
lektik der Neuzeit. Damit befanden sich Philosophie und Theologie
in einem dialektischen Verhältnis. Meine These bezüglich der Neu‐
zeit besteht also darin, dass sie eine Epoche christlicher Philosophie
ist, und zwar diejenige, in der Glauben und Wissen einander gegensei‐
tig bedingen. Sollte sich diese These bewahrheiten, dann wäre das
weitere Ziel meines Unternehmens, die Dialektik der Neuzeit mit
den anderen Epochen der Metaphysik, aber auch des nachmetaphy‐
sischen Denkens in ein produktives Gespräch zu bringen und damit
einen Beitrag dazu zu leisten, die gegenwärtige Krise von Theologie
und Philosophie für ein künftiges Denken fruchtbar zu machen.

3. Produktive Konstellation – eine neue Methode

Unsere Zeit braucht Orientierung. Seit alters her orientieren sich
die Menschen dadurch, dass sie sich ihre Geschichten erzählen.
Bereits die frühen Mythen dienten solcher Selbstversicherung und
Orientierung. Im alten Griechenland erfüllte etwa Homers Odyssee
diesen Zweck. Der in die Irre gegangene Held erlebt Abenteuer auf
seinem Weg in die Heimat. Auch im alten Israel gab es Geschichten
über Menschen in der Fremde auf der Suche nach dem Weg nach
Hause. Sie handelten von Schuld und Sühne, Gewalt und Schmerz,
Leidenschaft und Liebe, Trauer und Hoffnung. Man erzählt sich
Geschichten, um sich daran zu erinnern, woher man kommt, wer
man ist und wohin man geht. Menschen versuchen, mit den Irrun‐
gen und Wirrungen des je eigenen Lebens zurechtzukommen. Kri‐
senhafte Situationen wollen gemeistert werden. Krisen implizieren
immer auch eine Unterscheidung des Menschen von sich selbst.
Das Individuum, eine besondere Gruppe oder die Menschheit muss
umdenken, sich erneuern, Zeiten müssen gewendet werden. Auch
unsere Zeit braucht solche Geschichten, die lehren, wie wir neue Wege
gehen können, wie Zeiten gewendet werden können – auch Denkwege
und Lebenszeiten. Es gibt viele Gründe, warum wir heute umdenken
müssen. Bedrohungen der Menschheit haben ein bedenkliches Aus‐
maß erreicht.

Ich möchte hier nur wenige Punkte nennen: 1. Der Mangel an
Orientierungswissen. Nach dem Untergang der »grands récits« der
Moderne gibt es kaum mehr umfassendes Wissen darüber, wie

Einleitung

38

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38 - am 13.01.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hoffnung begründet und Zukunft gestaltet werden kann. 2. Die
Gesellschaft der Singularitäten.58 Das Allgemeine ist durch die post‐
moderne Kultur der Besonderheit und Andersheit in Misskredit
geraten, sodass ein neues Bedürfnis nach Universalität, im Sinne
von Zuwendung zum Einen und Gemeinsamen entsteht. 3. Die Aus‐
löschung der Mehrdeutigkeit und Vielfalt. In diametralem Gegensatz
zum vorher genannten Problem erleben wir eine noch nie dagewe‐
sene Vernichtung von Minoritäten, Marginalem und Ambigem zu‐
gunsten einer oberflächlichen Einheitlichkeit und Eindeutigkeit. 4.
Die moderne Kultur des Verzehrens. Durch die Industrialisierung, die
zeitgleich mit dem nachmetaphysischen Denken einsetzte, wurden
Strukturen der Ausbeutung, Enteignung und des Verbrauchs instal‐
liert, die nicht nur radikale soziale Ungleichheiten, sondern auch
eine zerstörerische Vernichtung der Natur in Szene gesetzt haben.
5. Die Bedrohung von Demokratie und Humanität. Nicht zuletzt der
russische Überfall auf die Ukraine machte deutlich, dass liberale
Demokratien und offene Gesellschaften nicht nur von innen durch
den Aufstieg eines rechten Populismus, sondern auch von außen
durch autokratisch regierte Staaten in ihrer Existenz bedroht sind.

Vor diesen und vielen anderen Herausforderungen bietet gerade
eine Besinnung auf die Geschichte des neuzeitlichen Denkens Ori‐
entierung, entstanden doch in der Neuzeit selbst große Erzählun‐
gen, die Menschen ein neues Selbstverständnis boten, um hier nur
an Cervantes‘ »Don Quijote«, an Shakespeares große Dramen, an
Rousseaus »Emile« und seinen »Contrat Social«, an Kants transzen‐
dentalphilosophische Freiheitsphilosophie sowie an Hegels spekula‐
tive Narrative von der Selbstentfaltung absoluter Freiheit zu erin‐
nern. Mit diesen Geschichten, die das menschliche Denken und
Leben in je eigener Weise herausgefordert haben, kam ein neues
Selbstverständnis des Menschen zur Welt. Nicht zuletzt die liberale
Demokratie und die Menschenrechte, der universale Vernunftglaube
und das Selbstbewusstsein des Individuums resultieren aus diesen
neuen Denkgeschichten. Gewiss ist die Neuzeit auch die Epoche des
europäischen Kolonialismus, des Genozids an den indigenen Völ‐
kern Amerikas, des Hexenwahns und des Femizids in Europa, des
beginnenden Imperialismus, des transatlantischen Sklavenhandels

58 Andreas Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der
Moderne, Frankfurt 2017.

3. Produktive Konstellation – eine neue Methode

39

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38 - am 13.01.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und des bürgerlichen Kapitalismus.59 Doch auch das kritische Wis‐
sen über diese Zusammenhänge und die beschrittenen katastropha‐
len Irrwege stiftet Orientierung für ein postkoloniales, emanzipatori‐
sches und ökonomisch sowie ökologisch gerechtes Selbstverständnis
der heutigen Menschen.

Dieses Buch bietet eine große Erzählung, die Geschichte der neu‐
zeitlichen Philosophie. Die Geschichte wurde bereits oft erzählt, zu‐
letzt von Charles Taylor und Jürgen Habermas auf je eigene Weise.
Gemeinsam ist den beiden Geschichten, dass sich im Verlauf der
Neuzeit Glaube und Wissen, Religion und Kultur, Theologie und
Philosophie mehr und mehr trennten. Die Geschichte der Neuzeit
erschien als der Weg eines säkularen Zeitalters bzw. als fortschrei‐
tende Trennung des Säkularen vom Sakralen. Meine Geschichte
ist die Gegenerzählung dazu. Ich bin der Überzeugung, dass die
Philosophie der Neuzeit in die größere Geschichte des Christentums
gehört, wie die Geschichte des Christentums in die umfassendere
Geschichte der achsenzeitlichen Selbstverständnisse des Menschen
zu rechnen ist. Die Geschichte der neuzeitlichen Philosophie ist ein
wesentliches Kapitel eines Erzählkomplexes aus orientierenden Texten
und Kontexten, in dem Säkularität und Sakralität untrennbar ver‐
bunden sind.

Im Zeitalter der Metaphysik waren die orientierenden Narrati‐
ve stets auch Gottesgeschichten: Sie erzählen von Gott und Gott
erzählt sich in ihnen. Entsprechend ist auch die neuere Philosophie‐
geschichte ein theo-logisches Gottesnarrativ. Dieses wiederum ist
Teil eines philo-sophischen Offenbarungsgeschehens. Neue Aspekte
göttlicher Weisheit werden in der Neuzeit sichtbar. Offenbarung
bedeutet in griechischer Sprache apokalýpsis. Etwas Verborgenes
tritt ans Licht. Das lateinische Wort revelatio impliziert, dass ein
Schleier entfernt wird. So betrachtet ist die Neuzeit ein Akt des
göttlichen Strip-tease.60 Gott enthüllt sich im Denken. Zugleich aber
erfährt der Mensch in diesem performativen Geschehen Wahrheit
über sich. Das griechische Wort alḗtheia impliziert ebenfalls das
Hervortreten aus dem Verborgenen. So tritt in der neuzeitlichen Phi‐
losophie menschliches Selbstbewusstsein in einem sehr besonderen

59 Siehe dazu Silvia Federici, Caliban und die Hexe. Frauen, der Körper und die
ursprüngliche Akkumulation, übersetzt v. Max Henninger, hg v. Martin Birkner,
Wien-Berlin 11. Aufl. 2023.

60 Vgl. dazu Morgalla, »Seit ein Gespräch wir sind«, 48.

Einleitung

40

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38 - am 13.01.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sinn des Wortes hervor. Selbstbewusstsein wird Gottesbewusstsein.
Freiheit und Vernunft werden absolut. Das bedeutet aber auch, dass
sie beide im Absoluten gründen, aus dem Absoluten hervorgehen
und in das Absolute zurückgehen. Menschliches Selbstverständnis
und menschliches Gottesverständnis greifen derart ineinander, dass
sie sich selbst als göttliches Selbstbewusstsein begreifen. In diesem
Sinn befinden sich Gott und Mensch in der Philosophie der Neuzeit
in einer Wechselwirkung oder Gemeinschaft. Dieses disjunktive Ver‐
hältnis ist der tiefere Sinn der Dialektik der Neuzeit. Entsprechend
versteht sich das vorliegende Buch als eine Aufführung des Wechsel‐
spiels von Gottheit und Menschheit und Menschheit und Gottheit.
Die Metaphysik der Neuzeit erscheint darin als performatives Me‐
tanarrativ, dessen Zweck es ist, den Menschen zu helfen, sich im
Denken zu orientieren. Sich im Denken orientieren heißt aber, den
Weg in die Heimat zu finden, nach Ithaka, nach Israel oder in
jene absolute Heimat, die Gott selbst ist, und die als das Nächste
unendlich fern ist.

Die in diesem Buch geschriebene große Erzählung von der Wech‐
selwirkung von Gott und Mensch ist ein Kapitel jener Geschichte,
die im 6. Jahrhundert vor Christus in der sogenannten Achsenzeit
beginnt. Die von Karl Jaspers nach dem Zweiten Weltkrieg vorge‐
stellte Theorie der Achsenzeit weist darauf hin, dass sich in verschie‐
denen großen Kulturen ein vergleichbarer Sprung in der geistigen
Entwicklung gleichzeitig vollzogen habe.61 In China (Konfuzius,
Laotse) in Indien (Upanischaden, Buddha), im Iran (Zarathustra),
in Palästina (v.a. Jesaja, Deuterojesaja) und in Griechenland (Par‐
menides, Heraklit) ereigne sich um das sechste vorchristliche Jahr‐
hundert ein Durchbruch zu einer ganzheitlichen Betrachtung der
Wirklichkeit: »Das Neue dieses Zeitalters ist [...], dass der Mensch
sich des Seins im Ganzen, seiner selbst und seiner Grenzen bewusst
wird. [...] Er erfährt die Unbedingtheit in der Tiefe des Selbstseins
und in der Klarheit der Transzendenz.«62 Es ist schwierig, diesen
Umbruch in den adäquaten Begriffen zu fassen, da westlich geprägte
Termini wie Religion und Philosophie, Weltbild und Wissenschaft
und Metaphysik bereits den Blick auf die Phänomene bestimmen

61 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,177 und Jaspers, Vom
Ursprung und Ziel der Geschichte. Siehe auch Robert Bellah, Der Ursprung der
Religion. Vom Paläolithikum bis zur Achsenzeit, Freiburg 2020.

62 Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, 14f.

3. Produktive Konstellation – eine neue Methode

41

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38 - am 13.01.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und damit perspektivieren. So ist es etwa durchaus fraglich, ob die
entsprechenden Innovationen Chinas oder auch Israels wirklich als
»religiös« zu bezeichnen sind, denn in beiden Fällen betreffen sie
das ganze Feld menschlicher Selbstorganisation von Wirtschaft und
Politik über Ritus und Ethik bis Dichtung und Denken. Deshalb ist
es auch unmöglich, in den achsenzeitlichen Kontexten eine grund‐
sätzliche Trennung von Glauben und Wissen, Sakralität und Säku‐
larität, Theologie und Philosophie anzusetzen, gehen doch beide
Sphären seit ihrem Entstehen immer schon ineinander über, ja mehr
noch ist Theologie immer schon Philosophie und Philosophie ist
immer schon Theologie.

Man kann sagen, dass aus der achsenzeitlichen Revolution »die
›starken‹, bis heute nachwirkenden religiösen Lehren und metaphy‐
sischen Weltbilder hervorgegangen« sind.63 Von besonderer Bedeu‐
tung für die westliche Kultur ist der gemeinsame Ursprung von
Metaphysik und Monotheismus.64 Der Ägyptologe Jan Assmann
bemerkte die Parallele von parmenideischer und mosaischer Unter‐
scheidung.65 Während die erstere die Differenz von Wahrheit und
Unwahrheit des begrifflichen Wissens betreffe, sei letztere auf die
Differenz von Wahrheit und Unwahrheit im religiösen Bereich bezo‐
gen. Freilich greift auch hier der Einwand, dass Religion und Wis‐
senschaft zunächst anachronistische Kategorien sind, die die tieferen
Gemeinsamkeiten der achsenzeitlichen Innovationen verschleiern
und zu sehr vom heutigen, nachmetaphysischen Bedeutungsgehalt
in das sechste vorchristliche Jahrhundert rückprojiziert werden. Eine
prinzipielle Unterscheidung zwischen dem sakralen und dem säku‐
laren Bereich im heutigen Sinn wäre sowohl der altisraelitischen als
auch der griechischen und ebenso der indischen oder chinesischen
Denkart fremd gewesen.

Für die christliche Kultur wird der doppelte Anfang zwischen
Jerusalem und Athen prägend. Doch sei am Rande angemerkt, dass
nicht nur die christliche und die jüdische Welt dieser Verbindung
entspringen, sondern auch die islamische. Auch für den Islam wer‐
den griechische und biblische Texte grundlegend. Das ist angesichts
der interkulturellen und interreligiösen Herausforderungen in unse‐

63 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,177.
64 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,179.
65 Jan Assmann, Die mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus,

München-Wien 2003, 11 und 23.

Einleitung

42

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38 - am 13.01.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rer planetarischen Wirklichkeit von großer Bedeutung. Die griechi‐
sche Philosophie und die biblischen Textkorpora sind ihrerseits viel‐
fach verbunden. Auch sie können nicht einfach durch die Trennung
von Logos und Mythos differenziert werden. Denn nicht nur enthal‐
ten zahlreiche griechisch-philosophische Texte mythische Elemente,
sondern auch biblische Narrative besitzen eine eigentümliche Logik.
Dennoch eignet beiden Sphären eine jeweilige Besonderheit, die sich
dann auch in deren Wirkungsgeschichte manifestiert. Sodass es doch
eine gewisse Richtigkeit damit hat, mit der griechischen Denkart
die Philosophie und die Wissenschaft Europas beginnen zu lassen
und mit der israelitischen Bibel die jüdische, die christliche und die
islamische Religion.

In meinem Ansatz konzentriere ich mich weitestgehend auf die
Entwicklungen in der westlichen oder abendländischen Kultur.
Mein Zugriff auf deren Geschichte(n) zeichnet sich dadurch aus,
dass verschiedene Phasen angenommen werden, die jeweils eigene
Akte jenes gottmenschlichen Dramas bilden. In diesem Drama gibt
es verschiedene Akteure, personae dramatis. Sie spielen in dieser
Geschichte als Denkende und Schreibende eine aktive Rolle sowie
als Bedachte und Beschriebene eine passive. Gemeint sind im We‐
sentlichen jene großen Gestalten der Denkgeschichte: Parmenides,
Platon, Aristoteles, aber auch Origenes, Augustinus, Thomas von
Aquin bis hin zu Marx, Nietzsche, Heidegger oder Merleau-Ponty,
Foucault oder Derrida. Meist konzentriere ich mich auf diese Haupt‐
figuren. Gewiss wären auch jene verdrängten und leisen Stimmen,
die oft mundtot gemacht wurden, wieder zu Gehör zu bringen. Es
wäre auf die Stimmen der Frauen oder der Minderheiten zu hören,
die sich durchaus auch in jener über weite Strecken patriarchalen
Geschichte immer wieder zu Wort gemeldet haben.66 Dass dies hier
nicht geschieht, mag ein weiteres Manko des vorliegenden Buchs
sein. Aber es wäre letztlich eine Aufgabe eigener Art, die Geschichte

66 Siehe exemplarisch Rebecca Buxton, Lisa Whiting (Hg.), Philosophinnen. Von
Hypatia bis Angela Davis. Herausragende Frauen der Philosophiegeschichte,
Hamburg 2021 und Mary Ellen Waithe (Hg.), A History of Women Philoso‐
phers, Volume I: Ancient Women Philosophers, 600 B.C.-500 A.D.; Volume
II: Medieval, Renaissance and Enlightenment Women Philosophers, 500–1600;
Volume III: Modern Women Philosophers, 1600–1900., Dordrecht 1987-1991;
Karen Detlefsen, Lisa Shapiro (Hg.), The Routledge Handbook of Women and
Early Modern European Philosophy, London-New York 2023.

3. Produktive Konstellation – eine neue Methode

43

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38 - am 13.01.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der neuzeitlichen Philosophie unter feministischen, queeren und
postkoloniale Gesichtspunkten zu reformulieren und dabei zu über‐
prüfen, ob die These vom theologischen Grundzug der Metaphysik
sich auch bei marginalisierten Autor:innen bewahrheitet.67 Trotz
dieser hier gemachten Einschränkungen können uns auch die aus‐
gewählten Texte aus der Antike, dem Mittelalter oder der Neuzeit
heute Maßgebliches sagen. Ein erster Schritt zur kritischen Sichtung
dieser Texte der Geschichte ist die archäologische Sicherung. Das
bedeutet, diese alten Gedanken und deren Prinzipien (archaí) in
ihrer je eigenen Logik freizulegen und zu bergen. Dazu werden hier
jene personae dramatis befragt, die ihre je eigene Rolle in der Ge‐
schichte spielen. Diese Personen sind einerseits konkrete historische
Persönlichkeiten mit ihren besonderen Biographien.68 Andererseits
stehen diese Personen abstrakt und exemplarisch für den allgemei‐
nen Zeitgeist einer Epoche, den sie maßgeblich mitgeprägt haben.

Die Epochen der Geschichte bezeichnen gerade auch die Be‐
grenztheit menschlichen Denkens.69 Immer befinden wir uns in

67 Vgl. dazu Herbert Haslinger, Denkerinnen und Denker des Glaubens. Anstöße
von der Antike bis zur Gegenwart, Freiburg 2023; Christine Büchner, Nathalie
Giele (Hg.), Theologie von Frauen im Horizont des Genderdiskurses, Ostfildern
2020.

68 Vgl. dazu Anne-Kathrin Fischbach, Sandiger Grund als Fundament des Bauens?
Zum geltungstheoretischen Potenzial abduktiver Elemente in Ruhstorfers Kon‐
stellationen-Begriff, in: Dies., Tautz (Hgg.), Zeiten wenden?!, 86–113, 104: »Ver‐
standen als Zeitgeist, den eine Epoche ausbildet, sind die Prinzipien einerseits
natürlich wesentlich bestimmt von den menschlichen Individuen, die in einer
Epoche leben und von der Kultur, die diese Individuen schaffen.
Andersherum bilden diese Individuen eben nicht nur ihre eigenen Personalitä‐
ten aus, sondern konstituieren durch anerkennende Habitualisierung auch die
Personalität des jeweiligen epochalen Prinzips – so lange, bis es, in Ruhstor‐
fers Diktion, als »vollendet« gelten muss, seine Plausibilitäten und dadurch
Anerkennung verliert und demzufolge nicht länger habitualisiert, sondern de‐
konstruiert wird.«

69 Fischbach, Sandiger Grund als Fundament des Bauens?, 105: »Das bedeutet
aber, dass die epochalen Personen und die menschlichen Personen sich gegen‐
seitig konstituieren und dadurch intrinsisch miteinander verwoben sind. Und es
bedeutet letztlich auch, menschliche Personen als zutiefst und untrennbar ein‐
gebunden in epochale Verhältnisse zu begreifen, als topologisch verortet. ›Kein
Individuum vermag seine Zeit zu überspringen‹, weil alle Plausibilitäten bzw.
Selbstvergewisserungen verwiesen bleiben auf logische Argumentationsketten.
Bestimmte Epochen bilden bestimmte Evidenzen aus, können sie aber auch
wieder verlieren. Nach dem Evidenzverlust setzt die Suche nach neuer Evidenz

Einleitung

44

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38 - am 13.01.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einem bestimmten Akt des Dramas und eben in keinem Anderen.
Das gilt für unseren geschichtlichen Moment genauso wie für jeden
anderen. Der je heutige Moment ist relativ absolut, weil er uns
erlaubt, zurückzublicken auf eine Totalität des Vergangenen und
vorauszublicken auf eine Totalität des Kommenden. Dabei trägt die
Gegenwart den Schein des unbeschränkten Blicks an sich. Doch
ist sie zugleich nur relativ absolut, weil jede aktuelle Gegenwart
ihrerseits zur Geschichte wird und sich dabei in ihrer unvermeidli‐
chen Beschränktheit und Flüchtigkeit erweist. Nur im Bewusstsein
darüber vermeiden wir die Illusion, eine veritable olympische Per‐
spektive zu haben, auch wenn die sich stets ereignende und stets
entziehende Gegenwart immer auch einen Aspekt jener view from
nowhere manifestiert.70 Die Gegenwart ist jenes Nirgendwo, das
zugleich das Überall ist. So können wir einerseits auch niemals
anders, als unsere Erkenntnis – und sei es die radikalste Skepsis
– als Wahrheit auszugeben. Dies gilt auch noch für die strengste
Form der Dekonstruktion, denn auch sie behauptet eine Spur des
Verlöschens der Wahrheit, wie es ist, und nicht ist und ist und nicht
ist … Zugleich bleibt das Absolute in der Geschichte immer auch
verborgen. Die göttliche Entbergung besteht also nicht nur darin zu
enthüllen, sondern auch zu verhüllen. Das Geheimnis ist offenbar.
Was sich allerdings in unserer heutigen geschichtlichen Gegenwart
konkret ereignet, ist noch nicht offenbar, wenngleich es sich sukzes‐
siv offenbart. Deutlich ist nur, dass der Akt der Geschichte zu Ende
gegangen ist, den man Postmoderne nennt.71

Die von mir angestrebte produktive Konstellation zielt nun darauf,
vergangenes Denken für die gegenwärtige Zeitenwende fruchtbar zu
machen. Es werden verschiedene Akte der Geschichte zusammenge‐
stellt und aus dieser Zusammenstellung Ressourcen hervorgeführt,
die für den Weg in die Zukunft hilfreich sein könnten. Meines

aber eben nicht wieder bei null ein, sondern stets auf Grundlage des ›Vollende‐
ten‹ – das Argument als kontinuierlich fortlaufender Schluss bestimmt sich
weiter fort. Dies widerspricht allerdings nicht der Einsicht, dass ein Zeitgeist –
als symbolisiertes Ereignis – tatsächlich aus der Geschichte hinaus destilliert,
theoretisch abgegrenzt und näherungsweise bestimmt werden kann.«

70 Thomas Nagel, Der Blick von Nirgendwo, Frankfurt 1992.
71 Siehe exemplarisch Maurizio Ferraris, Manifest des neuen Realismus, Frankfurt

2014.

3. Produktive Konstellation – eine neue Methode

45

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38 - am 13.01.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erachtens können wir heute von den verschiedene Akten des gott‐
menschlichen Dramas lernen, woher wir kommen, wer wir sind und
welche Denkwege in die Zukunft begangen werden können.

Im Hauptteil dieses Buchs wird die Geschichte der neuzeitlichen
Philosophie als dritter Akt des denkgeschichtlichen Dramas anhand
signifikanter Autoren exemplarisch rekonstruiert, um ein grundle‐
gendes Element einer umfassenden produktiven Konstellation aller
Akte – vorbehalten für ein künftiges Projekt – zu bauen. Doch wer‐
den wir uns bereits im Schlusskapitel dieses Buchs der Frage wid‐
men, was der Beitrag des neuzeitlichen Denkens für die produktive
Konstellation in der gegenwärtigen Zeitenwende sein könnte. Das
Wort »pro-duktiv« steht in diesem Fall dafür, dass Neues aus dem
Gewesenen hervor-gebracht wird (pro-ducere). Zukunft soll aus der
Geschichte hervor-geführt werden und zwar in einem »pro-dukti‐
ven«, weil kreativen Sinn. Die Zuwendung zur Geschichte dient also
gerade nicht der Restauration, sondern der Innovation. Das Wort
»Kon-stellation« ersetzt das in anderem Kontext angebrachte, aber
inunserer Gegenwart irritierende und auch irreführende Wort »Syn-
these«, und meint wie bereits angedeutet eine Zusammen-Stellung
von geschichtlichen Momenten zu einer großen Erzählung.72 Nach‐
drücklich soll hier betont werden, dass es nicht um die Synthese der
Geschichte geht – sonst würden wir auf die Position Hegels zurück‐
fallen –, sondern um eine erst zu bestimmende Zusammenstellung.

Das Bauen der produktiven Konstellation geschieht mit einer
bestimmten Methode. Einige Momente dieser Methode seien hier
kurz skizziert. Die Akte des theologisch-philosophischen Dramas
werden zunächst systematisch unterschieden. Kategorien für diese
Unterscheidung werden wir aus der Geschichte selbst aufnehmen
– gewissermaßen empirisch. Die Legitimität und Angemessenheit
dieser Aufnahme zeigt sich performativ in der Tätigkeit des Unter‐
scheidens selbst. Darauf wird im nächsten Abschnitt der Einleitung
eingegangen. Diese Unterscheidung ist notwendig, da nur dann,
wenn die Elemente in ihrer Verschiedenheit erkannt sind, eine
neue Zusammenstellung erfolgen kann. Nur wenn die Phasen der
Geschichte identifiziert sind, können sie kreativ kombiniert werden.
Es handelt sich also um eine gewisse Syntheseleistung, die aber keine
erneute Dialektik sein kann, wie dies in der Neuzeit der Fall war.

72 Siehe Ruhstorfer, Produktive Konstellation, 354.

Einleitung

46

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38 - am 13.01.2026, 10:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

