MA1-ANH BOGER UND THOMAS BEDORF

Situierte Lektiiren

Uber fraglicherweise hoffnungslose Versuche,
Wildersons Afropessimismus zu lesen

Wildersons Arbeit zu Afropessimismus kann als exemplarisch fir ein
Philosophieren gelten, das zwei Momente akzentuiert: Erstens insistiert
er, dass Denken, Verstehen, Schreiben stets situiert sind. Wir alle, egal
aus welcher Sprechposition heraus, stofSen auf Grenzen des Denkbaren
und des Sagbaren, die jedes »Wir< und jedes >alle< briichig werden las-
sen. Mit dieser Formulierung ist bereits angezeigt, dass das Denken uber
race zuverlissig in paradoxale, ambigue und dilemmatische Positionen
miindet. Diese erste Spur lasst sich in zahlreichen Schriften finden und
soll daher nicht erneut im Zentrum stehen. Das Markante der afropes-
simistischen Position besteht darin, dass sie zweitens als exemplarisch
fiir eine Geste der Verweigerung gelten kann, die auf das erstgenannte
Moment nicht damit reagiert, auf Verstindigung oder Vermittlung zu
hoffen. Stattdessen wird — wie die Selbstbezeichnung nahegelegt — pes-
simistisch davon ausgegangen, dass eine solche Verstindigung wahl-
weise scheitert oder aus den falschen Griinden gewollt und triigerisch
imaginiert wird.

Vorliegender Text widmet sich einem Schreibexperiment, um diesen
Aporien nachzugehen. An drei Vignetten vollziehen die beiden Autoren
— ein weifSer Mann und eine Frau of Color - eine situierte Lektiire. Dazu
wird jeweils zunachst eine von Wilderson beschriebene autobiographi-
sche Theorie-Szene rezitiert, bevor aus den beiden Perspektiven heraus
Lesarten und Leseaffekte entfaltet werden. Die Lesenotizen wurden un-
abhingig voneinander verfasst und stehen gelassen. Erst im Fazit geht es
um die Frage, inwiefern die in diesem Lese- und Schreibexperiment ent-
falteten Lesarten aufeinander antworten (konnen). Es sei jedoch bereits
vorweggenommen, dass wir die finale Entscheidung dariiber, ob eine Ver-
mittelbarkeit zwischen diesen besteht, den Lesenden tiberlassen werden.
Schlussendlich - so zeigt die Arbeit Wildersons eindriicklich — sind Pes-
simismus und die fraglichen Gegenbegriffe Optimismus und Realismus
nicht nur theoretische Positionen, sondern auch Charaktereigenschaften.

286

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SITUIERTE LEKTUREN

1. Vignette: Ain’t I a human?

Wilderson geht von einer irreduziblen Dissoziation der Erfahrungsraume
von Menschen und Schwarzen aus. Insofern die Erfahrung von Schwar-
zen an die Geschichte des transatlantischen Sklavenhandels gekoppelt
sei, sei sie von Beginn an von einer derart grundlegenden Verdinglichung
gekennzeichnet, dass ihr alle fur die Konstruktion von Akteurspositionen
wie >Persons, >Subjekt« oder eben >Mensch« notwendigen Konstitutiva
wie Wille, Reflexivitit oder Autonomie vorenthalten wurden. Schwarze
seien also — so die These — nicht blofs einer weiffen Herrschaft unterwor-
fen wie andere Nicht-WeifSe auch (in je historisch abgestuften und lokal
situierten Herrschaftsformationen), sondern sie fungieren als das kon-
stitutive und schlechthin abjekte, phobogene AufSen des Menschseins
iiberhaupt. Die These Wildersons separiert somit Schwarze Erfahrun-
gen in einer radikalen Negation von den Erfahrungen anderer unter-
worfener Subjekte, die von ihm mitunter als » Juniorpartner:innen«* der
WeifSen apostrophiert werden. Sie bezichtigt zudem alle Schwarzen po-
litischen Bemithungen antirassistischer und antikolonialer Aufklirung,
sich einer >reformistischen< Illusion hinzugeben, weil sie die Differenz
von Schwarzen und Menschen unterschlagen oder sie iberhaupt nicht
kennen wiirden.

Zur Explikation dieser These dient Wilderson in der ersten hier aus-
gewihlten Vignette die Erzdhlung einer Episode mit einem paldstinen-
sischen Freund namens Sameer Bishara. In der Zeit, in der beide als
Wachpersonal in einem Museum arbeiteten, teilten sie zunichst Erfah-
rungen der Unterdriickung sowie revolutionire Uberzeugungen mitei-
nander in einer Weise, die in Wilderson den Eindruck erweckten, »das
gleiche Kreuz«* zu tragen. Nach Sameers Bericht iiber Erfahrungen mit
israelischer Polizeiwillkiir bei Grenzkontrollen eroffnet sich jedoch ein
Graben zwischen den beiden. Sameer spricht von der » Demiitigung«, die
eintrete, wenn israelische Soldaten den Korper von Palistinensern ab-
tasten und erginzt: » Aber die Scham und die Demiitigung ist noch viel
schlimmer, wenn der israelische Soldat ein Jude aus Athiopien ist«.> Wil-
derson beschreibt seine innere Reaktion darauf: »Der Boden brach un-
ter meinen Fiiflen weg.«* Er interpretiert die AufSerung seines (damali-
gen) Freundes als Beweis dafiir, dass auch im Imaginiren eines Mannes
of Color dem Schwarzen derselbe Platz zugewiesen werde: ein Platz au-
Berhalb der politischen Herrschaftsordnungen.

1 Vgl. Frank B. Wilderson III, Afropessimismus, Berlin: Matthes & Seitz 2021,

S. 244.
2 Ebd.,S. 15.
3 Ebd.,S. 17.
Ebd.

287

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MAI-ANH BOGER / THOMAS BEDORF

Wilderson schliefSt daran die These an, dass eine Gemeinsamkeit
der Unterdriickten, entgegen seiner vorherigen Annahme, in Hinsicht
auf eine Hoffnung auf Erlosung nicht existiert. Wahrend die palasti-
nensische Befreiung etwas Verlorenes prinzipiell (wie unwahrscheinlich
auch immer) im Kampf wiedergewinnen konne, konnten Schwarze kei-
ne Riickkehr auf geraubtes Eigentum geltend machen. Sie wiirden viel-
mehr imaginir prinzipiell als »phobogenes Objekt positioniert«,s d.h.
als Ausgangs- und Bezugspunkt fiir Angste, die fiir den Begriff des Men-
schen selbst konstitutiv sind. Der Schwarze habe nicht efwas verloren,
das sich zuriickgewinnen liefSe, sondern er habe sich selbst nie beses-
sen, da er als das konstitutive AufSen des Menschen tiberhaupt fungiere.

Die afropessimistische Lesart behauptet also, dass »Schwarze kei-
ne menschlichen Subjekte sind, sondern strukturell unbewegliche Re-
quisiten, Werkzeuge fiir die Realisierung weiffer und nicht-Schwarzer
Fantasien und sadomasochistischer Vergniigungen«.¢ Der Unterschied
zwischen Menschen und Schwarzen bestehe darin, dass in Herrschafts-
verhéltnissen Menschen »verfugbar« gemacht werden konnen (was prin-
zipiell reversibel ist), Schwarze hingegen erlitten einen »sozialen Tod«,”
der irreversibel sei und ihre Existenz selbst kennzeichne. Genauer ge-
sagt sei der Schwarze von einer » Todhaftigkeit« (deathliness) gekenn-
zeichnet,® die aus seiner »Sklavenhaftigkeit« (slaveness) resultiere,® und
die schlussendlich dazu fuhre, dass es »keine Schwarzen gibt, die in der
Welt sind«.™ Die Existenzmodi der Todhaftigkeit und der Sklavenhaf-
tigkeit seien die strukturellen Griinde, die dem Schwarzen seine Exis-
tenz verwehren.

a) Eine weifSe Lektiire

Diese Vignette illustriert zundchst auf markante Weise die afropessimisti-
sche These eines Bruches zwischen Schwarzen (Menschen) auf der einen
und allen anderen auf der anderen Seite. Als theoretisch informierter Le-
ser fuhle ich mich im wortlichen wie tibertragenen Sinne ins Bild gesetzt.
Die Vignette erweckt den Leseeindruck einer bruchlosen Nachvollzieh-
barkeit des unter den FufSen von Wilderson weggezogenen Bodens. Denn,
genau, wie blind kann der palistinensische Freund sein, nicht zu sehen,
dass und wie er sich nicht nur mit dem Schwarzen Freund entsolidari-
siert, sondern ihn (zumindest implizit) frontal mit dem demiitigendsten

Ebd., S. 19.

Ebd., S. 21f., im Orig. kursiv.
Ebd., S. 23.

Ebd.,, S. 51.

Ebd., S. 52.

1o Ebd.

O © N O\w“

288

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SITUIERTE LEKTUREN

Unterdricker unter den israelischen Soldaten identifiziert. Die Vignette
mag eine Anekdote sein (und sie ist es), aber als symbolische Verdichtung
einer Schwarzen Erfahrung iiberzeugt sie mich von der Plausibilitit der
afropessimistischen These. Die Uberzeugungskraft besteht indes nicht in
der philosophischen Konsistenz einer Theorie, sondern in der Konden-
sation einer Erfahrung. Dieser Erfahrungsraum ist nicht der meine, aber
gerade indem sie vielfiltige Erfahrungen von Unsichtbarkeit, Exklusion
und Unterdriickung von Schwarzen zu einer dichotomen These synthe-
tisiert, iberzeugt sie als >Ausdrucksfunktion« (Merleau-Ponty) der Tat-
sache, dass die Distanz zwischen weiffen und Schwarzen Erfahrungs-
raumen nicht tiberbriickbar ist. Auf eine Formel gebracht: die Form der
These tiberzeugt mich von ihrem Inhalt.

Den Provokationsgehalt der These kann ich tiberdies geniefsen, weil
ich als Philosoph gewohnt bin, provokante Thesen zu horen und mich
mit ihnen argumentativ auseinandersetzen. Denken, das Thesen zu Ende
fihrt und nicht aus falscher Riicksicht vor pragmatischen, ethischen
oder politischen Konsequenzen eines Gedankens zuriickschreckt und
auf halbem Wege stehen bleibt, hat Appeal, radical chic, wenn man so
will. Man kennt das von geschitzten Autor:innen wie Nietzsche, Hei-
degger, Bataille, Derrida, Spivak, Butler und anderen. Der radical chic
vermag im Hinblick auf die Form der These eine (angesichts des Inhalts
der These) einigermaflen unwahrscheinliche Verbindung zwischen Au-
tor- und Leserposition herzustellen.

Diese Verbindung ist entlastend in zweierlei Sinne, weil sie mir eine
doppelte Nihe ermoglicht. Die Vignette ldsst zundchst die Rolle der
WeifSen in der afropessimistischen Opposition zwischen Schwarzen und
Menschen in der Schwebe. Da sie anhand eines palistinensischen Mi-
granten entfaltet wird, der sich als anti-Schwarzer Rassist entpuppt, wird
nicht der weifSe Rassist adressiert, sondern die minoritire Position eines
strukturellen lokalen Konflikts im Nahen Osten. Indem ich die afropes-
simistische Position in ihrer Radikalitit als Theorie (anders als der palis-
tinensische Freund) nachvollziehe, befinde ich mich auf der (nicht-rassis-
tischen) Seite des Schwarzen Autors. Die zweite Nahe kann sich fiir den
weifSen deutschen Leser aufgrund der Positionierung des Palastinensers
im israelisch-palastinenischen Konflikt ergeben. Der im Diskurs des ra-
dikalen palastinensischen Widerstands nicht blofs beildufig anzutreffen-
de Vernichtungsantisemitismus, der Israel und die Israelis am liebsten
von der Landkarte getilgt sehen will, bekommt nun einen rassistischen
Subtext. Denn der Palistinenser ist nicht nur anti-israelisch, sondern
antisemitisch und rassistisch, also kein politisch wacher Kampfer, son-
dern Ideologe. Das hat man vielleicht nicht immer schon gewusst, es lie-
fert aber eine willkommene Rechtfertigung fiir die politische Uberzeu-
gung, als weifler Deutscher die Existenz Israels gegen alle Ideologeme
verteidigen zu sollen. Also auch iiber diesen Weg erfolgt eine gefuhlte

289

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MAI-ANH BOGER / THOMAS BEDORF

theoretische Nihe zwischen dem qua These dissoziierten Schwarzen Au-
tor und dem weiffen Leser.

b) Eine Lektiire of Color

Ich lese diese Passage als die Geschichte eines Mannes, der sich an sei-
nem Ex-Kumpel racht. Eine Rangelei unter Mackern — ebenso wie die
Passage davor, die sich im wortlichen Sinne um eine Kneipenschlage-
rei unter Mannern dreht.’* Wenn man das Storrauschen weglasst, wenn
man insbesondere die stark ablenkenden Begriffe >Israel< und >Palisti-
na< ausblendet (dies zu tun muss moglich sein, denn wenn es denn eine
Theorie werden soll, muss sie von der Zufilligkeit von Anekdoten aus
diesem oder jenem Kontext abstrahieren konnen), wenn man also den
Text auf die markanten psychodynamischen Punkte reduziert, was steht
dann da? Aus einer engen, fast schon intim anmutenden Identifikation
mit einem anderen Mann — einem >Bruder< — heraus macht der Autor
die Erfahrung, dass — grofSe Uberraschung! — auch People of Color ras-
sistische Bilder verinnerlicht haben. Die Beobachtung ist banal, sowohl
politisch als auch theoretisch seit Langem bekannt und oft erzihlt. Man
misste schon ziemlich naiv sein, um zu glauben, dass People of Color
perfekte Menschen sind, die von jedem bosen Gedanken frei waren. Der
von Wilderson beschriebene Schock, das Erwachen aus seiner Naivitit
ist fiir mich daher nur als Beziehungserzihlung iiber eine erschiitterte
bromance lesbar.

Aus der Tatsache, dass auch diskriminierte Menschen in der Lage sind,
andere zu diskriminieren, kann zudem nicht gefolgert werden, dass es
eine >Hierarchie der Diskreditierbarkeit< gibe. Gegenanekdote: Ich wur-
de einst von einem Obdachlosen rassistisch beleidigt. Dies bedeutet je-
doch nicht, dass Ivy-League-Kanacks wie Wilderson und ich in der Hie-
rarchie unter Obdachlosen stehen. Es bedeutet nur, dass ein singulires
Subjekt, das in diesem Fall im wortlichen Sinne ohnehin schon am Bo-
den liegt, phantasiert, es stiinde iiber mir. Was Wilderson hier illustriert,
ist demnach ein Fehlschluss.

Die Wahl des Beispiels, welches mit der ungebrochenen Lust gewisser
Subjekte spielt, selbst an den unpassendsten Stellen den Nahost-Konflikt
zu »diskutierens, lenkt strategisch klug von dieser Fehlschlusskette ab.
Die brutale Verallgemeinerung, die sich hier auf so kurzem Raum - von
einer Passage zur nichsten — verdichtet, bei der aus der singuldren Aus-
sage eines (ehemals) befreundeten Mannes of Color eine Generalabsa-
ge an den gemeinsamen Erfahrungshorizont zwischen PoC und Schwar-
zen Menschen »abgeleitet« wird, lese ich als harsche Essentialisierung

11 Vgl ebd.,S. 15.

290

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SITUIERTE LEKTUREN

und >Kollektivstrafe« und in diesem Sinne als Identifikation mit dem Ag-
gressor: Da wollte sich Wilderson wohl mal genauso danebenbenehmen
wie weifSe Rassisten auch und nach einer Erfahrung mit einer Einzelper-
son einfach die solidarischen Bande mit der gesamten Gruppe kappen.

Mich beschiftigt zudem die Frage, welche Aspekte die Aufmerksam-
keitsokonomie um solche >Trend-Biicher< mitbestimmen. Ich hatte es
»aus Prinzip< nicht angefasst, bevor wir uns verstindigten, es als Bei-
spiel-Werk fiir diesen Text zu verwenden. Und wie pridiziert iiberfiel
mich bereits nach wenigen Seiten der Lektiire eine fiirchterliche Lange-
weile, die mir wohlbekannt ist: Ich empfinde diese Form von Langewei-
le, welche sich aus einem leicht trotzigen Unterstrom erhebt, jedes Mal,
wenn ein Buch als >Provokation< gehypt wird. Das deutsche Nachwort
behauptet sogar, man brauche »Mut«,'> um es zu lesen. Vielleicht gilt
das fiir manche WeifSbrote. Wahrscheinlicher aber ist, dass es sich bei
Sprechakten wie diesen um plumpe Manipulationen handelt, Marke-
ting-Tricks, die Menschen das Gefuhl geben sollen, sie hatten nicht nur
etwas verpasst, sondern wiren sogar feige, wenn sie dieses Buch nicht
lesen. Debatten um dergestalt angebahnte >Trend-Buicher« (ver-)enden
typischerweise in billiger Skandallust, die ein ernstes politisches Thema
in ein oberflachliches, genieflbares Spektakel verwandelt. Darin besteht
mein Pessimismus.

Es gibt ironischerweise nur wenige diskursive Zeichen, die so zuver-
lissig eine Wiederholung von Altbekanntem ankundigen wie die mit
Feuereifer in den Feuilletons verbreitete Behauptung, ein Buch sei >radi-
kal< und stelle in dieser Radikalitit eine provozierend neue These auf.
Tatsdchlich ist die psychodynamische Abwehrkonstellation, welche in
die These miindet, dass das eigene Leiden mit dem aller anderen un-
vergleichbar in seiner Tiefe, Schwere und vor allem Unveranderlichkeit
sei, eine relativ beliebte Aberration unter verzweifelten Seelen — so sehr,
dass bereits Sigmund Freud dieser Dynamik eigene Schriften widmete;
so zahlt zu den — kurz nach der Einfiibrung des Narzissmus — verfassten
Charaktertypen aus der psychoanalytischen Arbeit auch »Die Ausnah-
me«."3 Die Ausnahme-Charaktere »sagen, sie haben genug gelitten und
entbehrt, sie haben Anspruch darauf, von weiteren Anforderungen ver-
schont zu werden«, von jenen der formalen Logik ebenso wie von ethi-
schen.'+ Aufgezeigt wird, warum man sich nicht nur mit Errungenschaf-
ten und Erfolgen, sondern auch mit Erzihlungen von Traumata und

12 Jan Wilm, »Habt den Mut, Wilderson zu lesen! Nachwort des Ubersetzers«,
in: Wilderson, Afropessimismus, S. 405—415, hier S. 415.

13 Sigmund Freud, Einige Charaktertypen aus der psychoanalytischen Arbeit
(1916), in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 10. hrsg. von Anna Freud u.a.,
London: Imago Publishing 1949, S. 364—3971, hier S. 365ff.

14 Ebd.,S. 366.

291

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MAI-ANH BOGER / THOMAS BEDORF

Grauen narzisstisch stabilisieren kann: Auch die Denkfigur des >grofs-
ten Opfers (der Menschheitsgeschichte)« ist eine narzisstische GrofSen-
phantasie. Diese kompensiert den durch die gesellschaftlich verwehr-
te Anerkennung erlittenen narzisstischen Schaden, wie Freud a.a.o. am
Beispiel des entstellten Gesichts von Shakespeares Richard 111 ausfiihrt.
Die Anschlussfihigkeit dieser Theorie mit Blick auf kollektive Konstel-
lationen, in denen also Zugehorigkeiten und Identifikationen mit mino-
ritiren oder diskriminierten Gruppen im Zentrum stehen, deutet Freud
abschlieflend am Beispiel der Frauenbewegung an.*s

Wir konnen also als Forschungsstand von 1916 festhalten, dass die
These, dass eine diskriminierte Gruppe viel schlechter dran sei als alle
anderen, da ein Ende ihrer Diskriminierung noch nicht einmal denkbar
sei, als eine These gelten kann, die nur in verschwindend geringem Maf$
aufgrund ihrer systematischen Stringenz und Plausibilitit vertreten wird.
Viel eher gilt es, die Psycho- und Soziodynamik dieser zu erschliefSen —
so zum Beispiel mit Begriffen wie >Opferkonkurrenz<« und >Olympiade
des Leidens«< (genauer in Abschnitt 2.b).

Warum also dieses Buch lesen? Was ist an diesem theoretischen Murks
geniefsbar? Als weifSe Person, aber nicht nur als weifSe Person, kann man
— wie immer — unbewusst geniefSen, dass es eine ungentigende Theorie
ist, die hier verschriftlicht wurde. Das philosophische Uberlegenheitsge-
fuhl der Lesenden wird von Wilderson auf charmanteste Weise bespielt
und genahrt: Man kann sich regelrecht darin baden, wie gonnerhaft man
uber alle seine argumentativen und begrifflichen Schwiachen hinwegsieht.
Aus der Schwarzen oder irgendeiner anderen unterdriickten Position he-
raus kann man das Undisziplinierte an diesem Buch geniefSen. Wilder-
son agiert stellvertretend etwas aus, wovon vermutlich viele diskrimi-
nierte/unterdriickte Menschen nachts traumen — in seinen Worten: »die
Waut zu artikulieren, die die meisten Schwarzen nur fliistern diirfen«.¢ Er
pobelt, er schreibt weinerlich und versinkt in Selbstmitleid, er hat keine
Lust mehr, fur irgendwen ein »Vorbild« zu sein oder sich als >Pionier< zu
gebaren, er dufSert keine konstruktive Kritik und macht auch keine ernst-
zunehmenden Losungsvorschlige. Er verfithrt mich dazu, mir Fragen zu
stellen wie: Was halt dich eigentlich davon ab, so unsystematisch rumzu-
pimmeln? Achso, ich habe keinen. Da war ja was: >Steil gehen, steile The-
sen, die man verteidigen und angreifen kann, provozieren, niederringen«< —
all dies sind die Metaphoriken des Sprachstils eines phallogozentrischen
Verstindnisses philosophischer >Diskussion«. Aber Hauptsache, man(n)
hat Spaf$ mit der >Provokation«. Regt ja angeblich zum Denken an.

Ja, insofern es gelingt, sich (zumindest passagenweise) mit Wilderson
hinreichend zu identifizieren, kann man groflen regressiven Spafd damit

15 Ebd.,S. 369f.
16 Wilderson, Afropessimismus, S. 203.

292

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SITUIERTE LEKTUREN

haben, sich so danebenzubenehmen. Als geeigneten Priigelknaben fiir
diese Gaudi erwihlt Wilderson Sameer aus, einen nicht-Schwarzen
Mann of Color. Wiirde man ein Argument analog zu dem von Wilder-
son ausformulieren, wiirde dieses lauten: Offensichtlich, so zeigt der ver-
dinglichende Missbrauch des Mannes of Color, der in Wildersons Rede
zu dessen »sadomasochistischer Vergniigung« einfach benutzt wird, hat
der Mann of Color im Unbewussten des Schwarzen Autors denselben
miserablen Platz wie auch in den Imaginationen der WeifSen: den Platz
eines moralisch fragwiirdigen Unreinen, der die Integritdt des aufgeklar-
ten WeifSen nie erreicht hat.

Sich von dieser Gegeniibertragung distanzierend, merkt man: Es ist
mindestens ein Vergeltungsschlag, wenn nicht Rache, die in diesen Pas-
sagen mitschwingt, eine Logik der Retourkutsche nach dem Motto >Du
hast dich mit mir entsolidarisiert, jetzt entsolidarisiere ich mich mit dir.
Wenn du solche Geschichten iiber Schwarze erzihlst — in der Hoffnung
dadurch beim weiffern Mann Mitgefiihl zu erheischen —, dann erzahle ich
jetzt solche Geschichten iiber dich — in der Hoffnung, dass der imagi-
nierte weifSe Mann, zu dem wir tragischerweise beide sprechen, dann auf
meiner Seite steht«. ErfahrungsgemafS funktioniert diese Taktik — schlief3-
lich fillt sie geradeaus in das diskursiv priaformierte Divide et impera
zwischen diskriminierten Gruppen.

2. Vignette: Akademische Sitten

Die zweite Vignette kontrastiert zwei Vortragsereignisse von Wilderson
in Kopenhagen und Berlin, die zeitlich unmittelbar aufeinander folgten.
Der Vortrag tiber Peter Watkins’ dystopischen Science Fiction-Film Straf-
park von 1971, in dem u.a. der Rassismus der US-amerikanischen Po-
lizei vorgefuhrt wird, wird einmal in improvisierter Umgebung in einer
aktivistischen, nicht-akademischen Community von PoC in Kopenha-
gen vorgetragen. Er miindet dort in interessierte Riickfragen und einen
Austausch tiber Biindnisfragen und strategische Solidarititen, obwohl
strikt Schwarze Communities in Danemark selten sind und es um die
theoretische Informiertheit tiber Critical Race Theory anders bestellt ist
als auf US-amerikanischen College Campuses. Wenige Tage spiter trigt
Wilderson den Text erneut vor, diesmal im akademischen Milieu einer
internationalen universitaren Konferenz in Berlin. Der Film ist dort den
meisten Anwesenden ebenso bekannt wie die theoretischen und filmwis-
senschaftlichen Referenzen des Vortrags. Anders als im weniger infor-
mierten Kopenhagener Kontext stofSt die afropessimistische Lesart des
Films in Berlin auf heftigen Widerspruch. Wilderson wird vorgeworfen,
das Werk des Regisseurs zu verkennen, dessen Progressivitat zum Ent-
stehungszeitpunkt zu tibersehen und mit der afropessimistischen These

293

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MAI-ANH BOGER / THOMAS BEDORF

uberhaupt am Film vorbeizuargumentieren. Seine ausfiihrliche Schilde-
rung dieser akademischen Episode kann dabei zugleich als eine Art Vor-
wegnahme von Rezeptionsweisen des Buches gelesen werden. Gegen die
afropessimistische Position, so Wilderson, erhebe sich von nicht-Schwar-
zer Seite regelmiflig der Dreiklang aus »Schuld.Ressentiment.Aggressi-
on«."” Die radikale Perspektive des >Nicht-in-der-Welt-seins< des Schwar-
zen konne nicht ohne Abwehr gehort werden. Im akademischen Berlin
sei es gewesen, als hitten die Anwesenden ihre Fihigkeiten »zu logi-
schem Denken und Diskutieren verloren« und stattdessen Zuflucht zu
einer »selbstgerechten Emporung« gesucht.* Wilderson beschreibt die
mit aggressivem Unterton vorgetragenen Fragen als eine Form von sym-
bolischem Lynching. In dieser Eskalation weist er die Versuche, den Film
gegen die von ihm vorgetragene Kritik als einen Ausdruck von Solidari-
tat zu verteidigen, zuletzt mit dem Satz zurtck: »Mein Vortrag scheifst
auf die Erweckung von Solidaritat. Solidaritat ist mir scheifSegal.«*

a) Eine weilSe Lektiire

Die Vignette liest sich fiir mich wie eine Bebilderung eigener Angste und
Wunschphantasien. Die in der von Wilderson aufgefiihrten Szene gewihl-
te narrative Bebilderung, seine theoretischen und terminologischen Zu-
spitzungen des akademischen Konflikts kommen mir in ihren Reaktionen
vollkommen bekannt vor. Die Thesen des Afropessimismus sind zweifel-
los eine Provokation, so dass auch der kontextspezifische Widerspruch
gesondert betrachtet werden musste. Aber die geschilderten Reaktionen,
die Vorwiirfe, der Verriss, die Emporungen, das Besserwissen gegeniiber
dem Vortrag auf einer internationalen Konferenz, all das kenne ich nur
zu gut: »Das geht mir genauso«2°, Als Angste, die meine eigenen Vortrige
(zumindest bis zum ersten gesprochenen Wort) seit jeher begleiten. Indes:
Erlebt habe ich sie nie (oder habe die wenigen diesbeziiglichen Erfahrun-
gen verdringt). Ich kann mich also sehr gut in die Situation hineinverset-
zen, aber sie bebildert nur das Imaginire meiner Angst vor der eigenen
akademischen Exponierung. Gravierend, der Unterschied.

Und natiirlich hitte ich im Publikum sitzend es besser gemacht als die
anwesenden Kolleg:innen. Denn ich stelle mir vor, dass ich auf der Berli-
ner Tagung viel besser zugehort und die niichterneren, affektfreien Fra-
gen gestellt hitte. Offenbar will der weiffe Leser der bessere Afropessi-
mist sein oder zumindest eine (unmogliche) Solidaritit iiben.

17 Ebd.,S. 207.
18 Ebd.,S. 208.
19 Ebd.,S. 220.
20 Ebd.,S. 205.

294

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SITUIERTE LEKTUREN

Gemifs einer (die Radikalitit liebenden) Identifikation mit der Au-
torstimme ist diese Vignette tiberdies aber nicht nur Angstbild, sondern
auch Wunschphantasie. Denn wie gerne hitte ich meine eigenen philoso-
phischen Versuche zu so einer konsequenten Radikalitit gebracht, dass
es die ganze versammelnde Kraft des akademisch-narzisstischen Selbst
bedarf, um gegen den diskursiven Sturm standzuhalten, um zum Schluss
eine Parole zu schmettern, die auf »scheiflegal« endet. Das muss man
erst ‘mal bringen. Also hier erneut — Autoridentifikation qua radical chic.

Das ist — so fillt mir mit etwas Abstand auf — in Summe ein bisschen
viel Identifikation. Zumindest fiir ein Buch, dessen These in der brachia-
len Differenz zwischen Menschen und Schwarzen besteht — zu denen ich
nicht gehore. Ich gehore gemafs dieser These zu den Menschen, zu deren
theoretischer wie praktisch-historischer Konstitution die Konstruktion
des Schwarzen als phobogenes AufSen gehort, die die Weifferz und ihre
nicht-weiflen Juniorpartner:innen benédtigen, um sich in Abgrenzung von
der Dinghaftigkeit der Schwarzen ihrer eigenen Reflexivitat und Autono-
mie versichern zu konnen. Diese meine Identifikation verliuft, wenn ich
es richtig sehe, durch die Lesart der Theorie ihrer Form nach: als theo-
retische Position, die ihre eigene Radikalitit liebt.

Wie sieht es indes aus, wenn die Inhaltsseite der These in den Vorder-
grund rickt? Die Identifikation wird dann ganz unmoglich. Ich verstehe
nicht alle Anspielungen auf Orte, Personen und Ereignisse. Viele, offen-
bar fur eine Schwarze Leserschaft sprechende Symbole (Musik, Filme,
Orte, Namen) bleiben fiir mich stumm. Der Text scheint nicht fiir mich
geschrieben — sofern ich ihn nicht als Theoretiker lese. Ich komme mir
bisweilen vor wie ein Voyeur, wenn der Autor von einer schamvollen
Geschichte schreibt, die er noch nie erzahlt hat. Vielleicht bin ich doch
der falsche Leser.

b) Eine Lektiire of Color

Ich lese diese Vignette als eine Geschichte, die mich iiber den akademi-
schen Habitus — insbesondere in der Philosophie — nachdenken lasst.
In kaum einem Fach gibt es noch so viele Menschen, die ihre Vortrage
stumpf ablesen, die also ohne Abstimmung auf ihr Publikum, ohne Re-
flexion und Einstimmung auf das Singuldre einer jeden Situation ihre
Meinung vom (Manuskript-)Stapel lassen. Am deutlichsten wird mir der
habituelle Abstand zu diesem Teil der akademischen Bevolkerung, wann
immer ich ein Kompliment dafiir erhalte, stattdessen frei zu sprechen.
Dieses Kompliment legt offen, dass das (ent)sprechende weifSe Subjekt
eine Szene wie die von Wilderson beschriebene noch nicht erlebt hat. In
der Schwarz-colorierten Welt ist es in der Regel genau andersherum: Ab-
lesen kostet Mut. Wer abliest, hat sich vorgenommen, heute zu sagen,

295

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MAI-ANH BOGER / THOMAS BEDORF

was er sagen will — egal, wie viele rassistische Attacken darauf folgen
werden. Wer abliest, tragt aus seiner Mitte heraus vor, macht sich vom
Publikum unabhingig bzw. reduziert dieses auf die Objekt-Rolle passi-
ver, den Vortrag in Duktus und Inhalt nicht beeinflussender Zuhorer-
schaft. Wilderson hat dies in der beschriebenen Szene getan: Er hat sich
nicht seinem Publikum angepasst, sondern zwei Mal denselben Vortrag
gehalten — obwohl es sich um sehr verschiedene Settings handelte. Und
er hat die vorhergesagte Dresche dafiir bekommen.

Wenn ich keine Lust auf weiff-mannlich-dominierte Konferenzen habe,
dann zumeist, weil viele weiffe Manner nie zu Ende gedacht haben, dass
ebenjenes Verstandnis von >kritischer Diskussions, das ihnen als so be-
gehrenswert erscheint und nach dem sie eifern, eben jenes ist, das den so-
zialen Tod von Schwarzen Kolleg:innen und Kolleg:innen of Color be-
grundet.>'Denn selbst berechtigte Kritiken, die von einem Subjekt sachlich
vorgetragen wurden, werden von einem anderen Subjekt zuverlissig als
erneuter Beweis unserer geistigen Unterlegenheit gehort, zu unserer Dis-
kreditierung genutzt — oder eben, wie Wilderson es nennt: zum Lynching.

Es gibt also strukturell bedingt keine Moglichkeit zu einer sachli-
chen Kritik, die auch sachlich bleibt. Bis zu diesem Punkt hin kann man
das systematisch stringente Argument rekonstruieren, das den Passa-
gen Wildersons (unausgesprochen und unsystematisch uber den Text
verteilt) zugrunde liegt: Sich den kritischen Diskussionen zu entziehen,
wirde eine Selbstexklusion aus Wissenschaft und Philosophie bedeu-
ten. Aus den kritischen Diskussionen exkludiert zu werden, hiefSe von
vornherein nicht als Denker/Wissenschaftler ernstgenommen und an-
erkannt zu werden. Zugleich ist jedoch strukturell ausgeschlossen, dass
eine sachliche Kritik sachlich bleibt. Im beriihmten Wilderson-Uber-
schuss lieSe sich erginzen: Daher sind mir Beteuerungen, dass man das
alles nicht gewollt habe, dass es doch sachlich gemeint gewesen sei etc.
scheifSegal.

Oft frage ich mich, ob wir Frauen, wir People of Color und Schwar-
ze Menschen im Wissenschaftsbetrieb und insbesondere in der Philoso-
phie genau deshalb so storen: Angenommen, auch weiffen Miannern —
zumindest jenen, die nicht ginzlich stumpfsinnig sind — ist es moglich,
diese strukturelle Aporie zu verstehen oder sie zumindest vorbewusst zu
erahnen. Was dann? Nun, dann wiirden sie mitverwickelt werden in eine
Welt, in der ihr vormaliges Fetisch-Objekt — rationalisiert unter dem Na-
men >kritisches Denken und Diskutieren< — ungeniefSbar geworden ist.

21 Ich schreibe so gezielt von weiffen Mannern statt von weifSen Frauen, da viele
weifSe Frauen — wenn sie nicht aus jenen vollig verblendeten Kreisen der jun-
gen Generation kommen, welche glauben, dass das Patriarchat bereits been-
det sei — dasselbe Phinomen kennen und erleiden. Wer halbwegs in Frauen-
Soli geschult ist, tragt manche Kritiken in manchen Rdumen nicht vor.

296

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SITUIERTE LEKTUREN

Thr >spafSiges< Geklone unter Mannern, ihre permanente Verwechslung
von Philosophie mit sublimiertem Hahnenkampf hitte ein Ende. Da er-
scheint es den meisten wohl doch leichter, Frauen und BPoC weiterhin
als >kritikunfihig« zu beleidigen und es ihnen in Verkennung dieser struk-
turellen Gewalt wahlweise als Charakterschwiche oder als fehlende Eig-
nung auszulegen, wenn sie keinen Spaf$ an >kritischer Diskussion< haben.

Ich stimme Wilderson also in den meisten Punkten zu — nur, dass die-
se Punkte nicht ihm zuzuschreiben sind: Sie wurden von vielen anderen
vorher schon und deutlich elaborierter gedacht. Der Punkt, den Wilder-
son selbst macht, nimlich zu behaupten, dass er nicht iiber die altbe-
kannten Aporien der Diskriminierungsforschung spricht, sondern eine
»Meta-Aporie«** gefunden oder erfunden hitte, in der sich nur Schwar-
ze befianden, ist jedoch zu leicht und zu schnell durch das Aufzeigen von
Analoga aus anderen diskriminierten Gruppen zu widerlegen, als dass
ich ihn kaufen wiirde.

Zugleich hat er wiederum Recht damit, dass es im selben Moment
schibig ist, solche analogen Erfahrungen zum Ausgangspunkt fir Solidar-
biindnisse zu machen, »indem sie darauf bestehen, dass sich die Koali-
tion auf das konzentrieren muss, was wir alle gemeinsam haben«.> Von
diesem falschen Verstindnis von Solidaritit wolle er sich abgrenzen.>+

Unterlegt wird dies von Wilderson mit einer Zitation Baldwins zu ei-
ner Geschichte uiber die Unfihigkeit eines weiffen Mannes, Solidaritat
jenseits des Identifizierbaren und Identischen zu leben:*s » Er wird in dei-
nem Leben nur das anerkennen, was er in seinem Leben anzuerkennen
bereit ist«. Seine langen Pariser Nichte mit Mailer trugen nur Friichte,
solange Mailer sagen konnte: >Das geht mir genauso««, berichtet Bald-
win uber einen Versuch, einem Weiffen die Schwarze Lebenswelt nach-
vollziehbar zu machen.

Erneut ist es die Psychodynamik, die mir als besonders interessant er-
scheint, insofern ich am ehesten dort die Eingangspforte zu tatsachlich
neuen Fragen wittere: Eine asiatische Frau widerspricht Wilderson. Nach
ihrer Deutung seiner afropessimistischen These als leider allzu bekannte
Variation einer destruktiven Opfer-Olympiade, lasst sich Wilderson zu
einer Kalauer-Deutung oder vielleicht auch eher einer Retourkutschen-
Deutung des Verhaltens der Kollegin hinreifSen:*¢ Gegen deren Unbe-

22 Wilderson, Afropessimismus, S. 201.

23 Ebd., S. 201. Dazu Mai-Anh Boger, Die Methode der sozialwissenschaftli-
chen Kartographierung. Eine Einladung zum Mitfiiblen — Mitdiskutieren —
Mitdenken, Munster: edition assemblage 2019, S. 20: »Jede Konnexion, die
nur Gemeinsames will, wird ab einem gewissen Punkt schmierig und verfillt
in Simplifikationen. «

24 Wilderson, Afropessimismus, S. 200.

25 Vgl.ebd.,, S. 205.

26 Vgl.ebd., S. 217.

297

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MAI-ANH BOGER / THOMAS BEDORF

wusstes habe »die Vernunft keine Chance«.?” Insgesamt beschreibt er
die Kolleg:innen als Gefangene ihrer Abwehrreflexe. Wilderson proji-
ziert den Topos der Selbstviktimisierung bzw. der Monopolisierung der
Opferrolle in diesem Duktus auf die anderen: Die Wucht der Einwin-
de der beiden Frauen — der weiffen und der asiatischen Kollegin — kdme
»mit dem gleichen Gefiihl der Opferrolle«*® daher wie das Reden der
Minner zuvor. Die Gruppendynamik bzw. die latente Form des >Streits«
unter Ungleichen lasst sich demnach zusammenfassen wie folgt: >Das
ist widerlich, wie du dich hier als Opfer stilisierst! Das ist nun wirklich
kein rationales Argument!« — Antwort von Wilderson: >Das ist wider-
lich, wie du dich hier als Opfer stilisierst! Das ist nun wirklich kein ra-
tionales Argument!«

Dass die Argumente nicht rational sind, stimmt. Die Frage konnte
in Anbetracht der Haufigkeit solcher Dynamiken lauten: Wie lasst sich
iiber Rassismus philosophieren, wenn ein GrofSteil der Gesprache vom
Unbewussten getragen wird und dieses Denken (weiterhin) »keine Psy-
choanalyse der Philosophie« sein oder werden soll?

3. Vignette: Identifikation, Nicht-Identifizierbarkeit,
Verweigerung

In der dritten Vignette kehrt der Ausspruch >Das geht mir genauso< aus
der Geschichte Baldwins in einer verschobenen Rezitation wieder. Wih-
rend seiner Zeit als Universitdtsdozent in Berkeley sitzt Wilderson ge-
meinsam mit einem weifSen biirgerlichen Paar in einem Taxi zum Flug-
hafen, das ein pakistanischer Einwanderer fahrt. Nach Small Talk tiber
die Universitat und Forschungsprojekte — auch der weiffe Mann ist aka-
demisch tdtig — kommt das Gesprich auf den nach 9/11 erlassenen Pa-
triot Act. Die liberalen Ansichten des weiffen Paars (»was geschieht denn
gerade mit uns?«3°) verbinden und verbiinden sich mit den Erzdhlun-
gen des pakistanischen Taxifahrers tiber die polizeilichen und behordli-
chen Schikanen, denen er, seine Familie und andere Migranten ausgesetzt
sind. Die Insassen teilen die Uberzeugung, dass die Einschrinkungen
nicht sein diirften, weil alle Teil der gleichen Menschheit mit gleichen
Biirgerrechten seien. Wilderson erlebt diese Situation so, dass auch und
insbesondere er sich zu diesem imaginierten Kollektiv liberaler, migran-
tenfreundlicher US-Amerikaner zugehorig fihlen soll und auch will er

27 Ebd.

28 Ebd.,S. 219.

29 Jacques Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1994, S. 302.

30 Wilderson, Afropessimismus, S. 247.

298

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SITUIERTE LEKTUREN

selbst nicht dermafsen exkludiert werden: »Es war mein Begehren, das
Objekt ihres Begehrens zu sein«3* — was in diesem Fall bedeutet, den
WeifSen zu attestieren, dass sie zu den guten Weiffen gehoren. Die Dif-
ferenz ist demnach zugleich abgeblendet (in der »Wir waren alle Men-
schen«-Kitschphantasie3*) und bleibt verdeckt quicklebendig in der An-
ordnung der Begehren.

Auch aus afropessimistischer Perspektive sind solche imaginiren Ver-
einnahmungen eine mindestens latent gefihrliche Form der Nivellierung
von Differenz. Wilderson beschreibt, wie ihn ob dieser nivellierenden
Vereinnahmung ein Drang iberkommt, die Differenz zwischen weiffen
und Schwarzen US-Amerikanern wieder sichtbar zu machen, sich der
Vereinnahmung zu entziehen:

»Der Fahrer sagte: >Ich weif$ nicht, wie ich meine Familie jemals in die-
ses Land bringen konnte.« Und bevor ich die Struktur meiner nicht as-
similierbaren Blackness aus dem Geflecht und der Griitze des multieth-
nischen Affekts entwirren konnte, sagte ich: >Geht mir genauso.<« Doch
diese Worte zerfetzten die Stimmung. Die Erde kippte. Wir fielen alle
runter. «33

Wilderson beschreibt das beredte Schweigen, das dem anschlieffenden
zogerlichen Sprechen des Taxifahrers vorausgeht sowie auf dieses folgt:

»Langsam und bedichtig sagt er: >Manchmal mochte ich meine Koffer
packen und nach Hause zuriickkehren.« Niemand sagt ein Wort. Nie-
mand nahm einen Atemzug. Der Motor idchzte unruhig, als wir auf die
Ausfahrtrampe fuhren. Ich warf ihm den Fehdehandschuh hin, richtete
mich auf und rausperte mich. >Ja¢, sagte ich, »geht mir genauso.< Diesmal
war der Geruch unverkennbar. Es war der Gestank von etwas Brennen-
dem; ein Baumwollfeld, das in Flammen stand. «34

a) Eine weille Lektiire

Diese Vignette ist schmerzhaft und bewundernswert. Der Schmerz re-
sultiert aus dem reaktiven Ressentiment des integrationswilligen pakis-
tanischen Taxifahrers, das ich nachvollziehen kann (ohne es billigen zu
miissen). Das weifSe Paar ist die Illustration selbstgewisser und selbstge-
ntigsamer weifler Mittelschichtsleute, die mit Widersprichen nichts an-
fangen konnen, weil sie ihr geordnetes Leben storen. Als jemand, der
mit jahrelanger Adorno-Lektiire sozialisiert wurde, habe ich mit ihnen
nichts gemein (aufler der Situiertheit als Weiffe, aber damit kann ich

31 Ebd.,S. 248.
32 Ebd.

33 Ebd.,S. 249f.
34 Ebd.,S.251.

299

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MAI-ANH BOGER / THOMAS BEDORF

brechen). Der pakistanische Taxifahrer jedoch berichtet — zunichst nur,
um das weifle Beduirfnis nach Small Talk und die Erwartungen an den
nicht-leeren Sprechraum Taxi zu befriedigen — von leidvollen Erfahrun-
gen von Migranten und ihrer Familien angesichts sich abschottender
westlicher Staaten. Die Berichte wiren auf Deutschland und die sich
seit Jahren weiter immunisierende Festung Europa tibertragbar. Aus die-
sen Erzahlungen sprechen sowohl Leiderfahrungen als auch der Glau-
be an die Moglichkeit des Ankommens — eine Erwartung, die das wei-
fSe Paar nahrt. Schmerzhaft ist diese Vignette deswegen, weil der Autor
die Erwartung durchkreuzt, die Hoffnung bricht, indem er darauf ver-
weist, dass durch die USA eine Bruchlinie verlduft, die sich nicht durch
das Andern von Gesetzen wie dem Patriot Act kitten lisst. Die BlofSstel-
lung der Hoffnungen und des Leids des Migranten ist schmerzhaft, weil
es jemanden seiner Hoffnungen beraubt, der ohnehin nur wenige hat-
te. Die in den ersten beiden Vignetten moglichen Linien zwischen dem
Autor und mir brechen an dieser Stelle. Es stellt sich das Gefiihl ein, der
Autor mache diesen Punkt allein, um seine afropessimistische These zu
artikulieren und im wortlichen Sinne eine punch line zu setzen. Die ds-
thetische Entscheidung fiir den gemachten Punkt spiegelt eine intellek-
tuelle Selbstgefalligkeit, fir die Empathie mit dem Migranten und seinen
Zwingen sekundar sind.

Doch auch hier bietet sich wieder eine alternative Lektiire an, wenn
nicht der Inhalt der Vignette, sondern ihre Form in den Vordergrund
ruckt. Denn sie ldsst sich mit Jacques Ranciére ein Unvernehmen, eine
mes-entente, nennen.’’ Der Schwarze Sprechakt macht etwas horbar,
namlich die diasporische Existenz der Schwarzen, die im liberal-hegemo-
nialen Diskurs nicht nur selten thematisiert wird, sondern schlicht nicht
ausdriickbar ist. Indem der Autor das »geht mir genauso« auf den Be-
richt des Migranten antworten ldsst, bricht er das liberale Einverstand-
nis, das im Taxi zu herrschen scheint, und das besagt, dass alle Teil ei-
nes humanen Amerika sein oder werden konnten, wenn nur die Gesetze
entsprechend dieses common sense gestaltet wiren. Gemaf$ der Etymo-
logie von »entendre« in Ranciéres Begriffspragung der »mes-entente«
bedeutet diese ja, etwas zum Geh6r zu bringen (»entendre«), das im
Diskurs der herrschenden politischen Ordnung nicht verstanden (»en-
tendre«) werden kann. Eine Intervention, die eine mes-entente vollzieht,
erzeugt also einen Bruch zwischen dem zu Gehor bringenden Sprech-
akt und den Geltungsregeln des herrschenden Diskurses. Im vorliegen-
den Fall schliefSt der liberaldemokratische Diskurs schlicht aus, dass
Schwarze nicht demokratisch Teilhabende wiren oder sein sollten. In-
dem der Autor ausspricht, dass Schwarze aber »genauso« (unfreiwillig,

35 Vgl. Jacques Ranciére, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 2002.

300

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SITUIERTE LEKTUREN

da versklavt) migriert sind und moglicherweise »zuriickkehren« wollen
mogen (wohin?), bringt er eine Subjektposition zu Gehor, die es nicht
gibt. Und liefert damit den performativen Beleg dafiir, dass der Bruch
zwischen Schwarzen und Menschen (im Sinne des liberalen human-men-
schenrechtlichen Konsenses) existiert — aber nicht ausgedriickt werden
kann. Die Stimmung im Taxi gestaltet sich im Anschluss auch so, dass
versucht wird, Wildersons Sprechakt in Small Talk zu ersticken, als blo-
Ses » Gerdusch« (Ranciére) zu behandeln. Kein Wunder, dass die Adres-
saten sich mit anschlussfihigen Sprechakten schwertun.

b) Eine Lektiire of Color

Mit dem Zitat des >Geht mir genauso«, das von Wilderson im Buchka-
pitel zuvor mit einer nivellierenden, die Differenz nicht wahrhaben-wol-
lenden Geste assoziiert wurde, stellt der Passus sowohl dem Autor selbst
als auch den anderen Insassen mehr Fragen als Antworten. Man miiss-
te in Ruhe philosophieren, was dieser Satz bedeutet: Ist er eine Form
von Mimikry, insofern zuvor im Buch mit Baldwin eingefiihrt wurde,
dass diese Aussage ein typischer Satz unverstindiger WeifSer ist, der zu-
dem eine Grenze der Solidarisierungsfiahigkeit beschreibt? Wird hier also
eben nicht auf direktem Wege die Differenz zwischen Schwarz und weif§
in den USA sichtbar gemacht, sondern wird sie im Gegenteil umwegig
durch einen entgleisten Akt der Mimikry aufgefithrt und blofSgelegt?
Oder ist das vorherige Buchkapitel lingst der Verdringung anheimge-
fallen und auch der Autor selbst erkennt und erlebt das Zitat in diesem
Moment nicht bewusst als solches? Dann namlich konnte es sein, dass
der Satz im Bewusstsein als Widerstand gegen die Assimilation an die
WeifSen gemeint war und es nur eine unbewusste Spur ist, die hier blofs-
legt, dass das Gegenteil der Fall ist: dass er sich mit diesem Satz mit den
WeifSen gemein macht und eben nicht mit dem Migranten. Daraus wiir-
de sodann wiederum folgen, dass es hier um Grenzen der Solidarisie-
rungsfahigkeit geht, die nichts mit Schwarz und weiff zu tun haben, da
sie der universal-menschlichen Beschrinktheit geschuldet sind. In jedem
Fall ist der Satz eine gelungene Opfergabe vor dem Altar der Ambigu-
itdt: Es lasst sich nicht vereindeutigen, mit wem sich der Autor durch
diesen Satz tatsichlich gemein macht und demnach auch nicht, welches
der moglichen Biindnisse durch identifikatorisch begrenzte (Pseudo-)So-
lidaritat hier scheitert.

Wilderson erzihlt also davon, dass es manchmal tiberraschend, frus-
trierend, uiberfordernd, enttiduschend sein kann, wer ein Biindnis mit
einem eingeht und wer nicht. Dies tut er, wahrend er auf performati-
ver Ebene den aufmerksam Lesenden vorfiihrt, dass es manchmal tiber-
rascht, mit wem man unbewusst ein Biindnis eingeht, dass man also sich

30T

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MAI-ANH BOGER / THOMAS BEDORF

selbst diesbezuglich tiberraschen kann. Diese Selbstiiberraschung wird
in der zweiten, deutlich entschiedener artikulierten Wiederholung des
Satzes getilgt und wieder eingeholt. Ja, manchmal fuhlt man sich in eine
schibige Form von Gemeinsamkeitskitsch hineingezwungen. Manchmal
fuhlt man eine schmerzliche, uniiberbriickbare Licke im Kontakt mit
anderen migrierten, diasporischen, rassifizierten Subjekten, von denen
man phantasiert hatte, dass sie einen doch verstehen miissten, die einen
dann aber doch in der stickigen Luft hingen lassen. Dazu kann ich nur
sagen: Ja, geht mir genauso.

Das tieferliegende Selbstmissverstindnis scheint mir jedoch ein ande-
res zu sein, das vom Autor ebenso im vorherigen Kapitel bereits einge-
fiihrt wurde. Er wiederholt dort eine seiner zentralen Thesen: »[M]eine
Behauptung, dass nicht-Schwarze People of Color etwas zu retten hit-
ten, wihrend Schwarze nichts zu verlieren hitten — dass asiatische Men-
schen und Schwarze strukturelle Antagonistinnen und Antagonisten sei-
en«.3¢ Die dichotome Logik ist essentialistisch. Sie schliefst aus, dass es
Schwarze Asiaten gibt (zugegeben: das fallt mir in meiner Situiertheit so
schnell auf, weil meine Mutter eine Schwarze Asiatin ist). Sie behaup-
tet auflerdem, dass es keine Schwarzen Menschen gibt, die ebenso wie
nicht-Schwarze Migranten etwas zu verlieren und etwas verloren haben
— was bedeutet: Der Autor ist neben dem dichotomisierenden Essentia-
lismus so sehr auf den US-amerikanischen Diskurs fixiert und ungeiibt
in der Dezentrierung desselben, dass er >vergisst, dass es auch Schwar-
ze Migranten gibt. Wie immer bei harschen Essentialismen geht in der
brutalen Vereinfachung zugleich alles drunter und driiber und durchei-
nander: Wer ist hier wirklich gemeint, wenn Wilderson von People of
Color in Abgrenzung zu Schwarzen spricht? Ich, in meiner partikularen
Position, weifd nicht, ob ich gemeint bin. Ich kenne ein Gefiihl, das his-
torisch bedingt die allermeisten (und ich schreibe das nur zur Sicherheit,
falls es doch ein paar Ausnahmen gibt) Afroamerikaner:innen empfin-
den, namlich das Gefiihl, dass man nicht so Recht weifs, wohin man
denn geschickt wird, wenn einem ein Rassist entgegenbriillt, man solle
doch dahin >zuriick, wo man herkomme-. Es ist auch oft so, dass ich des-
halb eine tiefe Distanz gegentiber migrantischen Menschen empfinde, die
nicht nur ein (zweites) Heimatland haben, sondern sogar dessen Spra-
che sprechen und dieses gelegentlich besuchen (und Essen von dort im-
portieren und kochen und so weiter und so fort). Sie sind anders als jene
People of Color, die mit dem Migrationsdiskurs herzlich wenig anfan-
gen konnen — und ja, sie halten die hegemoniale Stellung im anti-rassisti-
schen Diskurs. Es sind derzeit die lautesten. Sie sind am pflegeleichtesten
intelligibel, die massenmedien-kompatiblen Vorzeigefille: einfache Mig-
rations- und Fluchtbewegungen aus einem klar benennbaren Land in ein

36 Wilderson, Afropessimismus, S. 208.

302

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SITUIERTE LEKTUREN

anderes klar benennbares Land. Auch Wilderson beschreibt direkt vor
obiger Szene eindriicklich, wie schnell diese Von-A-nach-B-Migranten in
ihrer vergleichsweise ungebrochenen Artikulations- und Anschlussfihig-
keit fir WeifSe alle anderen mundtot machen konnen.’” Das ist jedoch
nicht die Differenzlinie >Schwarz vs. People of Color«.3* Es betrifft eine
Grenze der Intelligibilitat, die quer zur colorline lauft.

Das scheint mir daher die grofte Ironie im Werke Wildersons: Eben-
jener Autor, der fortlaufend auf eine wesentliche Differenz beharrt und
dabei das Wort wesentlich mit Nachdruck schreit und schreibt und kur-
siviert, scheitert bei genauerer Betrachtung daran zu sagen, welche Dif-
ferenz er meint. Um Schwarze geht es jedenfalls nicht.

4. Wie lesen?

Was zeigt sich in diesen Lektiiren mit Blick auf die Form des Philoso-
phierens tiber Rassismus? Einerseits liefSe sich zusammenfassen, dass die
Lesarten gerade in ihrer Disparitit das »Scheitern der Interpretation«3?
akzeptieren miissen, das von den Untibersetzbarkeiten und Inkommen-
surabilitdten der sich tiberlagernden Differenzlinien herrithrt. Da ist kein
>wir, das gemeinsam — im Sinne von ungeteilter Identitdt — den Afro-
pessimismus lesen konnte. Das lesende >wir<, sofern es Schwarze, of co-
lor und weifSe Lesende umfasst, ist fragmentiert. Es muss aushalten, dass
es keine einheitliche Semantik gibt, die als giiltig vorausgesetzt werden
konnte, sondern ein » Mit-Lesen«, wie man mit Jean-Luc Nancy sagen
konnte.+ Nancy hatte das >Mit« bekanntlich zugleich als nicht-identisch
und vergemeinschaftet aufgefasst, eine partage im Doppelsinne von »Ge-
teiltheit« und » Ver-teiltheit«. Die Kom-munikation tiber den Afropessi-
mismus wire dann so etwas wie ein Gesprach uiber Unvereinbarkeiten;
aber es wire ein Gespriach — was bedeutet: Andererseits konnte man zu-
sammenfassen, dass sich die Lesarten durchaus beriihren. Es gibt einen
unmoglich-moglichen rapport zwischen diesen.

Die Parallel- und Gegenlektiiren der Co-Autorin of Color irritierten jene
des weiffen Mannes — so eine posthoc-Erkenntnis —, da sie ihm zeigten,

37 Vgl.ebd., S. 244.

38 In den USA scheint dieser Denkfehler noch nachvollziehbar, auch wenn er
dort genauso essentialistisch und falsch ist; aber spatestens in Europa wirkt
die vereinfachende implizite Gleichsetzung von >Schwarz = Baumwollfeld,
also nicht innerhalb eines erinnerbaren Zeitraums migriert< und >of Color =
alle diese migrierten Leute, die eine Nation als ihr >heritage« anfiihrens, auf
die Lesenden peinlich beriihrend bis grotesk.

39 Wilderson, Afropessimismus, S. 287.

40 Vgl. Jean-Luc Nancy, singulir plural sein, Berlin: Diaphanes 2004.

303

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MAI-ANH BOGER / THOMAS BEDORF

wortiber er nicht geschrieben, woran er nicht gedacht hat und was er
alles nicht weifs. Diese Lektiiren visieren quasi performativ den blinden
Fleck des eigenen Zugangs, theoretisch gesprochen: den Ort des eigenen
situierten Sprechens an.*' Der weiflen Lesart war schon selbst zwischen-
zeitlich aufgefallen, dass sie — einigermafSen tiberraschend fiir sich selbst
— wiederholte Identifizierungen mit dem Autor des Afropessimismus no-
tierte. Identifiziert hatte er sich dort, wo die Form des Textes bzw. der
Theorie affizierte, als radical chic der afropessimistischen Dichotomie
oder als Inszenierung eines ranciéreschen Unvernehmens. Das aber ldsst
sich wiederum als weifSe Situiertheit reflektieren, denn die Form des Tex-
tes zu geniefSen und sie quasi-dsthetisch als Theorieware zu konsumieren,
steht einer Sprech- und Schreibposition zur Verfugung, die den Text als
blofSen Text begreifen kann, weil sie die Erfahrungen nicht kennt oder
kennen muss, die zu seiner Entstehung tiberhaupt erst gefithrt haben.

Die Aufmerksamkeit fur die Form hat noch einen zweiten Aspekt,
der sich einem bestimmten impliziten Vorverstandnis von der Aufgabe
von Theorie und theoretischer Diskussion verdankt. Die Attraktivitit
des Identifikationsangebots mit der afropessimistischen These, sofern
die Aufmerksambkeit sich v.a. auf die Form der Theorie legt, liegt in der
(nicht unbedingt weiffen, aber) maskulinen Pose >harter Theorie« — ein
wohlvertrauter Wunsch nach unkastrierter Mannlichkeit.

Die Lekturen of Color gehen im Vergleich zu diesem Fokus auf die
Form stdrker in die inhaltliche Auseinandersetzung, scheuen sich nicht
vor starken, kritischen Urteilen gegeniiber den theoretischen Unzulang-
lichkeiten der afropessimistischen These. Wahrenddessen erlaubt die Re-
kurrenz auf die Form der Theorie in der weiffen Lektiire einerseits eine
gewisse Identifizierung mit der Schwarzen Position, die Lektiire bleibt
aber andererseits genau deswegen auch formal in der Konnotation von
>formlich« und entsprechend auf Distanz. Zugleich lebt dieses weifSe iden-
tifikatorische Moment von affektiven Dynamiken, wihrend die Lektiire
of Color die Sachauseinandersetzung mit Wildersons Theorie als Theorie
vorantreibt. Es ergeben sich so Uberkreuzungen mit der aus den Macht-
dynamiken akademischer Diskurse bekannten Verteilung der Sprechpo-
sitionen und ihren Zuschreibungen. So fithren die Lekturen vor, dass die
Psychodynamik der Theorie und der Theoriepolitik auch unwillkiirliche
Effekte zeitigt, die das lesende Subjekt nicht vollstandig steuern kann.

Eine Sichtung von Kommentaren, Kritiken, Feuilleton-Artikeln ver-
starkt diesen Eindruck. Recht durchgingig zeigt sich folgendes Muster:
WeifSe Lesende betonen das Gewagte bzw. Kraftig-Wiitende des Textes,
der »seine grofite Uberzeugungskraft als zornige Reaktion auf all den

41 Was fiir den weiffen Mann »Situiertheit« in phinomenologischer Perspek-
tive heif3t, erliutert er ausfuhrlich in Bodenlos situiert. Eine politische Pha-
nomenologie, Berlin: Suhrkamp 2025.

304

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SITUIERTE LEKTUREN

Optimismus«+* — also auf der affektiven Ebene — entfalte. Fir die Lekti-
re brauche man als weiffer Mensch » Mut«#3; ein bequemer Autor sei es
sicher nicht.# Zuletzt wird im Duktus einer Solidargeste darauf verwie-
sen, wie wichtig es ist, dass solche Biicher geschrieben und ernstgenom-
men werden. Zwar wird stets angedeutet, dass das Buch inhaltlich nicht
ganz schlissig sei, jedoch zumeist zusammen mit der Erklarung, dass es
darum ja auch nicht gehe. Die weiffen Kommentare befassen sich also
in der Hauptsache mit der dsthetischen Form und den Affekten des Au-
tors sowie der Lesenden.

Verglichen damit fallt auf, dass in den Kommentaren von Schwarzen
und PoC neben den auch dort vorhandenen affektiven Eindriicken eine
Kritik am Inhalt gegentiber formalen Fragen tiberwiegt. Sie beschreiben
die ahistorische Kalauer-Dichotomie in Wildersons Schwarz-weif§-Den-
ken als unzureichend oder, gemessen am von Wilderson weitestgehend
ignorierten Diskursstand zu komplexen Interdependenzen und intersek-
tionalen Betrachtungen verschrankter Verhaltnisse, als theoretische Re-
gressions oder legen dar, inwiefern Afropessmismus erst nach Dialekti-
sierung mit Afrofuturismus zu gebrauchen sei.+

Fallen die Lektiiren also auseinander oder zusammen? Und: Konnte
Philosophieren tiber Rassismus bedeuten, durch diese Aporie hindurch-
zuarbeiten, die sich in der derzeitigen >Aufgabenteilung« artikuliert, bei
der sich weifl-dominierte Raume des Philosophierens vornehmlich mit
der fur sie ungewohnten Form befassen, wiahrend die inhaltliche Diskus-
sion in farbenfroheren Riumen stattfindet?

42 Eberhard Falcke, »Frank B. Wilderson III: >Afropessimismus«. Die Theorie
der verlorenen Hoffnungen«, deutschlandfunk.de 30.11.2021, https://www.
deutschlandfunk.de/afropessimismus-100.html (Zugriff: 29.8.2023).

43  Wilm, »Habt den Mut, Wilderson zu lesen«, S. 415.

44 Lutz Taufer, »Nie der Sklaverei entkommen. Frank B. Wilderson Il erklirt in
»Afropessimismus<, was es heifst, Schwarz zu sein«, nd-aktuell.de 13.2.2023,
https://www.nd-aktuell.de/artikel/1170946.frank-b-wilderson-iii-afropessi
mismus-nie-der-sklaverei-entkommen.html (Zugriff: 29.8.2023).

45 Vgl. José Sanchez: » Against Afro-Pessimisme«, jacobin.com 13.6.2022, https://
jacobin.com/2022/06/afro-pessimism-frank-wilderson-socialism-flattening-
racism (Zugriff: 29.8.2023); oder Vincent Cunningham, »The Argument of
>Afropessimismc«, thenewyorker.com 13.7.2023, https://www.newyorker.com/
magazine/2020/07/20/the-argument-of-afropessimism (Zugriff: 29.8.2023).

46 Tash Moore, »Navigating Pain and Possibility«, contemporaryand.com
17.5.2023, https://contemporaryand.com/magazines/navigating-pain-and-
possibility/ (Zugriff: 29.8.2023).

305

hitps://dol.org/10.5771/97837480962816-286 - am 16.01.2026, 00:04:41. Access - [T



https://www.deutschlandfunk.de/afropessimismus-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/afropessimismus-100.html
https://www.nd-aktuell.de/artikel/1170946.frank-b-wilderson-iii-afropessimismus-nie-der-sklaverei-entkommen.html
https://www.nd-aktuell.de/artikel/1170946.frank-b-wilderson-iii-afropessimismus-nie-der-sklaverei-entkommen.html
https://jacobin.com/2022/06/afro-pessimism-frank-wilderson-socialism-flattening-racism
https://jacobin.com/2022/06/afro-pessimism-frank-wilderson-socialism-flattening-racism
https://jacobin.com/2022/06/afro-pessimism-frank-wilderson-socialism-flattening-racism
https://www.newyorker.com/magazine/2020/07/20/the-argument-of-afropessimism
https://www.newyorker.com/magazine/2020/07/20/the-argument-of-afropessimism
https://contemporaryand.com/magazines/navigating-pain-and-possibility/
https://contemporaryand.com/magazines/navigating-pain-and-possibility/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.deutschlandfunk.de/afropessimismus-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/afropessimismus-100.html
https://www.nd-aktuell.de/artikel/1170946.frank-b-wilderson-iii-afropessimismus-nie-der-sklaverei-entkommen.html
https://www.nd-aktuell.de/artikel/1170946.frank-b-wilderson-iii-afropessimismus-nie-der-sklaverei-entkommen.html
https://jacobin.com/2022/06/afro-pessimism-frank-wilderson-socialism-flattening-racism
https://jacobin.com/2022/06/afro-pessimism-frank-wilderson-socialism-flattening-racism
https://jacobin.com/2022/06/afro-pessimism-frank-wilderson-socialism-flattening-racism
https://www.newyorker.com/magazine/2020/07/20/the-argument-of-afropessimism
https://www.newyorker.com/magazine/2020/07/20/the-argument-of-afropessimism
https://contemporaryand.com/magazines/navigating-pain-and-possibility/
https://contemporaryand.com/magazines/navigating-pain-and-possibility/

https://dol.org/10.5771/9783748062816-286 - am 16.01.2026, 00:



https://doi.org/10.5771/9783748962816-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

