
Landschaft und Bildung

Johannes Bilstein

1. Innen und außen

Aus bildungstheoretischer Perspektive steht die Frage im Vordergrund, wie

Kinder in ihre Welt kommen, wie aus handlungsunfähigen Neugeborenen

selbstbewusst handelnde Erwachsene werden, die es irgendwie schaffen, sich

in der Welt um sie herum zu bewegen und dabei zugleich eine eigene Welt

aufzubauen. Vor diesem Fragehintergrund erscheint die Kategorie Landschaft

von besonderem Interesse. Sie erlaubt es nämlich, hin und her zu springen

zwischen dem Innersten der Subjekte einerseits und der gestalteten, geform-

tenWelt draußen andererseits, die von diesen Subjektenwahrgenommen und

gestaltet wird (vgl. Bilstein 2018). Der Blick auf Landschaft richtet sich hier

auf die Verschränkung von Ich und Welt, auf das Zusammenspiel, das uns

ausmacht.

Mit demThema Landschaft undBildung ist also dasVerhältnis von innenund

außen thematisiert. Landschaft, das ist in der Regel ein räumliches Arrange-

ment, dem man sich gegenübersieht, in das hinein man sich bewegt – oder

auch nicht. Jedenfalls ist Landschaft das dem Subjekt zunächst einmal Äußer-

liche.

Geht man wiederum auf die Begriffsgeschichte von Bildung zurück, dann

ist damit – erstens – ein Rückgriff auf die antike Bildhauer-Metapher ange-

sprochen: Ich bilde mich selbst wie ein Bildhauer, der an seiner eigenen Figur

arbeitet. Zweitens rekurriert Bildung bis heute auf die naturalen Grundlagen

unserer Subjekt-Werdung.Wir bilden uns, weil wir gar nicht anders können,

wir haben – so Blumenberg im 18. Jahrhundert – einen Bildungstrieb in uns:

So wie die Stiefmütterchen im Garten, die können auch gar nicht anders als

sich so auszubilden,wie das nunmal für Stiefmütterchen vorgesehen ist. Und

schließlich, drittens, spieltBildung immer auch auf das Verhältnis zurWelt an.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

Bildung gibt es nicht für einen oder eine alleine, sondern immer im Austausch

mit den Anderen und dem Anderen (vgl. Bilstein 2004).

Und dieser Austausch ist reflektiert: Wir merken und wissen und verhan-

deln darüber, dass wir mit den Anderen verbunden sind: Wir freuen uns dar-

über, wir hadern damit, wir bilden Theorien darüber – auf jeden Fall gibt es

immer eine Art ästhetischer Abständigkeit zu dem, was mit uns passiert. Bei

Wilhelm vonHumboldt heißt das dann »FreiesteWechselwirkung von Ich und

Welt« (Humboldt 1960: 235–236).

Wir haben in der Geschichte der pädagogischen Theoriebildung darüber

immerwiedermit unterschiedlichen Akzenten diskutiert:Manchmalwird der

Schwerpunkt dann eher auf die Außen-Einflüsse gelegt, dann sprechen wir

von Sozialisation oder Enkulturation. Undmanchmal richtet sich der Fokus eher

aufdie innerenLeistungendesSubjekts: auf die Strukturierungs-Anstrengun-

gen, auf die Abgrenzungen, auf die Integrationsleistungen, die zu erbringen

sind, damit man in derWelt leben und bestehen kann.

Für Humboldt kommt es dabei aber auf das Gleichgewicht an, auf die frei-

este Wechselwirkung eben. Er greift dabei auf eine Metapher zurück, die ihm

wichtig ist: die Metapher des Wiedertönens. Er beschreibt – übrigens auf der

GrundlagederBeobachtung seiner eigenenKinder – dieEntwicklungdesKin-

des und besonders die Rolle der Sprache dabei. Und der entscheidende Mo-

ment beim Spracherwerb ist für ihn die Freude und die Lust, wenn – so wört-

lich – »das selbstgebildeteWort aus fremdemMunde wiedertönt« (Humboldt

1907: 55–56). Das selbstgebildete Wort – beim kleinen Kind kann das ein ein-

facher Laut sein – wird vom fremden Munde – z.B. des Vaters oder der Mut-

ter – wiederholt, tönt demKinde also zurück und spiegelt ihm sozusagen sein

Eigenes im Fremden. Das ist für Humboldt der Beginn von Sozialität und zu-

gleich auch der Beginn von Subjektivität.Das Echo der Anderen, das demKin-

de entgegentritt, macht es zum Menschen. Humboldt, der umfassend Gebil-

dete, spielt hier auf den griechischen Begriff Kat-echein,wiederklingen an. Auch

der christliche Katechismus funktioniert ja genau darüber, über das Wieder-

holen, dasWieder-Tönen vonGelerntem: dassman etwas dogmatisch Festste-

hendes genau lernt und dann reproduziert.DiesesWiedertönen steht fürHum-

boldt imZentrumdesAustausch-Verhältnisses zwischen IchundWelt.Wiebei

Glocken,bei denendie einemit-schwingt,wenndie andere angeschlagenwird

(vgl. Bilstein 2010).

Auf jeden Fall ist Bildung gemeint als begrifflicher Versuch, ein Austausch-

Verhältnis zwischen Ich undWelt zu benennen, in dem die Einflüsse in beide

Richtungen gehen: vom Ich zurWelt und von derWelt zum Ich.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung 161

UndLandschaft?Hierwird imFolgendenvorallemEines interessieren:wie

man sich ein Widertönen zwischen Landschaft und Subjekt vorstellen kann

und welche Rolle der ästhetischen Strukturierung dabei zukommenmag.

VomWort her haben wir es bei Landschaftmit einemKollektiv-Singular zu

tun,der auf jedenFall einesmeint: einübersummativesPhänomen.Siebesteht

aus einzelnen Elementen – Wiesen und Wälder, Seen und Flüsse, Berge und

Felder etc., die aber erst in ihrem Zusammenklingen ein ästhetisches Ganzes

ergeben. Wenn ich also eine Landschaft wahrnehmen oder beschreiben will,

genügt es nicht, die einzelnen Elemente zur Kenntnis zu nehmen.

GeorgSimmelweist das in seiner kurzen »Philosophie der Landschaft« von

1913 gleich am Anfang aus:

»Wir nehmen […] Bäume und Gewässer wahr, Wiesen und Getreidefelder,

Hügel und Häuser und allen tausendfältigen Wechsel des Lichtes und Ge-

wölkes – aber darum, dass wir auf dies einzelne achten oder auch dies und

jenes zusammenschauen, sind wir uns noch nicht bewusst, eine Landschaft

zu sehen.« (Simmel 1913: 635)

Landschaft, das steht am Beginn allen Nachdenkens über dieses Phänomen,

ist mehr als die Summe ihrer Teile. Es ist gerade die Gesamtheit, Ganzheit ei-

ner räumlichen Gestalt, die mir als Landschaft entgegentritt. Für Simmel ist

dies das entscheidende Merkmal: Dass sich Landschaft und das Erleben von

Landschaft allemZerreißen entgegenstellt.Wenn ichLandschaft in ihreElemen-

te zerreiße,nur nochBäumeundFelder undWiesen sehe, verfehle ich das Ent-

scheidende: ihre Ganzheit. Und es ist dann vor allem einer, der dazu in der

Lage ist, diese Gesamtheit zu erfassen und für die anderen Menschen erfahr-

bar zumachen: nicht der Landschafts-Gärtner,nicht derPhilosoph,auchnicht

der Pädagoge – sondern der Künstler, der bei Simmel (1913) noch ganz einge-

schlechtlich gedacht ist:

Der Künstler ist »derjenige, der diesen formenden Akt des Anschauens und

Fühlens mit solcher Reinheit und Kraft vollzieht, dass er den gegebenen

Naturstoff völlig in sich einsaugt und diesen wie von sich aus neu schafft;

während wir anderen an diesen Stoff mehr gebunden bleiben und deshalb

noch immer dies und jenes Sonderelement wahrzunehmen pflegen, wo der

Künstler wirklich nur ›Landschaft‹ sieht und gestaltet.« (Simmel 1913: 644)

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

Lassen wir nunmal beiseite, ob dieser Anspruch an die Künste bei Simmel ge-

rechtfertigt ist, ob er eingelöst werden kann und ob er nicht zu einer laten-

ten oder manifesten Überforderung der Künste führt – auf jeden Fall schreibt

er dem künstlerischen Zugriff auf die Landschaft eine geradezumonopolarti-

ge Position zu: Landschaft ist eigentlich nur durch ästhetisches Handeln, nur

durch Kunst wirklich erfahrbar. Wenn ich mit ihr zusammenklingen (kat-ech-

ein) will, wennmir aus ihr die eigene Empfindungwiedertönen soll – dann geht

das nur durch Ästhetisierung.

Bei Simmel ist diese Leistung auf den Künstler konzentriert, wir anderen

stehen ziemlich dumm da: Wir nehmen dieses oder jenes Sonder-Element

wahr, verlieren uns an Einzelheiten – während der Künstler, neuerdings auch

dieKünstlerin,das großeGanze imBlickhat, es erfahrbarundnachvollziehbar

macht.

Nun ist da – was die Definition des Künstlerischen angeht – ja seit Sim-

mels Zeiten Einiges passiert, aber die Fokussierung auf der Gesamtheit einer

Gestalt ist als Anspruch aufrechterhalten worden.Wenn dieWechselwirkung,

die Humboldt als Grundlage aller Bildung im Blick hatte, wirklich die freies-

te sein soll, dann wird sie sich auf das Ganze richten müssen, wird sie auf das

freieste zwischendenElementenhinundher springen,dannaber auch Integra-

tionsleistungen erbringen: eben das Ganze, übersummativ, in den Blick neh-

men.

Was hilft es dem kleinen Säugling, wenn er noch so viel Spaß beim Wie-

dertönen eigener Laute hat, dann aber den – integrierenden, synthetisieren-

den – Weg zur Sprache nicht findet: zur Landschaft der Laute, die eben viel,

sehr viel mehr ist als die Summe ihrer Teile und Elemente.

Die von Humboldt skizzierte Wechselwirkung, ja eigentlich: Verschmel-

zung von innen und außen kann undmuss freilich theoretisch genauer erfasst

werden. Das Zusammenspiel zwischen den Landschaften der Seele und den

Landschaften in unserem Inneren kann ja sehr unterschiedlich ausfallen, die

freieste Wechselwirkung von Innen und Außen ist so verschieden wie die Men-

schen und ihre Leben. Dies genauer zu verstehen, dazu mag ein Beispiel aus

der psychoanalytischenTheoriegeschichte behilflich sein.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung 163

2. Das Innen im Außen und das Außen im Innen oder:
Das allein das Leben bedeutende Gefühl

Der Psychoanalytiker Michael Balint legt 1959 eine Untersuchung vor unter

dem Titel »Thrills and Regressions« – im Deutschen heißt das Buch dann

»Angstlust undRegression« (vgl. Balint 1959). Er versucht darin eine – letztlich

auf Freud aufbauende – psychologische Typenlehre zu entwickeln, die sowohl

diagnostisch als auch therapeutisch fruchtbare Kategorisierungen enthalten

soll.

Sein Ausgang ist das Erleben des thrills, des Kitzels also. Wir mögen es, so

fasst er seine ihn selbst überraschenden therapeutischenErfahrungen zusam-

men, wenn wir Aufregungen erfahren, Reize empfinden, die uns in Wallung

bringen,uns auchängstigenunddiedann irgendwieglimpflichwieder abklin-

gen. Schon beim kleinen Säugling beobachtet Balint das: Der will nicht immer

nur seine Ruhe, sondern er will sich erregen, will – wohl dosiert – Ängste ver-

spüren, und so schreit und lacht er vorWonne,wenn er z.B. in die Luft gewor-

fen undwieder aufgefangenwird.Hier ist natürlich viel Raum für Scheiterns-

und Schreckens-Erlebnisse, aber wenn er ein glücklicher und gesunder Säug-

ling ist, wenn er also gut behandelt wird und es ihm gut geht, dann wird er

diese thrills, diese Angstlust, immer wieder haben wollen: schöne Aufregun-

gen,Wonnegraus.

Balint verfolgt dann diese tatsächlich hoch interessante und hoch komple-

xe Erfahrung bis in die Erwachsenen-Welt hinein. Von der geradezu ubiquitä-

ren Verbreitung schrecklicher Geschichten, die wir uns vor Augen führen und

vor denenwir inWonnegraus geraten, vonder breitenKultur derThrillerweiß er

noch nichts, stattdessen findet er (in den 1950er Jahren) erwachsene Re-Insze-

nierungen auf dem Jahrmarkt.Das Karussell liefert genau diesen thrill: Aufre-

gend und ängstigend, wird die Erfahrung des hoch und runter, des Geschleu-

dert-Werdens und des – kontrollierten – Abstürzens lustvoll erlebt, als Angst-

lust eben.

Das ist für Balint keineswegs neurotisch.Wenn einMensch – so seine psy-

choanalytisch-therapeutischen Erfahrungen – ein insgesamt gelungenes Ver-

hältnis zurWelt erworben hat, wird er immer wieder diese Erfahrung suchen,

um sich aus den Eintönigkeiten des Erlebens herauszudrehen, um die Spiel-

breite seiner Objektbeziehungen wenigstens ein wenig zu erweitern. Angst-

lust ist also ein durchaus sinnvolles und in das normale, gesundeWeltverhältnis

eines reifen Menschen integriertes Erleben.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

Aber es geht nicht immer gut. Balint zeichnet auch Entwicklungsformen

nach, bei denen diese wollüstigen Ängste der Kinder nicht aufgefangen wer-

den, bei denen die Angstlust schließlich nicht in einer gesunden Regression

aufgehoben wird, sondern sich neurotisch verfestigt. Als Ergebnis entwickeln

sich ängstliche, enge Menschen, die ein Leben lang geradezu darauf warten,

dass ihnen das Schlimme, das sie vielleicht einmal wirklich erfahren haben,

wieder begegnet. Und die alles dazu tun, dies zu vermeiden.

Es sind letztlich zwei Typen, die Balint herausarbeitet und die sich ideal-

typisch gegenüberstehen: die Philobaten unddieOknophilen – Balint erfindet

diese Begriffe mit Hilfe eines Alt-Philologen neu.

Und diese Typen entwickeln kategorial unterschiedliche Verhältnisse

zu den Landschaften ihres Lebens. Philobatische Menschen, das sind die

Liebhaberinnen und Liebhaber der freundlichen Weiten. Man stelle sich ein

kleines Kind vor, das vom Vater oder der Mutter hochgeworfen und wieder

aufgefangen wird. Es wird leiblich Einiges an Schwerkraft erleben, wird auch

erschrecken angesichts der Gefahr des Fallengelassen-Werdens, wird dann

aber schließlich große Freude erleben, wenn es in die Erwachsenen-Arme

zurückfällt und in der Geborgenheit der verlässlichen Eltern-Welt landet (vgl.

Bittner 1979). Dieses immer wiederholte Erlebnis wird sich, wenn dem keine

schlimme Gegenerfahrung dazwischenkommt, zu einemWeltgefühl verdich-

ten, das dann auch im Erwachsenenalter anhält und schließlich das gesamte

Leben prägen kann: der Philobat liebt und genießt die thrills und findet damit

zu einem intensiven und identitätsstiftenden Erleben von freundlichenWeiten.

Balint meint damit Menschen, die es genießen, wenn sie sich dem Offe-

nen und – generell gesagt – dem Anderen gegenübersehen, denen es Lust be-

reitet, »Sicherheit auf der Suche nach Abenteuern und Nervenkitzel (thrills)

aufzugeben« (Balint 1959: 23). Er führt hier als Beispiele Piloten, Seemänner,

Skifahrer, Fallschirm-Springer an,denen allen zwei Einstellungen gemeinsam

sind: Sie fühlen sich gereizt vonUnsicherheit und thrill, und sie sehen dieWelt

als tendenziell freundlich an, wollen sich immer weiter und immer mehr in

sie hinauswagen auch und gerade weil dort auch Gefahren lauern – von hier

lassen sich auch die Hintergründe von Extremsport-Erfahrungen diskutieren

(vgl. Raeithel 2010: 27–28; Peskoller 2013).

»Wir können deshalb sagen, dass die philobatische Welt aus freundlichen

Weiten besteht, die mehr oder weniger dicht mit gefährlichen und unvor-

hersehbaren Objekten durchsetzt sind. Man lebt in freundlichen Weiten

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung 165

und vermeidet sorgfältig allzu kühne Kontakte mit möglicherweise tücki-

schen Objekten.« (Balint 1959: 30)

Die Balint’schen Philobaten – sie leben und bewegen sich also in Landschaf-

ten,die ihnengewogen sind,die alsGanze liebevoll erscheinen.Nur auf einzel-

ne Objekte muss man achten: auf Felsen,Wellen etc., die evtl. gefährlich wer-

den könnten. Deshalb entwickeln sie auch ein durchweg positives Verhältnis

zur Technik, sie hilft ihnen beim Erobern dieser freundlichen Weiten. Land-

schaft erscheint für sie als ein tendenziell liebliches Gegenüber, das mit Lust

wahrgenommen und erfahren werden kann und in dem man sich mit höchst

angenehmen thrills bewegen kann. Auch das mag schief gehen, auch hier lau-

ern neurotische Entgleisungs-Formen, aber tendenziell ist die freieste Wech-

selwirkung zwischen Ich und Welt von Lust und Freude geprägt. Landschaft

schafft eine Art freundlichen Hintergrund für das eigene Erleben, eine lieb-

liche Grund-Melodie, die dann im eigenen Leben immer weiter wiedertönt.

Ich denke, wir alle können uns an entsprechende Landschafts-Erlebnis-

se erinnern, in denen wir uns als eins mit der Umgebung empfunden haben,

in denen sich auch das Gefühl ausbreitete, dass wir für alles: alles Aufregen-

de und Gefährliche, alles Erregende und Schreckende, bereit sind angesichts

der Sicherheit, in einer rundum verlässlichen Seelen-Landschaft geborgen zu

sein.SigmundFreudbeschreibt dieses Erlebenunter demvonRomainRolland

übernommenen Terminus des »ozeanischen Gefühls« (Freud 1930: 421–423).

Theodor Fontane bietet hier ein schönes Beispiel. Er beschreibt in seinen

Kindheits-Erinnerungen das Erleben auf der Schaukel – und es ist, als hätte

er 1893 Balints Kategorisierungen schon gekannt:

»Schöner aber als alles das war, für mich wenigstens, eine zwischen zwei

Holzpfeilern angebrachte, ziemlich baufällige Schaukel. Der quer überlie-

gende Balken fing schon anmorsch zuwerden, und die Haken, an denen das

Gestell hing, saßen nicht allzu fest mehr. Und doch konnt’ ich gerade von

dieser Stelle nicht los und setzte meine Ehre darin, durch abwechselnd tie-

fes Kniebeugen und elastisches Wiederemporschnellen die Schaukel derar-

tig in Gang zu bringen, daß sie mit ihren senkrechten Seitenbalken zuletzt

in eine fast horizontale Lage kam. Dabei quietschten die rostigen Haken,

und alles drohte zusammenzubrechen. Aber das gerade war die Lust, denn

es erfüllte mich mit dem wonnigen und allein das Leben bedeutenden Ge-

fühle: Dich trägt dein Glück.« (Fontane 1893: 52)

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

»Dich trägt Dein Glück«: Das ist eine wunderbare Beschreibung des philoba-

tischen Lebensgefühls und dieses Gefühl ist sowohl gebunden an eine grun-

dierende Landschaft, liefert aber auch die Bedingung dafür, sich auf ein so

komplexes Erlebenwie Landschaft überhaupt einzulassen.Es ist – so jedenfalls

Fontane – das »allein das Leben bedeutende Gefühl«. In seiner Effi Briest hat

Fontane ein – freilich zwiespältiges und letztlich tragisch scheiterndes – Bei-

spiel für dieses Lebensgefühl erzählt. Effi, die Tochter der Luft, stürmt voller

Übermut und Freude in die Welt hinein, die sie als freundlich und weit erlebt

und muss dann letztlich an genau dieser Lust in den freundlichenWeiten zu-

grunde gehen (vgl. Dyck/Wurth 1985; Bilstein 2019).

3. Das Innen im Außen und das Außen im Innen oder:
Immer im Takt bleiben

Die Oknophilen sind der Gegentypus, den Balint entwirft. Sie lieben die En-

ge und leben in einer ganz anders getönten Welt. Sie brauchen immer weiter

dieNähe zurursprünglichenBezugsperson, sie brauchendieMutter,damit sie

sich überhaupt hinausbewegen können – und sie brauchen immer die Sicher-

heit des Rückzugs in eine bekannte und vertraute Welt. Grundsätzlich trauen

sie der Welt nicht so richtig, sie ist voller Gefahren, man kann nur hinaus in

sie, wenn der Rückweg zur versichernden Basis jederzeit garantiert ist.

Deshalb müssen Oknophile immer aufpassen, darauf achten, mit der

Sicherheit garantierenden Ausgangsfigur in Kontakt und im Takt zu blei-

ben – sie können sich nur unter klaren Bedingungen auf Abenteuer, auf

Risiken, auf thrills einlassen.Weiten empfinden sie durchaus nicht als freund-

lich.

Philobatische Menschen folgen einem grundlegenden Beobachtungs-

drang: Sie wollen schauen, die Weiten erkunden und auf Risiken – die sie

nicht fürchten – absuchen. Oknophil Veranlagte dagegen verspüren einen

geradezu zwingenden Berührungsdrang: Sie wollen den Kontakt zur sicheren

Ausgangsfigur nie verlieren, fürchten jeden Aufbruch und erhoffen sich von

der Weite der Welt im Grunde nichts Gutes.Thrills vermeiden sie, stattdessen

versuchen sie, immer im Takt zu bleiben mit denen, die ihnen Sicherheit

bieten. Deshalb brauchen sie Ordnung und Struktur, ist auch ihr Drang zum

Neuen durchaus relativ.

Dieses Modell Balints ist immer wieder aufgegriffen und ausdifferenziert

worden, es taugt bis heute für die Grob-Kategorisierung unterschiedlicher

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung 167

Weltzugangs-Weisen (vgl. Raeithel 2010: bes. 6–10). Je nachdem, wie die

ersten Erfahrungen des kleinen Kindes strukturiert sind, entwickelt sich

entweder ein »Liebesverhältnis zur Welt« (Mahler 1980: 93–100) oder eine

auf Schutz rekurrierende Vorsicht, die immer wieder den Rückbezug auf die

sichere Basis sucht.

Was bei Humboldt also freieste Wechselwirkung zwischen Ich und Welt heißt,

erscheint nun also ontogenetisch differenzierbar: Es ist ebendurchaus einUn-

terschied, ob diese Welt, mit der ich in freieste Wechselwirkung treten soll, mir

als freundlich oder unfreundlich gegenübersteht.

Landschaft als eine kollektiv-singularische Verdichtung vonWelt bekommt

vor diesem Hintergrund nun ganz unterschiedliche Färbungen. Der arme

»Kürassier imWalde« von Caspar David Friedrich (1814) steht da ganz alleine,

ziemlich verloren herum: ein französischer Krieger, alleine im deutschen

Wald, ohne Rück-Versicherung bei irgendeiner – sei es kollektiven, sei es

individuellen – Basis. Ein oknophiler Albtraum.

Wie anders dagegen – wieder nur ein Beispiel für Viele – die Donauland-

schaft von Albrecht Altdorfer von 1522: ein philobatischer Traum, mit Schloss

und vielen Abenteuer-Möglichkeiten. Martin Warnke hat in seinem großen

Buch über politische Landschaft ausführlich gerade die historischen und po-

litischen Konnotationen von Bergen und Burgen behandelt, man kann diese Ar-

beit über die Kunstgeschichte der Natur als eine Art historisches bzw. kunst-

historisches Pendant zur ontogenetischen Perspektive Balints lesen und ver-

stehen (vgl.Warnke 1992: bes. 45–62).

Wo der eine – Balint – die Entwicklungsgeschichte des Subjekts in Bezug

auf Raum und Raumwahrnehmung zu rekonstruieren versucht, zeichnet der

andere – Warnke – nach, welche politischen Semantiken mit bestimmten

Imaginationen von Landschaft verbunden sind.

Die psycho-historischen Analysen in der Tradition von Peter Gay (vgl.

Gay 2008: bes. 24–31) oder Lloyd de Mause (vgl. de Mause 1977: bes. 12–111)

versuchen dann, eine Verbindung beider Perspektiven vorzulegen. Gert Ra-

eithel rekonstruiert auf dieser Grundlage das Raumverhältnis der Menschen

in Amerika (vgl. Raeithel 1993: bes. S. 47–55; 2010). Und auch Simon Schamas

Arbeit über die imaginativen Anteile unseres Naturverständnisses gehört

hierher: Eine außergewöhnlich genaue und detaillierte Rekonstruktion der

Verbindung von Landschaft und Gedächtnis – immerhin heißt der Band im

englischen Original »Landscape andMemory« (vgl. Schama 1996).

Jedenfalls erweist sich aus einer pädagogischenPerspektive,die einprimä-

res Interesse für dieEntwicklungder Subjekte verfolgt:Ob sie in der Lage sind,

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

Landschaft wahrzunehmen, zu empfinden, vielleicht sogar zu genießen – das

hängt eben entscheidend davon ab, wie sie ihre ersten Welterfahrungen ge-

macht haben. Die freieste Wechselwirkung zwischen Ich und Welt, das Wie-

dertönen zwischen Subjekt und Landschaft – verläuft eben dann doch bei je-

der und jedem durchaus unterschiedlich. Das Außen, das wir sehen und in

demwir uns bewegen, ist mit dem Inneren, das uns ausmacht, auf das Engste

verbunden, und von Balint könnenwir Vorschläge zur groben Binnenordnung

dieser vielen verschiedenen Ausformungen gewinnen.

4. Was wir aus den Künsten lernen können

Ich will noch einmal auf Simmel und seine Philosophie der Landschaft zu-

rückkommen, bei der ichmeine Überlegungen begonnen habe.Nur die Küns-

te – so sagt er – können uns Landschaft erfahrbar und nachfühlbar machen.

Nur imästhetischenHandelnentsteht eineEcho-Beziehungzwischenmirund

der Landschaft. Ich nehmedieses Argument ernst und führe esweiter – zu der

Frage,wasesdenn ist,waswir ausdenKünsten fürunserenUmgangmitLand-

schaft erfahren und lernen können. Wenn das, was wir im Genre der Land-

schaftsmalerei zu sehenbekommen,nichtnurDekorationoder Illustration ist,

sondernwenn in denKünsten »wirklich« (Simmel 1913: 44) Landschaft gesehen

und gestaltet wird: Was ist denn das Besondere des Weltzugangs der Künste,

das für uns wichtig und relevant ist?

Ich glaube, dass wir – im Blick auf die Kunst-Philosophie und auf die Dis-

kurs-Geschichte zur Kunst – insgesamt sechs Merkmale und Leistungen von

Kunst identifizieren können, die für unserenUmgangmit Landschaft relevant

und fruchtbar sind (vgl. Bilstein 2000; Bilstein/Zirfas 2017).

4.1 Übersummation

Zu den Besonderheiten eines Kunstwerkes gehört, dass alles in ihm dazuge-

hört. Kunstwerke stehen für eine Erfahrung der Ganzheit und Übersumma-

tion: Sie sind mehr als die Summe ihrer Teile, kein Teil ist verzichtbar oder

beliebig. Auch die oberste Ecke oben rechts auf einem großen Gemälde trägt

zum Gesamt-Eindruck bei, das Kunstwerk wirkt immer nur als Ganzes oder

es wirkt gar nicht. Mir scheint, dass unser Erleben von Landschaft – siehe die

Argumentation Simmels – dem gleichen Gesetz folgt. Landschaft ist mehr als

die Summe ihrer Bäume.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung 169

4.2 Leiblichkeit

Der Begriff der Ästhetik geht auf das griechische Aisthesis, also Wahrneh-

mung, zurück.Es geht in denKünsten umdas Sehen,Hören,Riechen, Fühlen,

Schmecken. Dieser ästhetische Blick scheint mir für unsere Reflexionen auf

Landschaft zentral zu sein. Landschaft ist mir erfahrbar über meinen Leib,

über mein Sehen, Hören etc. etc. Und andersherum: Ohne meine leibliche

Erfahrung gäbe es so etwas wie Landschaft gar nicht, und wenn sich diese

leibliche Erfahrung – zum Beispiel historisch – verändert, dann verändert

sich auch dieWahrnehmung von Landschaft.

4.3 Kontingenz

Wir wissen aus der Geschichte der Kunsttheorie bzw. Kunstphilosophie, dass

künstlerisches Handeln schon seit der Antike immer wieder mit göttlich-

schöpferischemHandeln vergleichbar und gleichgesetzt worden ist. Der Deus

artifex, also der göttliche Schöpfer-Künstler, wird in Biografien, Anekdoten

und Theorien immer wieder als Leitfigur entworfen, und immer wieder ist

seine auszeichnende Besonderheit, dass er alles kann – wie Gott. Und so kann

auch die Kunst tendenziell, prinzipiell alles (vgl. Bilstein 2013). Sie steht dafür,

dass jederzeit alles möglich ist, sie steht für die unser Leben ausmachende

Kontingenz. Wenn die Kunst das will, kann ein Baum blau sein, kann ein

Mensch vier Beine haben, können Elefanten fliegen. In den Künsten ent-

stehen Vorstellungswelten, die keiner Beschränkung unterliegen, die alle

Einschränkungen durch Material, Konventionen oder Erwartungen über-

winden. Kunst beruht auf Freiheit und ermöglicht diese. Die Arbeit Martin

Warnkes über politische Landschaften liest sichwie eineDetail-Untersuchung

zu diesem Theorem: dass auch die Landschaft einerseits in Konkurrenz zu

Freiheit begriffen wird, dass sie aber andererseits in vielen Fällen gerade

diese Freiheit – also, dass alles möglich ist – präsentiert und demonstriert.

Man kann Seen machen, wo vorher keine waren, man kann – so vor allem im

englischenGarten – eineNatur aus zweiterHandherstellen, die demBelieben

menschlicher Schöpfung unterliegt (vgl.Warnke 1992: bes. 89–105).

4.4 Wahl/Entscheidung

Ich will hier daran erinnern, dass unser Kulturbegriff auf Ciceros Gärtner-

Gleichnis zurückgeht. Die Pflege der Seele, die cultura animi, ist vergleichbar

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

dem Handeln des Gärtners. Der muss die jungen Pflanzen begießen und

stützen, er muss aber auch wählen, entscheiden und selektieren und damit

bestimmen,wasbesonders gedeihen soll.UnseremKulturbegriffwohnt so von

Anfang an die Imagination des Entscheidens, der Wahl und des Ausschlusses

inne. Selbst auf der Grundlage eines weiten Kulturbegriffes geht es immer

auch um Prozesse des Ausschlusses und Verwerfens, die der Entstehung

vorangehen (vgl. Bilstein 2009).

Unser Bild von den künstlerisch Schaffenden folgt dieser Logik: auch die

sehenwir als Entscheidende, alsWählende.Siemögennoch so sehr demZufall

Raum lassen – letztlich sehen wir aber doch sie als die Verantwortlichen und

Entscheidenden an. IhreWahl macht das Kunstwerk.

Auf die Landschaft bezogen wird dies z.B. in der Auseinandersetzung um

den englischen bzw. französischen Garten gegen 1800 zum Thema. Das Ar-

gument für den englischen Garten, den Landschafts-Garten, ist seine Natur-

haftigkeit. Alles sieht so aus, als wäre es natürlich entstanden, während zu-

gleich eine breite Literatur entsteht, die Gebrauchsanweisungen und detail-

lierte Anweisungen liefert, wie man einen solchen natürlichen Garten anlegt

und dabei die zugrundeliegenden Wahlen und Entscheidungen der gärtneri-

schen Planung möglichst verschleiert – Marie Luise Gothein hat das sowohl

für den französischen (vgl. Gothein 1914: 189–316) als auch für den englischen

(vgl. ebd.: 363–412) Garten nachgezeichnet. Gerade in der frühen Romantik

finden wir denn auch zum Teil heftige Parteinahmen für den französischen

Garten:Da siehtman jedenEingriff, er ist insofern viel ehrlicher und eindeuti-

ger, als er dieWillkür der ihnErschaffenden offen ausweist. Landschaft beruht

aufWahl und Entscheidung. Sie ist ein genuines Kind des Anthropozän.

4.5 Prozess-Sensibilität

In den Künsten geraten die Schöpfungsprozesse selbst mehr undmehr in den

Blick. Seit dem 19. Jahrhundert rückt diese Aufmerksamkeit weiter in denVor-

dergrund, bis hin zu Konzeptionen vom work in progress. Bei der Kunst geht es

oft umsWerden statt ums Sein (vgl. Bertram 2014: 151–219). Hier will ich noch

einmal auf Simon Schamas »Traum von der Wildnis« verweisen: Er zeichnet

genau nach, wie die Imaginationen von Landschaft sich verschieben und ent-

wickeln, dass Landschaft nie allein als Fertiges und Vollendetes gesehen wer-

den kann, nie nur Ergebnis ist, sondern immer im Prozess verbleibt.Warnkes

Überlegungen zur Freiheit der Natur und der politischen Freiheit gehen in die

gleiche Richtung.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung 171

4.6 Begeisterung

Es geht bei Kunst nicht nur um Ausdruck, sondern auch um die Bereitschaft

und Fähigkeit, sich auf Anderes einzulassen als die direkten eigenen Bedürf-

nisse – eben um Begeisterung. Ich will hier nur kurz erinnern an die enthu-

siastische Herkunft der Künste: also ihre Herkunft aus einem göttlichen Ein-

wirken in die Seele der Menschen. En-Theou-siasmus meint ja genau dieses:

dass da aus dem Dichter mehr als er selbst spricht, dass aus ihm ein ande-

res, Größeres sich ausdrückt, von dem er vielleicht gar keine Ahnung hat. Be-

kanntlich ist dieser Begriff – En-Thusiasmus – ins lateinische Inspiration und

dann ins deutsche Begeisterung übersetzt worden. Gemeint ist immer, dass in

den Künsten demmenschlichen Handeln der Anschluss an außer- bzw. über-

menschliche Instanzen unterstellt wird, dass die künstlerischenWerke größer

sind als die, die sie erschaffen haben: meta-physisch (vgl. Bilstein 2023).

Unser Landschafts-Erleben scheint mir an vielen Stellen diesem En-

thusiasmus zu folgen. Gerade in der Landschaft erfahren wir – bei aller

Skepsis – ein Anderes und Größeres, das sich unserem Willen zumindest

teilweise entzieht, das auch unser eigenesWollen infrage stellt.

4.7 Freude

Bleibt noch eines: Seit Horaz’ Zeiten soll die Kunst nützen und erfreuen, prodesse

et delectare, und diese Freude wird nicht als reines Amüsement verstanden,

sondern als sinnstiftendes Glücks-Empfinden: über das gelungene Bild, den

schönen Ton, die rechte Tanzbewegung, die richtig gespielte Szene. Diese

sinnstiftende, beglückendeWirkung vonKunstwird oft eher nebenher behan-

delt – und sie scheintmir doch ganz zentral zu sein. Gerade in säkularisierten

Zeiten – grob gesagt: Seit dem 18. Jahrhundert – finden viele Menschen in

den Künsten eine Art der Erfüllung und eine Art des Glücks, eine Definition

von Sinn auch, die ihnen in einem ganz immanent gewordenen Universum

ansonsten fehlt.

Dem trostlosen Ungefähr, das Kant in einer Gott- und Vernunft-losen Welt

befürchtete, tritt die Kunst, tritt künstlerisches Handeln gegenüber, das eige-

nen Logiken und eigenenMetaphysiken folgt. Bernd Auerochs hat das Entste-

hen und die Entwicklung der Kunstreligion genau nachgezeichnet (vgl. Auer-

ochs 2006), und mir scheint diese eine Funktion – die Übernahme von Sinn-

Reflexion – von ganz zentraler Bedeutung zu sein für unser Verständnis von

Kunst, und zwar bis heute.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

Gleiches gilt für die Landschaft. Egal ob man nun philobatisch oder okno-

phil veranlagt ist, egal ob Wechselwirkung zwischen Ich und Welt oder Ver-

schränkung zwischen Drinnen und Draußen: Wieviel Glück, wieviel unhin-

terfragte Sinnhaftigkeit gewinnenwir nicht aus demBlick auf die Landschaft,

aus dem Bewegen in der Landschaft, aus dem Genießen von Landschaft. Man

muss sie ja nicht immer gleich erschaffen.

Quellen

Auerochs, Bernd (2006): Die Entstehung der Kunstreligion, Göttingen: Van-

denhoeck & Ruprecht.

Balint, Michael (1959): Angstlust und Regression. Beitrag zur psychologischen

Typenlehre, Reinbek: Rowohlt.

Bertram,GeorgW. (2014): Kunst alsmenschliche Praxis. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Bilstein, Johannes (2000): »Argumente aus der Kunst«, in: Eckart Liebau/

Andreas Schröer/Roswitha Terlinden (Hg.), Renaissance des Humanis-

mus? Werteerziehung als Pädagogik der Teilhabe, Tutzing: Evangelische

Akademie, S. 82–93.

Bilstein, Johannes (2004): »Bildung: Über einen altehrwürdigen Grundbe-

griff und seinen anhaltenden Charme«, in: Bildung und Erziehung 57 (4),

S. 415–431.

Bilstein, Johannes (2009): »Cultura – zumBedeutungshof einerMetapher«, in:

Leopold Klepacki/Andreas Schröer/Jörg Zirfas (Hg.), Der Alltag der Kulti-

vierung,Münster: Waxmann, S. 101–119.

Bilstein, Johannes (2010): »Katecheten der Welt«, in: Torsten Meyer/Adrienne

Crommelin/Manuel Zahn (Hg.), Sujet Supposé Savoir, Berlin: Kadmos,

S. 187–190.

Bilstein, Johannes (2013): »Wie kommt das Neue in dieWelt? Zur Begriffs- und

Imaginationsgeschichte von ›Kreativität‹«, in: Marianne Bäcker/Verena

Freytag (Hg.), Tanz, Spiel, Kreativität, Leipzig: Henschel, S. 35–53.

Bilstein, Johannes/Zirfas, Jörg (2017): »Muss das sein? Zur Anthropologie der

KulturellenBildung«, in:GabrieleWeiß (Hg.),Kulturelle Bildung – Bilden-

de Kultur, Bielefeld: transcript, S. 29–49.

Bilstein, Johannes (2018): »Vom Inneren der Seele bis an das Ende der Welt.

Raum als pädagogische Kategorie«, in: Edith Glaser et al. (Hg.), Räume für

Bildung – Räume der Bildung, Opladen: Budrich, S. 24–39.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung 173

Bilstein, Johannes (2019): »Geflügelte Kinder«, in: Matthias Winzen (Hg.), Die

Welt von oben. Der Traum vom Fliegen im 19. Jahrhundert, Oberhausen:

Athena, S. 81–101.

Bilstein, Johannes (2023): »Welcher Geist ist hier gemeint?«, in: Helga Peskol-

ler/Jörg Zirfas (Hg.), Die Kunst der Begeisterung. Anthropologische Er-

kenntnisse und Pädagogische Praktiken, Weinheim/Basel: Beltz Juventa,

S. 24–37.

Bittner, Günther (1979): »Früheste Erschütterungen: Erschrecken und Fallen-

gelassenwerden«, in: Günther Bittner (Hg.), Tiefenpsychologie und Klein-

kinderziehung, Paderborn: Schöningh, S. 29–37.

DeMause,Lloyd (1977):Hört ihr dieKinderweinen?Eine psychogenetischeGe-

schichte der Kindheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Dyck, Joachim/BernhardWurth (1985): »›Immer Tochter der Luft‹. Das gefähr-

liche Leben der Effi Briest«, in: Psyche, S. 617–633.

Fontane,Theodor (1893): Meine Kinderjahre, Frankfurt a.M.: Insel 1983.

Freud,Sigmund (1930):DasUnbehagen inderKultur, in: S.Freud:Gesammelte

Werke. Bd. XIV. S. 419–506, Frankfurt a M.: Fischer.

Gay, Peter (2008): Die Moderne. Eine Geschichte des Aufbruchs, Frankfurt

a.M.: Fischer.

Gothein, Marie Luise (1914): Geschichte der Gartenkunst. Bd. 2. Von der Re-

naissance in Frankreich bis zur Gegenwart, Jena: Diederichs.

Humboldt, Wilhelm von (1960): »Theorie der Bildung des Menschen«, in: W.

v. Humboldt, Werke in fünf Bänden. Bd. I. Darmstadt: Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, S. 234–240.

Humboldt, Wilhelm von (1907): »Über die Verschiedenheit des menschlichen

Sprachbaues«, in: Albert Leitzmann (Hg.), W. v. Humboldts Werke, Bd. 6,

Berlin: Behr, S. 111–303.

Mahler,Margaret (1980):DiepsychischeGeburt desMenschen,Frankfurt a.M.:

Fischer.

Peskoller, Helga (2013): »Ausgesetzte Körper«, in: Johannes Bilstein/Micha

Brumlik (Hg.), Die Bildung des Körpers, Weinheim/Basel: Beltz Juventa,

S. 114–129.

Raeithel,Gert (1993): »GoWest«.EinpsychohistorischerVersuchüber dieAme-

rikaner. Hamburg: EVAS.

Raeithel, Gert (2010): Philobaten und Oknophile: Balints Typenlehre und ihre

Anwendbarkeit, Aachen: Shaker.

Schama, Simon (1996): Der Traum von der Wildnis. Natur als Imagination,

München: Kindler.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

Simmel, Georg (1913): »Philosophie der Landschaft«, in: Die Güldenkammer.

Eine bremische Monatsschrift 3 (II), S. 635–644.

Warnke, Martin (1992): Politische Landschaft. Zur Kunstgeschichte der Natur,

München: Hanser.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

