Landschaft und Bildung

Johannes Bilstein

1. Innen und auBen

Aus bildungstheoretischer Perspektive steht die Frage im Vordergrund, wie
Kinder in ihre Welt kommen, wie aus handlungsunfihigen Neugeborenen
selbstbewusst handelnde Erwachsene werden, die es irgendwie schaffen, sich
in der Welt um sie herum zu bewegen und dabei zugleich eine eigene Welt
aufzubauen. Vor diesem Fragehintergrund erscheint die Kategorie Landschaft
von besonderem Interesse. Sie erlaubt es namlich, hin und her zu springen
zwischen dem Innersten der Subjekte einerseits und der gestalteten, geform-
ten Welt drauflen andererseits, die von diesen Subjekten wahrgenommen und
gestaltet wird (vgl. Bilstein 2018). Der Blick auf Landschaft richtet sich hier
auf die Verschrinkung von Ich und Welt, auf das Zusammenspiel, das uns
ausmacht.

Mit dem Thema Landschaft und Bildung ist also das Verhiltnis von innen und
auflen thematisiert. Landschaft, das ist in der Regel ein rdumliches Arrange-
ment, dem man sich gegeniibersieht, in das hinein man sich bewegt — oder
auch nicht. Jedenfalls ist Landschaft das dem Subjekt zunichst einmal Aufer-
liche.

Geht man wiederum auf die Begriffsgeschichte von Bildung zuriick, dann
ist damit — erstens — ein Riickgriff auf die antike Bildhauer-Metapher ange-
sprochen: Ich bilde mich selbst wie ein Bildhauer, der an seiner eigenen Figur
arbeitet. Zweitens rekurriert Bildung bis heute auf die naturalen Grundlagen
unserer Subjekt-Werdung. Wir bilden uns, weil wir gar nicht anders konnen,
wir haben — so Blumenberg im 18. Jahrhundert - einen Bildungstrieb in uns:
So wie die Stiefmiitterchen im Garten, die kénnen auch gar nicht anders als
sich so auszubilden, wie das nun mal fiir Stiefmiitterchen vorgesehen ist. Und
schlieRlich, drittens, spielt Bildung immer auch auf das Verhiltnis zur Welt an.

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

Bildung gibt es nicht fiir einen oder eine alleine, sondern immer im Austausch
mit den Anderen und dem Anderen (vgl. Bilstein 2004).

Und dieser Austausch ist reflektiert: Wir merken und wissen und verhan-
deln dariiber, dass wir mit den Anderen verbunden sind: Wir freuen uns dar-
tiber, wir hadern damit, wir bilden Theorien dariiber — auf jeden Fall gibt es
immer eine Art dsthetischer Abstindigkeit zu dem, was mit uns passiert. Bei
Wilhelm von Humboldt heif3t das dann »Freieste Wechselwirkung von Ich und
Welt« (Humboldt 1960: 235-236).

Wir haben in der Geschichte der pidagogischen Theoriebildung dariiber
immer wieder mit unterschiedlichen Akzenten diskutiert: Manchmal wird der
Schwerpunkt dann eher auf die Auflen-Einfliisse gelegt, dann sprechen wir
von Sozialisation oder Enkulturation. Und manchmal richtet sich der Fokus eher
aufdieinneren Leistungen des Subjekts: auf die Strukturierungs-Anstrengun-
gen, auf die Abgrenzungen, auf die Integrationsleistungen, die zu erbringen
sind, damit man in der Welt leben und bestehen kann.

Fir Humboldt kommt es dabei aber auf das Gleichgewicht an, auf die frei-
este Wechselwirkung eben. Er greift dabei auf eine Metapher zuriick, die ihm
wichtig ist: die Metapher des Wiedertonens. Er beschreibt — tibrigens auf der
Grundlage der Beobachtung seiner eigenen Kinder — die Entwicklung des Kin-
des und besonders die Rolle der Sprache dabei. Und der entscheidende Mo-
ment beim Spracherwerb ist fiir ihn die Freude und die Lust, wenn — so wort-
lich - »das selbstgebildete Wort aus fremdem Munde wiedertont« (Humboldt
1907: 55-56). Das selbstgebildete Wort — beim kleinen Kind kann das ein ein-
facher Laut sein — wird vom fremden Munde - z.B. des Vaters oder der Mut-
ter — wiederholt, tont dem Kinde also zuriick und spiegelt ihm sozusagen sein
Eigenes im Fremden. Das ist fir Humboldt der Beginn von Sozialitit und zu-
gleich auch der Beginn von Subjektivitit. Das Echo der Anderen, das dem Kin-
de entgegentritt, macht es zum Menschen. Humboldt, der umfassend Gebil-
dete, spielt hier auf den griechischen Begriff Kat-echein, wiederklingen an. Auch
der christliche Katechismus funktioniert ja genau dariiber, iiber das Wieder-
holen, das Wieder-Tonen von Gelerntem: dass man etwas dogmatisch Festste-
hendes genau lernt und dann reproduziert. Dieses Wiedertinen steht fiir Hum-
boldtim Zentrum des Austausch-Verhiltnisses zwischen Ich und Welt. Wie bei
Glocken, bei denen die eine mit-schwingt, wenn die andere angeschlagen wird
(vgl. Bilstein 2010).

Aufjeden Fall ist Bildung gemeint als begrifflicher Versuch, ein Austausch-
Verhiltnis zwischen Ich und Welt zu benennen, in dem die Einfliisse in beide
Richtungen gehen: vom Ich zur Welt und von der Welt zum Ich.

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung

Und Landschaft? Hier wird im Folgenden vor allem Eines interessieren: wie
man sich ein Widerténen zwischen Landschaft und Subjekt vorstellen kann
und welche Rolle der isthetischen Strukturierung dabei zukommen mag.

Vom Wort her haben wir es bei Landschaft mit einem Kollektiv-Singular zu
tun, der aufjeden Fall eines meint: ein iibersummatives Phinomen. Sie besteht
aus einzelnen Elementen — Wiesen und Wilder, Seen und Fliisse, Berge und
Felder etc., die aber erst in ihrem Zusammenklingen ein dsthetisches Ganzes
ergeben. Wenn ich also eine Landschaft wahrnehmen oder beschreiben will,
geniigt es nicht, die einzelnen Elemente zur Kenntnis zu nehmen.

Georg Simmel weist das in seiner kurzen »Philosophie der Landschaft«von
1913 gleich am Anfang aus:

»Wir nehmen [..] Baume und Gewaisser wahr, Wiesen und Getreidefelder,
Higel und Hauser und allen tausendfiltigen Wechsel des Lichtes und Ge-
wolkes —aber darum, dass wir auf dies einzelne achten oder auch dies und
jenes zusammenschauen, sind wir uns noch nicht bewusst, eine Landschaft
zu sehen.« (Simmel 1913: 635)

Landschaft, das steht am Beginn allen Nachdenkens tiber dieses Phinomen,
ist mehr als die Summe ihrer Teile. Es ist gerade die Gesamtheit, Ganzheit ei-
ner riumlichen Gestalt, die mir als Landschaft entgegentritt. Fiir Simmel ist
dies das entscheidende Merkmal: Dass sich Landschaft und das Erleben von
Landschaftallem Zerreiflen entgegenstellt. Wenn ich Landschaft in ihre Elemen-
te zerreifle, nur noch Biume und Felder und Wiesen sehe, verfehle ich das Ent-
scheidende: ihre Ganzheit. Und es ist dann vor allem einer, der dazu in der
Lage ist, diese Gesamtheit zu erfassen und fir die anderen Menschen erfahr-
bar zu machen: nicht der Landschafts-Gartner, nicht der Philosoph, auch nicht
der Pidagoge — sondern der Kiinstler, der bei Simmel (1913) noch ganz einge-
schlechtlich gedacht ist:

Der Kiinstler ist »derjenige, der diesen formenden Akt des Anschauens und
Fiihlens mit solcher Reinheit und Kraft vollzieht, dass er den gegebenen
Naturstoff vollig in sich einsaugt und diesen wie von sich aus neu schafft;
wiahrend wir anderen an diesen Stoff mehr gebunden bleiben und deshalb
noch immer dies und jenes Sonderelement wahrzunehmen pflegen, wo der
Kiinstler wirklich nursLandschaft<sieht und gestaltet.« (Simmel 1913: 644)

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

Lassen wir nun mal beiseite, ob dieser Anspruch an die Kiinste bei Simmel ge-
rechtfertigt ist, ob er eingeldst werden kann und ob er nicht zu einer laten-
ten oder manifesten Uberforderung der Kiinste fithrt — auf jeden Fall schreibt
er dem kiinstlerischen Zugriff auf die Landschaft eine geradezu monopolarti-
ge Position zu: Landschaft ist eigentlich nur durch asthetisches Handeln, nur
durch Kunst wirklich erfahrbar. Wenn ich mit ihr zusammenklingen (kat-ech-
ein) will, wenn mir aus ihr die eigene Empfindung wiedertonen soll — dann geht
das nur durch Asthetisierung.

Bei Simmel ist diese Leistung auf den Kiinstler konzentriert, wir anderen
stehen ziemlich dumm da: Wir nehmen dieses oder jenes Sonder-Element
wahr, verlieren uns an Einzelheiten — wihrend der Kinstler, neuerdings auch
die Kiinstlerin, das grofe Ganze im Blick hat, es erfahrbar und nachvollziehbar
macht.

Nun ist da - was die Definition des Kiinstlerischen angeht — ja seit Sim-
mels Zeiten Einiges passiert, aber die Fokussierung auf der Gesamtheit einer
Gestalt ist als Anspruch aufrechterhalten worden. Wenn die Wechselwirkung,
die Humboldt als Grundlage aller Bildung im Blick hatte, wirklich die freies-
te sein soll, dann wird sie sich auf das Ganze richten miissen, wird sie auf das
freieste zwischen den Elementen hin und her springen, dann aber auch Integra-
tionsleistungen erbringen: eben das Ganze, iibersummativ, in den Blick neh-
men.

Was hilft es dem kleinen Siugling, wenn er noch so viel Spafy beim Wie-
dertinen eigener Laute hat, dann aber den - integrierenden, synthetisieren-
den — Weg zur Sprache nicht findet: zur Landschaft der Laute, die eben viel,
sehr viel mehr ist als die Summe ihrer Teile und Elemente.

Die von Humboldt skizzierte Wechselwirkung, ja eigentlich: Verschmel-
zung von innen und auflen kann und muss freilich theoretisch genauer erfasst
werden. Das Zusammenspiel zwischen den Landschaften der Seele und den
Landschaften in unserem Inneren kann ja sehr unterschiedlich ausfallen, die
freieste Wechselwirkung von Innen und Auflen ist so verschieden wie die Men-
schen und ihre Leben. Dies genauer zu verstehen, dazu mag ein Beispiel aus
der psychoanalytischen Theoriegeschichte behilflich sein.

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung

2. Das Innen im AuBen und das AuBen im Innen oder:
Das allein das Leben bedeutende Gefiihl

Der Psychoanalytiker Michael Balint legt 1959 eine Untersuchung vor unter
dem Titel »Thrills and Regressions« — im Deutschen heifdt das Buch dann
»Angstlust und Regression« (vgl. Balint 1959). Er versucht darin eine — letztlich
auf Freud aufbauende - psychologische Typenlehre zu entwickeln, die sowohl
diagnostisch als auch therapeutisch fruchtbare Kategorisierungen enthalten
soll.

Sein Ausgang ist das Erleben des thrills, des Kitzels also. Wir mégen es, so
fasst er seine ihn selbst iberraschenden therapeutischen Erfahrungen zusam-
men, wenn wir Aufregungen erfahren, Reize empfinden, die uns in Wallung
bringen, uns auch dngstigen und die dann irgendwie glimpflich wieder abklin-
gen. Schon beim kleinen Siugling beobachtet Balint das: Der will nicht immer
nur seine Ruhe, sondern er will sich erregen, will — wohl dosiert — Angste ver-
spiiren, und so schreit und lacht er vor Wonne, wenn er z.B. in die Luft gewor-
fen und wieder aufgefangen wird. Hier ist natiirlich viel Raum fiir Scheiterns-
und Schreckens-Erlebnisse, aber wenn er ein gliicklicher und gesunder Siug-
ling ist, wenn er also gut behandelt wird und es ihm gut geht, dann wird er
diese thrills, diese Angstlust, immer wieder haben wollen: schéne Aufregun-
gen, Wonnegraus.

Balint verfolgt dann diese tatsichlich hoch interessante und hoch komple-
xe Erfahrung bis in die Erwachsenen-Welt hinein. Von der geradezu ubiquita-
ren Verbreitung schrecklicher Geschichten, die wir uns vor Augen fithren und
vor denen wir in Wonnegraus geraten, von der breiten Kultur der Thriller weifd er
noch nichts, stattdessen findet er (in den 1950er Jahren) erwachsene Re-Insze-
nierungen auf dem Jahrmarkt. Das Karussell liefert genau diesen thrill: Aufre-
gend und dngstigend, wird die Erfahrung des hoch und runter, des Geschleu-
dert-Werdens und des - kontrollierten — Abstiirzens lustvoll erlebt, als Angst-
lust eben.

Das ist fiir Balint keineswegs neurotisch. Wenn ein Mensch - so seine psy-
choanalytisch-therapeutischen Erfahrungen — ein insgesamt gelungenes Ver-
haltnis zur Welt erworben hat, wird er immer wieder diese Erfahrung suchen,
um sich aus den Eintonigkeiten des Erlebens herauszudrehen, um die Spiel-
breite seiner Objektbeziehungen wenigstens ein wenig zu erweitern. Angst-
lust ist also ein durchaus sinnvolles und in das normale, gesunde Weltverhiltnis
eines reifen Menschen integriertes Erleben.

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce

163


https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

Aber es geht nicht immer gut. Balint zeichnet auch Entwicklungsformen
nach, bei denen diese wolliistigen Angste der Kinder nicht aufgefangen wer-
den, bei denen die Angstlust schliefilich nicht in einer gesunden Regression
aufgehoben wird, sondern sich neurotisch verfestigt. Als Ergebnis entwickeln
sich dngstliche, enge Menschen, die ein Leben lang geradezu darauf warten,
dass ihnen das Schlimme, das sie vielleicht einmal wirklich erfahren haben,
wieder begegnet. Und die alles dazu tun, dies zu vermeiden.

Es sind letztlich zwei Typen, die Balint herausarbeitet und die sich ideal-
typisch gegeniiberstehen: die Philobaten und die Oknophilen — Balint erfindet
diese Begriffe mit Hilfe eines Alt-Philologen neu.

Und diese Typen entwickeln kategorial unterschiedliche Verhiltnisse
zu den Landschaften ihres Lebens. Philobatische Menschen, das sind die
Liebhaberinnen und Liebhaber der freundlichen Weiten. Man stelle sich ein
kleines Kind vor, das vom Vater oder der Mutter hochgeworfen und wieder
aufgefangen wird. Es wird leiblich Einiges an Schwerkraft erleben, wird auch
erschrecken angesichts der Gefahr des Fallengelassen-Werdens, wird dann
aber schlieflich grofie Freude erleben, wenn es in die Erwachsenen-Arme
zuriickfillt und in der Geborgenheit der verlidsslichen Eltern-Welt landet (vgl.
Bittner 1979). Dieses immer wiederholte Erlebnis wird sich, wenn dem keine
schlimme Gegenerfahrung dazwischenkommt, zu einem Weltgefiihl verdich-
ten, das dann auch im Erwachsenenalter anhilt und schlieflich das gesamte
Leben prigen kann: der Philobat liebt und genieft die thrills und findet damit
zu einem intensiven und identitatsstiftenden Erleben von freundlichen Weiten.

Balint meint damit Menschen, die es geniefRen, wenn sie sich dem Offe-
nen und - generell gesagt — dem Anderen gegeniibersehen, denen es Lust be-
reitet, »Sicherheit auf der Suche nach Abenteuern und Nervenkitzel (thrills)
aufzugeben« (Balint 1959: 23). Er fithrt hier als Beispiele Piloten, Seeméinner,
Skifahrer, Fallschirm-Springer an, denen allen zwei Einstellungen gemeinsam
sind: Sie fithlen sich gereizt von Unsicherheit und thrill, und sie sehen die Welt
als tendenziell freundlich an, wollen sich immer weiter und immer mehr in
sie hinauswagen auch und gerade weil dort auch Gefahren lauern - von hier
lassen sich auch die Hintergriinde von Extremsport-Erfahrungen diskutieren
(vgl. Raeithel 2010: 27-28; Peskoller 2013).

»Wir kénnen deshalb sagen, dass die philobatische Welt aus freundlichen

Weiten besteht, die mehr oder weniger dicht mit gefahrlichen und unvor-
hersehbaren Objekten durchsetzt sind. Man lebt in freundlichen Weiten

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung

und vermeidet sorgfiltig allzu kithne Kontakte mit méglicherweise tiicki-
schen Objekten.« (Balint 1959: 30)

Die Balint’schen Philobaten — sie leben und bewegen sich also in Landschaf-
ten, die ihnen gewogen sind, die als Ganze liebevoll erscheinen. Nur aufeinzel-
ne Objekte muss man achten: auf Felsen, Wellen etc., die evtl. gefihrlich wer-
den konnten. Deshalb entwickeln sie auch ein durchweg positives Verhaltnis
zur Technik, sie hilft ihnen beim Erobern dieser freundlichen Weiten. Land-
schaft erscheint fiir sie als ein tendenziell liebliches Gegeniiber, das mit Lust
wahrgenommen und erfahren werden kann und in dem man sich mit héchst
angenehmen thrills bewegen kann. Auch das mag schief gehen, auch hier lau-
ern neurotische Entgleisungs-Formen, aber tendenziell ist die freieste Wech-
selwirkung zwischen Ich und Welt von Lust und Freude geprigt. Landschaft
schafft eine Art freundlichen Hintergrund fiir das eigene Erleben, eine lieb-
liche Grund-Melodie, die dann im eigenen Leben immer weiter wiedertont.

Ich denke, wir alle kénnen uns an entsprechende Landschafts-Erlebnis-
se erinnern, in denen wir uns als eins mit der Umgebung empfunden haben,
in denen sich auch das Gefiihl ausbreitete, dass wir fiir alles: alles Aufregen-
de und Gefihrliche, alles Erregende und Schreckende, bereit sind angesichts
der Sicherheit, in einer rundum verlisslichen Seelen-Landschaft geborgen zu
sein. Sigmund Freud beschreibt dieses Erleben unter dem von Romain Rolland
iibernommenen Terminus des »ozeanischen Gefiihls« (Freud 1930: 421—423).

Theodor Fontane bietet hier ein schones Beispiel. Er beschreibt in seinen
Kindheits-Erinnerungen das Erleben auf der Schaukel — und es ist, als hitte
er 1893 Balints Kategorisierungen schon gekannt:

»Schoner aber als alles das war, fiir mich wenigstens, eine zwischen zwei
Holzpfeilern angebrachte, ziemlich baufillige Schaukel. Der quer iberlie-
gende Balken fing schon an morsch zu werden, und die Haken, an denen das
Gestell hing, saRen nicht allzu fest mehr. Und doch konnt’ ich gerade von
dieser Stelle nicht los und setzte meine Ehre darin, durch abwechselnd tie-
fes Kniebeugen und elastisches Wiederemporschnellen die Schaukel derar-
tig in Gang zu bringen, dafd sie mit ihren senkrechten Seitenbalken zuletzt
in eine fast horizontale Lage kam. Dabei quietschten die rostigen Haken,
und alles drohte zusammenzubrechen. Aber das gerade war die Lust, denn
es erfiillte mich mit dem wonnigen und allein das Leben bedeutenden Ge-
fihle: Dich tragt dein Gliick.« (Fontane 1893: 52)

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce

165


https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

»Dich tragt Dein Gliick«: Das ist eine wunderbare Beschreibung des philoba-
tischen Lebensgefiihls und dieses Gefiihl ist sowohl gebunden an eine grun-
dierende Landschaft, liefert aber auch die Bedingung dafiir, sich auf ein so
komplexes Erleben wie Landschaft itberhaupt einzulassen. Es ist — sojedenfalls
Fontane — das »allein das Leben bedeutende Gefiihl«. In seiner Effi Briest hat
Fontane ein — freilich zwiespiltiges und letztlich tragisch scheiterndes — Bei-
spiel fiir dieses Lebensgefiihl erzihlt. Effi, die Tochter der Luft, stiirmt voller
Ubermut und Freude in die Welt hinein, die sie als freundlich und weit erlebt
und muss dann letztlich an genau dieser Lust in den freundlichen Weiten zu-
grunde gehen (vgl. Dyck/Wurth 198s; Bilstein 2019).

3. Das Innen im AuBen und das AuBen im Innen oder:
Immer im Takt bleiben

Die Oknophilen sind der Gegentypus, den Balint entwirft. Sie lieben die En-
ge und leben in einer ganz anders geténten Welt. Sie brauchen immer weiter
die Nihe zur urspriinglichen Bezugsperson, sie brauchen die Mutter, damit sie
sich iiberhaupt hinausbewegen konnen — und sie brauchen immer die Sicher-
heit des Riickzugs in eine bekannte und vertraute Welt. Grundsitzlich trauen
sie der Welt nicht so richtig, sie ist voller Gefahren, man kann nur hinaus in
sie, wenn der Riickweg zur versichernden Basis jederzeit garantiert ist.

Deshalb miissen Oknophile immer aufpassen, darauf achten, mit der
Sicherheit garantierenden Ausgangsfigur in Kontakt und im Takt zu blei-
ben - sie konnen sich nur unter klaren Bedingungen auf Abenteuer, auf
Risiken, auf thrills einlassen. Weiten empfinden sie durchaus nicht als freund-
lich.

Philobatische Menschen folgen einem grundlegenden Beobachtungs-
drang: Sie wollen schauen, die Weiten erkunden und auf Risiken - die sie
nicht firchten — absuchen. Oknophil Veranlagte dagegen verspiiren einen
geradezu zwingenden Berithrungsdrang: Sie wollen den Kontakt zur sicheren
Ausgangsfigur nie verlieren, fiirchten jeden Aufbruch und erhoffen sich von
der Weite der Welt im Grunde nichts Gutes. Thrills vermeiden sie, stattdessen
versuchen sie, immer im Takt zu bleiben mit denen, die ihnen Sicherheit
bieten. Deshalb brauchen sie Ordnung und Struktur, ist auch ihr Drang zum
Neuen durchaus relativ.

Dieses Modell Balints ist immer wieder aufgegriffen und ausdifferenziert
worden, es taugt bis heute fiir die Grob-Kategorisierung unterschiedlicher

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung

Weltzugangs-Weisen (vgl. Raeithel 2010: bes. 6-10). Je nachdem, wie die
ersten Erfahrungen des kleinen Kindes strukturiert sind, entwickelt sich
entweder ein »Liebesverhiltnis zur Welt« (Mahler 1980: 93—-100) oder eine
auf Schutz rekurrierende Vorsicht, die immer wieder den Riickbezug auf die
sichere Basis sucht.

Was bei Humboldt also freieste Wechselwirkung zwischen Ich und Welt heifit,
erscheint nun also ontogenetisch differenzierbar: Es ist eben durchaus ein Un-
terschied, ob diese Welt, mit der ich in freieste Wechselwirkung treten soll, mir
als freundlich oder unfreundlich gegeniibersteht.

Landschaft als eine kollektiv-singularische Verdichtung von Welt bekommt
vor diesem Hintergrund nun ganz unterschiedliche Firbungen. Der arme
»Kiirassier im Walde« von Caspar David Friedrich (1814) steht da ganz alleine,
ziemlich verloren herum: ein franzésischer Krieger, alleine im deutschen
Wald, ohne Riick-Versicherung bei irgendeiner — sei es kollektiven, sei es
individuellen — Basis. Ein oknophiler Albtraum.

Wie anders dagegen — wieder nur ein Beispiel fiir Viele — die Donauland-
schaft von Albrecht Altdorfer von 1522: ein philobatischer Traum, mit Schloss
und vielen Abenteuer-Moglichkeiten. Martin Warnke hat in seinem grofen
Buch iiber politische Landschaft ausfithrlich gerade die historischen und po-
litischen Konnotationen von Bergen und Burgen behandelt, man kann diese Ar-
beit iiber die Kunstgeschichte der Natur als eine Art historisches bzw. kunst-
historisches Pendant zur ontogenetischen Perspektive Balints lesen und ver-
stehen (vgl. Warnke 1992: bes. 45-62).

Wo der eine — Balint — die Entwicklungsgeschichte des Subjekts in Bezug
auf Raum und Raumwahrnehmung zu rekonstruieren versucht, zeichnet der
andere — Warnke — nach, welche politischen Semantiken mit bestimmten
Imaginationen von Landschaft verbunden sind.

Die psycho-historischen Analysen in der Tradition von Peter Gay (vgl.
Gay 2008: bes. 24-31) oder Lloyd de Mause (vgl. de Mause 1977: bes. 12—111)
versuchen dann, eine Verbindung beider Perspektiven vorzulegen. Gert Ra-
eithel rekonstruiert auf dieser Grundlage das Raumverhiltnis der Menschen
in Amerika (vgl. Raeithel 1993: bes. S. 47-55; 2010). Und auch Simon Schamas
Arbeit iiber die imaginativen Anteile unseres Naturverstindnisses gehort
hierher: Eine auflergewohnlich genaue und detaillierte Rekonstruktion der
Verbindung von Landschaft und Gedichtnis — immerhin heifst der Band im
englischen Original »Landscape and Memory« (vgl. Schama 1996).

Jedenfalls erweist sich aus einer pidagogischen Perspektive, die ein primi-
res Interesse fiir die Entwicklung der Subjekte verfolgt: Ob sie in der Lage sind,

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce

167


https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

Landschaft wahrzunehmen, zu empfinden, vielleicht sogar zu genieflen — das
hingt eben entscheidend davon ab, wie sie ihre ersten Welterfahrungen ge-
macht haben. Die freieste Wechselwirkung zwischen Ich und Welt, das Wie-
dertonen zwischen Subjekt und Landschaft — verliuft eben dann doch bei je-
der und jedem durchaus unterschiedlich. Das Auflen, das wir sehen und in
dem wir uns bewegen, ist mit dem Inneren, das uns ausmacht, auf das Engste
verbunden, und von Balint kénnen wir Vorschldge zur groben Binnenordnung
dieser vielen verschiedenen Ausformungen gewinnen.

4. Was wir aus den Kiinsten lernen konnen

Ich will noch einmal auf Simmel und seine Philosophie der Landschaft zu-
riickkommen, bei der ich meine Uberlegungen begonnen habe. Nur die Kiins-
te — so sagt er — konnen uns Landschaft erfahrbar und nachfithlbar machen.
Nurim 4sthetischen Handeln entsteht eine Echo-Beziehung zwischen mir und
der Landschaft. Ich nehme dieses Argument ernst und fithre es weiter — zu der
Frage, was es dennist, was wir aus den Kiinsten fiir unseren Umgang mit Land-
schaft erfahren und lernen kénnen. Wenn das, was wir im Genre der Land-
schaftsmalerei zu sehen bekommen, nicht nur Dekoration oder Illustrationist,
sondern wenn in den Kiinsten »wirklich« (Simmel 1913: 44) Landschaft gesehen
und gestaltet wird: Was ist denn das Besondere des Weltzugangs der Kiinste,
das fiir uns wichtig und relevant ist?

Ich glaube, dass wir — im Blick auf die Kunst-Philosophie und auf die Dis-
kurs-Geschichte zur Kunst — insgesamt sechs Merkmale und Leistungen von
Kunst identifizieren konnen, die fir unseren Umgang mit Landschaft relevant
und fruchtbar sind (vgl. Bilstein 2000; Bilstein/Zirfas 2017).

4.1 Ubersummation

Zu den Besonderheiten eines Kunstwerkes gehort, dass alles in ihm dazuge-
hért. Kunstwerke stehen fiir eine Erfahrung der Ganzheit und Ubersumma-
tion: Sie sind mehr als die Summe ihrer Teile, kein Teil ist verzichtbar oder
beliebig. Auch die oberste Ecke oben rechts auf einem groflen Gemilde trigt
zum Gesamt-Eindruck bei, das Kunstwerk wirkt immer nur als Ganzes oder
es wirkt gar nicht. Mir scheint, dass unser Erleben von Landschaft - siehe die
Argumentation Simmels — dem gleichen Gesetz folgt. Landschaft ist mehr als
die Summe ihrer Biume.

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung

4.2 Leiblichkeit

Der Begriff der Asthetik geht auf das griechische Aisthesis, also Wahrneh-
mung, zuriick. Es geht in den Kiinsten um das Sehen, Horen, Riechen, Fithlen,
Schmecken. Dieser dsthetische Blick scheint mir fiir unsere Reflexionen auf
Landschaft zentral zu sein. Landschaft ist mir erfahrbar iiber meinen Leib,
iiber mein Sehen, Hoéren etc. etc. Und andersherum: Ohne meine leibliche
Erfahrung gibe es so etwas wie Landschaft gar nicht, und wenn sich diese
leibliche Erfahrung — zum Beispiel historisch — verindert, dann verindert
sich auch die Wahrnehmung von Landschaft.

4.3 Kontingenz

Wir wissen aus der Geschichte der Kunsttheorie bzw. Kunstphilosophie, dass
kiinstlerisches Handeln schon seit der Antike immer wieder mit géttlich-
schopferischem Handeln vergleichbar und gleichgesetzt worden ist. Der Deus
artifex, also der gottliche Schépfer-Kiinstler, wird in Biografien, Anekdoten
und Theorien immer wieder als Leitfigur entworfen, und immer wieder ist
seine auszeichnende Besonderheit, dass er alles kann — wie Gott. Und so kann
auch die Kunst tendenziell, prinzipiell alles (vgl. Bilstein 2013). Sie steht dafiir,
dass jederzeit alles moglich ist, sie steht fiir die unser Leben ausmachende
Kontingenz. Wenn die Kunst das will, kann ein Baum blau sein, kann ein
Mensch vier Beine haben, konnen Elefanten fliegen. In den Kiinsten ent-
stehen Vorstellungswelten, die keiner Beschrinkung unterliegen, die alle
Einschrinkungen durch Material, Konventionen oder Erwartungen iiber-
winden. Kunst beruht auf Freiheit und ermdglicht diese. Die Arbeit Martin
Warnkes tiber politische Landschaften liest sich wie eine Detail-Untersuchung
zu diesem Theorem: dass auch die Landschaft einerseits in Konkurrenz zu
Freiheit begriffen wird, dass sie aber andererseits in vielen Fillen gerade
diese Freiheit — also, dass alles moglich ist — prasentiert und demonstriert.
Man kann Seen machen, wo vorher keine waren, man kann — so vor allem im
englischen Garten - eine Natur aus zweiter Hand herstellen, die dem Belieben
menschlicher Schopfung unterliegt (vgl. Warnke 1992: bes. 89-105).

4.4 Wahl/Entscheidung

Ich will hier daran erinnern, dass unser Kulturbegriff auf Ciceros Girtner-
Gleichnis zuriickgeht. Die Pflege der Seele, die cultura animi, ist vergleichbar

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

dem Handeln des Girtners. Der muss die jungen Pflanzen begiefien und
stiitzen, er muss aber auch wihlen, entscheiden und selektieren und damit
bestimmen, was besonders gedeihen soll. Unserem Kulturbegriff wohnt so von
Anfang an die Imagination des Entscheidens, der Wahl und des Ausschlusses
inne. Selbst auf der Grundlage eines weiten Kulturbegriffes geht es immer
auch um Prozesse des Ausschlusses und Verwerfens, die der Entstehung
vorangehen (vgl. Bilstein 2009).

Unser Bild von den kiinstlerisch Schaffenden folgt dieser Logik: auch die
sehen wir als Entscheidende, als Wahlende. Sie mégen noch so sehr dem Zufall
Raum lassen - letztlich sehen wir aber doch sie als die Verantwortlichen und
Entscheidenden an. IThre Wahl macht das Kunstwerk.

Auf die Landschaft bezogen wird dies z.B. in der Auseinandersetzung um
den englischen bzw. franzésischen Garten gegen 1800 zum Thema. Das Ar-
gument fiir den englischen Garten, den Landschafts-Garten, ist seine Natur-
haftigkeit. Alles sieht so aus, als wire es natiirlich entstanden, wihrend zu-
gleich eine breite Literatur entsteht, die Gebrauchsanweisungen und detail-
lierte Anweisungen liefert, wie man einen solchen natiirlichen Garten anlegt
und dabei die zugrundeliegenden Wahlen und Entscheidungen der girtneri-
schen Planung moglichst verschleiert — Marie Luise Gothein hat das sowohl
fir den franzosischen (vgl. Gothein 1914: 189-316) als auch fiir den englischen
(vgl. ebd.: 363-412) Garten nachgezeichnet. Gerade in der frithen Romantik
finden wir denn auch zum Teil heftige Parteinahmen fiir den franzosischen
Garten: Da sieht man jeden Eingriff, er ist insofern viel ehrlicher und eindeuti-
ger, als er die Willkiir der ihn Erschaffenden offen ausweist. Landschaft beruht
auf Wahl und Entscheidung. Sie ist ein genuines Kind des Anthropozin.

4.5 Prozess-Sensibilitat

In den Kiinsten geraten die Schépfungsprozesse selbst mehr und mehr in den
Blick. Seitdem 19. Jahrhundert riickt diese Aufmerksamkeit weiter in den Vor-
dergrund, bis hin zu Konzeptionen vom work in progress. Bei der Kunst geht es
oft ums Werden statt ums Sein (vgl. Bertram 2014: 151-219). Hier will ich noch
einmal auf Simon Schamas »Traum von der Wildnis« verweisen: Er zeichnet
genau nach, wie die Imaginationen von Landschaft sich verschieben und ent-
wickeln, dass Landschaft nie allein als Fertiges und Vollendetes gesehen wer-
den kann, nie nur Ergebnis ist, sondern immer im Prozess verbleibt. Warnkes
Uberlegungen zur Freiheit der Natur und der politischen Freiheit gehen in die
gleiche Richtung.

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung

4.6 Begeisterung

Es geht bei Kunst nicht nur um Ausdruck, sondern auch um die Bereitschaft
und Fihigkeit, sich auf Anderes einzulassen als die direkten eigenen Bediirf-
nisse — eben um Begeisterung. Ich will hier nur kurz erinnern an die enthu-
siastische Herkunft der Kiinste: also ihre Herkunft aus einem gottlichen Ein-
wirken in die Seele der Menschen. En-Theou-siasmus meint ja genau dieses:
dass da aus dem Dichter mehr als er selbst spricht, dass aus ihm ein ande-
res, Groferes sich ausdriickt, von dem er vielleicht gar keine Ahnung hat. Be-
kanntlich ist dieser Begriff — En-Thusiasmus - ins lateinische Inspiration und
dann ins deutsche Begeisterung iibersetzt worden. Gemeint ist immer, dass in
den Kiinsten dem menschlichen Handeln der Anschluss an aufer- bzw. iber-
menschliche Instanzen unterstellt wird, dass die kiinstlerischen Werke grofier
sind als die, die sie erschaffen haben: meta-physisch (vgl. Bilstein 2023).

Unser Landschafts-Erleben scheint mir an vielen Stellen diesem En-
thusiasmus zu folgen. Gerade in der Landschaft erfahren wir — bei aller
Skepsis — ein Anderes und Grof3eres, das sich unserem Willen zumindest
teilweise entzieht, das auch unser eigenes Wollen infrage stellt.

4.7 Freude

Bleibt noch eines: Seit Horaz’ Zeiten soll die Kunst niitzen und erfreuen, prodesse
et delectare, und diese Freude wird nicht als reines Amiisement verstanden,
sondern als sinnstiftendes Gliicks-Empfinden: tiber das gelungene Bild, den
schonen Ton, die rechte Tanzbewegung, die richtig gespielte Szene. Diese
sinnstiftende, begliickende Wirkung von Kunst wird oft eher nebenher behan-
delt - und sie scheint mir doch ganz zentral zu sein. Gerade in sikularisierten
Zeiten — grob gesagt: Seit dem 18. Jahrhundert - finden viele Menschen in
den Kiinsten eine Art der Erfiillung und eine Art des Gliicks, eine Definition
von Sinn auch, die ihnen in einem ganz immanent gewordenen Universum
ansonsten fehlt.

Dem trostlosen Ungefihr, das Kant in einer Gott- und Vernunft-losen Welt
befiirchtete, tritt die Kunst, tritt kiinstlerisches Handeln gegeniiber, das eige-
nen Logiken und eigenen Metaphysiken folgt. Bernd Auerochs hat das Entste-
hen und die Entwicklung der Kunstreligion genau nachgezeichnet (vgl. Auer-
ochs 2006), und mir scheint diese eine Funktion — die Ubernahme von Sinn-
Reflexion — von ganz zentraler Bedeutung zu sein fitr unser Verstindnis von
Kunst, und zwar bis heute.

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce

m


https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

Gleiches gilt fir die Landschaft. Egal ob man nun philobatisch oder okno-
phil veranlagt ist, egal ob Wechselwirkung zwischen Ich und Welt oder Ver-
schrinkung zwischen Drinnen und Drauflen: Wieviel Gliick, wieviel unhin-
terfragte Sinnhaftigkeit gewinnen wir nicht aus dem Blick auf die Landschaft,
aus dem Bewegen in der Landschaft, aus dem GenieRen von Landschaft. Man
muss sie ja nicht immer gleich erschaffen.

Quellen

Auerochs, Bernd (2006): Die Entstehung der Kunstreligion, Géttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht.

Balint, Michael (1959): Angstlust und Regression. Beitrag zur psychologischen
Typenlehre, Reinbek: Rowohlt.

Bertram, Georg W. (2014): Kunst als menschliche Praxis. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Bilstein, Johannes (2000): »Argumente aus der Kunst«, in: Eckart Liebau/
Andreas Schréer/Roswitha Terlinden (Hg.), Renaissance des Humanis-
mus? Werteerziehung als Pidagogik der Teilhabe, Tutzing: Evangelische
Akademie, S. 82—-93.

Bilstein, Johannes (2004): »Bildung: Uber einen altehrwiirdigen Grundbe-
griff und seinen anhaltenden Charmec, in: Bildung und Erziehung 57 (4),
S. 415-431.

Bilstein, Johannes (2009): »Cultura — zum Bedeutungshof einer Metapher, in:
Leopold Klepacki/Andreas Schroer/Jorg Zirfas (Hg.), Der Alltag der Kulti-
vierung, Miinster: Waxmann, S. 101-119.

Bilstein, Johannes (2010): »Katecheten der Welt, in: Torsten Meyer/Adrienne
Crommelin/Manuel Zahn (Hg.), Sujet Supposé Savoir, Berlin: Kadmos,
S. 187-190.

Bilstein, Johannes (2013): »Wie kommt das Neue in die Welt? Zur Begriffs- und
Imaginationsgeschichte von >Kreativitit«, in: Marianne Bicker/Verena
Freytag (Hg.), Tanz, Spiel, Kreativitit, Leipzig: Henschel, S. 35-53.

Bilstein, Johannes/Zirfas, Jorg (2017): »Muss das sein? Zur Anthropologie der
Kulturellen Bildung, in: Gabriele Weif3 (Hg.), Kulturelle Bildung — Bilden-
de Kultur, Bielefeld: transcript, S. 29-49.

Bilstein, Johannes (2018): »Vom Inneren der Seele bis an das Ende der Welt.
Raum als pidagogische Kategoriec, in: Edith Glaser et al. (Hg.), Riume fiir
Bildung — Riume der Bildung, Opladen: Budrich, S. 24-39.

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Bilstein: Landschaft und Bildung

Bilstein, Johannes (2019): »Gefliigelte Kinder«, in: Matthias Winzen (Hg.), Die
Welt von oben. Der Traum vom Fliegen im 19. Jahrhundert, Oberhausen:
Athena, S. 81-101.

Bilstein, Johannes (2023): »Welcher Geist ist hier gemeint?«, in: Helga Peskol-
ler/Jorg Zirfas (Hg.), Die Kunst der Begeisterung. Anthropologische Er-
kenntnisse und Pidagogische Praktiken, Weinheim/Basel: Beltz Juventa,
S. 24-37.

Bittner, Giinther (1979): »Fritheste Erschiitterungen: Erschrecken und Fallen-
gelassenwerdenc, in: Giinther Bittner (Hg.), Tiefenpsychologie und Klein-
kinderziehung, Paderborn: Schéningh, S. 29-37.

De Mause, Lloyd (1977): Hort ihr die Kinder weinen? Eine psychogenetische Ge-
schichte der Kindheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Dyck, Joachim/Bernhard Wurth (1985): »Immer Tochter der Luft<. Das gefihr-
liche Leben der Effi Briest, in: Psyche, S. 617-633.

Fontane, Theodor (1893): Meine Kinderjahre, Frankfurt a.M.: Insel 1983.

Freud, Sigmund (1930): Das Unbehagen in der Kultur, in: S. Freud: Gesammelte
Werke. Bd. XIV. S. 419-506, Frankfurt a M.: Fischer.

Gay, Peter (2008): Die Moderne. Eine Geschichte des Aufbruchs, Frankfurt
a.M.: Fischer.

Gothein, Marie Luise (1914): Geschichte der Gartenkunst. Bd. 2. Von der Re-
naissance in Frankreich bis zur Gegenwart, Jena: Diederichs.

Humboldt, Wilhelm von (1960): »Theorie der Bildung des Menschenc, in: W.
v. Humboldt, Werke in fiinf Binden. Bd. I. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, S. 234—240.

Humboldt, Wilhelm von (1907): »Uber die Verschiedenheit des menschlichen
Sprachbaues, in: Albert Leitzmann (Hg.), W. v. Humboldts Werke, Bd. 6,
Berlin: Behr, S. 111-303.

Mahler, Margaret (1980): Die psychische Geburt des Menschen, Frankfurta.M.:
Fischer.

Peskoller, Helga (2013): »Ausgesetzte Korper, in: Johannes Bilstein/Micha
Brumlik (Hg.), Die Bildung des Korpers, Weinheim/Basel: Beltz Juventa,
S. 114-129.

Raeithel, Gert (1993): »Go West«. Ein psychohistorischer Versuch iiber die Ame-
rikaner. Hamburg: EVAS.

Raeithel, Gert (2010): Philobaten und Oknophile: Balints Typenlehre und ihre
Anwendbarkeit, Aachen: Shaker.

Schama, Simon (1996): Der Traum von der Wildnis. Natur als Imagination,
Miinchen: Kindler.

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce

173


https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

Simmel, Georg (1913): »Philosophie der Landschaft«, in: Die Giildenkammer.
Eine bremische Monatsschrift 3 (II), S. 635—644.

Warnke, Martin (1992): Politische Landschaft. Zur Kunstgeschichte der Natur,
Miinchen: Hanser.

https://dol.org/10.14361/9783839466018-008 - am 14.02.2026, 15:40:02. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839466018-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

