7. Religiose Heilsversprechen

1.4  Schlussbetrachtung

Mein Anliegen in diesem Kapitel war es, der Rolle apokalyptischer Angebo-
te auf dem religiésen Markt nachzugehen. Dazu habe ich eine religionsoko-
nomische Perspektive eingenommen und zwei Anbieter auf dem religiésen
Markt der USA einander gegeniibergestellt, die idealtypisch fiir eine Auswei-
tung des Lebens in der Welt sowie eine Erlosung von der Welt stehen. Maf3geb-
lich fiir die Auswahl der Fille war ein Argument von Peter Berger zur Standar-
disierung bzw. Differenzierung religiéser Traditionen als Folge der religiésen
Marktlage: Berger geht von einer grundsitzlichen Standardisierung des re-
ligiésen Angebots unter dem Primat eines einheitlichen Verbraucherwillens
aus, auf die die Anbieter*innen mit einer »Differenzierung von Nebensachen«
reagieren, um sich voneinander abzugrenzen. Wihrend Berger v.a. auf inter-
konfessionelle Differenzen und Ahnlichkeiten abhebt, habe ich das Augen-
merk auf innerkonfessionelle Diversitit gelegt und zwei Fallbeispiele aus dem
Spektrum der als konservativ geltenden texanischen Southern Baptists aus-
gewihlt. Die zentrale Forschungsfrage lautete dabei: Worin besteht die At-
traktion der Heilsargumente »Ausweitung« und »Erlosung« und wie wird sie
theologisch, rhetorisch und performativ hergestellt?

Als erstes Ergebnis ist festzuhalten, dass die beiden Angebote neben
einigen Gemeinsamkeiten eine Reihe tiefgreifender Unterschiede aufweisen,
die sich nicht in blofien »Nebensachen« erschopfen. Dazu gehéren zunichst
die zentralen Heilskonzepte: Wihrend Joel Osteen mit grofiem Erfolg einen
Prosperity Gospel in Verbindung mit konkreter Lebenshilfe vermarktet, setzt
Paul Washer auf radikale Gegenweltlichkeit und die Attraktion einer exklusi-
ven christlichen Avantgarde. Angesichts der augenscheinlichen Gefilligkeit
von Osteens Versprechen einer quantitativen Ausweitung des irdischen
Lebens mag die Zugkraft von Washers Bupredigten tiberraschen. Der Blick
auf die Nachfrageseite zeigt indes, dass es gerade seine Hochschwelligkeit
und die Bewihrungsdimension sind, die Washer glaubwiirdig und attraktiv
machen. Dahinter steht das Bild von einer Art Aquivalententausch: Etwas
derart Kostbares wie das Reich Gottes kann nicht anders als teuer erkauft
werden.

Zweitens fillt auf, dass die Anhinger*innen von Osteens Wohlstands-
evangelium seltener auf theologische Argumente oder biblische Aussagen zu-
riickgreifen, um seine Attraktion zu beschreiben. Wenn dies doch geschieht,
dann meist in apologetischer Absicht, um Vorwiirfe von Materialismus und
Bibelferne zuriickzuweisen. Stattdessen sehen sie, im Einklang mit der Pri-

12.02.2028, 21:49:2,

161


https://doi.org/10.14361/9783839455951-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Corona und andere Weltuntergénge

destinationslehre des Prosperity Gospel, in Osteens Erfolgen als Prediger und
Live Coach den Ausdruck seiner religidsen Dignitit. Weitere Aufschliisse iitber
die Faszination von Osteens Gottesdiensten konnte eine umfassendere Analy-
se der Kommentardiskussion zu seinen Predigten erbringen, zumal er in dem
hier verwendeten Zusammenschnitt nur als Interviewpartner, aber nicht als
Prediger auftritt.

Drittens ist festzustellen, dass es sich bei beiden Angeboten um globale
religiose Massenphéinomene handelt, die eine grofie Bandbreite an Medien und
Kommunikationswegen nutzen. Im Fall von Osteen und seiner Megachurch
liegt das auf der Hand und gibt ein dankbares polemisches Thema fiir sei-
ne Gegner“innen ab. Doch auch Washers Buf3predigten, die immer wieder
auf die enge Pforte und die »radikale« Minderheit der Erlosten abheben, sind
paradoxerweise lingst zu einer Massenware geworden. Eine wichtige Trieb-
kraft dieser Ausweitung der verknappten Erlosung sind engagierte Anhin-
ger*innen, die sich von Washers Offenbarungsgestus inspirieren lassen und
im Internet die Aussagen »wahrer« und »falscher« Prediger*innen in entlar-
vender Absicht zusammenmontieren. Zugleich sucht Washer selbst die breite
Offentlichkeit, sei es durch reifierische Titel (»Shocking Message, s.0.) oder
das Bemithen um eine professionelle Corporate Identity fiir seine Predigten
unter dem Label der »HeartCry Missionary Society«.

Viertens lassen sich — bei allen Unterschieden - einige zentrale Gemein-
samkeiten der beiden Anbieter ausmachen, die auf ihre Verwurzelung im Mi-
lieu der Southern Baptists hinweisen. Dazu gehort etwa ein defizitorientierter
Blick auf den menschlichen Korper, der fiir Washer der Sitz weltlicher Begier-
den und fiir Osteen eine Quelle von Krankheiten sowie Gegenstand gottlicher
Heilung ist. Auch eine mehr oder weniger ausgepragte Naherwartung verbin-
det die beiden Prediger. Sie bezieht sich bei Washer auf das géttliche Gericht,
in dem die Gerechten von den Ungerechten geschieden werden, und bei Os-
teen auf das »plotzliche« Eintreten des gottlichen Segens im Hier und Jetzt.
Schlielich finden sich in beiden Fillen dualistische Unterscheidungen, etwa
zwischen Gottlosen und Gerechten (Osteen) bzw. zwischen einem geradezu
manichiistischen Bild des zugleich liebenden und hassenden Gottes (Was-
her).

Finftens und letztens wirft die vernetzte Analyse von Anbieter- und Nach-
frageseite einige Fragen zu Bergers Verstindnis von religioser Pluralisierung
und religiosen Mdrkten auf. So kann man die klare Unterscheidung zwischen
im Wettbewerb stehenden religiésen Produzent*innen und konsumierenden
Endkund*innen fiir das vorliegende Fallbeispiel nicht aufrechterhalten. Zwar

12.02.2028, 21:49:2,



https://doi.org/10.14361/9783839455951-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Religiose Heilsversprechen

lasst sich Washer als Teil einer innerbaptistischen Reform- und Gegenbewe-
gung gegen den Prosperity Gospel verorten und nimmt immer wieder in An-
spielungen auf Osteen Bezug, der eigentliche religiose Wettbewerb scheint
allerdings auf der Ebene der Anhinger*innen stattzufinden, die somit weni-
ger als »Verbraucher*innen« und vielmehr als Zwischenhindler*innen oder
Franchise-Nehmer*innen zu kennzeichnen wiren. In der Folge gilt es, das
in der Religionsékonomie verbreitete voluntaristische Bild des*der religi6-
sen Unternehmer®in, der seine*ihre Angebote strategisch und kenntnisreich
platziert, zu itberdenken.

Die geschilderten Phinomene lassen sich mit religionssoziologischen
Globalformeln wie »Pluralisierung fithrt zu Vitalisierung« nicht adiquat ein-
ordnen. Die verwischende Grenze zwischen Anbieter*innen und Kund*innen
auf dem religiésen Markt lisst sich durchaus als Ausdruck einer Individua-
lisierung und Privatisierung von Religion verstehen, die im Widerspruch zu
postsikularen Diagnosen einer neuen Offentlichkeit religiéser Gemeinschaf-
ten zu stehen scheinen (Casanova 1994; Habermas 2008). Man kann man
darin allerdings auch einen Formenwandel religiéser Gemeinschaftlichkeit
von lokal integrierten Gruppen hin zu translokalen Themen-Communities
sehen (Briiggemann/Hepp/Kleinen-von Kénigslow 2009). Diese erschopfen
sich nicht im abstrakten Bewusstsein eines geteilten Bekenntnisses oder
gemeinsamer Werte, sondern beruhen auf der Globalisierung eines cha-
rismatischen Lehrer*in-Schiiler*in-Verhiltnisses und den dazugehodrigen
Abgrenzungsdiskursen. Schlieflich, aber nicht zuletzt, nihren die hier ver-
handelten Fallbeispiele Zweifel an einer Verfallsgeschichte der zunehmenden
»Verweltlichung« des Christentums zulasten von Erlésungshoffnungen. Sie
verweist vielmehr auf die Gleichzeitigkeit von innerweltlicher Lebenshilfe
und auflerweltlicher Erlosung als attraktiven Heilsangeboten eigener Art.

Im folgenden Kapitel wende ich den Blick von der Mesoebene der anhal-
tenden Attraktion apokalyptischer Angebote innerhalb des religiésen Feldes
auf die Mikroebene der Handlungsrelevanz endzeitlicher Deutung und einer
apokalyptischen Situationsdefinition.

12.02.2028, 21:49:2,


https://doi.org/10.14361/9783839455951-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12.02.2028, 21:49:2,



https://doi.org/10.14361/9783839455951-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

