
152 | Dinge – Nutzer – Netze 

überzeugen können) zu fragen, unter welchen Computerbilder eine museale Ver-

kehrsform annehmen können. 

Dieser Problemkomplex ist wiederum von der ›hypernatürlichen‹ Fundierung der 

Computerbilder insofern gar nicht abzukoppeln, als dass deren Präsentation (bzw.: 

deren Präsentierbarkeit schlechthin) den Voraussetzungen, Grenzen und Standards 

digitaler Technik unterworfen ist. Während das physische Museum den ›Zugriff‹ auf 

seine Objekte und damit deren Rezipierbarkeit über eine bestimmte Raumsituation 

ermöglicht und reglementiert, bestimmen bei digitalen Objekten die Methoden des 

Datenabrufs über ihre Anschlussfähigkeiten und damit eben auch über die konkreten 

Ausprägungen ihrer Verkehrsform. Wie im physischen Museum ist auch im virtuel-

len das Funktionieren der Objekte als Medien nicht zu verstehen, wenn man es nicht 

im sie umgebenden ›Raum‹ kontextualisiert. 

 

 

3.3 MUSEEN OHNE RAUM 

 

Museale Räume sind Orte der Abduktion, und zwar in einem pointierten, doppelten 

Sinne. Zum einen meint die Abduktion in diesem Kontext jene bereits im ersten Ka-

pitel erwähnte Erkenntnisebene, die nach Umberto Eco aller Induktion und Deduk-

tion (ebenso wie wohl aller Transduktion) vorausgeht: Der museale Raum weist die 

in ihm enthaltenen Dinge überhaupt erst als Träger einer Botschaft aus und gibt uns 

Anlass zu der Annahme, dass es in seinem Inneren etwas zu verstehen gibt. Die harte 

Innen-/Außen-Trennung zwischen Ausstellungsfläche und Rest der Welt, die im und 

vom Museum etabliert wird, kennzeichnet die in ihm enthaltenen Dinge als Semio-

phoren, an denen kulturelle Inhalte und Zusammenhänge abgelesen werden sollen − 

und dies gilt auch und oft sogar umso mehr, wenn sich außerhalb des Museums ver-

gleichbare Objekte im alltäglichen Gebrauch befinden. Nicht umsonst geschah der 

legendär gewordene Kunstfrevel an Jospeh Beuys᾿ Badewannen-Kunstwerk im Jahre 

1973 nicht in einem Ausstellungskontext, sondern zu einem Zeitpunkt, an dem sich 

die künstlerisch verdreckte Kinderwanne in einem Lagerraum des Leverkusener 

Schlosses Morsbroich befand und der lokale SPD-Ortsverein ein Spülbehältnis für 

das bei einer Veranstaltung anfallende Schmutzgeschirr benötigte (vgl. Lutteroth 

2011). 

Zum anderen sind Museen aber auch Orte der ›Abduktion‹ im allerwörtlichsten 

Sinne. Das lateinische Verb abduco meint zunächst nur ein weg- oder entführen 

(Pertsch 2008: 14) und auch das aus ihm hervorgegangene englische to abduct bzw. 

das Substantiv abduction beschreiben einen Akt der Entführung und damit der Ver-

legung von etwas oder jemandem aus einem Kontext, in den es, sie oder er ›hinein-

gehört‹ in einen solchen, der ihm oder ihr fremd ist. Im Museum gehen diese beiden 

Ebenen der Abduktion notwendigerweise miteinander einher: Der Standortwechsel 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 153 

der Dinge hinaus aus der belebten Welt und hinein in die symbolische Ordnung der 

Erinnerungseinrichtung ist eben jene Abduktion als ›Entführung‹ der Dinge aus ihren 

Ursprungszusammenhängen, welche zugleich die epistemische Abduktion nach Eco 

erst ermöglicht. Um die Dinge als Medien lesen zu können, müssen sie dem Alltag 

entrissen werden. Im ersten Kapitel dieser Arbeit wurde dieser Vorgang mit Korffs 

»dreifacher Aufhebung« (Korff 2005: 97), beschrieben, und auch in Grütters These 

vom Objekt, das im Musealisierungsprozess zwar »real«, jedoch nicht »im Realen« 

verbleibe (Grütter 1997: 671), klingen ähnliche Überlegungen an. 

Bevor der museale Raum also irgendwelche konkreten epistemischen Funktiona-

litäten in Bezug auf individuelle Ausstellungen und Ausstellungsgegenstände entfal-

ten kann, ist er ein Medium, auf das eine Kulturinstitution ihren Vermittlungsan-

spruch projiziert. Ein Schild mit der Aufschrift ›Museum‹ an einem Gebäude anzu-

bringen, heißt, dem Raum innerhalb des Gebäudes ein bestimmtes kulturelles Pro-

gramm aufzuerlegen. Zu diesem gehört eben nicht nur die von Paul Valéry diagnos-

tizierte Justierung der Besucherlautstärke auf ein Niveau zwischen Alltagsleben und 

Kirchbesuch, sondern auch eine bestimmte Art, sich zu dem zu verhalten, was hier 

zuvor mit Brigitte Scheer als die räumliche Zeichensetzung durch Architekturen und 

Dinge identifiziert wurde. 

Die Frage nach virtuellen Museums-›Räumlichkeiten‹ muss dementsprechend 

unter zweierlei Aspekten abgehandelt werden: Auf der einen Seite steht eben die 

Frage nach dem Innen und Außen, nach der Peripherie zwischen Außenwelt und Aus-

stellung und damit eben auch nach der Abduktion, in welcher das Museum als Mit-

teilungssystem überhaupt erst erkannt bzw. vorausgesetzt wird. Hier wird es also in 

den Blick zu nehmen gelten, inwiefern sich das Dispositiv ›virtuelles Museum‹ von 

nicht-musealen virtuellen Angeboten abzusetzen vermag. Auf der anderen Seite wird 

es um die konkreten Modalitäten gehen müssen, unter denen digitale Medien Wis-

sensfragmente zu einander ins Verhältnis setzen können, und inwiefern diese Relati-

onen überhaupt räumlich in Erscheinung treten bzw. in räumlichen Kategorien be-

schreibbar sind. Die Brücke zwischen diesen beiden Ebenen wird dann abermals der 

Rezipient bilden ‒ und mit ihm die Frage nach seiner räumlichen Verortung innerhalb 

des bzw. gegenüber dem digitalen Mediendispositiv. 

 

3.3.1 Museale Entführungen 

 

In seinem vielzitierten Text Über den Begriff der Geschichte beschreibt Walter Ben-

jamin ausgehend von Paul Klees Gemälde Angelus Novus die Geschichte als einen 

»Engel«, welcher vom »Sturm« des Fortschritts immer weiter vom Paradies fortge-

trieben wird, und dabei – unfähig, sich zurück zu kämpfen und die Fehler der Ver-

gangenheit zu korrigieren – nur verzweifelt die Anhäufung der »Trümmer« betrach-

ten kann, welche das Fortschreiten der Zeit ihm hinterlässt (Benjamin 2007: 133). 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 | Dinge – Nutzer – Netze 

Paul Valérys anderthalb Jahrzehnte zuvor entstandener Text über das Museum lässt 

sich durchaus als eine Antizipation der Benjamin᾿schen Metaphorik lesen, die für 

Valéry allerdings ausdrücklich nicht metaphorisch ist. Denn während Benjamin mit 

seinem Bild von Engel, Sturm und Trümmern allgemein bleibt und vor allem die 

schwierige Position des Gegenwartsmenschen im Schatten verfehlter geschichtlicher 

Entwicklung unterstreichen will, betrachtet Valéry die Anhäufung historischer Trüm-

mer vor der Bugwelle des Fortschritts ganz konkret in Form von Dingen, die in Mu-

seen landen. Während Benjamins Engel seine Trümmer nur in der Rückschau be-

trachten und selbst nicht zurückkehren kann, um sie wiederaufzurichten, drängen sich 

Valéry die Bruchstücke der Vergangenheit regelrecht auf. Wo Benjamins Trümmer 

unberührbar und irreparabel hinter dem Betrachter zurückbleiben, wird für das Mu-

seum nach Valéry gerade die Persistenz und Präsenz der Überreste zum Problem. 

Engel dürfen die Vergangenheit offenbar verzweifelnd hinter sich zurücklassen, wäh-

rend wir sie einlagern, verwalten und präsentieren müssen – und das Wort ›präsen-

tieren‹ lässt sich ja durchaus auch lesen als: ins Präsens entführen und damit verge-

genwärtigen. 

Dabei ist, sofern die ausgestellten Objekte nicht zeitgenössisch sind, diese Ab-

duktion der Objekte aus ihrem historischen Ursprungszusammenhang immer auch 

ein Stück weit Adoption. Folgt man Valérys Plot von der sozialen Aufgabe des Mu-

seums, so fängt es ja gerade jene Objekte auf, die »ihre Mutter die Architektur« (Va-

léry 1958: 7) verloren haben. Der historische Bruch, der nach Pierre Nora erst den 

Gedächtnisort ermöglicht, muss also vollzogen sein, bevor sich das Museum für ei-

nen Gegenstand zu interessieren beginnt, oder genauer: Die Attribute jener histori-

schen Lebenswelt, aus welcher das Objekt hervorgegangen ist, müssen in ausreichen-

dem Maße aus unserer Erfahrungswirklichkeit verschwunden sein, bevor das Objekt 

von uns als Verkörperung einer Differenz wahrgenommen werden kann. Das ›Prob-

lem‹ der Museen, wie Valéry es diagnostiziert, lässt sich aus dieser Warte auch so 

lesen, dass zu viele wahllos nebeneinander gestellte Differenzen am Ende kein kon-

kretes ›Anderes‹ mehr zu bezeichnen imstande sind, sondern sich in völlig beliebiger 

Alterität um ihrer selbst willen verlieren: 

 

Das Ohr würde es nicht ertragen, zehn Orchester auf einmal anhören zu müssen... Der Geist 

vermag nicht, mehrere unterschiedene Unternehmungen auf einmal zu verfolgen oder durch-

zuführen, und gleichzeitige Gedankengänge gibt es nicht. Den Augen aber wird bei jedem Auf-

winkeln ihrer Pforten und im Augenblick selbst, da sie wahrnehmen, zugemutet, ein Porträt, 

ein Sehstück, ein Kücheninneres und einen Triumphzug einzulassen, Gestalten verschiedenster 

Zuständlichkeit und Größenordnungen – mehr noch: Sie sollen in einem und demsel-

ben Schauen Harmonien und Malweisen aufnehmen, die nichts miteinander zu tun haben. 

(Ebd.) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 155 

Das Ergebnis ist dann für Valéry ein »Mißbrauch des Raumes«, der sowohl »Ge-

sichtssinn« als auch »Erkenntnisvermögen« überfordere (Ebd.). Das Museum schei-

tere nicht an seinem Sammlungsanspruch per se, sondern an einem falschen Umgang 

mit dem ihm zur Verfügung stehenden Raum – die epistemische Abduktionsfunktion 

des musealen Raumes wird also gewissermaßen von seiner wörtlichen untergraben. 

Gerade weil wir im Museum davon ausgehen, dass erstens die ausgestellten Objekte 

Träger von Bedeutungen sind und dass zweitens die Art, wie diese Bedeutungsträger 

im Raum angeordnet sind, ebenfalls Mitteilungscharakter hat, ist seine Fähigkeit, 

Dinge in sich aufzunehmen, beschränkt. Es ist sicherlich keine steile These zu be-

haupten, dass sich in einem durchschnittlichen Einfamilienhaus ebenso viele oder gar 

mehr Bilder befinden als in mancher Kunstausstellung. Im Gegensatz zur Kunstaus-

stellung müssen wir diese Bilder aber nicht gleichzeitig und vor allem nicht in ihren 

Bezügen aufeinander erfassen. Der Kunstdruck an der Wohnzimmerwand, die Illust-

ration auf der Cornflakeschachtel, das Foto auf dem Titelblatt der Tageszeitung bil-

den in unserem Alltag kein spezifisches Sinnsystem, dessen wir gewahr wären. Sie 

finden vielmehr zufällig als Nebeneffekt unserer Lebensäußerungen in unseren Le-

bensräumen zusammen. Freilich haben auch sie Zeichenfunktionen und stellen kom-

plexe Verweise auf kulturelle Muster da – womöglich werden in zweihundert Jahren 

unsere Nachkommen in ihren Museen durch Nachbauten unserer heutigen Wohnun-

gen spazieren können – aber wir sind an diese Dinge so sehr gewöhnt, dass wir sie 

völlig transitiv begreifen und sie in den Praktiken unseres täglichen Umgangs mit 

ihnen völlig verschwinden. Die von Hannah Arendt betonte Rolle materieller Dinge 

als Kulturstifter, die Zeitläufe überdauern und uns ›vertraut‹ werden, erklärt also die 

Funktion des Museums nur halb: Vertrautheit und Musealisierbarkeit der Dinge ge-

hen gleichermaßen auf ihre materielle Permanenz zurück, aber die museale Situation 

lebt davon, dass uns die ausgestellten Objekte eben gerade nicht vertraut sind bzw. 

andernfalls ihre Vertrautheit durch den Ausstellungskontext von ihnen abgetragen 

wird. 

Eine der interessantesten − wenngleich mit Vorsicht zu genießenden − Abhand-

lungen zu dieser Transformation der Objekte im Museum stammt aus der Feder von 

André Malraux. Der französische Schriftsteller, Abenteurer und spätere Kulturminis-

ter im Kabinett Charles de Gaulles verfasste in den 1940er Jahren eine Anzahl von 

Abhandlungen zur Kunsttheorie, welche in den 1950ern die Form des Bandes Les 

voix du silence annahmen. Was Malraux in seinen Ausführungen unternimmt ist ei-

nerseits eine historische Dekonstruktion des Museums als Institution und des mit ihm 

verbundenen Authentizitätsversprechens, andererseits aber auch eine gleichermaßen 

hellsichtige wie visionär überzeichnete Neubewertung der technischen Reprodukti-

onstechnologien, die sich gleichzeitig an Benjamin anlehnt und vollends gegen ihn 

wendet. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 | Dinge – Nutzer – Netze 

Dabei ist für Malraux zunächst wie für Benjamin das ›Kunstwerk‹ Dreh- und An-

gelpunkt allen Nachdenkens sowohl über das Museum als auch über die Reprodukti-

onen musealer Objekte. Unter Ausblendung anderer materieller Kulturgegenstände 

(die z.B. technischer oder ethnographischer Natur sein könnten) kapriziert sich Mal-

raux bei seinen Betrachtungen auf Dinge, die kategorisch der Domäne der Kunst zu-

gehörig sind. Zugleich aber relativiert Malraux deren Monumentalität: Seine Aus-

gangsüberlegung ist, dass unsere zeitgenössischen Vorstellungen davon, was Kunst-

werke sind, bereits vollends das Produkt musealer Anschauungsmodalitäten sei. Ur-

sprünglich, so Malraux, waren Kunstwerke wie Gemälde und Skulpturen in erster 

Linie Abbilder eines bestimmten äußeren Gegenstandes. Solche Gegenstände konn-

ten ebenso ›realer‹ (z.B. Porträtkunst, Landschaftsmalerei) wie fiktiver Art (z.B. Sta-

tuengruppen mit mythologischen Motiven) sein − in jedem Fall bezog das Kunstwerk 

vor der Erfindung des Museums seinen Wert vorrangig aus seiner Fähigkeit zum 

Verweis über sich selbst hinaus auf ein Objekt der Abbildung. Das Museum hingegen 

hat in der Lesart Malrauxs diese Verweisstruktur mit einer anderen überschrieben. 

Anstatt auf ein Abgebildetes zu deuten, seien die Werke nun in erster Linie Zeugnisse 

der Fähigkeiten und Schaffenskraft eines Abbildenden, und damit verwiesen sie nicht 

mehr auf den Gegenstand ihrer medialen Vermittlungsfähigkeit als Objekt, sondern 

auf die Figur des Künstlers als Subjekt. Das Porträt beispielsweise bilde nun nicht 

mehr vorrangig den Adligen ab, der es in Auftrag gab, sondern sei vor allen Dingen 

ein Rembrandt oder ein Tizian (vgl. Malraux 1960: 10). Diese Bedeutungsverschie-

bung ist für Malraux ebenso wenig Zufall, wie sie das Produkt durchdachter musealer 

Strategien ist – vielmehr sei sie die folgerichtige Konsequenz der Tatsache, dass dort, 

wo das Museum und sein Bewahrungsauftrag auf den Plan treten, ein aus sich heraus 

›authentisches‹ Ding gar nicht mehr vorliegen könne. Ganz ähnlich wie Benjamin 

sieht auch Malraux das historische Werden von Kunstwerken im Dualismus materi-

eller Dauerhaftigkeit auf der Seite des Werkes selbst und transitiver Vergänglichkeit 

auf jener der historischen Welt begründet. Und genau wie Valéry sieht auch Malraux 

in der Musealisierung einen massiven Eingriff in die inhaltliche Integrität des Kunst-

werks: 

 

Jedes Kunstwerk hatte in irgendeiner Bindung gelebt, eine gotische Statue zu einer Kathedrale 

gehört, ein Bild der Klassik in den seiner eigenen Zeit dekorativen Zusammenhang; niemals 

traf das Werk zusammen mit anderen, die aus anderem Geist entstanden waren. Von solchen 

blieb es im Gegenteil isoliert, um desto besser genossen werden zu können. Das 17. Jahrhundert 

besaß zwar Antikenkabinette, und Sammlungen, doch blieben diese ohne Einfluss auf eine Hal-

tung dem Kunstwerk gegenüber, für die uns Versailles zum Symbol geworden ist. Das Museum 

aber enthebt das Kunstwerk der »profanen« Welt, um es mit Werken entweder gegensätzlicher 

oder gleicher Richtung zusammenzubringen. Es konfrontiert Metamorphosen miteinander. 

(Ebd.) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 157 

In anderen Worten: Die Idee, man könne in einer Speicherinstitution wie dem Mu-

seum Dinge als Bedeutungsträger in ihrer originären Verfasstheit erhalten, indem 

man ihre physische Unversehrtheit gewährleistet, ist für Malraux nicht haltbar. Dinge 

existieren als kulturelle Größen immer nur in ›Bindungen‹ an andere Dinge, an be-

stimmte Raumstrukturen und soziale Gefüge, innerhalb derer sie gelesen und ver-

standen werden können. Weil sich der Auftrag des Museums auf die Dinge selbst 

richtet und nicht auf die komplexe soziale und physikalische Umwelt, die sie umgibt, 

kann es ursprüngliche Bedeutungen gar nicht konservieren. Malraux schreibt an an-

derer Stelle: 

 

Jedes überlebende Kunstwerk ist verstümmelt, hat vor allem seine Zeit eingebüßt. Die Skulptur, 

wo war sie einst? In einem Tempel, in einer Straße, in einem Salon. Sie hat Tempel, Straße 

oder Salon verloren. Wenn der Salon im Museum wieder aufgebaut wird, wenn die Statue noch 

am Portal der Kathedrale steht, so hat sich doch die Stadt, welche Salon oder Kathedrale ein-

schloss, verändert. Nichts kann die banale Behauptung entkräften, dass daß die Gotik für einen 

Menschen des 13. Jahrhunderts die Moderne war. Und die Welt der Gotik war eine Gegenwart, 

keine Epoche der Geschichte; setzen wir Kunstgenuß an die Stelle des Glaubens, so macht es 

wenig aus, wenn ein Museum eine Kapelle rekonstruiert, denn wir haben schon vorher unsere 

Kathedralen zu Museen gemacht. Gelänge es uns, vor einer ägyptischen Statue oder einem ro-

manischen Kruzifix das gleiche zu empfinden wie dessen erste Beschauer, wir dürften 

diese Werke nicht mehr im Louvre lassen. (Ebd.: 59f.) 

 

Eine Legitimation des Museums über die Kategorie der Authentizität wäre mit Mal-

raux dementsprechend, wenn nicht rundheraus abzulehnen, so doch zumindest der 

Erweiterung bedürftig. Natürlich leben Museen von Authentizität im Sinne einer Be-

glaubigung der kulturellen Relevanz ihrer Ausstellungsstücke. Aber diese institutio-

nelle, den Objekten durch Museen und ihnen vor- oder zugeschalteten Expertensys-

teme von außen auferlegte Authentizität kann nur greifen bzw. auf die Dinge proji-

ziert werden, weil diese aus eigener Kraft keine Authentizität für sich in Anspruch 

zu nehmen imstande sind. Entsprechend sind es für Malraux auch nicht die weitge-

hend abstrakten, ›gedachten‹ Originalzustände der Exponate, aus denen unser kultu-

relles Bewusstsein sich ein bestimmtes Bild der Vergangenheit oder Vorstellungen 

von ästhetischer Kanonizität ableitet. Vielmehr schauen wir beim Blick ins Gestern 

stets auf die Ausstellungspraktiken des Heute. Ein plakatives, auch von Malraux ge-

wähltes Beispiel hierfür ist die griechische Skulpturenkunst: Die bunten Farben, mit 

denen Statuen und Gebäude der griechischen Antike bemalt waren, haben sich nicht 

erhalten − und die Museen der Neuzeit haben aus dieser Verstümmelung der Kunst-

werke ästhetische Programme für ihre jeweiligen Gegenwarten entwickelt, welche 

die Fantasie vom weißen Athen normativ aufluden und zum Sinnbild schlichter 

Größe werden ließen (vgl. ebd.: 43). 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 | Dinge – Nutzer – Netze 

Authentizität ist also weniger in den Dingen selbst verortet als im Museumsraum, 

der sie umfängt, oder genauer: Der Museumsraum ist die Voraussetzung für das Als-

authentisch-Erleben der Exponate, und die Authentizität selbst wiederum entsteht − 

im Gegensatz zum konkreten, von der Ausstellung vermittelten Wissen − weder in-

duktiv noch deduktiv, sondern in allererster Linie abduktiv. Im Museum nämlich 

stellt sich die Frage, ob etwas authentisch ist, idealerweise gar nicht erst. Authentizi-

tät im Sinne einer äußeren Beglaubigung darf schlicht vorausgesetzt werden, weil ja 

die Musealisierung selbst jener Prozess ist, in welchem materielle Gegenstände als 

mediale Träger kulturell bedeutsamer Inhalte institutionell beglaubigt werden. Indem 

Museen Dinge aus einer Alltagswelt entführen, in welcher durch ihre Physiognomie 

hindurch direkt auf ihre rohe Funktionalität geblickt wird, weist es diese zugleich als 

Signifikanten in einem kommunikativen System aus. Für den Museumsbesucher 

heißt dies, dass er bei Betreten eines Ausstellungsraumes gar nicht mehr darüber sin-

nieren muss, ob sich in seiner Umwelt Spuren womöglich an ihn gerichteter Mittei-

lungen befinden könnten. Vielmehr versteht sich in der musealen Situation die Be-

deutsamkeit der Dinge von selbst. Gerade deshalb ist es womöglich so schwierig, 

Museen als ›Foren‹ und hierarchisch flache Diskursarenen anzulegen: Ihre grund-

sätzlichste Funktion ‒ nämlich jene, materielle Dinge als Träger historischer Bedeut-

samkeit zu sammeln und auszustellen ‒ können Museen nur dann ausüben, wenn die 

von ihrem Vermittlungsauftrag anvisierte Öffentlichkeit ihnen die Autorität zuge-

steht, diese Bedeutsamkeit ohne vorgeschaltete Diskussion mit dem Publikum erst 

einmal zu setzen. Duncan Camerons Metapher vom Museum als ›Tempel‹ wird hier 

überaus sinnfällig: Auch Gotteshäuser können eben keine Grundsatzdiskussion dar-

über zulassen, ob das vermeintlich höhere Wesen, zu dessen Ehren sie erbaut wurden, 

tatsächlich wirklich und heilig ist. Museen und Kirchen leisten gleichermaßen jene 

Realisierung eines »Regierungshandeln[s] ohne jegliche Begründung im Sein«, wel-

che Giorgio Agamben als das definitorische Kriterium eines Dispositivs ausmacht 

(Agamben 2008: 23). 

 

3.3.2 Raum als Metapher und Programm 

 

Nun sind digital-virtuelle Medientechnologien, wie bereits dargestellt wurde, zwar 

durchaus Techniken der ›Realisierung‹ bzw. der Aktualisierung von Objekten aus 

dem augenscheinlichen ›Nichts‹, aber das sich mit ihnen verbindende kommunikativ-

kulturelle Paradigma steht unter ganz anderen Vorzeichen als jenen institutioneller 

Autorität und räumlicher Abgeschlossenheit. 2002 veranstaltete die Nobel-Stiftung 

in Stockholm ein Symposium über Virtual Museums and Public Understanding of 

Science and Culture, in dessen Rahmen David Filkin das zentrale Problem bei digi-

talen Museumsprojekten in einer für den etablierten Museumsbetrieb schwer verdau-

lichen Machtverschiebung hin zu den Rezipienten verortete. »They have all the 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 159 

power« (Filkin 2002: 6), lautet Filkins These – und alle Macht verleiht ihnen nicht 

nur die Geschwindigkeit und Einfachheit des Zugriffs, sondern vor allem auch die 

kolossale Fülle des Abrufbaren. Im Internet verbinde sich eine astronomisch große 

Zahl konkurrierender informativer Angebote mit extrem niedrigen Zugangshürden, 

und für die jeweiligen Anbieter bedeute dies vor allem eines: dass es zunehmend 

unmöglich werde, den Usern noch in irgendeiner Form Bedingungen zu stellen. Die 

Entscheidung, was ein Nutzer wann sehen möchte, sei von ihrer Umsetzung stets nur 

einen Mausklick entfernt – und Information ohne ein aufwändiges Schmackhaft-Ma-

chen durch klare und gezielte Publikumsorientierung kaum mehr an den Empfänger 

zu bringen (vgl. ebd.: 6). Filkin wählt interessanterweise – ohne zuvor vom ›Tempel‹ 

gesprochen zu haben – ebenfalls eine kirchliche Metapher, um die Rolle von Museen 

im Umgang mit digitalen Medien zu beschreiben: jene der Mission. Das WWW 

müsse als ein Neuland begriffen werden, in welchem das klassische Museum Anhä-

nger erst noch gewinnen müsse. Dementsprechend genüge es nicht, einfach eine Kir-

che zu errichten und zu hoffen, dass die Konvertiten schon den Weg zum Altar finden 

werden. Vielmehr gelte es für die Museumsschaffenden, der Netzbevölkerung im 

Web entgegenzukommen – und sie also dort zu ›missionieren‹, wo sie sich befinden 

(vgl. ebd.: 7). 

Diese Wortwahl stößt uns auf dreierlei: Der Vergleich mit dem sakralen Raum 

des Gottesdienstes betont abermals die schon bei Valéry diskutierte Situiertheit des 

Museums außerhalb (und oberhalb) der unmittelbaren Alltagswelt. Mit der Mission 

verbindet sich die Vorstellung einer Neuheit und Unerforschtheit digitaler Kommu-

nikation, in der zugleich eine zivilisatorische Rückständigkeit und Erziehungsbedürf-

tigkeit ihrer menschlichen Nutzer mit anklingt.3 Vor allem aber bedient Filkin sich 

abermals jener diskursiven Technik, welche das kulturelle Sprechen über virtuelle 

Medien erst zu ermöglichen scheint: der metaphorischen Verräumlichung ihrer Funk-

tionalität.  

Die Notwendigkeit derartiger sinnbildlicher Übertragungen liegt eben darin be-

gründet, dass computer layer und culture layer nicht innerhalb derselben Sprachsys-

teme zu beschreiben sind. Lawrence Lessig unterscheidet hier drei Arten bzw. ge-

schichtete Ebenen von Code, die zu jeweils unterschiedlichen Graden von Menschen 

und Computern verstanden werden können: den Quellcode, den Assemblercode und 

den Objektcode. Quellcode ist typischerweise das, womit der Berufsstand der Pro-

grammierer im Alltag am häufigsten umgeht. Quellcodes sind ihrem Aufbau nach 

formallogische Sprachen, die es Menschen ermöglichen, Befehle an den Computer 

                                                             

3  Diese Neulands-Metapher, die zu Beginn der 2000er Jahre noch zutreffend gewesen sein 

mag, hat verblüffenderweise die tatsächliche Neuheit des World Wide Web bei Weitem 

überlebt und stellt bis in die Gegenwart einen immer wiederkehrenden Topos in tagespoli-

tischen Diskussionen über das Netz und seine mögliche Reglementierung dar, der sich am 

deutlichsten wohl im Begriff der ›digital natives‹ zeigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 | Dinge – Nutzer – Netze 

zu formulieren, ohne sich dabei in Einsen und Nullen ausdrücken zu müssen. Die 

einfachen Befehlszeilen der Basic-Programmiersprache sind hierfür ein anschauli-

ches Beispiel. Diese von Menschen aufgesetzten Befehle können dann von Compi-

lersoftware zunächst in Assemblercode übertragen werden, der nurmehr aus Zahlen 

besteht und nur für sehr wenige menschliche Nutzer noch Aussagekraft besitzt. Soll 

das Programm tatsächlich ausgeführt werden, bedarf es schließlich der Übersetzung 

in den ausschließlich für Maschinen verständlichen Objektcode, bei dem es sich um 

eine binäre Abfolge von Ein/Aus-Signalen handelt (vgl. Lessig 2001: 185f.). 

Das technisch ›Eigentliche‹ digitaler Datenverarbeitung ist diese serielle Folge 

von diskreten Signalen, die sich akkurat nur mathematisch beschreiben ließe. Doch 

selbst wenn jeder von uns der höheren Mathematik in ausreichendem Maße mächtig 

wäre um auch nur den Assemblercode zu verstehen, so sagt der bloße Code noch rein 

gar nichts darüber aus, welche kulturelle Information der Rechner tatsächlich trans-

portiert und in welcher Beziehung diese zum lebensweltlichen Alltag des Nutzers 

steht. Das Medium ist hier, soweit es den menschlichen Anwender betrifft, ausdrück-

lich nicht die Nachricht – ja tatsächlich lässt sich die Nachricht in der Sprache des 

Mediums nicht einmal formulieren, sondern bedarf eben eines Interfaces, auf Basis 

dessen wir mit Schriftsprache agieren können. Das technische Funktionieren von 

Computern spielt sich zwar durchaus in derselben materiell-physikalischen Wirklich-

keit ab wie unser Alltagsleben, ist aber in seiner Logik kategorisch verschieden von 

all jenen Kontingenzsystemen, in denen wir uns die Welt erklären. Metaphern über-

brücken diese kategoriale Kluft und sind insofern völlig unabdingbar, um als Mensch 

mit Computern umgehen zu können (vgl. Niewerth 2013: 1).  

Dies gilt nicht nur im Sinne einer sprachlichen Reflexion über das Wirken digi-

taler Technologien in der kulturellen Welt, sondern auch in jenem konkreter Einga-

besysteme: Die meisten Computerinterfaces sind nichts anderes als bildliche Meta-

phern, die bekannte Arbeitsdispositive der physischen Welt auf einem Bildschirm 

nachbilden. Der Computer ist kein Schreibtisch, aber der Desktop koppelt abstrakte 

Datenverarbeitung an konkrete Symbole aus dem Büroalltag: Auf einer ›Oberfläche‹ 

lassen sich Dokumente lesen und bearbeiten, Daten befinden sich in leicht auffind-

baren ›Ordnern‹, nicht mehr benötigtes verschwindet im ›Papierkorb‹ (vgl. Carlson 

1995: 70f.).  

So notwendig Metaphoriken sind, um Computer in unsere Alltagswelt einzubin-

den, so sehr verstellen sie in ihrer Schlüssigkeit zuweilen den Blick auf ihre eigene 

Uneigentlichkeit und Gemachtheit. Metaphern sind niemals objektiv oder zwingend 

und dementsprechend auch nicht von Werturteilen und politischen Programmatiken 

zu trennen. Werden kulturelle Raumkategorien als Sinnbilder für die Modalitäten 

computergestützter Informationsvermittlung herangezogen, so wird nicht nur eine 

Analogie bezüglich der Beschaffenheit des kommunikativen Systems unterstellt, 

sondern auch eine Vergleichbarkeit im politischen und ideologischen Sinne, die un-

ausweichlich auch die ›Bewohner‹ solcher metaphorischer Räume berühren muss. So 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 161 

ist Filkins Netzbewohner gewissermaßen ein ›Wilder‹, der in den noch hierarchie-

freien Ebenen des Webs umhernomadiert und dem die ›frohe Botschaft‹ ordnender 

Expertensysteme erst noch verkündet werden muss. Der Memex-Nutzer, wie Vanne-

var Bush ihn 1945 in Aussicht stellte, erscheint hingegen als entdeckender Pionier, 

der sich Schneisen durch einen dichten Dschungel der Information schlägt: Die Pfade 

des Wissens, welche durch Memex erschließbar werden sollen, sind nicht präexis-

tent, sondern müssen manuell geschaffen werden. Zwei Texte verschalten zu können, 

erfordert zunächst einmal, sie beide gelesen zu haben. Während die nautische Meta-

pher von der Navigation, wie sie sich vor allem mit digitalen Hypertexten verbindet, 

eine Offenheit des Wissens-›Raumes‹ nach allen Richtungen impliziert, unter denen 

nur die richtige ausgewählt werden muss, deutet sich in den ›trails of interest‹ Bushs 

eben eine Epistemologie des Pfadfindens und damit eine widerständige Dichte des 

Wissens an. Man treibt nicht auf einem Meer der Einsichten, sondern muss erst das 

Gestrüpp unnützer Nebensachen niederstampfen, um an relevante Information zu ge-

langen. Raummetaphern sind nicht bloß neutrale Beschreibungen von Organisations-

strukturen in digitalen Datenanhäufungen, sie sind immer auch normative Aussagen 

darüber, wie solche Datenanhäufungen organisiert sein sollten, bzw. welche Veror-

tung des Rezipienten im Verhältnis zum Medium als wünschenswert erachtet wird. 

Wie Architektur und Ausstellungsaufbau im Museum, so bilden Ab- und Aufrufmo-

dalitäten im Netz immer auch didaktische Entscheidungen ab. 

 

3.3.3 Cyberspace(s) 

 

Auf diese Tatsache verweist schon der Umstand, dass der ›Cyberspace‹ als wohl 

meistgebrauchte räumliche Metapher für das digitale Kommunikationsmilieu eben 

nicht Offenheit und Freiheit akzentuiert, sondern die Möglichkeit der Steuerung und 

Lenkung. Kybernos leiht seinen Namen der Wissenschaft der Kybernetik nicht aus 

seiner Eigenschaft als ein auf dem Meer Treibender heraus, sondern aus jener als 

Führer seines Schiffes. Das griechische Verb κυβερναω und seine lateinische Ent-

sprechung guberno meinen gleichermaßen das ›Steuern‹ im nautischen Sinne, also 

»das Steuerruder führen« (Pertsch 2008: 276), ferner aber auch das ›Leiten‹ im All-

gemeinen und in bestimmten Kontexten auch das ›Regieren‹ (vgl. ebd.). Das Sub-

stantiv gubernaculum wiederum meint ursprünglich das Schiffsruder, aber eben auch 

die ›Leitung‹ oder ›Regierung‹ als soziale Einrichtung − und der gubernator ist eben 

nicht nur der Steuermann, sondern auch der ›Leiter‹ und ›Lenker‹ im nicht-maritimen 

Sinne (vgl. ebd.). 

Der Begriff des ›Cyber‹-Raumes impliziert also zunächst weniger navigatorische 

Offenheit als zielführende Steuerung − ohne allerdings Steuernde und Gesteuerte zu 

benennen. So uneindeutig der Begriff schon im Wortsinne ist, als so wenig hilfreich 

erweist sich auch der Blick in seine Geschichte, denn ›Cyberspace‹ ist zu keiner Zeit 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 | Dinge – Nutzer – Netze 

ein analytischer oder gar wissenschaftlicher Terminus gewesen. Als sein Urheber 

wird für gewöhnlich der kanadisch-amerikanische Schriftsteller William Gibson, Pi-

onier des Cyberpunk-Genres4 innerhalb der Science Fiction-Literatur, angeführt (vgl. 

Münker 2005b: 245). Gibson verwendet das Wort erstmals Anfang der 1980er Jahre 

in der Kurzgeschichte Burning Chrome (vgl. Gibson 2003: 179), seinen entscheiden-

den Popularitätsschub erfuhr es allerdings erst 1984 durch Gibsons wegweisenden 

Roman Neuromancer.  

Neuromancer erzählt die Geschichte des verkrüppelten und drogenabhängigen 

Hackers Henry Dorsett Case, der in der Tokioter Unterwelt einer nicht allzu fernen 

Zukunft von einem mysteriösen Auftraggeber namens Henry Armitage angeheuert 

wird, um sich einer künstlichen Intelligenz namens Wintermute entgegenzustellen. 

Das Medium, durch das sich Gibsons Romanhelden dabei bewegen, ist die soge-

nannte ›Matrix‹: Eine Visualisierung globaler Datennetze, in welche sich Hacker di-

rekt über ihr Nervensystem einklinken und wie körperlich anwesend bewegen kön-

nen. Gibson beschreibt diese simulierte Umwelt eben als ›Cyberspace‹ und extrapo-

liert ihr Erscheinungsbild aus Militärtechnologien und den zeitgenössischen Compu-

terspielen der 1980er Jahre: 

 

»The matrix has its roots in primitive arcade games,« said the voice-over, »in early graphics 

programs and military experimentation with cranial jacks.« [...] »Cyberspace. A consensual 

hallucination experienced daily by billions of legitimate operators, in every nation, by children 

being taught mathematical concepts... A graphic representation of data abstracted from the 

banks of every computer in the human system. Unthinkable complexity. Lines of light ranged 

in the nonspace of the mind, clusters and constellations of data. Like city lights, receding...« 

(Gibson 1984: 51) 

 

Der Cyberspace erscheint also schon bei Gibson in erster Linie als eine metaphori-

sche Interface-Struktur, welche Interaktionen mit einem abstrakten formallogischen 

Computersystem ermöglicht. ›Lichtlinien‹, die sich im ›Nichtraum des Geistes‹ er-

strecken, ›Datenkonstellationen‹ wie ›schwindende Stadtlichter‹ − Gibson selbst sah 

gerade in dieser fast lyrischen Vagheit der Beschreibung wenige Jahre später ihren 

eigentlichen Wert: jenen nämlich, einen noch der Füllung harrenden Rahmen für eine 

eigentlich noch nicht formulierbare Zukunftserwartung zu bilden. So schreibt er 1991 

für den von Michael Benedikt herausgegebenen Sammelband Cyberspace. First 

Steps in einem Text, der halb expressionistische Kurzgeschichte und halb technik-

philosophisches Traktat ist: 

                                                             

4  Der Begriff des ›Cyberpunk‹ benennt seinerseits implizit bereits jenen Widerspruch, aus 

dem das Genre seinen Reiz bezieht, bilden doch die Steuerungsziele und -phantasmen der 

wissenschaftlichen Kybernetik und der ›Punk‹ im Sinne von Auflehnung und Subversion 

gänzlich gegensätzliche kulturelle Positionen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 163 

Assembled word cyberspace from small and readily available components of language. Neo-

logic spasm: the primal act of pop poetics. Preceded any concepts whatever. Slick and hollow 

− awaiting received meaning. All I did: folded words as taught. Now other words accrete in the 

interstices. (Gibson 1991: 27) 

 

Demnach war das Wort ›Cyberspace‹ für Gibson also zunächst nur eine poetische 

Konstruktion, die ihm die Andeutung einer Erfahrung von Technologie ermöglichte, 

ohne sie präzise auszudefinieren. Gibson ›faltet die Worte, wie es ihm beigebracht 

wurde‹, und nicht etwa die Worte selbst sind es, welche die Bedeutung tragen, son-

dern wieder einmal die ›Zwischenräume‹. Gibson selbst verband mit dem Cyberspace 

nach eigener Aussage eine bestimmte Bilderwelt von der abgerissenen, neonlichtge-

fluteten Zukunft, in welcher die Handlung des Romans angesiedelt ist: 

 

I work the angle of transit. Vectors of neon plaza, licensed consumers, acts primal and un-

dreamed of... The architecture of virtual reality imagined as an accretion of dreams: tattoo par-

lors, shooting galleries, pinball arcades, dimly lit stalls stacked with damp-stained years of 

men᾿s magazines, chili joints, premises of unlicensed denturists, of fireworks and cut bait, bet-

ting shops, sushi bars, purveyors of sexual appliances, pawnbrokers, wonton counters, love 

hotels, hotdog stands, tortilla factories, Chinese greengrocers, liquor stores, herbalists, chiro-

practors, barbers, bars. These are dreams of commerce. Above them rise intricate barrios, zones 

of more private fantasy. (Ebd.: 28) 

 

Der Begriff präsentiert sich im Lichte seiner Entstehung also zunächst als ein seiner 

Zeit vorauseilendes Stück Science-Fiction-Poesie, das weniger signifiziert, als es 

evoziert − und zwar die Vorstellung von einer verrucht-faszinierenden ›Gegenwelt‹ 

der digitalen Simulation, in die man eintauchen und in der man sich verlieren kann. 

Der von Jennifer Bussell verfasste Eintrag zum Cyberspace in der Onlineversion der 

Britannica traut sich angesichts dieser Vagheit nicht, eine kurze und eindeutige De-

finition des Gegenstandes auch nur zu versuchen. Stattdessen wird eine Beschreibung 

von sichtbaren und sinnfälligen Cyberspace-Phänomenen versucht, wobei Bussell in 

ihrem Sprachgebrauch sichtlich mit der Tatsache zu kämpfen hat, dass der Cyber-

space einerseits ›Raum‹ sein soll, andererseits aber eben nicht in räumlichen Katego-

rien existiert, also weder in seiner Ausdehnung vermessen, noch punktuell lokalisiert 

werden kann. Cyberspace sei dementsprechend zunächst einmal eine »amorphous, 

supposedly ›virtual‹ world created by links between computers, Internet-enabled de-

vices, servers, routers, and other components of the Internet᾿s infrastructure« (Bussel 

2014). Diese Kriterien bilden allerdings allein noch keine gangbare Eingrenzung des 

Phänomens, denn wie Bussell fortfährt, müsse der Cyberspace zugleich kategorisch 

vom Internet selbst unterschieden werden: »As opposed to the Internet itself, how-

ever, cyberspace is the place produced by these links« (ebd.). Die Unterscheidung 

zwischen Cyberspace und Internet ist hier dieselbe wie jene in dieser Studie bereits 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 | Dinge – Nutzer – Netze 

festgestellte zwischen Internet und World Wide Web. Als Cyberspace ist nicht die 

Summe und Ausdehnung der Technik zu verstehen, welche digitale Kommunikation 

ermöglicht (also der Computer, der Modems, der Telefonleitungen usw.), sondern 

der aus dem Umgang mit digitaler Information entstehende Eindruck, man bewege 

sich zwischen Orten. Anstatt hier abstrakt zu bleiben, fährt Bussell − sicher auch dem 

enzyklopädischen Format der Britannica geschuldet, das ja nach Praxisbezug und 

Alltagsrelevanz für einen Leser ohne speziellen fachlichen Hintergrund verlangt − 

mit naheliegenden Beispielen dafür fort, wie der Cyberspace seinem gegenwärtigen 

Nutzer gegenübertreten könne: Cyberspace sei die Domäne der Onlinespiele gleich-

ermaßen wie jene der Chatrooms, das Milieu von Messenger-Diensten ebenso wie 

jenes der Blogs (vgl. ebd.). Der Cyberspace definiert sich aus dieser Perspektive also 

über das, was er in sich beherbergt − und vor allem dadurch, dass dieses Beherbergte 

keine Existenzmerkmale außerhalb des Cyberspace aufweist (vgl. ebd.). Zwei Men-

schen mögen sich samt ihrer Computer an zwei anhand von Längen- und Breitengra-

den genau benennbaren Punkten der Erdoberfläche aufhalten, aber der Chatroom 

(abermals eine Verräumlichung!) in dem Sie sich unterhalten, befindet sich in einem 

›Dazwischen‹, das − ganz anders als z.B. der Raum zwischen Museumsexponaten − 

weder wahrnehmbar noch vermessbar ist. Dieses Dazwischen sträubt sich damit not-

wendigerweise auch gegen jede klare Einordnung in die Zuständigkeiten nationaler 

Jurisdiktionen. Die immer wieder bemühte Rede vom Cyberspace als ›Neuland‹ hat, 

folgen wir Bussells Ausführungen, ihren Ursprung eben gerade darin, dass er zwar 

einen Eindruck von Räumlichkeit vermittelt, zugleich aber als ›Non-Space‹ im Sinne 

Gibsons keinen Raum in der ›realen‹ Welt belegt, an dem er von irgendeiner politi-

schen Kraft territorial beansprucht werden könnte. Hieraus erklären sich nach Bussell 

auch diverse in den 1990er Jahren von Computeraktivisten unternommene Versuche, 

den Cyberspace als eine Sphäre abseits der physischen Welt und damit auch jenseits 

des Zugriffs jener Autoritäten zu behaupten, welche diese unter sich aufgeteilt haben 

(vgl. ebd.). 

Die Onlineversion des Oxford Dictionary, das sich als Wörterbuch solch weit-

schweifige Ausführungen natürlich nicht leisten kann, wartet hingegen mit einer ge-

radezu minimalistischen Definition des Cyberspace auf, welche es vermeidet, ihm 

irgendwelche spezifischen Eigenschaften, Ästhetiken oder Funktionsprinzipien zu-

zuschreiben. Stattdessen wird der Cyberspace schlicht als »the notional environment 

in which communication over computer networks occurs«5 definiert und damit nicht 

etwa in der Technik, sondern gänzlich in der Imagination seiner Anwender verortet. 

Er wird eben als eine notion begriffen − als eine Annahme oder Auffassung darüber, 

wie sich digitale Kommunikation abspielt. Als solche muss er nicht notwendiger-

weise etwas mit tatsächlichen funktionalen Prinzipien oder technischen Abläufen zu 

tun haben. Der Cyberspace-Begriff wäre damit gewissermaßen eine Proto-Metapher, 

                                                             

5  http://www.oxforddictionaries.com/de/definition/englisch/cyberspace vom 13.05.2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.oxforddictionaries.com/de/definition/englisch/cyberspace
https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.oxforddictionaries.com/de/definition/englisch/cyberspace


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 165 

die selbst außer einer scheinbaren Räumlichkeit noch nichts impliziert, aber den Weg 

bereitet für eine Anzahl sehr viel konkreterer Raum-Metaphern, wie eben z.B. den 

Chatroom oder den Desktop. 

Für Marcos Novak indes schließen sich Cyberspace als Metapher und Cyberspace 

als technische Realität nicht aus. Vielmehr, so seine These, beschreibt der Begriff 

eine Verschmelzung von Sinnbild und medialer Funktionalität in einem Interface, 

welches die Funktion der Vorstellung unterwirft. Der Cyberspace wäre hier weder in 

den Formalismen des Rechners, noch in der Imagination des Anwenders verortet. 

Stattdessen erscheint er als eine bestimmte Strategie der Bildgebung, welche den 

Umgang mit digitaler Kommunikationstechnik anhand von Erfahrungswerten der 

analogen Alltagswelt ermöglichen soll: 

 

Cyberspace is a completely spatialized visualization of all information in global information 

processing systems, along pathways provided by present and future communications networks, 

enabling full copresence and interaction of multiple users, allowing input and output from and 

to the full human sensorium, permitting simulations of real and virtual realities, remote data 

collection and control through telepresence, and total integration and intercommunication with 

a full range of intelligent products and environments in real space. (Novak 1991: 225) 

 

Mit der Wortwahl der ›verräumlichten Visualisierung‹ charakterisiert Novak den di-

gitalen Informationsraum nicht als eine vorgefundene Ordnung, sondern vielmehr als 

etwas, das aus ›Kopräsenz und Interaktion‹ laufend hervorgebracht wird. Damit ist 

sein Cyberspace-Konzept eng verbunden mit dem der Attributobjekte − was nur fol-

gerichtig ist, wenn wir uns an Brigitte Scheers Feststellung erinnern, dass Raum und 

Ding als notwendige Gegenstücke ihre wechselseitige Existenzbedingung bilden. 

Der Cyberspace, wie Novak ihn begreift, ist vor allem die Bedingung der Möglichkeit 

für die Existenz digitaler Attributobjekte (bzw. deren Wahrnehmung durch den Nut-

zer, was letztlich auf dasselbe hinausläuft). Er ist das Milieu, in dem die Auswahl 

und ›Bewegung‹ zwischen Objekteigenschaften möglich ist. 

Damit ist Novak schon ganz nah an Alan Wexelblats Modell vom Cyberspace als 

semantischem Raum, dessen dimensionale ›Achsen‹ Potenziale und Möglichkeiten 

der Sinnproduktion beschreiben. Auch Wexelblat bleibt hier nicht metaphorisch, son-

dern betont die Wichtigkeit von Visualisierungssystemen, die seiner Ansicht nach 

nicht zuletzt ergonomische Kriterien zu erfüllen haben: 

 

One of the most important features of any visualization system is the placement, or location, 

and arrangement of the represented objects. A well-structured view can make things obvious 

to the viewer and can empower interaction. Similarly, a badly constructed view can obfuscate 

and impede. A well-strctured view has internal consistency and logic, and can be easily under-

stood. In addition, the structure can convey an underlying mental model and can indicate pos-

sibilities for interaction. (Wexelblat 1991: 255) 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 | Dinge – Nutzer – Netze 

Zur Vermittlung eines schlüssigen ›zugrundeliegenden mentalen Modells‹ schlägt 

Wexelblat vor allem solche Visualisierungen vor, die den Eindruck einer körperli-

chen Bewegung in einem unserer lebensweltlichen Alltagserfahrung entsprechend 

ausgedehnten Raum zu vermitteln suchen. Der Mehrwert dieses visuellen Program-

mes ist für ihn vor allem der, dass es an basalste und intuitivste Fähigkeiten anknüpft, 

anhand derer wir uns in der Welt zurechtfinden: 

 

The ability to traverse areas is a fundamental human ability: it is one of the first things we look 

for in a child᾿s development; it is the first thing we take away from someone who has violated 

society᾿s law. In a cyberspace that corresponds to a physical terrain, navigation, or movement, 

has meaning by virtue of its analogy with physical action. Movement from one room to another 

within an imaginary building is meaningful by virtue of the fact that we have been doing it 

since childhood and have learned where to go at what times. (Ebd.: 264) 

 

Zugleich stellt Wexelblat aber ‒ wie in Abschnitt 2.4.3 dieser Arbeit bereits ausge-

führt wurde ‒ fest, dass es kontinuierliche Bewegung in digitalen Sinnräumen klas-

sischerweise nicht gibt. Positionsveränderungen bedeuten das Ende einer Interaktion 

mit einem Objekt und den Beginn einer Interaktion mit einem anderen, ohne dass 

dabei ein kontinuierlicher Zwischenraum zu durchqueren wäre. Der ›Raum‹ wird als 

Vorstellung zwar benötigt, um Objekte voneinander zu trennen, ist selbst aber sinn-

entleert, womit auch die Bewegung zum semantisch qualitätslosen Prozess wird − 

dies ist jene Form unverzögerten Transfers, die mit Uwe Wirth im zweiten Kapitel 

der vorliegenden Studie als ›wirklicher Sprung‹ umschrieben wurde. Die ›Topologie‹ 

verlinkter Hypertextsysteme ist eine solche im allzu wörtlichen Sinne, bestehen Hy-

pertexte doch gänzlich aus diskreten ›Orten‹ der Information. Der Begriff des ›Net-

zes‹ evoziert eine Gleichberechtigung der Knotenpunkte und Verdichtungen mit den 

›Fäden‹, die zwischen ihnen gespannt sind. Tatsächlich aber dürften, wollte man ei-

nen beliebigen Ausschnitt des WWW grafisch abbilden, die Link-Fäden überhaupt 

keine Ausdehnung aufweisen, existieren sie doch eigentlich nur in den jeweiligen 

Textmodulen, von denen sie ausgehen und jenen, auf die sie verweisen. Zumindest 

müsste man in einer halbwegs akkuraten Visualisierung von Hypertexten alle Links 

in Form gleich langer Linien darstellen, denn Hyperlinks kennen keine semantischen 

›Entfernungen‹ zwischen zwei Textonen. Sie sind entweder verbunden oder nicht. 

›Intensitäten‹ oder ›Stärken‹ von Zusammengehörigkeit ließen sich allenfalls in län-

geren Scriptonen ausmachen, und zwar als Separierungsgrade in Form ganzer 

Sprünge, die z.B. in der Abfolge von Napoleon hin zum Taucheranzug benötigt wer-

den. Ein Zustand, in welchem sich der Rezipient tatsächlich ›zwischen‹ Bedeutungs-

bausteinen verortet findet, ist in der Logik digitaler Hypertexte nicht vorgesehen: 

Schon Memex war ja nicht zuletzt als eine Vorrichtung der Ausblendung konzipiert 

− nämlich jener ganzer Bücher, welche den ›Raum‹ zwischen für relevant befunde-

nen Textstellen ausfüllen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 167 

Der Cyberspace als semantic space soll nach Wexelblat in erster Linie die Schaf-

fung eines sinnhaften Zwischenraumes bewerkstelligen, der nicht nur diskrete Ob-

jekte erkennbar werden lässt, sondern vor allem auch die Positionierung der Objekte 

zueinander bzw. die des Rezipienten in Relation zu den Objekten gestattet. Er soll 

auf der Ebene des Interfaces die Kontinuität ins Digitale bringen. Er entsteht demnach 

also nicht nur aus der relativen Anordnung von Objekten in Bezüglichkeiten auf ei-

nander, sondern vor allem aus der Einordnung von Information in ein semantisches 

Positions- oder Koordinatensystem, in dem Beziehungen zwischen Objekten nicht 

nur als geschlossene qualitative Zustände bestimmbar sind, sondern quantitative Un-

terschiede in Form von ›Abständen‹ nach unterschiedlichen Richtungen aufweisen. 

Im Cyberspace können digitale Objekte bzw. die Daten und Attribute, aus denen sie 

entstehen, nicht nur zusammengehörig oder voneinander geschieden, sie können ei-

nander vor allem auch unterschiedlich nah oder fern sein. Cyberspaces finden wir 

nach Wexelblat also überall dort, wo digitale Medien nicht einfach nur diskrete In-

formationspartikel verschalten, sondern ihren Rezipienten zugleich die Möglichkeit 

eröffnen, sich zwischen diesen objekthaft-diskreten Wissensbausteinen zu positionie-

ren und sie aus unterschiedlichen Warten zu betrachten. Dies wiederum verweist uns 

zurück auf die vantage points aus Richard Saul Wurmans Informationsarchitektur. 

Der Begriff der ›Architektur‹ nämlich leistet für Wurman im Großen und Ganzen 

dasselbe wie jener des Raumes für Wexelblat: Räumlichkeit ist nicht nur eine der 

Veranschaulichung von abstrakter Funktionalität dienliches Bild, sie ist ein didakti-

sches Programm, in dessen Zentrum einerseits die Relativität von Bedeutungen zuei-

nander und zum Rezipienten steht, andererseits aber auch die Kontinuität von Sinn 

über unterschiedliche Standorte hinweg. Es gibt keine endliche Anzahl von Blick-

winkeln, aus denen sich das Wissen betrachten lässt, sondern ein Kontinuum, in wel-

chem der Rezipient idealerweise jede beliebige Position einnehmen kann, während 

sich der tatsächliche Informationsgehalt der Objekte aus jedem Blickwinkel anders 

darstellt. 

Wexelblat legt dabei besonderen Wert darauf, dass es neben einer Bewegung ent-

lang semantischer Dimensionsachsen auch die Möglichkeit zu einer »orthognalen« 

(ebd.: 268) Verschiebung der Rezipientenperspektive aus dem Cyberspace ›heraus‹ 

geben soll. Dieser Blick soll es ermöglichen, sowohl die konkrete Ordnung, als auch 

die grundlegende Funktionsweise des Wissensraumes in den Blick zu nehmen. So 

gleicht Wexelblats Vorstellung von einem visualisierten Cyberspace einem Blick in 

einen sternenklaren Nachthimmel: Semantische Objekte erscheinen als helle Licht-

lein, die je nach sinnhafter Zusammengehörigkeit in Anhäufungen und Konstellatio-

nen arrangiert sind. ›Zoomt‹ man jedoch einzelne Objekte heran, so stellt man fest, 

dass auch diese vermeintlichen ›Sternchen‹ tatsächlich nur Agglomerationen kleine-

rer Lichter sind und ihrerseits aus semantischen Attributen bestehen. Andersherum 

können distinkte ›kleine‹ Objekte aber auch zu übergeordneten ›größeren‹ ver-

schmelzen, wenn der Betrachter sich von ihnen entfernt. Was zusammengehört und 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 | Dinge – Nutzer – Netze 

was nicht, was also als distinktes Etwas erscheint und was in Strukturen höherer Ord-

nung aufgeht, ist letztlich eine Frage der Perspektive und Verortung des Rezipienten 

(vgl. ebd.).  

Nun kann man einwenden, dass klassische Katalog- und Karteisysteme grund-

sätzlich durchaus ähnliches zu leisten imstande sind. So könnte man das Wissensob-

jekt ›Napoleon‹ mit zahlreichen anderen in das übergeordnete Objekt ›Frankreich‹ 

einordnen, dieses wiederum unter ein abermals übergreifendes Objekt wie ›Nation‹ 

oder ›Europa‹ subsumieren, usw. Allerdings liegen die Objekte im Wexelblatschen 

Cyberspace nicht in wie Matrjoschka-Puppen ineinandersteckenden Schachteln 

herum, sondern sie schweben durch einen offenen Bedeutungsraum, in welchem sie 

von einander angezogen und abgestoßen werden, sich gegenseitig umkreisen und an 

einander vorbeischießen. Insofern denkt Wexelblat Objekte im Cyberspace tatsäch-

lich eher wie Himmelskörper am Firmament, oder Elementarteilchen in einer Nebel-

kammer. Mit dieser Vorstellung geht einher, dass der Cyberspace grafisch nur un-

vollkommen zu visualisieren ist, weil jede topografische Abbildung nur eine Mo-

mentaufnahme aus einem Raum darstellen kann, der in ständiger Bewegung begrif-

fen ist (vgl. ebd.: 268f.). 

Während Wexelblat in seinen Ausführungen eher auf der Ebene einer Vision des-

sen bleibt, was der Cyberspace seiner Ansicht nach leisten sollte, geht Marcos Novak 

sehr viel expliziter darauf ein, wie sich der Umgang mit dem Cyberspace praktisch 

gestaltet und was seine technischen Voraussetzungen sind. Vorbedingung eines ›Ein-

tretens‹ des Users ›in‹ den Cyberspace ist für Novak dabei die Möglichkeit, den Nut-

zer selbst in Information zu transformieren, bzw. auf technischer Ebene die Trennung 

zwischen Rezipient und Rezeptionsgegenstand zu überbrücken oder aufzuheben (vgl. 

Novak 1991: 225). Obwohl der Cyberspace häufig in den Kategorien physischer 

Räumlichkeit beschrieben und diskutiert wird, sieht Novak in ihm vor allem eine 

ephemer-poetische Aufhebung des Dualismus von individueller Person und Umwelt, 

der unsere physische Raumerfahrung prägt: Sein kulturelles Versprechen ist die Ver-

mengung des Betrachters mit dem Raum, in dem er sich bewegt, und damit eine 

grundsätzliche Neuverhandlung der Rollen und Bedeutungen von Subjekt und Objekt 

(vgl. ebd.: 226).  

Die technischen Voraussetzungen für diese Neuverhandlung sind laut Novak 

zweierlei: Der Nutzer muss erstens über ein »deck« und zweitens über ein »protocol« 

verfügen (ebd.: 233). Das ›deck‹ oder der »synthesizer« (ebd.) ist die technische An-

ordnung, die den Cyberspace in Form eines Interfaces visualisiert. Typischerweise 

ist es also der physische Computer − sei er nun Desktop, Laptop oder Tablet − mit 

dem der Nutzer interagiert. Das ›Protokoll‹ hingegen ist der Kommunikationsstan-

dard, welcher die Kommunikation sowohl mit dem Cyberspace selbst, als auch mit 

allen anderen Decks ermöglicht, die mit ihm verbunden sind. Das Protokoll nach No-

vak meint damit nicht nur Netzwerkprotokolle im engeren Sinne, sondern auch Aus-

zeichnungssprachen, gemeinsame Interface-Standards und die komplette formale, 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 169 

immaterielle Infrastruktur, die sich außerhalb der Decks individueller Kommunikati-

onsteilnehmer befindet (vgl. ebd.).  

Entscheidend für Novaks Vorstellung vom Cyberspace ist zunächst der Begriff 

des »Hypermediums« − der in seiner Diktion all jene Medientechnologien beschreibt, 

die unterschiedliche mediale Formen wie Bild, Video, Schrift und Tonwiedergabe 

miteinander verbinden − und die an diesen anknüpfende Unterscheidung zwischen 

›passiven‹ und ›aktiven‹ Hypermedien (ebd.: 230). Passiv sind für Novak Hyperme-

dien, die in ihrer Entstehung ein einziges Mal in einer endgültig bleibenden Form 

verfasst werden und zwar rezipiert, aber nicht mehr verändert werden können. Aktiv 

sind solche, die über ihre ursprüngliche Entstehung hinaus veränderlich bleiben bzw. 

die bereits aus ihrer Entstehungssituation heraus mit Mechanismen versehen sind, die 

Veränderungen begünstigen oder veranlassen (vgl. ebd.). Darüber hinaus akzentuiert 

Novak den Aspekt der Intermedialität als einen abermals räumlichen: Während bei 

Wexelblat die ›Dimensionen‹ des Cyberspace semantische sind (Bewegung im Cy-

berspace bedeutet für ihn eine Aktualisierung von Sinnpotentialen, deren mediale Er-

scheinungsform sekundär ist), ergibt sich seine Räumlichkeit für Novak aus seiner 

Eigenschaft, Information nicht nur in einer medialen Erscheinungsform wie dem 

schriftlichen Text abzubilden, sondern vielmehr unterschiedliche Vermittlungsfor-

men einander ergänzen zu lassen. Die Anzahl der Raumachsen des Cyberspace re-

sultiert demnach aus den medialen Formen, welche Deck und Protokoll dem Nutzer 

abzurufen gestatten. Die semantischen Bedeutungen hingegen bestimmen selbst 

nicht die Räumlichkeit des Cyberspace, sie füllen vielmehr den Raum aus, der vom 

Medium umrissen und definiert wird: 

 

Every node in a hypermedium has a dimensionality. Hypertext, for example, occurs in a one-

dimensional space, but we can easily envision hypermedia with higher dimensions. While the 

dimensionality of a node is fixed, the dimensionality between nodes need not be: a word in a 

text can open to a hologram, a point within the hologram can open to an animation, a frame in 

the animation can return to a text. Every node in a hypermedium is therefore an information 

space, a space of potential information, and the »text« of the node is the actual information 

within that space. (Ebd.: 230f.) 

 

Während Wexelblat also die McLuhansche Losung vom Medium als Nachricht ge-

wissermaßen dahingehend umdreht, dass die Nachricht das Medium ist (denn erst der 

Sinngehalt der Information bestimmt hier die Struktur des Abrufs), sind Botschaft 

und Medium in der Cyberspace-Konzeption Novaks zunächst einmal kategorisch ge-

trennt: Der ›Raum‹ ist hier nicht Information, sondern die Bedingung der Möglichkeit 

von Kommunikation. Seine Dimensionen sind Potentiale medialen Ausdrucks, ent-

lang derer Information wandern kann. Dabei ist diese intermediale Räumlichkeit für 

sich genommen aber noch kein Cyberspace, denn dieser ist ja nach Novaks Definition 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 | Dinge – Nutzer – Netze 

eine ›verräumlichte Visualisierung‹ von Information, die sich innerhalb eines techni-

schen Kommunikationsapparates in Bewegung befindet. Genauso, wie ein leeres Ge-

bäude zwar den Raum eines Geschehens vorgibt, aus sich heraus aber noch kein Mu-

seum, Supermarkt oder Finanzamt ist, muss auch ein Cyberspace erst durch einen 

bestimmten Umgang mit der vom Medium geschaffenen ›Raum‹-Situation zu einem 

solchen gemacht werden. 

Ähnlich wie Brigitte Scheers Konzeption vom physischen Raum entsteht auch 

Novaks Cyberspace aus einer Unterscheidung zwischen Raum und Objekt, bzw. aus 

der Tatsache, dass der Rezipient einen Unterschied wahrnimmt zwischen funktional 

abschließbaren Attributobjekten und einem medialen Milieu, das sie umgibt. Um 

diese Unterscheidung plausibel zu machen, greift Novak bezeichnenderweise auf ge-

nau jenes Areal menschlicher Tätigkeit zurück, das auch Scheer umtreibt: nämlich 

die Modulation des Raumes durch gestalterische Arbeit. Er identifiziert dabei zwei 

Techniken der Raum-Formung durch den Menschen, die seines Erachtens eine an-

dauernde Konstante in der Kulturgeschichte bilden. Auf der einen Seite steht die 

Skulptur als positive Form des Umgangs mit dem Raum, die einem bestimmten 

Raumabschnitt Gestalt und Sichtbarkeit verleiht, ihn gleichzeitig für den Betrachter 

aber unokkupierbar macht. Ihr gegenüber verortet er die Architektur, die einen leeren 

Raum umfasst, begrenzt und damit Räume als solche erlebbar werden lässt (vgl. ebd.: 

243). Raum ist also dort, wo wir uns frei bewegen können, Ding dort, wo wir Wider-

stand verspüren. Im Umgang mit den virtuellen Quasi-Räumen digitaler Medien ha-

ben für Novak Interfaces Skulpturcharakter, weil sie dem Nutzer als eine Oberfläche 

gegenübertreten, mit der zwar interagiert werden kann, die aber nicht zu penetrieren 

ist. Der navigierbare ›Cyberspace‹, wie er sich z.B. in Form eines Hypertext-Systems 

manifestieren kann, entspricht für ihn hingegen einer architektonischen Konstellation 

(vgl. ebd.: 243).  

Bei der Bewegung ›im‹ Cyberspace agieren wir demnach immer nur mit Objek-

ten, die vom Interface unseres Decks aktualisiert werden, während der ›Raum‹ hinter 

den Dingen höchstens erahnt werden kann. Dies widerspricht augenscheinlich der 

von Novak ausgegebenen Zielsetzung des Cyberspace, die Subjekt-Objekt-Trennung 

zwischen Rezipient, Medium und Inhalt aufzuheben. Die Auflösung dieses Wider-

spruchs erfolgt durch ein funktionales Element innerhalb des Cyberspace, welches 

Novak als den »Navigator« (ebd.: 231) bezeichnet. Der Navigator ist in Novaks Dik-

tion vielleicht am ehesten als ein Stellvertreter des Nutzers zu verstehen − ein über 

das Interface ferngesteuerter virtueller ›Roboter‹, der sich innerhalb der räumlichen 

Dimensionen des Cyberspace bewegt und durch dessen Augen der Anwender ihn er-

›fahren‹ kann. Dabei ist die Bezeichnung ›Navigator‹ hier irreführend, wenn man sie 

allzu wörtlich nimmt. Der Navigator eines Schiffes hat selbst die Macht der Lenkung 

inne. Er führt also selbst das Ruder, während der Navigator nach Novak von außen 

gesteuert wird. Zugleich ist der Navigator der physischen Seefahrt in seiner Len-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 171 

kungsmacht auf sein Schiff beschränkt. Er kann die Oberfläche des Meeres navigie-

ren und sich nach dem Stand der Sterne orientieren, aber weder der Ozean noch das 

Firmament folgen seinen Anweisungen oder haben das geringste Interesse daran, ihm 

seine Arbeit zu erleichtern. Der virtuelle Navigator soll sich dagegen nach Novaks 

Vorstellung nicht nur im Cyberspace bewegen, sondern auch mit ihm interagieren 

und ihn auf eine Art gestalten, die es dem Nutzer erleichtert, an jene Information zu 

gelangen, die ihn interessiert: 

 

My point in space is given by my navigator. Its forms can vary but the idea remains the same: 

I control a point in an n-dimensional space, say a cube. I assign meaning to each of the axes, 

and to any rotational parameters, material parameters, shape parameters, color and transparency 

parameters, and so on, that describe the »reality« of my icon. By moving my icon in this abstract 

space I alter the cyberspace I occupy. My navigator follows me at all times, and my position 

within it is fixed while I move within the cyberspace I have defined. Should I decide to search 

through a slightly different »reality« all I need to do is reach out for my navigator and alter a 

parameter. Otherwise, for more drastic navigation, I can alter a dimension, or even the number 

of dimensions. Finally, I may choose an entirely different coordinate system. In every case my 

deck is responsible for synthesizing the requested information in a new cyberspace. (Ebd.: 231) 

 

Der Cyberspace ist in seiner Struktur und Erscheinung das Produkt des Wirkens vir-

tueller Stellvertreter, über welche seine menschlichen Nutzer sich zu ihm verhalten. 

Er ist damit faktum und nicht etwa datum − wie die digitalen (Attribut-)Objekte, die 

ihn bewohnen, muss er laufend aktualisiert werden, um sein Vorhandensein behaup-

ten zu können. Medialität und Inhalt bilden als Raum und Ding zwar kategorisch 

verschiedene Bezugsgrößen innerhalb des kommunikativen Systems, beide existie-

ren aber in Abhängigkeit voneinander und entstehen aus der Ordnung einer virtuellen 

informationellen ›Rohmasse‹ durch ein Interface-System, das Zentrum und Periphe-

rie erst unterscheidbar macht. Dieser Vorgang lässt es im Grunde notwendig werden, 

von multiplen ›Cyberspaces‹ statt einem gemeinsamen ›Cyberspace‹ zu sprechen, in 

welchem sich alle Nutzer gleichzeitig und gemeinsam bewegen. Denn weil seine Ak-

tualisierung (bzw. im Novak᾿schen Duktus seine ›Synthetisierung‹) auf der Ebene 

des einzelnen Decks stattfindet, können unterschiedliche Nutzer zum gleichen Zeit-

punkt sehr verschiedene Erscheinungsbilder des Cyberspace erleben, ohne dass seine 

›Substanz‹ davon betroffen wäre. ›Cyberspace‹ als Terminus beschreibt hier weniger 

einen absoluten Raum, in dem alle Kommunikation in Computernetzwerken stattfin-

det, als vielmehr eine Pluralität kommunikativer Situationen, die auf Basis einer ge-

meinsamen technischen Grundlage möglich und von ihren Teilnehmern − die ihrer-

seits selbst in Informationsentitäten in Form von ›Navigatoren‹ transformiert sind − 

in ihrer Beschaffenheit laufend neu ausgehandelt werden. Dinge und Räume des Wis-

sens werden dabei erst durch den Akt der Kommunikation selbst voneinander ge-

schieden und mit Identitäten versehen, die zwar aus der jeweiligen Konstellation von 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 | Dinge – Nutzer – Netze 

Kommunizierenden und Information heraus weitgehend klar differenzierbar, jedoch 

keiner Kategorisierung a priori zu unterwerfen sind. Der Akt der prozeduralen, heu-

ristischen Unterscheidung von Gegenständen und ihren Zwischenräumen ist für No-

vak genau das, was wir im Umgang mit dem Web als das ›browsen‹ bezeichnen: 

 

Furthermore, if these objects are not placed in any permanent system of categorization, that is, 

if as few assumptions are made about what these objects are, beyond their collection of attrib-

utes, then it becomes possible to envision cyberspaces created along the parameters of user᾿s 

needs. Attribute-objects can be gathered and sorted by attributes or combinations of attributes, 

and these sorted collections can then be mapped onto coordinate axes. An information space 

can thus be formed, and motion through that space can imply »browsing.« (Ebd.: 236) 

 

3.3.4 Anschauung, Handlung, Raum und Räumlichkeit 

 

Wie im ersten Kapitel dieser Studie bereits angeklungen ist, waren solche Überle-

gungen zum Raum zum Zeitpunkt der Entstehung von Novaks Cyberspace-Theorie 

Anfang der 1990er Jahre durchaus nicht neu, und ebenso wenig wurden sie erst mit 

dem Aufkommen digital-virtueller Medien denkbar. Vielmehr lohnt hier abermals 

der Blick in die in Michel de Certeaus Kunst des Handelns ausgearbeitete Raumphi-

losophie, welche die Räume des kulturellen Handelns ja ebenfalls nicht als vorgefun-

dene Settings begreift, die unser Agieren diktieren, sondern sie vielmehr gerade als 

die impliziten Resultate menschlicher Daseinsäußerungen auffasst: Räume entstehen 

aus dem Umgang mit und der Bewegung zwischen präexistenten Orten (vgl. Certeau 

1988: 217ff.). Übertragen wir diese Kategorien auf den Cyberspace, wie Novak ihn 

definiert, so stellt sein von den Optionen medialen Ausdrucks aufgeschlossenes Ko-

ordinatensystem zunächst nur eine Ansammlung von lokalisierbaren Orten zur Ver-

fügung, aus denen Raum erst durch menschlichen Verkehr geschaffen werden kann. 

Zwei weitere Begrifflichkeiten, mit denen Certeau die Schaffung kultureller Räume 

beschreibbar zu machen sucht, knüpfen unmittelbar an die Unterscheidung zwischen 

lieu und espace an und beschreiben Erfahrungsdimensionen des Raumes: auf der ei-

nen Seite die »Karte« (carte), auf der anderen die »Strecke« (parcours) (Certeau 

1988: 220ff.; vgl. Olek u. Piepiorka 2012: 86f.). 

Die ›Karte‹ stellt für Certeau einen alle kulturellen Praktiken der Raumstiftung 

zu umgehen trachtenden Umgang mit nackten, vorgefundenen Orten dar. Karten stre-

ben nach einem objektivierten Blick auf räumliche Verhältnismäßigkeiten wie Größe 

und Distanz von Erscheinungen innerhalb eines gemeinsamen Positionssystems (vgl. 

Certeau 1988: 222). Karten fallen damit also in die Domäne einer reinen Topologie 

− wobei natürlich bemerkt werden muss, dass jeder Abbildung eine Intention voraus-

geht, und dass im Falle von Karten bereits die Entscheidung zur Abbildung sowie die 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 173 

Auswahl des Abzubildenden implizite kulturelle Botschaften, Wertungen und Rele-

vanzaussagen beinhaltet (vgl. Olek u. Piepiorka 2012: 86f.). Die ›Strecke‹ hingegen 

beschreibt das handelnde Sich-Bewegen im Raum, in dessen Zuge Orte zur kulturel-

len Verwendung gelangen und sich Räume zwischen ihnen ausbilden können (vgl. 

Certeau 1988: 221f.). Während Wexelblat den Cyberspace also aus der Perspektive 

der Karte konzipiert, denkt ihn Novak vor allem aus jener der Strecke heraus. Novak 

interessiert sich nicht vorrangig für abstrakte topografische Ordnungen in einem Da-

tenraum, den der Nutzer in seiner ›eigentlichen‹ Beschaffenheit weder zu sehen im-

stande noch zu sehen interessiert ist, sondern für die Praktiken des Umgangs mit ver-

räumlichter Information, die in der Hypernatur des technischen Simulacrums Räume 

der Kultur entstehen lassen. Beide Autoren aber verstehen den Cyberspace nicht als 

eine im Voraus bestehende, räumliche Infrastruktur von Informationen und ihrer Ver-

mittlung, sondern als Spatialisierungen von Beziehungen zwischen Informationsbau-

steinen im Vollzug ihres Abrufs durch einen Nutzer. Der Unterschied zwischen den 

beiden Cyberspace-Modellen liegt vor allem darin, wo genau diese Rezipientenfigur 

räumlich (und damit zugleich epistemisch) im Verhältnis zu den Informationsobjek-

ten positioniert wird. 

Novak erkennt interessanterweise die Ahnen des Cyberspace nicht etwa in Sys-

temen der Informationsverwaltung − und damit eben auch nicht in den Vorgängern 

und Frühformen der Hypertexttheorie − sondern vielmehr in der abstrakten Kunst des 

19. und 20. Jahrhunderts. Künstler wie Paul Klee, Piet Mondrian, Kazimir Malevich 

und Wassily Kadinsky nahmen, so Novaks These, die Erfahrungsdimensionen des 

Cyberspace insofern vorweg, als dass sie nicht etwa nach ordnender Abbildung einer 

präexistenten Wirklichkeit strebten, sondern vielmehr Attribute einer erfahrbaren 

Welt zu Objekten der Anschauung, des Verstehens und des Empfindens zusammen-

führten, die so zuvor nicht existiert hatten (vgl. Novak 1991: 244f.). Die abstrakte 

Malerei schafft, indem sie Farbe, Form, Textur usw. ohne direkte Abbildungsinten-

tionen zusammenführt, originär neue Modi der Wahrnehmung und des Erlebens. Der 

Cyberspace definiert sich für Novak demnach weniger darüber, ein neues und wo-

möglich besonders intuitives Abrufsystem für Gegenstände des Wissens zu sein, die 

schon vor der Digitalisierung und Vernetzung unserer kulturellen Kommunikation 

bestanden hatten. Stattdessen schöpft er seine lebensweltliche Relevanz für uns ge-

rade aus seiner Fähigkeit, originär neue Wissensobjekte entstehen zu lassen, die au-

ßerhalb seiner medialen und semantischen Dimensionen so nicht existieren könnten.  

Der Medien- und Kulturwissenschaftler Richard Rogers rückt den Cyberspace in 

einem Aufsatz aus dem Jahre 2011 in eine historische Perspektive und charakterisiert 

ihn dabei als eine überholte Begrifflichkeit. Er hält ihn in erster Linie für eine Verle-

genheitsbezeichnung, mittels welcher man sich in den 1980er und frühen 1990er Jah-

ren eine neue Medientechnologie zu erklären versuchte, die in den Alltag der breiten 

Öffentlichkeit noch überhaupt nicht vorgedrungen war. Das Netz erschien noch nicht 

als selbstverständlicher Bestandteil der sozialen Welt des Durchschnittsverbrauchers. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 | Dinge – Nutzer – Netze 

Stattdessen sei es entweder in der Domäne jener Sub- und Konterkulturen verortet 

gewesen, welchen ›virtuelle Welten‹ Rückzug aus und Zuflucht vor der Mehrheits-

gesellschaft zu versprechen schienen, oder aber in jene akademischer Expertendis-

kurse (vgl. Rogers 2011: 61). Für Rogers bestärkt die Vorstellung vom Cyberspace 

damit zugleich jene von einer harten Trennung zwischen ›realer‹ und ›virtueller‹ Welt 

− und diese wiederum besäße keinerlei analytischen Wert mehr in einer Alltagswelt, 

die von digitaler Technik ebenso durchdrungen ist wie von einer Selbstverständlich-

keit des Umgangs mit derselben (vgl. ebd.: 64). Rogers hat hiermit sicherlich nicht 

ganz unrecht. Kulturwissenschaftliche (und gerade auch die sich auf sie beziehenden 

politischen) Diskurse über Digitalität und Virtualität scheinen allzu oft betriebsblind 

zu sein für die längst eingetretene Normalität des Virtuellen, anstelle derer sie sich 

an einer längst nicht mehr real gegebenen Neuheit der Technologien und der mit 

ihnen verbundenen medialen Erlebnisqualitäten abarbeiten. 

Indes hält gerade der anhaltende Diskurs über die vorgebliche Ver- und Geschie-

denheit der physisch-analogen Welt von der angenommenen informationellen Räum-

lichkeit digitaler Kommunikationssysteme diese als eine soziale ›Tatsache‹ lebendig. 

Als solche bestimmt sie weiterhin mit darüber, wie sich Individuen, Gruppen und 

eben auch Institutionen in diesem Zwiespalt positionieren. Zugleich aber sind auch 

in einer Welt, in der Virtualität zur Normalität geworden ist, Widersprüchlichkeiten 

zwischen etablierten Dispositiven der sozialen Ordnung und den epistemischen, pä-

dagogischen, affektiven oder politischen Programmatiken einer immer noch von ra-

santen Entwicklungen gekennzeichneten Medientechnik keineswegs ausgeschlossen. 

Dies gilt umso mehr, als dass der Computer als Meta-Maschine laufend neue Funk-

tionalitäten hervorbringt, die immer wieder aufs Neue gesellschaftlich normalisiert 

werden müssen. 

Insofern kann der Begriff des Cyberspace – insbesondere, wenn man ihn nicht 

nur als Schlagwort verwendet, sondern durch die Brille seiner Theoretiker und Pro-

pheten betrachtet – speziell im Zusammenhang mit solchen gesellschaftlichen und 

kulturellen Systemen wertvoll sein, in denen Digitalisierung und Virtualisierung 

nicht reibungslos und kontinuierlich ablaufen, sondern sich sperrig verhalten und als 

Bruch empfunden werden. Steve Woolgars zweite Regel der Virtualität6 impliziert 

auch, dass unsere Erklärungsmodelle und Metaphoriken für Virtualisierungsphäno-

mene nicht überall gleichmäßig schnell verfallen und veralten. So mag der Cyber-

space als virtuelle Gegenwelt und kategorisch ›Anderes‹ nicht mehr akkurat den 

längst völlig ins realweltliche Leben der digital natives integrierten Umgang mit di-

gitaler Technik beschreiben − im Hinblick auf die Museumsvirtualisierung erscheint 

                                                             

6  Die ja besagt, dass die mit Virtualisierungprozessen verbundenen Ängste und Risiken nicht 

gleichmäßig über Gesellschaften verteilt sind, sondern sich in bestimmten sozialen Syste-

men und Bereichen verdichten ‒ siehe Kapitel 2.1.3 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 175 

er als Konzept jedoch überaus nützlich. Dies liegt zum einen daran, dass die Vorstel-

lung einer Räumlichkeit von Information es in besonderem Maße ermöglicht, die 

Dispositive des Museums mit jenen digitaler Mediennutzung zu konfrontieren und 

auf funktionale Parallelen und Unterschiede hin zu untersuchen. Zugleich aber ent-

sprechen die zum Cyberspace gehörigen kulturellen Konnotationen von Exotik, Neu-

heit, Fremdartigkeit und Unbeherrschbarkeit genau jenen Ängsten, die sich für das 

Museum mit digitalen Medien verbinden. 

Gemein ist Museum und Cyberspace also vornehmlich die Idee eines Arrange-

ments von Information im Raum, und damit verbunden das virtuelle Element einer 

Vieldeutigkeit der vermittelten Inhalte aus unterschiedlichen Perspektiven der Be-

trachtung. Gemein ist ihnen ferner auch, dass sie das, was sie beinhalten, als infor-

mativ und bezeichnend ausweisen. Der Zweck von Dingen, die im Museum stehen, 

wird von der Institution selbst als ein kommunikativer und medialer gekennzeichnet. 

Der Cyberspace wiederum ist eine Visualisierung von Information und besteht über-

haupt nur aus der Tatsache heraus, dass er etwas mitzuteilen hat. In beiden Fällen 

müssen Bedeutungen aktualisiert werden − wobei im Falle des Cyberspace die Ak-

tualisierung in zwei Schritten erfolgen muss, da die Ebene des Decks und seines In-

terfaces zwischengeschaltet ist. Schließlich und endlich verbindet Museums und Cy-

berspace paradoxerweise gerade ihre Verortung im ›Außer-‹ oder ›Gegenweltlichen‹.  

Das Museum ist, wie es ja schon bei Valéry so nachdrücklich und emphatisch 

betont wird, eben kein Raum des ›Lebens‹ im Sinne von Verrichtungen des Alltags. 

Es steht außerhalb der Normalität und kann, wie man mit Malraux und Theodor Grüt-

ters These vom ›realen Objekt außerhalb des Realen‹ weiter ausführen kann, seine 

Funktion als Bildungsdispositiv überhaupt nur aus dieser Außeralltäglichkeit heraus 

erfüllen. Brigitte Scheer unterscheidet hier unter Rückgriff auf die Raumtheorie Eli-

sabeth Stökers zwei Typen von Räumlichkeit, in denen sich zwei unterschiedliche 

kulturelle Programmatiken abspielen. Die Idee eines Raumes, der als natürliche Kon-

stante vorgegeben ist und nur durch bildnerische und architektonische Maßnahmen 

verändert werden kann, fällt laut Scheer unter das Paradigma eines reinen »Anschau-

ungsraumes«, in welchem sich das schauende Subjekt als passiver Betrachter der ihm 

gegenüberstehenden Objekte erlebt (vgl. Scheer 2000: 239). Diese Ebene der 

Raumerfahrung kontrastiert Scheer mit jener des »Aktionsraumes« (ebd.), die Certe-

aus Vorstellung von im Zuge menschlicher Tätigkeit erst prozesshaft ›gemachten‹ 

Raumordnungen durchaus verwandt ist: In unserem Umgang mit der physischen 

Welt interagieren wir mit Räumen nicht immer als unverhandelbaren, vorgefundenen 

Handlungsdeterminanten und -eingrenzungen. Vielmehr ziehen wir beim Handeln im 

Raum laufend mentale Grenzen durch unsere Erfahrungswelt (ebd.) − Aktionsräume 

sind damit also im besten Sinne des Wortes ›Arbeitsplätze‹. Während im Anschau-

ungsraum Dinge vor allem in ihrer räumlichen Ausformung von Interesse sind (also 

darin, wie sie den Raum ausfüllen oder begrenzen), geht es in Aktionsräumen eher 

um ihr generelles Vorhandensein innerhalb der unmittelbaren Interaktionsreichweite 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 | Dinge – Nutzer – Netze 

eines Subjekts − oder wie Scheer es mit Heidegger nennt, um ihre »Zuhandenheit« 

(ebd.). Im Anschauungsraum wollen die Dinge betrachtet und im räumlichen Kontext 

begriffen werden − Scheer spricht hier mit begrifflicher Nähe zu Aleida Assmann 

von einem »physiognomischen Verstehen« (ebd.), das sich bei Scheer allerdings an-

ders als bei Assmann weniger auf das individuelle Ding als auf die räumliche Ge-

samtsituation bezieht. Im Aktionsraum sind die Dinge dagegen bereits verstanden 

und können verwendet werden, ohne dass sie zuvor einer Semiose unterzogen werden 

müssten. Während der Mensch im Anschauungsraum eine rigide Subjekt-Objekt-

Trennung erfährt, in welcher die physikalischen Dinge in all ihrer Tiefe als sein nicht 

zu durchdringendes Gegenüber auftreten, werden die Dinge im Aktionsraum zu 

Werkzeugen und Erweiterungen seiner Subjektivität bzw. seines Handlungspotenti-

als als Subjekt (vgl. ebd.). Insofern sind Anschauungs- und Aktionsräume gleicher-

maßen Dispositivgefüge: Sie etablieren Ordnungen der Sichtbarkeit und produzieren 

aus diesen Ordnungen heraus Subjektrollen für die Menschen, die sich in ihnen be-

wegen und mit ihnen umgehen. 

 

3.3.5 Flüssige Architekturen 

 

In gewisser Weise lässt sich damit die Musealisierung von materiellen Gegenständen 

als deren Überführung aus einem Handlungs- in einen Anschauungsraum und damit 

als ein Dispositivwechsel beschreiben: Die antike Amphore, die ein Gebrauchsge-

genstand war, hatte in ihrer Ursprungssituation ihren Verwendern nichts mitzuteilen. 

Ihre Funktion war es nicht, Bedeutungen zu speichern und zu transportieren, sondern 

Flüssigkeiten. Sie war eben für ihren Gebrauch im Alltag ›zuhanden‹ ‒ zwar war ihre 

Präsenz im Raum im streng physikalischen Sinne keine andere als jene, die sie heute 

als Museumsding aufweist, aber in der Praxis des Umgangs mit Objekten des Akti-

onsraumes bleiben diese ›unsichtbar‹ oder werden zumindest nicht dezidiert ange-

schaut. Zwar wird ihre Rolle in räumlichen Arbeitsprozessen nach wie vor von ihrer 

Materialität und Physikalität bestimmt (die Amphore z.B. konnte eben nur so benutzt 

werden, wie sie benutzt wurde, weil sie zwei Griffhenkel und einen Hohlraum auf-

weist, der sich befüllen lässt), diese Materialität jedoch wird im Aktionsraum nicht 

als Physiognomie, sondern als Funktionalität wahrgenommen. In der Musealisierung 

wiederum wird das Zuhandensein der Objekte durch ihre Sichtbarkeit abgelöst: Die 

Amphore bleibt nun zwar im physischen Sinne ›leer‹, wird aber zugleich mit Bedeu-

tungen gefüllt. Sie kann uns jetzt etwas mitteilen, jedoch nur, weil sie eben nicht 

länger ›benutzt‹ wird und dementsprechend als materielles Ding nicht mehr in ihrer 

eigenen Zweckdienlichkeit untergeht. Museen sind also notwendigerweise Anschau-

ungsräume, und als solche wiederum Räume des Außergewöhnlichen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 177 

Dennoch ist das Museum als völlig statischer und dem Besucher in abgeschlos-

sener Gänze gegenübertretender Raum der Anschauung nur unzureichend beschrie-

ben. Zwar definiert es sich erstens darüber, dass es von der umgebenden Außenwelt 

erkennbar abgetrennt, und zweitens darüber, dass es mit durch diese Trennung als 

museal ausgewiesenen Gegenständen ausgestattet ist. Dabei befindet der museale 

Raum sich jedoch stets in einem reziproken Verhältnis sowohl zur Arbeit der Muse-

umsschaffenden, als auch zu seinen Besuchern. Als kulturelles Dispositiv entsteht 

das Milieu Museum erst aus den sich in ihm abspielenden Sinnbildungsprozessen, 

welche sowohl die Ausstellungstätigkeit, als auch die Rezeptionserfahrung und das 

zu ihr gehörende Wohlverhalten beinhalten. Das Museum ruft nicht nur einseitig den 

von Paul Valéry beschriebenen Andachtsgestus zwischen Alltag und Kirchgang bei 

seinen Besuchern hervor, sondern es entsteht als soziale und kulturelle Erfahrungs-

größe nicht zuletzt auch aus den mit dem Museumsbesuch verbundenen sozialen 

Skripten, die von den Besuchern performativ ausgespielt und somit affirmiert wer-

den. Stefan Pauls Vorstellung vom Museum als einer Umkehr des Theaterdispositivs, 

in welchem die darbietenden Objekte auf ihrem Platz bleiben und das Publikum sich 

im Raum bewegt (vgl. Paul 2005: 354f.), sollte den Blick auf die kreative Mittäter-

schaft der Besucher nicht verstellen: Im Museum wie im Theater wirken Besucher 

bzw. Zuschauer an der Darbietung mit, indem sie sich in bestimmte soziale Rollen 

begeben und bestimmten sozialen Drehbüchern folgen. Diese Drehbücher wiederum 

bringen die Dispositive ›Museum‹ und ›Theater‹ ebenso sehr hervor, wie sie von 

ihnen hervorgebracht werden. Auch das Schauen des Rezipienten wird im Museum 

zu aktivem Handeln: Wie im ersten Kapitel dieser Arbeit ja bereits herausgearbeitet 

wurde, setzen museale Inszenierungen das Gesehenwerden voraus, bzw. existieren 

Museen immer nur im Kontext einer ›Öffentlichkeit‹, die sie besucht. Insofern zeigt 

sich hier eine weitere Parallele zwischen Museum und Cyberspace, die im Kontext 

der Museumsvirtualisierung brisant werden muss: Beide sind räumliche Systeme, die 

von Visualität abhängig sind und somit nur dort existieren, wo sie in ihrer Räumlich-

keit von Betrachtern wahrgenommen werden. Insofern ist diese Räumlichkeit immer 

performanzabhängig. Das Museum ist als Gebäude und als Anordnung materieller 

Dinge eine Infrastruktur für bestimmte soziale Situationen, zum Dispositiv wird es 

aber erst im Parcours seiner Besucher, die seine einzelnen ›Orte‹ (die man z.B. in 

den einzelnen Exponaten erkennen kann) zu sinnhaft gefügten ›Räumen‹ verbinden. 

Auch im Cyberspace muss dies vom Rezipienten geleistet werden, jedoch findet 

diese semantische Gemachtheit eine Entsprechung in der Prozesshaftigkeit digitaler 

Bilderzeugung selbst. 

Certeaus Raumphilosophie soll uns hier nicht zu unkritischem Konstruktivismus 

verleiten. So richtig es natürlich ist, dass wir in kulturellen Kontexten weniger mit 

Räumen in ihrer reinen Physikalität interagieren als mit gemachten Bedeutungssys-

temen, die wir auf Räume projizieren und die dann wiederum unsere Erfahrung des 

physischen Raumes entscheidend beeinflussen, so unumstößlich ist wiederum auch 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 | Dinge – Nutzer – Netze 

die Tatsache, dass die harten physikalischen Realitäten des Raumes zugleich auch 

die Grenzen seiner Erlebbarkeit bestimmen. Es gibt keinen unendlich weit ausge-

dehnten Ausstellungsraum − und gäbe es ihn, so ist überaus fraglich, ob dieser etwas 

beherbergen könnte, was wir als ein Museum zu erleben imstande wären. Wie An-

dreas Urban anmerkt, existiert keine Form absoluter musealer Darstellung. Was Mu-

seen anbieten, ist nicht etwa ›die Vergangenheit‹ oder auch nur ›die Geschichte‹ im 

Sinne einer Auseinandersetzung mit der Vergangenheit, sondern jeweils nur ein 

schlaglichtartiges »Geschichtsbild« (Urban 2009: 75). Diese Beschränktheit der mu-

sealen Perspektive ist für Urban wiederum ein konstitutives Merkmal der Institution: 

Wenn Museen ihre Exponate als Träger von zu empfangenden Botschaften für den 

Besucher ausweisen, so verbriefen sie damit zugleich eine Autorschaft der Kuratoren 

(vgl. ebd.). Kuratorische Autorschaft wiederum manifestiert sich in der Auswahl von 

Objekten und ihrer Positionierung im Raum − und diese Auswahl und Positionierung 

trägt die Züge von Autorschaft und Handlungsabsicht eben deshalb, weil sie in be-

grenzten und physisch fest strukturierten Räumen stattfindet. Ein Museum, das keine 

Objekte ausschließt, wäre ebenso wenig zu verstehen wie ein Text, der keine Worte 

ausschließt. Das einzelne Objekt wäre beliebig und die Institution nicht länger im-

stande, sich für die Sinn- und Zeichenhaftigkeit der Ausstellungsstücke zu verbürgen. 

Insofern ist die Abgeschlossen- und Begrenztheit des Museums kein Defizit, sondern 

eine Eigenschaft, die seine Existenz als gesellschaftliches Dispositiv erst ermöglicht. 

Museen sprechen nicht nur vermittels der Dinge, die sie uns zeigen, sondern auch 

vermittels jener, die sie uns vorenthalten. 

Die sich mit dem Cyberspace verbindende Erwartung an eine von digitalen Me-

dien getragene Informationsgesellschaft hingegen lebt vom Versprechen der völligen 

semantischen Offenheit eines Wissens-Raumes, der ohne die Hierarchie individueller 

Autorenschaften auskommen soll. Zugleich aber sollen Cyberspaces auch imstande 

sein, die Signifikanz aller in ihnen enthaltenen Information zu bewahren und eben 

nicht beliebig werden zu lassen. Zum Garanten der Sinnhaftigkeit wird eben der ›Cy-

ber‹-Aspekt selbst als jenes Element der Steuerung und Rückkopplung, welches da-

für sorgen soll, dass der Rezipient im Cyberspace nicht einfach auf einem Ozean der 

Information treibt, sondern vielmehr laufend gelenkt und angeleitet wird. Diese Len-

kung und Anleitung findet aber nicht in einem Raum statt, der sich in einer bestimm-

ten, endgültigen Verfassung präsentiert und nach kultureller Deutung verlangt, son-

dern in einem, dessen Struktur vom Rezeptionsverhalten seiner Besucher tatsächlich 

beeinflusst und geformt wird. Insofern will der Cyberspace sowohl Handlungs- als 

auch Aktionsraum sein, oder genauer noch: Indem der Rezipient sich im Cyberspace 

nur als digitale Doublette seiner selbst bewegt − genau dies beschreibt Novak ja mit 

dem ›Navigator‹-Konzept − verwandelt er sich selbst in ein Informationsobjekt. Die-

ses wiederum kann (man denke an Berners-Lees semantic web) nicht nur Informati-

onsfragmente oder Attribute zu von Menschen rezipierbaren digitalen Objekten zu-

sammenfügen, sondern es kann vor allem auch seinerseits von Computern als eine 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 179 

funktionale Einheit erkannt und verstanden werden. Insofern ist in der Navigation 

digital-virtueller Räume die Trennung zwischen Rezeption und Aktion aufgehoben: 

Jeder Abruf von Information stellt eine Aussage gegenüber dem Computernetzwerk 

dar, die ihrerseits informativen Charakter hat. Die Information darüber, dass und was 

ich rezipiere, ist für einen Computer qualitativ nicht fundamental verschieden von 

der Information, die ich rezipiere.7 

Um nun der Prozeduralität solcher virtueller Räume gerecht zu werden, erweitert 

Novak den Begriff der Architektur als Modus der Raumgestaltung um ein Adjektiv, 

das abermals eine bestimmte Materialität evoziert: Er spricht bei der Praxis der Struk-

turierung des Cyberspace von einer »liquid architecture« (Novak 1991: 251), die im 

Gegensatz zu physikalischen Architekturen eben keine feste und unveränderliche 

Ordnung in einen vorgefundenen Raum stellt, sondern die Räume um denjenigen 

herum laufend neu entstehen lässt, der sich durch sie hindurchbewegt.8 Die Kommu-

nikation schafft sich also nicht nur ihre Gegenstände, sondern auch die Referenzgrö-

ßen ihrer Umwelt: 

 

I look to my left, and I am in one city; I look to my right, and I am in another. My friends in 

one can wave to my friends in the other, through my having brought them together. (Ebd.: 249) 

 

Wenn wir den Cyberspace als funktionales Modell für den Ablauf kultureller Kom-

munikation in und über digitale Medien voraussetzen oder auch nur Züge liquider 

Architekturen im World Wide Web erkennen wollen, dann erscheint der Begriff des 

›virtuellen Museums‹ zunächst einmal als eine überaus problematische Bezeichnung 

für digitale Angebote. Wenn Räume in den flüssigen Architekturen digitaler Medien 

laufend neu verhandelt werden, dann ist es schwierig, in ihnen eine Institution zu 

etablieren, die sich ja gerade durch ihre bauliche Trennung von der sie umgebenden 

Welt auszeichnet. Museum und Cyberspace mögen beide als Gegenwelten zu unse-

rem gewohnten Lebensmilieu erscheinen und dabei beide die Merkmale des Certe-

auschen Handlungsraumes aufweisen, im Gegensatz zum Museum aber ist der Cy-

berspace keine singuläre Institution mit einem klaren Auftrag. Er erscheint nicht als 

Gegenstück eines bestimmten sozialen Settings, wie das Museum z.B. dem heimi-

schen Wohnzimmer gegenübersteht, sondern schlechthin als eine Antithese zur ma-

teriellen Welt. Wir können das Museum dementsprechend nicht schlechthin dem Cy-

berspace gegenüberstellen, sondern allerhöchstens bestimmten Zusammenkünften 

digitaler Objekte im Cyberspace, die Züge des Musealen aufweisen oder emulieren.  

                                                             

7  Kapitel 5 dieser Studie wird sich diesem Aspekt der Lenkung und Analyse von Nutzerver-

halten noch eingehender widmen. 

8  Zum Gebrauch von Flüssigkeitsmetaphern im Zusammenhang mit digitaler Medientechnik 

vgl. Niewerth 2013: 1ff. sowie Niewerth 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 | Dinge – Nutzer – Netze 

Solche ›Gebäude‹ im Cyberspace sind aber keine gesetzten institutionalisierten 

Raumsysteme, die als Dispositive ein bestimmtes Wohlverhalten von ihren Besu-

chern einfordern. Vielmehr sind sie Muster, die sich aus den Navigationsentschei-

dungen der Nutzer erst herauskristallisieren und dann zugleich − wie in einem Expe-

rimentalsystem epistemische Dinge schließlich zu technischen werden können − den 

Bezugsrahmen aller weiteren Orientierung bilden. In den physischen Museen der 

Belle Époque, die Paul Valéry mit solchem Unbehagen durchwandern musste, ist es 

die Institution Museum in ihrer ganzen kulturellen Geltung und Schwere, die ihm ein 

Betragen irgendwo zwischen alltäglicher Gelassenheit und sakraler Andacht auf-

zwingt. In digitalen Medien kehrt sich dieses Verhältnis um: Hier kann das Museum 

sich nur um den Nutzer herum konstituieren, wird von seinem Verhalten gewisser-

maßen erst heraufbeschworen. Virtuelle Museen entstehen überall dort, wo Compu-

ter und Web gemeinsam als Museum verwendet werden − nicht der ›Raum‹ des vir-

tuellen Museumsbesuchs ist Träger der Musealität, sondern vielmehr der ›Besucher‹ 

in seinem Benehmen und Erkenntnisinteresse (das freilich wiederum beeinflusst wer-

den kann durch die Selbstbeschreibungen von Webangeboten und die Strukturen ih-

rer Verlinkung). Auf dieselbe Art können so auch virtuelle Kathedralen, Kaufhäuser, 

Bibliotheken usw. als flüssige Architekturen um die Bedürfnisse der Nutzer entste-

hen und wieder vergehen, wenn der Bedarf nach ihnen erloschen ist (vgl. ebd.: 249). 

›Liquid architecture‹ ist also einerseits veränderlich, reaktiv und ›lebendig‹, dabei 

aber niemals eigendynamisch, weil sie stets den Menschen als intendierendes Subjekt 

benötigt. Während das Selbst sich in der Architektur der physikalischen Welt im Pro-

zess des Bauens Räume schafft, in denen es sein kann, wird es sich in den liquiden 

Architekturen digitaler Medien selbst zum Raum (vgl. ebd.: 250f.). 

 

3.3.6 ›Virtuelle Realität‹ und Grenzen der Raum-Metaphorik 

 

In diesem Sinne ist, wie Stefan Münker bereits Ende der 1990er Jahre beobachtet, 

der Cyberspace eben keine Gegen-Realität außerhalb der physikalischen, sondern 

fällt vielmehr in die Domäne dessen, was seit den 1980er Jahren mit dem Begriff der 

virtual reality überschrieben wird: Der Cyberspace, so fährt Münker fort, ist weder 

irreal noch surreal, sondern schlicht ein von vernetzten Computern getragenes medi-

ales System, in welchem sich Produzenten und Rezipienten gleichermaßen artikulie-

ren − und diese Artikulationen wiederum sind nicht mehr oder weniger real als jede 

andere Form kultureller Äußerungen (vgl. Münker 1997: 126f.). 

Die Prägung des Begriffes der ›virtuellen Realität‹ wird meist dem Computerwis-

senschaftler, Künstler und Komponisten Jaron Lanier zugeschrieben, dessen zu Be-

ginn der 1980er Jahre gegründete Firma VPL Research als einer der ersten Fabrikan-

ten VR-Utensilien wie head-mounted displays und Datenhandschuhe am Markt zu 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 181 

etablieren versuchte. Da sich eine erste Nennung des Begriffes im Druck nicht datie-

ren lässt, nimmt Lanier selbst für sich allerdings lediglich in Anspruch, ihn »geprägt 

oder popularisiert« zu haben.9 Dass dieser Terminus etwa zur gleichen Zeit in den 

öffentlichen Diskurs eintritt wie jener des Cyberspace ist kein Zufall: Das bis ins 

Mittelalter zurückreichende Denken in und über Virtualitäten als eine erst durch das 

verwirklichende Handeln in die Erfahrbarkeit überführbare Erscheinungsform des 

Wirklichen bleibe nämlich, so Münker, unter den Voraussetzungen der physischen 

Wirklichkeit meist ein rein philosophisches. Zwar werden auch in unserer materiellen 

Umwelt ständig Dinge ›verwirklicht‹, die zuvor nur als Potentialität existiert haben, 

aber ihre physikalischen Gesetzmäßigkeiten setzen dem, was grundsätzlich aktuali-

sierbar ist und den Arten, wie diese Aktualisierung stattfinden kann, sehr konkrete 

Grenzen. Darüber hinaus erleben wir Virtualitäten üblicherweise nicht im Zustand 

ihrer Virtualität, sondern nur in fortschreitenden Zuständen ihrer Verwirklichung 

(vgl. ebd.: 112ff.). Der einem Hausbau vorausgehende architektonische Entwurf ist 

ein virtuelles Phänomen, aber alle Erscheinungsformen des Hauses auf dem Weg zu 

seiner Aktualität als Raum des Wohnens sind ihrerseits materiell präsent − von der 

Architekturzeichnung über die Baugrube und alle darauffolgenden Stadien der Fer-

tigstellung begegnet uns das werdende Haus als eine positive, materielle Erschei-

nung. Sein virtueller Zustand der Vollendung bleibt ein imaginärer bis zu jenem Au-

genblick, in dem er zur Aktualität wird. Ähnliches gilt für das Erleben von Museum-

sausstellungen: Die im Gefüge der Sinnträger implizit angelegten Narrative und Deu-

tungsmöglichkeiten werden erst dann wahrnehmbar, wenn sie aktuell geworden sind, 

wenn also beim Rezipienten bereits eine oder mehrere Deutungen Gestalt angenom-

men und alle anderen möglichen Lesarten ausgeklammert haben. Digitale Medien-

technologien und ihre Interfaces hingegen ermöglichen uns laut Münker ein sehr viel 

intensiveres und bewussteres Erleben virtueller Seinszustände von Gegenständen des 

Wissens.  

Dies liege zum einen daran, dass im Cyberspace das ›Mögliche‹ sehr viel weiter 

bemessen ist als im physikalischen Universum. Zwar unterliegt der Cyberspace als 

Produkt digital arbeitender Hard- und Software den Gesetzen des mathematischen 

Codes und damit der Tatsache, dass er nur das visualisieren kann, was sich mathe-

matisch beschreiben lässt − aber während die Mathematik in der physikalischen Welt 

beschreibend wirkt, hat sie im Cyberspace vor-schreibende, eben: pro-grammatische 

Funktion. Der Physiker artikuliert in der Sprache der Mathematik ein formales Ab-

bild der Welt, deren Funktionalität er beobachten kann, überträgt also Aktualität in 

Virtualität.10 Der Programmierer hingegen arbeitet in einem formalen mathemati-

schen System, in dem Ding und Beschreibung nicht unterscheidbar sind. Den von 

                                                             

9  http://www.jaronlanier.com/general.html vom 13.05.2018, Hervorhebung D.N. 

10  Dabei ist es freilich verblüffend, dass der Kosmos immer wieder der zwingenden Logik 

unserer Beschreibungssprache zu folgen scheint − deswegen kann die theoretische Physik 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.jaronlanier.com/general.html
https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.jaronlanier.com/general.html


182 | Dinge – Nutzer – Netze 

ihm geschaffenen Virtualitäten geht keine Aktualität voraus, an deren Beschaffenheit 

er gebunden wäre − er kann also ermöglichen, was er will, solange es sich algorith-

misch ausdrücken lässt. 

Zum anderen diagnostiziert Münker in den Interfaces digitaler Medien einen 

schnelleren und sichtbareren Übergang zwischen Virtualität und Aktualität, der sich 

auf das »utopische« Moment virtueller Räume gründet (ebd.: 126). Dabei meint er 

»Utopie« wortwörtlich: Virtuelle Orte und Raumgefüge sind ›U-Topoi‹ im Sinne von 

›Nicht-Orten‹, die zwar im kulturellen Sinne durchaus ›real‹ sind, aber eben kein per-

manentes Substrat besitzen. Vielmehr müssen sie diskursiv und aktiv ›beschworen‹ 

werden und haben Bestand nur durch jene Handlungen und Kommunikationen, deren 

Rahmen sie bilden. Vor diesem Hintergrund ist der Cyberspace für Münker schlicht 

die sinnfälligste denkbare Ausprägung von virtueller Realität: Er ist die auf ein tech-

nisches Fundament gestellte Möglichkeit des Entstehens und der Veränderung kultu-

reller Sachverhalte vermittels einer Schnittstelle, die visuell funktioniert und daher 

mit der physikalischen Erfahrungswelt sichtbar verbunden ist (vgl. ebd.). Dabei erle-

ben wir das Erscheinen, Verschwinden und Einander-Ablösen von Tatsächlichkeiten 

hier in sehr viel rapiderer Abfolge, als dies in der physikalischen Realität möglich 

wäre. 

 

3.3.7 Räumlichkeit und Raumlosigkeit virtueller Museen 

 

Insofern ist es vielleicht nur folgerichtig, dass derzeit nur wenige als ›virtuelle Mu-

seen‹ auftretende Web-Angebote sich tatsächlich einer Computergrafik bedienen, 

welche die Räumlichkeit unserer körperlichen Erfahrungswelt nachzubilden im-

stande wäre. Stattdessen begegnen uns die meisten solcher Internetauftritte unver-

blümt als eben solche, nämlich als gewöhnliche hypertextuell verlinkte Webseiten, 

deren gemeinsame Beschaffenheit als virtuelles Museum ausgewiesen ist durch ihr 

Abrufbar-Sein unter einer gemeinsamen Domain, die mit den technischen Auszeich-

nungen http://www. beginnt und mit einem Länderkürzel endet, sowie eine die ›ei-

gentlichen‹ Wissensinhalte begleitende Dokumentation der dem Hypertextgefüge zu-

grundeliegenden Autorschaft (wie sie sich z.B. in Front- und Impressumsseiten aus-

drückt, aber auch im die einzelnen Webseiten ästhetisch verbindenden Webdesign). 

Dies hat sicher zunächst ökonomische Gründe: Sollen Computerbilder heutzutage 

routinierte Nutzer noch beeindrucken, so müssen sie sich an den bereits auf unseren 

Bildschirmen präsenten Bilderwelten messen lassen. In einer Zeit, in der Computer-

spiele nicht selten mit den Budgets von Hollywoodfilmen produziert werden und 

                                                             

ihre Formalismen über das hinaus weiterdenken, was augenblicklich zu beobachten ist und 

aus der zwingenden Logik der Mathematik heraus immer wieder akkurate Voraussagen 

über das Eintreten und Ausbleiben von Phänomenen machen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Virtuelle Museen‹: Medienwechsel und Kontinuität  | 183 

Endnutzer-Grafikhardware zunehmend digitale Bildgebungen ermöglicht, die einem 

›Photorealismus‹ schon recht nahekommen, liegt hier die Messlatte denkbar hoch.  

Womöglich jedoch steckt hinter dem weitgehenden Verbleib der virtuellen Mu-

seen im Hypertext-Format der HTML-Seiten jedoch mehr als nur ein Problem der 

technischen und damit auch finanziellen Machbarkeit von computergrafisch umge-

setzten virtual reality-Umgebungen. Hypertexte, so stellt Roberto Simanowski fest, 

sind eine mediale Erscheinung, bei der kulturelle Erwartungshaltung und tatsächliche 

Funktionalität weit auseinanderdriften. Das vermeintliche Versprechen vom (nun 

nicht einmal mehr metaphorischen, sondern wortwörtlich zu verstehenden) ›Tod des 

Autors‹ im Spiel der Assoziationen von Textpartikeln sei von ihnen niemals eingelöst 

worden. Vielmehr, so Simanowskis These, suggerieren uns Hypertexte Freiheits-

grade der Bedeutung und Sinnhaftigkeit, die sie tatsächlich nicht aufweisen. Er diag-

nostiziert hier im Besonderen eine Verwechslung der kombinatorischen Offenheit 

von Hypertexten mit ihrer konnotativen: Die Rolle des Rezipienten bei der Erzeu-

gung einer bestimmten strukturell-semantischen Verfasstheit des Textes (die aus dem 

Akt des Verfolgens von Links resultiert) wird verwechselt mit seiner Rolle in der 

transitiven Erzeugung der Bedeutung von Text (vgl. Simanowski 2002: 68). Eine 

Freiheit bei der Kombination vorgefundener Textbausteine impliziert aus sich heraus 

noch keine Freiheit im Verständnis oder in der Interpretation der so entstehenden 

Textsequenzen, und damit auch keine gesteigerte Souveränität des Lesers im Um-

gang mit dem Text. Insofern sei das Hypertext-Format in vielerlei Hinsicht zu Un-

recht als eine emanzipatorische Form des Schreibens idealisiert worden. Auch in Hy-

pertexten überschreibe der Annotationskosmos des Autors stets den Konnotations-

kosmos des Rezipienten − letztlich beinhalten Hypertexte eben nur jene konkreten 

Textelemente und Links, die ihnen von ihren Autoren eingestiftet worden sind (vgl. 

ebd.). Mit dem Element der Verlinkung wiederum werde den Autoren ihre Kontrolle 

über den Text nicht etwa entzogen, sondern vielmehr um eine ganz neue Ebene er-

weitert, die nun nicht mehr nur den Inhalt, sondern schlechterdings die Funktionalität 

von Texten und die Beschaffenheit der Texterfahrung insgesamt berühre. Verlin-

kung, davon ist Simanowski überzeugt, generiere einen Zustand ständiger, unweiger-

lich erkundender Bewegung des Rezipienten, der ständig nach dem nächsten assozi-

ativen Sprung verlangt, anstatt zur Reflexion über das bereits gelesene einzuladen 

(vgl. Simanowski 2008: 49). Dies führe nicht etwa zum Tod des Autors, sondern 

vielmehr zu jenem des Lesers: Es werde nicht mehr reflektiert, überdacht und ver-

standen, sondern nur mehr an bestehenden Textpfaden entlanggestampft, die aus ih-

rem virtuellen Vorhandensein heraus nach Aktualisierung verlangen (vgl. ebd.). 

In diesem Sinne sind verlinkte Hypertexte per se noch keine Cyberspaces, auch 

wenn sie in ihrer Funktionalität die Züge einer zweidimensionalen Räumlichkeit auf-

weisen. Verlinkung, wie sie das Merkmal von HTML-Seiten ist, trägt gemeinhin die 

Züge einer Autorschaft, auch wenn diese nicht notwendigerweise die einer Einzel-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 | Dinge – Nutzer – Netze 

person sein muss (man denke nur an die Wikipedia, die ja die kollaborative Errun-

genschaft zigtausender Mitwirkender darstellt). Mit Rückblick auf die in diesem Ka-

pitel zu kuratorischer Arbeit getroffenen Aussagen müssen wir uns sogar fragen, ob 

nicht die Verständlichkeit eines Hypertextes ebenso wie jene einer Museumsausstel-

lung gerade darauf basiert, dass eine ausgewiesene Autorschaft uns die grundsätzli-

che Sinnhaftigkeit der präsentierten Inhalte garantiert und damit die Abduktion vor-

wegnimmt. Hypertexte im WWW kennen zwar keine so klare Trennung von ihrer 

›Umwelt‹, wie sie sich in den Mauern eines Museumsgebäudes manifestiert, jedoch 

weisen auch sie topologische Verdichtungen und Ausdünnungen auf, die auf Zusam-

mengehörigkeiten und Verschiedenheiten schließen lassen. Beim Surfen auf Wikipe-

dia erleben wir uns ganz unzweifelhaft als Leser der Wikipedia und keiner anderen 

Webseite, auch wenn zwischen der freien Enzyklopädie und dem Rest des Webs 

keine Mauern oder Gräben gezogen sind. Ein Dienst wie Youtube ist recht klar von 

anderen Webseiten zu unterscheiden ‒ selbst von solchen, die tatsächlich ganz ähn-

liche Funktionalitäten anbieten. Die Mechanismen dieser hohen Identifizierbarkeit 

diskreter Einheiten im Web wurden bereits genannt: Ein Wikipedia-Artikel oder ein 

Youtube-Video sind im Sinne Yuk Huis und Marcos Novaks digitale bzw. Attribut-

Objekte, deren innere Zusammengehörigkeit und äußere Geschiedenheit vom Rest 

der Welt ein Produkt der Rezeption sind − nur findet die Rezeption von Web-Inhalten 

niemals im luftleeren Raum statt. Während Vannevar Bushs Memex-Nutzer noch ein 

wahrer Info-Pionier war und in der Maschine lediglich das Werkzeug zur Erschlie-

ßung von Texten vorfand, deren wechselseitige Bezüglichkeiten er selbst ausarbeiten 

musste, tritt uns das Web bereits vernetzt und strukturiert gegenüber.  

Die Frage nach dem virtuellen Museum kann daher nicht nur als eine theoretische 

nach den grundsätzlichen Potentialen und Implikationen digitaler Medientechnik ge-

stellt werden, wie sie in diesem Kapitel stattgefunden hat − obschon eine solche un-

umgänglich ist, um sich der Entstehung von Dinghaftigkeit und Räumlichkeit und 

dem Verhältnis zwischen der Funktionalität und der Metaphorik des Mediums anzu-

nähern. Es gilt nunmehr, hier anzuknüpfen und das virtuelle Museum unter den kon-

kreten und tatsächlichen technischen Voraussetzungen des World Wide Web ins 

Zentrum der Betrachtung zu stellen.

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013 - am 14.02.2026, 14:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

