152 | Dinge — Nutzer — Netze

iiberzeugen konnen) zu fragen, unter welchen Computerbilder eine museale Ver-
kehrsform annehmen konnen.

Dieser Problemkomplex ist wiederum von der »hypernatiirlichen< Fundierung der
Computerbilder insofern gar nicht abzukoppeln, als dass deren Prisentation (bzw.:
deren Présentierbarkeit schlechthin) den Voraussetzungen, Grenzen und Standards
digitaler Technik unterworfen ist. Wéahrend das physische Museum den »>Zugriff< auf
seine Objekte und damit deren Rezipierbarkeit iiber eine bestimmte Raumsituation
ermdglicht und reglementiert, bestimmen bei digitalen Objekten die Methoden des
Datenabrufs iiber ihre Anschlussfahigkeiten und damit eben auch iiber die konkreten
Auspriagungen ihrer Verkehrsform. Wie im physischen Museum ist auch im virtuel-
len das Funktionieren der Objekte als Medien nicht zu verstehen, wenn man es nicht
im sie umgebenden »Raum« kontextualisiert.

3.3 MUSEEN OHNE RAUM

Museale Rdaume sind Orte der Abduktion, und zwar in einem pointierten, doppelten
Sinne. Zum einen meint die Abduktion in diesem Kontext jene bereits im ersten Ka-
pitel erwdhnte Erkenntnisebene, die nach Umberto Eco aller Induktion und Deduk-
tion (ebenso wie wohl aller Transduktion) vorausgeht: Der museale Raum weist die
in ihm enthaltenen Dinge iiberhaupt erst als Triger einer Botschaft aus und gibt uns
Anlass zu der Annahme, dass es in seinem Inneren etwas zu verstehen gibt. Die harte
Innen-/Auflen-Trennung zwischen Ausstellungsfliache und Rest der Welt, die im und
vom Museum etabliert wird, kennzeichnet die in ihm enthaltenen Dinge als Semio-
phoren, an denen kulturelle Inhalte und Zusammenhénge abgelesen werden sollen —
und dies gilt auch und oft sogar umso mehr, wenn sich auB3erhalb des Museums ver-
gleichbare Objekte im alltiglichen Gebrauch befinden. Nicht umsonst geschah der
legenddr gewordene Kunstfrevel an Jospeh Beuys’ Badewannen-Kunstwerk im Jahre
1973 nicht in einem Ausstellungskontext, sondern zu einem Zeitpunkt, an dem sich
die kiinstlerisch verdreckte Kinderwanne in einem Lagerraum des Leverkusener
Schlosses Morsbroich befand und der lokale SPD-Ortsverein ein Spiilbehéltnis fiir
das bei einer Veranstaltung anfallende Schmutzgeschirr benétigte (vgl. Lutteroth
2011).

Zum anderen sind Museen aber auch Orte der >Abduktion< im allerwdrtlichsten
Sinne. Das lateinische Verb abduco meint zunéchst nur ein weg- oder entfiihren
(Pertsch 2008: 14) und auch das aus ihm hervorgegangene englische to abduct bzw.
das Substantiv abduction beschreiben einen Akt der Entfithrung und damit der Ver-
legung von etwas oder jemandem aus einem Kontext, in den es, sie oder er >hinein-
gehort« in einen solchen, der ihm oder ihr fremd ist. Im Museum gehen diese beiden
Ebenen der Abduktion notwendigerweise miteinander einher: Der Standortwechsel

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 153

der Dinge hinaus aus der belebten Welt und hinein in die symbolische Ordnung der
Erinnerungseinrichtung ist eben jene Abduktion als >Entfiihrung« der Dinge aus ihren
Ursprungszusammenhéngen, welche zugleich die epistemische Abduktion nach Eco
erst ermdglicht. Um die Dinge als Medien lesen zu konnen, miissen sie dem Alltag
entrissen werden. Im ersten Kapitel dieser Arbeit wurde dieser Vorgang mit Korffs
»dreifacher Aufthebung« (Korff 2005: 97), beschrieben, und auch in Griitters These
vom Objekt, das im Musealisierungsprozess zwar »real«, jedoch nicht »im Realen«
verbleibe (Griitter 1997: 671), klingen dhnliche Uberlegungen an.

Bevor der museale Raum also irgendwelche konkreten epistemischen Funktiona-
litdten in Bezug auf individuelle Ausstellungen und Ausstellungsgegenstinde entfal-
ten kann, ist er ein Medium, auf das eine Kulturinstitution ihren Vermittlungsan-
spruch projiziert. Ein Schild mit der Aufschrift YMuseum« an einem Gebédude anzu-
bringen, heifit, dem Raum innerhalb des Gebéudes ein bestimmtes kulturelles Pro-
gramm aufzuerlegen. Zu diesem gehort eben nicht nur die von Paul Valéry diagnos-
tizierte Justierung der Besucherlautstéirke auf ein Niveau zwischen Alltagsleben und
Kirchbesuch, sondern auch eine bestimmte Art, sich zu dem zu verhalten, was hier
zuvor mit Brigitte Scheer als die rdumliche Zeichensetzung durch Architekturen und
Dinge identifiziert wurde.

Die Frage nach virtuellen Museums->Rédumlichkeiten< muss dementsprechend
unter zweierlei Aspekten abgehandelt werden: Auf der einen Seite steht eben die
Frage nach dem Innen und Aufen, nach der Peripherie zwischen Auflenwelt und Aus-
stellung und damit eben auch nach der Abduktion, in welcher das Museum als Mit-
teilungssystem iiberhaupt erst erkannt bzw. vorausgesetzt wird. Hier wird es also in
den Blick zu nehmen gelten, inwiefern sich das Dispositiv »virtuelles Museum« von
nicht-musealen virtuellen Angeboten abzusetzen vermag. Auf der anderen Seite wird
es um die konkreten Modalitdten gehen miissen, unter denen digitale Medien Wis-
sensfragmente zu einander ins Verhéltnis setzen kdnnen, und inwiefern diese Relati-
onen {iberhaupt rdumlich in Erscheinung treten bzw. in rdumlichen Kategorien be-
schreibbar sind. Die Briicke zwischen diesen beiden Ebenen wird dann abermals der
Rezipient bilden — und mit ihm die Frage nach seiner raumlichen Verortung innerhalb
des bzw. gegeniiber dem digitalen Mediendispositiv.

3.3.1 Museale Entfiihrungen

In seinem vielzitierten Text Uber den Begriff der Geschichte beschreibt Walter Ben-
jamin ausgehend von Paul Klees Gemaélde Angelus Novus die Geschichte als einen
»Engel«, welcher vom »Sturm« des Fortschritts immer weiter vom Paradies fortge-
trieben wird, und dabei — unféhig, sich zuriick zu kdmpfen und die Fehler der Ver-
gangenheit zu korrigieren — nur verzweifelt die Anhdufung der » Triimmer« betrach-
ten kann, welche das Fortschreiten der Zeit ihm hinterldsst (Benjamin 2007: 133).

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | Dinge — Nutzer — Netze

Paul Valérys anderthalb Jahrzehnte zuvor entstandener Text iber das Museum lésst
sich durchaus als eine Antizipation der Benjamin’schen Metaphorik lesen, die fiir
Valéry allerdings ausdriicklich nicht metaphorisch ist. Denn wihrend Benjamin mit
seinem Bild von Engel, Sturm und Triimmern allgemein bleibt und vor allem die
schwierige Position des Gegenwartsmenschen im Schatten verfehlter geschichtlicher
Entwicklung unterstreichen will, betrachtet Valéry die Anhdufung historischer Triim-
mer vor der Bugwelle des Fortschritts ganz konkret in Form von Dingen, die in Mu-
seen landen. Wihrend Benjamins Engel seine Triimmer nur in der Riickschau be-
trachten und selbst nicht zuriickkehren kann, um sie wiederaufzurichten, dringen sich
Valéry die Bruchstiicke der Vergangenheit regelrecht auf. Wo Benjamins Triimmer
unberiihrbar und irreparabel hinter dem Betrachter zuriickbleiben, wird fiir das Mu-
seum nach Valéry gerade die Persistenz und Prisenz der Uberreste zum Problem.
Engel diirfen die Vergangenheit offenbar verzweifelnd hinter sich zuriicklassen, wéh-
rend wir sie einlagern, verwalten und prisentieren miissen — und das Wort »>prisen-
tierenc lésst sich ja durchaus auch lesen als: ins Prdsens entfithren und damit verge-
genwdrtigen.

Dabei ist, sofern die ausgestellten Objekte nicht zeitgendssisch sind, diese Ab-
duktion der Objekte aus ihrem historischen Ursprungszusammenhang immer auch
ein Stiick weit Adoption. Folgt man Valérys Plot von der sozialen Aufgabe des Mu-
seums, so fangt es ja gerade jene Objekte auf, die »ihre Mutter die Architektur« (Va-
léry 1958: 7) verloren haben. Der historische Bruch, der nach Pierre Nora erst den
Gedédchtnisort ermdglicht, muss also vollzogen sein, bevor sich das Museum fiir ei-
nen Gegenstand zu interessieren beginnt, oder genauer: Die Attribute jener histori-
schen Lebenswelt, aus welcher das Objekt hervorgegangen ist, miissen in ausreichen-
dem Mafe aus unserer Erfahrungswirklichkeit verschwunden sein, bevor das Objekt
von uns als Verkdrperung einer Differenz wahrgenommen werden kann. Das »Prob-
lem« der Museen, wie Valéry es diagnostiziert, ldsst sich aus dieser Warte auch so
lesen, dass zu viele wahllos nebeneinander gestellte Differenzen am Ende kein kon-
kretes »Anderes< mehr zu bezeichnen imstande sind, sondern sich in vollig beliebiger
Alteritdt um ihrer selbst willen verlieren:

Das Ohr wiirde es nicht ertragen, zehn Orchester auf einmal anhdren zu miissen... Der Geist
vermag nicht, mehrere unterschiedene Unternehmungen auf einmal zu verfolgen oder durch-
zufiihren, und gleichzeitige Gedankengénge gibt es nicht. Den Augen aber wird bei jedem Auf-
winkeln ihrer Pforten und im Augenblick selbst, da sie wahrnehmen, zugemutet, ein Portrét,
ein Sehstiick, ein Kiicheninneres und einen Triumphzug einzulassen, Gestalten verschiedenster
Zustandlichkeit und GréBenordnungen — mehr noch: Sie sollen in einem und demsel-
ben Schauen Harmonien und Malweisen aufnehmen, die nichts miteinander zu tun haben.
(Ebd.)

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 155

Das Ergebnis ist dann fiir Valéry ein »Mibrauch des Raumes«, der sowohl »Ge-
sichtssinn« als auch »Erkenntnisvermodgen« liberfordere (Ebd.). Das Museum schei-
tere nicht an seinem Sammlungsanspruch per se, sondern an einem falschen Umgang
mit dem ihm zur Verfligung stehenden Raum — die epistemische Abduktionsfunktion
des musealen Raumes wird also gewissermaflen von seiner wortlichen untergraben.
Gerade weil wir im Museum davon ausgehen, dass erstens die ausgestellten Objekte
Tréger von Bedeutungen sind und dass zweitens die Art, wie diese Bedeutungstrager
im Raum angeordnet sind, ebenfalls Mitteilungscharakter hat, ist seine Fahigkeit,
Dinge in sich aufzunehmen, beschrinkt. Es ist sicherlich keine steile These zu be-
haupten, dass sich in einem durchschnittlichen Einfamilienhaus ebenso viele oder gar
mehr Bilder befinden als in mancher Kunstausstellung. Im Gegensatz zur Kunstaus-
stellung miissen wir diese Bilder aber nicht gleichzeitig und vor allem nicht in ihren
Beziigen aufeinander erfassen. Der Kunstdruck an der Wohnzimmerwand, die Illust-
ration auf der Cornflakeschachtel, das Foto auf dem Titelblatt der Tageszeitung bil-
den in unserem Alltag kein spezifisches Sinnsystem, dessen wir gewahr wéren. Sie
finden vielmehr zufdllig als Nebeneffekt unserer Lebensduflerungen in unseren Le-
bensrdumen zusammen. Freilich haben auch sie Zeichenfunktionen und stellen kom-
plexe Verweise auf kulturelle Muster da — womdglich werden in zweihundert Jahren
unsere Nachkommen in ihren Museen durch Nachbauten unserer heutigen Wohnun-
gen spazieren konnen — aber wir sind an diese Dinge so sehr gewo6hnt, dass wir sie
vollig transitiv begreifen und sie in den Praktiken unseres tdglichen Umgangs mit
ihnen vollig verschwinden. Die von Hannah Arendt betonte Rolle materieller Dinge
als Kulturstifter, die Zeitldufe tiberdauern und uns >vertraut« werden, erklart also die
Funktion des Museums nur halb: Vertrautheit und Musealisierbarkeit der Dinge ge-
hen gleichermallen auf ihre materielle Permanenz zuriick, aber die museale Situation
lebt davon, dass uns die ausgestellten Objekte eben gerade nicht vertraut sind bzw.
andernfalls ihre Vertrautheit durch den Ausstellungskontext von ihnen abgetragen
wird.

Eine der interessantesten — wenngleich mit Vorsicht zu genieBenden — Abhand-
lungen zu dieser Transformation der Objekte im Museum stammt aus der Feder von
André Malraux. Der franzosische Schriftsteller, Abenteurer und spétere Kulturminis-
ter im Kabinett Charles de Gaulles verfasste in den 1940er Jahren eine Anzahl von
Abhandlungen zur Kunsttheorie, welche in den 1950ern die Form des Bandes Les
voix du silence annahmen. Was Malraux in seinen Ausfiihrungen unternimmt ist ei-
nerseits eine historische Dekonstruktion des Museums als Institution und des mit ihm
verbundenen Authentizititsversprechens, andererseits aber auch eine gleichermaflen
hellsichtige wie visiondr liberzeichnete Neubewertung der technischen Reprodukti-
onstechnologien, die sich gleichzeitig an Benjamin anlehnt und vollends gegen ihn
wendet.

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | Dinge — Nutzer — Netze

Dabei ist fiir Malraux zunédchst wie fiir Benjamin das »Kunstwerk« Dreh- und An-
gelpunkt allen Nachdenkens sowohl iiber das Museum als auch iiber die Reprodukti-
onen musealer Objekte. Unter Ausblendung anderer materieller Kulturgegenstéinde
(die z.B. technischer oder ethnographischer Natur sein kdnnten) kapriziert sich Mal-
raux bei seinen Betrachtungen auf Dinge, die kategorisch der Doméne der Kunst zu-
gehdrig sind. Zugleich aber relativiert Malraux deren Monumentalitit: Seine Aus-
gangsiiberlegung ist, dass unsere zeitgendssischen Vorstellungen davon, was Kunst-
werke sind, bereits vollends das Produkt musealer Anschauungsmodalitéten sei. Ur-
spriinglich, so Malraux, waren Kunstwerke wie Gemélde und Skulpturen in erster
Linie Abbilder eines bestimmten duBleren Gegenstandes. Solche Gegenstéinde konn-
ten ebenso rrealer< (z.B. Portritkunst, Landschaftsmalerei) wie fiktiver Art (z.B. Sta-
tuengruppen mit mythologischen Motiven) sein — in jedem Fall bezog das Kunstwerk
vor der Erfindung des Museums seinen Wert vorrangig aus seiner Fahigkeit zum
Verweis iiber sich selbst hinaus auf ein Objekt der Abbildung. Das Museum hingegen
hat in der Lesart Malrauxs diese Verweisstruktur mit einer anderen iiberschrieben.
Anstatt auf ein Abgebildetes zu deuten, seien die Werke nun in erster Linie Zeugnisse
der Fahigkeiten und Schaffenskraft eines Abbildenden, und damit verwiesen sie nicht
mehr auf den Gegenstand ihrer medialen Vermittlungsfahigkeit als Objekt, sondern
auf die Figur des Kiinstlers als Subjekt. Das Portrét beispielsweise bilde nun nicht
mehr vorrangig den Adligen ab, der es in Auftrag gab, sondern sei vor allen Dingen
ein Rembrandt oder ein Tizian (vgl. Malraux 1960: 10). Diese Bedeutungsverschie-
bung ist fiir Malraux ebenso wenig Zufall, wie sie das Produkt durchdachter musealer
Strategien ist — vielmehr sei sie die folgerichtige Konsequenz der Tatsache, dass dort,
wo das Museum und sein Bewahrungsauftrag auf den Plan treten, ein aus sich heraus
authentisches< Ding gar nicht mehr vorliegen konne. Ganz dhnlich wie Benjamin
sieht auch Malraux das historische Werden von Kunstwerken im Dualismus materi-
eller Dauerhaftigkeit auf der Seite des Werkes selbst und transitiver Vergénglichkeit
auf jener der historischen Welt begriindet. Und genau wie Valéry sieht auch Malraux
in der Musealisierung einen massiven Eingriff in die inhaltliche Integritit des Kunst-
werks:

Jedes Kunstwerk hatte in irgendeiner Bindung gelebt, eine gotische Statue zu einer Kathedrale
gehort, ein Bild der Klassik in den seiner eigenen Zeit dekorativen Zusammenhang; niemals
traf das Werk zusammen mit anderen, die aus anderem Geist entstanden waren. Von solchen
blieb es im Gegenteil isoliert, um desto besser genossen werden zu konnen. Das 17. Jahrhundert
besall zwar Antikenkabinette, und Sammlungen, doch blieben diese ohne Einfluss auf eine Hal-
tung dem Kunstwerk gegentiber, fiir die uns Versailles zum Symbol geworden ist. Das Museum
aber enthebt das Kunstwerk der »profanen« Welt, um es mit Werken entweder gegensitzlicher
oder gleicher Richtung zusammenzubringen. Es konfrontiert Metamorphosen miteinander.
(Ebd.)

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 157

In anderen Worten: Die Idee, man konne in einer Speicherinstitution wie dem Mu-
seum Dinge als Bedeutungstriger in ihrer origindren Verfasstheit erhalten, indem
man ihre physische Unversehrtheit gewéhrleistet, ist fiir Malraux nicht haltbar. Dinge
existieren als kulturelle GroBen immer nur in »Bindungen«< an andere Dinge, an be-
stimmte Raumstrukturen und soziale Geflige, innerhalb derer sie gelesen und ver-
standen werden konnen. Weil sich der Auftrag des Museums auf die Dinge selbst
richtet und nicht auf die komplexe soziale und physikalische Umwelt, die sie umgibt,
kann es urspriingliche Bedeutungen gar nicht konservieren. Malraux schreibt an an-
derer Stelle:

Jedes iiberlebende Kunstwerk ist verstiimmelt, hat vor allem seine Zeit eingebiifit. Die Skulptur,
wo war sie einst? In einem Tempel, in einer Stralle, in einem Salon. Sie hat Tempel, Stralie
oder Salon verloren. Wenn der Salon im Museum wieder aufgebaut wird, wenn die Statue noch
am Portal der Kathedrale steht, so hat sich doch die Stadt, welche Salon oder Kathedrale ein-
schloss, verdndert. Nichts kann die banale Behauptung entkréften, dass da3 die Gotik fiir einen
Menschen des 13. Jahrhunderts die Moderne war. Und die Welt der Gotik war eine Gegenwart,
keine Epoche der Geschichte; setzen wir Kunstgenuf3 an die Stelle des Glaubens, so macht es
wenig aus, wenn ein Museum eine Kapelle rekonstruiert, denn wir haben schon vorher unsere
Kathedralen zu Museen gemacht. Geldnge es uns, vor einer dgyptischen Statue oder einem ro-
manischen Kruzifix das gleiche zu empfinden wie dessen erste Beschauer, wir diirften
diese Werke nicht mehr im Louvre lassen. (Ebd.: 59f.)

Eine Legitimation des Museums iiber die Kategorie der Authentizitit wire mit Mal-
raux dementsprechend, wenn nicht rundheraus abzulehnen, so doch zumindest der
Erweiterung bediirftig. Natiirlich leben Museen von Authentizitit im Sinne einer Be-
glaubigung der kulturellen Relevanz ihrer Ausstellungsstiicke. Aber diese institutio-
nelle, den Objekten durch Museen und ihnen vor- oder zugeschalteten Expertensys-
teme von aulen auferlegte Authentizitét kann nur greifen bzw. auf die Dinge proji-
ziert werden, weil diese aus eigener Kraft keine Authentizitét fiir sich in Anspruch
zu nehmen imstande sind. Entsprechend sind es fiir Malraux auch nicht die weitge-
hend abstrakten, »gedachten« Originalzustéinde der Exponate, aus denen unser kultu-
relles Bewusstsein sich ein bestimmtes Bild der Vergangenheit oder Vorstellungen
von dsthetischer Kanonizitét ableitet. Vielmehr schauen wir beim Blick ins Gestern
stets auf die Ausstellungspraktiken des Heute. Ein plakatives, auch von Malraux ge-
wihltes Beispiel hierfiir ist die griechische Skulpturenkunst: Die bunten Farben, mit
denen Statuen und Gebdude der griechischen Antike bemalt waren, haben sich nicht
erhalten — und die Museen der Neuzeit haben aus dieser Verstimmelung der Kunst-
werke dsthetische Programme fiir ihre jeweiligen Gegenwarten entwickelt, welche
die Fantasie vom weiflen Athen normativ aufluden und zum Sinnbild schlichter
Grofle werden lieen (vgl. ebd.: 43).

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | Dinge — Nutzer — Netze

Authentizitdt ist also weniger in den Dingen selbst verortet als im Museumsraum,
der sie umfangt, oder genauer: Der Museumsraum ist die Voraussetzung fiir das Als-
authentisch-Erleben der Exponate, und die Authentizitit selbst wiederum entsteht —
im Gegensatz zum konkreten, von der Ausstellung vermittelten Wissen — weder in-
duktiv noch deduktiv, sondern in allererster Linie abduktiv. Im Museum nidmlich
stellt sich die Frage, ob etwas authentisch ist, idealerweise gar nicht erst. Authentizi-
tdt im Sinne einer dufleren Beglaubigung darf schlicht vorausgesetzt werden, weil ja
die Musealisierung selbst jener Prozess ist, in welchem materielle Gegenstdnde als
mediale Trager kulturell bedeutsamer Inhalte institutionell beglaubigt werden. Indem
Museen Dinge aus einer Alltagswelt entfiihren, in welcher durch ihre Physiognomie
hindurch direkt auf ihre rohe Funktionalitét geblickt wird, weist es diese zugleich als
Signifikanten in einem kommunikativen System aus. Fiir den Museumsbesucher
heif3t dies, dass er bei Betreten eines Ausstellungsraumes gar nicht mehr dariiber sin-
nieren muss, ob sich in seiner Umwelt Spuren womdglich an ihn gerichteter Mittei-
lungen befinden konnten. Vielmehr versteht sich in der musealen Situation die Be-
deutsamkeit der Dinge von selbst. Gerade deshalb ist es womdglich so schwierig,
Museen als »Foren< und hierarchisch flache Diskursarenen anzulegen: lThre grund-
sitzlichste Funktion — ndmlich jene, materielle Dinge als Trager historischer Bedeut-
samkeit zu sammeln und auszustellen — kénnen Museen nur dann ausiiben, wenn die
von ihrem Vermittlungsauftrag anvisierte Offentlichkeit ihnen die Autoritit zuge-
steht, diese Bedeutsamkeit ohne vorgeschaltete Diskussion mit dem Publikum erst
einmal zu setzen. Duncan Camerons Metapher vom Museum als »Tempel< wird hier
iiberaus sinnfallig: Auch Gotteshduser konnen eben keine Grundsatzdiskussion dar-
iiber zulassen, ob das vermeintlich h6here Wesen, zu dessen Ehren sie erbaut wurden,
tatsdchlich wirklich und heilig ist. Museen und Kirchen leisten gleichermalien jene
Realisierung eines »Regierungshandeln[s] ohne jegliche Begriindung im Sein«, wel-
che Giorgio Agamben als das definitorische Kriterium eines Dispositivs ausmacht
(Agamben 2008: 23).

3.3.2 Raum als Metapher und Programm

Nun sind digital-virtuelle Medientechnologien, wie bereits dargestellt wurde, zwar
durchaus Techniken der »Realisierung« bzw. der Aktualisierung von Objekten aus
dem augenscheinlichen »Nichtsg, aber das sich mit ihnen verbindende kommunikativ-
kulturelle Paradigma steht unter ganz anderen Vorzeichen als jenen institutioneller
Autoritdt und rdumlicher Abgeschlossenheit. 2002 veranstaltete die Nobel-Stiftung
in Stockholm ein Symposium iiber Virtual Museums and Public Understanding of
Science and Culture, in dessen Rahmen David Filkin das zentrale Problem bei digi-
talen Museumsprojekten in einer fiir den etablierten Museumsbetrieb schwer verdau-
lichen Machtverschiebung hin zu den Rezipienten verortete. »They have all the

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 159

power« (Filkin 2002: 6), lautet Filkins These — und alle Macht verleiht ihnen nicht
nur die Geschwindigkeit und Einfachheit des Zugriffs, sondern vor allem auch die
kolossale Fiille des Abrufbaren. Im Internet verbinde sich eine astronomisch grof3e
Zahl konkurrierender informativer Angebote mit extrem niedrigen Zugangshiirden,
und fiir die jeweiligen Anbieter bedeute dies vor allem eines: dass es zunehmend
unmdglich werde, den Usern noch in irgendeiner Form Bedingungen zu stellen. Die
Entscheidung, was ein Nutzer wann sehen méchte, sei von ihrer Umsetzung stets nur
einen Mausklick entfernt —und Information ohne ein aufwéndiges Schmackhaft-Ma-
chen durch klare und gezielte Publikumsorientierung kaum mehr an den Empfianger
zu bringen (vgl. ebd.: 6). Filkin wéhlt interessanterweise — ohne zuvor vom »>Tempel«
gesprochen zu haben — ebenfalls eine kirchliche Metapher, um die Rolle von Museen
im Umgang mit digitalen Medien zu beschreiben: jene der Mission. Das WWW
miisse als ein Neuland begriffen werden, in welchem das klassische Museum Anhé-
nger erst noch gewinnen miisse. Dementsprechend geniige es nicht, einfach eine Kir-
che zu errichten und zu hoffen, dass die Konvertiten schon den Weg zum Altar finden
werden. Vielmehr gelte es fiir die Museumsschaffenden, der Netzbevdlkerung im
Web entgegenzukommen — und sie also dort zu >missionieren<, wo sie sich befinden
(vgl. ebd.: 7).

Diese Wortwahl stot uns auf dreierlei: Der Vergleich mit dem sakralen Raum
des Gottesdienstes betont abermals die schon bei Valéry diskutierte Situiertheit des
Museums auflerhalb (und oberhalb) der unmittelbaren Alltagswelt. Mit der Mission
verbindet sich die Vorstellung einer Neuheit und Unerforschtheit digitaler Kommu-
nikation, in der zugleich eine zivilisatorische Riickstidndigkeit und Erziehungsbediirf-
tigkeit ihrer menschlichen Nutzer mit anklingt.* Vor allem aber bedient Filkin sich
abermals jener diskursiven Technik, welche das kulturelle Sprechen iiber virtuelle
Medien erst zu ermoglichen scheint: der metaphorischen Verrdumlichung ihrer Funk-
tionalitét.

Die Notwendigkeit derartiger sinnbildlicher Ubertragungen liegt eben darin be-
griindet, dass computer layer und culture layer nicht innerhalb derselben Sprachsys-
teme zu beschreiben sind. Lawrence Lessig unterscheidet hier drei Arten bzw. ge-
schichtete Ebenen von Code, die zu jeweils unterschiedlichen Graden von Menschen
und Computern verstanden werden konnen: den Quellcode, den Assemblercode und
den Objektcode. Quellcode ist typischerweise das, womit der Berufsstand der Pro-
grammierer im Alltag am hdufigsten umgeht. Quellcodes sind ihrem Aufbau nach
formallogische Sprachen, die es Menschen ermoglichen, Befehle an den Computer

3 Diese Neulands-Metapher, die zu Beginn der 2000er Jahre noch zutreffend gewesen sein
mag, hat verbliiffenderweise die tatsdchliche Neuheit des World Wide Web bei Weitem
iiberlebt und stellt bis in die Gegenwart einen immer wiederkehrenden Topos in tagespoli-
tischen Diskussionen iiber das Netz und seine mogliche Reglementierung dar, der sich am

deutlichsten wohl im Begriff der »digital natives zeigt.

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | Dinge — Nutzer — Netze

zu formulieren, ohne sich dabei in Einsen und Nullen ausdriicken zu miissen. Die
einfachen Befehlszeilen der Basic-Programmiersprache sind hierfiir ein anschauli-
ches Beispiel. Diese von Menschen aufgesetzten Befehle konnen dann von Compi-
lersoftware zunichst in Assemblercode iibertragen werden, der nurmehr aus Zahlen
besteht und nur fiir sehr wenige menschliche Nutzer noch Aussagekraft besitzt. Soll
das Programm tatsichlich ausgefiihrt werden, bedarf es schlieBlich der Ubersetzung
in den ausschlieBlich fiir Maschinen verstidndlichen Objektcode, bei dem es sich um
eine bindre Abfolge von Ein/Aus-Signalen handelt (vgl. Lessig 2001: 185f.).

Das technisch »Eigentliche« digitaler Datenverarbeitung ist diese serielle Folge
von diskreten Signalen, die sich akkurat nur mathematisch beschreiben liee. Doch
selbst wenn jeder von uns der hoheren Mathematik in ausreichendem Malle méchtig
wiére um auch nur den Assemblercode zu verstehen, so sagt der blo3e Code noch rein
gar nichts dariiber aus, welche kulturelle Information der Rechner tatséchlich trans-
portiert und in welcher Beziehung diese zum lebensweltlichen Alltag des Nutzers
steht. Das Medium ist hier, soweit es den menschlichen Anwender betrifft, ausdriick-
lich nicht die Nachricht — ja tatsdchlich l4sst sich die Nachricht in der Sprache des
Mediums nicht einmal formulieren, sondern bedarf eben eines Interfaces, auf Basis
dessen wir mit Schriftsprache agieren konnen. Das technische Funktionieren von
Computern spielt sich zwar durchaus in derselben materiell-physikalischen Wirklich-
keit ab wie unser Alltagsleben, ist aber in seiner Logik kategorisch verschieden von
all jenen Kontingenzsystemen, in denen wir uns die Welt erkldren. Metaphern iiber-
briicken diese kategoriale Kluft und sind insofern vollig unabdingbar, um als Mensch
mit Computern umgehen zu kénnen (vgl. Niewerth 2013: 1).

Dies gilt nicht nur im Sinne einer sprachlichen Reflexion iiber das Wirken digi-
taler Technologien in der kulturellen Welt, sondern auch in jenem konkreter Einga-
besysteme: Die meisten Computerinterfaces sind nichts anderes als bildliche Meta-
phern, die bekannte Arbeitsdispositive der physischen Welt auf einem Bildschirm
nachbilden. Der Computer ist kein Schreibtisch, aber der Desktop koppelt abstrakte
Datenverarbeitung an konkrete Symbole aus dem Biiroalltag: Auf einer >Oberflache«
lassen sich Dokumente lesen und bearbeiten, Daten befinden sich in leicht auffind-
baren >Ordnern¢, nicht mehr benétigtes verschwindet im »Papierkorb« (vgl. Carlson
1995: 70f.).

So notwendig Metaphoriken sind, um Computer in unsere Alltagswelt einzubin-
den, so sehr verstellen sie in ihrer Schliissigkeit zuweilen den Blick auf ihre eigene
Uneigentlichkeit und Gemachtheit. Metaphern sind niemals objektiv oder zwingend
und dementsprechend auch nicht von Werturteilen und politischen Programmatiken
zu trennen. Werden kulturelle Raumkategorien als Sinnbilder fiir die Modalitdten
computergestiitzter Informationsvermittlung herangezogen, so wird nicht nur eine
Analogie beziiglich der Beschaffenheit des kommunikativen Systems unterstellt,
sondern auch eine Vergleichbarkeit im politischen und ideologischen Sinne, die un-
ausweichlich auch die yBewohner« solcher metaphorischer Rdume beriihren muss. So

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 161

ist Filkins Netzbewohner gewissermal3en ein »Wilder«, der in den noch hierarchie-
freien Ebenen des Webs umhernomadiert und dem die >frohe Botschaft« ordnender
Expertensysteme erst noch verkiindet werden muss. Der Memex-Nutzer, wie Vanne-
var Bush ihn 1945 in Aussicht stellte, erscheint hingegen als entdeckender Pionier,
der sich Schneisen durch einen dichten Dschungel der Information schlégt: Die Pfade
des Wissens, welche durch Memex erschliebar werden sollen, sind nicht préiexis-
tent, sondern miissen manuell geschaffen werden. Zwei Texte verschalten zu konnen,
erfordert zunéchst einmal, sie beide gelesen zu haben. Wéhrend die nautische Meta-
pher von der Navigation, wie sie sich vor allem mit digitalen Hypertexten verbindet,
eine Offenheit des Wissens-»Raumes«< nach allen Richtungen impliziert, unter denen
nur die richtige ausgewdhlt werden muss, deutet sich in den »trails of interest< Bushs
eben eine Epistemologie des Pfadfindens und damit eine widerstdndige Dichte des
Wissens an. Man treibt nicht auf einem Meer der Einsichten, sondern muss erst das
Gestriipp unniitzer Nebensachen niederstampfen, um an relevante Information zu ge-
langen. Raummetaphern sind nicht blo neutrale Beschreibungen von Organisations-
strukturen in digitalen Datenanhdufungen, sie sind immer auch normative Aussagen
dariiber, wie solche Datenanhdufungen organisiert sein sollten, bzw. welche Veror-
tung des Rezipienten im Verhéltnis zum Medium als wiinschenswert erachtet wird.
Wie Architektur und Ausstellungsaufbau im Museum, so bilden Ab- und Aufrufmo-
dalitéten im Netz immer auch didaktische Entscheidungen ab.

3.3.3 Cyberspace(s)

Auf diese Tatsache verweist schon der Umstand, dass der »Cyberspace« als wohl
meistgebrauchte raumliche Metapher fiir das digitale Kommunikationsmilieu eben
nicht Offenheit und Freiheit akzentuiert, sondern die Moglichkeit der Steuerung und
Lenkung. Kybernos leiht seinen Namen der Wissenschaft der Kybernetik nicht aus
seiner Eigenschaft als ein auf dem Meer Treibender heraus, sondern aus jener als
Fiihrer seines Schiffes. Das griechische Verb xvfepvaw und seine lateinische Ent-
sprechung guberno meinen gleichermaflen das »Steuern< im nautischen Sinne, also
»das Steuerruder fithren« (Pertsch 2008: 276), ferner aber auch das >Leiten< im All-
gemeinen und in bestimmten Kontexten auch das »Regieren< (vgl. ebd.). Das Sub-
stantiv gubernaculum wiederum meint urspriinglich das Schiffsruder, aber eben auch
die »Leitung< oder »Regierungs als soziale Einrichtung — und der gubernator ist eben
nicht nur der Steuermann, sondern auch der >Leiter< und >Lenker< im nicht-maritimen
Sinne (vgl. ebd.).

Der Begriff des »Cyber«-Raumes impliziert also zunéchst weniger navigatorische
Offenheit als zielfithrende Steuerung — ohne allerdings Steuernde und Gesteuerte zu
benennen. So uneindeutig der Begriff schon im Wortsinne ist, als so wenig hilfreich
erweist sich auch der Blick in seine Geschichte, denn »Cyberspace« ist zu keiner Zeit

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | Dinge — Nutzer — Netze

ein analytischer oder gar wissenschaftlicher Terminus gewesen. Als sein Urheber
wird fiir gewohnlich der kanadisch-amerikanische Schriftsteller William Gibson, Pi-
onier des Cyberpunk-Genres* innerhalb der Science Fiction-Literatur, angefiihrt (vgl.
Miinker 2005b: 245). Gibson verwendet das Wort erstmals Anfang der 1980er Jahre
in der Kurzgeschichte Burning Chrome (vgl. Gibson 2003: 179), seinen entscheiden-
den Popularitdtsschub erfuhr es allerdings erst 1984 durch Gibsons wegweisenden
Roman Neuromancer.

Neuromancer erzéhlt die Geschichte des verkriippelten und drogenabhédngigen
Hackers Henry Dorsett Case, der in der Tokioter Unterwelt einer nicht allzu fernen
Zukunft von einem mysteridsen Auftraggeber namens Henry Armitage angeheuert
wird, um sich einer kiinstlichen Intelligenz namens Wintermute entgegenzustellen.
Das Medium, durch das sich Gibsons Romanhelden dabei bewegen, ist die soge-
nannte »Matrix<: Eine Visualisierung globaler Datennetze, in welche sich Hacker di-
rekt liber ihr Nervensystem einklinken und wie korperlich anwesend bewegen kon-
nen. Gibson beschreibt diese simulierte Umwelt eben als »Cyberspace« und extrapo-
liert ihr Erscheinungsbild aus Militdrtechnologien und den zeitgendssischen Compu-
terspielen der 1980er Jahre:

»The matrix has its roots in primitive arcade games,« said the voice-over, »in early graphics
programs and military experimentation with cranial jacks.« [...] »Cyberspace. A consensual
hallucination experienced daily by billions of legitimate operators, in every nation, by children
being taught mathematical concepts... A graphic representation of data abstracted from the
banks of every computer in the human system. Unthinkable complexity. Lines of light ranged
in the nonspace of the mind, clusters and constellations of data. Like city lights, receding...«
(Gibson 1984: 51)

Der Cyberspace erscheint also schon bei Gibson in erster Linie als eine metaphori-
sche Interface-Struktur, welche Interaktionen mit einem abstrakten formallogischen
Computersystem ermdglicht. >Lichtliniens, die sich im »Nichtraum des Geistes< er-
strecken, »Datenkonstellationen< wie »schwindende Stadtlichter< — Gibson selbst sah
gerade in dieser fast lyrischen Vagheit der Beschreibung wenige Jahre spéter ihren
eigentlichen Wert: jenen némlich, einen noch der Fiillung harrenden Rahmen fiir eine
eigentlich noch nicht formulierbare Zukunftserwartung zu bilden. So schreibt er 1991
fiir den von Michael Benedikt herausgegebenen Sammelband Cyberspace. First
Steps in einem Text, der halb expressionistische Kurzgeschichte und halb technik-
philosophisches Traktat ist:

4 Der Begriff des »>Cyberpunk< benennt seinerseits implizit bereits jenen Widerspruch, aus
dem das Genre seinen Reiz bezieht, bilden doch die Steuerungsziele und -phantasmen der
wissenschaftlichen Kybernetik und der »Punk«< im Sinne von Auflehnung und Subversion

ginzlich gegensitzliche kulturelle Positionen.

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 163

Assembled word cyberspace from small and readily available components of language. Neo-
logic spasm: the primal act of pop poetics. Preceded any concepts whatever. Slick and hollow
— awaiting received meaning. All I did: folded words as taught. Now other words accrete in the
interstices. (Gibson 1991: 27)

Demnach war das Wort >Cyberspace« fiir Gibson also zundchst nur eine poetische
Konstruktion, die ihm die Andeutung einer Erfahrung von Technologie ermdglichte,
ohne sie prizise auszudefinieren. Gibson >faltet die Worte, wie es ihm beigebracht
wurde¢, und nicht etwa die Worte selbst sind es, welche die Bedeutung tragen, son-
dern wieder einmal die »Zwischenrdume«. Gibson selbst verband mit dem Cyberspace
nach eigener Aussage eine bestimmte Bilderwelt von der abgerissenen, neonlichtge-
fluteten Zukunft, in welcher die Handlung des Romans angesiedelt ist:

I work the angle of transit. Vectors of neon plaza, licensed consumers, acts primal and un-
dreamed of... The architecture of virtual reality imagined as an accretion of dreams: tattoo par-
lors, shooting galleries, pinball arcades, dimly lit stalls stacked with damp-stained years of
men’s magazines, chili joints, premises of unlicensed denturists, of fireworks and cut bait, bet-
ting shops, sushi bars, purveyors of sexual appliances, pawnbrokers, wonton counters, love
hotels, hotdog stands, tortilla factories, Chinese greengrocers, liquor stores, herbalists, chiro-
practors, barbers, bars. These are dreams of commerce. Above them rise intricate barrios, zones

of more private fantasy. (Ebd.: 28)

Der Begriff présentiert sich im Lichte seiner Entstehung also zunichst als ein seiner
Zeit vorauseilendes Stiick Science-Fiction-Poesie, das weniger signifiziert, als es
evoziert — und zwar die Vorstellung von einer verrucht-faszinierenden »Gegenwelt<
der digitalen Simulation, in die man eintauchen und in der man sich verlieren kann.
Der von Jennifer Bussell verfasste Eintrag zum Cyberspace in der Onlineversion der
Britannica traut sich angesichts dieser Vagheit nicht, eine kurze und eindeutige De-
finition des Gegenstandes auch nur zu versuchen. Stattdessen wird eine Beschreibung
von sichtbaren und sinnfélligen Cyberspace-Phdnomenen versucht, wobei Bussell in
ihrem Sprachgebrauch sichtlich mit der Tatsache zu kampfen hat, dass der Cyber-
space einerseits yRaumc« sein soll, andererseits aber eben nicht in rdumlichen Katego-
rien existiert, also weder in seiner Ausdehnung vermessen, noch punktuell lokalisiert
werden kann. Cyberspace sei dementsprechend zunéchst einmal eine »amorphous,
supposedly >virtual« world created by links between computers, Internet-enabled de-
vices, servers, routers, and other components of the Internet’s infrastructure« (Bussel
2014). Diese Kriterien bilden allerdings allein noch keine gangbare Eingrenzung des
Phinomens, denn wie Bussell fortfahrt, miisse der Cyberspace zugleich kategorisch
vom Internet selbst unterschieden werden: »As opposed to the Internet itself, how-
ever, cyberspace is the place produced by these links« (ebd.). Die Unterscheidung
zwischen Cyberspace und Internet ist hier dieselbe wie jene in dieser Studie bereits

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | Dinge — Nutzer — Netze

festgestellte zwischen Internet und World Wide Web. Als Cyberspace ist nicht die
Summe und Ausdehnung der Technik zu verstehen, welche digitale Kommunikation
ermoglicht (also der Computer, der Modems, der Telefonleitungen usw.), sondern
der aus dem Umgang mit digitaler Information entstehende Eindruck, man bewege
sich zwischen Orten. Anstatt hier abstrakt zu bleiben, fahrt Bussell — sicher auch dem
enzyklopadischen Format der Britannica geschuldet, das ja nach Praxisbezug und
Alltagsrelevanz fiir einen Leser ohne speziellen fachlichen Hintergrund verlangt —
mit naheliegenden Beispielen dafiir fort, wie der Cyberspace seinem gegenwértigen
Nutzer gegeniibertreten koénne: Cyberspace sei die Doméne der Onlinespiele gleich-
ermaflen wie jene der Chatrooms, das Milieu von Messenger-Diensten ebenso wie
jenes der Blogs (vgl. ebd.). Der Cyberspace definiert sich aus dieser Perspektive also
iiber das, was er in sich beherbergt — und vor allem dadurch, dass dieses Beherbergte
keine Existenzmerkmale auflerhalb des Cyberspace aufweist (vgl. ebd.). Zwei Men-
schen mogen sich samt ihrer Computer an zwei anhand von Langen- und Breitengra-
den genau benennbaren Punkten der Erdoberfliche aufhalten, aber der Chatroom
(abermals eine Verrdumlichung!) in dem Sie sich unterhalten, befindet sich in einem
yDazwischen¢, das — ganz anders als z.B. der Raum zwischen Museumsexponaten —
weder wahrnehmbar noch vermessbar ist. Dieses Dazwischen straubt sich damit not-
wendigerweise auch gegen jede klare Einordnung in die Zustidndigkeiten nationaler
Jurisdiktionen. Die immer wieder bemiihte Rede vom Cyberspace als >Neuland< hat,
folgen wir Bussells Ausfithrungen, ihren Ursprung eben gerade darin, dass er zwar
einen Eindruck von Raumlichkeit vermittelt, zugleich aber als »Non-Space« im Sinne
Gibsons keinen Raum in der >realen< Welt belegt, an dem er von irgendeiner politi-
schen Kraft territorial beansprucht werden konnte. Hieraus erkldren sich nach Bussell
auch diverse in den 1990er Jahren von Computeraktivisten unternommene Versuche,
den Cyberspace als eine Sphire abseits der physischen Welt und damit auch jenseits
des Zugriffs jener Autoritdten zu behaupten, welche diese unter sich aufgeteilt haben
(vgl. ebd.).

Die Onlineversion des Oxford Dictionary, das sich als Worterbuch solch weit-
schweifige Ausfithrungen natiirlich nicht leisten kann, wartet hingegen mit einer ge-
radezu minimalistischen Definition des Cyberspace auf, welche es vermeidet, ihm
irgendwelche spezifischen Eigenschaften, Asthetiken oder Funktionsprinzipien zu-
zuschreiben. Stattdessen wird der Cyberspace schlicht als »the notional environment
in which communication over computer networks occurs«’ definiert und damit nicht
etwa in der Technik, sondern génzlich in der Imagination seiner Anwender verortet.
Er wird eben als eine notion begriffen — als eine Annahme oder Auffassung dariiber,
wie sich digitale Kommunikation abspielt. Als solche muss er nicht notwendiger-
weise etwas mit tatsdchlichen funktionalen Prinzipien oder technischen Abldufen zu
tun haben. Der Cyberspace-Begriff wire damit gewissermafien eine Proto-Metapher,

5 http://www.oxforddictionaries.com/de/definition/englisch/cyberspace vom 13.05.2018.

14.02.2026, 14:35:37. oy —


http://www.oxforddictionaries.com/de/definition/englisch/cyberspace
https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.oxforddictionaries.com/de/definition/englisch/cyberspace

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 165

die selbst auler einer scheinbaren Rdumlichkeit noch nichts impliziert, aber den Weg
bereitet filir eine Anzahl sehr viel konkreterer Raum-Metaphern, wie eben z.B. den
Chatroom oder den Desktop.

Fiir Marcos Novak indes schlieBen sich Cyberspace als Metapher und Cyberspace
als technische Realitdt nicht aus. Vielmehr, so seine These, beschreibt der Begriff
eine Verschmelzung von Sinnbild und medialer Funktionalitit in einem Interface,
welches die Funktion der Vorstellung unterwirft. Der Cyberspace wére hier weder in
den Formalismen des Rechners, noch in der Imagination des Anwenders verortet.
Stattdessen erscheint er als eine bestimmte Strategie der Bildgebung, welche den
Umgang mit digitaler Kommunikationstechnik anhand von Erfahrungswerten der
analogen Alltagswelt ermdglichen soll:

Cyberspace is a completely spatialized visualization of all information in global information
processing systems, along pathways provided by present and future communications networks,
enabling full copresence and interaction of multiple users, allowing input and output from and
to the full human sensorium, permitting simulations of real and virtual realities, remote data
collection and control through telepresence, and total integration and intercommunication with

a full range of intelligent products and environments in real space. (Novak 1991: 225)

Mit der Wortwahl der »verrdumlichten Visualisierung« charakterisiert Novak den di-
gitalen Informationsraum nicht als eine vorgefundene Ordnung, sondern vielmehr als
etwas, das aus »Koprisenz und Interaktion< laufend hervorgebracht wird. Damit ist
sein Cyberspace-Konzept eng verbunden mit dem der Attributobjekte — was nur fol-
gerichtig ist, wenn wir uns an Brigitte Scheers Feststellung erinnern, dass Raum und
Ding als notwendige Gegenstiicke ihre wechselseitige Existenzbedingung bilden.
Der Cyberspace, wie Novak ihn begreift, ist vor allem die Bedingung der Moglichkeit
fiir die Existenz digitaler Attributobjekte (bzw. deren Wahrnehmung durch den Nut-
zer, was letztlich auf dasselbe hinauslauft). Er ist das Milieu, in dem die Auswahl
und »Bewegung« zwischen Objekteigenschaften moglich ist.

Damit ist Novak schon ganz nah an Alan Wexelblats Modell vom Cyberspace als
semantischem Raum, dessen dimensionale »Achsen«< Potenziale und Mdoglichkeiten
der Sinnproduktion beschreiben. Auch Wexelblat bleibt hier nicht metaphorisch, son-
dern betont die Wichtigkeit von Visualisierungssystemen, die seiner Ansicht nach
nicht zuletzt ergonomische Kriterien zu erfiillen haben:

One of the most important features of any visualization system is the placement, or location,
and arrangement of the represented objects. A well-structured view can make things obvious
to the viewer and can empower interaction. Similarly, a badly constructed view can obfuscate
and impede. A well-strctured view has internal consistency and logic, and can be easily under-
stood. In addition, the structure can convey an underlying mental model and can indicate pos-
sibilities for interaction. (Wexelblat 1991: 255)

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | Dinge — Nutzer — Netze

Zur Vermittlung eines schliissigen >zugrundeliegenden mentalen Modells< schldgt
Wexelblat vor allem solche Visualisierungen vor, die den Eindruck einer korperli-
chen Bewegung in einem unserer lebensweltlichen Alltagserfahrung entsprechend
ausgedehnten Raum zu vermitteln suchen. Der Mehrwert dieses visuellen Program-
mes ist fiir ihn vor allem der, dass es an basalste und intuitivste Fahigkeiten ankniipft,
anhand derer wir uns in der Welt zurechtfinden:

The ability to traverse areas is a fundamental human ability: it is one of the first things we look
for in a child’s development; it is the first thing we take away from someone who has violated
society’s law. In a cyberspace that corresponds to a physical terrain, navigation, or movement,
has meaning by virtue of its analogy with physical action. Movement from one room to another
within an imaginary building is meaningful by virtue of the fact that we have been doing it

since childhood and have learned where to go at what times. (Ebd.: 264)

Zugleich stellt Wexelblat aber — wie in Abschnitt 2.4.3 dieser Arbeit bereits ausge-
fiihrt wurde — fest, dass es kontinuierliche Bewegung in digitalen Sinnrdumen klas-
sischerweise nicht gibt. Positionsverdnderungen bedeuten das Ende einer Interaktion
mit einem Objekt und den Beginn einer Interaktion mit einem anderen, ohne dass
dabei ein kontinuierlicher Zwischenraum zu durchqueren wére. Der >Raum« wird als
Vorstellung zwar bendtigt, um Objekte voneinander zu trennen, ist selbst aber sinn-
entleert, womit auch die Bewegung zum semantisch qualitdtslosen Prozess wird —
dies ist jene Form unverzdgerten Transfers, die mit Uwe Wirth im zweiten Kapitel
der vorliegenden Studie als »wirklicher Sprung< umschrieben wurde. Die »Topologie«
verlinkter Hypertextsysteme ist eine solche im allzu wortlichen Sinne, bestehen Hy-
pertexte doch génzlich aus diskreten >Orten< der Information. Der Begriff des »Net-
zes< evoziert eine Gleichberechtigung der Knotenpunkte und Verdichtungen mit den
»Féden¢, die zwischen ihnen gespannt sind. Tatséchlich aber diirften, wollte man ei-
nen beliebigen Ausschnitt des WWW grafisch abbilden, die Link-Féden iiberhaupt
keine Ausdehnung aufweisen, existieren sie doch eigentlich nur in den jeweiligen
Textmodulen, von denen sie ausgehen und jenen, auf die sie verweisen. Zumindest
miisste man in einer halbwegs akkuraten Visualisierung von Hypertexten alle Links
in Form gleich langer Linien darstellen, denn Hyperlinks kennen keine semantischen
»Entfernungen« zwischen zwei Textonen. Sie sind entweder verbunden oder nicht.
»Intensitdten< oder »Stérken<« von Zusammengehdrigkeit lieen sich allenfalls in l4n-
geren Scriptonen ausmachen, und zwar als Separierungsgrade in Form ganzer
Spriinge, die z.B. in der Abfolge von Napoleon hin zum Taucheranzug bendtigt wer-
den. Ein Zustand, in welchem sich der Rezipient tatsdchlich >zwischen< Bedeutungs-
bausteinen verortet findet, ist in der Logik digitaler Hypertexte nicht vorgesehen:
Schon Memex war ja nicht zuletzt als eine Vorrichtung der Ausblendung konzipiert
— némlich jener ganzer Biicher, welche den »Raum« zwischen fiir relevant befunde-
nen Textstellen ausfiillen.

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 167

Der Cyberspace als semantic space soll nach Wexelblat in erster Linie die Schaf-
fung eines sinnhaften Zwischenraumes bewerkstelligen, der nicht nur diskrete Ob-
jekte erkennbar werden ldsst, sondern vor allem auch die Positionierung der Objekte
zueinander bzw. die des Rezipienten in Relation zu den Objekten gestattet. Er soll
auf der Ebene des Interfaces die Kontinuitét ins Digitale bringen. Er entsteht demnach
also nicht nur aus der relativen Anordnung von Objekten in Beziiglichkeiten auf ei-
nander, sondern vor allem aus der Einordnung von Information in ein semantisches
Positions- oder Koordinatensystem, in dem Beziehungen zwischen Objekten nicht
nur als geschlossene qualitative Zustinde bestimmbar sind, sondern quantitative Un-
terschiede in Form von »Abstianden«< nach unterschiedlichen Richtungen aufweisen.
Im Cyberspace konnen digitale Objekte bzw. die Daten und Attribute, aus denen sie
entstehen, nicht nur zusammengehorig oder voneinander geschieden, sie kénnen ei-
nander vor allem auch unterschiedlich nah oder fern sein. Cyberspaces finden wir
nach Wexelblat also iiberall dort, wo digitale Medien nicht einfach nur diskrete In-
formationspartikel verschalten, sondern ihren Rezipienten zugleich die Mdglichkeit
eroffnen, sich zwischen diesen objekthaft-diskreten Wissensbausteinen zu positionie-
ren und sie aus unterschiedlichen Warten zu betrachten. Dies wiederum verweist uns
zurlick auf die vantage points aus Richard Saul Wurmans Informationsarchitektur.
Der Begriff der »Architektur< ndmlich leistet fiir Wurman im GrofBlen und Ganzen
dasselbe wie jener des Raumes fiir Wexelblat: Rdumlichkeit ist nicht nur eine der
Veranschaulichung von abstrakter Funktionalitdt dienliches Bild, sie ist ein didakti-
sches Programm, in dessen Zentrum einerseits die Relativitit von Bedeutungen zuei-
nander und zum Rezipienten steht, andererseits aber auch die Kontinuitdt von Sinn
iiber unterschiedliche Standorte hinweg. Es gibt keine endliche Anzahl von Blick-
winkeln, aus denen sich das Wissen betrachten 14sst, sondern ein Kontinuum, in wel-
chem der Rezipient idealerweise jede beliebige Position einnehmen kann, wéhrend
sich der tatsdchliche Informationsgehalt der Objekte aus jedem Blickwinkel anders
darstellt.

Wexelblat legt dabei besonderen Wert darauf, dass es neben einer Bewegung ent-
lang semantischer Dimensionsachsen auch die Moglichkeit zu einer »orthognalen«
(ebd.: 268) Verschiebung der Rezipientenperspektive aus dem Cyberspace >heraus«
geben soll. Dieser Blick soll es ermoglichen, sowohl die konkrete Ordnung, als auch
die grundlegende Funktionsweise des Wissensraumes in den Blick zu nehmen. So
gleicht Wexelblats Vorstellung von einem visualisierten Cyberspace einem Blick in
einen sternenklaren Nachthimmel: Semantische Objekte erscheinen als helle Licht-
lein, die je nach sinnhafter Zusammengehdrigkeit in Anhdufungen und Konstellatio-
nen arrangiert sind. >Zoomt< man jedoch einzelne Objekte heran, so stellt man fest,
dass auch diese vermeintlichen >Sternchenc tatséchlich nur Agglomerationen kleine-
rer Lichter sind und ihrerseits aus semantischen Attributen bestehen. Andersherum
konnen distinkte >kleine< Objekte aber auch zu iibergeordneten >groBeren< ver-
schmelzen, wenn der Betrachter sich von ihnen entfernt. Was zusammengehdrt und

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | Dinge — Nutzer — Netze

was nicht, was also als distinktes Etwas erscheint und was in Strukturen héherer Ord-
nung aufgeht, ist letztlich eine Frage der Perspektive und Verortung des Rezipienten
(vgl. ebd.).

Nun kann man einwenden, dass klassische Katalog- und Karteisysteme grund-
satzlich durchaus dhnliches zu leisten imstande sind. So kdnnte man das Wissensob-
jekt »Napoleon< mit zahlreichen anderen in das libergeordnete Objekt »Frankreich«
einordnen, dieses wiederum unter ein abermals {ibergreifendes Objekt wie »Nation«
oder »Europa« subsumieren, usw. Allerdings liegen die Objekte im Wexelblatschen
Cyberspace nicht in wie Matrjoschka-Puppen ineinandersteckenden Schachteln
herum, sondern sie schweben durch einen offenen Bedeutungsraum, in welchem sie
von einander angezogen und abgestoBen werden, sich gegenseitig umkreisen und an
einander vorbeischiefen. Insofern denkt Wexelblat Objekte im Cyberspace tatsdch-
lich eher wie Himmelskorper am Firmament, oder Elementarteilchen in einer Nebel-
kammer. Mit dieser Vorstellung geht einher, dass der Cyberspace grafisch nur un-
vollkommen zu visualisieren ist, weil jede topografische Abbildung nur eine Mo-
mentaufnahme aus einem Raum darstellen kann, der in stdndiger Bewegung begrif-
fen ist (vgl. ebd.: 268f.).

Wihrend Wexelblat in seinen Ausfithrungen eher auf der Ebene einer Vision des-
sen bleibt, was der Cyberspace seiner Ansicht nach leisten sollte, geht Marcos Novak
sehr viel expliziter darauf ein, wie sich der Umgang mit dem Cyberspace praktisch
gestaltet und was seine technischen Voraussetzungen sind. Vorbedingung eines >Ein-
tretens< des Users »>in« den Cyberspace ist fiir Novak dabei die Moglichkeit, den Nut-
zer selbst in Information zu transformieren, bzw. auf technischer Ebene die Trennung
zwischen Rezipient und Rezeptionsgegenstand zu liberbriicken oder aufzuheben (vgl.
Novak 1991: 225). Obwohl der Cyberspace hdufig in den Kategorien physischer
Réaumlichkeit beschrieben und diskutiert wird, sieht Novak in ihm vor allem eine
ephemer-poetische Aufhebung des Dualismus von individueller Person und Umwelt,
der unsere physische Raumerfahrung pragt: Sein kulturelles Versprechen ist die Ver-
mengung des Betrachters mit dem Raum, in dem er sich bewegt, und damit eine
grundsétzliche Neuverhandlung der Rollen und Bedeutungen von Subjekt und Objekt
(vgl. ebd.: 226).

Die technischen Voraussetzungen fiir diese Neuverhandlung sind laut Novak
zweierlei: Der Nutzer muss erstens {iber ein »deck« und zweitens iiber ein »protocol«
verfiigen (ebd.: 233). Das »deck« oder der »synthesizer« (ebd.) ist die technische An-
ordnung, die den Cyberspace in Form eines Interfaces visualisiert. Typischerweise
ist es also der physische Computer — sei er nun Desktop, Laptop oder Tablet — mit
dem der Nutzer interagiert. Das »Protokoll< hingegen ist der Kommunikationsstan-
dard, welcher die Kommunikation sowohl mit dem Cyberspace selbst, als auch mit
allen anderen Decks ermdglicht, die mit ihm verbunden sind. Das Protokoll nach No-
vak meint damit nicht nur Netzwerkprotokolle im engeren Sinne, sondern auch Aus-
zeichnungssprachen, gemeinsame Interface-Standards und die komplette formale,

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 169

immaterielle Infrastruktur, die sich auflerhalb der Decks individueller Kommunikati-
onsteilnehmer befindet (vgl. ebd.).

Entscheidend fiir Novaks Vorstellung vom Cyberspace ist zunichst der Begriff
des »Hypermediums« — der in seiner Diktion all jene Medientechnologien beschreibt,
die unterschiedliche mediale Formen wie Bild, Video, Schrift und Tonwiedergabe
miteinander verbinden — und die an diesen ankniipfende Unterscheidung zwischen
»passiven< und >aktiven< Hypermedien (ebd.: 230). Passiv sind fiir Novak Hyperme-
dien, die in ihrer Entstehung ein einziges Mal in einer endgiiltig bleibenden Form
verfasst werden und zwar rezipiert, aber nicht mehr verédndert werden kdnnen. Aktiv
sind solche, die {iber ihre urspriingliche Entstehung hinaus verénderlich bleiben bzw.
die bereits aus ihrer Entstehungssituation heraus mit Mechanismen versehen sind, die
Verénderungen begiinstigen oder veranlassen (vgl. ebd.). Dariiber hinaus akzentuiert
Novak den Aspekt der Intermedialitét als einen abermals rdumlichen: Wéhrend bei
Wexelblat die >Dimensionen< des Cyberspace semantische sind (Bewegung im Cy-
berspace bedeutet fiir ihn eine Aktualisierung von Sinnpotentialen, deren mediale Er-
scheinungsform sekundér ist), ergibt sich seine Rdumlichkeit fiir Novak aus seiner
Eigenschaft, Information nicht nur in einer medialen Erscheinungsform wie dem
schriftlichen Text abzubilden, sondern vielmehr unterschiedliche Vermittlungsfor-
men einander ergénzen zu lassen. Die Anzahl der Raumachsen des Cyberspace re-
sultiert demnach aus den medialen Formen, welche Deck und Protokoll dem Nutzer
abzurufen gestatten. Die semantischen Bedeutungen hingegen bestimmen selbst
nicht die Rdumlichkeit des Cyberspace, sie fiillen vielmehr den Raum aus, der vom
Medium umrissen und definiert wird:

Every node in a hypermedium has a dimensionality. Hypertext, for example, occurs in a one-
dimensional space, but we can easily envision hypermedia with higher dimensions. While the
dimensionality of a node is fixed, the dimensionality between nodes need not be: a word in a
text can open to a hologram, a point within the hologram can open to an animation, a frame in
the animation can return to a text. Every node in a hypermedium is therefore an information
space, a space of potential information, and the »text« of the node is the actual information
within that space. (Ebd.: 230f.)

Wihrend Wexelblat also die McLuhansche Losung vom Medium als Nachricht ge-
wissermaflen dahingehend umdreht, dass die Nachricht das Medium ist (denn erst der
Sinngehalt der Information bestimmt hier die Struktur des Abrufs), sind Botschaft
und Medium in der Cyberspace-Konzeption Novaks zunichst einmal kategorisch ge-
trennt: Der >Raumc ist hier nicht Information, sondern die Bedingung der Mdglichkeit
von Kommunikation. Seine Dimensionen sind Potentiale medialen Ausdrucks, ent-
lang derer Information wandern kann. Dabei ist diese intermediale Rdumlichkeit fiir
sich genommen aber noch kein Cyberspace, denn dieser ist ja nach Novaks Definition

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | Dinge — Nutzer — Netze

eine »verrdumlichte Visualisierung« von Information, die sich innerhalb eines techni-
schen Kommunikationsapparates in Bewegung befindet. Genauso, wie ein leeres Ge-
biude zwar den Raum eines Geschehens vorgibt, aus sich heraus aber noch kein Mu-
seum, Supermarkt oder Finanzamt ist, muss auch ein Cyberspace erst durch einen
bestimmten Umgang mit der vom Medium geschaffenen »Raum«-Situation zu einem
solchen gemacht werden.

Ahnlich wie Brigitte Scheers Konzeption vom physischen Raum entsteht auch
Novaks Cyberspace aus einer Unterscheidung zwischen Raum und Objekt, bzw. aus
der Tatsache, dass der Rezipient einen Unterschied wahrnimmt zwischen funktional
abschlieBbaren Attributobjekten und einem medialen Milieu, das sie umgibt. Um
diese Unterscheidung plausibel zu machen, greift Novak bezeichnenderweise auf ge-
nau jenes Areal menschlicher Tatigkeit zuriick, das auch Scheer umtreibt: ndmlich
die Modulation des Raumes durch gestalterische Arbeit. Er identifiziert dabei zwei
Techniken der Raum-Formung durch den Menschen, die seines Erachtens eine an-
dauernde Konstante in der Kulturgeschichte bilden. Auf der einen Seite steht die
Skulptur als positive Form des Umgangs mit dem Raum, die einem bestimmten
Raumabschnitt Gestalt und Sichtbarkeit verleiht, ihn gleichzeitig fiir den Betrachter
aber unokkupierbar macht. Thr gegeniiber verortet er die Architektur, die einen leeren
Raum umfasst, begrenzt und damit R&ume als solche erlebbar werden lésst (vgl. ebd.:
243). Raum ist also dort, wo wir uns frei bewegen kdnnen, Ding dort, wo wir Wider-
stand verspiiren. Im Umgang mit den virtuellen Quasi-Réumen digitaler Medien ha-
ben fiir Novak Interfaces Skulpturcharakter, weil sie dem Nutzer als eine Oberflache
gegeniibertreten, mit der zwar interagiert werden kann, die aber nicht zu penetrieren
ist. Der navigierbare »Cyberspace<, wie er sich z.B. in Form eines Hypertext-Systems
manifestieren kann, entspricht fiir ihn hingegen einer architektonischen Konstellation
(vgl. ebd.: 243).

Bei der Bewegung »>im« Cyberspace agieren wir demnach immer nur mit Objek-
ten, die vom Interface unseres Decks aktualisiert werden, wahrend der yRaum<¢ hinter
den Dingen hochstens erahnt werden kann. Dies widerspricht augenscheinlich der
von Novak ausgegebenen Zielsetzung des Cyberspace, die Subjekt-Objekt-Trennung
zwischen Rezipient, Medium und Inhalt aufzuheben. Die Auflosung dieses Wider-
spruchs erfolgt durch ein funktionales Element innerhalb des Cyberspace, welches
Novak als den »Navigator« (ebd.: 231) bezeichnet. Der Navigator ist in Novaks Dik-
tion vielleicht am ehesten als ein Stellvertreter des Nutzers zu verstehen — ein iiber
das Interface ferngesteuerter virtueller yRoboter«, der sich innerhalb der raumlichen
Dimensionen des Cyberspace bewegt und durch dessen Augen der Anwender ihn er-
»fahren< kann. Dabei ist die Bezeichnung »Navigator< hier irrefiihrend, wenn man sie
allzu wortlich nimmt. Der Navigator eines Schiffes hat selbst die Macht der Lenkung
inne. Er fiihrt also selbst das Ruder, wihrend der Navigator nach Novak von auflen
gesteuert wird. Zugleich ist der Navigator der physischen Seefahrt in seiner Len-

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 171

kungsmacht auf sein Schiff beschrénkt. Er kann die Oberflidche des Meeres navigie-
ren und sich nach dem Stand der Sterne orientieren, aber weder der Ozean noch das
Firmament folgen seinen Anweisungen oder haben das geringste Interesse daran, ihm
seine Arbeit zu erleichtern. Der virtuelle Navigator soll sich dagegen nach Novaks
Vorstellung nicht nur im Cyberspace bewegen, sondern auch mit ihm interagieren
und ihn auf eine Art gestalten, die es dem Nutzer erleichtert, an jene Information zu
gelangen, die ihn interessiert:

My point in space is given by my navigator. Its forms can vary but the idea remains the same:
I control a point in an n-dimensional space, say a cube. I assign meaning to each of the axes,
and to any rotational parameters, material parameters, shape parameters, color and transparency
parameters, and so on, that describe the »reality« of my icon. By moving my icon in this abstract
space [ alter the cyberspace I occupy. My navigator follows me at all times, and my position
within it is fixed while I move within the cyberspace I have defined. Should I decide to search
through a slightly different »reality« all I need to do is reach out for my navigator and alter a
parameter. Otherwise, for more drastic navigation, I can alter a dimension, or even the number
of dimensions. Finally, I may choose an entirely different coordinate system. In every case my

deck is responsible for synthesizing the requested information in a new cyberspace. (Ebd.: 231)

Der Cyberspace ist in seiner Struktur und Erscheinung das Produkt des Wirkens vir-
tueller Stellvertreter, iiber welche seine menschlichen Nutzer sich zu ihm verhalten.
Er ist damit fakfum und nicht etwa datum — wie die digitalen (Attribut-)Objekte, die
ihn bewohnen, muss er laufend aktualisiert werden, um sein Vorhandensein behaup-
ten zu konnen. Medialitdt und Inhalt bilden als Raum und Ding zwar kategorisch
verschiedene BezugsgroBen innerhalb des kommunikativen Systems, beide existie-
ren aber in Abhdngigkeit voneinander und entstehen aus der Ordnung einer virtuellen
informationellen yRohmasse«< durch ein Interface-System, das Zentrum und Periphe-
rie erst unterscheidbar macht. Dieser Vorgang ldsst es im Grunde notwendig werden,
von multiplen »Cyberspaces« statt einem gemeinsamen >Cyberspace< zu sprechen, in
welchem sich alle Nutzer gleichzeitig und gemeinsam bewegen. Denn weil seine Ak-
tualisierung (bzw. im Novak’schen Duktus seine >Synthetisierung<) auf der Ebene
des einzelnen Decks stattfindet, kdnnen unterschiedliche Nutzer zum gleichen Zeit-
punkt sehr verschiedene Erscheinungsbilder des Cyberspace erleben, ohne dass seine
»Substanz« davon betroffen wire. »Cyberspace« als Terminus beschreibt hier weniger
einen absoluten Raum, in dem alle Kommunikation in Computernetzwerken stattfin-
det, als vielmehr eine Pluralitdt kommunikativer Situationen, die auf Basis einer ge-
meinsamen technischen Grundlage moglich und von ihren Teilnehmern — die ihrer-
seits selbst in Informationsentitéiten in Form von »Navigatoren< transformiert sind —
in ihrer Beschaffenheit laufend neu ausgehandelt werden. Dinge und Rédume des Wis-
sens werden dabei erst durch den Akt der Kommunikation selbst voneinander ge-
schieden und mit Identitéten versehen, die zwar aus der jeweiligen Konstellation von

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | Dinge — Nutzer — Netze

Kommunizierenden und Information heraus weitgehend klar differenzierbar, jedoch
keiner Kategorisierung a priori zu unterwerfen sind. Der Akt der prozeduralen, heu-
ristischen Unterscheidung von Gegenstdnden und ihren Zwischenrdumen ist fiir No-
vak genau das, was wir im Umgang mit dem Web als das »browsen< bezeichnen:

Furthermore, if these objects are not placed in any permanent system of categorization, that is,
if as few assumptions are made about what these objects are, beyond their collection of attrib-
utes, then it becomes possible to envision cyberspaces created along the parameters of user’s
needs. Attribute-objects can be gathered and sorted by attributes or combinations of attributes,
and these sorted collections can then be mapped onto coordinate axes. An information space

can thus be formed, and motion through that space can imply »browsing.« (Ebd.: 236)
3.3.4 Anschauung, Handlung, Raum und Raumlichkeit

Wie im ersten Kapitel dieser Studie bereits angeklungen ist, waren solche Uberle-
gungen zum Raum zum Zeitpunkt der Entstehung von Novaks Cyberspace-Theorie
Anfang der 1990er Jahre durchaus nicht neu, und ebenso wenig wurden sie erst mit
dem Aufkommen digital-virtueller Medien denkbar. Vielmehr lohnt hier abermals
der Blick in die in Michel de Certeaus Kunst des Handelns ausgearbeitete Raumphi-
losophie, welche die Rdume des kulturellen Handelns ja ebenfalls nicht als vorgefun-
dene Settings begreift, die unser Agieren diktieren, sondern sie vielmehr gerade als
die impliziten Resultate menschlicher DaseinsduBerungen auffasst: Rdume entstehen
aus dem Umgang mit und der Bewegung zwischen priexistenten Orten (vgl. Certeau
1988: 217ft.). Ubertragen wir diese Kategorien auf den Cyberspace, wie Novak ihn
definiert, so stellt sein von den Optionen medialen Ausdrucks aufgeschlossenes Ko-
ordinatensystem zunéchst nur eine Ansammlung von lokalisierbaren Orten zur Ver-
fligung, aus denen Raum erst durch menschlichen Verkehr geschaffen werden kann.
Zwei weitere Begrifflichkeiten, mit denen Certeau die Schaffung kultureller Rdume
beschreibbar zu machen sucht, kniipfen unmittelbar an die Unterscheidung zwischen
lieu und espace an und beschreiben Erfahrungsdimensionen des Raumes: auf der ei-
nen Seite die »Karte« (carte), auf der anderen die »Strecke« (parcours) (Certeau
1988: 220ff.; vgl. Olek u. Piepiorka 2012: 86f.).

Die »Karte« stellt fiir Certeau einen alle kulturellen Praktiken der Raumstiftung
zuumgehen trachtenden Umgang mit nackten, vorgefundenen Orten dar. Karten stre-
ben nach einem objektivierten Blick auf riumliche VerhdltnisméaBigkeiten wie Grofe
und Distanz von Erscheinungen innerhalb eines gemeinsamen Positionssystems (vgl.
Certeau 1988: 222). Karten fallen damit also in die Doméne einer reinen Topologie
— wobei natiirlich bemerkt werden muss, dass jeder Abbildung eine Intention voraus-
geht, und dass im Falle von Karten bereits die Entscheidung zur Abbildung sowie die

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 173

Auswahl des Abzubildenden implizite kulturelle Botschaften, Wertungen und Rele-
vanzaussagen beinhaltet (vgl. Olek u. Piepiorka 2012: 86f.). Die »Strecke< hingegen
beschreibt das handelnde Sich-Bewegen im Raum, in dessen Zuge Orte zur kulturel-
len Verwendung gelangen und sich Raume zwischen ihnen ausbilden kénnen (vgl.
Certeau 1988: 221f.). Wahrend Wexelblat den Cyberspace also aus der Perspektive
der Karte konzipiert, denkt ihn Novak vor allem aus jener der Strecke heraus. Novak
interessiert sich nicht vorrangig fiir abstrakte topografische Ordnungen in einem Da-
tenraum, den der Nutzer in seiner »eigentlichen« Beschaffenheit weder zu sehen im-
stande noch zu sehen interessiert ist, sondern fiir die Praktiken des Umgangs mit ver-
rdumlichter Information, die in der Hypernatur des technischen Simulacrums Raume
der Kultur entstehen lassen. Beide Autoren aber verstehen den Cyberspace nicht als
eine im Voraus bestehende, rdumliche Infrastruktur von Informationen und ihrer Ver-
mittlung, sondern als Spatialisierungen von Beziehungen zwischen Informationsbau-
steinen im Vollzug ihres Abrufs durch einen Nutzer. Der Unterschied zwischen den
beiden Cyberspace-Modellen liegt vor allem darin, wo genau diese Rezipientenfigur
rdumlich (und damit zugleich epistemisch) im Verhéltnis zu den Informationsobjek-
ten positioniert wird.

Novak erkennt interessanterweise die Ahnen des Cyberspace nicht etwa in Sys-
temen der Informationsverwaltung — und damit eben auch nicht in den Vorgéngern
und Frithformen der Hypertexttheorie — sondern vielmehr in der abstrakten Kunst des
19. und 20. Jahrhunderts. Kiinstler wie Paul Klee, Piet Mondrian, Kazimir Malevich
und Wassily Kadinsky nahmen, so Novaks These, die Erfahrungsdimensionen des
Cyberspace insofern vorweg, als dass sie nicht etwa nach ordnender Abbildung einer
praexistenten Wirklichkeit strebten, sondern vielmehr Attribute einer erfahrbaren
Welt zu Objekten der Anschauung, des Verstehens und des Empfindens zusammen-
fiihrten, die so zuvor nicht existiert hatten (vgl. Novak 1991: 244f.). Die abstrakte
Malerei schafft, indem sie Farbe, Form, Textur usw. ohne direkte Abbildungsinten-
tionen zusammenfiihrt, origindr neue Modi der Wahrnehmung und des Erlebens. Der
Cyberspace definiert sich fiir Novak demnach weniger dariiber, ein neues und wo-
moglich besonders intuitives Abrufsystem fiir Gegenstdnde des Wissens zu sein, die
schon vor der Digitalisierung und Vernetzung unserer kulturellen Kommunikation
bestanden hatten. Stattdessen schopft er seine lebensweltliche Relevanz fiir uns ge-
rade aus seiner Fahigkeit, origindr neue Wissensobjekte entstehen zu lassen, die au-
Berhalb seiner medialen und semantischen Dimensionen so nicht existieren kdnnten.

Der Medien- und Kulturwissenschaftler Richard Rogers riickt den Cyberspace in
einem Aufsatz aus dem Jahre 2011 in eine historische Perspektive und charakterisiert
ihn dabei als eine liberholte Begrifflichkeit. Er hélt ihn in erster Linie fiir eine Verle-
genheitsbezeichnung, mittels welcher man sich in den 1980er und frithen 1990er Jah-
ren eine neue Medientechnologie zu erkldren versuchte, die in den Alltag der breiten
Offentlichkeit noch iiberhaupt nicht vorgedrungen war. Das Netz erschien noch nicht
als selbstverstdndlicher Bestandteil der sozialen Welt des Durchschnittsverbrauchers.

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | Dinge — Nutzer — Netze

Stattdessen sei es entweder in der Doméne jener Sub- und Konterkulturen verortet
gewesen, welchen »virtuelle Welten< Riickzug aus und Zuflucht vor der Mehrheits-
gesellschaft zu versprechen schienen, oder aber in jene akademischer Expertendis-
kurse (vgl. Rogers 2011: 61). Fiir Rogers bestdrkt die Vorstellung vom Cyberspace
damit zugleich jene von einer harten Trennung zwischen >realer< und »virtueller< Welt
—und diese wiederum besiBe keinerlei analytischen Wert mehr in einer Alltagswelt,
die von digitaler Technik ebenso durchdrungen ist wie von einer Selbstverstidndlich-
keit des Umgangs mit derselben (vgl. ebd.: 64). Rogers hat hiermit sicherlich nicht
ganz unrecht. Kulturwissenschaftliche (und gerade auch die sich auf sie beziechenden
politischen) Diskurse iiber Digitalitit und Virtualitdt scheinen allzu oft betriebsblind
zu sein flir die ldngst eingetretene Normalitdt des Virtuellen, anstelle derer sie sich
an einer langst nicht mehr real gegebenen Neuheit der Technologien und der mit
ihnen verbundenen medialen Erlebnisqualitidten abarbeiten.

Indes hilt gerade der anhaltende Diskurs iiber die vorgebliche Ver- und Geschie-
denheit der physisch-analogen Welt von der angenommenen informationellen Raum-
lichkeit digitaler Kommunikationssysteme diese als eine soziale »Tatsache« lebendig.
Als solche bestimmt sie weiterhin mit dariiber, wie sich Individuen, Gruppen und
eben auch Institutionen in diesem Zwiespalt positionieren. Zugleich aber sind auch
in einer Welt, in der Virtualitdt zur Normalitit geworden ist, Widerspriichlichkeiten
zwischen etablierten Dispositiven der sozialen Ordnung und den epistemischen, pa-
dagogischen, affektiven oder politischen Programmatiken einer immer noch von ra-
santen Entwicklungen gekennzeichneten Medientechnik keineswegs ausgeschlossen.
Dies gilt umso mehr, als dass der Computer als Meta-Maschine laufend neue Funk-
tionalitdten hervorbringt, die immer wieder aufs Neue gesellschaftlich normalisiert
werden miissen.

Insofern kann der Begriff des Cyberspace — insbesondere, wenn man ihn nicht
nur als Schlagwort verwendet, sondern durch die Brille seiner Theoretiker und Pro-
pheten betrachtet — speziell im Zusammenhang mit solchen gesellschaftlichen und
kulturellen Systemen wertvoll sein, in denen Digitalisierung und Virtualisierung
nicht reibungslos und kontinuierlich ablaufen, sondern sich sperrig verhalten und als
Bruch empfunden werden. Steve Woolgars zweite Regel der Virtualitit® impliziert
auch, dass unsere Erklarungsmodelle und Metaphoriken fiir Virtualisierungsphano-
mene nicht iiberall gleichmdfBig schnell verfallen und veralten. So mag der Cyber-
space als virtuelle Gegenwelt und kategorisch »Anderes< nicht mehr akkurat den
langst vollig ins realweltliche Leben der digital natives integrierten Umgang mit di-
gitaler Technik beschreiben — im Hinblick auf die Museumsvirtualisierung erscheint

6 Die jabesagt, dass die mit Virtualisierungprozessen verbundenen Angste und Risiken nicht
gleichméBig tiber Gesellschaften verteilt sind, sondern sich in bestimmten sozialen Syste-

men und Bereichen verdichten — siehe Kapitel 2.1.3 dieser Arbeit.

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 175

er als Konzept jedoch iiberaus niitzlich. Dies liegt zum einen daran, dass die Vorstel-
lung einer Raumlichkeit von Information es in besonderem Malle ermoglicht, die
Dispositive des Museums mit jenen digitaler Mediennutzung zu konfrontieren und
auf funktionale Parallelen und Unterschiede hin zu untersuchen. Zugleich aber ent-
sprechen die zum Cyberspace gehorigen kulturellen Konnotationen von Exotik, Neu-
heit, Fremdartigkeit und Unbeherrschbarkeit genau jenen Angsten, die sich fiir das
Museum mit digitalen Medien verbinden.

Gemein ist Museum und Cyberspace also vornehmlich die Idee eines Arrange-
ments von Information im Raum, und damit verbunden das virtuelle Element einer
Vieldeutigkeit der vermittelten Inhalte aus unterschiedlichen Perspektiven der Be-
trachtung. Gemein ist ihnen ferner auch, dass sie das, was sie beinhalten, als infor-
mativ und bezeichnend ausweisen. Der Zweck von Dingen, die im Museum stehen,
wird von der Institution selbst als ein kommunikativer und medialer gekennzeichnet.
Der Cyberspace wiederum ist eine Visualisierung von Information und besteht iiber-
haupt nur aus der Tatsache heraus, dass er etwas mitzuteilen hat. In beiden Féllen
miissen Bedeutungen aktualisiert werden — wobei im Falle des Cyberspace die Ak-
tualisierung in zwei Schritten erfolgen muss, da die Ebene des Decks und seines In-
terfaces zwischengeschaltet ist. SchlieBlich und endlich verbindet Museums und Cy-
berspace paradoxerweise gerade ihre Verortung im >Aufler-< oder »Gegenweltlichenc.

Das Museum ist, wie es ja schon bei Valéry so nachdriicklich und emphatisch
betont wird, eben kein Raum des »Lebens< im Sinne von Verrichtungen des Alltags.
Es steht aulerhalb der Normalitdt und kann, wie man mit Malraux und Theodor Griit-
ters These vom s>realen Objekt auBBerhalb des Realen< weiter ausfiihren kann, seine
Funktion als Bildungsdispositiv liberhaupt nur aus dieser AuBeralltidglichkeit heraus
erfiillen. Brigitte Scheer unterscheidet hier unter Riickgriff auf die Raumtheorie Eli-
sabeth Stokers zwei Typen von Réumlichkeit, in denen sich zwei unterschiedliche
kulturelle Programmatiken abspielen. Die Idee eines Raumes, der als natiirliche Kon-
stante vorgegeben ist und nur durch bildnerische und architektonische Maflnahmen
verdndert werden kann, féllt laut Scheer unter das Paradigma eines reinen » Anschau-
ungsraumes, in welchem sich das schauende Subjekt als passiver Betrachter der ihm
gegeniiberstehenden Objekte erlebt (vgl. Scheer 2000: 239). Diese Ebene der
Raumerfahrung kontrastiert Scheer mit jener des »Aktionsraumes« (ebd.), die Certe-
aus Vorstellung von im Zuge menschlicher Tatigkeit erst prozesshaft »gemachtenc
Raumordnungen durchaus verwandt ist: In unserem Umgang mit der physischen
Welt interagieren wir mit Raumen nicht immer als unverhandelbaren, vorgefundenen
Handlungsdeterminanten und -eingrenzungen. Vielmehr ziehen wir beim Handeln im
Raum laufend mentale Grenzen durch unsere Erfahrungswelt (ebd.) — Aktionsrdume
sind damit also im besten Sinne des Wortes »Arbeitspldtze<. Wahrend im Anschau-
ungsraum Dinge vor allem in ihrer rdumlichen Ausformung von Interesse sind (also
darin, wie sie den Raum ausfiillen oder begrenzen), geht es in Aktionsrdumen eher
um ihr generelles Vorhandensein innerhalb der unmittelbaren Interaktionsreichweite

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | Dinge — Nutzer — Netze

eines Subjekts — oder wie Scheer es mit Heidegger nennt, um ihre »Zuhandenheit«
(ebd.). Im Anschauungsraum wollen die Dinge betrachtet und im rdumlichen Kontext
begriffen werden — Scheer spricht hier mit begrifflicher Ndhe zu Aleida Assmann
von einem »physiognomischen Verstehen« (ebd.), das sich bei Scheer allerdings an-
ders als bei Assmann weniger auf das individuelle Ding als auf die rdumliche Ge-
samtsituation bezieht. Im Aktionsraum sind die Dinge dagegen bereits verstanden
und kénnen verwendet werden, ohne dass sie zuvor einer Semiose unterzogen werden
miissten. Wihrend der Mensch im Anschauungsraum eine rigide Subjekt-Objekt-
Trennung erféhrt, in welcher die physikalischen Dinge in all ihrer Tiefe als sein nicht
zu durchdringendes Gegeniiber auftreten, werden die Dinge im Aktionsraum zu
Werkzeugen und Erweiterungen seiner Subjektivitiat bzw. seines Handlungspotenti-
als als Subjekt (vgl. ebd.). Insofern sind Anschauungs- und Aktionsrdume gleicher-
maflen Dispositivgefiige: Sie etablieren Ordnungen der Sichtbarkeit und produzieren
aus diesen Ordnungen heraus Subjektrollen fiir die Menschen, die sich in ihnen be-
wegen und mit ihnen umgehen.

3.3.5 Fliissige Architekturen

In gewisser Weise ldsst sich damit die Musealisierung von materiellen Gegenstdnden
als deren Uberfiihrung aus einem Handlungs- in einen Anschauungsraum und damit
als ein Dispositivwechsel beschreiben: Die antike Amphore, die ein Gebrauchsge-
genstand war, hatte in ihrer Ursprungssituation ihren Verwendern nichts mitzuteilen.
Thre Funktion war es nicht, Bedeutungen zu speichern und zu transportieren, sondern
Fliissigkeiten. Sie war eben fiir ihren Gebrauch im Alltag >zuhanden< — zwar war ihre
Prisenz im Raum im streng physikalischen Sinne keine andere als jene, die sie heute
als Museumsding aufweist, aber in der Praxis des Umgangs mit Objekten des Akti-
onsraumes bleiben diese »unsichtbar< oder werden zumindest nicht dezidiert ange-
schaut. Zwar wird ihre Rolle in rdumlichen Arbeitsprozessen nach wie vor von ihrer
Materialitit und Physikalitét bestimmt (die Amphore z.B. konnte eben nur so benutzt
werden, wie sie benutzt wurde, weil sie zwei Griffhenkel und einen Hohlraum auf-
weist, der sich befiillen 14sst), diese Materialitit jedoch wird im Aktionsraum nicht
als Physiognomie, sondern als Funktionalitit wahrgenommen. In der Musealisierung
wiederum wird das Zuhandensein der Objekte durch ihre Sichtbarkeit abgeldst: Die
Amphore bleibt nun zwar im physischen Sinne »leer<, wird aber zugleich mit Bedeu-
tungen gefiillt. Sie kann uns jetzt etwas mitteilen, jedoch nur, weil sie eben nicht
langer »benutzt« wird und dementsprechend als materielles Ding nicht mehr in ihrer
eigenen Zweckdienlichkeit untergeht. Museen sind also notwendigerweise Anschau-
ungsrdume, und als solche wiederum Réume des Auflergewdhnlichen.

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 177

Dennoch ist das Museum als vollig statischer und dem Besucher in abgeschlos-
sener Génze gegeniibertretender Raum der Anschauung nur unzureichend beschrie-
ben. Zwar definiert es sich erstens dariiber, dass es von der umgebenden Auflenwelt
erkennbar abgetrennt, und zweitens dariiber, dass es mit durch diese Trennung als
museal ausgewiesenen Gegenstinden ausgestattet ist. Dabei befindet der museale
Raum sich jedoch stets in einem reziproken Verhiltnis sowohl zur Arbeit der Muse-
umsschaffenden, als auch zu seinen Besuchern. Als kulturelles Dispositiv entsteht
das Milieu Museum erst aus den sich in ihm abspielenden Sinnbildungsprozessen,
welche sowohl die Ausstellungstitigkeit, als auch die Rezeptionserfahrung und das
zu ihr gehorende Wohlverhalten beinhalten. Das Museum ruft nicht nur einseitig den
von Paul Valéry beschriebenen Andachtsgestus zwischen Alltag und Kirchgang bei
seinen Besuchern hervor, sondern es entsteht als soziale und kulturelle Erfahrungs-
groBe nicht zuletzt auch aus den mit dem Museumsbesuch verbundenen sozialen
Skripten, die von den Besuchern performativ ausgespielt und somit affirmiert wer-
den. Stefan Pauls Vorstellung vom Museum als einer Umkehr des Theaterdispositivs,
in welchem die darbietenden Objekte auf ihrem Platz bleiben und das Publikum sich
im Raum bewegt (vgl. Paul 2005: 354f.), sollte den Blick auf die kreative Mittéter-
schaft der Besucher nicht verstellen: Im Museum wie im Theater wirken Besucher
bzw. Zuschauer an der Darbietung mit, indem sie sich in bestimmte soziale Rollen
begeben und bestimmten sozialen Drehbiichern folgen. Diese Drehbiicher wiederum
bringen die Dispositive »Museum« und >Theater< ebenso sehr hervor, wie sie von
ihnen hervorgebracht werden. Auch das Schauen des Rezipienten wird im Museum
zu aktivem Handeln: Wie im ersten Kapitel dieser Arbeit ja bereits herausgearbeitet
wurde, setzen museale Inszenierungen das Gesehenwerden voraus, bzw. existieren
Museen immer nur im Kontext einer >Offentlichkeitc, die sie besucht. Insofern zeigt
sich hier eine weitere Parallele zwischen Museum und Cyberspace, die im Kontext
der Museumsvirtualisierung brisant werden muss: Beide sind rdumliche Systeme, die
von Visualitdt abhdngig sind und somit nur dort existieren, wo sie in ihrer Raumlich-
keit von Betrachtern wahrgenommen werden. Insofern ist diese Rdumlichkeit immer
performanzabhingig. Das Museum ist als Gebdude und als Anordnung materieller
Dinge eine Infrastruktur fiir bestimmte soziale Situationen, zum Dispositiv wird es
aber erst im Parcours seiner Besucher, die seine einzelnen »Orte< (die man z.B. in
den einzelnen Exponaten erkennen kann) zu sinnhaft gefiigten >Rdumenc« verbinden.
Auch im Cyberspace muss dies vom Rezipienten geleistet werden, jedoch findet
diese semantische Gemachtheit eine Entsprechung in der Prozesshaftigkeit digitaler
Bilderzeugung selbst.

Certeaus Raumphilosophie soll uns hier nicht zu unkritischem Konstruktivismus
verleiten. So richtig es natiirlich ist, dass wir in kulturellen Kontexten weniger mit
Réumen in ihrer reinen Physikalitét interagieren als mit gemachten Bedeutungssys-
temen, die wir auf Rdume projizieren und die dann wiederum unsere Erfahrung des
physischen Raumes entscheidend beeinflussen, so unumstoBlich ist wiederum auch

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | Dinge — Nutzer — Netze

die Tatsache, dass die harten physikalischen Realititen des Raumes zugleich auch
die Grenzen seiner Erlebbarkeit bestimmen. Es gibt keinen unendlich weit ausge-
dehnten Ausstellungsraum — und gébe es ihn, so ist {iberaus fraglich, ob dieser etwas
beherbergen konnte, was wir als ein Museum zu erleben imstande wiren. Wie An-
dreas Urban anmerkt, existiert keine Form absoluter musealer Darstellung. Was Mu-
seen anbieten, ist nicht etwa »>die Vergangenheit< oder auch nur >die Geschichte< im
Sinne einer Auseinandersetzung mit der Vergangenheit, sondern jeweils nur ein
schlaglichtartiges »Geschichtsbild« (Urban 2009: 75). Diese Beschrénktheit der mu-
sealen Perspektive ist fiir Urban wiederum ein konstitutives Merkmal der Institution:
Wenn Museen ihre Exponate als Triger von zu empfangenden Botschaften fiir den
Besucher ausweisen, so verbriefen sie damit zugleich eine Autorschaft der Kuratoren
(vgl. ebd.). Kuratorische Autorschaft wiederum manifestiert sich in der Auswahl von
Objekten und ihrer Positionierung im Raum — und diese Auswahl und Positionierung
trdgt die Ziige von Autorschaft und Handlungsabsicht eben deshalb, weil sie in be-
grenzten und physisch fest strukturierten Raumen stattfindet. Ein Museum, das keine
Objekte ausschlieft, wire ebenso wenig zu verstehen wie ein Text, der keine Worte
ausschlieBt. Das einzelne Objekt wire beliebig und die Institution nicht langer im-
stande, sich fiir die Sinn- und Zeichenhaftigkeit der Ausstellungsstiicke zu verbiirgen.
Insofern ist die Abgeschlossen- und Begrenztheit des Museums kein Defizit, sondern
eine Eigenschaft, die seine Existenz als gesellschaftliches Dispositiv erst ermdglicht.
Museen sprechen nicht nur vermittels der Dinge, die sie uns zeigen, sondern auch
vermittels jener, die sie uns vorenthalten.

Die sich mit dem Cyberspace verbindende Erwartung an eine von digitalen Me-
dien getragene Informationsgesellschaft hingegen lebt vom Versprechen der volligen
semantischen Offenheit eines Wissens-Raumes, der ohne die Hierarchie individueller
Autorenschaften auskommen soll. Zugleich aber sollen Cyberspaces auch imstande
sein, die Signifikanz aller in ihnen enthaltenen Information zu bewahren und eben
nicht beliebig werden zu lassen. Zum Garanten der Sinnhaftigkeit wird eben der >Cy-
ber«-Aspekt selbst als jenes Element der Steuerung und Riickkopplung, welches da-
fiir sorgen soll, dass der Rezipient im Cyberspace nicht einfach auf einem Ozean der
Information treibt, sondern vielmehr laufend gelenkt und angeleitet wird. Diese Len-
kung und Anleitung findet aber nicht in einem Raum statt, der sich in einer bestimm-
ten, endgiiltigen Verfassung présentiert und nach kultureller Deutung verlangt, son-
dern in einem, dessen Struktur vom Rezeptionsverhalten seiner Besucher tatsdchlich
beeinflusst und geformt wird. Insofern will der Cyberspace sowohl Handlungs- als
auch Aktionsraum sein, oder genauer noch: Indem der Rezipient sich im Cyberspace
nur als digitale Doublette seiner selbst bewegt — genau dies beschreibt Novak ja mit
dem »Navigator«-Konzept — verwandelt er sich selbst in ein Informationsobjekt. Die-
ses wiederum kann (man denke an Berners-Lees semantic web) nicht nur Informati-
onsfragmente oder Attribute zu von Menschen rezipierbaren digitalen Objekten zu-
sammenfiigen, sondern es kann vor allem auch seinerseits von Computern als eine

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 179

funktionale Einheit erkannt und verstanden werden. Insofern ist in der Navigation
digital-virtueller Rdume die Trennung zwischen Rezeption und Aktion aufgehoben:
Jeder Abruf von Information stellt eine Aussage gegeniiber dem Computernetzwerk
dar, die ihrerseits informativen Charakter hat. Die Information dariiber, dass und was
ich rezipiere, ist fiir einen Computer qualitativ nicht fundamental verschieden von
der Information, die ich rezipiere.’

Um nun der Prozeduralitit solcher virtueller Raume gerecht zu werden, erweitert
Novak den Begriff der Architektur als Modus der Raumgestaltung um ein Adjektiv,
das abermals eine bestimmte Materialitét evoziert: Er spricht bei der Praxis der Struk-
turierung des Cyberspace von einer »liquid architecture« (Novak 1991: 251), die im
Gegensatz zu physikalischen Architekturen eben keine feste und unverdnderliche
Ordnung in einen vorgefundenen Raum stellt, sondern die Rdume um denjenigen
herum laufend neu entstehen lésst, der sich durch sie hindurchbewegt.® Die Kommu-
nikation schafft sich also nicht nur ihre Gegenstinde, sondern auch die Referenzgro-
Ben ihrer Umwelt:

I look to my left, and I am in one city; I look to my right, and I am in another. My friends in

one can wave to my friends in the other, through my having brought them together. (Ebd.: 249)

Wenn wir den Cyberspace als funktionales Modell fiir den Ablauf kultureller Kom-
munikation in und iiber digitale Medien voraussetzen oder auch nur Ziige liquider
Architekturen im World Wide Web erkennen wollen, dann erscheint der Begriff des
»virtuellen Museums«< zunéchst einmal als eine iiberaus problematische Bezeichnung
fiir digitale Angebote. Wenn Rdume in den fliissigen Architekturen digitaler Medien
laufend neu verhandelt werden, dann ist es schwierig, in ihnen eine Institution zu
etablieren, die sich ja gerade durch ihre bauliche Trennung von der sie umgebenden
Welt auszeichnet. Museum und Cyberspace mogen beide als Gegenwelten zu unse-
rem gewohnten Lebensmilieu erscheinen und dabei beide die Merkmale des Certe-
auschen Handlungsraumes aufweisen, im Gegensatz zum Museum aber ist der Cy-
berspace keine singuldre Institution mit einem klaren Auftrag. Er erscheint nicht als
Gegenstiick eines bestimmten sozialen Settings, wie das Museum z.B. dem heimi-
schen Wohnzimmer gegeniibersteht, sondern schlechthin als eine Antithese zur ma-
teriellen Welt. Wir konnen das Museum dementsprechend nicht schlechthin dem Cy-
berspace gegeniiberstellen, sondern allerhdchstens bestimmten Zusammenkiinften
digitaler Objekte im Cyberspace, die Ziige des Musealen aufweisen oder emulieren.

7 Kapitel 5 dieser Studie wird sich diesem Aspekt der Lenkung und Analyse von Nutzerver-
halten noch eingehender widmen.

8  Zum Gebrauch von Fliissigkeitsmetaphern im Zusammenhang mit digitaler Medientechnik
vgl. Niewerth 2013: 1ff. sowie Niewerth 2014.

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | Dinge — Nutzer — Netze

Solche »Gebédude« im Cyberspace sind aber keine gesetzten institutionalisierten
Raumsysteme, die als Dispositive ein bestimmtes Wohlverhalten von ihren Besu-
chern einfordern. Vielmehr sind sie Muster, die sich aus den Navigationsentschei-
dungen der Nutzer erst herauskristallisieren und dann zugleich — wie in einem Expe-
rimentalsystem epistemische Dinge schlieSlich zu technischen werden kénnen — den
Bezugsrahmen aller weiteren Orientierung bilden. In den physischen Museen der
Belle Epoque, die Paul Valéry mit solchem Unbehagen durchwandern musste, ist es
die Institution Museum in ihrer ganzen kulturellen Geltung und Schwere, die ihm ein
Betragen irgendwo zwischen alltdglicher Gelassenheit und sakraler Andacht auf-
zwingt. In digitalen Medien kehrt sich dieses Verhéltnis um: Hier kann das Museum
sich nur um den Nutzer herum konstituieren, wird von seinem Verhalten gewisser-
mafen erst heraufbeschworen. Virtuelle Museen entstehen {iberall dort, wo Compu-
ter und Web gemeinsam als Museum verwendet werden — nicht der yRaumc« des vir-
tuellen Museumsbesuchs ist Trager der Musealitit, sondern vielmehr der >Besucher«
in seinem Benehmen und Erkenntnisinteresse (das freilich wiederum beeinflusst wer-
den kann durch die Selbstbeschreibungen von Webangeboten und die Strukturen ih-
rer Verlinkung). Auf dieselbe Art konnen so auch virtuelle Kathedralen, Kauthduser,
Bibliotheken usw. als fliissige Architekturen um die Bediirfnisse der Nutzer entste-
hen und wieder vergehen, wenn der Bedarf nach ihnen erloschen ist (vgl. ebd.: 249).
»Liquid architecture« ist also einerseits verdnderlich, reaktiv und >lebendig¢, dabei
aber niemals eigendynamisch, weil sie stets den Menschen als intendierendes Subjekt
bendtigt. Wahrend das Selbst sich in der Architektur der physikalischen Welt im Pro-
zess des Bauens Rdume schafft, in denen es sein kann, wird es sich in den liquiden
Architekturen digitaler Medien selbst zum Raum (vgl. ebd.: 250f.).

3.3.6 »Virtuelle Realitdt< und Grenzen der Raum-Metaphorik

In diesem Sinne ist, wie Stefan Miinker bereits Ende der 1990er Jahre beobachtet,
der Cyberspace eben keine Gegen-Realitdt aullerhalb der physikalischen, sondern
fallt vielmehr in die Doméne dessen, was seit den 1980er Jahren mit dem Begriff der
virtual reality tiberschrieben wird: Der Cyberspace, so fiahrt Miinker fort, ist weder
irreal noch surreal, sondern schlicht ein von vernetzten Computern getragenes medi-
ales System, in welchem sich Produzenten und Rezipienten gleichermalien artikulie-
ren — und diese Artikulationen wiederum sind nicht mehr oder weniger real als jede
andere Form kultureller AuBerungen (vgl. Miinker 1997: 126f.).

Die Pragung des Begriffes der »virtuellen Realitéit« wird meist dem Computerwis-
senschaftler, Kiinstler und Komponisten Jaron Lanier zugeschrieben, dessen zu Be-
ginn der 1980er Jahre gegriindete Firma VPL Research als einer der ersten Fabrikan-
ten VR-Utensilien wie head-mounted displays und Datenhandschuhe am Markt zu

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 181

etablieren versuchte. Da sich eine erste Nennung des Begriffes im Druck nicht datie-
ren ldsst, nimmt Lanier selbst fiir sich allerdings lediglich in Anspruch, ihn »geprigt
oder popularisiert« zu haben.” Dass dieser Terminus etwa zur gleichen Zeit in den
offentlichen Diskurs eintritt wie jener des Cyberspace ist kein Zufall: Das bis ins
Mittelalter zuriickreichende Denken in und iiber Virtualitdten als eine erst durch das
verwirklichende Handeln in die Erfahrbarkeit iiberfithrbare Erscheinungsform des
Wirklichen bleibe ndmlich, so Miinker, unter den Voraussetzungen der physischen
Wirklichkeit meist ein rein philosophisches. Zwar werden auch in unserer materiellen
Umwelt standig Dinge »verwirklicht¢, die zuvor nur als Potentialitét existiert haben,
aber ihre physikalischen GesetzméBigkeiten setzen dem, was grundsétzlich aktuali-
sierbar ist und den Arten, wie diese Aktualisierung stattfinden kann, sehr konkrete
Grenzen. Dariiber hinaus erleben wir Virtualitéten {iblicherweise nicht im Zustand
ithrer Virtualitdt, sondern nur in fortschreitenden Zustidnden ihrer Verwirklichung
(vgl. ebd.: 112ff)). Der einem Hausbau vorausgehende architektonische Entwurf ist
ein virtuelles Phénomen, aber alle Erscheinungsformen des Hauses auf dem Weg zu
seiner Aktualitit als Raum des Wohnens sind ihrerseits materiell prasent — von der
Architekturzeichnung {iber die Baugrube und alle darauffolgenden Stadien der Fer-
tigstellung begegnet uns das werdende Haus als eine positive, materielle Erschei-
nung. Sein virtueller Zustand der Vollendung bleibt ein imaginérer bis zu jenem Au-
genblick, in dem er zur Aktualitit wird. Ahnliches gilt fiir das Erleben von Museum-
sausstellungen: Die im Gefiige der Sinntréger implizit angelegten Narrative und Deu-
tungsmoglichkeiten werden erst dann wahrehmbar, wenn sie aktuell geworden sind,
wenn also beim Rezipienten bereits eine oder mehrere Deutungen Gestalt angenom-
men und alle anderen moglichen Lesarten ausgeklammert haben. Digitale Medien-
technologien und ihre Interfaces hingegen ermdglichen uns laut Miinker ein sehr viel
intensiveres und bewussteres Erleben virtueller Seinszustéinde von Gegenstéinden des
Wissens.

Dies liege zum einen daran, dass im Cyberspace das yMogliche« sehr viel weiter
bemessen ist als im physikalischen Universum. Zwar unterliegt der Cyberspace als
Produkt digital arbeitender Hard- und Software den Gesetzen des mathematischen
Codes und damit der Tatsache, dass er nur das visualisieren kann, was sich mathe-
matisch beschreiben ldsst — aber wahrend die Mathematik in der physikalischen Welt
beschreibend wirkt, hat sie im Cyberspace vor-schreibende, eben: pro-grammatische
Funktion. Der Physiker artikuliert in der Sprache der Mathematik ein formales Ab-
bild der Welt, deren Funktionalitit er beobachten kann, {ibertrdgt also Aktualitét in
Virtualitit.!"” Der Programmierer hingegen arbeitet in einem formalen mathemati-
schen System, in dem Ding und Beschreibung nicht unterscheidbar sind. Den von

9  http://www .jaronlanier.com/general.html vom 13.05.2018, Hervorhebung D.N.
10 Dabei ist es freilich verbliiffend, dass der Kosmos immer wieder der zwingenden Logik

unserer Beschreibungssprache zu folgen scheint — deswegen kann die theoretische Physik

14.02.2026, 14:35:37. oy —


http://www.jaronlanier.com/general.html
https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.jaronlanier.com/general.html

182 | Dinge — Nutzer — Netze

ihm geschaffenen Virtualititen geht keine Aktualitdt voraus, an deren Beschaffenheit
er gebunden wiére — er kann also erméglichen, was er will, solange es sich algorith-
misch ausdriicken lésst.

Zum anderen diagnostiziert Miinker in den Interfaces digitaler Medien einen
schnelleren und sichtbareren Ubergang zwischen Virtualitiit und Aktualitit, der sich
auf das »utopische« Moment virtueller Rdume griindet (ebd.: 126). Dabei meint er
»Utopie« wortwortlich: Virtuelle Orte und Raumgefiige sind »U-Topoi< im Sinne von
»Nicht-Orteng, die zwar im kulturellen Sinne durchaus >real< sind, aber eben kein per-
manentes Substrat besitzen. Vielmehr miissen sie diskursiv und aktiv »beschworen<
werden und haben Bestand nur durch jene Handlungen und Kommunikationen, deren
Rahmen sie bilden. Vor diesem Hintergrund ist der Cyberspace fiir Miinker schlicht
die sinnfilligste denkbare Auspragung von virtueller Realitét: Er ist die auf ein tech-
nisches Fundament gestellte Moglichkeit des Entstehens und der Verdnderung kultu-
reller Sachverhalte vermittels einer Schnittstelle, die visuell funktioniert und daher
mit der physikalischen Erfahrungswelt sichtbar verbunden ist (vgl. ebd.). Dabei erle-
ben wir das Erscheinen, Verschwinden und Einander-Ablosen von Tatsédchlichkeiten
hier in sehr viel rapiderer Abfolge, als dies in der physikalischen Realitdt moglich
wire.

3.3.7 Raumlichkeit und Raumlosigkeit virtueller Museen

Insofern ist es vielleicht nur folgerichtig, dass derzeit nur wenige als »virtuelle Mu-
seen¢ auftretende Web-Angebote sich tatsdchlich einer Computergrafik bedienen,
welche die Raumlichkeit unserer korperlichen Erfahrungswelt nachzubilden im-
stande wire. Stattdessen begegnen uns die meisten solcher Internetauftritte unver-
bliimt als eben solche, ndmlich als gewohnliche hypertextuell verlinkte Webseiten,
deren gemeinsame Beschaffenheit als virtuelles Museum ausgewiesen ist durch ihr
Abrufbar-Sein unter einer gemeinsamen Domain, die mit den technischen Auszeich-
nungen http://www. beginnt und mit einem Lénderkiirzel endet, sowie eine die >ei-
gentlichen« Wissensinhalte begleitende Dokumentation der dem Hypertextgefiige zu-
grundeliegenden Autorschaft (wie sie sich z.B. in Front- und Impressumsseiten aus-
driickt, aber auch im die einzelnen Webseiten dsthetisch verbindenden Webdesign).
Dies hat sicher zundchst 6konomische Griinde: Sollen Computerbilder heutzutage
routinierte Nutzer noch beeindrucken, so miissen sie sich an den bereits auf unseren
Bildschirmen présenten Bilderwelten messen lassen. In einer Zeit, in der Computer-
spiele nicht selten mit den Budgets von Hollywoodfilmen produziert werden und

ihre Formalismen iiber das hinaus weiterdenken, was augenblicklich zu beobachten ist und
aus der zwingenden Logik der Mathematik heraus immer wieder akkurate Voraussagen

tiber das Eintreten und Ausbleiben von Phinomenen machen.

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Virtuelle Museen«: Medienwechsel und Kontinuitat | 183

Endnutzer-Grafikhardware zunehmend digitale Bildgebungen ermdglicht, die einem
yPhotorealismus< schon recht nahekommen, liegt hier die Messlatte denkbar hoch.

Womoglich jedoch steckt hinter dem weitgehenden Verbleib der virtuellen Mu-
seen im Hypertext-Format der HTML-Seiten jedoch mehr als nur ein Problem der
technischen und damit auch finanziellen Machbarkeit von computergrafisch umge-
setzten virtual reality-Umgebungen. Hypertexte, so stellt Roberto Simanowski fest,
sind eine mediale Erscheinung, bei der kulturelle Erwartungshaltung und tatsachliche
Funktionalitdt weit auseinanderdriften. Das vermeintliche Versprechen vom (nun
nicht einmal mehr metaphorischen, sondern wortwdortlich zu verstehenden) >Tod des
Autors«im Spiel der Assoziationen von Textpartikeln sei von ihnen niemals eingeldst
worden. Vielmehr, so Simanowskis These, suggerieren uns Hypertexte Freiheits-
grade der Bedeutung und Sinnhaftigkeit, die sie tatsdchlich nicht aufweisen. Er diag-
nostiziert hier im Besonderen eine Verwechslung der kombinatorischen Offenheit
von Hypertexten mit ihrer konnotativen: Die Rolle des Rezipienten bei der Erzeu-
gung einer bestimmten strukturell-semantischen Verfasstheit des Textes (die aus dem
Akt des Verfolgens von Links resultiert) wird verwechselt mit seiner Rolle in der
transitiven Erzeugung der Bedeutung von Text (vgl. Simanowski 2002: 68). Eine
Freiheit bei der Kombination vorgefundener Textbausteine impliziert aus sich heraus
noch keine Freiheit im Verstdndnis oder in der Interpretation der so entstehenden
Textsequenzen, und damit auch keine gesteigerte Souverénitit des Lesers im Um-
gang mit dem Text. Insofern sei das Hypertext-Format in vielerlei Hinsicht zu Un-
recht als eine emanzipatorische Form des Schreibens idealisiert worden. Auch in Hy-
pertexten iiberschreibe der Annotationskosmos des Autors stets den Konnotations-
kosmos des Rezipienten — letztlich beinhalten Hypertexte eben nur jene konkreten
Textelemente und Links, die ihnen von ihren Autoren eingestiftet worden sind (vgl.
ebd.). Mit dem Element der Verlinkung wiederum werde den Autoren ihre Kontrolle
tiber den Text nicht etwa entzogen, sondern vielmehr um eine ganz neue Ebene er-
weitert, die nun nicht mehr nur den Inhalt, sondern schlechterdings die Funktionalitét
von Texten und die Beschaffenheit der Texterfahrung insgesamt beriihre. Verlin-
kung, davon ist Simanowski iiberzeugt, generiere einen Zustand stindiger, unweiger-
lich erkundender Bewegung des Rezipienten, der stindig nach dem nichsten assozi-
ativen Sprung verlangt, anstatt zur Reflexion iiber das bereits gelesene einzuladen
(vgl. Simanowski 2008: 49). Dies fiihre nicht etwa zum Tod des Autors, sondern
vielmehr zu jenem des Lesers: Es werde nicht mehr reflektiert, iberdacht und ver-
standen, sondern nur mehr an bestehenden Textpfaden entlanggestampft, die aus ih-
rem virtuellen Vorhandensein heraus nach Aktualisierung verlangen (vgl. ebd.).

In diesem Sinne sind verlinkte Hypertexte per se noch keine Cyberspaces, auch
wenn sie in ihrer Funktionalitét die Ziige einer zweidimensionalen Raumlichkeit auf-
weisen. Verlinkung, wie sie das Merkmal von HTML-Seiten ist, trigt gemeinhin die
Ziige einer Autorschaft, auch wenn diese nicht notwendigerweise die einer Einzel-

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | Dinge — Nutzer — Netze

person sein muss (man denke nur an die Wikipedia, die ja die kollaborative Errun-
genschaft zigtausender Mitwirkender darstellt). Mit Riickblick auf die in diesem Ka-
pitel zu kuratorischer Arbeit getroffenen Aussagen miissen wir uns sogar fragen, ob
nicht die Versténdlichkeit eines Hypertextes ebenso wie jene einer Museumsausstel-
lung gerade darauf basiert, dass eine ausgewiesene Autorschaft uns die grundsitzli-
che Sinnhaftigkeit der prasentierten Inhalte garantiert und damit die Abduktion vor-
wegnimmt. Hypertexte im WWW kennen zwar keine so klare Trennung von ihrer
»Umwelt¢, wie sie sich in den Mauern eines Museumsgebédudes manifestiert, jedoch
weisen auch sie topologische Verdichtungen und Ausdiinnungen auf, die auf Zusam-
mengehdrigkeiten und Verschiedenheiten schlieBen lassen. Beim Surfen auf Wikipe-
dia erleben wir uns ganz unzweifelhaft als Leser der Wikipedia und keiner anderen
Webseite, auch wenn zwischen der freien Enzyklopéddie und dem Rest des Webs
keine Mauern oder Graben gezogen sind. Ein Dienst wie Youtube ist recht klar von
anderen Webseiten zu unterscheiden — selbst von solchen, die tatsdchlich ganz &hn-
liche Funktionalititen anbieten. Die Mechanismen dieser hohen Identifizierbarkeit
diskreter Einheiten im Web wurden bereits genannt: Ein Wikipedia-Artikel oder ein
Youtube-Video sind im Sinne Yuk Huis und Marcos Novaks digitale bzw. Attribut-
Objekte, deren innere Zusammengehorigkeit und duBere Geschiedenheit vom Rest
der Welt ein Produkt der Rezeption sind — nur findet die Rezeption von Web-Inhalten
niemals im luftleeren Raum statt. Wahrend Vannevar Bushs Memex-Nutzer noch ein
wahrer Info-Pionier war und in der Maschine lediglich das Werkzeug zur Erschlie-
Bung von Texten vorfand, deren wechselseitige Beziiglichkeiten er selbst ausarbeiten
musste, tritt uns das Web bereits vernetzt und strukturiert gegeniiber.

Die Frage nach dem virtuellen Museum kann daher nicht nur als eine theoretische
nach den grundsatzlichen Potentialen und Implikationen digitaler Medientechnik ge-
stellt werden, wie sie in diesem Kapitel stattgefunden hat — obschon eine solche un-
umginglich ist, um sich der Entstehung von Dinghaftigkeit und Rdumlichkeit und
dem Verhiltnis zwischen der Funktionalitit und der Metaphorik des Mediums anzu-
ndhern. Es gilt nunmehr, hier anzukniipfen und das virtuelle Museum unter den kon-
kreten und tatsdchlichen technischen Voraussetzungen des World Wide Web ins
Zentrum der Betrachtung zu stellen.

14.02.2026, 14:35:37. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839442326-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

