STUDIEN ZUR PHANOMENOLOGIE
UND PRAKTISCHEN PHILOSOPHIE

Zahra Donyai

,1ch habe nur eine Zeit,
die Weltzeit.“

Eine Untersuchung zu Husserls Zeitanalysen

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zahra Donyai

,lch habe nur eine Zeit, die Weltzeit.“

https://dol.org/10.5771/6783858508424 - am 18.01.2028, 22:29:54, per



https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STUDIEN ZUR PHANOMENOLOGIE
UND PRAKTISCHEN PHILOSOPHIE

Herausgegeben
von
Christian Bermes, Hans-Helmuth Gander, Lore Hihn, Gunter Zoller

BAND 54

ERGON VERLAG

https://dol.org/10.5771/6783858508424 - am 18.01.2028, 22:29:54, per



https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zahra Donyai

,lch habe nur eine Zeit, die Weltzeit.“

Eine Untersuchung zu Husserls Zeitanalysen

ERGON VERLAG

https://dol.org/10.5771/6783858508424 - am 18.01.2028, 22:29:54, per



https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

The book processing charge was funded by the
Baden-Wiirttemberg Ministry of Science,
Research and Arts in the funding programme Open Access Publishing
and the University of Freiburg i. Br.

Zugl.: Freiburg i. Br., Univ., Diss., 2020

Umschlagabbildung:
Jan von Hugo

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet tber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Zahra Donyai
Publiziert von Ergon - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2021
Gesamtverantwortung fir Druck und Herstellung
bei der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG.
Umschlaggestaltung: Jan von Hugo

www.ergon-verlag.de
ISSN 1866-4814

ISBN 978-3-95650-841-7 (Print)
ISBN 978-3-95650-842-4 (ePDF)

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung —
Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International Lizenz.

https://dol.org/10.5771/6783956508424 - am 18.01.2026, 22:28:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) I


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dem Andenken meines Vaters

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

/dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vorwort

Die vorliegende Studie wurde im Jahr 2020 von der Philosophischen Fakultat
der Albert-Ludwig-Universitit Freiburg als Dissertationsschrift im Fach Philo-
sophie angenommen. Die ersten drei Jahren meiner Promotion wurden von
der Friedrich-Naumann-Stiftung fiir die Freiheit gefordert. Der Stiftung moch-
te ich fur ihre grofziigige Unterstiitzung danken.

Mein besonderer Dank gilt ferner den beiden Betreuern meiner Dissertation,
Herrn Prof. Dr. Hans-Helmuth Gander und Herrn Prof. Dr. Sebastian Luft.

Meinen aufrichtigen Dank aussprechen mochte ich auflerdem Frau Prof. Dr.
Nadja Germann und den Mitgliedern ihrer Forschergruppe ,,Grammar — Logic
— Rhetoric: Linguistic Disciplines in Arabic Culture 800-1100“. Ohne die An-
stellung im Projekt, aber auch ohne die Anregungen und Ermutigungen durch
die Lesekreise der Forschergruppe und die lebhaften philosophischen Diskus-
sionen ware die Fertigstellung der Arbeit nicht moglich gewesen. An dieser
Stelle mochte ich auch Mohamed Megahed, der mich fir die Arbeit in der
Forschergruppe vorgeschlagen hat, fir diese Moglichkeit, aber auch fir alle
spannenden Gesprache herzlich danken. Frau Michaela Majer, die mich bei
meinen Verwaltungsaufgaben im Projekt unterstiitzt hat, sei auch herzlich
gedanke.

Die wertvolle Freundschaft und der Beistand meiner Freunde in der be-
schwerlichen Zeit haben mir Kraft und Mut zur Anfertigung meiner Dissertati-
on gegeben, namentlich erwihnen mochte ich: Elnaz Seyedi, Johannes Abel,
Franziska Kleiner, Zahra Moballegh, Behdokht Nezhad-Haghighi, Zornitsa Ra-
deva, Sylvaine Gourdain, Fredrike Schmiga und Mario Meliado. Thnen allen
gilt mein herzlicher Dank.

Fur viele spannende, konstruktive und lehrreiche Gespriche bedanke ich
mich herzlich auch bei meinem philosophischen Freundeskreis: Andreas Bein-
steiner, Alexander Bilda, Diego D’Angelo, Irene Delodovici, Simone Fazzi, Gio-
vanni Giubilato, Choong-Su Han, Virginie Palette, Fernando Rodrigues und
Guang Yang.

Teile dieser Studien haben Alexander Bilda, Anna Goerres und Nabiela Fa-
rouq korrekturgelesen und sprachlich tberarbeitet. An dieser Stelle sei ihnen
herzlich gedankt.

Weiterhin mochte ich mich bei den Herausgebern der Reihe ,,Phinomenolo-
gie und Praktische Philosophie® fiir die Aufnahme dieser Untersuchung in die
Reihe bedanken. AuSerdem mochte ich mich beim Ergon Verlag fiir die gute
Zusammenarbeit bedanken.

Ein besonderes Gefiihl der Dankbarkeit empfinde ich gegeniiber meiner
Familie fir ihre personliche Unterstiitzung, ihre miihevolle Geduld und ihr
liebevolles Verstindnis. Eigens erwidhnen mochte ich hier noch meinen Vater,

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hasan-Reza Donyai, der vor der Veroffentlichung dieser Arbeit an Krebs ver-
starb. Er hat mir mit seiner inspirierenden Leidenschaft fiir das Lernen und
far das Streben nach dem wahren Leben meinen bisherigen Lebensweg ermog-
licht. Er war und bleibt mein erster und bester Lehrer. Dem Andenken meines
Vaters sei diese Arbeit gewidmet.

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhaltsverzeichnis

EINIEITUNZ .eevviiiiiiiiiiiiiiiiiic e 15
§1. Problemstellung .........ccooiiiiiiiiiiiiiiiiiii, 16
§2. Methodologische Bemerkungen ........cccccceiiviiiiiiiniiiiiiininnnnnn. 22
§3. Kapitelubersicht und Aufbau der Untersuchung ...........c.c..c...... 24

Kapitel I.  Dingerfahrung und Welterfahrung .........ccccoccoiviiniiinninnins 29
§1. Auflosung der Dingkategorie als Abbruch der unterliegenden

und umfassenden Ordnung in Ding und Raum  ........................... 30
§2. Dingliche Transzendenz der Welt und ihre Ablosbarkeit von

der Region des Bewusstseins in den Ideen I ... 38
§3. Einwand der Verriicktheit und Einwand der Moglichkeit der

Wiederherstellung der Ordnung aus Chaos ........ccccccevciiiinnnins 39

Kapitel II:  Die Welt als Natur und ihre Form als Naturzeit ............c....... 53

§ 1. Die universale Morphologie als Ganzheitsbetrachtung der

WELL oo 54
§2. Die Methode des Abbaus der Schichten der konkreten Welt ....... 56
§3. Die Naturzeit als Form der Welt ....c.coooveiiiiiiiiieiiiiiiiiiiiiceeennn, 60
§4. Die mereologischen Andeutungen ..........cccoevviiiiiiiiiiiininnnnn, 62

Kapitel III: Der Status der objektiven Zeit in den frihen Zeitanalysen .... 69

§1. Allgemeine Vorbemerkungen: der Objektivitatsbegriff in

Husserls Phinomenologie .......cccccevviiiniiiiniieiniieiniecenieeee 72
§2. Die Zeit und die ObjeKtiVItAt ....cceivviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiccicciecee 74
§3. Die Stufen der Objektivation in der immanenten Sphare ............ 74
§4. Kritische Bemerkungen ........cccocoviiiiiiiiiiiniiiiiics 82

Kapitel IV: Die Bernauer Manuskripte und Anspruch auf die eidetische
Ontologie ....ooviiiiiiiiiiiiiic 87

§ 1. Die Objektivitat der immanenten Zeit und ihre Rolle fiir die
Konstitution der transzendenten Zeit .......eeeevenveveneeeenneereneernnneens 89

§2. Die Starrheit der Zeit und der konstituierende Strom: neue

Auslegung der immanenten Zeit .......cooceeeeeviiniieiiniiiiieeinineeen. 95
§3. Der Einbruch der genetischen Phinomenologie ...........ccceece.... 98
9

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

§ 4.
§5.
§ 6.
§7.

Das unzeitliche reine Ich ...,
Die Selbstvergegenstandlichung des reinen Ich .......................
Die Individuation .......cccccveiiiiiiiiiiiniiiii

Intersubjektive Dimension der Individuation und der
ZeitkONSTITULION .eeviiuuiiiiiiiiiiieiiiiiieeein e era e

Kapitel V:  Das transzendentale Ich und seine Zeitlichkeit .....................

§1.

§2.

§ 3.

§ 4.

§ 5.

§6.

§7.

Die frithere Meldung des Ratsels des konkreten Ich in den
Ideen I ......coooouviiiiiiiiiiiiiiiiiiici

Das hartnackige Ritsel in spateren Phasen der
Phanomenologie .........cccccvviiiiiiiiiiiiiiiiiii

Die Methode der Auslegung der Konkretheit des Ich und die
Anwendung der Methode in den spaten Zeitanalysen ................

Die Stufen der Zeitigung der objektiven Zeit und der
Verzeitigung des Ich ..o

Die Schranken der Wiedererinnerung und die Notwendigkeit
des apprasentativen Ubernehmens der fremden Erfahrung .........

Ubernahme der Erfahrung von Anderen als Briickenglied. Die
Theorie der transzendentalen Intersubjektivitit ...........ccccoueenne.

Verleiblichung, Vermenschlichung ...........ccccocooiii

Kapitel VI: Bewaltigung des alten Problems der Zeitanalysen .................

§1.

§2.

Revision der Gegenstandlichkeit in der Immanenz und neue
Bestimmung der immanenten Zeit .........cccevvvreiiiiieiiiieiieenen.

Die Vorgegebenheit .........ccccoviiiiiiiiiiiiiiiiiiii,

Kapitel VII: Die Weltzeit .......cccocuiiviiiiiiiniiiiiiiiiiiiiiiccicec e

§1.

§2.
§3.
§ 4.

§3s.

§6.

10

Exkurs: Heideggers Weltzeitbegriff und seine Kritik an
Husserls Zeitverstandnis ..........ccoccvvviiiiiiiiininiiiiicee,

Die zwei Zielscheiben der Kritiken .....ooooevvvviiiiiiiiiiiiiiineiiiinnnens
Die Ordnung der primordialen Welt als abstraktive Naturzeit ....
Die Weltzeit und die Naturzeit in ithrem weitesten Sinne ...........

Die Weltzeit als intersubjektiv konstituierte Zeit vs. die
Weltzeit als intersubjektiv konstituierende Struktur ...................

Idealisierung der Zeit vs. die zeitliche Orientierung ...................

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

§7. Datierbarkeit und Bedeutsamkeit: Zeitbestimmung und ihre

Fixierung in der Einheit des menschlichen Zwecklebens ............
§8. Kosmische Zeit oder die durch die Naturablaufe markierte

Zeit der Lebenswelt ........ccooviiiiiiiiiiiiiiiiiiiii
§9. Die ungefihre lebensweltliche Zeitbestimmung gegentiber der

exakten wissenschaftlichen Zeitangabe ..........ccccoovviiiiiniinn
§ 10. Eine Aussicht auf den phanomenologischen Zugang zur

geschichtlichen Zeit ...

Literaturverzeichnis ........cccoooviiiiiiiiiiiiiiiiiiiicccc

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm

11


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

/dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

~Es ging die Nacht. Wohin? Dahin, wo sie ithr Sein empfing. Nach Hause kebrt
am Ende doch zuriick ein jedes Ding. O Nacht, gelangst du an den Ort, der uns
versprochen ist, Sag auch ein Wort dort, wer ich war und wie es mir erging!“!

Dschalal ad-Din Muhammad Balkhi (Rami)

U Rumi, Dsch.: Traumbild des Herzens. Hundert Vierzeiler. Ausgew. aus dem Pers. Ubers.
Birgel, J. C., Ziirich: Manesse Verlag, 1992. S. 101.

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

/dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Der Titel der vorliegenden Studie ist ein kurzes Zitat aus einem aus dem Jahr
1931 stammenden Text in den C-Manuskripten Husserls: ,Ich habe nur eine
Zeit, die Weltzeit.“! Das Ziel dieser Studie liegt darin, dieses kurze Zitat in
seinem Kontext sowohl als ezz monumentales Ergebnis der mehr als 30 Jahre
langen, vehementen Auseinandersetzung Husserls mit dem Thema Zeit hervor-
zuheben als auch es als Husserls Erwiderung auf eine Reihe der heiklen und
vielschichtigen Kritiken zu entfalten, die nicht nur Husserls Zeitauffassung,
sondern, angesichts ihrer Auslegung seiner Zeitauffassung, Husserls Phinome-
nologie als transzendentalen Idealismus hart kritisieren.

Dieses Zitat, das erst im letzten Kapitel des vorliegenden Buchs wieder er-
wiahnt wird, kann anfangs als Leitfaden fiir die Darstellung der Grundthemen
dienen, deren Entfaltung diese Studie sich in der Auseinandersetzung mit Hus-
serls dreifachen Zeitanalysen vorgenommen hat. Die Hauptglieder des wegwei-
senden Satzes sind die folgenden: Ich, Habe(n), nur eine [Zeit], Zeit, die Welt-
zeit. Insofern diese Satzglieder weder in syntaktischer noch in semantischer
Sicht der Linguistik fiir diese Arbeit von Interesse sind, kann ihre Reihenfolge
der hier vertretenen Interpretation ihrer phinomenologischen Relevanz und
ihres Stellenwerts fiir das Umreiffen der Problemkonstellation der Zeitanalysen
Husserls im Kontext seiner transzendentalen Phanomenologie tberlassen wer-
den. Dabei konnen auch die Kritiken, an die diese Studie das erwahnte Zitat
gerichtet sieht, bei der Feststellung der Reihenfolge mitwirken. Somit ergibt
sich die folgende Gliederung der Problemstellung, worauf hier vordeutend
lakonisch eingegangen wird und die erst im Zuge der Untersuchung, die der
Entwicklung dieser Themen in der Zeitanalyse folgt, zu entfalten ist:

Die Welt als Grundproblem der Phinomenologie

Das Ich der transzendentalen Phanomenologie

Die Zeit

— Nur eine Zeit

- Die Weltzeit

— Haben als das Verhaltnis des Ich und der Zeit

Abgesehen von der selbstverstindlichen Tatsache, dass die Weltzeit die Zeit der
Welt ist, spricht eine grundlegende Annahme dieser Studie dafir, dass der erste
Teil des Kompositums Weltzeit, die Welt, als Ausgangspunkt der Problemstel-

I Mat VIIL, S. 382.
Husserls Werke werden mit der Abktrzung ,Hua“ (fiir Husserliana) sowie mit der Abkiir-
zung ,Mat“ (fir Materialien) zitiert, gefolgt von der Angabe des Volums in romischer
Zahlschrift und der Seitenzahl. Andere Werke von Husserl, die nicht im Rahmen der
Husserliana bzw. Materialien erschienen sind, sowie Sekundarliteratur oder Werke von
anderen Philosophen werden bei der ersten Erwahnung in extenso zitiert und danach mit
dem Autorennamen, dem Jahrgang und ggf. der Seitenzahl.

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lung genommen wird. Denn die vorliegende Studie geht von der Annahme
aus, dass die Klarstellung des jeweils im Vordergrund stehenden Weltbegriffs
Husserls fir die angemessene Auslegung seiner Zeitanalysen unentbehrlich ist.

§ 1. Problemstellung
Die Welt als Grundproblem der Phanomenologie

In dem Vortrag Phanomenologie und Anthropologie, den Husserl im Jahr 1931
in Frankfurt, Berlin und Halle hielt, versucht er einmal mehr das wiederholt
auftauchende Missverstindnis auszuriaumen, wenn er betont:

»dass die Umwendung von der naiven Weltforschung zur Selbsterforschung des tran-
szendental-egologischen Bewusstseinsbereichs nichts weniger bedeutet als eine Abwen-
dung von der Welt und einen Ubergang in eine weltfremde und darum interesselose
theoretische Spezialitit. Im Gegenteil: es ist die Wendung, die uns eine wirklich radi-
kale Welterforschung, ja wie sich zeigt, dartiber hinaus eine radikal wissenschaftliche
Erforschung des absoluten, im letzten Sinne Seienden ermoglicht.“?

Die Phinomenologie, die mit der Epoché des Weltglaubens anfingt und da-
her mit dem natirlichen Weltleben bricht, ist nicht ein Abtauchen in der
weltfremden Introspektion des weltlosen Subjekts, sondern das Grundproblem
bleibt das transzendentale Problem der Welt.> Die Welt als Hauptthema der
Phinomenologie, deren Hohepunkt sich in der Lebensweltlehre findet, miisste
fir ihre Konkretion allerdings eine lange Zeit abwarten. Erst bei dem Aufbruch
der genetischen Phinomenologie unter Berticksichtigung des konkreten Ich
und seiner Genesis konnte auch die Welt in ihrer Konkretheit zum Thema der
transzendentalen Phinomenologie werden.*

Wahrend sich tber das Grundproblem der Phanomenologie viele Kritiker
einigen konnen, haben sie ganz unterschiedliche Einschitzungen tber die Er-
folge der Phianomenologie, dieses Problem zu meistern. Auf den ersten Blick
wirde man sagen, dass der Grund fir diese divergierenden Stellungnahmen
darin liegt, dass auflerst viele phinomenologische Versuche Husserls und seine

% Hua XXVII, S.17.

Eugen Fink formuliert in seinem Beitrag Die phinomenologische Philosophie Edmund Hus-
serls in der gegenwartigen Kritik die Grundfrage der Phanomenologie wie folgt: ,Die Grund-
frage der Phanomenologie, zu der sie von vielen, an traditionelle Probleme ankniipfenden
Einsitzen her unterwegs ist und in der sich ihr radikaler Gegensatz zum Kritizismus
offenbart, lasst sich formulieren als die Frage nach dem Ursprung der Welt.“ Fink, E.: Die
phdnomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegenwdrtigen Kritik, in: Kant-Studien
38,1933. S.319-383. Hier S. 338.

Die Arbeit schlieft sich der These Ludwig Landgrebes an, ,[dass dlie transzendentale
Phinomenologie [...] erst als genetische Phinomenologie ihren vollen Begriff gewonnen
[hat]“. Vgl. Landgrebe, L.: Die Phinomenologie als transzendentale Theorie der Geschichte, in:
Phanomenologische Forschungen 3, 1976. S. 17-47. Hier S. 21.

16

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

bis zum Ende seines Lebens neu beginnenden Ansitze und Einfithrungen zur
Phinomenologie erst sehr spit fiir alle zuginglich geworden sind. Nun aber va-
riieren auch entsprechende Stellungnahmen derjenigen, die die Entwicklungen
der Phianomenologie Husserls aus erster Hand erfahren haben. Als das Parade-
beispiel dieses Falls ist einmal die Feststellung von Husserls Assistent Eugen
Fink im Jahr 1933 zu erwihnen, in der er schreibt: ,In der von Husserl durch-
gefithrten Arbeit ist die Moglichkeit einer wirklich gelingenden Interpretation
der Welt fiir immer gesichert.“> Dagegen — 16 Jahren nach dieser positiven Be-
wertung — wirft Fink der Phainomenologie Husserls vor, ,dass eine Philosophie,
die ansetzt mit der Proklamation, alles unvoreingenommen und vorurteilslos
betrachten zu wollen, so wenig das eigenstindige Wesen der Welt in den Griff
bekommt*.6

Abgesechen von den eventuellen Wenden in der Denkweise der Kritiker
selbst” lassen sich solche unterschiedlichen Feststellungen aus den schillern-
den Grundbegriffen der Phinomenologie Husserls erklaren. Die Besonderheit
der Epoché und der transzendentalen Reduktion erforderten stindig neue Be-
griffsbestimmungen und Erlduterungen. Wahrend die Intentionalitit als Struk-
tur der universalen Korrelation und ihre Auslegung als noetisch-noematische
Struktur des Bewusstseins keine einseitige Bedingtheit der Welt auf das Subjekt
ausdriicken sollen, haben die von Husserl stindig betonte Epoché des Weltglau-
bens und die Reduktion auf das transzendentale Ich fir die Vorwirfe des
weltlosen Subjekts und der radikal-subjektivistischen Tendenz in Husserls Pha-
nomenologie gesorgt. Es wird beklagt, dass durch die Reduktion die Apodikti-
zitat der universalen Korrelation ihr Gewicht auf die Seite des Ich verlagert.®

5 Fink, E.: Was will die Phéanomenologie Edmund Husserls?, in: Studien zur Phinomenologie
1930-1939, Den Haag: Martinus Nijhoft, 1966. S. 157-178. Hier S. 177.

¢ Fink, E.: Welt und Endlichkeit, Hg. Schwarz, F. A., Wirzburg: Konigshausen u. Neumann,
1990. S. 149.

7 Ich will nicht so weit gehen und behaupten, dass beispielsweise bei Eugen Fink eine Art
Wende zur Heideggerschen Fundamentalontologie zu erkennen ist, die seine Stellungnah-
me zur Phinomenologie Husserls beeinflusst. Bei dem Entfalten der diversen Stellungnah-
men Finks kann aber hier an Dan Zahavis Bemerkung angeschlossen werden, wenn er m.
E. zu Recht bemerkt, dass Fink die Dimension der letzten Entwicklungen in Husserls Pha-
nomenologie nicht gesehen hat, da seine Auslegung der Intersubjektivititslehre Husserls
nicht zutrifft. Zahavi schreibt: ,That Eugen Fink knew Husserl’s thought exceptionally
well is indisputable.[...] Despite this praise however, I do believe, that one important
aspect of Fink’s Husserl-interpretation is seriously flawed, namely his account of Husserl’s
final position vis-a-vis the problem of intersubjectivity, and that Fink consequently failed
to perceive the true extent of the transformation that Husser!’s thinking underwent in the
last period of his life.“ Zahavi, D.: The Self-Pluralisation of the Primal Life. A Problem in
Fink’s Husserl-Interpretation, in: Recherches Husserliennes 2, 1994. S. 3-18. Hier S. 3.

8 Vgl. Landgrebe, L.: Lebenswelt und Geschichtlichkeit des menschlichen Daseins, in: Phino-
menologie und Marxismus, Band 2: Praktische Philosophie, Hgg. Waldenfels, B. u. a.,
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1977. S. 13- 58. Hier S. 17.

17

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Selbst die Vieldeutigkeit des Weltbegriffs® Husserls ist ein wichtiger Ausloser
der unterschiedlichen Feststellungen hinsichtlich des Weltproblems der Phino-
menologie Husserls. Auch wenn die entscheidende Differenzierung zwischen
dem ontologischen und dem transzendentalen Begrift der Welt bei Husserl,
d. h. die strikte Unterscheidung zwischen der Welt als Inbegriff aller Dinge
und der Welt als Horizont aller Horizonte, kaum unterlassen wird, trifft ihr
Auseinanderhalten in Anbetracht der verstrickten Themen und in Bezug auf
vielfaltige Weltaspekte nicht immer zu.

Das Ich der transzendentalen Phanomenologie

Wie bereits erwahnt, sind aus der Sicht der radikalen Kritik an Husserls Pha-
nomenologie die Hauptmethode der Phinomenologie, d. h. die Reduktion,
und die enthillte Grundbestimmung der Phanomenologie, nimlich die Kon-
stitution, die Ausloser des bitteren Tatbestands, dass Husserls Phinomenologie
beim Meistern des Weltproblems versage und sich das Begreifen des Wesens
der Welt versperre. In-Klammer-Setzen-der-Welt und infolgedessen ein reines
Ich zu gewinnen, das in seiner Transzendentalitit die Welt konstituiert und
in diesem Sinne die Weltvorgingigkeit 1° von sich behauptet, fithren zu einem
engen und unbefriedigenden Begriff der Welt oder, genauer gesagt, enthiillen
den briichigen Weltbegriff Husserls, der solche Zumutungen zulasst. Zudem
wird durch diese gewagten phinomenologischen Vollziige das Wechselspiel
zwischen Subjekt und Objekt, das im Endeffekt Husserls Anliegen bei einem
anderen Grundbegriff der Phinomenologie, der Intentionalitat, war, verleug-
net. Nimmt man ein absolutes Gegeniiber, eine wechselseitige universale Kor-
relation des Subjekts und der Welt ernst, dann kommt man dazu, dass ein
brichiger Weltbegriff aus dem fragwirdigen Ich, dem verdachtigen transzen-
dentalen Subjekt der Phinomenologie Husserls, hergeleitet wird. Ein in sich
abgeschlossenes reines Bewusstsein, ein reines Ich als ein weltloses transzenden-
tales Subjekt lauft auf die Unzuldnglichkeit des Weltbegriffs hinaus und daher
auf ein beharrliches Weltproblem der Phinomenologie Husserls.

Nun stehen jedoch die Konstitutionsfunktion des Leibes des transzendenta-
len Ich und die transzendental-fungierende Intersubjektivitit, die die stumme

9 Zu der Vieldeutigkeit des Weltbegriffs in Husserls Phinomenologie und seiner Wirkung
auf andere Denkmotive der Phanomenologie vgl. Claesges, U.: Zweideutigkeiten in Hus-
serls Lebenswelt-Begriff, in: Perspektiven transzendentalphinomenologischer Forschung,
Hgg. Claesges, U. & Held, K., Den Haag: Martinus Nijhoff, 1972. S. 85-101. Vgl. auch
Strasser, S.: Der Begriff der Welt in der phanomenologischen Philosophie, in: Phainomenologi-
sche Forschungen 3, 1976. S. 151-179.

Eugen Fink interpretiert die Transzendentalitit als die Weltvorgangigkeit, wenn er fragt,
»ob Husserls Unterscheidung zwischen einem weltvorgingigen Subjekt und einem bin-
nenweltlichen Menschen-Ich gehalten werden kann®. Fink, E.: Ndhe und Distanz. Phéno-
menologische Vortrige und Aufsdtze, Freiburg & Munchen: Karl Alber, 1976. S. 289.

10

18

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Konkretion des transzendentalen Ich in Husserls Phainomenologie letztendlich
artikulieren, den Gedanken eines reinen, weltlosen Ich als transzendentales
Subjekt entgegen.!! Mit der Transzendentalitit und der Konstitutionsfunktion
des Leibes und der Intersubjektivitat, wird das Urfaktum des Ich, sein notwen-
diges In-der-Welt-Sein, expliziert und damit ist von vornherein die Welt in dem
transzendentalen Bereich mit einbezogen.

Die Revisionen, die Selbstkorrekturen und die Entwicklungen, die Husserl
insbesondere beztiglich des Ich in seinen unermudlichen Versuchen auf dem
langen, endlosen Weg zur Klarheit ausdriicklich vollzogen hat, sind nicht zu
verkennen. Es ist unwahrscheinlich, dass alle Kritiker diese Revisionen tberse-
hen haben.

Eine andere Annahme der vorliegenden Arbeit ist, dass der Vorwurf eines
weltlosen Subjekts aus einer nicht Gberpriften festen Sichtweise der Kritiker
hervorgehen muss, dass der Cartesianismus der transzendentalen Phinomeno-
logie bis zur letzten Denkphase Husserls wie ein Schatten gefolgt ist.

Die Zeit

Neben der uberbetonten'? Lehre der phanomenologisch-transzendentalen Re-
duktion und sogar auf ihrem Cartesianischen Weg!? ist die Phinomenologie
der Zeit ein Themenbereich, der vor allem die Kritik erntet, dass nach dem
Fundierungsverhaltnis der immanenten Zeit und der objektiven Zeit in Hus-
serls Zeitanalysen das transzendentale Subjekt ein zeitloses, weltloses Subjekt
sein muss. Auch die Kritik, dass Husserls transzendentale Phinomenologie
aus der abendlindischen Metaphysik der Prisenz, die weitgehend die Pramissen
des Cartesianismus umfasst, nicht zu entkommen vermag, nimmt wiederholt
Husserls Zeitanalyse als Zielscheibe. Zwar werden sehr oft die Zeitanalysen
Husserls als einer der Hauptverdienste seiner Phinomenologie hervorgehoben,

1 Um aus einem relativ frithen Text zu zitieren, kann hier ein Text, den der Herausgeber

des Bands XXXVI der Husserliana auf 1914 oder 1915 datiert, referiert werden, in dem
Husserl schreibt: ,Reales Sein fordert nicht nur Gberhaupt eine faktisch seiende Erkennt-
nissubjektivitit (der formalallgemeine Beweis des transzendentalen Idealismus), sondern
reales Sein (seinerseits eine Welt fordernd) oder Sein einer realen Welt ist zugleich nur
so denkbar, dass die korrelative Erkenntnissubjektivitit in dieser Welt leibliche Subjekti-
vitat, menschliche ist.“ Hua XXXVI, S. 134.

Die Uberbetonung der Reduktion ist zwar eine Kritik an Husserl und seinen bis zum
Ende seines Lebens wiederholten Versuchen beziiglich der Reduktion. Dass die Kritiker
in diesen unermudlichen wiederholten Versuchen nicht seine Unzufriedenheit erkennen
und trotz zwei anderer Wege der Reduktion, die Husserl selbst schlieflich vor dem
Cartesianischen Weg vorzieht, weiterhin die Cartesianische Reduktion als Zielscheibe
ihrer Kritik nehmen, macht m. E. diese Uberbetonung zum Akt der Kritiker.

Zu den drei Wegtypen der transzendentalen Reduktion vgl. Kern, I.: Husserl und Kant.
Eine Untersuchung iiber Husserls Verbdltnis zu Kant und zum Neukantianismus, Den Haag:
Martinus Nijhoff, 1964. S. 196 ff.

12

13

19

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Husserls Zeitverstindnis wird jedoch ebenso oft dafiir kritisiert, dass es im
Endeffekt die Zeit von der wesentlichen Schnittstelle des Ich und der Welt zu
der Form des Objekts, d. h. zu dem formalen Apriori der Welt, degradiert.

Zu diesem unbefriedigenden Verhiltnisverstindnis schreibt Fink: ,Zeit —
Welt — Endlichkeit sind unaufgearbeitete und unbewaltigte Probleme seiner
[scil. Husserls] gewiss grofartigen Vision einer Wissensgeschichte [...].“14

Die beiden bisher erwihnten Annahmen beziiglich der Schwierigkeiten der
Kritiker bei der Welt und dem Ich der Phanomenologie konnen daher auch in
den Kritiken am Zeitverstaindnis Husserls ihre Indizien finden. Somit mussen
diese teilweise unberechtigten Annahmen im Laufe der Arbeit anhand der
Untersuchung der Zeitanalysen Husserls eingeholt werden.

Eine Zeit

Wie kann Husserl fiir die Zeit die Einheit und Einzigkeit behaupten, wenn in
seinen Analysen stets zwischen der objektiven und der phinomenologischen
Zeit, zwischen der mundanen und transzendentalen Zeit zu unterscheiden ist?
Sind diese nur diverse Aspekte einer Zeit?

Gewiss hat die Einheitsbehauptung fir die Zeit tiefgreifende Konsequenzen
fir die Auslegung des phinomenologischen Felds, das Husserl enthusiastisch
als die Entdeckung der Reduktion ankiindigt, sowie fir die Auslegung des Ver-
haltnisses der Transzendentalitit zu der Faktizitat. Es gilt daher, diese Einheits-
behauptung fiir die Zeit in den Zeitanalysen zu verfolgen und zu tberprifen.

Weltzeit

Dass der Terminus technicus Weltzeit in der Geschichte der Phinomenologie
mit dem Namen Martin Heidegger assoziiert wird, ist nicht zu verschweigen.
Auch die Tatsache, dass ein Hauptteil der Kritiken an der transzendentalen
Phinomenologie Husserls, in engerem Sinne an Husserls Zeitverstindnis, an
Heideggers Kritik anschlieft und durch seine Werke wie Sein und Zeit und
Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs inspiriert ist, ist kaum zu verkennen.
Auch die Ziige der Kritiken, von denen hier berichtet wird, kann im Weiteren
auf Heideggers Kritik zuriickgefiihrt werden.

Die Frage stellt sich nun, ob auch bei dem fir die hiesige Arbeit leitenden
Zitat die Weltzeit im Heideggerschen Sinne gemeint ist. Versteht Husserl hier
die Weltzeit im Heideggerschen Sinne oder ,verfiigt“, wie Heidegger behaup-
tet, ,[d]ie vulgare Interpretation der Weltzeit als Jetzt-Zeit [...] gar nicht iber

14 Fink (1976), S. 171.

20

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

den Horizont, um so etwas wie Welt, Bedeutsamkeit, Datierbarkeit sich zu-
ginglich machen zu konnen*?1s

Dass Husserls Zeitverstaindnis ihm den Weg zum Begreifen der Weltzeit im
Heideggerschen Sinne versperrt, ist eine verbreitete Stellungnahme, insbeson-
dere wenn nur Husserls frithe Zeitanalyse und vor allem der von Heidegger
herausgegebene Text der Vorlesungen Zur Phinomenologie des inneren Zeitbe-
wusstseins als Hauptreferenz gelten.'¢

Waihrend sich die Kritiken nun oft mit der frihen Zeitanalyse, den Vorle-
sungen zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins, begniigen, ziehen sie
trotz ihrer engen Textauswahl Konsequenzen fir die ganze transzendentale
Phanomenologie Husserls bis zu ihren letzten Entwicklungen.

Die vorliegende Arbeit stellt sich die Aufgabe, die Zeitanalysen Husserls
hinsichtlich der Entwicklungen der Grundprobleme seiner Phinomenologie
zu untersuchen und dadurch auf Husserls Zeitverstindnis ein neues Licht zu
werfen. Die Entfaltung der Weltzeit als ein Hauptthema der letzten Phasen der
Zeitanalysen soll anhand dieses Versuchs ermoglicht werden.

Haben als Verbdltnis des Ich und der Zeit

Die Relation des immanenten Zeitbewusstseins zu der objektiven Zeit hat Hus-
serl als das Fundierungsverhiltnis dargestellt. Die Fundierung oder die Konsti-
tution ist selbst ein umstrittenes Thema. In Frage steht nun aber grundsitzlich,
ob und inwiefern das Verhaltnis des Ich und der Zeit und sogar der Weltzeit
als ein Besitzverbdltnis auszulegen ist und inwiefern dieses Haben mit der Idee
der Konstitution im Einklang stehen kann. Sollte das Haben im Rahmen der
universalen Korrelation ausgelegt werden, dann stellt sich die Frage, ob und in-
wiefern die Apodiktizitit des Habens in der Apodiktizitat des absoluten Seins,
d. h. der Apodiktizitit des transzendentalen Ich, grindet.'”

In unterschiedlichen Phasen der Entwicklung der transzendentalen Phéino-
menologie haben sich die Antworten auf die oben gestellten Fragen divergiert.
Das Unterlassen dieser unterschiedlichen Auslegungen des Verhaltnisses des

15" Heidegger, M.: Sein und Zeit, 16. Aufl., Tiibingen: M. Niemeyer, 1986. S. 423.

16 So schreibt z. B. Rodulf Bernet in seinem Beitrag Die Frage nach dem Ursprung der Zeit
bei Husserl und Heidegger: ,Der Abstand, der Heideggers Phinomenologie der Zeit von
derjenigen Husserls trennt, zeigt sich jedoch nirgends deutlicher als in der Bestimmung
der ,Weltzeit’. Fur Husserl ist die ,Weltzeit® gleichbedeutend mit der objektiven Zeit
der kausal bestimmten, nattirlichen Realitit.“ Er setzt dann fort: ,Die Weltzeit ist fur
Heidegger somit im Gegensatz zu Husserl kein abgeleitetes und nivelliertes objektives
Produkt der urspriinglichen, subjektiven Zeitlichkeit.“ Vgl. Bernet, R.: Die Frage nach
dem Ursprung der Zeit bei Husserl und Heidegger, in: Heidegger Studies 3/4, 1987/88.
S. 89-104. Hier S. 102.

So ist ein aus dem Jahr 1933 stammender Text betitelt geworden: ,Meditation Gber die
Apodiktizitat des Ich-bin und inwiefern sie Welthabe als apodiktisch in sich birgt“. Hua
XXXIX, S. 243.

17

21

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ich und der Zeit ist ein Teil der Problemkonstellation, die weiterhin die Kritik
an Husserls Zeitauffassung pragt.

Eine gezielte Untersuchung der drei Phasen der Zeitanalysen in Anbetracht
der hier dargestellten Problemkonstellation wird ermoglichen, Husserls Zeit-
auffassung im Rahmen der transzendentalen Phinomenologie, die eine Philo-
sophie ist, die — um es in Merleau-Pontys Worten auszudriicken — ,ein Verste-
hen von Mensch und Welt in der ,Faktizitat® fordert“!® , darzulegen.

§ 2. Methodologische Bemerkungen

Die oben illustrierte Problemkonstellation wird in dieser Arbeit, ausgehend
von den drei Phasen der Zeitanalysen Husserls, tberprift.

Chronologisch werden Husserls Zeitanalysen in drei Phasen aufgefasst, die
drei bereits veroffentlichten Banden der Husserliana-Reihe entsprechen: Die
erste Analyse, die bis heute vorwiegend als Textgrundlage der Forschung sowie
der Kritik am Zeitverstindnis Husserls gilt, umfasst die aus den Jahren 1904
und 1905 stammenden Vorlesungen mit deren verbundenen Forschungsmanu-
skripten, die die Forschungsphase von 1905 bis 1917 abdecken. Diese Analyse
ist als Band X der Husserliana-Reihe Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusst-
sezns veroffentlicht. Als Hauptwerk der Phianomenologie Husserls in dieser
Zeitspanne gilt das Werk Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenolo-
gischen Philosophie, Band 111/1 der Husserliana- Reihe, der in dieser Arbeit kurz
als Ideen I zitiert wird. In den Ideen I stellt Husserl fest, dass er ,,die Ratsel
des Zeitbewusstseins“!? auslassen kann, da er sich bereits in den Vorlesungen
des Jahres 1905 diesem schwierigen Thema gewidmet hat.2’ Daher scheint es
berechtigt zu sein, die Ideen I als begleitenden Text des leitenden Textes der
frihen Zeitanalysen, d. h. die Vorlesungen Zur Phinomenologie des inneren Zeit-
bewusstseins, zu nehmen. Dazu kénnen auch die Logischen Untersuchungen in die
Kontextualisierungen der Grundbegriffe der frithen Zeitanalyse eingebunden
werden.

Die zweite Phase der Zeitforschungen Husserls ist in Band XXXIII der Hus-
serliana-Reihe wiedergegeben: die in zwei Monaten geschriebenen Bernauer
Manuskripte iiber das Zeitbewusstsern, in denen sich der Einbruch der geneti-
schen Phanomenologie erkennen lasst.?!

Schlieflich ist der Text der letzten Phase der Zeitforschung der Band VIII der
Husserliana-Materialien: Spdte Texte iiber Zeitkonstitution, Die C-Manuskripte, die

18 Merleau-Ponty, M.: Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin: W. de Gruyter, 1974. S. 3.

19 Hua I1I/1, S. 182.

20 Hua III/1, S. 182.

21 Vgl. Bernet, R. & Lohmar, D.: Einleitung der Herausgeber, in: Husserl, E.: Die Bernauer
Manuskripte Gber das Zeitbewusstsein (1917-1918), Dordrecht: Kluwer Academic Publis-
hers, 2001. S. XVII-LI. Hier S. XLVI.

22

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

in Husserls Forschungsphase von 1929 bis 1934 geschrieben sind und deren
Ende der Anfang Husserls Arbeit an der Krisisschrift ist.?2

In dieser Arbeit werden exemplarisch auch Husserls Auseinandersetzungen
mit der Zeit in den Texten, die nicht direkt und urspriinglich der Zeit gewid-
met sind, mit einbezogen. So werden die letzten Zeitmanuskripte, die C-Manu-
skripte, um die Manuskripte, die hauptsichlich von der Lebenswelt und der
Intersubjektivitit handeln, erginzt, allerdings nur, insofern diese alle ungefihr
aus derselben Phase stammen.

Die Arbeit fuhrt keine rigorose chronologische Untersuchung der inneren
Entwicklung der einzelnen Phasen der Zeitanalysen durch, sondern bleibt
inhdrent an dem Text und dem Thema orientiert und beschaftigt sich kaum
mit den historiographischen Fakten beziglich der Manuskripte. Das Thema
in seiner Entwicklung leitet die Arbeit. Jede Forschungsphase wird als ein
Ganzes betrachtet und unter den diversen Ansatzen jeder Phase werden diejeni-
gen verstarkt, die in den nachsten Phasen ihre Entwicklung und Entfaltung
erhalten. Das Auftauchen der neuen Themen in den neuen Phasen der Zeitana-
lysen wird sowohl angesichts der Anforderungen der von den letzten Phasen
unbewiltigten Probleme als auch als die Voraussetzungen fir die Umstellung
des Gesamtfelds der Phinomenologie tberprift. Der Blick wird auf die Ent-
wicklung der das Thema Zeit betreffenden Grundideen und parallel auf die
Entwicklungen des Gesamtfelds der Phinomenologie geworfen. Es gilt fir jede
Phase die hindernden sowie die bahnbrechenden Gedanken auf dem Weg zur
Konkretisierung des Ich, der Welt und der Zeit in den Vordergrund zu riicken.

Die Konzentrierung auf ein bestimmtes zentrales Thema, nimlich die Kon-
kretisierung in der Phinomenologie und ausgehend von den Zeitanalysen, hat
es ermoglicht, die Untersuchung der Analysen und Manuskripte Husserls auf
bestimmte Problemfelder zu beschrianken.

Auch wenn die urspriinglichen Impulse fir die vorliegende Untersuchung
der Arbeit der prominenten Kritiker und ihrer Auseinandersetzung mit der
Zeitauffassung Husserls und seiner transzendentalen Phinomenologie entstam-
men — wie es bereits von der hier dargestellten Problemlage her ersichtlich ist
—, geht oft die kritische Distanz der vorliegenden Untersuchung zu den Texten
der jeweiligen Denkphasen Husserls auf Husserls selbstkritische neue Versuche
zuriick. Auch der Exkurs zum Weltzeitbegriff Heideggers im letzten Kapitel
ist weder als Kritik noch als Beweis fiir den Einfluss Heideggers auf Husserls
spate Phase der Forschung gedacht. Insofern Husserl selbst sein Verstindnis der

22 Dieter Lohmar, der Herausgeber der C-Manuskripte, bemerkt: ,Es gibt allerdings verein-
zelte Hinweise darauf, dass er die C-Manuskripte im Jahr 1935 und eventuell auch noch
spater zur Hand genommen hat.“ Lohmar, D.: Einleitung des Herausgebers, in: Husserl, E.:
Spite Texte Gber Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, Dordrecht: Springer,
2006, S. XIII-XX. Hier S. XIV.

23

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Weltzeit mit dem Heideggers gleichstellt, scheint es angemessen zu sein, einen
Exkurs tber den Weltzeitbegriff Heideggers als Leitfaden zu nutzen.

Durch die im phidnomenologischen Sinne inhédrente Untersuchung erhofft
die Arbeit, Husserls Beklagen entgegenzukommen, wenn er sich beschwert und
schreibt:

»Man hat giinstigstenfalls meine Schriften gelesen, oder was noch haufiger ist, sich bei
meinen Schiilern, die, als von mir selbst belehrt, doch zuverlassige Auskunft geben
koénnen, Rat geholt; so orientiert man sich nach Interpretationen und Kritiken von
Scheler, von Heidegger und anderen und erspart sich das allerdings sehr schwierige
Studium meiner Schriften.“?3

§ 3. Kapiteliibersicht und Aufbau der Untersuchung

Das erste Kapitel der vorliegenden Arbeit problematisiert die Gleichstellung der
Welt und des Dinges. Die Notwendigkeit dieser Problematisierung liegt an der
Annahme, dass die Gleichstellung der Grund dafir ist, dass die Weltzeit blof§
als die einigende Form der Gesamtrealitit begriffen wird. Das erste Kapitel hat
vor zu zeigen, wie sich in Husserls Phainomenologie der Sinn der Transzendenz
der Welt im Laufe der Zeit von der dinglichen Transzendenz differenziert.
Die Aufhebung einer einseitigen Korrelation der transzendentalen Subjektivitat
und der Welt in den spaten Denkphasen Husserls geht mit der Neubestim-
mung der Welttranszendenz Hand in Hand, demgemaf§ die Welt sich am Ende
nicht mehr als Transzendenz, sondern als das urspringlich transzendentale
Nicht-Ich phanomenologisch beschreiben lasst.

Einer der Hohepunkte der Gleichstellung der Welt mit dem Ding wird
in dem Cartesianischen Weg der Reduktion sichtbar. Der Gipfel dieses Wegs
der Reduktion ist die Hypothese der Welt-Annihilation, die von der Ubertrag-
barkeit der Nichtseinsmoglichkeit der dinglichen Transzendenz auf die Welt
ausgeht. Hier werden anhand der Annihilationshypothese zuerst der Sinn und
die Dimension der Gleichstellung erldutert. Dabei bezieht sich diese Arbeit auf
die Vorlesung Ding und Raum und die Rekonstruktion der Annihilationshypo-
these als die Hypothese des Chaos in dieser Vorlesung. Es wird gezeigt, dass die
Moglichkeit des Chaos, die als die Nichtseinsmoglichkeit der Welt betrachtet
wird, im Endeffekt nichts anderes als der Verlust der Dingkategorie sein kann.
Der zweite Paragraph dieses Kapitels untersucht die Reduktion auf ihre Carte-
sianische Art in den Ideen I. Nach der Untersuchung der Nichtseinsmoglichkeit
der Welt als dem Hohepunkt der Gleichstellung wird der dritte Paragraph die
Entwicklung der unterschiedlichen phinomenologischen Motive verfolgen, die
in der Umstellung der Auslegung des transzendentalen Scheins und in der
Wiederlegung der Annihilationshypothesen kulminieren. Dabei werden zwei

23 Hua VI, S. 439.

24

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

von Husserl selbst erhobene Einwande als die ausschlaggebenden Argumente
gegen das auf Grund der Gleichstellung der Welt mit dem Ding fiir moglich ge-
haltene Nichtsein der Welt dargelegt. Die entwickelte Konzeption der konstitu-
ierenden Intersubjektivitit wird als Grundlage des Einwands der Verrtcktheit
in den Vordergrund gestellt. Damit soll klar werden, dass der Sinn der Trans-
zendenz der Welt nicht anhand der dinglichen Transzendenz, sondern mittels
der transzendentalen Intersubjektivitit auszulegen ist. Bei dem Einwand der
moglichen Wiederherstellung der Ordnung aus dem Chaos wird die Revision
beziiglich des Schemas Auffassungsinhalt — Auffassung erortert, die sowohl fiir
die Debatte um die Welt als auch fir Husserls Auseinandersetzung mit dem
Thema Zeit und Zeitbewusstsein von grundlegender Bedeutung ist.

In Kapitel IT wird die Gleichstellung der Welt mit der Natur auf Grund der
morphologischen Betrachtung des Totalititsaspekts der Welt problematisiert.
Leitend fir dieses Kapitel sind die Gedanken, dass die Form und Grundstruktu-
ren der Natur als Universum der puren Dinge nicht als die Grundstrukturen
der vollen Welt betrachtet werden durfen. Daher kann die Naturzeit auch kei-
neswegs mit der Weltzeit gleichstehen und die Identititsdeckung beweisen.
Durch die Unterscheidung zwischen der wissenschaftlichen und der lebens-
weltlichen Morphologie werden die Schwierigkeiten der Ganzheitsbetrachtung
der Welt in ihrer Konkretion hervorgehoben. Die Methode des Abbaus als
die Abstraktion fir die Erhaltung der Grundschicht der Welt als Natur soll
die Gleichstellung der Welt mit der Natur als die Formalisierung schildern.
Anhand der mereologischen Bemerkungen aus den Logischen Untersuchungen
wird abschliefend die Besonderheit der Welt als Ganze ans Licht gebracht.

Nach diesen zwei Kapiteln, die die Welt angesichts ihrer Eigenartigkeit und
beziglich ihres Boden- und Horizontcharakters untersuchen, beginnt die Suche
nach der moglichen Thematisierung der Weltzeit im Rahmen von Husserls
Zeitanalysen. Somit widmet sich das dritte Kapitel der ersten Phase der Zeit-
analyse und den Vorlesungen Zur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins.
Dieses Kapitel hat weder den Anspruch, die verwickelten inneren Entwicklun-
gen in den Analysen des inneren Zeitbewusstseins zu rekonstruieren, noch
will es alle problematischen Themen in dieser Forschungsphase untersuchen.
Es wird sich nur auf die Ansitze konzentrieren, die die Thematisierung der
Weltzeit erschweren. Als Vertreter der Weltzeit ist die objektive Zeit im Sin-
ne dieser frithen Analysen zu untersuchen. Somit wird das Uberpriifen des
Objektivitatsbegriffs und seiner Stufen unentbehrlich. Danach werden das Ver-
haltnis der Zeit zu der Objektivitait und die Moglichkeit der Objektivation
in der Zeit kritisch beleuchtet. Mit den kritischen Bemerkungen, die wieder
das Schema Auffassung — Auffassungsinhalt in Frage stellen, soll der Weg zur
Untersuchung der nachsten Phasen der Zeitforschung vorgezeichnet werden.

In Kapitel IV werden die wichtigen neuen Motive der Bernauer Manuskrip-
te hervorgehoben, die den Weg fiir die Thematisierung der Weltzeit in der

25

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

letzten Phase der Zeitforschung Husserls ebnen. Dabei wird der Status der
immanenten Zeit, die bereits in den Vorlesungen als problematisch dargestellt
ist, als Erstes untersucht. Es wird gezeigt, dass weiterhin weder als Form der
immanenten Objekte noch als konstituierende Zeit fiir die objektive Zeit die
immanente Zeit befriedigend ausgelegt werden kann. Damit wird die Notwen-
digkeit einer vorobjektiven Grundlage der Zeitkonstitution angekiindigt, die
durch die genetische Phinomenologie zu Tage tritt. Eine Entformalisierung der
Zeit wird in der genetischen Phinomenologie ausgefiihrt und daher auch auf
die Unzuldnglichkeit der Konzeption der objektiven Zeit in den zwei ersten
Phasen der Zeitforschung hingewiesen.

Die egologische Wende der Zeitanalysen in den Bernauer Manuskripten ist
insofern von Bedeutung, dass dabei die Idee des urzeitlichen Ich eingefiithrt
wird, das dann durch die Reflexion die Selbstvergegenstindlichung durchfihrt.
Bei der Darstellung dieser Idee werden die unterschiedlichen Ansitze Husserls
in diesen Manuskripten verglichen.

Die Debatte um die Individuation als Hauptverdienst der Bernauer Manu-
skripte ist auflerst entscheidend fiir die Ontologie der Welt und hat die einfiih-
rende Funktion fir die Thematisierung der Weltzeit. Abschliefend wird auf die
intersubjektive Dimension der Zeitkonstitution sowie der Individuation in den
Bernauer Manuskripten hingewiesen.

In Kapitel V wird die Konkretisierung des Ich, das in den Bernauer Manu-
skripten in seiner Unzeitlichkeit in der Zeitanalyse eingefithrt wird, verfolgt.
Ausgehend von der frithen Ankindigung des Ritsels der Naturalisierung des
absoluten Bewusstseins in den Ideen I, wird die Rekonstruktion der stummen
Konkretion des Ich in spaten Forschungsphasen Husserls festgestellt. Anschlie-
Bend wird die Methode, die Husserl anwendet, um die stumme Konkretion
zu artikulieren, als die regressiv-progressive Methode, als der Zickzack des Ab-
und Aufbaus vorgestellt und ihre Anwendung in den Analysen der Zeit unter-
sucht. Der urspriingliche Zusammenhang der Welt und des Ich wird mit dieser
Methode der Rekonstruktion Schritt fir Schritt und gemiff den Stufen der
Zeitigung und Selbstverzeitigung dargestellt. Dabei werden das Einbeziehen
der Anderen in der Konstitution der unendlichen Zeit und meiner Lebenszeit —
also die transzendentale Generativitit — und das Feststellen des kinasthetischen
Bewusstseins als Zentrum der Zeit — die Verleiblichung — als die Hauptkompo-
nenten der Konkretisierung des Ich in den spiten Zeitanalysen festgestellt.

In Kapitel VI wird sich diese Arbeit der aus den zwei fritheren Forschungs-
phasen offengebliebenen Frage zur Form und dem Wesen der immanenten
Zeit widmen. Es werden die Revidierungen beziiglich der immanenten Daten
und ihrer Form in der letzten Phase, allerdings in dem Text, der nicht direkt
der Zeit gewidmet ist, d. h. in Band XXXIX der Husserliana- Reihe: Dze Lebens-
welt, verfolgt und dabei die Idee der Vorgegebenheit der Welt als ein Aspekt

26

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der Konkretisierung der Welt in der transzendentalen Phinomenologie expo-
niert.

Kapitel VII stellt schlielich die Weltzeit in den Vordergrund. Hier wird,
anders als bei der allgemeinen inhidrenten Herangehensweise dieser Arbeit,
zuerst ein Exkurs zur Weltzeit im Heideggerschen Sinne gemacht.

Nach einem groben Uberblick tiber die Kritikrichtungen bleiben noch eini-
ge klarende Schritte auf dem Weg zur Thematisierung der Weltzeit am Leitfa-
den der Kritiken.

Es gilt, die in der letzte Forschungsphase vorhandenen Differenzierungen
zwischen der primordialen Naturzeit, der Naturzeit der Naturwissenschaften,
der Naturzeit als die Zeit der grundlegenden Schicht der Konstitution und der
Weltzeit als der Zeit der Lebenswelt und der Weltzeit in ihrem besonderen
Sinn als intersubjektive Struktur der Konstitution zu beleuchten und zu expo-
nieren.

Zwei demaskierende Gedanken in der spiten Analyse Husserls werden bei
dem Exponieren dieser Differenzierung erheblich beitragen: Der erste ist das
Unterstreichen des kunstlichen, auf die Abstraktion basierten Status des Pri-
mordiums und der primordialen Welt und der zweite ist das Entlarven der
Idealisierung der Zeit bei der Fokussierung auf ihre Starrheit als feste Form.
Nach den Differenzierungen wird die Zeit der Lebenswelt mit ihren besonde-
ren Strukturmomenten, die der Bedeutsamkeit und Datierbarkeit gleichkom-
men, anhand der Texte, in denen die Zeit nicht direkt behandelt wird, so wie
etwa in den Lebensweltmanuskripten, thematisiert. Die Periodisierung bzw.
die Zeitbestimmung auf Grund der Bedirfnisse und nach dem Rhythmus
der Naturphinomene sind die Aspekte dieser Zeit, die mit unibersehbarer
Subjektrelativitat konstituiert wird. Abschliefend und als eine vage Aussicht
wird Husserls rohe Skizzierung einer Phinomenologie der historischen Zeit
zitiert.

27

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

/dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel I. Dingerfahrung und Welterfahrung

Dieses einfithrende Kapitel stitzt sich auf den Gedanken, dass mit der wach-
senden Bedeutsamkeit des Unterschieds zwischen der Welterfahrung und der
Dingerfahrung eine eigene Zeitanalyse hinsichtlich der Welt fiir die Phianome-
nologie erforderlich wird und in der konstitutiven Phinomenologie ausgefihrt
werden muss. Die Differenz zwischen der Welt und dem binnenweltlichen
Ding, die Husserl in der Krzsss als die Differenz der zwei Seinsweisen verkindet,
»schreibt offenbar beiden die grundverschiedenen korrelativen Bewusstseins-
weisen vor“.! Durch die Vieldeutigkeit des Weltbegriffs in der Phanomenologie
bleibt jedoch gelegentlich die wesentliche Differenz verborgen. Die Welt war in
den frihen Phasen der Phinomenologie zwar nicht blof§ als Alldinglichkeit be-
stimmt, jedoch wurde sie zumeist im Schatten des Dinges und als Inbegriff des
transzendenten Seienden betrachtet. Schon in den frithen Phasen verschafft die
Wahrnehmungsanalyse Klarheit dartber, dass die Welt sich im Ding meldet.
Die Wahrnehmungsanalyse bringt die Mitgegebenheit der Welt als AufSenho-
rizont des Dinges ans Licht. Freilich, wie die folgende Untersuchung zeigen
soll, erst durch Eingehen auf die Mitgegebenheit als Vorgegebenheit kann die
genetische Phinomenologie dazu gelangen, der Welt und ihrem eigenstindigen
Wesen gerecht zu werden. Diese Arbeit schliet sich nicht der Kritik von Eugen
Fink an Husserls Weltbegriff an (s. Einleitung), sondern es wird versucht, die
nach und nach klar gewordene ,kosmologische Differenz“?> anhand Husserls
Zeitanalysen aufzuzeigen.

Von jedem Ding aus ist die Welt als Horizont zu enthillen, aber weder das
einzelne weltimmanente Ding noch das Kollektivum von allen Dingen sind fir
das Ich notwendig. Die Festlegung der Welt als Horizont der zufilligen Dinge
kann auf die bedenkliche These hinauslaufen, dass die Welt in demselben
Sinne wie das Ding zufillig ist. In einem Manuskript von 1933 verortet Husserl
den Grundfehler der Cartesianischen Epoché in ,jene[r] scheinbare[n], aber
nicht wirkliche[n] Tautologie, dass, da doch jedes Erfahrungsobjekt moglicher-
weise nicht sein muss, selbstverstandlich alle in eins nicht zu sein brauchen®.3
Die versteckte Unterstellung der Welt unter die Dingkategorie kann als der
Ausloser von Fehlinterpretationen der frithen Phasen der Phinomenologie be-
trachtet werden. Im Folgenden soll die aussichtslose Unterstellung der Welt
unter die dingliche Transzendenz und die Umwandlung dieser These anlisslich
der Entwicklung verschiedener phinomenologischer Motive dargelegt werden.
Da, wie Blumenberg zurecht bemerkt, ,,[d]er erste Schritt zur phanomenologi-
schen Klirung des Problems der Weltzeit [...] in der deskriptiven Klirung,

I Hua VI, S. 146.
2 Fink (1990), S. 19.
3 Hua XXXIV, S. 408.

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

was Welt sei, [besteht]“,* wird die Beschreibung der Welt in dieser Arbeit ein
immer wieder auftauchendes Thema sein. Die Hervorhebung der Besonderheit
der Welt und ihrer eigenartigen Transzendenz soll den Weg fir die Auslegung
der Intentionalanalyse der Weltzeit als des Hohepunktes der konstitutiven Pha-
nomenologie’ bahnen. Diesem Vorhaben folgend, wird zuerst die problemati-
sche Welt-Annihilationsmoéglichkeit in zwei von Husserls Werken, die verschie-
denen Etappen seines Denkweges entstammt, untersucht und verglichen (§ 1,
§2). Danach wird anhand der von Husserl selbst erhobenen Einwinde die Wi-
derlegung der Hypothese des Nichtseins der Welt geschildert (§ 3).

§ 1. Auflosung der Dingkategorie als Abbruch der unterliegenden und
umfassenden Ordnung in Ding und Raum

Es ist weithin bekannt, dass Husserl in den Ideen I der Welt ,die im Wesen je-
der dinglichen Transzendenz liegende Moglichkeit des Nichtseins“¢ zuschreibt.

Um den Anspruch dieser Zuweisung zu entfalten, wire es hier angebracht,
den Sinn des Nichtseins der dinglichen Transzendenz zu verstehen. In den Vor-
lesungen Ding und Raum (1907) bietet sich eine Erlauterung der Bedeutung des
Nichtseins eines Dinges an. Das dingliche Nichtsein besagt, ,dass Erscheinun-
gen auftreten, die sich der Gesetzmafigkeit des anderweitig gesetzten Seins und
in fester Gewissheit gesetzten Seins nicht fiigen®.” Ein Ding ist nicht, wenn es
den tbrigen aktuell einstimmig gesetzten Gesamtrealititen widerstreitet und mit
ithnen in keiner einstimmigen Synthese zu stehen vermag. Ein Nichtseiendes
ist ein Fiktum, das in keiner realen Verbindung mit den ubrigen gesetzten
Realititen steht. Die Setzungsqualitit ist nur in Beziehung zu artikulieren.
In der Erfahrung der Unstimmigkeit und des Widerstreits mit der sonstigen
gewissen umgebenden Gesamtdinglichkeit verwandelt sich das Sein des wahr-
genommenen Dinges im Fiktum, die vermeinte Realitit wird zur Irrealitat.
Nichtsein des Dinges besagt schlieflich Nicht-Ding-Sein, Nicht-real-Sein. Hus-
serl erlautert diese Bedeutung des Nichtseienden anhand des Beispiels des Bild-
und des Widerstreitbewusstseins. Bei der Wahrnehmung eines an die Wand
gehingten Bildes bleibt die gemalte Landschaft, der Intentionsinhalt oder im
Sinne der Bildbewusstseinstheorie® das Bildsujet weiter dasselbe. Der Intentions-

4 Blumenberg, H.: Lebenszeit und Welizeit, S. Aufl., Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2001.
S.299.

Vgl. Mat VIIL, S. 217.

Hua I1I/1, S. 104.

Hua XVI, S. 286.

Husserl unterscheidet im Rahmen des Bildbewusstseins zwischen dem Bild als physischem
Ding (bedrucktes Papier, bemalte Leinwand etc.), dem Bild als Bildobjekt (die erscheinen-
den Farben, Striche, Formen und Figuren etc.) und dem abgebildeten Objekt als Bildsujet
(Landschaft, Portrat etc.). Vgl. Hua XXIII, S. 18 {f.

0 N N »n

30

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

inhalt wird erfillt, aber ihre Setzung als reales Ding steht mit dem Bildding
(der Leinwand) und der ganzen Bildumgebung (der realen Wand, dem Zim-
mer usw.) im Widerstreit. Demgemaf§ wird seine reale Existenz negiert: Die
wahrgenommene Landschaft ist nicht real, sie wird zum Nichtseienden.

»An der Wand hingt ein Bild. Es erscheint, und zwar in der Weise der Wahrnehmung,
eine Landschaft, die sich zwar setzt in die Einheit der Wand; die Wand ist aber
durchgehend, und nicht durchbrochene Wand. Als das wird sie aufgefasst und in
Gewissheitsweise gesetzt. Eben damit aber wird die Landschaft, so sehr sie wahrneh-
mungsmafig erscheint, zum Fiktum, zum Nichtseienden herabgesetzt.*?

Das, was in einem Dingzusammenhang, d. h. in der Welt und auf dem Boden
des Weltglaubens, mit dem dinglichen Nichtsein gemeint ist, ist im Sinne
des Werks Erfabrung und Urteil die Negation als Modifikation der Position:
eine partielle Durchstreichung.’® Das dingliche Nichtsein griindet somit in
der Moglichkeit der Unstimmigkeit und des Widerstreits und diese beruht
seinerseits auf der Moglichkeit der universalen Einstimmigkeit und Harmonie.
Die Moglichkeit der Nichtexistenz des wahrgenommenen Dinges griindet in
der Erfahrung selbst; sie ist von der Erfahrung motiviert, sie ist eine reale
Moglichkeit.!!

Wenn unter Nichtsein nur Durchstreichen auf Grund des Seins zu verstehen
wire, dann wiese sich die Moglichkeit der Nichtexistenz des Ganzen, der Welt,
als widersinnig auf. Es ist festzustellen:

? Hua XVI, S. 286.

10 Vgl. Husserl, E.: Erfabrung und Urteil, Untersuchung zur Genealogie der Logik, 7. Aufl.,
Hamburg: Meiner, 1999, S. 94-98. Auch in Hua XXXIV ist zu lesen: ,,Jede Modalisierung
und so jede Negation setzt voraus einen Boden positiver, unbetroffener, unmodalisierter
Geltungen.“ Hua XXXIV, S. 416.

Die Uberlegungen zum Moglichkeitsbewusstsein, die sowohl fir die Wesensanschauung
als auch fir die Modalitits- und Evidenzlehre von enormer Bedeutung sind, finden sich
in verschiedenen Werken: in den Logischen Untersuchungen (Hua XVIII/1) und ihrer
Umarbeitung (Hua XX/1), den Ideen I (Hua I1I/1) sowie in den Cartesianischen Mediatio-
nen (Hua I) und in den Nachlasstexten zu Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung (Hua
XXIII). In den Texten zur Umarbeitung der VI. Logischen Untersuchung unterscheidet
Husserl zwischen zwei Grundformen von Méglichkeiten, den realen Méglichkeiten und
den idealen Moglichkeiten. Die realen Moglichkeiten haben ihre Motivation in der
Erfahrung. Sie sind prinzipiell entscheidbar, weil sie Gberhaupt das Gewicht besitzen,
fir eine Abwigung herangezogen zu werden, wihrend die idealen Mdglichkeiten, die
allerdings die realen Mdglichkeiten in sich einschlieffen, insofern sie blof§ ideale Mog-
lichkeiten sind, der Seinssetzung nach indifferent bleiben. Die idealen Moglichkeiten
grinden in Sinn und Wesen tberhaupt. Vgl. Hua XX, S.177ff. In den Cartesianischen
Meditationen wird von Husserl auf Basis des Phantasierens ,ein neuer allgemeiner Begriff
von Moglichkeit verkindet, ,der in der Weise der blofen Erdenklichkeit [...] alle Seins-
modi, angefangen von der schlichten Seinsgewissheit, modifiziert wiederholt; Hua I,
S. 94. Allerdings scheint der neue Begriff nichts anderes zu sein als die ideale Moglichkeit
in ihrer exklusiven Bedeutung. Vgl. Tugendhat, E.: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und
Heidegger, 2. Aufl., Berlin: W. de Gruyter, 1970, S. 149 ff.; Vgl. auch Rollinger, R. & So-
wa, R.: Einleitung, in: Transzendentaler Idealismus. Texte aus dem Nachlass (1908-1921),
Dordrecht u. a.: Kluwer Academic Publishers, 2003. S. IX-XXXVII. Hier S. XXI-XXV.

11

31

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

,Wenn so Nichtsein, wie schon die Ausdrucksweise andeuten konnte, sein Maf§ im
Sein hat [...] so mochte man sagen: dass absolut nichts sei, dass alles und jedes
erscheinende Sein blofe Fiktion, also Einbildung, Halluzination, Traum sei, ist ein
Widersinn.“12

Nichtsein der Welt setzt ihr Sein voraus.!> Mit der Moglichkeit des Nichtseins
der Welt kann aus prinzipiellen Grinden keine reale Moglichkeit, die auf der
Erfahrung und auf das Widerstreitbewusstsein basiert, gemeint sein. Der Spiel-
raum jener Moglichkeit darf nicht die Welt selbst sein, sondern reznes Denken.
Somit kann die Moglichkeit des Nichtseins der Welt nicht eine motivierte Mog-
lichkeit sein. Die Moglichkeit des Nichtseins der Welt bedeutet nur, dass das
Denken mit dem Erwigen dieser Moglichkeit auf keinen Widerspruch stoft.
Das, was keine absolute Notwendigkeit hat, gibt dem Denken die Freiheit, des-
sen Gegenteil auszudenken und fir madglich zu halten. Die Weltexistenz sowie
ihre Essenz entbehren der absoluten Notwendigkeit, sodass reines Denken sich
ihr Gegenteil anmaft. Daraus erschliet Husserl, dass die Modalisierung des
Weltglaubens nicht ausgeschlossen ist — ein Satz, dessen Geltung auf das ange-
wiesen ist, was unter Modalisierung verstanden und wie sie vollzogen wird. Der
Angelpunkt dieser Zumutung wire aber, nach der Enthaltung des nichtreflexiv
vollzogenen Weltglaubens das absolute Bewusstsein, das Enthaltung vollziehen-
de Bewusstsein, als ein weltloses Bewusstsein zu behaupten.

In der Schlussbetrachtung der Vorlesungen Ding und Raum gibt Husserl
nicht auf und tberprift die Denkbarkeit der Maoglichkeit des plotzlichen Nich-
tigwerdens der Welt. Insofern die Nichtexistenz des Dinges die Weltexistenz
voraussetzt, ist schon klar, dass die Weltvernichtung ringsum im prozessualen
Ubergang von einer dinglichen Nichtexistenz zu einer anderen ausgeschlossen
ist. Somit darf die Moglichkeit nur in einem Schlag gedacht werden, eine
abrupte und plétzliche Vernichtung. Husserl prift diese Moglichkeit an Stelle
von und im Namen einer vom Widerstreitbewusstsein unabhangigen Moglich-
keit. Jedoch muss er spater einriumen (s. §3), dass sie keine absolut leere
Moglichkeit, eher eine reale Moglichkeit schildert. Husserl fragt nach der Mog-
lichkeit, dass der ganze Erscheinungsfluss und seine Einheit sich in ,ein blofes
Gewtihl von sinnlosen Empfindungen“'# auflosen.!s

12 Hua XVI, S. 287.

13 Gewiss, ohne Sein kein Nichtsein.“ Hua XVI, S.287. ,Die allgemeine Moglichkeit des
Nichtseins eines jeden Realen, das ich (und irgendjemand) erfahrt, ergibt nicht die Mog-
lichkeit des Nichtseins der von mir (von uns) erfahrenen Welt, sondern setzt bestandig
das Sein der Welt voraus.“ Hua XXXIV, S. 428.

4 Hua XVI, S. 288.

1S 7ur Hypothese des sinnlosen Gewiihls vgl. Kern (1964), S.293f. Vgl. auch Summa, M.:
Ein sinnloses Gewiihl? Die Hypothese des Chaos und ihre Implikationen bei Kant und Husserl,
in: Asthetisches Wissen, Hgg. Asmuth, C. & Remmers, P., Berlin: W. de Gruyter, 2015.
S. 189-210.

32

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Auflosung in ein Empfindungsgewiihl ist nicht ausgeschlossen. Der hy-
pothetische Ansatz der Nichtexistenz der Welt wird auf diese Weise anhand der
Hypothese des Gewiihls weiterverfolgt.'¢ Nach dem hypothetischen Abbrechen
der Erscheinungsgesetzlichkeit wandelt sich die Gesamtrealitit nicht, wie es
bei der Einzelrealitit der Fall ist, in die Irrealitit, sondern sie wandelt sich in
ein Chaos, in ein Gewiihl von sinnlosen Empfindungen, ohne Dingauffassun-
gen und ohne Erscheinungen, ohne irgendeine Verbindung und Einheit. Eine
Frage, die sich direkt aufdringt, ist die Frage nach dem Vollzug und dem
Wesen der Ordnung, deren totaler fortdauernder Bruch in dieser Hypothese fur
moglich gehalten wird.

Zugespitzt formuliert: Warum und wie kann die RegelmafSigkeit des ganzen
Erscheinungsflusses fir immer gehemmt werden? Diese Frage fihrt zum Kern
des Problems. Gerade die Moglichkeit dieser Fragestellung weist darauf hin,
dass eine motivierte Quelle fir diese Moglichkeit zu erwarten ist, d. h., die
hier erwogene Hypothese veranschaulicht gar keine absolut leere Moglichkeit,
sondern eine reale Moglichkeit. Die Erfiillungsverhiltnisse einer absolut leeren
Moglichkeit entziehen sich dem Denken, und sobald sie erreichbar, genauer
formuliert, realisierbar sind, ist die Moglichkeit nicht mehr absolut leer, viel-
mehr weist sie sich als eine reale Moglichkeit auf.!”

Aus Sicht der genetischen Phinomenologie ware die gestellte Frage in der
Art zu beantworten, dass durch diese Hypothese nicht nur die Moglichkeit
der Auflosung der aktiven sinngebenden Synthesis (die Apperzeption), sondern
auch des Abbrechens der passiven Synthesis (die Assoziation) angenommen ist.
Die Sinnlosigkeit der Empfindungen besagt die Nichtigkeit aller Auffassungen
und Apperzeptionen, wihrend das Gewiihl der Auflosung der grundlegenden
Einigung entsprechen soll. Wenn Husserl im Rahmen der genetischen Analy-
sen und durch die abstraktive Methode des Abbaus zur unteren Schicht der
Erfahrung gelangt, zeigt sich trotz des Abstrahierens von allen aktiven ichli-
chen Leistungen, von allen Auffassungen und Apperzeptionen, ,doch nicht
ein blofles ,Gewuhl‘ von ,Daten‘, sondern ein Feld von bestimmter Struktur,
von Abgehobenheiten und gegliederten Einzelheiten®.!® Das gegliederte Emp-
findungsfeld ist die Leistung einer passiv-assoziativen Synthesis, die selbst das
immanente Zeitbewusstsein als Ursynthesis voraussetzt.! In der Ausfithrung
der Hypothese des Gewtihls in den der statischen Phinomenologie gewidmeten
Vorlesungen Ding und Raum hilt Husserl offensichtlich das Abbrechen der

16 ygl. Summa (2015), S. 203.

17" Dass selbst unter motivierten realen Méglichkeiten eine Gradualitit des Gewichts bzw.
eine gradunterschiedliche Wahrscheinlichkeit anzunehmen ist, ist eine andere Sache. Der
Unterschied zwischen realer und absolut leerer Moglichkeit ist aber ein wesentlicher.
Nichts spricht fiir die absolut leere Moglichkeit.

18 Husserl (1999), S. 75.

19 Husserl (1999), S. 75.

33

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

passiven Assoziation — das Grundprinzip der genetischen Phanomenologie —
far moglich, daher ist von dem Empfindungsgewiihl die Rede.

Wenn diese Chaosmoglichkeit weitergedacht wird, was in Ding und Raum
schon der Fall ist, zeigt sich jedoch die Moglichkeit, dass eine Reihe von
Einheiten sich abermals innerhalb des hyletischen Gewtihls oder von diesem
abheben. Sollte nach der hypothetischen Auflosung das Bewusstsein trotzdem
weiterbestehen und sollte es ein Durcheinander von Empfindungen besitzen,
dann muss die Realisierung der Assoziation wohl wieder moglich sein. Dank
threm Zusammenspiel mit bzw. in dem kinasthetischen Prozess konnten die
Kontraste und Verschmelzungen der sinnlosen Empfindungen den Aufbau der
Reihenfolge von Einheiten regeln.?® Die geregelten Einheiten konnten sich
wieder von diesem Gewihl abheben. Diese Gedanken sind aber erst aus der
Sicht der genetischen Phinomenologie zu Ende zu fithren. Die mogliche
Wiederherstellung der RegelmafSigkeiten im Chaos ist eine Moglichkeit, die
Husserl schon in diesen Vorlesungen erwihnt; so schreibt Husserl: ,,Es mag
sein, dass Einheit sich im Rohen und Groben ansetzen und durchsetzen lisst.“2!
Dennoch spielt er erst spater und nach der Entwicklung der genetischen Pha-
nomenologie diese Moglichkeit durch und sieht darin die unausweichlichen
Grinde fiir den Ablauf der Gultigkeit dieser Hypothese und der daran gekntpf-
ten Motive.

Trotz der erwogenen Moglichkeit der Abhebung hat Husserl keine Aussicht
auf die Wiederherstellung der durchhaltenden Einheiten, insofern nach der Hy-
pothese die Dingauffassung als Regel und Norm moglicher Erscheinungen??
nicht gesetzt wird. Die aus dem Gewiihl abgehobene nachtrigliche Reihe der
Einheiten in der ,praempirischen Zeitfolge“? reicht nicht fir die Welterschei-
nung aus, weil die Einheiten der Erscheinungsfunktion entbehren. Das Gewiihl
bleibt ohne jeden Erscheinungszusammenhang. Die groben und zufilligen ab-
gehobenen Einheiten haben keine feste und voraussichtliche RegelmifRigkeit; sie
scheitern an der Weltkonstitution. Die Assoziation und ihre vorausgesetzten
sachlichen Abhebungen auf Grund der sachlichen Homogenitit und des Kon-
trastes konnen weiterbestehen und trotzdem herrscht nur Chaos unter sporadi-
schen Empfindungseinheiten. Die aus Assoziation entstandene Ordnung ohne
Festigkert bleibt dem hypothetischen Gewiihl nicht fern. Obwohl dem ersten
Anschein nach die Annahme der Weltvernichtung auf der Moglichkeit der fort-
wahrenden Hemmung der Assoziation (abgesehen davon, ob ihrer sachlichen

20" Die Urformen der Ordnung im hyletischen Feld, nimlich die Verschmelzung und den

Kontrast, analysiert Husserl vor allem in § 28. und § 29. der Analysen zur passiven Synthe-
sis. Vgl. Hua XI, S. 128-142.

21" Hua XVI, S. 289.

22 Vgl. Hua 1V, S. 86; vgl. Hua XX, S. 197.

23 Hua XVI, S. 288.

34

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

oder ichlichen Struktur) beruht, ist schlie€lich die Preisgabe der Dingauffas-
sung maf$geblich fir die Moglichkeit der Annahme der Weltvernichtung.

Nach der Entwahrung einer Einzeldingerfahrung besteht weiterhin das Fik-
tum. Der Erlebniszusammenhang besteht fort, wihrend die Seinssetzung sich
als nicht wahr erweist. Dagegen fiihrt die Resignation der Dingsetzung tber-
haupt zu Chaos und Sinnlosigkeit. Es bestehen weiter Empfindungen, aber in
einem solchen Chaos, ,dass es kein Ich gibt und kein Du gibt und dass es keine
physische Welt gibt, kurz, keine Realitit im pragnanten Sinn*“.2

Die erwogene Moglichkeit der Auflosung der einstimmigen Erfahrung im
Gewtihl fuhrt zur Auflésung der individuellen Seele. Weder die Erscheinungs-
zusammenhinge, die eine dingliche Welt konstituieren, noch diejenigen, die
fur die Einheit der Personlichkeit reprasentativ sind, mussen gesetzmafSig ab-
laufen; der personale Selbstmord ist die Konsequenz dieser Hypothese.?> Weder
ich als Mensch in der Welt noch die ganze Welt brauchen zu sein: Sie haben
keine absolute Notwendigkeit.26

Die Erscheinungswelt, deren Moglichkeit des Nichtseins anhand der Hypo-
these erwogen wird, wird zwar nicht als die Alldinglichkeit angesehen, jedoch
wird ihr Ordnungs- und Strukturcharakter sogar in der unterliegenden Schicht
fur eine dinglich aufgefasste Ordnung gehalten, deren abrupte Auflosung im
Empfindungsgewiihl mindet. Im Endeffekt wird in diesen Vorlesungen die
erwogene Resignation der Welt mit der Preisgabe ,der strengen Idee des Din-
ges“?’ gleichgesetzt.

24 Hua XVI, S. 289.

25 TIso Kern zitiert aus einem bis heute unveréffentlichten Manuskript (Angaben nach Kern:
Ms. orig. F IV 3, S.57a (wohl 1925): ,warum soll es nicht ein ,vielfarbiges® Selbst
geben konnen. Ist das eigentlich nicht in der Tat denkmdglich, kann ich nicht durch
Abbau der assoziativen Erfahrungskonstitution sozusagen einen personalen Selbstmord
begehen, wihrend doch als Unterlage fir diese Moglichkeit mein Leben, wenn auch
<nicht> als objektiv-sinnliches, verbleibt mitsamt der Ichpolarisierung, wenn schon dieser
Ichpol keinen personalen habituellen Sinn hat. Ja, man konnte sagen: Auch dann bin ich
identisches Ich einer identischen Habitualitit, auch dann habe ich meine bleibende Habe
— nicht eine Umwelt als objektive, aber die Einheit meines Lebens, die Mannigfaltigkeit
meiner Empfindungsdaten in der Einheit der immanenten Zeit. Ich bin aber nicht in
Bezug auf eine Natur, eine Welt und nicht in einer Welt, weltlos ... So wire der Tod
vorstellbar als bloSe Aufldsung meines Ich als Ich einer transzendentalen Apperzeption —
als Ausscheiden aus der Welt, die weiter ist das durch eine Intersubjektivitat konstituiert,
der ich selbst nicht mehr zugehore. Kern (1964), S.294. Kern hebt die Uberlegungen
zur Moglichkeit der Weltvernichtung in Husserls Auseinandersetzung mit Kant und den
Neukantianern hervor, insbesondere hinsichtlich der Lehre von ,der transzendentalen
Apperzeption®. Kern (1964), S. 294.

»Warum muss aber eine Welt existieren und existieren miissen <sic!>? Ich sehe in der Tat
nicht ein, dass sie das miisste. Das betrifft die Welt im weitesten Sinn einschlielich das
Ich als Personlichkeit und andere Ich.“ Hua XVI, S. 288.

»Sie [scil. die abgehobenen Einheiten] wiren zufilliges Anders- und Immer-wieder-an-
ders-Sein, wenn man die Dingidee als strenge aufgibe.“ Hua XVI, S. 289.

26

27

35

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bei der Seinssetzung des Einzeldinges ist zwar auf den Bodencharakter der
Welt far die Entscheidung tber empirisches Sein oder Schein hingedeutet;
dieses Bodencharakters der Welt ungeachtet wird sie jedoch beim Erwigen der
Moglichkeit ihrer Vernichtung von der Dingkategorie her betrachtet.

Wie schon erwihnt geht Husserl in den Vorlesungen Ding und Raum nicht
detailliert auf die fir moglich gehaltene Auflosung des Ganzen ein und stellt
sich nicht die spater von ihm selbst aufgeworfene Frage, ,[...] wie diese Auflo-
sung aussehen soll“.2% Es ist allein zu bemerken, dass die Auflosung als ein
kiinftiges Gescheben und von einem Zeitmoment ab erwogen wird. Setzt das Ge-
schehen des Chaos die Raumzeitlichkeit voraus, dann ist die Hypothese als eine
reale Moglichkeit erwogen und darf daher nicht als aquivalent zur Moglichkeit
der Nichtexistenz der Welt iberhaupt betrachtet werden. Die Moglichkeit des
Nichtseins der Welt darf nur als eine unmotivierte Moglichkeit gedacht wer-
den.

Besitzen diese Gedanken nicht blof§ pathologischen Sinn und besagen ei-
gentlich fir die Moglichkeit der Nichtexistenz der Welt gar nichts? Der spat
von Husserl selbst erhobene ,,Einwand der Verrtcktheit“? tritt in dieser Vor-
lesung nicht auf. Dieser Einwand, in Verbindung mit der Moglichkeit der
Wiederherstellung der RegelmafSigkeit im Chaos, tragt in Husserls Spatphiloso-
phie zum Revidieren dieser Hypothese und schlieflich zur Umwandlung der
Cartesianischen Epoché bei.

Es verdient Erwihnung, dass Husserl am Ende der Ausfithrung der Hypothe-
se und ihr zum Trotz die weltkonstituierende Erfahrung zu einer ,Vernunft-
gewalt“ erklart, der gemaf§ alle denkbaren Moglichkeiten und Hypothesen
des Nichtseins der Welt sich als grundlos und unverniinftig, allerdings nicht
sinnlos, erweisen.3! Es ist zu bedenken, dass sich dabei schliefSlich doch eine
Art Konkurrenz, wenn auch eine ungleiche, ergibt, der gemafS die ausgedachte
Moglichkeit abgewogen und als wiiste Moglichkeit erklart wird.?? Ist nicht diese
Abschitzung schon eine Art Abwigung und der Offenheit einer leeren Mog-
lichkeit zuwider? Zu dem transzendentalen Schein, ,dass die Welt in Wahrheit
doch nicht sei®,?? gehort, so schreibt Husserl in den 1920er-Jahren,

»dass nach einer Korrektur durch eine entsprechende Wahrheit zu suchen bzw. nach

einem wahren Sein zu fragen, das anstatt, an Stelle dieser nicht seienden Welt zu setzen

sei, vollig sinnlos wire®.34

28 Hya XXXIX, S. 228.

29 Hua VII/2, S. 304.

30 Hua XVI, S. 290.

31 Hua XVI, S.290f.

32 ygl. Hua XVI, S. 290.

33 Hua VIII, S. 54.

34 Hua VIII, S. 54. (Hervorh. durch d. Verf.)

36

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Er vergleicht den auf Entscheidung gezielten Ansatz hinsichtlich des transzen-
dentalen Scheins mit der sinnwidrigen Bemiithung, anstelle der fre: phantasier-
ten Nixe das wabre Ding, das uns trigerisch als Nixe erscheint, zu finden.?
Ist damit gemeint, dass eine dergestalt erwogene Moglichkeit der Nichtexis-
tenz der Welt etwa das Produkt des reinen Phantasierens sei und dass sie in
keinem echten Widerstreit mit der Wirklichkeit stehe?¢ Ist das Erwagen der
Moglichkeit der Nichtexistenz der Welt die ,,Quasi-Positionalitat*> einer nicht
sezenden Welt, einer phantasierten Welt? Die am Leitfaden der dinglichen Trans-
zendenz erwogene Hypothese kann nicht als absolut leere Moglichkeit betrach-
tet werden, weil eine absolut leere dingliche Intention ausgeschlossen ist. Eine
dingliche ideale Moglichkeit besitzt trotz ihrer angenommenen indifferenten
Seinssetzung zumindest die typische Dingapperzeption und ist insofern nie
absolut leer.>®

Abschlieffend ist hier zu bemerken, dass zwar gerade auf Grund der Domi-
nanz der Dingauffassung bei der Weltvernichtungshypothese darauf bestanden
werden kann, dass das phanomenologische Wagnis nur die Thesis der Dingwelt
und die Einstimmigkeit der dufferen Wahrnehmung betrifft. Es darf dennoch
nicht verschwiegen werden, dass Husserl in den frithen Phasen der Phinome-
nologie mit einer gewissen Ungenauigkeit mit den verschiedenen Weltbegrif-

35 Vgl. Hua VIIL, S. 54.

36 7u der reinen Phantasie bei Husserl vgl. Bernet, R.: Phantasieren und Phantasma bei
Husserl und Freud, in: Founding Psychoanalysis Phenomenologically, Hgg. Lohmar, D.
& Brudziriska, J., Dordrecht u. a.: Springer. 2012. S. 1-21. Bernet bringt die besondere
Eigenschaft der Phantasie mit folgenden Worten auf den Punkt: ,Die Enthaltung vom
Glauben an die Wirklichkeit des anschaulich gegebenen Gegenstandes, welche jede
Art von Phantasie kennzeichnet, wird mir keineswegs von auffen her durch das wahr-
nehmungsmifige Erscheinen eines (anderen) wirklichen Gegenstandes aufgezwungen,
dessen Existenz mit dem unwirklichen Charakter meines Phantasiegegenstandes streiten
wirde. Es ist nimlich prinzipiell ausgeschlossen, dass zwischen einem wirklichen Gegen-
stand und einem Phantasiegegenstand ein echter Konflikt oder Widerstreit entstehen
kann.“ Bernet (2012), S. 4.

% Hual, S.94.

38 Husserls Beispiel fiir eine leere Moglichkeit in den Ideen I ist die Moglichkeit, dass ein
Tisch, den Husserl von oben wahrnimmt, auf der nicht sichtbaren Unterseite zehn Fiifle
hat statt vier. Vgl. Hua III/1, S. 325. Diese dingliche leere Moglichkeit ist nur insofern
leer, dass in bisherigen Erfahrungen Husserls vom Tisch keine Motivation dafiir zu fin-
den ist. Abgesehen davon, dass ein Artefakt ein problematisches Beispiel ist, ist der Man-
gel an Motivation blof ein Mangel an Erfahrungen. Es spricht verschwindend wenig dafiir,
aber nicht nichts. Vgl. Hua XX/1, S. 178. In den Texten zur Umarbeitung der VI. Logischen
Untersuchung wird dieses Beispiel revidiert, so dass nun auch die unwahrscheinlichste, im
Vorhinein zur Enttiuschung verurteilte Protention als reale Moglichkeit gilt. Ein Beispiel
fir die leere Moglichkeit sind die Nixe oder der Zentaur. Vgl. Hua XX/1, 177-186.
Immerhin griindet eine dinglich leere Moglichkeit letztendlich in dem noematischen
Sinn und Wesen. Somit steht diese Moglichkeit zumindest unter Berticksichtigung der
Regeln der Dingregion und ist also nie absolut leer. Daher erfordert m. E. die absolut leere
Moglichkeit des Nichtseins der Welt eine eigene Definition. Trotz der Hervorhebung des
transzendentalen Scheins als eines ganz eigenartigen und besonderen wird die absolut
leere Moglichkeit oft mit der dinglichen leeren Moglichkeit vermengt.

37

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

fen umgeht und dass in diesen frithen Phasen, wie in der ganzen statischen
Phinomenologie, die hohere fertig konstituierte Einheit der Dingwelt im Vor-
dergrund steht. Die vorpridikative Meldung der Welt wird erst spat berticksich-
tigt.

§ 2. Dingliche Transzendenz der Welt und thre Ablosbarkeit von der
Region des Bewusstseins in den Ideen |

Im Folgenden geht diese Arbeit nun auf die Paragraphen in den Ideen I ein, die
bis heute zu den bestimmten Fehlinterpretationen der ganzen Phinomenologie
Husserls fihren. In den Ideen I ist Husserls Ziel bei der Thematisierung der
Nichtseinsmoglichkeit der Welt, ,die prinzipielle Ablosbarkeit der gesamten
nattirlichen Welt von der Domiane des Bewusstseins“® zu zeigen. Um dieses
Ziel, ausgehend von dem wesentlichen Unterschied zwischen der Transzendenz
und der Immanenz, zu erreichen, schildert Husserl die Gegebenheit der ding-
lichen Transzendenz als perspektivisch, inadaquat, zufillig und deshalb pra-
sumptiv. Die auf dem Wesen der dinglichen Transzendenz basierte Nichtseins-
moglichkeit weist sich in der Gegebenheit des Dinges aus. Die perspektivische
Gegebenheit des Dinges ist prasumptiv nicht nur im So-Sein, sondern auch im
Sein. Die Fortsetzbarkeit der dufSeren Wahrnehmung und ihre stindige Bewah-
rungsbedurftigkeit fithrt nicht nur zu den Andersbestimmungen und den Kor-
rekturen, sondern woméglich zu der totalen Entwahrung, zu der Bewahrung
des Nichtseins. Die Preisgabe eines Dinges im Ganzen ist nicht ausgeschlossen,
denn die ,[d]ingliche Existenz ist nie eine durch die Gegebenheit als notwen-
dig geforderte, sondern in gewisser Art immer zufallige“.#’ Die Zufalligkeit
der dinglichen Existenz lasst die Moglichkeit ihres Durchstreichens offen. Be-
deutend ist aber, dass selbst das Durchstreichen eine enttiuschende Erfillung
der Intention ist. Wihrend die fir die Nichtseinsmoglichkeit der dinglichen
Transzendenz grundlegende Zufilligkeit, die in den Ideen I unmittelbar der
Welt zugeschrieben wird, auf der Fortsetzbarkeit der Erfahrung, genauer ausge-
dricke, auf der Fortsetzbarkeit der aufferen Wahrnehmung beruht, setzt die
Zufalligkeit der Welt die Moglichkeit des totalen Verfalls der Wahrnehmung
tberhaupt voraus.

Der naheliegende niachste Gedankengang in den Ideen I hinsichtlich der
erwogenen Nichtseinsmoglichkeit der Welt sollte von der folgenden Frage ge-
leitet sein: Ist die Gegebenheit der Welt von derselben Art wie die Gegebenheit
des Dinges? Sind die Einzelerfahrung und die Welterfahrung von demselben
Wesen, so dass sich die im Wesen jeder dinglichen Transzendenz liegende Mog-
lichkeit des Nichtseins auf die Welt Gbertragen lasst? Husserl verzichtet hier

39 HuaIlI/1, S. 99.
40 Hua III/1, S. 97.

38

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

auf diese Frage und misst unmittelbar der Welt die fiir die Dinge denkbare An-
nihilationsmoglichkeit bei. Die Moglichkeit der Anhdufung des Wimmelns in
der Erfahrung und schliefSlich des Verfalls der Regelordnung der Erfahrung
wird als dquivalent mit der Moglichkeit betrachtet, ,dass es keine Welt mehr
gibt“.#! Wie in den Vorlesungen Ding und Raum wird auch in den Ideen I von
der Moglichkeit der Authebung ,,[der] festen Regelordnungen der Abschattun-
gen, Auffassungen, Erscheinungen“® als der Moglichkeit des Nichtseins der
Welt gesprochen.

Um das Bewusstsein als absolutes Sein gegentiber der Welt und ihrem sekun-
daren, relativen Sein hervorzuheben, vollzieht Husserl einen Gedankengang,
der das Bewusstsein nicht nur von seiner weltlichen Situation, seiner natirli-
chen Einstellung zur Welt, sondern ginzlich von der Welt zu befreien scheint.
Wihrend der Nichtseinsmoglichkeit der Welt behauptet Husserl das Weiterbe-
stehen des Bewusstseins, allerdings eines modifizierten. Resignation der Welt
fordert keineswegs, dass fir das Bewusstsein ,andere Erlebnisse und Erlebnis-
zusammenhinge ausgeschlossen waren®.# Ist unter dieser Modifikation des Be-
wusstseins ein dumpfes Bewusstsein zu verstehen? In dieser Gedankenphase be-
jaht Husserl die Frage nicht. IThm zufolge bestehen die Erlebniszusammenhinge
weiter, nur ohne irgendeine reale Seinssetzung.** Das Bewusstsein wird als eine
fur sich abgeschlossene Region vom Durchstreichen der Weltexistenz nicht
beschidigt. Der zu vielen Missverstindnissen fihrende Cartesianische Weg der
Reduktion legt hier das absolute Bewusstsein als Residuum der Weltvernichtung
dar.

Somit wird in den Ideen I die Moglichkeit der Nichtexistenz der Welt
am Leitfaden der dinglichen Transzendenz erwogen. Auch die Beschreibung
der Welt als des Aufienhorizontes der Dingwahrnehmung vermag nicht die
versteckte Gleichsetzung der Welt mit dem Ding und daher ihre Annihilations-
moglichkeit zu korrigieren, da in den Ideen I von einem moglichen inaktuellen
Horizont, d. h. von einem Horizont ohne Dinge, noch keine Rede ist.

§ 3. Einwand der Verriicktheit und Einwand der Moglichkeit der
Wiederberstellung der Ordnung aus Chaos

Die Moglichkeit der Auflésung der Erfahrung in einem blofen Gewiihl der
sinnlosen Empfindungen wird als stellvertretend fiir die Méglichkeit der Nicht-
existenz der Welt gedacht. In dieser Arbeit sind schon zwei Einwande kurz

4l Hua III/1, S. 103.

42 Hua III/1, S. 103.

43 Hua I1I/1, S. 104; vgl. Hua XXXVI, S. 124.

Schlief8lich betrachtet Husserl in der Krisis das absolute Bewusstsein als Gewinn der
Cartesianischen Epoché als inhaltsleer. Vgl. Hua VI, S. 158.

39

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

angedeutet worden, die angesichts der hypothetischen Auflésungsmoglichkeit
eine Umwandlung der Cartesianischen Epoché und das Einschlagen eines neu-
en Wegs der Reduktion fordern, der letztendlich dem phianomenologischen
Begriff der Welt gerecht werden kann.# Es wird sich dabei als aufschlussreich
erweisen, die erwahnten Einwande zu studieren und anhand dieser Kritiken
Husserls spateren Ansatz zum Weltproblem zu thematisieren.

Der Einwand der Verriicktheit versteht die scheinbare Moglichkeit der
Weltvernichtung bloff als die Moglichkeit des pathologischen Falls: Zwar ist
ein Bewusstsein ohne Assoziationsmoglichkeit, ohne Identifikationsvermogen,
schlieflich ohne Fihigkeit der Natur- und der Welterkenntnis faktisch nicht
auszuschlielen; der Mensch kann verriickt werden, aber ,[dJie Moglichkeit der
Verrtcktheit kann doch nichts besagen zur Moglichkeit der Nichtexistenz der
Welt“.46 Als reale Moglichkeit setzt sie gerade die Weltexistenz voraus. Ein
Mensch kann der Vernunft entbehren, wihrend die anderen Menschen durch
ithren harmonischen Welterfahrungsverlauf weiterhin zur Weltkonstitution im-
stande sind.

Husserls Antwort auf diesen Einwand ist in den 1920er-Jahren weiterhin
von seinem Ansatz zum solipsistischen Anfang der Phinomenologie bestimmt.
Die reale Moglichkeit der Verriicktheit setzt andere Subjekte voraus, die diese
abnormale Situation erkennen und sie mit dem Titel Verriicktheit versehen.
Aber fir den anfangenden Philosophen fallen die Anderen unter die Realité-
ten, die bezweifelbar sind und eingeklammert werden miissen.#” Somit sieht
Husserl in diesem Einwand den erkenntnistheoretischen Zirkel.#® Die Fremder-

45 Dariiber, dass die Hypothese der Welt-Annihilation ihr Ziel nicht erreicht hat, schreibt
Rudolf Bernet in seinem Beitrag Husserl’s concept of the world: , The hypothesis of the anni-
hilation of the world thus does not meet the aims of the program of phenomenological
reduction: it allows to appear niether the world as phenomenon, nor the transcendental
being of the subject, nor the correlation or belonging-together of subject and world. The
annihilation of the world does not even merit its own name, since the world (insofar as
it exceeds the real existence of things) is not even taken into consideration.“ Bernet, R.:
Husserl’s concept of the world, in: Crises in Continental Philosophy, Hgg. Dallery, A. B. u.
a., Albaby: Suny Press, 1990, S. 3-21. Hier S. 7.

46 Hua VIIL S. 55.

47 Dieser Einwand sollte uns zum Nachweis dienen, dass die Selbstbesinnung, die der

anfangende Philosoph zu vollziehen hat, nicht in der natiirlichen kommunikativen Ein-

stellung, sondern sozusagen in der solipsistischen vollzogen werden muss.“ Hua VIII,

S.59.

»Neben all dem hat unsere lange Uberlegung des Einwandes von der moglichen Ver-

riicktheit auch das Gute gehabt, uns ein fiir allemal auf die Gefahr des spezifisch erkennt-

nistheoretischen Zirkels aufmerksam zu machen, der darin besteht, dass man argumen-
tierend, und ohne es zu merken, in Besonderheit beniitzt, was in der Allgemeinheit des
kritischen Themas in Frage steht.“ Hua VIII, S. 66. ,,Da also alle mégliche Erfahrung von

Menschen raumdingliche Erfahrung voraussetzt, so kann eine universale Kritik der Welt-

erfahrung auch andere Menschen nicht als gegeben hinnehmen, wie es das Argument der

Verriicktheit tut, das damit einen erkenntnistheoretischen Zirkel begeht.“ Hua VIII/2,

S.305.

48

40

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

fahrung, die den Einwand der Verrticktheit geltend machen mag, ist gerade
von der erdenklichen Méglichkeit der Auflosung meiner Erfahrung im Gewtihl
betroffen, weil beim solipsistischen Ansatz des Philosophieanfangs die Anderen
nur Gegenstinde meiner Erfahrung und nicht selbst konstituierende Erfahrung
sind. ,,Die universale Kritik meiner Erfahrung ist also die universale Erfahrungs-
kritik iberhaupt.“# Infolgedessen wird jedweder mogliche Boden fir die Set-
zung der Welt, d. h. die Fremderfahrungen, zurtickgezogen.

Daher betrachtet Husserl diesen Einwand nur als einen Pseudoeinwand. Wie
der Herausgeber der Husserliana III/1 — abgesehen von den spiten Ausfithrun-
gen dieses Einwands — zu Recht betont, besteht seine Funktion ,darin, die
Gultigkeit des ,hypothetischen Ansatzes der Nichtexistenz der Welt“ zu unter-
mauern®.>°

Aber im Rahmen der weiterentwickelten genetischen Phinomenologie ge-
winnt dieser Einwand eine eigene Bedeutung. Wenn die Weltkonstitution
als der Erwerb des entwickelten Bewusstseins betrachtet wird, welches selbst
eine Genesis hat, stellt sich die Frage nach der Notwendigkeit der Weltkonsti-
tution als die Frage nach der Notwendigkeit der gewissen Entwicklung des
Bewusstseins. Die Frage ist, ob es moglich ist, dass das Bewusstsein keine
solche Entwicklung absolviert, die zur Weltkonstitution fihrt. Die Antwort
ist positiv und weist auf ein pathologisches Bewusstsein hin. Die Debatte um
die Moglichkeit der Nichtexistenz der Welt wird nun im Rahmen der transzen-
dentalen Bedeutung der Normalitit gefithre.’! Fur das genetische Bewusstsein
ist es wohl moglich, sich derart zu entwickeln, dass es sich keiner Weltkonstitu-
tion ermachtigt. Anders als in Vorlesung § 34 der Ersten Philosophie ist in den
1930er-Jahren bei der Gleichsetzung der Nichterfillung der Weltkonstitution
mit der pathologischen Moglichkeit nicht mehr von dem unumginglichen
verpflichtenden Solipsismus des anfangenden Philosophen die Rede: ,[D]as
Monadenall wire doch konstituiert und die Welt, und ich wire, ohne es zu
wissen, pathologischer Mensch innerhalb einer Welt.“2 Das Erwagen der Mog-
lichkeit der Nichterftllung der Weltkonstitution entspricht der pathologischen

4 Hua VIIL S. 58.

50 Schuhmann, K.: Einleitung des Herausgebers, in: Husserl, E.: Ideen zu einer reinen Phino-
menologie und phinomenologischen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfithrung
in die reine Phanomenologie, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1976. S. XV-LVIIL Hier S.
LIV.

»S0ll eine Welt sein, sollen Subjekte selbst sein, fir sich und miteinander sein, soll eine
Zahlenwelt, sollen Wesenswahrheiten und Wesen selbst sein konnen usw., so muss es
normale Subjektivitat geben; ich gehe nicht nur tberhaupt als unbestimmtes ego allem,
was fiir mich ist, vorher, sondern als normales Vernunftsubjekt [...].“ Hua XV, S. 36.

52 Hua XXXIX, S. 226.

51

41

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Moglichkeit,’ im weitesten Sinne der Anomalitat,>* die selbst eine weltliche
Moglichkeit ist.

Die Moglichkeit der Nichtexistenz der Welt wird mit der realen Moglichkeit
der Verricktheit gleichgesetzt. Warum geraten wir nicht dadurch wieder in
einen erkenntnistheoretischen Zirkel? Die anderen Menschen, die zum Auswei-
sen des Verriickten sowie zur Weltkonstitution befugt sind, sind nicht blof
konstituierte Objekte in der Welt, blof Komponenten der Weltkonstitution,
sondern vielmehr die (mit)konstituierenden Subjekte der Welt.

Der methodologische Vorrang der Egologie’s erweist sich bei der transzen-
dentalen Entfaltung der Weltkonstitution als unzulidnglich, wobei nur aus dem
sletzt-transzendentalen Standpunkt®,’¢ d. h. der transzendentalen Intersubjekti-
vitat, moglich ist, uber die jeweilige Weltvorstellung hinaus zur wahren Welt
zu gelangen.”

Dariiber hinaus wird in der genetischen Phianomenologie herausgestellt,
»dass Subjektivitat nur in der Intersubjektivitat ist, was sie ist: konstitutiv fun-
gierendes Ich®.’8 Es ist zu bemerken, dass gerade die Verflechtung der transzen-
dentalen Subjektivitit und der Intersubjektivitit den Grund fiir das Revidieren
der immer einseitig betonten Relativitit der konstituierten Welt anfiihrt, denn
es gilt: ,Das Sein einer Intersubjektivitat transzendentaler Subjekte setzt bereits
(und wohl auch schon das Sein einer Mehrheit solcher tiberhaupt) Weltkonsti-
tution voraus.“¥’

Jede denkbare Moglichkeit setzt das denkende Ich voraus und ,[dJie Denk-
barkeit des Verriuickten setzt voraus den Nichtverrickten®.®® Die Verrtcktheit
ist das Unvermogen, die Unfihigkeit, die gemeinsame Welt zu konstituieren,
aber sie tritt nicht nur bei den hoheren Schichten der Konstitution auf, sondern

33 Zwar sieht Husserl ,die absoluten Grenzen fiir alle Verrticktheit® darin, dass das patho-

logische Bewusstsein trotz aller Abweichungen und Abstinde ,doch ein welterfahrenes

Wesen“ sein muss — solange es fiir mich als Bewusstsein, wenngleich als anormales,

gilt. Dennoch ist nicht ausgeschlossen, dass seine Welt im radikalsten Fall eine unzuging-

liche und geschlossene solipsistische Welt ist. Somit gilt seine Welt fiir mich blof in

Analogie.“ Hua XXXIX, S. 227.

Zu diesen weltlichen Moglichkeiten gehort auch das tierische Bewusstsein, das ,viel-

leicht* keine Welt hat. Fir die Anomalititen nach Husserl vgl. Breyer, T.: Unsichtbare

Grenzen. Zur Phianomenologie der Normalitit, Liminalitit und Anomalitit, in: Geist —

Person — Gemeinschaft. Freiburger Beitriage zur Aktualitit Husserls, Hgg. Merz, P. u. a.,

Wiirzburg: Ergon, 2010. S. 109-127.

55 Hua VIIL S. 173.

5¢ Hua VIII, S. 480.

37 Vgl. Meist (1980), S.561-589. Hier S.584. Auch Dan Zahavi vertritt die These, dass
Husserl spiter seine Stellungnahme zur Prioritit der solipsistischen Phinomenologie in
sehr entscheidenden Punkten modifiziert hat. Vgl. Zahavi (1996), S. 23 f.

58 Hua VI, S.175.

57 Hua XXXIX, S. 241.

€ HuaXV, . 34.

54

42

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ist sogar als eine ,,Wahrnehmungsverriicktheit“¢! denkbar, ,d. h., das betreffen-
de Subjekt kann in seinen Wahrnehmungen eine einheitliche Welt tberhaupt
nicht mehr durchhalten®.6?

Somit bekommt der sogenannte Einwand der Verriicktheit sein urspringliches
Recht zuriick und lauft auf die Feststellung hinaus, dass die Moglichkeit der
anormalen Entwicklung als meine vergangene Moglichkeit mein aktuelles, ent-
wickeltes, welterfahrendes Ich voraussetzt und sie daher gar nicht die Moglich-
keit der Nichtexistenz der Welt bestimmen kann. Das Apriori der statischen
Korrelation des Bewusstseins und der Welt hat eine Genesis und es ist hervor-
zuheben, dass zwar diese Genesis im Einzelfall keine Notwendigkeit hat, aber
dennoch die faktische Korrelation wesentlich notwendig ist, reziprok notwen-
dig.

Weder die Evidenz des habituellen Erwerbs noch die Evidenz der Antizipa-
tion scheint unangreifbar zu sein. Demgemif§ bedroht mich neben meiner
vergangenen Moglichkeit der anormalen Entwicklung und der Weltlosigkert von
vornherein auch die zuktnftige Moglichkeit der Auflésung meiner einstimmi-
gen Erfahrung in einem Gewtuhl. In Beilage XVIII in Hua XXXIX, welche
den Titel ,Mogliches Nichtsein der Welt® trigt und vom Herausgeber mit
»wohl 1930“ datiert ist, greift Husserl wieder auf die Frage der Moglichkeit
der Auflosung des Ganzen im Gewiihl zuriick. Dabei wirft er angesichts der
weiterentwickelten Lehre der eidetischen Variation und unter der Berticksichti-
gung des Wesensgesetzes, dass jede Variation des Ich eine Variation der Welt
nachzeichnet und umgekehrt,* die Frage nach der Moglichkeit des Nichtseins
der Welt auf, diesmal in Form der Frage nach der Moglichkeit des ganz freien
Variierens des Ich, ohne Bindung an die Einstimmigkeit der Erfahrung, d.
h. als Moglichkeit eines blofen Ich mit einem sinnlosen Gewiihl. Husserl
erganzt die in Frage stechende Moglichkeit der Auflosung im Gewiihl nun mit
einem beschreibenden Konzessivsatz, der fir alle bislang von ihm durchgespiel-
ten Gedankenexperimente der Weltvernichtung von offensichtlich destruktiver
Wirkung ist: ,,[Alber so, dass sich keine Leiblichkeit fir mich, keine orientierte
Natur etc. konstituierte?“6+

Die apriorische Leiblichkeit des transzendentalen Ich, unsere leibliche Ver-
ankerung in der Welt® — so Merleau-Pontys Ausdruck —, erschwert jeden Ge-
danken, der die Weltvernichtung und das weltlose Subjekt fiir giltig hélt. Die
ausgezeichnete Funktion des Leibbewusstseins, die Stellung der ungebrochenen

61 Huya XIV, S. 123.

62 Hya XIV, S. 123.

63 Hua XLI, S.373; vgl. Fonfara, D.: Einleitung des Herausgebers, in: Husserl, E.: Zur Lehre
vom Wesen und zur Methode der eidetischen Variation. Texte aus dem Nachlass (1891—
1935), Dordrecht u. a.: Springer, 2012. S. XVII-XLV. Hier S. XLIIL

64 Hua XXXIX, S.227.

65 [...1und der Leib ist unsere Verankerung in der Welt.“ Merleau-Ponty (1974), S. 174.

43

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Seinsgewissheit meines Leibes fur die Weltgewissheit weist auf ein faktisches
Ich als die weltkonstituierende Subjektivitat hin.®¢

Husserl bezeichnet in der eben genannten Beilage die Fragestellung des
Gewtihls als eine Riickkehr ,auf die Betrachtungsweise der Ideen (und auf die
Méglichkeiten), die dort als giiltige Moglichkeiten angesetzt waren®.67

Die Auswertung der friheren Betrachtungsweise sowie die frither fir gultig
gehaltene Moglichkeit, die jetzt viele unlosbare Schwierigkeiten zu bereiten
scheint, fihren zu der Diagnose eines Relikts des sensualistischen Empirismus
in den frithen Phasen der psychologisch gepragten Phanomenologie.®® Die Ziel-
scheibe dieser Selbstkritik ist das auch in Husserl-Forschungen viel diskutierte
Schema Auffassungsinhalt-Auffassung.®’

Bezugnehmend auf die Logischen Untersuchungen betont Husserl in den Ide-
en I den prinzipiellen Unterschied zwischen dem primaren Inhalt und dem
Intentionalititsmoment des Aktes. Das Empfindungsdatum, die sensuelle Hyle,
entbehrt der Intentionalitit. Es bedarf der Auffassung, der intentionalen Mor-
phe, die das quasi tote Empfindungsdatum beseelt, damit es seine darstellende
Funktion, seine Rolle als Reprasentant spielen kann. Dieses an Dingwahrneh-
mung gerichtete Modell erhilt in den Ideen I seine Dominanz durch das Ver-
schweigen des Zeitproblems. Die passive Konstitution der unteren Schicht des

%6 Vgl. Hua XXXIX, S. 246 ff.

67" Hua XXXIX, S. 228.

¢ Hua XXXIX, S. 229.

69 Aguirre bringt die entscheidende Stellungnahme zu diesem Schema mit folgenden Wor-
ten auf den Punkt: ,Denker, die in anderer Hinsicht viel und sehr viel von Husserl tiber-
nommen haben und im Grunde nur seine Phinomenologie fortsetzen wollen, trennen
sich an dieser Stelle von Husserl, erklaren, sie wollten jenen ,Dualismus‘ von Auffassung
und Hyle hinter sich lassen bzw. tiberwinden, und versuchen zu beweisen, dass Husserl
selbst ithn nicht als die letzte und wahre Gestalt der Lehre von der Intentionalitat ansah,
vgl. Aguirre, A.: Genetische Phinomenologie und Reduktion, Den Haag: Martinus Nijhoff,
1970. S. XVIII; die Debatte um das Schema hat sich hauptsachlich anhand von Husserls
Zeitanalysen entwickelt. Wahrend einige Forscher auf die Zurticknahme des Schemas
als eine Wende hin zur transzendental-phinomenologischen Reduktion in Husserls
Phinomenologie hinweisen und im absoluten Bewusstseinsfluss eine Verabschiedung
von diesem Schema erkennen, behauptet die andere Partei, dass die Anwendung des
Schemas nur begrenzt, aber nie aufgegeben wird. Bezugnehmend auf den aktuellen
Stand der Forschung konnte man Bernet, Bochm und Rodemeyer als Vertreter der
ersten Gruppe nennen, wihrend Lohmar und Mensch fiir die begrenzte Verwendung des
Schemas stehen. Vgl, Bernet, R.: Einleitung, in: Texte zur Phinomenologie des inneren
Zeitbewusstseins (1893-1917), Hamburg: Meiner, 1985. S. XI-LXVII. Hier S. XXXIX. Vgl.
Boehm, R.: Vom Gesichtspunkt der Phanomenologie. Husserl-Studien, Den Haag: Martinus
Nijhoff, 1968. S.110-118. Vgl. Rodemeyer (2006), S. 23-30. Vgl. Lohmar, D.: Synthesis in
Husserls Phdnomenologie. Das grundlegende Modell von Auffassung und aufgefasstem Inbalt in
Wabrnehmung, Erkennen und Zeitkonstitution, in: Metaphysik als Wissenschaft. Festschrift
fir Klaus Dising zum 65. Geburtstag, Hg. Fonfara, D., Freiburg & Miinchen: Karl Alber,
2006. S. 387-407. Vgl. auch Mensch, J.: Retention and Schema, in: On Time. New Contri-
butions to the Husserlian Phenomenology of Time, Hgg. Lohmar, D. & Yamaguchi, L.,
Dordrecht u. a.: Springer, 2010. S. 153-168.

44

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bewusstseins, die nicht an dem aktiv-synthetischen Model ausgefiithrt wird, son-
dern von sich selbst ausgeht, wurde in der gegenstandsorientierten statischen
Phinomenologie der Ideen I mitsamt der Dimension der Zeit verschwiegen.”®

Husserls Selbstkritik an dieser Stelle fithrt zur Behauptung, dass die Auffas-
sung von dem Empfindungsdatum ungeschieden ist. Die Erscheinungsfunktion
der immanenten Daten ist nicht das Produkt der Auffassung: ,das Aufgefasst-
sein, das ,Reprisentation‘-Sein ist eingeboren®.”! Anlasslich der Hypothese des
Chaos schlief§t diese Ansicht die Sinnlosigkeit der Empfindungsdaten aus. Die
Enthebung des an die Dingwahrnehmung gerichteten Schemas Auffassungsin-
halt-Auffassung im hyletischen Bereich und beim urspringlichen Zeitbewusst-
sein weist auf eine nicht dinglich-aufgefasste Ordnung auf, die nie vollig gebro-
chen werden kann.

Im Rahmen dieser Untersuchung wird sich die weitere Gelegenheit bieten,
auf das als problematisch herausgestellte Schema Auffassungsinhalt-Auffassung
einzugehen. Daher gentigt vorlaufig die Feststellung, dass das Ausrangieren die-
ses Schemas im immanenten Bereich zum Revidieren des wesentlichen Bezugs
des Ich zur Welt fihrt.

In der Beilage XI (zur 33. Vorlesung der Ersten Philosophie) entwickelt Hus-
serl die Gedanken der moglichen Wiederherstellung der Regelstruktur im Cha-
os, die er in Ding und Raum nicht bis zum Ende durchgedacht hat, weiter.
Das Chaos ist nichts Uniiberwindbares. Disharmonie muss nicht Disharmonie
motivieren. Eine in Unendlichkeit motivierte Disharmonie ist sogar absurd.
Die Absurditit der Moglichkeit der motivierten fortlaufenden Disharmonie ist
die Paradoxie der Idee der notwendig fortgehenden Disharmonie.

»Die Moglichkeit, dass die Welt in Wahrheit nichts sei, hat die Bedeutung einer Idee,
niamlich der Idee einer ins Unendliche fortgehenden Disharmonie, die aber nicht
zufillige sein soll. Was liegt aber in diesem Beisatz?*72

Nur die absolute Notwendigkeit schlieSt die Moglichkeit ihres Gegenteils aus.
Dies ist schon das Axzom, demgemafS die Moglichkeit des Nichtseins der Welt
fur denkbar gehalten wird und demzufolge Husserl die Hypothese des totalen
Chaos® aufstellt. Um als die Moglichkeit des Nichtseins der Welt zu gelten,
muss eben das hypothetische Chaos Totalitit und Notwendigkeit aufweisen, so
dass es keine Aussicht auf die Wiederherstelleng der Ordnung zulasst. Schon
die geringste Moglichkeit der Wiederherstellung der Ordnung beseitigt die
Universalitit des Chaos‘. Zugespitzt formuliert: Die Hoffnung annulliert das
Chaos. Die Bezeichnung der Welt als absolute Faktizitit kann anhand dieser
Notwendigkeitsforderung der Gegenmoglichkeit der Welt erlautert werden.
Die Totalitaitsdimension der Welt und nicht zuletzt ihre relative Notwendig-

70 Hua III/1, S. 182.
71 Hua XXXIX, S. 229.
72 Hua VIII, S. 392.

45

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

keit konnen die Existenz der Welt in einem guten Sinne garantieren. Ein
sporadisches Chaos schadet nicht der auf Korrektur und Wiederherstellung
der Einstimmigkeit gerichteten Welterfahrung, vielmehr gehort es zu ihrem
wesentlichen Stil.

Die wiederhergestellte Ordnung, die Husserl frither als eine nicht vorausseh-
bare Ordnung und fir die Welterscheinung unzulinglich betrachtete, kann
nun zum Grad der Welterscheinung hochsteigen. Aus der Disharmonie kann
wieder die Ordnung entstehen, d. h. die Welt kann wiederhergestellt werden
und die wiederhergestellte Welt kann nur als identisch mit der vorher vermein-
ten Welt gelten.”? Schlieflich wire die Auflosung blof als vorlaufiger Bruch
der Einstimmigkeit, als Zwischenphase der Verrtcktheit oder im weitesten
Sinne als ,eine Strecke des unbewussten Bewusstseins“74 und freilich nur mit
Hilfe der Anderen denkbar. Das mogliche sinnlose Gewtihl kann die Strecke
des noch nicht zum Weltleben erwachten Ich sowie das Stadium nach dem
Tod darstellen,” besagt aber nichts tber die Moglichkeit der Nichtexistenz der
Welt.

Die wihrend der Auflosung der Welt mogliche Erinnerung ,an eine in
einer friheren, zeitweise durchaus einstimmigen Erfahrung erschienene und
in Gewissheit geglaubte Welt“,7¢ die Husserl in den Vorlesungen zur Ersten
Philosophie als das, was bestenfalls tbrigbleibe, betrachtet, erklart er jetzt fiir
nicht bestehend.

»Die Welt ist mein Erinnerungsfeld als meine Umwelt. Wo ich keine Welt habe, also
kein personales Ich bin oder, was dasselbe, kein Interessenfeld habe, da habe ich auch
keine Moglichkeiten, mich zu erinnern.“’”

Zudem zeigt Husserl anhand von Gedankenexperimenten wie dem ,,Gedanken-
experiment zweier periodisch alternierender Einstimmigkeitssysteme®,”8 dass
die Weltverdoppelung ausgeschlossen ist.

Die Ergebnisse dieses Experimentes kann man wie folgt zusammenfassen:
Gemif§ wesentlicher Korrelation der Subjektivitat und der Welt und angesichts
des Tatbestands, dass die transzendentale Subjektivitit je eigene Personlichkeit

73 In Beilage XI (zur 33. Vorlesung) der Ersten Philosophie, die ,Uber die Moglichkeit der
Nichtexistenz der Welt“ heiflt, schreibt Husserl: ,Namlich wenn die Auflésung eingetre-
ten wire, so bliebe doch die offene Moglichkeit, dass sich wieder ein Weltphanomen
konstituierte, und zwar so, dass in Wiederankntpfung an die fritheren Perioden einstim-
migen Glaubens die eine und selbe Welt wieder Geltungswert erhalt.“ Hua VIII, S. 391.

74 Hua XXXIX, S.229.

75, Und ich sterbe. - Ubergang in ein Gewiihl oder in unterschiedslose Empfindungseinfor-
migkeit, die weltlos ist™“ Hua XXXIX, S.228. Die Hypothese der Aufldsung wird spéter
in den Uberlegungen zu Grenzproblemen des Todes und der Geburt als Schwinden des
Bewusstseins und Verschwinden der Welt weitergedacht. Vgl. Hua XLII, S. 2 ff.

76 Hua VIII, S. 49.

77" Hua XXXIX, S. 229.

78 Hua XXXIX, S.219.

46

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

eine bestimmte Bewusstseinsgeschichte ist, fordert die hypothetische Weltver-
doppelung die Verdoppelung einer Person. Die Seelenwanderung mitsamt
der erforderlichen Verdoppelung des Leibes mag vielleicht bei einem Ich als
solus ipse keine Probleme bereiten. Die Einheit eines erfahrenden Lebens vor
dem Bruch wiirde einem gewissen Einstimmigkeitssystem korrelieren, wihrend
nach dem Bruch das erfahrende Leben ein ganz anderes sowie sein korrelatives
Einstimmigkeitssystem ein neues waren.”” Jedoch die transzendentale Intersub-
jektivitat, das Apriori der Kommunikation, gestattet keine Weltverdoppelung.
Die Erfahrungsgemeinschaft als die ,,Urtatsache“$? konstituiert die Welt stets als
ein Einstimmigkeitssystem. Somit begriindet Husserl,

»dass Strome zeitweise einstimmigen und dann zeitweise unstimmigen Gesamterfah-
rens nicht mehrere, zeitlich getrennte Welten in sich tragen konnen, sondern, wenn
tiberhaupt, so nur eine, im einen Weltraum und der einen Weltzeit.“8!

Die Moglichkeit der Wiederherstellung der Welt aus dem Gewihl entwertet
die Auflosungshypothese als den gleichwertigen hypothetischen Ansatz zum
Nichtsein der Welt.

Es gilt, wie rickwarts die Moglichkeit der pathologischen Entwicklung, so
vorwirts die Moglichkeit der Auflésung im Chaos nur als eine reale Moglich-
keit des lebendig stromenden Bewusstseins zu denken. Die Welt als Geltungs-
boden ist Boden aller Moglichkeiten und Hypothesen. Die Hypothese des Cha-
os, die die Apodiktizitit des prasumptiven Charakters der Welt auf die Probe
stellen soll, weist sich schlieflich als eine reale Moglichkeit aus, die selbst die
Weltgewissheit voraussetzt. Die Weltgewissheit ist nicht modalisierbar, sondern
sie ,ist apodiktischer Boden fiir alle Modalisierungen®.?? Jede Erfahrung ist eine
Erfahrung i# der Welt, jedes Phantasieren ist ein Phantasieren im Horizont
der Welt. Und die Hypothesen und Phantasiemoglichkeiten, welche die Welt-
vernichtung erdenken, sind im Endeffekt gescheiterte®> Versuche der Subjekte,
die selbst in der Welt sind. Nicht nur die bereits genannte Hypothese, die

79 Aber bei mir selbst schien es doch méglich, dass ich trotz einer durchgehenden Einheit

eines Lebensstromes zwei Personalititen in mir trug. Ich hatte in jeder Welt andere

Erfahrungen, andere Schicksale, einen anderen empirischen Charakter, z. B. in einer

Welt war ich Konig, in der anderen Bettler. Das hinderte nicht, dass ich als A-Person von

der B-Person wusste und ihre Erlebnisse erinnerungsmifig in mir trug. Ich war dasselbe

JIch’, wie ich dasselbe Ich war als Traumkonig, meine Befehle erteilend etc., dasselbe, das

ich als waches Ich bin. Nur dass ich den Traum durchstreiche, die A-Welt streiche ich

aber als B-Subjekt nicht aus.“ Hua XXXIX, S. 219.

Hua XXXIX, S.233. Zu den vier Gruppen von Urtatsachen bei Husserl, vgl. Tengelyi, L.:

Welt und Unendlichkeit. Zum Problem phinomenologischer Metaphystk, Freiburg & Miun-

chen: Karl Alber, 2014. S. 184-187.

81 Hua VIII, S. 392.

82 Hua XXXIX, S. 128.

85 Diese Versuche sind jedoch in ihrem richtig verstandenen Sinn und Zweck vielverspre-
chend, da sie den Menschen zur klaren Einsicht bringen konnen, dass die Welt sein
intentionales Sinngebilde ist und ihn als Geltungsquelle hat.

80

47

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schon vom ersten Durchbruch der Phinomenologie immer wieder vollgezogen
wurde und in der radikalen Reduktion kulminiert, sondern auch die sogenann-
te Methode des Abbaus der Primordialitat, die quasi eine Vorwelt erschliefSt,
fallt unter dieselbe Kategorie der weltlichen, genauer gesagt der menschlichen
Moglichkeiten.®* In diesem Zusammenhang schreibt Husserl:

,Ich kann mich auch hinsichtlich dessen, was ich von mir und meinem konstituieren-
den Leben schon fir mich bin, umdenken und damit die anderen und die Welt
frei umdenken und sogar die vorgegebene Primordialitit ganz abbauen und damit
Weltvernichtung erdenken. Aber ich, der Umdenkende, der mich der faktischen Wirk-
lichkeit Enthebende, bin apodiktisch das Ich der faktischen Wirklichkeit, und ich bin
das Ich der Vermogen, die ich insbesondere als eidetisch denkendes und sehendes Ich
mir faktisch erworben habe.“85

Das transzendentale Ich ist das faktische und in all seinen Variationen, seinen
Vermogen und Vermoglichkeiten gebunden an die Wirklichkeit. ,Somit geht
die Wirklichkeit den Moglichkeiten voraus.“¢ Und es ist von grundlegender
Wichtigkeit, dass der Primat der Wirklichkeit beim transzendentalen Ich der
von Husserl in den Ideen I anerkannten ,alte[n] ontologische[n] Lehre, dass
die Erkenntnis der Moglichkeiten der der Wirklichkeiten vorhergehen musse®,%
nicht widerspricht. Die Erkenntnis der Moglichkeit setzt den Erkennenden
voraus und der Erkennende ist ein Faktisches. Der ganze eidetische Bereich
ist die Leistung der eidetischen Variationen, die ein faktisches Ich mit seinen
faktisch erworbenen Vermogen vollziehen kann.

Die Welterkenntnis, deren Kontingenz anhand des hypothetischen Ansatzes
der Nichtexistenz der Welt unterstrichen werden soll,88 erweist sich fir das
lebendig faktische Bewusstsein, insofern es ein intersubjektiv normales ist, als
wesentlich notwendig.

Husserl bezeichnet die Weltgewissheit als die apodiktische Antizipation. Die
Evidenz der Antizipation der Welt ist eine historische Apodiktizitat.®® Das Auf-
horen der Geltung der Welt oder die Enttduschung der Antizipation besagt,
so Husserl, das Aufhoren des Je-gewesen-Seins.”® In diesem Zusammenhang

84 Luft ordnet die Eroffnung des Weges zur Verweltlichung in der Hervorhebung der

phianomenologischen Titigkeit als einer menschlichen Tatigkeit, vgl. Luft, S., Phinomeno-
logische und Mundane Reduktion, in: Die Sichtbarkeit des Unsichtbaren, Hgg. Bernet, R. &
Kapust, A., Paderborn: Wilhelm Fink, 2009. S. 57-72. Hier S. 67.

85 Hua XXIX, S. 85.

86 Hua XXIX, S.86. Zum Primat der Wirklichkeit vor der Moglichkeit des transzendenta-
len Ich und seiner Konsequenz fiir die ganze eidetische Phanomenologie Husserls vgl.
Landgrebe, L.: Faktizitit und Individuation. Studien zu Grundfragen der Phidnomenologe,
Hamburg: Meiner, 1982. S. 120 f.

87 HuaIlI/1, S.178.

88 Hua VIIL, S. 50.

89 Hua XXXIX, S. 215

%0 Hua XLIL S. 20.

48

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lasst sich die Unmoglichkeit der Erinnerung als angeblich weiterbestehenden
intentionalen Erlebniszusammenhangs des weltlosen Bewusstseins beweisen.

Die Weltgewissheit ist auf das einstimmig erfahrende Leben angewiesen;
und ,solange ich lebe, diese Gewissheit nicht autheben kann“! Sie bekraftigt
sich im Laufe des zur Erfahrung erwachten Lebens und immunisiert sich im-
merfort gegen eine durchgehende Erschitterung kraft der Evidenz der Antizi-
pation.

Im Unterschied zur Einzelerfahrung ist die Welterfahrung durch die Evidenz
der Antizipation apodiktisch gesichert. Husserl betont,

»dass die Dignitdt der Welterfahrung, d. i. der im laufenden Strom der Gesamteinheit

der Erfahrungen liegenden Erfahrungsgewissheit von der Welt, von einer ungleich

héheren Dignitit der Evidenz ist als diejenige der Einzelerfahrung“.92

Die Erfahrung des Realen, die Selbstgebung der Wahrnehmung, birgt in sich
die Moglichkeiten der Bewihrung und der Entwihrung. Einstimmigkeit einer
im Laufe der Zeit erwachsenden Einzelerfahrung steht stindig in Gefahr, da sie
immer von Unstimmigkeit mit anderen Erfahrungen bedroht ist. Da es keine
isolierte selbstandige Erfahrung gibt und jede Erfahrung der Ubereinstimmung
mit anderen Erfahrungen bedarf, kann eine Einzelerfahrung sogar wihrend der
Erfahrung zweifelhaft werden. Die Gewissheit eines Dinges lasst die Moglich-
keit der Tauschung stets offen.

Wie beim erwahnten Beispiel des Bildes kann fiir jede Einzelwahrnehmung
staindig eine Probe der Realitit vollzogen werden, indem ihre Zustimmung
mit den gesamten zustimmenden anderweitigen Erfahrungen untersucht wird.
Aber konnen die Welt bzw. die Welterfahrung auf die Probe gestellt werden?
»Erfahrung® ist ,nur durch Erfahrung bewihrbar und aufhebbar“,”? aber wie
Husserl zu Recht fragt: ,Womit soll die Welterfahrung streiten? Nichts kann als
Gegenerfahrung sie aufheben.“* Die Kraft des Weltglaubens kann durch keine
andere Kraft Gberwunden werden, da jede Kraft der Kraft des Weltglaubens
entspringt. Der Universalhorizont, der Horizont aller Horizonte, hat ,keinen
konstituierten Horizont moglicher Nichtbestatigung®.?s

Weder fir Durchstreichen und Aufhebung noch fiir Bestatigen und Bekrafti-
gung der Weltgewissheit sind externe Zeugen und Grinde aufzurufen. Ebenso
ist keine gottliche veracitas erforderlich.

o1 Hua XXXIX, S. 215.
92 Hua XXXIX, S. 236.
93 Hua XXXIX, S. 231.
94 Hua XXXIX, S. 236.
95 Hua XXXIX, S. 236.

49

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das ,prasumtive Recht“¢ der Weltexistenz, das Husserl frither als ein relati-
ves Recht betrachtet hat,”” bezeichnet er nun als ,,Urrecht“,”® welches wir der
Welt nie aberkennen kénnen.

Die gegenwartige Welterfahrung hat nicht nur die Evidenz der Selbstge-
bung, vielmehr hat sie die Evidenz der Antizipation. Nicht die Schicksalsgottin-
nen, sondern die Welterfahrung selbst zeichnet mit ihrem Stil den kinftigen
Weltlauf vor. Wihrend die Bewahrung der Einzelerfahrung eine bisherige Evi-
denz, eine vorldufige Evidenz ist, beruht die stindige Bewihrung und Geltung
der totalen Welterfahrung auf der apodiktischen Evidenz der Antizipation,
»dass <eine?> einzelne Unstimmigkeit entscheidbar ist und so, dass das Ganze
total eznstimmig wird.“”

Die evidente Voraussicht der Welt, die Vorgewissheit des Zustandekommens
der Einstimmigkeit ist nach Husserl ,eine lebendige, die in jedem wachen Le-
bensmoment sich bestatigt und neu entzindet, sich neu steigert und in diesem
Prozess eine undurchbrechliche Kraft hat“.!% Die Lebendigkeit der Evidenz der
Antizipation ist die bedeutungsvolle Eigenschaft dieser Gewissheit. Solange ich
wach lebe, lebe ich in der Gewissheit der Evidenz der Voraussicht der Welt. Ich
kann nicht, wihrend ich die Welt erfahre — was solange ich wach lebe der Fall
ist —, ihre Existenz bezweifeln; zudem kann fiir mich die Weltexistenz nicht in
der Zukunft zweifelhaft werden.

Die Apodiktizitit der Praisumtion der Welt kommt aus meinem aktuellen
Leben, sie kommt von der lebendigen Gegenwart. Das ist also eine subjektiv
relative Apodiktizitat, sie ist relativ zu der ganzen Lebensaktualitat. Die Welt-
gewissheit ist eine geradehin Gewissheit, ich lebe in diese Gewissheit hinein.
Allerdings kann sie auch dergestalt thematisiert werden, dass ich mein Leben
tiberschaue und sein Korrelat erkenne, die Identitat der Welt. Ich kann auch
in der Zukunft, solange ich lebe, immer wieder den bewihrenden Zugang zur
Welt haben. Somit spiegelt sich die Weltgewissheit in der Gewissheit meiner
Vermogen. Husser] wiirde so weit gehen zu behaupten:

»Welt bezeichnet ein Vermogen, systematisch erfahren und auf Wegen des Erfahrens

identischen Seinssinn bewihren zu kénnen, dabei Unstimmiges ausscheiden, statt
dessen das Richtige einfiigen. 101

%6 Hua XXXIX, S. 235.

77 Bestandig setzen wir sie [scil. die Welt] in Form der unausgesprochenen Generalthe-
sis. Diese Thesis ist also eine zufillige und trotz des ihr innewohnenden Rechts eine
aufhebbare. Das Recht ist eben selbst ein relatives Recht, das prinzipiell aufgewogen und
tiberwogen werden kann.“ Hua XXXVI, S. 110. (Hervorh. durch d. Verf.)

’% Hua XXXIX, S. 234.

%2 Hua XXXIX, S. 186. (Hervorh. durch d. Verf.)

100 Hya XXXIX, S. 235.
" Hua XV, S. 621,

50

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Riickblickend auf seine hypothetischen Ansitze schreibt Husser] nun in den
1930er-Jahren:

»Gelingt mein Versuch, mir den Fortgang dieser sinnlichen Erfahrung zu erdenken in
einer Weise, die zur Evidenz der Nichtigkeit fihren konnte?“102

Die Antwortet lautet: ,Nattrlich gelingt das nicht.“1%3

Die von Husserl, so wie von jedem kithnen Denker, ausgedachten Moglich-
keiten des Nichtseins der Welt bleiben nicht offen, sondern sind vergebliche
Versuche, die nicht nur auf Grund der Erfahrung als wiiste Ansitze zu erklaren
sind, sondern weil diese Moglichkeiten an die Grenzen der Variation des Egos,
des Denkers selbst stoffen. In diesem Sinne ist die Frage der Moglichkeit des
Nichtseins der Welt dquivalent mit der Frage: ,[m]uss ich die transzendentale
Gestalt des menschlichen Ich haben?“1%4 Alle spekulativen Bemithungen um
diese Frage wiren letztendlich menschliche Zumutung,.

Die Ausdenkbarkeit der moglichen Nichtexistenz der Welt bleibt in dem
Sinne offen, dass es nicht ausgeschlossen ist, dass wir uns anormale Subjekte
ausdenken konnen, ,,in denen vielleicht keine Welt konstituiert ist“.1% Und wie
Husserl betont: ,Jedenfalls im Voraus kann man dartber nichts sagen, nicht
einmal, wie weit die Denkbarkeit reicht.“1% Somit ist mit der Abweichung von
der friheren Deutung die Moglichkeit der Nichtexistenz der Welt blof als eine
reale Moglichkeit und im Widerstreit mit der wirklichen Evidenz denkbar.1%”

So koénnen wir behaupten, dass das fir das alltagliche Leben licherliche
Zweifelhaftsein der Welt auch fiir den Phanomenologen apodiktisch ausge-
schlossen ist. Allerdings ist es die Phinomenologie, welche die verborgene
antizipatorische Gewissheit der Welt ans Licht bringt. Die Phinomenologie
versteht den Seinssinn der Welt ,als intentionales Korrelat mit der wesens-
maflig zugehorigen Gewissheit der Antizipation, wie sie zum Geltungsstil der
konstituierenden Erfahrung gehort“.!% Durch ihre aufergewobnliche Leistung,
das habituelle Grundfeld aller Urteile, aller Bewihrungen und aller Themen
selbst zu thematisieren, enthillt die konstitutive Phinomenologie die Welt ,,als
Prasumtionseinheit aus konsequenter Bewahrung“.!” Das, was man in Aktion
setzt, kann nicht zugleich und wihrend der Aktion selbst das Thema sein,
weshalb die Thematisierung der Welt nur in Form der universalen Epoché und

102 Hyua XXXIX, S. 245.
103 Hya XXXIX, S. 245.
104 Hya XLII, S. 20.

105 Hyua XXXIX, S. 241.
106 Hyua XXXIX, S. 241.
107 Hya XXXIX, S. 241.
108 Hya XXXIX, S. 215.
109 Hyua XXXIV, S. 61.

S1

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der Enthaltung der geradehin Erfahrung auf dem Boden der Welt stattfinden
kann.!0

Schlieflich ist an Stelle solcher Hypothesen die Epoché als die ,radikale
Reflektion“!!! zu vollziehen:

,Ich, der Erfahrende, ich Giberhaupt in meinem Leben bin immerfort im Weltglauben.
Daran kann ich nichts dndern. Was ich aber kann, ist jede Einzelerfahrung und die To-
talerfahrung reflektiv wenden. Und ich kann in meinem Urteilen wollen das allgemei-
ne Absehen verfolgen auf eine Wissenschaft aus reiner und konsequent durchgefiihrter
Reflexion.“112

Der Phinomenologe als ,,Reflexionsforscher“!'3 entdeckt und erforscht die kon-
stituierende Subjektivitit sowie ihr Korrelat, die konstituierte Welt, als zwei bis-
her anonyme Themen. Die systematische Erforschung dieser Themen in ihrer
universalen Korrelation wird von der konstitutiven Phinomenologie aufgegrif-
fen. Die konstitutive Phinomenologie findet ihr doppelseitiges Thema''* im
Erklaren des Weltsinnes aus den Leistungen der konstituierenden Subjektivitat.
Hauptthema dieser Konstitution ist Husserl zufolge die ,Konstitution einer
intersubjektiven Stellenzeit mit festbestimmten Stellen, fest fiir jedermann un-
terscheidbaren und identifizierbaren,!'S also die Konstitution der Weltzeit.

10 Hya VI, S. 156.

1T Mae VIII, S. 9.

12 Hyua XXXIV, S. 306.
13 Hya XXXIV, S. 307.
14 Vgl. Hua VI, S. 148.
15 Mat VIII, S. 217.

52

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel II: Die Welt als Natur und ihre Form als
Naturzeit

Die Uberlegungen zu der im Cartesianischen Weg der Reduktion versteckten
Gleichsetzung der Welt mit dem Ding und ihrer Zurickweisung in Husserls
spaten Phinomenologie fithren zur Hervorhebung des wesentlichen, bestindi-
gen Geltungsstils der Welt, deren Notwendigkeit sowie deren Bestindigkeit die
Welterfahrung von der Einzelerfahrung endgultig unterscheidet. Uber ihren
bestandigen Geltungsstil hinaus ist die Welt auch hinsichtlich ihres Totalitédtsas-
pekts von dem Ding zu differenzieren. Der Totalititsaspekt der Welt stellt sich
in einer einzigartigen Ganzheit dar, die nichts aufSer sich lasst und ,fiir die der
Plural sinnlos ist®.!

Der Totalitatsaspekt fordert eine Ganzheitsbetrachtung. Gewohnlich wird
die Ganzheitsbetrachtung in Form einer Gestaltbetrachtung ausgefthrt, d. h.,
es gilt, eine morphologische Betrachtung zu vollziehen, welche das Ganze als
Ganzes betrachtet und nicht unter dem idealen Aspekt der in Unendlichkeit
moglichen Teilbarkeit. Die Analysen der Ganzheitsstruktur der Welt werden
somit morphologisch ausgefithrt. In der morphologischen Auslegung der Welt
ist sie auf ihre fundierende Schicht, d. h. auf die Natur, reduziert und somit
ist die Form dieser Welt die Naturzeit. Die Naturzeit weist sich als Form alles
Weltlichen sowie als die Form des Inbegriffs des Weltlichen auf.

Nun aber, selbst wenn die Welt blof§ eingeschrankt auf ihren formalen As-
pekt betrachtet werden diirfte, kann die Naturzeit diese formale Funktion nicht
tbernehmen, insofern die Welt nicht als irgendein Ganzes, sondern als das
einzigartige, aber auch offene Ganze, als der universale Horizont, zu betrachten
ist. Die Form des Horizonts, der selbst im Strom ist, darf nicht als Umriss und
Grenze gesehen werden. Indessen entspricht die Naturzeit als Form der Welt
dieser Auffassung des Horizonts als Umriss und Grenze. Die Mehrdeutigkeit
des Weltbegriffs in Husserls Phinomenologie spiegelt sich in dem Weltzeitkon-
zept wider.

Zunichst beschrankt sich diese Arbeit auf die im formalen Ganzheitsaspekt
begriffene Welt, die sich einfach als die Natur bzw. als die reale Welt bezeich-
nen lasst. Die nun folgenden Uberlegungen versuchen anhand Husserls Uber-
legungen zur Morphologie der Welt in der sogenannten mundanen Phianome-
nologie aus den 1930er-Jahren den Sinn der Natur zu erértern. Damit kann
die in den Zeitanalysen als Weltzeit betrachtete Form in ihrem eigentlichen
Sinn als die Naturzeit erhellt werden. Die statisch-konstitutive Phanomenologie
der friheren Phase sowie die mundane Phanomenologie in den 1930er-Jahren
haben fir die Auslegung der konkreten Welt aus Sicht der transzendentalen

1 Hua VL, S. 146.

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Phinomenologie nur eine einfithrende Rolle. Sollte die konkrete Welt als das
transzendentale Gebilde der transzendentalen Subjektivitat ausgelegt werden
und sollten die Genesis der Welt und ihre Form untersucht werden, kann we-
der die konstitutive Phinomenologie noch die nicht auf transzendentale Re-
duktion basierte mundane Phinomenologie diese Aufgabe erfillen.

Bei der Darstellung der systematischen Enthiillung der Realitatsstruktur der
Welt bzw. der Schicht der Natur im Rahmen der universellen Morphologie
wird sich diese Arbeit hauptsichlich auf die sogenannte mundane Phianomeno-
logie der 1930er-Jahren konzentrieren. Die deskriptive Analyse der konstituti-
ven Phinomenologie der Ideen II konnte im Prinzip ebenso die Grundlage
der Untersuchung sein. Da Husserl aber in den Ideen II ohne Klarstellung der
abstraktiven Verfahren mit dem Richten seines ,Augenmerk(s] auf das All der
,srealen Sachen, auf die gesamte Dingwelt, das ,Weltall‘, die Natur, die in ihren
Formen Raum, Zeit alle faktischen Realititen, aber offenbar aus Wesengriin-
den ebenso alle apriori moglichen Realititen umspannt®,? beginnt, zeigen sich
die Analysen der 1930er-Jahre als angemessener Ausgangspunkt.

Zuerst gilt es, der Morphologie als der Ganzheitsbetrachtung der Welt in
ihren unterschiedlichen Weisen, d. h. der wissenschaftlichen gegeniiber der
lebensweltlichen Morphologie, auf die Spur zu kommen (§1). Danach soll
die Methode der Formalisierung bzw. der Abbau der Konkretion der Welt
dargestellt werden (§ 2). Anschliefend wird die Naturzeit als die Form der Welt
in ihrer Abstraktion als unzulinglich fir die formale Struktur der vollen Welt
erklart (§ 3). Dieses Kapitel schlieSt mit einigen mereologischen Bemerkungen,
die die Besonderheit der Welt als das Ganze sowie die Besonderheit ihrer Zeit
hervorheben kénnen (§ 4).

§ 1. Die universale Morphologie als Ganzheitsbetrachtung der Welt

Zunachst ist die phanomenologisch-morphologische Ganzheitsbetrachtung in
ithrem richtigen Sinne zu verstehen. Wire die Ganzheitsbetrachtung im tbli-
chen Sinne der Morphologie zu deuten, wiirden alle deskriptiv-empirischen
Wissenschaften sich schlieGlich als morphologisch erweisen und ihre Gesamt-
heit sich als die morphologische Weltwissenschaft.? Tatsachlich betrachtet je-
de Wissenschaft ihren Gegenstand so wie ihr Feld als Ganzes, daher ist die
Gesamtheit der formal-allgemeinen mathematisierenden Wissenschaften als
die mundane Morphologie zu bestimmen. Jedoch fillt bei dieser Auslegung
der morphologischen Betrachtung Husserl zufolge die recht morphologische,
namlich die faktische Erfahrung aus: ,Aber was dann tbrig ware, etwa die

2 HualV,S.27.
3 Vgl. Hua XLI, S. 261-262.

54

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Feststellung der individuellen Faktizitit, wire dann erst recht morphologisch,
nur nicht universalgesetzlich in seinen theoretischen Intentionen.“4

In der Abgrenzung der deskriptiven Phinomenologie von den exakten Wis-
senschaften unterscheidet Husserl in den Ideen I zwischen den morphologisch-
deskriptiven Begriffen und den Idealbegriffen. Die ersten sind die vagen Be-
stimmungen der morphologischen Realitaten. Dagegen bedeuten die letzteren
die genauen Bestimmungen der exakten Realititen durch die idealisierende
Erfahrung.’ Das reine Wesen ist die exakte Idee der wissenschaftlichen Realitat,
dagegen hat die Realitat im Sinne der alltaglichen Erfahrung ein vages morpho-
logisches Wesen. Wihrend das morphologische Wesen durch die Wesensschau
angeschaut oder im Sinne der entwickelten eidetischen Phanomenologie durch
die eidetische Variation konstituiert wird, ist das exakte Wesen ein Entwick-
lungsprodukt der abstrakten Idealisierung.

Anders als die exakten Ideen, die sich in mathematisch exakten Begriffen
und Formeln ausdriicken lassen, wird das Ding der alltiglichen Erfahrung,
das morphologische Wesen, in vagen Begriffen aufgefasst. Sie sind die ersten
Begriffe und ,prigen sich aus in der natirlichen Sprache“.” Die Vagheit der
Begriffe der ungefihren Realititen ist keine subjektive Unvollstindigkeit oder
ein Makel. Gerade die volle Konkretheit fordert solche Vagheit. Die Welt des
Lebens ist nicht in exakten Begriffen festzulegen, weil die an konkreten prakti-
schen Interessen gerichtete natiirliche Erfahrung nur mit ungefihren Begriffen
zu operieren vermag.?

Die anschauliche morphologische Einstellung hat sowohl den zeitlichen
Vorrang als auch die praktische Prioritit. Mit dem zeitlichen Vorgang ist nicht
nur auf die Urstiftung der Wissenschaft bei den von der Wissenschaft vorher
unbertihrten Griechen hinzuweisen, sondern es geht sogar bei den Wissen-
schaftlern selbst die morphologische Betrachtung voran. Die morphologische
Einstellung stellt Husserl zufolge einen Durchgang fiir die theoretische Einstel-
lung dar und in threm Durchgangsein dient und begriindet sie die Einstellung
des idealisierenden Denkens. Als Inbegriff der morphologischen Realitaten ist
unsere vorwissenschaftliche Erfahrungswelt Boden und Fundament der exakten
Wissenschaften und alles wissenschaftliche Apriori hat seinen Ausgangsboden
sowie seine Geltungsfundierung im lebensweltlichen Apriori, das ein morpho-

Hua XLI, S. 262.

Vgl. Hua I1I/1, S. 149-158.

Zur Idealisierung vgl. Hua VI, S. 360 f.

Hua XLI, S. 276.

In diesem Zusammenhang schreibt Husserl: ,Schliefen diese Gegebenheiten [d. h. an-
schauliche Gegebenheiten des natiirlichen Lebens] das exakte Bestimmen aus, so wire
es toricht, von ihnen Exaktheit zu fordern, ebenso toricht, wie es wire, von den Gegeben-
heiten der reinen Arithmetik zu fordern, dass sie musikalische Beschaffenheiten haben
sollten, und sie um dessen willen, dass sie solche nicht haben, fiir mangelhaft bestimmt
auszugeben.“ Hua XL, S. 65.

®© N N »n A

55

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

logisches ist. Die eidetische Ganzheitsgestalt der Welt, die ,transzendental-as-
thetische Welt“,” ist anhand des natiirlichen Weltbegriffs'® zu enthillen. Das
Apriori der Welt, formal und materiell, hat keinen exakten naturwissenschaftli-
chen Charakter.

§ 2. Die Methode des Abbaus der Schichten der konkreten Welt

Husserl thematisiert die apriorischen Grundstrukturen der konkreten Erfah-
rungswelt anhand der Kritik der Abstraktion der exakten Wissenschaften. Nicht
nur durch die Idealisierung ihrer Gegenstande und der Begriffe haben die exak-
ten Wissenschaften sich von der Lebenswelt erhoben und getrennt, vielmehr
haben sie ihr Apriori durch die Abstraktion von dem gesamten apriorischen
Struktursystem der Lebenswelt losgerissen. Die Wesenszusammenhange der
unterschiedlichen apriorischen Strukturen der Welt und ihre Bindung aneinan-
der missachtend, schaffen die Wissenschaften sich die Selbstindigkeit nicht
nur von der Lebenswelt, sondern auch voneinander. Diese durch Abstraktion
gewonnene Selbstindigkeit gefihrdet nun die Allgemeinheit sowie die Not-
wendigkeit der Wissenschaften als Wissenschaften der Welt. Als Beispiel nennt
Husserl die Geometrie, die den idealen Raum unabhangig von der Zeit und
der Subjektivitait sowie unbeachtet anderer Invarianzen der Welt analysiert.!!
Die Erfahrungswelt hat aber ein System der Wesensgesetze und der invarianten
Strukturen, die zusammen und aufeinander beziechend die Konkretion dieser
Welt ausmachen. Eine Ontologie der konkreten Welt muss die ganzen Wesens-
gesetze in Betracht ziehen. Uber das Thema dieser allumfassenden Ontologie
bemerkt Husserl im Unterschied zu den Wissenschaften, dass ,,[dJagegen, wenn
wir das Apriori der konkreten Erfahrungswelt suchen, wir keine solche selb-
standig zu betrachtende Struktur [haben]“.12

Nichtsdestotrotz schreibt Husserl der Auslegung des Struktursystems der
Erfahrungswelt eine abstraktive Methode vor. Die gemeinte Abstraktion ist al-
lerdings eine Abschichtung. Das ganze Struktursystem der Erfahrungswelt, die
Erfahrungsgestalt der Welt iberhaupt, ihre Morphologie, kann nicht in einem
Schlag enthiillt werden, sondern die Enthillung findet schrittweise und durch
Abbau seiner Strukturschichten statt. Es sicht danach aus, dass die Ontologie

? HualV, S.376.

10" Zur Adaption und Entwicklung des von Avenarius stammenden natiirlichen Weltbegriffs
in Husserls Werk vgl. Sowa, R.: Einleitung des Herausgebers, in: Husserl, E.: Die Lebens-
welt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Texte aus dem Nach-
lass (1916-1937), Dordrecht: Springer, 2008, S. XXV-LXXXI. Hier S. XXIX-XXXVII.

11" vgl. Hua XXXIX, S. 264.

12 Hua XXXIX, S. 264.

56

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der Konkretion, die Ontologie der Allregion in ihrer Konkretion,'3 sich nur als
die Gesamtheit der regionalen Ontologien abspielen kann.

Der Stufenbau der Welt soll abgebaut und nach den Wesensgesetzen jeder
Schicht gefragt werden, d. h., auf der Suche ihre Invarianz variiert werden. Hier
dringt sich die Frage nach dem Unterschied zwischen der von den Wissenschaf-
ten behaupteten Selbstindigkeit und dieser Abstraktion auf die Schichten in
der Ontologie der Lebenswelt auf. Inwiefern weicht sich diese abbauende Abs-
traktion von der idealisierenden Abstraktion der Wissenschaften ab? Husserl
dazu:

,Es ist ein Unterschied, ob wir von der gegebenen Erfahrungswelt aus mit den gegebe-
nen Menschen und Tieren konkret variierend aufsteigen zu einer wesensnotwendigen
Idee, welche diese Konkretion in ein eidetisches System reiner konkreter Moglich-

keiten einstellt, oder ob wir, fiir den konkreten Gehalt unempfindlich, also es unbe-

stimmt-variabel lassend, das Formal-Allgemeine (,mathematisierend") festhalten“.14

Husserl behauptet einen Unterschied sowohl im Ziel der Abstraktion als auch
in ihrer Bedeutung und Ausfiihrung. Die abstraktive Methode des Abbaus ist
nicht, um der Selbstindigkeit des Abstraktums willen zu vollziehen, sondern
die Abstraktion ist Zweck des Aufbaus der Konkretion. Die bewusste Abstrak-
tion zeichnet den Weg zur Konkretion'S vor. Husserl stellt diese abstraktive
Methode auf folgende Weise dar:

L Wir missen] ein bewusst abstraktives Verfahren einschlagen, das systematisch die
Strukturschichten herausschaut, sie abstraktiv fir sich fasst, aber dabei bestindig der
korrelativen Abstraktionen sich versichert, um damit die Gesamtabstraktion der Kon-
kretion, sozusagen, aufbauen zu kénnen.“16

Diese bewusste Abstraktion ist nur eine thematische Beschrinkung. In der
spaten Phianomenologie Husserls, die das Horizontbewusstsein als Hauptmotiv
und die Enthillung des Horizonts als Hauptaufgabe vor sich sieht, wachst die
thematische Blickrichtung an Bedeutung. Es gilt die ,,thematischen Mauern“!”
aufzurichten, um die Strukturschichten der konkreten Welt umzureifen. Die
Schichten werden aufgedeckt, indem, soweit es sich lasst, die nach dem thema-
tischen Blick Weggebliebenen ignoriert werden. Wobei man den Einwand er-
heben konnte, dass man sich schon vor der Abstraktion sowohl der thematisch
Beschrankten als auch der auflerthematisch Verbleibenden bewusst sein sollte.
Die abgebauten Schichten entsprechen den Stufen der Konstitution im pro-
gressiven Aufbau. Die Abstraktion zwecks des Aufbaus der Konkretion muss

13 Vgl. Hua XXXIX, S. 290.

4 Hua XLI, S. 328.

1S Man konnte allerdings den Einwand erheben, dass der Aufbau der Gesamtabstraktion
noch nicht zur vollen Konkretion fiihrt. Die Konkretion ist hier nur im Rahmen einer
eidetischen Wissenschaft als ganzes System der Formen zu verstehen.

16 Hua XXXIX, S. 264-265.

17" Hua XXXIX, S. 273.

57

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

systematisch und nach der wesentlichen Ordnung umgesetzt werden. In einer
ersten Abstraktion wird die thematische Blickrichtung ausschlieflich auf die
Dinge fixiert. Die ausschliefSliche Blickrichtung auf die pure Dinglichkeit be-
sagt das ,Auferfunktionsetzen des Ausdrucks“.!® Alles Subjektive, aller geistige
Seinssinn der Erfahrung wird ausgeschaltet. Ich schalte alle Ausdriicke, alle
Geistigkeit, darunter auch die Anderen, die mir durch die Leiberfahrung und
ihre Ausdrucksfunktion als andere Subjekte gelten, aus und gewinne die reine
oder gereinigte Natur. Wird die Frage nach dem Wesen des puren Dinges
aufgenommen, findet sich die die ganze Welt hindurchgehende Struktur, d. h.
die Natur.

Dass die erste thematische Beschrinkung auf die Dinge gerichtet wird, fin-
det offensichtlich ihre Rechtfertigung in dem natiirlichen, lebensweltlichen
Vorrang der Dingerfahrung in ihrer geraden Blickrichtung. Das ist der Primat
der sinnlichen Wahrnehmung.

Entscheidend ist fir die Abbau-Methode, im Unterschied zu der wissen-
schaftlichen Abstraktion, dass die abbauende Abstraktion zugleich die abstra-
hierte Gegenseite in der Konkretion hervorhebt. So heifit es:

,Indem wir die reine Natur abstraktiv herauskristallisiert haben, haben wir auch als
Korrelat ein Reich des mit der reinen Natur und dem reinen Naturding verflochtenen
Dinglich-Subjektiven aufgewiesen — eben dadurch, dass wir abstrahierend hinweisen
mussten auf das, was in der konkreten Welterfahrung mit da ist, aber als das, wovon
thematisch Abstand genommen werden soll.“1?

Die in der eidetischen Phinomenologie thematisierte Korrelation zwischen
Noema und Noesis sowie die in den statischen Konstitutionsanalysen unter-
suchte Fundierung der hoheren Region in der unteren werden anhand der
abstraktiven Verfahren der mundanen Phanomenologie der 1930er-Jahre als die
Verflechtung der Schichten der konkreten Welt geschildert.

Das nach der Abstraktion auf die bloe Natur sich aufdringende Subjektive
lasst sich in zwei Gruppen einstufen: diejenige, die einfach immerfort in der
Konkretion einhergeht, und dagegen jene, die prinzipiell fir die thematisch ab-
strahierte Natur konstitutiv ist, indem die Abstrahierte ohne sie nicht denkbar
1st.

Trotz der Abstraktion aller Geistigkeit bezeugen sich zumindest zwei subjek-
tive Verflechtungen als die in der konkreten Welterfahrung stets sich mit dem
Ding meldenden, niamlich: die Gefihle und die unterschiedlichen Perspekti-
ven, die subjektiven Erscheinungsweisen auf Grund der Kinésthesen. Anders
als die Gefiihle, die trotz ihres stindigen Auftauchens bei der Dingerfahrung
schlieflich den Eigenbestimmungen des Dinges nicht zugehoren, ,stehen die
Perspektiven in einem wesentlichen Zusammenhang mit dem Ding innerhalb

18 Husserl (1999), S. 57.
19 Hua XXXIX, S. 269.

58

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

seiner dinglichen Natur“.?? Fir die noetische Seite besagt das, dass die Ab-
schattung zum Wesen der sinnlichen Wahrnehmung gehort. Die subjektiven
Erscheinungsweisen sind konstitutiv fiir die Identititseinheit des Dinges fir
jedermann.

Mit der Hervorhebung der subjektiven Erscheinungsweisen auf Grund der
Kinisthese und mit der Betonung ihrer Transzendentalitdt fiir die Natur hat
Husserl nicht vor, die fir die modernen Naturwissenschaften fundamentale
Idee eines Kerns blofler Natur, eines letzten Substrates, abzustreiten. Allein die
in Vergessenheit geratene Idealitit dieses Kerns will Husserl unterstreichen. Die
wissenschaftliche Entperspektivierung behauptet eine Natur an sich, dies ist
Husserl zufolge der Ansatzpunkt der naiven Einstellung.

Die Idealisierung als ein anbahnendes Verfahren hinter der Bihne der Na-
turwissenschaften ist die scheinbare endgiltige Befreiung des lebensweltlichen
Objekts von seinem subjektiv-relativen Sein, von seiner Okkasionalitit und
dadurch die Ersteigerung der Natur zu einem irrelativen Ansich.

Die Idealisierung ebnet den Weg fiir die exakte Mathematisierung und die
in Formeln ausgefithrte Symbolisierung der Natur.?! Die subjektiven Einsatze,
namlich die Idealisierung, die Mathematisierung und die Symbolisierung, neh-
men sich vor, die Natur in threm Ansichsein und unabhangig von der Subjekti-
vitat zu betrachten, zu berechnen, um sie restlos zu beherrschen.

Die im Rahmen der Ontologie der Welt durch die Abbau-Methode abstra-
hierte Schicht der bloffen Natur soll diese objektivistisch behauptete Befreiung
an ihrer Grenze zurtckstellen.

Die Reziprozitit der Variation der Welt und des Subjekts, auf die diese
Arbeit bereits im ersten Kapitel eingegangen ist, zeigt sich dadurch, dass jede
die Welt betroffene Reduktion bzw. Abstraktion eine Abstraktion des Subjekts
koinzidiert und vice versa. Dementsprechend findet die Abbau-Methode, die
an der konkreten Welt angewendet wird, ihr Abbild in der abstraktiven pri-
mordialen Reduktion. Dabei wird eine Abstraktion auf das spezifisch Eigene
des Egos vollzogen, um zwar die transzendentale Begrindungsdimension dem
transzendentalen Subjekt beizumessen, zugleich jedoch die Unzulidnglichkeit
der primordialen Konstitution fir die objektive Welt festzustellen und die
konstitutive Leistung der Intersubjektivitit hervorzuheben?? (s. Kap. IV, § 3).
Gleicherweise lauft die abstraktive Beschrinkung der Welt auf die Eigenheit

2% Hua XXXIX, S. 269.

21 In der Krisis berichtet Husserl von der Idealisierung und Symbolisierung als ein Entwick-
lungsstadium der Wissenschaften im Laufe der Geschichte.

Etwas anders formuliert schreibt Kurt Rainer Meist: ,Seiner gesamten Intersubjektivi-
tatstheorie liegt vielmehr eine erkenntnistheoretische Argumentation zugrunde, deren
Ziel in dem Nachweis besteht, dass die methodisch notwendige primordiale Reduktion
keineswegs die skeptizistische Aufhebung der Realitit der AuBenwelt impliziert. Denn
die unmittelbar erfahrene Realitat des fremden Leibes indiziert eine absolute, da nicht
in meinem Erfahrungsvollzug aufgehende, Position aufler mir, durch welche die von

22

59

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

des Dinges schliefSlich auf die Feststellung hinaus, ,dass dem Ding auch in un-
bedingter Notwendigkeit Subjektives zugehort®.23

Nichtdestotrotz bleibt nach dem ,Abbau aller Pridikate objektiven Geis-
tes“?* ein geschlossenes Gebiet als die bloffe Natur, die ausgezeichnete notwendi-
ge Kernstruktur der Welt:

»Wenn wir das Ding und so die ganze Dingwelt in dieser Art abstraktiv begrenzen,
und zwar rein als das in einstimmiger Erfahrung in Selbigkeit und in seinem individu-
ellen Eigenwesen zu Erfahrende, so haben wir die Idee ,blofe Natur‘ gewonnen.“?’

Diese fundierende Schicht des Aufbaus der Welt stellt die Natur in ihrer Bo-
denstruktur in dem Stufenbau der Welt vor, deren Form ein Fundament fur
alle sonstigen Merkmale und Wesensbestimmungen der innerweltlichen Dinge
anbietet. In diesem Sinne ist die Natur das Universum der letzten Substrate.
In einer apriorischen Asthetik wird dann das Wesenscharakteristikum dieser
Natur zu beschreiben sein. Die ,blofle Natur® ist aber auch durch eine andere
Abstraktion zu gewinnen, namlich die primordiale Abstraktion: erste Bestim-
mung des Gegenstandlichen vom reinen Ich her. Da aber ist die Raumzeitlich-
keit dieser Natur keine objektive und diese allererste Natur ist keine homogene
objektive Natur. Da, wo keine konstitutiven Ziige von Seiten des alter ego
vorhanden sind, ist keine Rede von der eigentlichen Objektivitit moglich.

§ 3. Die Naturzeit als Form der Welt

Bei der Unterscheidung der materiellen Natur von der animalischen Natur
werden in den Ideen II, konzentriert auf das Wesenscharakteristikum der Mate-
rialitat, drei Apriori erkannt: die zeitliche Ausdehnung und die Stelle in der
Weltzeit, die korperliche Ausdehnung und eine Lage im Weltraum sowie die
wirkenden und erwirkten Eigenschaften. Als res temporalis liegt das Naturding
in der Naturzeit. Die Natur ist nur eine Schicht der Welt und die Zeitform
jedes Realen ist eine gegenstandlich erfiillte Zeitstrecke von der Gesamtstrecke
der Gesamtzeit. Jeder Gegenstand schneidet durch seine Dauer ein Stiick aus
der Zeit heraus. Die Folge dieser Betrachtungsweise ist, dass die Zeit ,ein reelles
Moment der Welt“* ist — eine bedenkliche Feststellung. Wenn die Zeit als
Gesamtzeit der Realen ein reelles Moment der Welt ist, dann kann sie nicht zu-
gleich die Form der Welt ausmachen, aufSer dass die Welt nur ein Aggregat ist.
Die morphologische Betrachtung der Welt lasst die Gleichsetzung der Welt mit

mir primordial konstituierte Natur tiberhaupt zu einer objektiv wirklichen wird.“ Meist
(1980), S. 569.

2 Hua S. XXXIX, 268.

24 Mat VIII, S. 402.

25 Hua XXIX, 268.

26 Hua XXXIIL, S. 316.

60

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dem Ding — als riesiges Ding — zu. Die morphologische Gleichstellung der Welt
mit dem Ding liegt darin, dass ,[e]in Ganzes als Ganzes kategorial [ist]. Es hat
die kategoriale Form des Ganzen.“?” In der morphologischen Ganzheitsbetrach-
tung wird die Welt letztendlich als eine unermesslich grofSe Substanz begriffen.
Die universale Morphologie hat den substanzmetaphysischen Unterton.

Die Naturzeit ist die verbindende Struktur der Welt, die Struktur des Mitein-
anders aller Realen, die aber zugleich als Stellenordnung die Grundlage des
Auseinanders der Realitaten ist.

Auf der Suche nach den apriorisch allgemeinsten Strukturen der Welt, die
die Bedingungen der Moglichkeit der Zuginglichkeit vielfiltiger jeweiliger
Umwelten fiir einander darbieten, zeigt sich die Raumzeitlichkeit, die ganzheit-
liche Formstruktur, als die gemeinsame Struktur aller moglicher Lebenswelten.
Die Raumzeitlichkeit nur hinsichtlich der Sukzessionszeit betrachtend und von
der Koexistenz absehend, zeigt sich die objektive Zeit als Form der Welt in
ihrer Gleichstellung mit der Natur. Die gemeinsamen invarianten Strukturen
aller Welten gelten als die Form der Welt iberhaupt, der allzeitlich, allrium-
lich seienden Welt. Den Sinn der formalen Funktion der Zeit fir die Umwel-
ten und die Welt erlautert Husserl derart, dass er die Zeit und den Raum
sowohl als ,Horizont der in Jeweiligkeit herzustellenden Einstimmigkeit“28 als
auch als ,,Systeme der Stellen fiir das einstimmig Seiende“? feststellt.

Wie erwihnt besagt die Kritik dieser Konzeption der objektiven Zeit als
Form der Welt, dass diese allgemeine Formstruktur jedoch nur die Bezeich-
nung der Naturzeit verdient und nicht mit der vollen Form der Welt in ihrem
eigentimlichen Sinne vermengt werden darf. Das Oxymoron wvolle Form soll
einen Vorgeschmack von der Entformalisierung der Welt liefern.

Wie Husserl bemerkt:

»Diese ganze Seinsschicht der Welt [scil. die bloffe Natur] setzt fir die Moglichkeit
ihrer Erfahrung schon das Sein titiger Menschen in einer menschlichen Gemeinschaft
voraus. Menschen konnen fiir einander nicht sein, es sei denn, dass in der transzenden-
talen Subjektivitit, die ihnen entspricht, schon primordiale Natur und dann intersub-
jektiv-gemeinsame Natur konstituiert ist und mit ihr die urspringliche Konstitution
der Raumzeitlichkeit gewonnen ist.“3°

Die Verflechtung der Natur mit der Leiblichkeit des Subjekts muss gerade bei
der Auffassung der Form der Natur berticksichtigt werden.

Es darf nicht unerwihnt bleiben, dass Husserl mit der Bezeichnung der Zeit
als kategoriale Form der weltlichen und der Welt auch in spateren Denkphasen
ungenau bleibt und die Auseinander-Miteinander-Struktur der Welt, die im
engeren Sinne die Naturzeit ist, gelegentlich als die Weltzeit bezeichnet.

27 Hua XXXIX, S. 38. Funote.
28 Hua XXXIX, S. 727.
29 Hua XXXIX, S. 727.
30 Mat VIII, S. 401-402.

61

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

So schreibt Husserl: ,Jedes konkrete Reale hat seine Dauer und in dieser
Dauer eine individuelle Stelle in der universalen Weltzeit.“3' Die Weltzeit als
»die universelle Ordnung einmaliger Zeitstellen“3? war und ist eine stindige
Zielscheibe der Kritik an Husserls Zeitanalysen. Diese Gleichstellung griindet
in der Identifizierung der Welt mit ihrer Kernstruktur der Realitit, d. h. mit
der Natur. Diese auf eine Schicht der Welt eingeschrankte Konzeption der
Weltzeit kann weder der Welt als dem universalen Horizont noch in ihrer Kon-
kretheit, die selbst eine Geschichte hat, gerecht werden. Wie Husserl selbst be-
merkt, gibt sich die Welt zwar wie alle Weltobjekte in ,,de[m] Heraklitische[n]
Fluss der subjektiven Welthabe“3? als Phanomen. ,Doch gehért auch dies in
den Heraklitischen Fluss der Welthabe, dass diese in stromenden Erscheinungs-
weisen als die eine und selbe Welt erscheinende Welt in sich selbst stromend
sei.“34

Die invariante Formstruktur Raumzeitlichkeit, die mit der Kausalitait den
Vertrautheitsboden schafft und den Fortgang in der Offenheit der Welt vor-
zeichnet, erschopft weder die Wesensform dieser Offenheit noch des stromen-
den Welthorizontes. Die apriorische Asthetik erreicht schlieSlich die Invarianz
des Minimums von Welt,>S d. h. die Natur und ihre Zeit, und ist nicht imstan-
de, die Weltzeit in ihrem vollen Sinn zu konzipieren.

§ 4. Die mereologischen Andeutungen

Beim Abgrenzen des Themas der frihen Zeitanalysen kindigte Husserl an,
dass man dabei ,,nicht das mindeste von objektiver Zeit“3¢ zu finden erhoffen
darf, weil die phinomenologische Analyse der Zeit der Untersuchung des Ur-
springlichen verpflichtet ist und: ,,,[d]as urspriingliche Zeitfeld* ist nicht etwa
ein Stiick objektiver Zeit.“>” Das Verhiltnis des urspringlichen Zeitfeldes zu
der objektiven Zeit wird vorab auf dieser negativen Weise und anhand des
mereologischen Begriffs des Stiicks bestimmt.

Auf die pejorative Verwendung des Begriffs Stuck greift Husserl, vor allem,
wenn es um die Beziehung des reduzierten Ich und der Welt geht, zurick.

31 Hua XXXIX, S. 284.

32 Hua XXXIX, S. 284.

> Mat VIIL S. 1.

4 Mat VIIL S. 1.

35 Den gemeinsamen Kern aller Umwelten bezeichnet Ludwig Landgrebe als ,Minimum
von Welt“. Vgl. Landgrebe, L.: Der Weg der Phanomenologie. Das Problem einer urspriingli-
chen Erfabrung, Miinchen: Gutersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1963. S. 57.

3¢ HuaX, 6.

37 HuaX, 6.

62

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»50 wie das reduzierte Ich kein Stiick der Welt ist, so ist umgekehrt die Welt und jedes
weltliche Objekt nicht Stick meines Ich, nicht in meinem Bewusstseinsleben als des-
sen reeller Teil, als Komplex von Empfindungsdaten oder Akten reell vorfindlich.“38

Psychologismus kritisierend lehnt Phinomenologie das reelle Sein und die
Teilhabe der Transzendenz im Bewusstsein ab und enthillt das Verhaltnis
zwischen dem Bewusstsein und seinen Inhalten als die Intentionalitit. Dazu
kommt, dass auch das Bewusstsein nach der phanomenologischen Reduktion
die Teilhabe an der Welt einbiifft. Um den Sinn dieser negativen Bestimmung
herauszustellen, wird diese Arbeit im Folgenden kurz auf einige Hauptziige
der Mereologie Husserls eingehen. In dem Vorwort zur zweiten Auflage der
Prolegomena schreibt Husserl tber die dritte Untersuchung:

»Ich habe den Eindruck, dass diese Untersuchung allzu wenig gelesen worden ist. Mir
selbst bot sie eine grofie Hilfe, wie sie ja auch eine wesentliche Voraussetzung fiir das
volle Verstindnis der folgenden Untersuchungen ist.“3

Mir scheint es, dass diese Lehre nicht nur fir das Verstandnis der logischen Un-
tersuchungen, sondern auch fir die Deutung der Zeitanalysen und die Weltzeit
als Endproblem der Zeitanalysen grundlegend ist.*

Die Untersuchung der zum Kategorie-Gegenstand gehorigen Idee vom Gan-
zen und Teilen hat sich in Husserls Auseinandersetzung mit Humes distinctio
rationis in der II. Untersuchung als eine Fundamentalfrage der formalen Onto-
logie dargestellt und Husserl ist auf diese in der III. Untersuchung eingegangen.
Die II. Untersuchung handelt von der idealen Einheit des allgemeinen Gegen-
standes. Die Eigenberechtigung der allgemeinen Gegenstinde, die nach Husserl
evident ist, ist in der Geschichte der Philosophie von zwei Verkennungen
gefiahrdet: Metaphysische Hypostasierung, deren prominente Darstellung im
Platonischen Realismus zu finden ist, und Psychologische Hypostasierung, wel-
che in der Lockeschen Abstraktionstheorie ihre wohl bekannte Illustration fin-
det. Fatalerweise sind diese Verkennungen in der Geschichte der Philosophie
von prekiren Gegentheorien begleitet. Weder der alte Nominalismus gegen
die reale Existenz der Platonischen Ideen noch der extreme Nominalismus
gegen Lockes losgerissene Partikel von konkreten Inhalten (abstrakte Ideen)
vermogen die Bewusstseinsweise der allgemeinen Gegenstinde als Idealitat ne-
ben der Realitit und der Reellitit zu erkennen. In Auseinandersetzung mit
dem modernen Nominalismus widmet Husserl sich der Abstraktionstheorie
von Hume. Hume befasst sich mit der genetisch-psychologischen Erklirung der
distinctio rationis und entwickelt dadurch seine Theorie des Assoziationismus.

38 Hual, S.13.

3% Hua XVIIL, S. XV.

40 Zur Tragweite und Bedeutung der Lehre von den Ganzen und Teilen fiir die unterschied-
lichen Themen und Motive der Phianomenologie vgl. Sokolowski, R.: The Logic of Parts
and Wholes in Husserl's Investigations, in: Philosophy and Phenomenological Research 28,
1968. S.537-553.

63

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nach einer radikalen Interpretation der Lehre von distinctio rationis halt Hume
nur die konkreten Teile, die fir sich gesondert erscheinen konnen, fiir wirk-
lich.#! Nur die Stiicke, die nach Zerstickung des konkreten Ganzen als Teile fiir
sich sind, existieren wirklich. Dagegen sind die inhaltsabstrakten Momente der
individuellen Einzelfille nicht fiir sich und sie werden nur gewohnheitsmafig
als fur sich betrachtet. Die abstrakten Teilinhalte werden fiktionsweise als Teile
abstrahiert. Die allgemeinen Gegenstinde, die in individuellen Anschauungen
erscheinen, sind die abstrakten Momente, die in diesen Einzelfillen nicht kon-
kret vorhanden sind und demgemif unter die Fiktionen cum fundamento in re
fallen.

Jede Theorie, welche die Moglichkeit der Theoriebildung authebt, ist wider-
sinnig und der Skeptizismus ist eine solche, d. h., er enthauptet sich selbst. Dies
ist das Argument, das Husserl unermiidlich gegen jede Art von Skeptizismus
geltend macht.*? Auch in der Auseinandersetzung mit der Lehre von distinctio
rationis widerlegt Husserl den Skeptizismus durch den Beweis, dass sich die
Skepsis an den abstrakten Teilinhalten auf alle Teile Gberhaupt tibertragen
wird, als ob nur das einfach absolut Einheitliche als wirklich gelte. Schlielich
entnimmt die psychologistische Skepsis der Psychologie ihre eigene Moglich-
keit:

»das Bewusstsein sei ein absolut Einheitliches, von dem wir zum mindesten nicht
wissen konnen, ob es sich iiberhaupt in irgendwelche, sei es gleichzeitige, sei es zeitlich
aufeinanderfolgende Erlebnisse entfalte.*3

Die Lehre von distinctio rationis kritisierend, fihrt Husserl seine formalontolo-
gische Mereologie ein, welche sich zuerst im Bereich der deskriptiven Psycho-
logie darbietet, aber sich schlieflich ohne weiteres als das apriorisch in der
Idee des Gegenstandes*‘grindende Ganz-Teilverhaltnis entfalten lasst. Jeder
Gegenstand ist entweder ein Teil eines Ganzen oder ist selbst ein Ganzes.
Und das Ganze ist entweder ein Einfaches, das tiberhaupt keine Teile hat -

4 Nach der Ausfiihrung der gemifRigten sowie der radikalen Interpretationen relativiert

Husserl seine Interpretationen und schreibt: ,,Ich bin nicht eben sicher, ob Humes eigene
Ansicht in den oben formulierten Thesen getroffen ist oder ob er nicht (gegen die
Lockeaner gewendet) blof§ meint, es sei das konkrete Objekt in betreff seiner Merkmale
schlechthin einfach, und zwar einfach im Sinne der Unzerstiickbarkeit in diese Merkma-
le, [...]“ Hua XIX, S. 199.

42 Vgl. Hua XVIII, S. 84, S. 110 und vgl. Hua VI, S. 90.

+ Hua XIX, S. 208.

44 Husserl schreibt: ,Wir brauchen blof anstatt Inhalt und Inhaltsteil Gegenstand und
Gegenstandsteil zu sagen (wofern wir den Terminus Inhalt als den engeren, auf die pha-
nomenologische Sphire beschrinkten Terminus ansehen), und wir haben eine objektive
Unterscheidung gewonnen, die von aller Beziehung zu den auffassenden Akten einerseits
und zu irgendwelchen aufzufassenden phinomenologischen Inhalten andererseits befreit
ist.“ Hua XIX, S. 240.

64

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

allerdings nur als Grenzfall* —, oder es ist eine Zusammensetzung von Teilen.
Der zusammengesetzte Gegenstand ist seinerseits entweder ein gegliederter
Gegenstand von selbstindigen Sticken oder eine Verkntipfung von disjunkten
unselbstandigen Teilen. Husser]l unterscheidet nach seinem Lehrer Stumpf*
zwischen den selbstindigen und unselbstindigen Teilen. Der selbstindige Ge-
genstand besteht wesentlich fir sich, auch wenn er faktisch als ein Stiick vom
Ganzen erscheint, dagegen existiert der unselbstindige Gegenstand notwendig
als Moment eines umfassenden Ganzen. Ein unselbstindiger Gegenstand kann
nicht fir sich existieren, die Abhangigkeit ist eine Existenzabhingigkeit. Ein
unselbstandiger Teil kann jedoch nicht mit jedem beliebigen Teil erganzt wer-
den, sondern steht in einem idealgesetzlichen Zusammenhang. Somit kindigt
Husserl bei der Widerlegung des Psychologismus die Herrschaft der wesentli-
chen Gesetze im Bereich des Psychischen an.

Die von Husserl hervorgehobene ,,ontologische Umwendung des Evidenzge-
dankens in den einer reinen Wesensgesetzlichkeit“4” ist dank der wesentlichen
objektiven Notwendigkeit, die sich in den unselbstindigen Inhalten manifes-
tiert, moglich geworden.*® ,,Der Begriff der Unselbstandigkeit ist 4quivalent mit
dem Begriff der idealen Gesetzlichkeit in einheitlichen Zusammenhéngen.“#
Die ideale Gesetzlichkeit wird in den spaten Phasen der Phianomenologie
mit dem Schlusselbegrift Fundierungsverbaltnis erlautert, das die Fundierung
zwischen den Arten von unselbstindigen Bewusstseinsinhalten beschreibt. Der
unselbstindige Teil fordert nach bestimmten Ergidnzungen und zeichnet gemafS
seiner Art in gewissem Sinne die ihn erginzenden Teile sowie das ihn um-
fassende Ganze vor. Die unterschiedlichen Arten von unselbstindigen Teilen
erheben den Anspruch auf bestimmte Erginzungsarten. Was Husserl spater
konsequent die Apperzeption nennt, wird in den Logischen Untersuchungen gele-
gentlich auch als die Erginzung bezeichnet.

Der naturnotwendige Zusammenhang, der sich in einem synthetischen
Apriori darstellt, ist entweder das notwendige Zugleich-Sein oder das notwen-
dige Nacheinander von Wesensmomenten. Der Aufbau der Ganzheit des We-
sens zeigt sich entweder in einer Sukzession, einer Folge von Wesensmomen-
ten, oder in der Koexistenz seiner Momente. Somit dringt sich die Zeitanalyse
in der materiellen Eidetik auf und die Zeit als Ursynthesis kommt schon fir

45 Gegenstand ist das, was sich aufweisen und explizieren lisst. Die Explikation erfordert

jedoch zumindest zwei disjunktive Teile. Ergo: Ein absolut einfacher Gegenstand ist

unmoglich und ist nur als Grenzfall zu betrachten.

Zur Adaption und Entwicklung der Lehre von Selbstandigkeit — Unselbstandigkeit, die

Husser] von Stumpf tbernimmt, vgl. Smith, B.: Ontologische Aspekte der Husserlschen

Phédnomenologie, in: Husserl Studies, 3, 1986. S. 115-130.

47 Hua XIX, S. 243.

48 Vgl. De Palma, V.: Die Fakta leiten alle Eidetik. Zu Husserls Begriff des materialen Apriori, in:
Husserl Studies 30/3, 2014. S. 195-223. Hier S. 197.

4 Hua XIX, S. 255.

46

65

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

die Synthesis der allgemeinen Einheiten in Frage. Das materielle Apriori zeigt
sich in zwei Zeitverhaltnissen, namlich in der Sukzession und der Simultanitat,
kurzum in der Raumzeitlichkeit, wihrend das Wesensmoment Dauer, die Be-
harrlichkeit der anderen Wesensmomente als Zeitfille, dem formalen Grund-
begriff Substanz zugrunde liegt. Die Annahme, dass die Zeitanalyse in der
Phinomenologie als einer Wesenswissenschaft keinen Platz hat, zeigt sich als
grundverkehrt, sobald wir die Form der materialen Eidetik sowie der formalen
Ontologie in Betracht ziehen.

Einer der axiomatischen Satze der mereologischen Lehre lautet: ,Ein rela-
tiv unselbstindiger Gegenstand ist auch absolut unselbstindig, dagegen kann
ein relativ selbstindiger Gegenstand in absolutem Sinne unselbstindig sein.“°
Zieht man die spater zum Hauptthema der Phanomenologie gewordene Welt
in Betracht, bleibt dem Stick, der wesentlich selbstaindige Gegenstand, der
beliebig mit anderen Teilen in einer faktischen Verbindung steht, nur eine
pejorative Rolle in der Phainomenologie. Die Welt ist als ,,universale Einheit ein
Ganzes, das alle Ganzen und alle etwaigen unteilbaren Realititen in Verbun-
denheit in sich tragt“.>!

Merkwirdigerweise konnen wir in der Welt nur durch die thematische Abs-
traktion etwas als Konkretum, d. h. als selbstindig, betrachten. Dass die absolute
Selbstandigkeit in der Welt keinen Vertreter hat, bringt Hussel spater durch
folgende Worte auf den Punkt:

,Die Sinneskonstitution der Welt, [...], ist so, dass sie keine selbstindige Sinnbildung
kennt, dass alles je Erfahrbare seinen Beziehungshorizont mit sich tragt, durch den es
immerfort Beziehungscharaktere hat.“5?

Somit ist jede Einzelerfahrung ein Awusschnitt aus dem Universalhorizont der
Welt und die Welt als stindige Apperzeption meldet sich in ihren Ausschnit-
ten. Ein Stuck ist ein relativ selbstandiger Teil, der mit anderen Teilen in einer
realen Verbindung steht. In diesem Sinne ist die Welt Inbegriff aller Realititen
und hat die umgreifende Form der Naturzeit als die Zeit aller Realitaten.

Aber die Welt stellt sich nicht nur in dieser Form dar. Die Welt hat eine
Einheits- und Ganzheitsstruktur, die eine neue Mereologie fordert. Wo die
Welt selbst das Thema ist, greift die innerweltliche Mereologie zu kurz.

So stellt sich auch die Frage, ob die Weltzeit auf die Naturzeit reduziert kon-
zipiert werden darf, etwa als eine Kette von Zeitstrecken. Sollte nicht, wie die
Welt, die keine Summe aller Gegenstanden ist, auch die Weltzeit kein summa-
tives Ganzes, kein Aggregat von einzelnen Gegenstandszeiten sein? Die voraus-
geschickte Antwort lautet, dass mit Einfihren des Vorgegebenheitsgedankens
und mit dem Thematisieren der Welt als Bedeutungshorizont die Frage nach

50 Hua XIX, S. 269.
51 Hua XLI, S. 261.
52 Hua XXXIX, S. 5.

66

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der Weltzeit nicht mehr als Frage nach Konstitution einer unendlichen Kette
von Zeitstrecken formuliert werden kann. Die Zeit des Universalhorizontes
darf nicht als eine in Unendlichkeit gefithrte ,Streckenaddition®s® bestimmt
werden, nicht als eine unendliche eindimensionale lineare Ordnung, die mit
der Raumordnung ein zweidimensionales System aufbaut.

33 Hua XIX, S. 280.

67

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

/dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel III: Der Status der objektiven Zeit in den
frihen Zeitanalysen

Die Tragweite des Zeitproblems lasst sich an der stets erneuten Aufgabenstel-
lung! der Zeitanalysen in jeder neuen Entwicklungsphase der Phinomenologie
zeigen. Als die erste Zeitanalyse Husserls gilt Band X der Husserliana-Reihe:
Zur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins, die aus den Jahren 1904-1905
stammenden Vorlesungen mit deren verbundenen Forschungsmanuskripten,
die eine Zeitspanne von etwa 1893 bis 1917 abdecken. Bei der Begriindung des
Verschweigens der ganzen Dimension des Zeitbewusstseins in den Ideen [ weist
Husserl auf seine Bemihungen um das Zeitproblem in den Vorlesungen vom
Jahr 1905 hin.2 Im Groflen und Ganzen haben deshalb diese frithen Zeitanaly-
sen fur die Entwicklungsphase der Ideen I und die statische Phinomenologie
ihre Aufgabe erfillt.

In der frithen Phase der eidetischen Phinomenologie, deren Hauptanliegen
in der Beschreibung der Konstitution der noematischen Gegenstinde durch die

! In den Vorlesungen und dazugehorigen Forschungsmanuskripten beschreibt Husserl die
Aufgabe der phinomenologischen Zeittheorie ausgehend von der Ablehnung der psycho-
logisch-genetischen Ursprungsfrage. Er schreibt der Phinomenologie der Zeit zumindest
drei Aufgaben zu: 1. ,die Bedeutungsanalyse, die Analyse der ,Materie‘, des ,Inhalts* der
Zeitvorstellung, und zwar nach den wesentlichen Typen, natiirlich nicht nach jedem
hervorzuhebenden Einzelfall“; 2. ,, <die Beschreibung> des gegebenen reellen Inhalts,
mit den Scheidungen sinnlicher und Auffassungsinhalt; 3. ,, Herausstellung der beson-
deren Fille, wo eventuell ,adiquate Zeitanschauung’ gegeben ist, Herausstellung desjeni-
gen Quasi-Zeitlichen (Dauer, Sukzession u. dgl.), das nicht transzendent und ,objektiv*
gedeutet ist, Uber sich hinausreichend, das nichts in betreff einer ,objektiven Zeit® aus-
sagt, sondern immanent gedeutet ist“. Hua X, S.54-55. In den Bernauer Manuskripten
fasst Husserl ausgehend von einer Parallelisierung der phianomenologischen Zeit- und
Raumanalysen die Hauptforschungsthemen der Zeitanalyse unter ihre egologische Wende
wie folgt zusammen: 1. Das Verhiltnis von Zeitmodalititen und Ich. 2. Die Zeit als Form
der ichfremden Gegenstinde. 3. Die notwendige Bezichung der ichfremden Gegenstinde
auf das Jetzt, auf das Ichleben, auf mogliche Erfahrung. 4. Die Zeit als Form des Ich
hinsichtlich seiner méglichen Bewusstseinserlebnisse. 5. Das Ich in der Zeit. 6. Mehrheit
von Ich als gleichzeitig. 7. Unterscheidung zwischen immanenter Zeit und transzendenter
Zeit. Vgl. Hua XXXIII, S.91. Die Herangehensweise der Phanomenologie der Zeit an
ihre Themen skizziert Husserl dann mit diesen Worten: ,Sonach haben wir zuerst die
immanente Zeit und dann erst das Problem der Konstitution einer ,objektiven’, einer
im Immanenten sich konstituierenden nicht immanenten Zeit und dann wieder einer
Zeit, die fremdes und dann fremdes und eigenes Bewusstsein, Letzteres als menschliches,
intersubjektiv identifizierbares, konstituieren.“ Hua XXXIII, S. 133. In den C-Manuskripten
und im Rahmen der Analysen, welche die Weltkonstitution als Leitfaden haben, wird
die ,Konstitution individuell identischer Gegenstinde als intersubjektiv identifizierbare
— nicht nur durch Anschaulichkeit, sondern durch Konstitution einer intersubjektiven
Stellenzeit mit festbestimmten Stellen, fest fiir jedermann unterscheidbaren und identifi-
zierbaren® als Hauptthema betrachtet. Mat VIIL, S. 217.

> Hualll/1, S.182.

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Erlebnisse besteht, wird die phinomenologische Beschreibung am Leitfaden
des Dinges® ausgefithrt. Somit grenzt Husserl die Aufgabe der Zeitanalysen in
dieser Phase darin ab, zuerst die Weise zu beschreiben, wie die Zeitobjekte
in einem bestindigen Fluss als Einheitsdauer erscheinen.* Diese Zeitanalysen
sind vor der ausdricklichen Einfihrung der noetisch-noematischen Korrelation
entstanden. Spater in dieser frithen Phase entdeckt Husserl die grundlegende
Struktur des zeitkonstituierenden Bewusstseins, die Ureinigung im absoluten
Zeitbewusstsein. Somit werden 1) die innere Ordnung des einzelnen Zeitob-
jekts, 2) die Gesamtordnung der immanenten Zeitobjekte im Strom, d. h. der
Erlebnisstrom, und letztendlich 3) das absolut zeitkonstituierende Bewusstsein
Themen der phinomenologischen Deskription, mit denen Husserl sich in die-
sen Analysen beschaftigt. Was die objektive Zeit als solche anbelangt, wurde ihr
dem ersten Anschein nach kaum ein Platz in diesen Analysen zugewiesen.

Bevor Husserl die sogenannte erkenntnistheoretische Reduktion in der III. Vor-
lesung der Idee der Phinomenologie ,zum ersten Male in concreto®S studierte,
wies er in den einleitenden Bemerkungen zum Vorhaben der phinomenologi-
schen Zeitanalyse darauf hin, dass diese Analyse ,wie jede phanomenologische
Analyse“¢ mit der Ausschaltung aller Urteile und Uberzeugungen beziiglich der
objektiven Zeit beginnt. Ausgehend von der Psychologie und ihrer natirlich-
empirischen Apperzeption des Bewusstseins, das von erkenntnistheoretischer
Suspension betroffen wird, und nach der Suspension ,[der] ganzen Naturver-
hiltnisse des Ich“” stofen wir im letzten Schritt des Verlassens der Sphdre
der Fraglichkeit® auf den Transzendenzglauben beziiglich der ,ganze[n] Welt
mit der objektiven Zeit und dem objektiven Raum®’, der suspendiert werden
misse. So heift es auch in den Vorlesungen 1906/1907, Band XXIV der Husser-
liana-Reihe, in denen Husserl schrittweise die phinomenologische Reduktion
vollzieht.

In der spezifisch phinomenologischen Zeitanalyse wird dann die Reihenfol-
ge der Schritte in etwa umgekehrt.!” Erster Schritt ist das Infragestellen der
objektiven Zeit (§1. Ausschaltung der objektiven Zeit) und zweiter Schritt

Vgl. Hua I1I/1, S. 348.

Vgl. Hua X, S. 23.

Hua I, S. 43.

Hua X, S. 4.

Hua XXIV, S. 213.

Hua XXIV, S. 212.

Hua XXIV, S. 213.

Lohmar behauptet, ,Husserl does not call this method here a reduction, but from the
systematic point of view it is in fact a reduction“. Lohmar fugt allerdings hinzu: ,This
,sreduction from objective time® is not identical with the transcendental reduction of the
Ideas I, but there is a certain affinity of the two methods.“ Lohmar (2010), S. 115-136.
Hier S.116. Auch Romer betrachtet die Ausschaltung der objektiven Zeit als ,Vorform
der Epoché.” Vgl. Romer (2010), S. 28.

o 0 NN L KA W

70

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

das Suspendieren des empirischen-psychischen Ich (§2. Die Frage nach dem
,Ursprung der Zeit“).

Zwar fangt die phanomenologische Analyse der Zeit mit der Ausschaltung
der objektiven Zeit an, jedoch ist in den Analysen des inneren Zeitbewusstseins
nicht nur von der Konstitution der immanenten Zeitobjekte die Rede, sondern
auch von der Konstitution der transzendenten Zeitobjekte. Allerdings behaup-
tet Husserl die Analogie der Konstitution der immanenten Zeitobjekte und der
transzendenten Zeitobjekte, dergemifS die transzendenten Zeitobjekte kaum
gesonderte Betrachtungen verdienen.

Die Weltzeit wird in den frihen Zeitanalysen als die Zeit, ,die ich in Relati-
on zur Erde und Sonne fixiere“,!! bestimmt. Zwar ist die kosmische Zeit nicht
unmittelbar aquivalent mit der objektiven Zeit der Uhr und des Chronoskops
und ist im Sinne der Krisis die letztere die Idealisierung der ersteren. Diese
Unterscheidung ist in den frithen Analysen jedoch nicht zu erkennen.

Trotz allem behauptet Husserl, dass ,,die Bedingungen der Moglichkeit einer
Weltzeit als solcher!? in der phinomenologischen Analyse erforscht worden
sind. Zudem geht er sogar auf das Konstitutionsproblem einer ,einheitlichen,
homogenen, objektiven Zeit“3ein. In §32 kiindigt Husserl das Problem der
Konstitution der ,nicht fliefende[n], absolut feste[n], identischen, objektiven
Zeit“* an und versucht es mit dem ,,Anteil der Reproduktion“!s zu lésen. Die
Thematisierung des Problems der Konstitution der objektiven Zeit trotz der
Ausschaltung liegt an der Vieldeutigkeit des Objektivitatsbegriffs.¢

Das Ziel der folgenden Betrachtung ist zu zeigen, wie der unzulangliche Ob-
jektivititsbegriff der frihen Phasen zur Weltlosigkeit der frithen Zeitanalysen
fuhrt. Dazu wird zuerst eine allgemeine Begriffsklarung fiir die Objektivitat in
Husserls Phinomenologie ausgefithrt (§1). Der Zusammenhang der Zeit und
der Objektivitat ist danach kurz darzustellen (§2). Danach wendet sich diese
Arbeit den Zeitanalysen in den Vorlesungen zu. Hier muss die Moglichkeit
der Objektivation im Bewusstseinsfluss studiert werden (§ 3). Schlieflich sind
die wichtigsten Kritikpunkte anzufiihren, die den Weg der Problemstellung der
vorliegenden Arbeit vorgezeichnet haben konnten (§ 4).

' Hua X, S. 124.

2 HuaX, S. 181.

3 HuaX, S. 69.

" HuaX, S. 69.

15 Hua X, S. 69.

16 Die Objektivitit ist hier als das substantivierte Adjektiv gemeint und nicht die Pluralform
der Objektivitdt, womit die Objektstypiken, die bestimmten Seinsregionen, gemeint sind.

71

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

§ 1. Allgemeine Vorbemerkungen: der Objektivititsbegriff in Husserls
Phdnomenologie

Eine Objektivitat, ,die an sich ist und gefunden werden muss®,"” ist der An-
satzpunkt der naiven natirlichen Einstellung. Bei der natiirlichen Auffassung
ist mit der Objektivitit ein bewusstseinsunabhingiges Ansichsein, eine iibersub-
jektive Wirklichkeit, gemeint. Diese Objektivitit betrafe nicht die Erkenntnis,
sondern den Erkenntnisinhalt. Der uniiberbriickbare Abgrund zwischen Er-
kenntnis und Erkenntnisinhalt, die strikte Trennung zwischen Subjekt und
Objekt tritt bei diesem Objektivitatsbegriff am eindringlichsten hervor. Somit
wird das Ausweisen der Objektivitat, der Rechtsanspruch der Erkenntnis tiber-
haupt, zu einem unlésbaren Ritsel. Freilich ist die unbesorgte Einstellung zur
Objektivitat, welche die Objektivitit schon vor der Erkenntnis im blinden Ver-
trauen angenommen hat, von diesem Ritsel gar nicht betroffen, da sie fir die
Kardinalfrage der Erkenntnistheorie!® blind ist. Der bewusstseinsunabhiangige
Objektivitatsbegrift erreicht seinen Hohenpunkt in der idealisierten exakten
Objektivitat der Naturwissenschaften, im Objektivismus. Die wissenschaftliche
Objektivitatsauffassung wird von Husser]l mit dem Index der Naivitat versehen,
sie ist naiv, da sie, wihrend sie eine Erkenntnisleistung ist, d. h. Ergebnis
der Idealisierung, ,die erfahrende, erkennende, die wirklich konkret leistende
Subjektivitit ganz aufSer Frage lasst“.!?

In der mit diesem Objektivititsbegriff vertrauten naiven Einstellung gelten
Raum und Zeit als an sich Seiende, deren exakte Erfassung die Aufgabe der
Naturwissenschaft ist. Die objektive Zeit, die am Anfang der phinomenologi-
schen Zeitanalysen auffer Spiel gesetzt wird, ist von dieser Objektivitit und
ithrer Naivitat beladen.

Mit dem Vollzug der phinomenologischen Epoché verlassen wir den Gel-
tungsbereich der naiven Objektivitit als An-sich-Sein. Nach der Reduktion auf
das konstituierende universale Feld des Bewusstseins hat die Objektivitat die
Bedeutung des konstituierten Fiir-mich-Seins. Demnachst ist hinsichtlich des
Subjekts der Objektivation weiter die primordiale Transzendenz als blof§ von
mir gesetzte Objektivitit zu differenzieren, d. h. die Identifikation des Objekts
in der Eigenheitssphire, die ,,in Konnex rein mit mir selbst“2 stattfindet.

Diese reduzierte Objektivitit besagt die Wiedererkennbarkeit derselben Iden-
tititseinheit in der Mannigfaltigkeit meiner wirklichen und moglichen Erfah-
rungen.

17" Hua XXIV, S. 142.
8 Vgl. Hua XVIIL S. 7.
19 Hua VI, S. 99.

20 Mac VIIL, S. 217.

72

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dagegen ist die Objektivitat als Sezn-fiir-jedermann intersubjektiv konstituiert.
In diesem Zusammenhang ist das wahre Sein dergestalt, ,dass es prinzipiell von
jedem Ichsubjekt des Verbandes als moglichem forschenden Subjekt in absolut
identischer Weise bestimmbar ist und jederzeit“.?! Die Objektivitit besagt die
Identifikation desselben fiir mich sowie fiir den Anderen, den ich als Subjekt
betrachte, trotz aller Diskrepanz der Erscheinungsweisen des Objekts fiir mich
und fir die Anderen.

Allerdings ist bei der Differenzierung der intersubjektiven Objektivitit und
der primordialen Objektivitit nicht zu vernachléssigen, dass die prinzipielle
Wiedererkennbarkeit-fir-jedermann auch in der durch die primordiale Abs-
traktion eingeschriankten Eigenheitssphire weiterhin die Anforderung und den
Maf3stab der Objektivitit ausmacht. Die intersubjektive Geltung ist das einzige
Aquivalent der Objektivitit in allen Schichten der Erfahrung.2? Die reduzierte
Objektivitat der primordialen Sphire heifSt iberhaupt darum die Objektivitit,
so Husserl, ,weil sie sich, wenn wir diese Abstraktion aufheben, der allgemein-
samen Welt in intentionaler Synthese einftigt als das Raumding, das ich so wie
jedermann als dasselbe vorfinden kann*“.23

Die Identifizierung hat selbst in der Eigenheitssphiare die Bedeutung der
Erkenntnis, insofern, ,was fir ein Ich erkennbar ist, prinzipiell fir jedes er-
kennbar sein muss“.2* Dies stellt Husserl in den Ideen I fest.

Indem die primordiale Abstraktion innerhalb der transzendentalen Redukti-
on erst in den 1920er-Jahren und angesichts der Intersubjektivitatsproblematik
eingefiihrt wird, wire es jedoch eine anachronistische Einordnung, die in den
frihen Zeitanalysen behauptete Objektivitat in der Immanenz mit der reduzier-
ten Objektivitat der Primordialsphare gleichzustellen. Nicht zugunsten und
aufgrund der primordialen Reduktion, sondern fast dogmatisch sind die frithen
Zeitanalysen solipsistisch. Daher ist hier wohl mit einer besonderen Objektivi-
tat zu rechnen.

Unterscheidet man die immanente Sphire der frithen Zeitanalyen von der
Primordialsphire, stellt sich die Frage, ob und in welchem Sinne der immanen-
te Bereich im Sinne der frithen Phasen der Phinomenologie die Objektivitit
tir sich zu beanspruchen vermag und ihre Inhalte die Objektivitat zulassen.

Bei jeder Objektivitit kann von der Seite des Subjekts von der Objektivation
als der Festlegung und Setzung der Identititseinheit in einer festen, haltbaren

21 HualV, S. 389.

22 Jedes Objekt ist gemeint als dasselbe, das jedermann, und in welchen Erscheinungen
dann immer, erfahren kann und das in méglicher Wechselverstaindigung oder auch nur
in moglichem Einverstehen in den Anderen auch erkennbar ist als dasselbe, das der eine
und der andere und der Méglichkeit nach jedermann erkennen konnte. Diese Meinung
gehort zum urspringlichen Sinn, und zwar zu dem schon vorpradikativen puren Erfah-
rungssinn jedweder objektiven Erfahrung.“ Hua XIV, S. 289.

23 Hua XXXIX, S.31.

24 Hua III/L, S. 102.

73

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ordnung dergestalt gesprochen werden, dass das Wiederkennen desselben je-
derzeit moglich ist. Gemeint ist die Setzung eines identischen Sinnes in einer
geordneten Umgebung, die eine Identifikation ermoglicht. Darauf lasst sich
die oben gestellte Frage zur Objektivitat im immanenten Bereich mit Hervorhe-
bung der Zeitthematik an zwei Fragen genauer artikulieren. 1) Besteht eine
starre und umfassende Ordnung im immanenten Bereich? 2) Wenn ja, wie
findet die Setzung in dieser Ordnung sowie die Objektivation der Ordnung
selbst statt?

§ 2. Die Zeit und die Objektivitat

Die entmutigende Frage, die Augustinus im elften Buch der Bekenntnisse stellt
und ihr gegeniber Verlegenheit bekundet, erfihrt, wie fast alle anderen philo-
sophische Fragen in der phinomenologischen Einstellung, die Umstellung auf
eine Wie-Frage: ,Was ist die Zeit?* wird zur Frage ,,Wie wird die Zeit konstitu-
iert?“. Fugt man die erkenntnistheoretische Zielrichtung der Phinomenologie
hinzu, stellt sich auch die Frage: ,Wie ist es moglich, wo alles flieSt (mwavta pel),
etwas wiederzuerkennen, etwas als dasselbe zu identifizieren?® Das Ratsel der
objektiven Erkenntnis taucht unter dem Aspekt der Verginglichkeit auf und
von dieser fundamentalen Frage jeder Erkenntnistheorie handeln Husserls Zeit-
analysen. Die Pointe der frihen phinomenologischen Frage besteht allerdings
darin, dass wo alles fliefst sich nicht auf die Zeit bezieht, sondern es die Beschrei-
bung des Bewusstseins ist: des Bewusstseinsflusses. Nicht die Verginglichkeit,
sondern die als dieselbe wiedererkennbare Identitit geht auf die Zeit zurtick.
Die Beschreibung der Konstitution der Starrheit, d. h. der Zeit im Fluss des
Bewusstseins, ist das Problem der frithen Phasen der Phainomenologie der Zeit.

Die zeitliche Objektivation in und trotz des Flusses geht nach Husserl in
unterschiedlichen Stufen vonstatten. Ohne sich in einer ausfiihrlichen historio-
graphischen Rekonstruktion der vielfaltigen Revisionen in den Zeitanalysen
zu verstricken, ist im Folgenden den Stufen der Objektivation in die frithen
Zeitanalysen zu folgen. Die zwei oben gestellten Fragen nach Ordnung und
Setzung in der immanenten Sphire sind leitend bei der Darstellung dieser
Stufen.

§ 3. Die Stufen der Objektivation in der immanenten Sphidre

Nach der Ausschaltung der transzendenten Sein-Setzungen ist eine Ordnung
fur die mogliche Setzung der Identititseinheit, fir die Setzung des Objekts als
solches, d. h. eine Ordnung fir die Objektivation in und trotz des bestaindigen
Bewusstseinsflusses, zu finden. Husserl muss eine Ordnung finden, die aller
Ordnungen vorausliegen kann; eine Urordnung im Bewusstseinsfluss.

74

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bezug nehmend auf die dreifachen Beschreibungsrichtungen sind im Fol-
genden drei Stufen der Objektivation zu folgen:

1) Die konstituierende Funktion des originaren Zeitfeldes, des Bewusstseins-
flusses und die Dauereinheit des immanenten Zeitobjekts: Ausgehend von
einer dufferen Wahrnehmung hat Husserl als Erstes im Bewusstseinsfluss die
Einheit des rein hyletischen Datums zu erforschen. Husserls favorisiertes Bei-
spiel der aufferen Wahrnehmung ist Horen eines Tones. Ein immanenter Ton
ist ein rein hyletisches Datum, das dauert. Der Tatbestand, dass sich der Ton
in seiner rein hyletischen Fassung und abgesehen von den transzendenten Zeit-
bestimmungen als eine Dauereinheit zeigt, macht ihn zu Husserls favorisiertem
Beispiel von hyletischen Daten, da er an Zeitobjekte, die nicht nur in der Zeit
sind, sondern selbst eine zeitliche Extension in sich enthalten, die unterste
zeitliche Objektivation besser erlautern kann.?* Husserl erweckt gelegentlich
zwar den Anschein, dass die Zeitobjekte nur diejenigen sind, welche aus einem
Nacheinander bestehen. Im Grunde genommen ist aber jedes Reale, insofern es
die Dauer als Wesensmoment hat, ein Zeitobjekt.

Husserl unternimmt als Erstes den Versuch zu zeigen, dass die Ton-Dauer
nicht durch einen punktuellen Bewusstseinsakt — in diesem Fall das Horen
oder allgemein die Wahrnehmung — nachtraglich als Einheit aufgefasst wird,
sondern der Ton seine Dauer als Einheit unmittelbar im Bewusstseinsfluss
aufbaut. Der Aufbau der hyletischen Dauer im Bewusstseinsfluss fordert die
Dauer der Bewusstseinseinheit, d. h. die Dauer der Wahrnehmung. Somit weist
sich der Bewusstseinsakt selbst als ein Zeitobjekt, eine Dauereinheit, deren
Einheitsstruktur im Bewusstseinsfluss phanomenologisch zu beschreiben ist.
Mit der Vorstellung der Bewusstseinseinheit, d. h. des Akts als einer dauernden
Einheit, wird dann hauptsichlich die zeitliche Struktur der Akte anstatt der
Zeitmomente der hyletischen Daten das Thema dieser frithen Zeitanalysen. Die
Struktur der inneren Ordnung jeder Dauereinheit (sowohl Dauer des Empfin-
dungsdatums als auch Dauer seiner Empfindung bzw. seiner Auffassung) wird
als die Ordnung der Momente der Bewusstseinseinheit beschrieben.

Insofern die Einheit in den Zeitanalysen blof§ abstraktiv und hinsichtlich der
Form betrachtet wird, wird die Analyse der Materie dieser ersten Einigungsstufe
unentbehrlich und Husserl ibernimmt diese Analyse in der Analyse der passiven
Synthesis. Im Sinne der Analyse der passiven Synthesis und vonseiten der Empfin-
dungsdaten hinsichtlich ihrer dinglichen Qualitit geschieht die passive Synthe-
sis der unselbstindigen Momente des zeitfillenden Inhalts gemafl der Assozia-
tion und auf Basis der Ursynthesis des Zeitbewusstseins. Die unselbstandigen
Momente des Empfindungsdatums schlieSen sich kraft ihrer Kontraste und
Verschmelzungen und nach dem Assoziationsgesetz zusammen und werden

25 Ein Grund des Vorziehens des Tones konnte auch darin liegen, dass Husserl die Zeitana-
lysen nicht mit einem raumlichen Aspekt verkomplizieren wollte.

75

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

als eine Einheit durch die Ursynthesis der Bewusstseinsmomente konstituiert.
Die formale Einigung des Empfindungsdatums als Dauereinheit findet somit
neben der Dauereinheit des Aktes in den Zeitanalysen ihre phainomenologische
Deskription.

Die Bewusstseinseinheit der Wahrnehmung, die Einheit der Gegenwirti-
gung, baut ihre Dauer unmittelbar im Auftauchen des Bewusstseinsmoments
Urimpression und seinem unmittelbaren Versinken und Erhalten in dem Be-
wusstseinsmoment Retention und im unaufhorlichen Einfliefen des Bewusst-
seinsmoments Protention in einer neuen Impression auf. Auf diese Weise ent-
steht eine Ordnung im Fluss, worin die Dauereinheit des hyletischen Datums
als Wahrgenommenes erscheint. Wihrend die Protention die feste Ordnung
weiter entwirft und in Form der Impression ins Leben ruft, versinkt die bereits
vollzogene gefiillte Ordnung in der Retention. In dem kontinuierlichen Her-
anstromen-Wegstromen dehnt sich die Einheit des originaren Zeitfeldes als
eine breite Gegenwart aus.?® Die Teile bzw. die unselbstindigen Momente des
originiren Zeitfeldes schaffen die Breite der Gegenwart. Diese Momente stehen
in keinem reellen Verhiltnis zueinander. Weder die retinierte Urimpression
befindet sich reell in der Retention, noch ist die Protention ein reeller Teil
des Zeitfeldes. Sie reihen sich auch nicht auferlich wie Stiicke aneinander. Da-
rauf, dass die drei Momente nur ideal und abstraktiv voneinander zu trennen
und nur die unselbstindigen Teile des bereiten Gegenwartsbewusstseins sind,
sollte schon der mereologische Terminus technicus Moment hindeuten (s. Kap.
II, § 3). Die Bewusstseinsmomente stehen in intentionaler Beziehung zueinan-
der, allerdings ist es eine spezifische Intentionalitit, insofern den intendierten
Momenten keine Gegenstandlichkeit zuzuschreiben ist.?” Die flieSend-starre
innere Ordnung der dreifachen Bewusstseinsmomente ist die zum Wesen der
breiten Gegenwart gehorige Struktur. Die Einigung in der breiten Gegenwart
kraft der Ursynthesis der dreifachen Bewusstseinsmomente ist ein passiver Pro-
zess und gilt als Grundlage fiir die hoheren Stufen der Objektivationen. Diese
Einigung ist die Urform aller weiteren Einigungen und Konstitutionen, sie ist
die Ursynthesis des Zeitbewusstseins.

Insofern die Breite der ausgedehnten Gegenwart nicht im vornherein fest be-
stimmt ist, sondern von dem Ausmaf§ der Aufmerksamkeit abhangt, ist Husserl

26 Herbart, Lotze und Brentano entgegen schliet Husserl sich seinem Lehrer Stern an
und bestreitet das ,Dogma von der Momentaneitit eines Bewusstseinsganzen®. Husserl
berichtet von diesem Dogma in Brentanos Lehre am Anfang des zweiten Abschnitts der
Vorlesungen in §7: ,In Brentanos Lehre wirkt als treibendes Motiv ein Gedanke, der
von Herbart herstammt, von Lotze aufgenommen wurde und in der ganzen Folgezeit
eine grof§e Rolle spielte: der Gedanke namlich, es sei fir die Erfassung einer Folge von
Vorstellungen (a u. bz. B.) notig, dass diese die durchaus gleichzeitigen Objekte eines be-
ziechenden Wissens sind, welches vollig unteilbar sie in einem einzigen und unteilbaren
Akte zusammenfasst.“ Hua X, S. 19.

¥ Vgl. Hua X, S. 29 fF.

76

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

im Prinzip eine Vereinfachung zu Gunsten des Verstindnisses eingegangen.
Es ist moglich, dass selbst eine kleine Dauer, wie die Dauer eines Tones, die
Breite der ausgedehnten Gegenwart tberschreitet. Ware aber die aktuelle breite
Gegenwart ausreichend fir die Dauer des Tones, dann haben wir einen wahrge-
nommenen Ton, eine Wahrnehmung.

2) Die immanente Zeit und die objektive Setzung im Erlebnisstrom: Das
originare Zeitfeld, die breite Gegenwart, ist selbst stindig im Versinken und
wird dauernd ersetzt durch ein kommendes originares Zeitfeld. Es ist eine
stromende breite Gegenwart, insofern sie im Versinken nicht plotzlich ver-
schwindet. Die gegenwartige Wahrnehmungsphase wird zu der vergangenen
und die gegenwirtige Wahrnehmung zu der vergangenen Wahrnehmung. Hus-
serl zufolge steht die Modifikation der Einheit des originaren Zeitfeldes, sein
Zurucksinken in der Vergangenheit und sogar ins Leere analog zu dem Ablauf
seiner Momente.?8

Selbst wenn die Retention die Erhaltung der abgelaufenen Phasen in der
Einheit einer Wahrnehmungsphase (ein originires Zeitfeld von den originaren
Zeitfeldern, von denen in einer synthetischen Einheit die Wahrnehmung ent-
steht) oder sogar die Bewahrung einer Wahrnehmungsganzheit (im Fall, dass
die Objektdauer und die Dauer des originiren Zeitfeldes tbereinstimmen) zu
begrinden vermag, stellt sich die Frage, wie die Identitit der aufgebauten
Einheit im Fluss als bewahrt erkennbar, genauer gesagt wiedererkennbar ist.
Wie ist es moglich, dass wir von demselben Ton bald als wahrgenommenem
und bald als erinnertem Ton sprechen konnen? Dies ist die Frage nach einer
objektiven Zeit in der Immanenz. Die Frage ist:

»[Wlie kommt es, dass wir gegeniiber dem Herabsinken des Tones doch davon spre-
chen, dass ihm eine feste Stellung in der Zeit zukommt, dass sich Zeitpunkte und
Zeitdauern in wiederholten Akten identifizieren lassen, wie es unsere Analyse des
reproduktiven Bewusstseins aufwies?“?

Um das Mindeste von Objektivation ermoglich zu kénnen, muss die flieende
Ordnung einen Hauch von Starrheit, von Ruhe und Festigkeit aufweisen, die
die Setzung gestattet. Die Idee der breiten Gegenwart ist nicht ausreichend fiir
die Begrindung der Objektivation, insofern selbst in Bezug auf die Momente
der breiten Gegenwart von Herankommen und Zurtcksinken die Rede ist und
die breite Gegenwart zudem als ganze selbst im Versinken ist.

Die Protention ist ein stetiges Herankommen, wahrend die Retention das
standige Zurticksinken ist. Anders als die Retention und Protention stellt sich
dann das Urimpressionsmoment als dasjenige dar, welches die feste Stelle in
dem Fluss anbietet. Husserl begreift die Impression als diejenige, welche im
stetigen Auftauchen stets neue feste Zeitstellen ausmacht. Obwohl die Gedan-

28 Vgl. Hua X, S. 25.
29 HuaX, S. 64.

77

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ken eines staindigen Auftauchens der objektiven Punkte fir die Verweisung der
Objektivitat im Fluss hilfreich sind, zeigt sich die Impression als nicht beson-
ders gelungener Begriff, wenn die Impression nicht nur fir die Objektivitat,
sondern auch fir die Individuation sorgen muss. Jedes Bewusstseinsmoment
als unmodifizierte Gegebenheit war erst einmal eine Impression. Das hat zur
Folge, dass jedes Dauernde, d. h. jedes Zeitobjekt, keine singulare Zeitstelle
besitzt, sondern ihm zahlreiche Zeitstellen seiner immanenten Objektpunkte
beizumessen sind. Eine individuell dauernde Einheit kann nicht als eine Rei-
he von homogenen, aber gleichwertigen objektiven Zeitpunkten konstituiert
werden. Mit den Gedanken einer ersten Impression als Urimpression hat Hus-
serl versucht, dieses Problem zu 16sen. Fur jeweils zusammengehorige Empfin-
dungsabschattungen zeichnet sich der Einsatzpunkt dieses Zusammenhangs
als unmodifizierte Urimpression, als Urabhebung der Einheit, aus. Der Einsatz-
punkt spielt fir die gesamte Dauer die Rolle der individuationsgebenden Zeit-
stelle. Die Individuation ist auf den Einsatzpunkt der einheitlichen Dauer ange-
wiesen, der durch die einzige unmodifizierte Urimpression gegeben ist bzw.
war. Der Einsatzpunkt ist als Augenblick des ,Auftreten[s] als Jetztsetzung“3°
und als die Registrierung in der Zeit zu verstehen. ,Im Fluss der Vergangen-
heitsmodifikation steht also ein stetiges, tonal erfilltes Zeitstiick da, aber so,
dass nur ein Punkt davon durch Urimpression gegeben ist.“3! Und von diesem
einzigen Punkt hat der erscheinende Vorgang seinen identischen, absoluten
Zeitwert. Die Frage nach der ,eigentlichen Objektivation“3? als Individuation
wird bereits in diesen frihen Analysen gestellt: Wie ist es moglich, im Fluss
etwas nicht nur als dasselbe, sondern als individuell dasselbe zu identifizieren?
Die rasche Antwort auf diese Hauptfrage lautet:

y[Dladurch, dass gegeniiber dem Fluss der zeitlichen Zurtckschiebung, dem Fluss
von Bewusstseinsmodifikationen, das Objekt, das zuriickgeschoben erscheint, eben in

absoluter Identitat apperzeptiv erhalten bleibt, und zwar das Objekt mitsamt der im

Jetzepunkt erfahrenen Setzung als ,dies‘.“33

Die Frage ist aber gerade, wie diese identische Apperzeption des Objekts hin-
sichtlich seiner dinglichen Qualititen sowie seine ,im Jetztpunkt erfahrene
Setzung als ,dies““>* im Bewusstseinsfluss vollgezogen wird.

Die Ganzheit des Inhalts eines intentionalen Bewusstseinserlebnisses begreift
Husserl als die Objektauffassung oder die Gesamtauffassung des Gegenstandes.
Diese Auffassung teilt sich in zwei Intentionen: Eine ist die gegenstindliche
Intention. Die gegenstindliche Intention des Erlebnisses bezeichnet Husserl in
den Zeitanalysen als Zeitmaterie, die die spezifisch dinglichen Qualititen des

30 HuaX,S. 62.
31 HuaX, S. 68.
32 Hua X, S. 66.
33 HuaX,S. 65.
34 HuaX,S. 65.

78

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Objekts darstellt. Die Zeitmaterie ist die aufSerzeitliche, inhaltliche Zeitfiille.
Als Musterbeispiel sinnlicher Wahrnehmung ist der sinnliche Inhalt die Zeit-
fulle, der Reprasentant fiir das reine Was des Objekts, ohne Zeitbestimmung.
Als die Zeitform bezeichnet Husserl dagegen diejenige Intention, welche den
qualitativen Gehalt als Materie aufnimmt und ihm die zeitliche Bestimmung
verleiht. Diese Intention ist die Auffassung der Zeitstellenreprasentanten.

»Eine Seite der Objektivation findet ihren Anhalt rein im qualitativen Gehalt des Emp-
findungsmaterials: das ergibt die Zeitmaterie. [...] Eine zweite Seite der Objektivation
entspringt der Auffassung der Zeitstellenreprisentanten.“3®

Die beiden Intentionen bleiben im Bewusstseinsfluss unmodifiziert und beste-
hen identisch fort.

Waihrend sich die spezifische, qualitative Seite des Objekts und ihr Fortbe-
stand im Modifikationsfluss dank der Idealitit des Sinnes — gemaf§ dem in den
Ideen I entwickelten Gedanken des Noemas — leicht verstehen lasst, bereitet die
Auslegung der anderen Seite der Objektivation, d. h. die identisch erhaltene
Zeitbestimmung des Objekts, Schwierigkeiten. Diese Stelle fithrt zum Problem
der Individuation. Auf der letzten Stufe der Objektivation geht es mithin um
die Objektivitat individueller zeitlicher Gegenstinde und Vorginge; die eigent-
liche Objektivitit muss die Individuation erweisen. Mit der Erhaltung der Zeit-
stellenreprasentanten, die Husser]l auch als die Erhaltung der gegenstindlichen
Beziehung bestimmt, ist gemeint:

»[D]Jass nicht nur der Gegenstand in seinem spezifischen Bestande erhalten bleibt, son-
dern als individueller, also zeitlich bestimmter, der mit seiner zeitlichen Bestimmung
in der Zeit zuriicksinkt.“36

Dass Hussel diejenige Intention, welche fir die Zeitlichkeit des Realen, ge-
nauer gesagt fur die (zeitlich-riumliche) Extension des qualitativen Gehalts,
verantwortlich ist, als die gegenstandliche Beziehung bezeichnet, hat beinahe den
Anschein, als ob die Individuation des Objekts im strengen Sinne schon an
diesem Modell der Objektivation aufgeklart ware, was aber keineswegs der
Fall ist. Was Hussel die Auffassung der Zeitstellenreprasentanten nennt, ist
eigentlich selbst ein Teil des vollen Sinns des Objekts, sie ist die Dauer des
Objekts als ein Wesensmoment, das die einigende Form fiir den qualitativen
Rest des Wesens ist. Die Erklarung der unmittelbaren, nicht wiederholbaren
Identifizierung ,der extendierten Gegenstindlichkeiten mit ihrer immanenten
absoluten Zeit*>” im Fluss der Bewusstseinsmodifikationen kann bestenfalls
als Verdienst der fritheren Zeitanalysen betrachtet werden. Die Individualitit
in der Abgrenzung des Individuums von seinen wesentlich Gleichen, was die

35 HuaX, S. 63.
36 HuaX, S. 63.
37 HuaX, S. 67.

79

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Individualitit im strengen Sinne bedeutet, bleibt diesen Zeitanalysen fern, da
sie noch nicht die Weltkonstitution erreicht haben.

Die Klarung der Individuation im strengen Sinne fordert die Bestimmung
der Relation eines Gegenstandes zu anderen Gegenstinden sowie die Anord-
nung seiner Verhiltnisse zu der gesamten Ordnung. In den Vorlesungen wird
die Zeitstelle in Relation, die relative Zeitstelle, nur in der Umwandlungslinie
der Gegebenheitsweisen und im Verhaltnis zu dem aktuellen lebendigen Jetzt-
bewusstsein thematisiert.

Das Abstandnehmen des Einsatzpunkts der Gesamtfassung des Objekts von
dem aktuellen Jetzt wird somit als die Zuriickschiebung des Objekts in die
Vergangenheit aufgefasst und dieser Abstand bestimmt die relative Zeitstelle.
Die Starrheit der Umwandlungs/inie besteht in dem stetigen Hervorquellen der
Impressionen und ihrer transitiven Wandlungen in andere Momente der Linie.

Die Zeitstellen im FlieSen, im Abstandnehmen vom aktuellen Jetzt, sinken
standig in der Linie des Herabsinkens der Gegenwart in die Vergangenheit
und bleiben trotzdem identisch, insofern sie die Zeitstellen fir die in der inne-
ren Ordnung des Einzelobjekts aneinandergereihten identischen Objektpunkte
sind.

3) Die transzendente Objektivation in der objektiven Zeit: Die Zeitstelle
in Relation zu den anderen Objekten, welche die Individuation des Objekts
vollstindig ermdglicht, kann jedoch erst mit der Konstitution der objektiven
Zeit als All-Zeit vorliegen.’® Fir die Konstitution der objektiven Zeit rechnet
Husserl mit der Tragfihigkeit der Wiedererinnerung. Die objektive Zeit als
die umfassende Ordnung soll in der Reproduktion der Aneinanderreihung der
an das aktuelle Zeitfeld anschliefenden vergangenen Zeitfelder konstituiert
werden.

Dass die Wiedererinnerung gelegentlich auch irrefithrend ist, dass sie tat-
sachlich nicht dauernd fortsetzbar ist und frither oder spiter abbricht und
dass sie aus der Dunkelheit und der absoluten Vergessenheit nicht immer
herauskommt — all diese Tatbestinde gefihrden nicht die konstitutive Rolle der
Wiedererinnerung, insofern Husserl zufolge die ideale Moglichkeit der Wiederer-
innerung fir die Konstitution der objektiven Zeit ausreicht. Die Wiedererinne-
rung betrachtet Husser]l damit als ,,unbegrenzt fortsetzbar zu denken, obwohl
die aktuelle Erinnerung praktisch bald versagen wird“.3* Die Moglichkeit der
Wiedererinnerung als Konstitution der objektiven Zeit weist sich dabei als die
Vermaglichkeit auf, als die Gewissheit tiber mein Vermogen, als die Evidenz vom
iterierbaren Ich-kann. Was den Aspekt der Unendlichkeit der objektiven Zeit
anbelangt, kann sie nur die potentielle und nicht die aktuale Unendlichkeit
darstellen, insofern das Korrelat der objektiven Zeit eine ideale Moglichkeit ist.

38 Vgl. Hua X, S. 120f.
39 HuaX, S. 70. (Hervorh. durch d. Verf.)

80

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

In einem Manuskript aus dem Jahr 1901 in der Abwesenheit einer reich
entwickelten Phanomenologie und unter der Einschrinkung des isolierten
Bewusstseins findet Husserl sogar in dem gottlichen Bewusstsein ,,das ideale
Korrelat der objektiven Zeit und der objektiven Welt und Weltentwicklung®.4°
Das endliche Bewusstsein, das sich in der spiten Phinomenologie durch die
Intersubjektivitit und die transzendentale Generativitat derart erweitert, dass
ihm kein hindernder dunkler Horizont Grenzen zu setzen vermag, bleibt in
der friheren Zeitanalyse dadurch verschont, dass seine faktische Endlichkeit als
zufdllige Schranke betrachtet wird.

Selbst wenn die ideale Moglichkeit der unbegrenzt fortsetzbaren Wiedererin-
nerung fir die Konstitution der Unendlichkeit der objektiven Zeit hinreichend
wire, bereitet weiter ihre besondere Form Schwierigkeiten, die sie durch ihre
ideale Moglichkeit und Iterierbarkeit nicht umgehen kann. Das Verhiltnis der
wiedererinnerten vergangenen Zeitfelder zueinander und zu dem gegenwarti-
gen Zeitfeld veranschaulicht Husserl mittels des geologischen Fachausdrucks
der ,Uberschiebung“4! und gerade mit dieser Bezeichnung entrollt sich das
Problem der Konstitution objektiver Zeit als eine Konstitution, die mit der
blof linearen Erweiterung des originir gegebenen Zeitfeldes dank der Wie-
dererinnerung der abgelaufenen originiren Zeitfelder nicht vollgezogen zu
werden vermag. Insofern die Aneinanderreihung der Zeitfelder nicht in Form
einer linearen AnschlieBung stattfindet, sondern die Form der Uberschiebung
hat, fordert Konstitution der objektiven Zeit nicht nur die Reproduktion der
langst vergangenen Zeitfelder, sondern auch die Wiederherstellung ihrer An-
einanderreihung aus unterschiedlichen raumlichen Perspektiven.

Die vergangenen originiren oder sogar quasi-originiren Zeitfelder bilden
keine Linie, sondern sie stehen, wie es spater in den Bernauer Manuskripten zu-
treffend zum Ausdruck kommt, in einem zweidimensionalen System zueinan-
der. Auf diese Weise schlieSt § 32 mit einer offenen Frage, die zum damaligen
Stand der Phinomenologie noch keine Antwort in Aussicht zu haben scheint:

»Wenn wir so von jedem wirklich erlebten, d. h. im Wahrnehmungszeitfeld originar
gegebenen oder von irgendeinem eine ferne Vergangenheit reproduzierenden Zeit-
punkt her in die Vergangenheit zuriickschreiten, sozusagen entlang einer festen Kette
zusammenhingender und immer wieder identifizierter Objektivititen, wie begriindet
sich da die lineare Ordnung, wonach jede beliebige Zeitstrecke, auch die auSer Konti-
nuitit mit dem aktuellen Zeitfeld reproduzierte, ein Stiick sein muss einer einzigen bis
zum aktuellen Jetzt fortlaufenden Kette?“42

40 HuaX, S.175.
41 HuaX, S. 70.
42 HuaX, S.70.

81

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

§ 4. Kritische Bemerkungen

Es ist zu bedenken, dass an dem Modell der Objektivation anhand des Schemas
Auffassungsinhalt — Auffassung erst nach dem Vollzug der Auffassung die asso-
ziierte Einheit der Materie, in dem Fall der Sinneswahrnehmung die sinnlichen
Empfindungsdaten, ihre Funktion als Erscheinung, ihren Bewusstseinscharak-
ter, ihre Intentionalitit zu erftllen vermag. Die spitere Revision dieser Gedan-
ken ist schon im ersten Kapitel kurz erwahnt. Seine friheren Uberlegungen
kritisierend schreibt Husserl in 1930er Jahren:

,Ist nicht meine urspriingliche Auffassung von der immanenten Sphire mit den im-
manenten Daten, die am Ende erst durch die passive Leistung der Assoziation zu "Auf-
fassungen" kommen, noch ein Rest der alten Psychologie und ihres sensualistischen
Empirismus? Aber wie soll man sonst sagen? Empfindungsdaten ohne Auffassung gibt
es also nicht, das Aufgefasstsein, das "Reprisentation"-Sein ist eingeboren.“43

Was dabei fragwiirdig scheint, ist der nachtragliche Erscheinungscharakter der
Empfindungsdaten. Frither begriff Husserl die Auffassungsfunktionen als eine
beseelende, welche ,die aus den Empfindungsdaten Erscheinungen von ma-
chen“.#* Nun haben jedoch die Empfindungsdaten schon von Natur aus den
Erscheinungscharakter. Das Empfindungsdatum wird nicht mehr, wie es in den
Logischen Untersuchungen heifSt, als das nicht intentionale Erlebnis betrachtet,
die dem assoziativen Verbindungsbewusstsein und dazu der objektivierenden
Auffassung bedurfe, um erst dann als Reprasentant-von-etwas ihren Bewusst-
seinscharakter ergreifen zu konnen.* Die frither behauptete klare Unterschei-
dung zwischen dem Empfindungsdatum und seiner Auffassung, die das Sche-
ma Auffassungsinhalt — Auffassung gangig machte, scheint nicht mehr ohne
weiteres moglich zu sein. Dem ersten Anschein nach wiirden die Gedanken
einer nachtriglichen subjektiven Sinngebung als idealistisch registriert werden;
es wirde sogar behauptet werden, so wie Aguirre, dass ,die Aufldsung jenes
Schemas [...] die Preisgabe der transzendentalen Idee® 4 ware, ,ja, dass sie
das Ruckgrat der gesamten transzendentalphanomenologischen Lehre, d. h. des
transzendentalphanomenologischen Idealismus ist“.#”

Husserl jedoch diagnostiziert bei diesem Schema das Relikt des sensualis-
tischen Empirismus; fir ihn stellt sich das Schema als nicht genug radikal
transzendental idealistisch dar. Eine Erklarung dieser Diagnose bietet die An-
merkung in einem spiaten Manuskript zum Thema Vorgegebenheit:

4 Hua XXXIX, S.229. Zu dem Einfluss des Empirismus Brentanos und Meinongs auf

Husserls frithe Zeitanalysen vgl. Bernet (1985), S. XVI.
4 HualX, S. 165.
45 Vegl. Hua XXIIL, S. 265.
46 Aguirre (1970), S. XXII, FuRnote.
47 Aguirre (1970), S. XIX.

82

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Das Bedenkliche ist hier aber, dass die Rede von Daten und dann Auffassungen den
Gedanken eben von im Voraus schon seienden Gegenstinden, die nachkommend in
Funktion genommen werden, mit sich fiihre. 48

Das Hyletische, das nur durch Abstraktion als eine Konstruktion von der Auf-
fassung unterscheidbar ist, lasst sich an diesem Schema leicht als Gegenstand
missverstehen. Die statische Beschreibung anhand des Schemas erweckt den
Anschein, dass stets ein gegenstandlicher Trager vor und fir die Auffassung zu
erwarten ist, als ob ein sinnlicher Gegenstand perzipiert und danach dank der
Spontaneitat des Bewusstseins aufgefasst und apperzipiert wird. Die markanten
Herkunftsunterschiede der Hyle und der Auffassung, die bei dem Schema die
Betonung erhalt, kann im transzendentalen Idealismus nicht ohne weiteres
gultig bleiben.

Es konnte aber der Einwand erhoben werden, dass diese Revision ausschlief3-
lich auf die dinglich qualitativen Empfindungsdaten gerichtet ist und dass sie
nicht die Zeitmaterie und die Zeitauffassung betrifft. Jedoch st68t Husserl bei
der Anwendung des in den Logischen Untersuchungen eingefihrten Schemas
Auffassungsinhalt — Auffassung bereits in den frihen Zeitanalysen auf diese
Schwierigkeiten. Das Problem zeigt sich da jedoch vorwiegend als die Gefahr
des unendlichen Regresses beziiglich des Auffassungsbewusstseins des Bewusst-
seinsflusses.

»Sagt man: jeder Inhalt kommt nur zum Bewusstsein durch einen darauf gerichteten
Auffassungsakt, so erhebt sich sofort die Frage nach dem Bewusstsein, in dem dieser
Auffassungsakt, der doch selbst ein Inhalt ist, bewusst wird und der unendliche Re-
gress ist unvermeidlich.“4

Einen moglichen Ausweg findet Husserl darin, den untersten immanenten
Inhalten Urbewusstsein zuzuschreiben.’® Dieser Weg entspricht der Absetzung
des Schemas zumindest im tiefsten Untergrund der Objektivation, da das Urbe-
wusstsein kein binares Verhaltnis im Rahmen des Schemas darstellt, sondern
die Selbsterscheinung des Bewusstseinsflusses ist. Das eingliedrige Modell des
Selbstbewusstseins soll zum Vermeiden des infiniten Regresses beitragen —
das Urbewusstsein als das stets alle immanenten Inhalte begleitende Bewusst-
sein, das zugleich prareflexives, nicht objektivierendes Selbstbewusstsein ist.
Das innere Bewusstsein als Grund der nicht vergegenstandlichten Einheit des
Erlebnisstroms und zugleich jedoch Individuationsgrund der Erlebnisse scheint
selbst nicht ohne weiteres zu rechtfertigen zu sein.

48 Hua XXXIX, S. 16, Fuinote. So heift es auch in der Formalen und Transzendentalen Logik:
»Der allherrschende Daten-Sensualismus in Psychologie wie Erkenntnistheorie, in dem
auch die meist befangen sind, die in Worten gegen ihn bzw. das, was sie sich unter
diesem Worte denken, polemisieren, besteht darin, dass er das Bewusstseinsleben aus
Daten aufbaut als sozusagen fertigen Gegenstinden. Hua XVII, S. 291-292.

4 HuaX,S.119.

30 Vgl. Hua X, S. 118 f.

83

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Angesicht des Themas der vorliegenden Arbeit sei bemerkt, dass Husserl
spater diese Revision und Richtigstellung beziglich der eingeborenen Erschei-
nungsfunktion der immanenten Daten im Zusammenhang der Gedankenex-
perimente zur Nichtexistenz der Welt und der Auflosung der einstimmigen
Erfahrung im Gewtihl der sinnlosen Empfindungsdaten durchfihrt.

Wie im ersten Kapitel eingefithrt, sind die gewagten Gedankenexperimente
der Nichtexistenz der Welt stets begleitet von der cartesianischen Behauptung
einer abgeschlossenen Region als reines Bewusstsein als Residuum der Annihil-
ation. Sie sind begleitet von der Annahme der Beherrschung einer selbstindi-
gen Ordnung in dem immanenten Bereich. Die Behauptung einer immanenten
Zeit, die ihre Ordnung und Objektivitat fir sich und vor bzw. ohne Bezug
zu der Welt hat, wird so lange ihren Geltungsanspruch behalten, wie die
Gedankenexperimente nicht fir gescheitert erklirt sind. Ist die Gberbetonte
Reduktion der Ideen I zu revidieren, kann die immanente Zeit nicht ohne
weiteres ihren Geltungsanspruch behalten.

Anschlieend zu der Revision der alten Ansicht stellt Husserl indessen sol-
che Fragen, worauf bezugnehmend der Eindruck entstehen kann, dass bei der
Preisgabe der alten Ansicht ein Unterton von Verlegenheit in Husserls Worten
mitschwingt: ,Aber was ist damit zu machen? Was leistet dann die assoziative
Konstitution?*“s!

Es lasst sich weiter feststellen, dass der behauptete eingeborene Erscheinungs-
charakter des Empfindungsdatums ein praktischer ist, d. h., die Befriedigungs-
funktion der hyletischen Daten ist fir die Instinkte als ihr eingeborenes
Reprasentant-Sein zu verstehen. Der eingeborene Erscheinungscharakter des
Empfindungsdatums ist kein theoretischer, d. h. keine Auffassung, sondern eine
praktische Funktion: die Befriedigung oder auch die Enttauschung der Instinkte.

Aufgrund dieses praktischen Charakters scheint Husserl beztglich der
grundlegenden Schicht der Konstitution den allgemeinen Ausdruck Interesse
vor dem phanomenologischen Fachausdruck Intentionalitit zu bevorzugen. Es
gilt, mit einem teleologischen Sinn fiir das Empfindungsdatum schon vor der
Auffassung (Apperzeption) zu rechnen.

In dem vortheoretischen Bezug zu der Welt, in der vorpradikativen Erfah-
rung, ist die Rolle der Instinkte und der Bediirfnisse unter Berticksichtigung
ihrer moglichen hyletischen Befriedigung fiir die Periodisierung der Lebenszeit
hervorzuheben.

Die Anwendung des Schemas Auffassungsinhalt — Auffassung bildet auch in
Husserl-Forschungen ein viel diskutiertes Thema.’? Wahrend einige Forscher

ST Hua XXXIX, S. 229.

32 Aguirre beschreibt die Stellung der Phinomenologen zu diesem Schema wie folgt: ,,Den-
ker, die in anderer Hinsicht viel und sehr viel von Husserl ibernommen haben und im
Grunde nur seine Phinomenologie fortsetzen wollen, trennen sich an dieser Stelle von
Husserl, erkldren, sie wollten jenen ,Dualismus® von Auffassung und Hyle hinter sich

84

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

auf die Zurticknahme des Schemas als eine Wende zu der transzendental-pha-
nomenologischen Reduktion in Husserls Phinomenologie hinweisen und im
absoluten Bewusstseinsfluss eine Verabschiedung von diesem Schema erken-
nen,*? behauptet die andere Partei, dass die Anwendung des Schemas nur be-
grenzt, aber nie aufgegeben wird.’* Die in Husserl-Forschungen viel zitierte An-
merkung in den Vorlesungen Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins,
welche bemerkt, dass ,,nicht jede Konstitution [...] das Schema Auffassungsin-
halt — Auffassung®s® hat, wird als ein unzureichender Verweis auf die Zuriick-
nahme des Schemas abgewiesen, wihrend eine Vielzahl von Hinweisen auf
Husserls weitere Verwendung dieses Schemas, allerdings unter der Begrenzung
auf die Stufe der konstituierten Zeitobjekte, vorliegt.

Die Diskussionen um die Verwendung des Schemas kreuzt sich unmittelbar
mit einer richtungsweisenden Kritik’® an dem fragwirdigen Status der imma-
nenten Einheiten als konstituierte Objekte in der immanenten Zeit.

lassen bzw. tberwinden, und versuchen zu beweisen, dass Husserl selbst ihn nicht als

die letzte und wahre Gestalt der Lehre von der Intentionalitit ansah.“ Aguirre (1970), S.

XVIIL

Diese These vertreten vor allem Bernet und Brough, die in ihrer Auseinandersetzung mit

Husserls frihen Analysen der Zeit in Husserls frither Verabschiedung dieses Schemas

einen Versuch zum Uberwinden des infiniten Regresses erkennen. Vgl. Bernet (1985),

S. XI-LXXIIIL. Vgl. Brough, J.: Husserl’s Phenomenology of Time-Consciousness, in: Husserl’s

Phenomenology. A Textbook, Hgg. Mohanty, J. N. & McKenna, W. R., Lanham: Univer-

sity Press of America, 1989. S. 249-289.

Als Vertreter dieser These sind Lohmar und Mensch zu nennen. Vgl. Lohmar (2006). Vgl.

Mensch (2010).

35 Hua X, S. 7, Fulnote.

3¢ Diese Kritik iibt vor allem Dan Zahavi in seinen unterschiedlichen Publikationen. Wih-
rend sie in ihrer ersten Ausfithrung eine Kritik an der dominanten Interpretationsrich-
tung der immanenten Objekte hinsichtlich einiger ambivalenter Textstellen der Hua X
war, versteht sie sich ferner und mit Berticksichtigung der Bernauer Manuskripte als eine
Kritik an Husserls eigenen Analysen. Vgl. Zahavi (1999), S. 63-90; vgl. Zahavi (2004);
vgl. Zahavi (2010). Sokolowski und Brough sind dagegen die prominenten Vertreter
der dominanten Interpretation der immanenten Objekte und der Unterscheidung der
immanenten Zeit von dem absoluten Bewusstsein. Allerdings nahert sich Broughs Inter-
pretation in seinem letzten Beitrag zum Zeitbewusstsein der von Zahavi vertretenen
kritischen Ansicht zu der immanenten Zeit und immanenten Objekten. Vgl. Sokolowski,
R.: Husserlian Meditations. How Words Present Things, Evanston: Northwestern University
Press, 1974. S.138-168. Vgl. Brough, ].: The Emergence of an Absolute Consciousness in
Husserl’s Early Writings on Time-Consciousness, in: Man and World 5/3, 1972. S.298-326.
Vgl. Brough, J.: The Most Difficult of all Phenomenological Problems, in: Husserl Studies
27/1, 2011. S.27-40. Dieter Lohmar trennt sich gewissermaflen von beiden Parteien,
wenn er schreibt: , The concept ,immanente Zeit" may cause some confusion for it seems
to denote the time of subjective performances, of acts. To analyze this time of acts is
surely also one aim of Husserls analyses, but in the first line ,immanent time‘ is a name
for the deepest level of constitution where sensual data are constituted together with
their duration. This level of constitution precedes also the constitution of the time of con-
scious acts. The use of ,immanent‘ in the denotion ,immanente Zeit* (like in ,immanente
Wahrnehmung?/,innere Wahrnehmung’) evokes somehow the erronous idea that there is

53

54

85

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Anders als die durch die abstraktive Methode des Abbaus enthullte passive
Abhebung, die in der genetischen Phianomenologie als die fundierende Schicht
der Erfahrung ans Licht kommt, wird in der statischen Beschreibung des drei-
stufigen Modells der Zeitkonstitution die immanente Einheit der Empfindung,
aber auch der Auffassung als eine erfasste Einheit dargelegt. Es wird behauptet,
dass die immanenten Einheiten (die Erlebnisse, intentionale oder nicht inten-
tionale) in ihrer Sonderung durch innere Wabrnehmung®’ far mich direkt identi-
fizierbar seien und in diesem Sinne die immanente Einheit als Objekt oder als
Gegenstand bezeichnet sei. Die immanente Zeit ist die gegenstindliche Form
dieser immanenten Einheiten und sie lasst in ihrer Ganzheit die Erlebnisse
direkt als Objekt erscheinen. Ist aber wirklich die innere Wahrnehmung ein
geradehin Erkennen und nicht eine Reflexion? Und auch wenn die immanente
Wahrnehmung als ein direkt geradehin, préreflexiv erkennender Akt betrachtet
werden kann, ist sie ein objektivierendes Erkennen? Die Bejahung dieser Fragen
ist die Zielscheibe der Kritik an Husserl. Der reflexive Status der immanenten
Objekte, die Forschungsgegenstinde der Phinomenologie, bleibt versteckt und
wird kaum berticksichtigt, solange der Status der Phinomenologie selbst nicht
entfaltet wird. Das Problem liegt nicht zuletzt an dem Versiaumnis der Phdno-
menologie der Phanomenologre .

Bei der Unterscheidung der Retention von der Wiedererinnerung weist Hus-
serl auf die Freiheit der Reproduktion hin, wihrend die Retention nicht in
meinem freien Zugriff steht. Deshalb kann die Objektivitit in der unteren
Stufe nur eine einmalige, in ihrem eigentiimlichen Sinne nicht wiedererinner-
bare, aber auch nicht wiederholbare Objektivitit sein. Die Frage, ob so ein
einmaliger Vollzug tberhaupt dem Bereich der Erkenntnis und Identifikation
zuzuordnen ist, muss hier offenbleiben. Es bleibt nur anzumerken, dass sich
nicht nur die Zeit in der Wiederholung objektiviert, sondern tiberhaupt die
Objekte die Identifikationsprodukte des Wieder-Erkennens sind.

an immanent time of acts that forms a necessary intermediate level for the constitution of
objective time.“ Lohmar (2010), S. 133, Anm. 9.

Die Ambiguitit der inneren Wahrnehmung stellt John Brough wie folgt dar: , The sense
of that ,perception’, however, is obscure; it may be a synonym for ,experiencing’ (Er-
leben), although it is unlikely that it is quite that, or it may signify reflection, a thematiz-
ing act of consciousness.“ Brough (1972), S. 308.

Zum Thema Phinomenologie der Phinomenologie vgl. Luft, S.: Phinomenologie der
Phanomenologie. Systematik und Methodologie der Phinomenologie in der Auseinan-
dersetzung zwischen Husserl und Fink, Dordrecht u. a.: Kluwer Academic Publishers,
2002.

57

58

86

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel IV: Die Bernauer Manuskripte und Anspruch
auf die eidetische Ontologie

Husserls Uberlegungen, eine neue Edition des alten Projekts Zur Phanomenolo-
gie des inneren Zeitbewusstseins in die Wege zu leiten, fihrt nach seinem Grund-
satz, immer neu anzufangen, zu einer neuen Untersuchung und zu Konvoluten
von Manuskripten, die Husserl selbst als sein Hauptwerk! betrachtet, auch
wenn sie zur Lebenszeit Husserls nicht veroffentlicht worden sind.?

Aufgrund der Versuchsanalysen der Bernauer Manuskripte sind sich Husserl-
Forscher tiber die innovativen Gedanken und die Entwicklungen dieser nicht
vollkommen homogenen Manuskripte nicht einig.? Es scheint ein berechtigter
Ansatz zu sein, Husserls eigene Zielsetzung dieser Uberlegungen in Betracht
zu ziehen, anstatt eine Stellungnahme zu den nicht einheitlichen Versuchsana-
lysen der Bernauer Manuskripte abzugeben oder die Frage zu beantworten, ob
sich in den Versuchsanalysen nur eine Wiederholung der fritheren Analysen
mittels blof§ neuer Terminologie anbietet oder doch, da neue Losungsansitze
fur die alten Probleme zu entdecken sind. Diese Zielsetzung wird sich fir das
Thema der vorliegenden Arbeit als hoch bedeutsam erweisen.

1 Husser] berichtet Roman Ingarden von diesem ,Hauptwerk® in einem Brief von 1927. Auf
diesen Brief verweisen die Herausgeber der Bernauer Manuskripte. Vgl. Bernet & Lohmar
(2001), S. XVIII.

2 Zu dem Entstehen und der Entwicklung dieser Manuskripte vgl. Bernet & Lohmar
(2001), S. XVII-XXIX.

3 Bernet und Lohmar sehen eine Reihe von neuen Einsichten in den Bernauer Manuskrip-
ten. Im Anschluss an die ,Neuentdeckung der Funktion der Protention®, der in frithen
Analysen als analog zur Retention keine eigene Analyse gewidmet wurde, weisen die
Herausgeber auf eine ,neue Lehre vom Bewusstsein des Urprozesses® hin. Sie behaupten,
,dass es fur Husserl inzwischen nicht mehr selbstverstandlich war, dass (modifizierte und
unmodifizierte) Empfindungen im Urprozess als Gegenstinde gegeben sind und dass der
Urprozess selbst die Form eines objektivierenden intentionalen Bewusstseins hat“. Bernet
& Lohmar (2001), S. XXXVI. Uber die behauptete Innovation schreibt Dan Zahavi: I
have to admit that I have been unable to find a clear and unequivocal articulation of such
a position anywhere in the Bernau Manuscripts, and it is certainly not a view that Husserl
maintains consistently in these manuscripts.“ Zahavi (2004), S. 114. Er schreibt aulerdem:
»Any expectations to the effect that the Bernau Manuscripts as a whole represent a step
forward in comparison to earlier material found in Husserliana X is bound to be disillu-
sioned.“ Zahavi (2004), S. 106. Auch stellt Alexander Schnell, sogar Bezug nehmend auf
Fink, fest, dass man bei den Bernauer Manuskripten den Eindruck hat, ,dass Husserl bei je-
der Wiederaufnahme seiner Uberlegungen, die also nicht selten jahrelang liegengeblieben
sind, bevor sie erst wieder neu in Angriff genommen wurden, den Zustand des vorher
Erreichten zu ignorieren oder gar zu ,vergessen‘ scheint.“ Schnell, A.: Das Problem der Zeit
bei Husserl. Eine Untersuchung iiber die husserlschen Zeitdiagramme, in: Husserl Studies 18/ 2
(2002), S. 89-122. Hier S. 90. Die Forschung ist sich jedoch dartber einig, dass diese Texte
einen experimentellen Charakter haben und keinen homogenen Ansatz vorschlagen.

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

In den 1917 und 1918 entstandenen Bernauer Manuskripten visiert Husserl
laut einer Aussage in seinem Brief an Adolf Grimme ,eine phanomenologisch
fundierte rationale Ontologie“4 an. Leitend fir die eidetische Ontologie der
Welt ist die allgemeine Bestimmung der Welt als die All-Einheit der raumzeit-
lichen Onta, als ,eine All-Einheit von Realititen*S und zugleich ,eine Unend-
lichkeit des Auflereinander von Realititen.¢ Gemaf§ dieser Bestimmung ist
die erste Hauptstruktur der realen Welt, die untersucht werden muss, das
formale Apriori der Natur als die Form des Miteinanders (Dauer) und der
Auflereinanders (Individuation). Entsprechend sollte nach dieser Zielsetzung
die Konstitution der Naturzeit in den Bernauer Manuskripten eine geeignete
Analyse erhalten. Durch die Thematisierung der Individuation sollten sich die
Bernauer Manuskripte fir eine Einfihrung in die Ontologie der realen Welt
angesichts ihrer umfassenden Form der Koexistenz und Sukzession (Mit- und
AufSereinander) qualifizieren.

Im Folgenden sind bestimmte Themen in den Bernauer Manuskripten zu
studieren, die fiir die Einfithrung in die Ontologie der realen Welt von grofler
Bedeutung sind. Zudem will dieses Kapitel die wegweisenden Gedanken in
den Bernauer Manuskripten herausarbeiten, die das in den spaten Zeitanalysen
auftauchende Thema der Weltzeit zu beleuchten vermogen. Angesichts der
Versuchsartigkeit der Bernauer Manuskripte wird allerdings auch nicht erwartet,
ein letztes Wort zu diesem Thema zu finden.

Drei Hauptaspekte, die diese Manuskripte besonders pragen, sind die egolo-
gische Wende, die genetischen Entdeckungen und die Phinomenologie der
Individuation. Insbesondere ist in der ontologischen Wende hin zu einer Pha-
nomenologie der Individuation ein Schritt zu erkennen, der die Registrierung
der vollen Welt als kiinftiges Hauptthema der Phianomenologie ausweist. Ange-
sichts des Themas der vorliegenden Arbeit, d. h. der Weltzeit, ist die versteckte
Gleichstellung der Weltzeit mit der Naturzeit weiterhin in diesen Analysen zu
erkennen. Auch Husserls Versuch zur Fundierung der objektiven Zeit in der
immanenten Zeit ist in diesen Analysen darzustellen.

Im Folgenden ist zuerst die immanente Zeit angesichts ihrer zwei Aspekte,
namlich als Form der immanenten Objekte und als fundierende Grundlage fir
die Transzendenz, zu untersuchen. Dabei wird die vorobjektive Urquelle der
Objektivitit als die Entdeckung dieser Zeitanalysen und der Durchbruch der
genetischen Phianomenologie dargestellt (§ 1, § 2, § 3). Anschlieend geht diese
Arbeit auf die egologische Wende in diesen Zeitanalysen ein, die ein Schritt auf
dem Weg zur Thematisierung der Weltzeit ist (§ 4, § 5). Die enorme Tragweite
der Individuation fir die Ontologie der Welt, die Thematisierung der Naturzeit
sowie der Weltzeit sollen die einleitenden Gedanken dieser Manuskripte fir

4 Zum Hinweis auf diesen Brief vgl. Bernet & Lohmar (2001), S. XXII.
5 Hua XXXIX, S. 283.
¢ Bernet & Lohmar (2001), S. XXII.

88

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

die Vertiefung solcher Themen in den spiteren Zeitanalysen darstellen (§6).
Abschlieflend ist auf die am Rande bemerkte intersubjektive Dimension der
Zeitkonstitution hinzuweisen (§ 7).

§ 1. Die Objektivitat der immanenten Zeit und ihre Rolle fiir die
Konstitution der transzendenten Zeit

Husserl weist die immanente Zeit als eine formale Bestimmung aus und gibt
der immanenten Zeit eine konstitutive Funktion. Einerseits ist die immanente
Zeit ,eine Form transzendentaler Objektivitat“.” Die Objektivitit und die Indi-
viduation der Phanomene liegen in der immanenten Zeit: ,Diese ist die erste
und urspriinglichste Zeitform.“$ Anderseits ist sie fundierend fiir die Konstitu-
tion bzw. die Darstellung der transzendenten Zeit.

Die Bestimmung der immanenten Zeit als ,umfassende Form der individuel-
len Erlebnisse® impliziert die erfasste sukzessive Fassung dieser Zeit. Die indi-
viduellen Erlebnisse fordern eine Folge, ein Aufler- und Nacheinander, die eine
Friher-Spater-Relation fiir die individuierenden Zeitstellen zuzulassen vermag.
Die behauptete individuierende Funktion der immanenten Zeit ermoglicht die
Rede von einem ,Linearkontinuum®!?, welches, wie die objektive Zeit, ,feste
Gleichzeitigkeiten und Folgen“!! in sich einordnet. Mit der Behauptung der
Wesensgleichheit der immanenten und der transzendenten Zeit!? wiren am
Ende die zwei Zeiten ihrer Struktur und ihrer Funktion nach gleich, insofern
die beiden Zeiten die Individuation und die Objektivitit — obgleich jeweils in
eigener Gesamtordnung — schaffen. Sie verhalten sich, als ob sie zwei schema-
tische Ordnungen wiren, die bloff andersartig erfillt sind, eine mit den imma-
nenten und die andere mit den transzendenten Gegenstanden. Die Zeit ist nach
diesem Verstindnis blof§ eine einigende Form jedweder Region, die einigende
Form der Welten, deren inhaltliche Komponenten voneinander abweichen.

Die immanente Sphire ist entsprechend dieser Analysen kraft der immanen-
ten Zeit und abgesehen von der Konstitution der transzendenten Zeit nicht
nur ein geordnetes Feld, sondern auch ein unabhingiges Feld, ein selbstandiges
Konkretum. In der Tat betrachtet Husserl in den Bernauer Manuskripten noch
die Innerlichkeit als eine Welt mit gegenstindlicher Form der immanenten Zeit:

7 Hua XXXIIL, S. 184.
8 Hua XXXIIL, S. 184.
9 Hua XXXIIL, S. 185.
10 Hua XXXIII, S. 146.
11 Hya XXXIIL S. 317.
12 Hya XXXIIL S. 118.

89

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Alle Gegenstinde dieser ,Welt* der immanenten Sinnlichkeiten bilden eine Welt, und
diese Welt ist zusammengehalten durch die zu ihr selbst gehorige, also gegenstindliche
Form der Zeit.“13

Hier besteht eine gewisse Affinitit zu den in den Ideen I eingefiihrten Gedan-
ken tber das absolute Bewusstsein als selbstindige Region. Sowohl die Einzel-
bestinde dieser Welt als auch die Ganzheit dieser Welt haben bzw. hat eine
autarke Ordnungsstruktur. Die immanente Zeit in ihrer Parallelitat, aber vor
allem angesichts ihrer Prioritit zu der objektiven Zeit, in ihrer analogischen
sukzessiven Form und in ihrer individualisierenden objektivierenden Funktion
kann nur mit den in Ideen I eingefithrten Gedanken eines absolut selbstandigen
Bewusstseins vertraglich sein. Wird die Moglichkeit eines weltlosen Bewusst-
seins fir ungultig erklart, erfordern die Gedanken der parallelen Zeit dringend
eine Revision oder zumindest eine erlauternde Erginzung. Diese Revision geht
Husserl in den Hauptziigen in seinen spaten Zeitanalysen an. Die Struktur-
gleichheit der immanenten Zeit und der objektiven Zeit scheint jedoch gerade
Husserls Ansicht in den Ideen I entgegenzustehen, als er zu Recht darauf hin-
weist, dass ,zwischen Darstellung und Dargestelltem bildliche Ahnlichkeit zu
supponieren'4 keinen Sinn hat.

Bei der Erlauterung des Fundierungsverhaltnisses zwischen den immanenten
Gegebenheiten der phinomenologischen Zeit und den transzendenten Gegen-
standen der dufleren Wahrnehmung macht Husserl klar, dass das Fundierungs-
verhaltnis nicht die Bedeutung hat,

»dass wie in einer Synthesis die immanenten Gegebenheiten zuerst erfasst, als seiend
gesetzt und daraufhin die fundierten in héherer Stufe gebaut, darauf in einem Sein
gesetzt werden miissten. Vielmehr ist die Sachlage die: Soll ein transzendenter Gegen-
stand zu urspriinglicher Gegebenheit kommen, soll er fir das Bewusstseinssubjekt (als)
originir vorhanden erfassbar sein, so mussen die gebenden Erlebnisse eine bestimmte
Struktur haben, ein immanentes Stromen von Erlebnissen, von hyletischen Daten und
ihren Auffassungen muss, und mit einer gewissen naheren Struktur, in der ,phdnome-
nologischen Zeit* verlaufen.“1%

Legt man zur Erklirung des Fundierungsverhiltnisses der immanenten und
der transzendenten Zeit diese Erlauterung zugrunde, dann geht aus diesen
Zeilen einerseits hervor, dass die immanente Zeit und die transzendente Zeit
in keinem zeitlichen Nacheinander, in keiner Zuerst-und-daraufhin-Relation,
stehen. Diese Bemerkung gilt Gberhaupt fiir die transzendentale Fundierung,.
Andererseits wird aus den angefihrten Worten deutlich, dass die Fundierung
der transzendenten Zeit nur die Bedeutung der Abhangigkeit von einer struktu-
rellen Grundlegung haben kann.

13 Huya XXXIII, S. 315-316.
4 Huya I11/1, S. 181.
1S Hua XXXIIL S. 165.

90

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Problematische an dieser Erklarung bleibt jedoch die sogenannte gew:sse
nahere Struktur. Problematisch ist, dass nach Husserl die strukturelle Grundlage
selbst als eine lineare Ordnung ,erscheint®, die die immanenten Daten aller Art
(die hyletischen Daten, die Noesen und die noematischen Korrelata) in sich
fixiert. Dennoch impliziert der objektive Status der immanenten Zeit eine Zu-
erst-und-daraufhin-Relation, was Husserl anscheinend doch verleugnen wollte.

Bei der Behauptung der eigentimlichen Objektivitit und der Individualitat
der immanenten Einheiten aller Art, weist Husserl darauf hin, dass die imma-
nenten Objekte ,keine zufillige Beziehung“!® zur reinen Immanenz haben.
An einer anderen Stelle und wenn die ichliche Seite der Immanenz ins Ge-
wicht fillt, kiindigt Husserl durch eine merkwiirdige Formulierung ein fir
die Objektivitit der Immanenz bedeutsames Kriterium folgendermaflen an:
»Also, jeder immanente Gegenstand ist in einem eigentimlichen Verhiltnis
zu einem ausgezeichneten Gegenstand Ich.“'7 Zwar bleibt die Tatsache, dass
der Individuation eine gegenstandliche Relation zugrunde liegt, Husserl nicht
unbemerkt, es bleibt aber unbeachtet, dass die gegenstindliche Relation, die fiir
die Individuation konstitutiv ist, nicht blof§ die Relation zu dem ausgezeichne-
ten Gegenstand Ich ist, sondern jeder individuelle Gegenstand zu den anderen
inhaltlich gleichen in demselben Feld, in derselben Ordnung in dieser Relation
stehen muss.

Die Relation zu dem Ich konnte zwar bei der Bestimmung der Meinigkeit
der immanenten Gegenstinde helfen, die bedeutende Frage fiir die behauptete
Individuation der Gegenstinde der immanenten Zeit ist aber weder die nach
der Beziehung der Gegenstinde zu dem Erlebnisstromzentrum, das selbst sogar
auflerhalb dieses Stroms steht, noch die Frage nach ihrer Relation zu meinem
Erlebnisstrom. Die Frage ist vielmehr, ,[w]lie in der reinen Immanenz [...] die
in ihr sich scheidenden Zeiten zueinander stehen®.'s

Husserl gibt zu:

»Da scheint wirklich gesagt werden zu miissen, dass alle sich hier ,deckenden® Zeiten
sich wirklich als eine identische Zeit konstituierende decken, und dass allen Reihen
von Individuen also in dieser Zeit Gleichzeitigkeit zukommt.“1?

Wird nicht die Rede von der Sukzession sowie von der eindimensionalen Linie
beziiglich der immanenten Zeit ihren Sinn verlieren, wenn die einzige Relation
der Individuen in der Immanenz die Gleichzeitigkeit ist? Dass im Reich der
Immanenz mehrere immanente Einigungsformen zu unterscheiden sind, die
aber in keiner zeitlichen Folge zueinanderstehen, sondern in der ,Deckung®, ist
fir den Individuationsprozess in der Immanenz von destruktiver Bedeutung.

16 Hua XXXIII, S. 133.
17" Hua XXXIIL, S. 284.
18 Hya XXXIIL S. 133. (Hervorh. durch d. Verf.).
19 Hua XXXIIL S. 133.

91

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

In den Bernauer Manuskripten liegt zwar keine explizite Korrektur und deutli-
che Revision hinsichtlich der behaupteten Sukzessionsform einer immanenten
Zeit vor, jedoch lassen sich bereits richtungsweisende Gedanken finden, welche
die kiinftigen Wenden in Husserls Zeitanalysen vorzeichnen.

Die von der Gleichzeitigkeit beherrschte unreflektierte immanente Spha-
re wird in diesen Manuskripten als lebendige Gegenwart bezeichnet, deren
yStruktur Urprasenz und ,Horizont der Eben-Gewesenheit und einer Zu-
kunft“? ist. In diesem Zusammenhang kann die objektive immanente Zeit
nur die Bedeutung der in einer reflektierten punktuellen Form objektivierten
Urprasenz haben. ,Achte ich auf die Punkte der Urprasenz, so bilden sie ein
stromendes Kontinuum von einer festen Form, der Form der immanenten
Zeit.“?! An der erwihnten Stelle und der hier hervorgehobenen konjunktiven
Form des Achtens lisst sich ein Hinweis auf die Bedingtheit der immanenten
Zeit ablesen. Die Nachtraglichkeit der Erfassung, dass die immanente Zeit
keine geradehin und sofort erscheinende Ordnung ist, sondern erst durch den
rickschauenden Blick erfasst werden kann und muss, wird weiterhin nicht
expliziert. Dass die Bildung und die Erfassung der umfassenden Ordnung der
immanenten Einheit einem phinomenologischen Blick, einem auf die Imma-
nenz reflektierenden verdanke ist, wird nicht erdrtert. Als Husserl spéter auf
diesen Tatbestand eingeht, sieht er an der Verzogerung der Berticksichtigung
dieser Reflexion keinen Makel. Er ist der Meinung, dass die Berticksichtigung
dieser methodologischen Sachlage keine Aufgabe am Anfang der Ausiibung der
phinomenologischen Methode ist.?> Ein Knotenpunkt der spaten Gedanken
Husserls besteht in der Differenzierung des phinomenologischen und des pha-
nomenologisierenden Subjekts. Eine durch die Selbstreflexion der Phinomeno-
logie zuwachsende Unterscheidung, die fir die Widerlegung der Gedanken
der immanenten Zeit als die Form einer eigentimlichen Objektivitit des im-
manenten Bereichs eine wichtige Rolle spielt.

Die immanente Zeit bekommt in der Terminologie der Bernauer Manuskripte
neue Bezeichnungen. Die Bewusstseinszeit, die Gegebenheitszeit und die Emp-
findungszeit sind diese neuen Bezeichnungen, die sich in unterschiedlichen
Zusammenhangen und aus ungleichen Perspektiven fir die Bestimmung der
immanenten Zeit eignen. Gerade in diesen Bezeichnungen weist sich die Red-
undanz der immanenten Zeit auf. Wenn ,die immanente Zeit [...] die Gege-
benheitsform aller Gegenstande“?? ist, was unterscheidet sie dann als Form der
bloff immanenten Objekte? Es stellt sich die Frage, wie sich tiiberhaupt die Not-
wendigkeit solcher mittlerer Stufen erklaren lasst, insofern die immanente Zeit
als die Vorstufe und Voraussetzung der transzendent-intentional konstituierten

20 Hua XXXIII, S. 274.
21 Hya XXXIIL, S. 274. (Hervorh. durch d. Verf.).
22 Vgl. Mat VIIL, S. 7.
23 Hua XXXIIJ, S. 311.

92

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zeit selbst eine objektive Zeit ist und daher eine Urstufe voraussetzt. Wie ist
die vermittelnde Funktion der immanenten Zeit als objektive Ordnung fiir die
Konstitution der Transzendenz zu erlautern? Diese Frage spielt fur Husserl in
den Bernauer Manuskripten jedoch nur eine untergeordnete Rolle:

»Doch besteht nicht auch die Moglichkeit, dass ein bewusster Prozess dazu dient,
durch Auffassung ein immanentes Erlebnis zu konstituieren? Ein bewusster Prozess
wire selbst ein immanentes Ereignis. Kann ein solcher ein anderes Immanentes konsti-
tuieren? Und zwar durch eine nachtriglich hinzukommende Auffassung? Aber diese
Frage ist hier nicht dringend.*?4

Husserl zufolge kommt die ,formale Notwendigkeit®, ,[d]ass Gberhaupt eine
gegenstandlich ausgefillte immanente Zeit bewusst ist“,> aus dem ,Formalge-
setz“ des Urbewusstseinsstroms. Dieses Zurtckgreifen auf das Formalgesetz des
Urbewusstseinsstroms ist m. E. aber nicht besonders aufschlussreich, solange
die immanente Zeit als eine gegenstandliche Zeitform fir notwendig gehalten
wird. Die Intentionalitit des Urbewusstseinsstroms, des inneren Zeitbewusst-
seins, braucht keine gegenstindliche zu sein.

An einer anderen Stelle driickt Husserl das Verhaltnis zwischen der imma-
nenten Zeit und der Naturzeit folgendermafien aus:

,Fur die Konstitution der Naturzeit, d. i. fur die Moglichkeit der Wahrnehmung dieser
Zeit von Seiten eines transzendentalen Subjekts, ist die Konstitution der phinomeno-
logischen Zeit schon vorausgesetzt.“*6

Der Inhalt der Gegenstainde der immanenten Zeit ist nicht notwendig, denn
»[dJie Gegenstande selbst, diese Gegenstainde mit ihrem bestimmten Inhalt, so
anfangend und aufhorend, sind zufillig“.?” Die Einheitsdauer der Einzeleinhei-
ten sowie ihre Synthesis in der immanenten Zeitordnung haben nichts mit
ihren zufilligen Inhalten zu tun, sondern sind eine notwendige Synthesis der
Form nach. Die Gedanken solcher formalen Notwendigkeit gegeniber der
inhaltlichen Zufalligkeit fithren zu einem transzendentalen Idealismus, der bei
der universalen Korrelation nur eine Seite von der anderen bedingt sieht, daher
der Subjektseite die Notwendigkeit zuschreibt, wihrend alle Inhalte fir zufallig
gehalten werden.?

24 Hua XXXIIL, S. 200.

> Hua XXXII, S. 285.

26 Hua XXXIIL, S. 184.

%7 Hua XXXIIL, S. 285.

28 Zum Unterscheiden zwischen zwei Arten des transzendentalen Idealismus bei Husserl
vgl. Tengelyi, L.: Der methodologische Transzendentalismus der Phanomenologie, in: Philoso-
phy, Phenomenology, Sciences, Hgg. Ierna, C. u. a., Dordrecht u. a.: Springer, 2010.
S.135-153. In diesem Beitrag zeigt Tengelyi, dass, wihrend Husserl in den Ideen I fir eine
(einseitige) Angewiesenheit der zufilligen Welt auf das notwendige Bewusstsein plidiert,
er seine Stellungnahme zum transzendentalphinomenologischen Idealismus prazisiert,
der am besten als methodologischer Transzendentalismus bezeichnet werden kann. Die-
ser methodologische Transzendentalismus ist ,eine gleichzeitige Uberwindung von Idea-

93

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Wihrend der genetischen Vertiefung und bei der Auflistung von Objekten
der immanenten Zeit gemaf$ ihrer Fundierungsverhiltnisse stofSt Husserl je-
doch auf eine Notwendigkeit unter den bisher fur zufillig gehaltenen imma-
nenten Inhalten. Das Notwendige in der Innerlichkeit ist ein reeller Inhalt, der
sich in der Seinsordnung der Erlebnisse als das notwendig Erste aufweist. Bei
der Auflistung, anfangend von dem Notwendigen, aller Erlebnisse des beglei-
tenden Subjekts, das allerdings selbst als Pol nicht zur immanenten Zeit gehort,
zeigen sich die Verhaltungsweisen des Subjekts als eine bestimmte Art der
immanenten Gegenstinde. Die Verhaltungsweisen werden erst durch Reflexion
gegenstandlich. Die fiir Husserl sensationelle Entdeckung, die zum Erkennen
der urspriinglich ersten Ebene in der immanenten Zeit fiihrt, besteht nun da-
rin, dass die reflexive Gegenstandlichkeit die nichtreflexive Gegenstandlichkeit
voraussetzt.”? Die hyletischen Daten haben die Form der nichtreflexiven Zeit.
Sie sind die nichtreflexiven Gegenstande, die notwendig sind und dem Subjekt
die Tatigkeitsumgebung anbieten. Das Subjekt kann nur fungieren und sich
verhalten, wenn die hyletischen Daten vorausgesetzt werden, die das Subjekt
affizieren und zur Affektion und Aktion zwingen. Dass die Bedingung der
Moglichkeit dieser Affektion die Leiblichkeit des Subjekts ist, ist hier am Rande
zu bemerken.

In den Vorlesungen Zur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins behaup-
tet Husserl bereits einerseits, ,dass Empfindung, Auffassung, Stellungnahme,
[...] alles an demselben Zeitfluss mitbeteiligt ist, und dass notwendig die objek-
tivierte absolute Zeit identisch dieselbe ist wie die Zeit, die zur Empfindung
und Auffassung gehort3. Anderseits unterscheidet er selbst in den frithen
Analysen die vorobjektivierte Zeit der Empfindungen von der objektiven Zeit
der Immanenz und sieht darin die fundierte ,Moglichkeit einer Zeitstellen-
objektivation“! In den Bernauer Manuskripten macht er die Unterscheidung
zwischen der nichtreflexiven Zeitform der hyletischen Umgebung und der
reflexiven Zeit der Verhaltungsweisen deutlicher. In der Deckung dieser unter-
schiedlichen zwei Formen stellt sich dann ,eine einzige Ordnung des fiir das
Ich Erfassbaren“3? dar, namentlich die immanente Zeit: ,[Nichtreflexive Zeit
und reflexive, beide Formen sich ,deckend®“, konstituieren sich Husserl zufolge
»als eine einzige Ordnung des fiir das Ich Erfassbaren®. 33

Husserls Uberlegungen lassen hier eine weitreichende Frage offen, deren
Beantwortung fir die Bestimmung der ganzen Innerlichkeit Grundlegendes

lismus und Realismus wie auch von Subjektivismus und Naturalismus®. Tengelyi (2010),
S.152.

»Die Verhaltungsweisen (sind) reflexive Gegenstandlichkeiten, die voraussetzen nichtre-
flexive Gegenstandlichkeiten (sensationell). Hua XXXIII, S. 281.

30 HuaX,S.72.

31 HuaX, S.72.

32 Hua XXXIIL, S. 282.

33 Hua XXXIII, S. 281-282.

29

94

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

beitragen konnte. Es bleibt offen, ob zwischen den zwei Seiten der ,Deckung®
ein einseitiges Fundierungsverhiltnis gemeint ist oder die hyletische Umge-
bung und das Verhalten des Subjekts in dieser Umgebung wechselseitig korre-
lieren und zusammenspielen. Im Endeffeke ist die hiesige Frage die nach der
Reziprozitit der universalen Korrelation zwischen Ich und Nicht-Ich, zwischen
transzendentalem Ich und der transzendentalen Welt. Die Antwort auf diese
Frage ist entscheidend fiir das Wesen des transzendentalen Idealismus Husserls.

§ 2. Die Starrbett der Zeit und der konstituierende Strom: neue
Auslegung der immanenten Zeit

Wihrend es in den frithen Zeitanalysen heifft: ,die Zeit ist starr, und doch
flieRt die Zeit“,3* ist in den Bernauer Manuskripten die Grundbestimmung der
Zeit die Starrheit; diese Grundbestimmung driickt Husserl mit der plakativen
Formulierung ,die Zeit und ihre Gegenstinde fliefen nicht, sie sind und das
Sind ist starr“3Saus. Die Besonderheit des Starrseins der Zeit liegt jedoch darin,
dass sie in sich eine feste Ordnung nach Friher-Gleichzeitig-Spater-Relation
enthalt. Mit den nach McTaggart’¢ gingigen Fachausdriicken der Zeittheorie
konnte man von der B-Reihe mit ithrem permanenten, festen Ordnungsprinzip
des Nachher-Vorher-Zugleich als die fiir Husserl gultige Bestimmung der Zeit
an sich sprechen. Diese feste, nicht transitorische Ordnung ermdglicht die Iden-
titat und die Individualitat der Dinge und der Ereignisse mittels ihrer Setzung
in dieser festen Ordnung der immanenten Sphire. Die Rede von der Starrheit
ergibt jedoch erst Sinn, wenn es iberhaupt eine Umwandlung gibt. Der B-Rei-
he gegeniiber steht die A-Reihe mit ihren transitorischen Relationen und der
stindigen Umwandlung. Sie ist die Ordnung des Stroms der zeitlichen Gege-
benheitsweisen, nimlich die Umwandlungslinie Vergangenheit-Gegenwart-Zu-
kunft,’” die Modi der Zeitgegebenheit im Strom.

Husserl ist bereits in frithen Analysen auf die Zweiseitigkeit des Bewusst-
seinsflusses eingegangen:

»,Demnach sind in dem einen einzigen Bewusstseinsfluss zwei untrennbar einheitliche,
wie zwei Seiten einer und derselben Sache einander fordernden Intentionalititen mit-
einander verflochten. Vermége der einen konstituiert sich die immanente Zeit, eine

3 HuaX, S. 64.

33 Hua XXXIIL, S. 182.

36 McTaggart, J. E.: The Unreality of Time, in: Mind. A Quarterly Review of Psychology and
Philosophy XVII, 1908. S.457-474. In seinem Beitrag zu Husserls Untersuchungen zur
Selbstzeitigung der Subjektivitit wendet Rapic in einer instruktiven Weise die Zeitord-
nungen nach McTaggart auf Husserls Zeitkonstitutionsstufen an. Vgl. Rapic, S.: Husserls
Untersuchungen zur Selbstzeitigung der Subjektivitit auf dem Hintergrund der Zeittheorien
Kants und Hegels, in: Husserl und die klassische deutsche Philosophie, Hgg. Fabbianelli,
F. & Luft, S., Dordrecht u. a.: Springer, 2014. S. 149-160.

37 Vgl. Hua I11/1, S. 181.

95

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

objektive Zeit, eine echte, in der es Dauer und Verinderung von Dauerndem gibt; in
der anderen die quasi-zeitliche Einordnung der Phasen des Flusses“33

In der Bezeichnung der Gegebenheitsmodi geht Husserl nicht immer ganz
prézise vor, insofern er z. B. in den Ideen I von den Gegebenheitsmodi ,des
Jetzt, Vorher, Nachher® spricht.?® Das Vorher und Nachher sind hier auf das
aktuelle Jetzt bezogen. Bei der Bezeichnung der Gegebenheitsmodi als gegen-
wartig, vergangen und kinftig oder genauer ausgedriickt als die Gegenwart,
die Vergangenheit und die Zukunft ist die irrefiihrende Vermengung mit den
Relationen in der objektiven Zeit zu vermeiden.

Die Differenzierung zwischen B- und A-Reihe ist die Unterscheidung zwi-
schen der Zeit selbst und ihren Gegebenheitsweisen. Husserl lasst keine Zweifel
daran, dass diese zwei Ordnungen wesentlich unterschiedlich und klar zu diffe-
renzieren sind:

,Die Zeit in sich selbst ist nicht gegenwartig und war nicht und wird nicht sein. Aber
nicht nur die Zeit als unendliche Zeit, auch jeder Zeitpunke ist, ist aber nicht an sich
selbst ,jetzt‘. Der Zeitpunkt ist nicht in sich gewesen oder sein werdend.“4?

Sollte die Zeit nicht dem heraklitischen Fluss, sondern dem parmenideischen
Starrsein gleichstehen, dann dringt sich die Frage nach dem Status der Verin-
derung in der Zeit auf. Die Verinderung lasst sich als eine bestimmte Zeitftl-
le der gewissen Zeitstrecke verstehen. Das Wesen der Zeit besteht nicht aus
der Veranderung, sondern aus ihren objektiven ,starre[n] mathematische[n]
Funktionalititen“4!, deren veranderliche Erfilllung keine Auswirkung auf die
Starrheit der Zeit austibt. Es macht keinen Unterschied, ob ein einfaches unbe-
wegtes Ding oder ein unaufhorlicher Vorgang die Zeitstrecke bzw. die Zeit
fallt: ,Veranderung driickt einen bestimmten Modus der Erftllung einer Zeit
aus und die Unveranderung einen anderen. Aber in der objektiven Zeit ist diese
erfillte Strecke starr.“4?

Die Gegentiberstellung der Starrheit und Bewegtheit kann sich aber auch
in einer anderen und sogar fundamentalen Ansicht erschliefen. Die Gegen-
tberstellung der Starrheit der Zeit und des Entstromens und Einstromens des
Bewusstseinsflusses ist keine tbliche Entgegensetzung der zwei ontologisch
getrennten Entititen, sondern die Gegenuberstellung der zwei Seiten desselben
stehend-stromenden Stroms. Sie stellt nicht die Spannung zwischen der tran-
szendent auflerlichen Zeit und der erlebten Zeit dar, auch nicht zwischen
einer erfassten immanenten objektiven Zeit gegentiber dem lebendigen Strom,

38 HuaX, S.70.

39 Hualll/1, S. 181.
40 Hya XXXIII, S. 181.
4 Hua XXXIII, S. 182.
42 Hua XXXIII, S. 182.

96

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sondern die starre Form des lebendigen Stroms und des unaufhorlichen Ein-
und Entstromens des Stromes.*+

Die stechende Form der lebendigen Gegenwart steht ihren stetig lebendigen
Stromen gegentiber. Gerade bei der dreifachen Struktur des Zeitbewusstseins
ist es gut moglich, die Gegentuiberstellung von Starrheit und Bewegtheit zu ver-
orten. Wihrend bei der Protention und der Retention das Ein- und Entstromen
erfahren wird, soll die Urprasentation als Schnittgerade des Ankommens und
Weggehens den ideellen Starrpunkt bilden. Diese Auslegung entspricht dem
initiativen Ansatz in den Bernauer Manuskripten, in denen Husserl die These
vertritt, dass das Jetzt ,durch die Form der protentionalen Erfullung“# und
»das Vergangen durch retentionale Modifikation dieser Erfillung“# konstitu-
iert sind. Die Protention mit ihrer ,Tendenz auf Erfillung“# spielt bei diesem
Modell der Erklarung der Strukturen des Zeitbewusstseins die Hauptrolle.#”
Die an dieser Tendenz zur Erfullung gemessene Retention wird als Entfallung
aufgefasst, insofern sie die gewesene Erfillung der Protention in der Urprisen-
tation und das Kontinuum der vorangehenden Retentionen intendiert. Die
Zeit ist derart aus dem Zusammenspiel von Protention und Retention zu ver-
stehen, dass

ydlurch den ganzen konkreten Strom mit seinen Stromlinien der Erfallung und

Entfallung [...] eine Einheit des Bewusstseins [...], als Einheit umspannender, identifi-

zierender und damit objektivierender Deckung [hindurchgeht]“.48

Die Urprasentation lasst sich als ein Ubergang, als ein Inzwischen begreifen.#

4 In seinem erhellenden Beitrag zur Phinomenologie der eigentlichen Zeit bei Husserl und

Heidegger weist Klaus Held auf die Unterscheidung zwischen der Auslegung der Zeit
als Geschehen und dem Zeitverstindnis als unbewegte Form hin und sieht darin die
Wiederkehr der ersten grofSen Divergenz im philosophischen Zeitverstindnis bei Platon
und Aristoteles. Vgl. Held (2005), S. 252.

4 Hua XXXIIL, S. 14.

4 Hua XXXIIL S. 14.

46 Held (2005), S. 260.

47 Die Bezeichnung von Husserls unterschiedlichen Versuchen zur Beschreibung der Struk-
turen des Zeitbewusstseins als Modell geht hauptsichlich auf die Herausgeber der Ber-
nauer Manuskripte zurick. Husserl selbst bezeichnet diese Versuche selbst kaum als
Modell. In der Husserl-Forschung sind dann drei Modelle der Deskription durch das
Werk von Kortooms gingig geworden. Vgl. Kortooms (2002), S. 107-174.

48 Hua XXXIIL, S. 111.

4 Wie Klaus Held zurecht ausdriicklich konstatiert: ,Der Jetztkern ist der Schnittpunkt
zwischen Retention und Protention, also eine Grenze, ein unausgedehntes ,Zwischen’,
welches das von ihm Auseinandergehaltene zugleich verbindet und trennt.“ Held (2005),
S.257-258.

97

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

§ 3. Der Einbruch der genetischen Phanomenologie

Um in der von Gleichzeitigkeit beherrschten immanenten Sphire das notwen-
dig Erste unter den immanenten Zeitordnungen anschaulich zu machen, um
die Struktur der Genesis der vollen lebendigen Gegenwart herauszufinden,
schlagt Husserl wie erwartet eine Reduktion vor, ,die uns eine apriorisch not-
wendige Struktur ergibt®.5

Die genetische Phianomenologie zeigt uns, dass die Reduktion auf das Ur-
sprungliche nur eine Abstraktion sein kann. Die hier vorgeschlagene Redukti-
on ist ,die Abstraktion von einem Ich und allem Ichlichen“.5! Diese Abstrak-
tion findet ihre Entsprechung in den Konstitutionsanalysen, in denen der
Abbau alles Geistigen um der bloffen Natur willen geschieht. Somit ist diese
Abstraktion die Reduktion auf reine Sinnlichkeit. Durch die Abstraktion von
der aktiven und sogar der passiven Ichbeteiligung werden ,die vollig ichlosen
sinnlichen Tendenzen der Assoziation und Reproduktion®s? als die Passivitit
der ,urspringlichen Sensualitat“? im Umriss skizziert.

In der Gegenrichtung des Herausziehens, d. h. im Einbeziehen, anders for-
muliert in der Gegenrichtung der Abstraktion, nimlich in der Konkretisierung,
die gleich nach der Abstraktion unerlasslich vollgezogen wird, wird dank des
Ich-Pols, des (potentiell) affizierten Ich, das Reich der Irritabilitat ersichtlich.
Als letzter Schritt der Konkretisierung ist dann ,das Reich zntellectus agens“*
hervorzuheben, das Reich der gegenstandlich-kategorialen Konstitution. Die
drei Stufen, die bei der Anwendung der stufigen Abbau-Aufbau-Methode er-
hellt werden, sind somit Reich der Reize (Ichlose sinnliche Tendenzen), Reich
der Affektionen und Reaktionen (Irritabilitit) und Reich des intellectus agens
(aktive Synthesis des wachen Ich).

Die Reduktion, die Husserl in den Bernauer Manuskripten vollzieht, hat die
gleiche Methodenstruktur wie die konstruktiv-konstitutive Phinomenologie
der 1930er-Jahre. Die Archaologie des Bewusstseins und der Genesis der Zeit in
ithrer Dynamik fordert eine dynamische Dekonstruktion, die Husserl auf diese
Weise vollzieht.

§ 4. Das unzeitliche reine Ich

Bei der Radikalisierung der Reduktion und der Abstraktion auf die urspring-
liche Schicht der einander deckenden und einander durchdringenden imma-

50 Hua XXXII1, S. 275.
ST Hua XXXII1, S. 275.
52 Hua XXXIIJ, S. 275.
33 Hua XXXIIL, S. 275.
54 Hua XXXI11, S. 276.
35 Vgl. Hua XXXII, 275 f.

98

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nenten Zeitreihen weist sich intuitiverweise der identische Ich-Pol als das unab-
dingbare Gegenglied des notwendig ersten Befundes der Abstraktion, d. h. der
sichlosen® sinnlichen Tendenz, auf.’¢ Bereits die Tatsache, dass die affektive
Tendenz als ,,die Anziehung auf das Ich“” zu verstehen ist, bringt den Ich-Pol
ins Spiel. Sogar die Unumganglichkeit des Ich-Pols bei den wollig ichlosen Ten-
denzen erhalt seine Reputation durch die vollig ichlosen Tendenzen, die Husserl
immer in Anfihrungszeichen setzt.

Der Ich-Pol, der mit dem Begriff des reinen Ich in Verbindung steht, tritt
zuerst in den Uberlegungen von den Ideen I hervor. Die Phanomenologie voll-
zieht in diesem Rahmen allmahlich ihre ,egologische Wende“.*8 Die pejorative
Anfihrung der Gedanken zum reinen Ich geht allerdings auf die anfinglich
ichlose Phinomenologie des reinen Bewusstseins, auf die Zeit der Logischen
Untersuchungen zurtck.”® Damals schrieb Husserl, dass er das von Natorp ,als
notwendiges Beziehungszentrum® gekennzeichnete reine Ich ,schlechterdings
nicht zu finden vermag®,%° und betrachtet es deshalb als Fiktion.

In den Ideen I anerkennt Husserl aber die ,Beziehung jedes Erlebnisses
auf das ,reine Ich*“¢! als erste Wesenseigentimlichkeit ,des transzendental ge-
reinigten Erlebnisgebietes“.? In dem Erlebnisstrom als dem transzendentalen
Residuum weist jedes Erlebnis, genauer gesagt jedes intentionale Erlebnis, auf
das Dabeisein, auf die Begleitung des reinen Ich als intendierendes erlebendes
Ich hin. Das Dabeisein des Ich darf jedoch nicht als reelles Sein des reinen
Ich in dem Erlebnisstrom interpretiert werden. Vielmehr werden wir in dem
Erlebnisstrom als dem transzendentalen Residuum ,,nirgends auf das reine Ich
stoflen®.%3 Die bestindige Begleitung des reinen Ich konnte daher in dem Sinne
verstanden werden, dass die cogitationes nach der transzendentalen Reduktion
weiterhin ihre Form des cogito erhalten.t4

Das begleitende kantische cogito, Kants transzendentale Apperzeption, ist
nicht mit dem reinen Ich, welches in den Bernauer Manuskripten thematisiert

56 Vgl. Hua XXXIIL, S. 285.

57 Hua XXXIIL, S. 285.

38 Uber die allmihliche Egologisierung der Phinomenologie bemerkt Taguchi zu Recht:
»Das reine Ich wird namlich in den Ideen I zwar als phianomenologisches Thema aner-
kannt, ihm wird aber noch keine zentrale Bedeutung fir die Konzeption der gesamten
Phinomenologie zugeschrieben.“ Vgl. Taguchi, S.: Das Problem des ,,Ur-Ich* bei Edmund
Husserl. Die Frage nach der selbstverstindlichen ,Ndhe* des Selbst, Dordrecht: Springer, 2006.
S.71-72. Somit bezeichnet er die Entdeckung des reinen Ich als eine charakteristische
Errungenschaft der 1920er-Jahre. Vgl. Taguchi (2006), S. 67.

39" Zu dem Problem des Ich und seiner Entwicklung vgl. Marbach, E.: Das Problem des Ich in
der Phinomenologie Husserls, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1974.

¢ HuaXIX, S.374.

¢! Hua III/1. S. 178.

62 Hua III/1. S. 178.

63 Hua III/1. S. 123.

64 Hua III/1. S. 179.

99

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

wird, komplett Gbereinstimmend, weil das notwendige Dabeisein des phino-
menologisch reinen Ich sich keineswegs auf die intentionalen Erlebnisse, wel-
che die Form des cogito erweisen, beschrankt. Husserl weist die Einschrainkung
des reinen Ich auf den ausschliefSlich aktuellen Vollzug der intentionalen Er-
lebnisse in den Ideen I zurick und fiigt auch die in Inaktualitit versunkenen
Erlebnisse zur Erklarung des reinen Ich hinzu, indem er diesen zwar keine
ausgezeichnete Ichbezogenbeit, jedoch eine gewisse Zugehorigkeit zugesteht:

»Die Ubrigen Erlebnisse, die fir die Ichaktualitat das allgemeine Milieu bilden, entbeh-
ren freilich der ausgezeichneten Ichbezogenheit, die wir soeben besprochen haben.
Und doch haben auch sie ihren Anteil am reinen Ich und dieses an ihnen. Sie ,ge-
héren® zu ihm als ,die seinen’, sie sind sein Bewusstseinshintergrund, sein Feld der
Freiheit. 63

Der in der Relation zum Reiz hervorgehobene Ich-Pol der Bernauer Manuskripte
konnte als eine genetische Prigung des in den statischen Analysen der Ideen I
als Eigner des inaktuellen Bewusstseinshintergrunds beschriebenen reinen Ichs
betrachtet werden.®® Der Bewusstseinshintergrund in den statischen Analysen
der Ideen I bekommt in den Bernauer Manuskripten, mit Berticksichtigung der
stufigen Genesis, die Bezeichnung der nichtreflexiven Umgebung; und insofern
zu dieser Umgebung notwendig eine Hyle gehort, ist sie die hyletische Umge-
bung.” Wenn spater die genetische Polaritit des ichlichen Kinasthesen und der
Hyle in der tiefsten Stufe eine angemessene phinomenologische Deskription
erhilt, wird diese Umgebung als Untergrund bestimmt.

Das reine Ich als identischer ,,Urstand“%8 steht jedem Gegenstand gegeniiber.
Es ist das Bereitschaftszentrum fir die Rezeptivitit und die Spontaneitit. Der
Gegenstandspol lasst sich aus dem Gegenitiberstehen zu dem Urstand im wei-
testen Sinne begreifen. Dasselbe gilt fir den Urstand; das reine Ich braucht
nicht aktuell aktiv oder gar passiv titig und beteiligt zu sein. Es geht um die
Potentiale und die Moglichkeiten. Das reine Ich wird als Ich-Pol des Einzeler-
lebnisses, aber auch als Funktionszentrum des ganzen Erlebnisstroms und als
das urspringlich lebendige Ich bezeichnet. Insofern es in dem urspriinglich
konstituierenden Lebensstrom korreliert, verdient es mit den Urimpressionen
auch die Bezeichnung des Ur-Ich. Es hat die Urmodalitat. Mit der Bezeichnung
Ur-Ich wird zwar der genetische Aspekt des Ich betont, dennoch darf bei der
Betonung des Genetischen nicht zu weit gegangen werden, weil das reine Ich

65 Hua III/1, S. 179.

66 7Zur Bedeutsamkeit der Lehre vom Ich als Pol seiner Akte und als Substrat von Habituali-
taten vgl. Marbach (1974). Vgl. auch Bernet, R., Kern, 1. & Marbach, E.: Edmund Husserl.
Darstellung seines Denkens, Hamburg: Meiner, 1996. S. 190-199. Vgl. auch Sakakibara, T.:
Das Problem des Ich und der Ursprung der genetischen Phinomenologie ber Husserl, in: Husserl
Studies 14, 1997. S. 21-39.

7 Hua XXXIII, S. 282.

68 Hua XXXIII, S. 277.

100

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ein standiger Begleiter der Erlebnisse ist und nicht blof zum Urstadium der
Genesis gehort.

Der Schritt vom Ich-Pol jedes Einzelerlebnisses zu dem Ich als numerisch
und absolut identischem Funktionszentrum fiir den Gesamtgehalt des Erlebnis-
stromes wird wie bei der Einheit des Bewusstseinsflusses auf den Weg des
Ubergangs und der Reproduktion vollgezogen. In der Diskontinuitit seines
reproduzierten Erlebnisses und seines urmodalen Erlebnisses zeigt sich das Ich
als ,stehendes und bleibendes“®, identisches Ich. In der Erinnerung und im
Fortgang der Erfahrung ergibt sich die Kontinuitit und Identitat des Genitivus,
der auf ein identisches Ich hinweist.

Dass diese Kontinuitit des Genitivus dem Ich keineswegs eine zeitliche Dau-
er verleiht, betont Husserl, wenn er schreibt:

»Aber was dauert, hat in jeder Phase der Dauer einen neuen Gehalt, das Ich aber
hat in der Zeit gar keinen Gehalt, nichts Verschiedenes und nichts Gleiches, nichts
,Anschauliches‘, Wahrnehmbares, Erfahrbares.“7°

Die Ahnlichkeit dieser Uberlegungen mit denjenigen Gedanken tber den abso-
luten Bewusstseinsfluss aus den statischen, nichtegologischen Zeitvorlesungen
ist leicht festzustellen.

Mit dem Problem der Einheit des Bewusstseinsflusses und seines Selbstbe-
wusstseins sieht sich Husserl bereits in der ichlosen Phinomenologie des reinen
Bewusstseins in den friheren Zeitanalysen konfrontiert. Dieses Problem fiihrt
immer wieder zu dem ungewollten Dilemma, entweder in einem unendlichen
Regress zu geraten oder einen unbewussten Anfang annehmen zu mussen, was
weiterhin dazu fihrt, dass damit die Phinomenologie mit der Forderung der
absoluten Gegebenheit aufgegeben werden muss.

Dass das auf einer Dichotomie basierende, statische Modell von Auffassungs-
inhalt — Auffassung bei der Erklirung des Bewusstseinsflusses in seiner Einheit
und Ganzheit unzutreffend ist, hat Husserl bereits in frithen Analysen gemerkt.
Auf unterschiedliche Weise hat er daher den Versuch unternommen, eine pha-
nomenologische Beschreibung fiir die Selbstbeziehung des Bewusstseinsflusses
zu erreichen.

Die Gedanken der Langs-Intentionalitit der Retention und letztendlich des
inneren Bewusstseins sind die Losungsansatze, die Husserl in den Vorlesungen
gegen den drohenden unendlichen Regress bei einem aufgefassten Selbstbe-
wausstsein aufgreift und nichtdestotrotz nicht ganz iiberzeugend findet.

In den Bernauer Manuskripten schligt Husserl neben dem inneren Bewusst-
sein als passivem Einigungsgrund des urspringlichen Bewusstseinsflusses einen
neuen Ansatz zu dem Einheitsproblem des Erlebnisstroms vor. Die intentionale
Einheit der Erlebnisse griindet in einem ,Ich kann®, das sich in der Reprodukti-

69 Hya XXXIIL, S. 280.
70 Hua XXXIII, S. 280.

101

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

on bestatigt. Diese Auslegung hiangt mit dem bereits erwdhnten Erklarungsmo-
dell der protentionalen Erfillung zusammen.

Infolge der Polarisierung des Ganzen des Erlebnisstroms zu dem identischen
reinen Ich soll dem reinen Ich kein Platz im Erlebnisstrom zugewiesen sein:
,»Was wir vor allem nicht im Erlebnisstrom haben, ist das Ich selbst, das identi-
sche Zentrum.*7!

Es ist der uber-zeitliche identische Pol, der die gesamten Erlebnisse umgreift.
Sollte es als Ur-Ich bezeichnet werden, dann ware ihm die Unzeitlichkeit zu-
geschrieben. Husserl spricht auch von Vor-Zeitlichkeit, die, wie oben bereits
erwahnt, nicht ausschlieflich in der genetischen Richtung interpretiert werden
darf. Von einer praiphinomenalen Zeitlichkeit des absoluten Bewusstseinsflus-
ses ist bereits in den statischen Zeitanalysen die Rede.”

Wird das nicht konstituierte unzeitliche Ich auf den phianomenologischen
Grundsatz, dass das Sein nur als fir mich konstituiertes Sein zu verstehen
ist, hin gepruft, lasst sich der meontische Status des reinen Ich erschliefen.
Daher schreibt Husserl tber das reine Ich, dass ,es also nicht ,Seiendes‘, son-
dern Gegenstick fir alles Seiende, nicht ein Gegenstand, sondern Urstand
fur alle Gegenstandlichkeit“7? ist. Mit dem meontischen Status des reinen Ich
ist also ein ontologischer Vorrang fir ein reines Bewusstsein eines weltlosen
Subjekts ausgeschlossen. Der Benennung des meontischen reinen Ich ist unsere
auf das Sein gerichtete Sprache nicht fahig: ,Es ist das Namenlose.“7# In der
Namenlosigkeit des reinen Ich liegt die Warnung vor einer Hypostasierung
oder metaphysischen Substantialisierung des reinen Ich. Bei der Betonung der
Namenlosigkeit des reinen Ich und seines meontischen Status hebt Husserl den
fungierenden Charakter des reinen Ich hervor. Der Gegeniiberstellung von Sein
und Fungieren entspricht somit die Differenzierung zwischen dem Objektsezn
und dem Subjektserr.

§ 5. Die Selbstvergegenstandlichung des reinen Ich

Laut Husserls Position in den Bernauer Manuskripten findet die Selbstvergegen-
standlichung des reinen Ich hauptsichlich durch die Reflexion statt. In der
Reflexion ,wird das Ich gegenstindlich und erfassbar, identifizierbar als dassel-
be in allen in den Blick der Reflexion tretenden Stufen®.”s

Die aktive Selbstvergegenstindlichung des Ich ist eine nachtragliche Erfas-
sung. Deutlich behauptet Husserl in den Bernauer Manuskripten, dass ,das Ich

71 Hua XXXI11, S. 277.
72 HuaX, S. 436.

73 Hua XXXIIL, S. 277.
74 Hua XXXIIJ, S. 278.
75 Hua XXXIII, S. 284.

102

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nur reflektiv und nur nachkommend erfassbar ist.“7¢ Die nachtragliche Erfas-
sung des Ich bringt eine Spaltung zwischen dem reflektierenden und reflek-
tierten Ich hervor. Die Spaltung kann nicht wieder durch eine Reflexion tiber-
brickt werden, da bei jeder Reflexion auf sich ein unreflektiertes anonymes
Subjekt in Aktion bleibt, wobei diese Anonymitit ein prireflexives Selbstbe-
wusstsein nicht ausschliefSt.”” Vielmehr noch ist sogar ein prareflexives Selbstbe-
wusstsein notwendig, insofern das Anonyme ein Subjekt ist. Denn Subjektsein
hat die Bedeutung des Selbstbewusstseins. Das prareflexive Selbstbewusstsein
des unreflektierten Subjekts basiert auf seinem durch Aktvollziige entstandenen
zeitlichen Bestand. Husserl schreibt: ,Aber indem das Ich fungiert und aktiv
auf (das) Konstituierte merke, sich richtet, sich daran betitigt, wachst diesem
notwendig ein zeitlicher Bestand zu.“’® Der aus konstituierenden Akten und
Verhalten des Subjekts entsprungene zeitliche Bestand des Ich, der in den
Bernauer Manuskripten flichtig erwahnt wird, wird in der entwickelten geneti-
schen Phianomenologie der spateren Phasen in der Erlauterung der Genesis
des Ich beim Aktvollzug und den sedimentierten Habitualititen des Ich ausge-
legt. Als das Korrelat des prareflexiven Selbstbewusstseins steht also ein der
Reflexion vorliegender zeitlicher Bestand. Dieser etwas geheimnisvolle Bestand
ist eigentlich die Gesamtdauer der Akte in ihrem Entstehen und Aufhoren. Er
gibt dem stehenden und bleibenden Ich eine ,quasi zeitliche Erstreckung®.”?
Diesem zeitlichen Inhalt des Ich, der ihm eine passive quasi-zeitliche Entfaltung
besorgt, schreibt Husserl die Rolle des Wegweisers der aktiven vergegenstind-
lichenden Reflexion zu.8° Das ist der stets affizierende Charakter der Akte,
der die Reflexion zu dem stindigen Vermogen des Ich macht. Die Reflexion
fugt sich, sobald sie vollgezogen wird, zu dieser quasi-zeitlichen Entfaltung.
Mit dieser Quasi-Zeitlichkeit des Ich fallen die in den Cartesianischen Meditatio-
nen ausgefiihrten Gedanken tber das Ich als Substrat seiner Habitualititen®!
zusammen. Das Ich ist in diesem Sinne nicht die in Einheit ihrer Geschichte
konstituierte Person, sondern nur formal als Substrat der Habitualitaten, als

76 Hua XXXIII, S. 287.

77 In Zahavis zahlreichen Publikationen wird der Gedanke des prireflexiven Selbstbewusst-

seins besonders stark artikuliert und entwickelt. Vgl. Zahavi, D.: The Fracture in Self-Awa-

reness, in: Self-Awareness, Temporality, and Alterity, Hg. Zahavi, D., Dordrecht: Springer

Verlag, 1998, S.21-40. Vgl. auch Zahavi, D.: Subjectivity and Selfhood Investigating the

First-Person Perspective, Cambridge. Massachusetts: The MIT Press, 2005.

Hua XXXIII, S.278. Diesen Abschnitt annotiert Husserl mit einer Fuflnote, die lautet:

»Das alles muss noch vielfach Gberdacht werden. Es liegt fast an der Grenze moglicher

Beschreibung.“ Das ist die Schwierigkeit der Beschreibung in der nach und nach hervor-

kommenden genetischen Dimension.

7% Hua XXXIIL, S. 287.

80 Husserl schreibt: ,[Dlieser Bestand, als aus (der) Funktion des Ich hervorgegangener,
weist der Reflexion die Richtung auf das fungierende Ich, das nun eben in der Reflexion
gegenstandlich wird als identisches Funktionszentrum, als das Leistende fiir alle diese
Leistungen.“ Hua XXXIII, S. 287.

81 Hual, S.100f.

78

103

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der formale Trager zu verstehen. Als solch ein Substrat besitzt das Ich die
Quasi-Zeitlichkeit. Und gerade diese Quasi-Zeitlichkeit des Ich lauft auf die
Feststellung hinaus, dass das Ich eigentlich kein Substrat, ,sondern Lebenssub-
jeke ist“.82

Das prireflexive Selbstbewusstsein wird allerdings in diesen Manuskripten
nur marginal beachtet. Ein nicht vergegenstindlichendes, nicht intentionales
Bewusstsein stofft bei Husserl auf keine Gegenliebe. Erst in der entwickelten
genetischen Phianomenologie und dank der Urassoziation wird neben dem
vergegenstandlichten Bewusstsein ein nicht gegenstindliches Bewusstsein als
blof§ zusammenhingende passive Synthese erkannt (s. Kap. VI). In den Ber-
nauer Manuskripten bezweifelt Husserl, ob ,wir vor Gefahren unendlicher Re-
gresse wirklich durch die Annahme ,unbewusster’, nicht intentionaler, nicht
Jkonstituierter’ Prozesse wohlbehutet [sind]“, und erkennt in dieser Annahme
bereits verkehrte Argumentationen.® Trotz allem ist zu unterstreichen, dass bei
der Unterscheidung des Bewusstseins und des Ich ein praegologisches Selbstbe-
wusstsein unentbehrlich wird, das mit der priphinomenalen Zeitlichkeit des
absoluten Bewusstseinsflusses zusammenfillt und ein nicht objektivierendes
Bewusstsein in Gang bringt. Der Umgang mit diesen Schwierigkeiten ist Hus-
serl zufolge von enormer Bedeutung,

»da hier auch mit die Frage entschieden wird, ob im strengsten Sinn alles und jedes

konkrete Ichleben den Charakter eines Bewusstsein-von hat, also notwendig Gegen-

standlichkeit konstituierendes ist“.34

Die Intentionalitit des ganzen Lebens, genauer gesagt des ganzen Ichlebens,
wird dadurch in Frage gezogen. Allerdings scheint es, dass fiir Husserl ein
Unbewusstsein oder ein nicht objektivierendes Bewusstsein weiterhin proble-
matisch bleibt.

§ 6. Die Individuation

Bereits in den frithen Phasen der Phinomenologie und in den auf die idealen
Einheiten konzentrierten Logischen Untersuchungen besitzt die Unterscheidung
zwischen der individuellen Anschauung und der allgemeinen Anschauung fir
Husserl grundlegende Bedeutung. Dabei wurde die individuierende Seite ei-
nes individuellen Gegenstandes als auflerwesentliches Moment erkannt, dessen
Unterlassen wihrend des Richtens des Augenmerks auf das Wesentliche die
Wesensanschauung ermoglicht. Dieses aufferwesentliche Moment wird dann in
den Zeitanalysen, insofern die Zeitstelle ,,Urquell der Individualitat“® ist, als

82 Hua XXXIIL, S. 288.
83 Hua XXXIIL S. 200.
84 Hua XXXIIL, S. 199.
85 HuaX, S. 66.

104

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

rein zeitliche Bestimmung erkannt, wahrend das wesentliche Moment dagegen
der auf8erzeitlichen Bestimmungen entspricht.

In den Ideen I und bei der Eingrenzung der Wissenschaftsdomane der Pha-
nomenologie als ,deskriptive eidetische Wesenslehre der reinen Erlebnisse“s¢
gegeniber den Tatsachenwissenschaften stellte Husserl fest, dass die Phinome-
nologie die Individuation, insofern sie dem Tatsichlichen zukommt, nicht
berticksichtigt.8” Das, was nach der phinomenologischen Reduktion der Pha-
nomenologie Gbrigbleibt, ist die eidetische Singularitit, die Vereinzelung des
spezifischen Wesens. Diese eidetische Vereinzelung ist jedoch anders als die
ins Dasein versetzende wirkliche, genauer gesagt empirisch-transzendente In-
dividuation. Die Untersuchung der fur die eidetische Variation irrelevanten
individuierenden Bestimmung der Gegenstinde und der wirklichen Setzung
des Wesens als Dies da wird dennoch in den Zeitanalysen berticksichtigt.®8

Die Individuation und der Individuationsprozess mussen in den Zeitanaly-
sen studiert werden, da nach Husserl der Prozess der Individuation der gegen-
standlichen Sinne vor allem in der Leistung der Zeit grindet. Das Hauptver-
dienst der Bernauer Manuskripte besteht in ihrer prignanten Phinomenologie
der Individuation, welche zu einer ,,ontologischen Wende“® in den Zeitanaly-
sen fithrt. Davon, dass Husserl sich in diesen Zeitanalysen dem Individuations-
problem des , Tatsachlichen® Gberhaupt widmet, berichtet er in einem Brief an
Roman Ingarden. Husserl erkennt auSerdem, dass dies ein ungeheures Problem
darstellt.”® Nicht die spezifische Besonderung, die in der Logik ihre angemesse-
ne Erklarung erhalt, sondern die tatsachliche Besonderung, die Differenzierung
im Dasein, wird in den Bernauer Manuskripten untersucht.

Allgemein lasst sich der Individuationsprozess mit Hilfe der Setzung eines
Gegenstandes in einem Stellensystem erklaren, worin sich der Gegenstand von
seinen Gleichen in demselben Stellensystem durch seine bestimmte Stelle diffe-

8 Hua I11/1, S. 156.

8 Hua I1I/1, S. 13 ff.

88 Bernet bezeichnet in seinem Beitrag Wirkliche Zeit und Phantasiezeit. Zu Husserls Begriff
der zeitlichen Individuation ausgehend von Husserls Uberlegungen den Grund dafir, dass
die Individuation der Erfahrungsgegenstinde in der transzendentalen Phinomenologie
zum Thema werden muss, wie folgt: Zuerst wird die Tatsache bemerkt, dass ,selbst die
Gesetze der formalen Logik letztlich auf die Existenz von Substraten oder Kernstiicken
der Erfahrung verweisen, die nichts anderes sind als individuelle Erfahrungsgegenstin-
de®, und trotzdem ,die Logik, wenn sie tatsichlich die Existenz solcher Objekte voraus-
setzt, dennoch nicht in der Lage ist, den Prozess ihren Individuation zu kliren“. Dann
wird die Ontologie fir die ,Klirung des ontologischen Begriffs der Individuation® fiir
unbrauchbar erklirt, sodass nur eine transzendentale Phinomenologie diese Aufgabe sich
zu stellen vermag. Vgl. Bernet, R.: Wirkliche Zeit und Phantasiezeit. Zu Husserls Begriff der
zeitlichen Indijviduation, in: Phinomenologische Forschungen 9, 2004. S. 37-56. Hier S. 38.

Bernet, R.: Husserl’s New Phenomenology of Time Consciousness in the Bernau Manuscripts,
in: On Time. New Contributions to the Husserlian Phenomenology of Time. Hgg.
Lohmar, D. & Yamaguchi, L., Dordrecht u. a.: Springer, 2010. S. 1-19. Hier S. 15.

90 Vgl. Bernet & Lohmar (2001), S. XXII.

89

105

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

renziert.”! Somit zeigt sich die Einheit eines Stellensystems als die Bedingung
der Moglichkeit der Individuation. Es heif§t: ,[i]ndividuelle Differenzierung
gibt es nur, so weit ,eine Welt® reicht.“? Die Welt wird hier als jeweiliges
Stellensystem betrachtet. Eine wirkliche oder mogliche Welt als Stellensystem
ist fur die Individuation notwendig. Diese Notwendigkeit ist die Notwendig-
keit einer ,Weltzeit“ als Totalordnung der Zeitstellen, insofern Husserl fir die
Individuation die Setzung in der Zeitstelle der Lokalisierung in der Raumstelle
vorzieht. ,[Dler erste und radikalste Charakter des individuellen Daseins tritt*,
Husserl zufolge, ,,in Form des Jetzt-Seins auf.“?

In diesem Zusammenhang kann auch z. B. von der Welze:t einer Phantasie-
welt die Rede sein. Weltzeit ist hier allgemein die einigende Form jedweder
Welt und die individuierende Form der Gegenstinde der jeweiligen Welt. Die
Weltzeit ist hier nur als ein formales Apriori zu betrachten und jedwede Welt
als eine kategoriale Ganzheit, als ein logisches Substrat. Auch wenn somit in
der Debatte um den Individuationsprozess die morphologische Ganzheit einer
Welt im Vordergrund steht, treten auch einige andere Aspekte in der Individua-
tionsdebatte der Bernauer Manuskripte hervor, die auch die Konkretheit des
Stellensystems in Anspruch nehmen koénnen, dergemafl das Stellensystem zu
der Individuation bemichtigt wird. Diese besonderen Aspekte konnen aber erst
bei der Erlauterung der Individuation der unterschiedlichen Gegenstandstypen
ans Licht kommen.

Dazu bieten die Individuationsanalysen auch einige Richtlinien fiir die Be-
stimmung des Ich an, obwohl trotz der egologischen Wende in den Zeitanaly-
sen dieser Manuskripte Husserl sich in den Individuationsanalysen nicht auf
das individuelle Ich beruft und nur die Individuation der Gegenstinde und
nicht des Ich das Thema dieser Analysen bleibt.

In den Bernauer Manuskripten verwendet Husserl — wie auch in den Ideen
I - fir ,das Spezifische, und zwar die niederste, nicht mehr spezifisch differen-
zierbare Spezies, individuell vereinzelt, das principium individuationis“,** den
aristotelischen Ausdruck Tode ti,” dagegen wird die spezifisch gegenstindliche
Qualitit der Substanz als das spezifische Wesen bezeichnet. Bevor die Setzung
des Tode ti als ,,dies da“ an einer bestimmten Zeitstelle als eine Einheit in einer

1 Vgl. Bernet (2004).

92 Hua XXXIII, S. 339.

93 Hua XXXIII, S. 292.

94 Hua XXXIII, S. 300.

95 In den Ideen I bezeichnet Husserl den Grund fiir die Verwendung des Terminus Tode ti
anstelle des Individuums mit diesen Worten: ,,Der sich aufdringende Terminus Individu-
um ist hier darum unpassend, weil gerade die wie immer zu bestimmende Unteilbarkeit,
die das Wort mitausdriickt, in den Begriff nicht aufgenommen werden darf, vielmehr
fir den besonderen und ganz unentbehrlichen Begriff Individuum vorbehalten bleiben
muss. Wir ibernehmen daher den Aristotelischen Ausdruck Tode #, der mindestens dem
Wortlaute nach diesen Sinn nicht mitbeschliefSt.“ Hua III/1, S. 34.

106

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

bestimmten Lage verwirklicht wird, ist von keinem tatsichlichen Individuum
als absolut einmaligem Individuum die Rede, sondern wir haben nur eine
»logisch begriffliche Vereinzelung®.”¢

Die Analyse des Individuationsprozesses in und dank der Zeit und Zeitstel-
len bringt diese Debatte auf eine Ebene, auf der sie nicht mehr im Rahmen der
formalen Ontologie wie in den Ideen I ausgefiihrt werden kann, sondern die
formale Sphire tberschreitet. Es liegt daran, dass

»ljlede wirkliche Individualisierung aber das Merkwiirdige [hat], dass sie die reine
Moglichkeitssphire Gberschreitet und zugleich Existentialsetzung in sich schlieSt oder
letztlich voraussetzt“.%

Die Hier- und Jetztsetzung fordert den Nullpunkt der Orientierung in Raum-
Zeit und die Existentialsetzung in der wirklichen Individualisierung. Sie ist
die Seinssetzung ,eines Ich und zuletzt meines, des Erkennenden®.® Diese
Seinssetzung beschrinkt sich nicht auf die wirkliche hic et nunc, sondern

»[jledes mogliche, aber bestimmte hic et nunc ist auch, wenn das Individuum konkret
genommen nicht existiert, im Voraus in gewisser Weise Existierendes, nimlich Ort
und Zeit ,meines‘ Raumes, meiner Zeit“.??

Es gibe kein Hier und Jetzt ohne den Bezug auf mein Ich, oder wie es an einer
anderen Stelle ausdriicklich gedufSert wird: ,,Ein hic et nunc setzt ein Ich voraus
mit seiner lebendigen Gegenwart und seinem aktuellen Leib (oder Nullpunkt
der Orientierung).“1

Diese besonders fiir Husserls transzendentalen Idealismus richtungweisen-
den Gedanken, dass ein mogliches Subjekt fir die Wahrnehmbarkeit der indi-
viduellen Gegenstande nicht ausreicht, dass das wirkliche Sein einer realen
Welt durch die ideale Moglichkeit des Subjekts nicht gewahrleistet wird,!°!
ist eine der bedeutendsten Ideen, die in den Bernauer Manuskripten dargelegt
wird. Wird die Notwendigkeit der wirklichen Subjektivitit expliziert, dann
schreibt diese Notwendigkeit auch fir die fundamentale nicht-ichliche Seite
der Konstitution etwas vor: Sie ,fordert eine Regel fiir das esse (die Existenz)
der immanenten Empfindungsgegenstande in dem Subjekt, dessen Wahrneh-
mungsmoglichkeit erwogen wird*“.102

Im Folgenden ist die Individuation in der sogenannten immanenten Welt
und der wirklichen Welt zu betrachten, wobei die Individuation in dem imma-

96 Hua XXXIIL S. 340.
97 Hua XXXIIJ, S. 301.
98 Hua XXXIIJ, S. 301.
99 Hua XXXIIJ, S. 301.
100" Hya XXXIII, S. 300.
101 Hya XXXIIL S. 192-193.
102 Hya XXXIIIL, S. 192.

107

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nenten Ordnungssystem bereits in den letzten Darlegungen der immanenten
Zeit in problematischer Hinsicht berticksichtigt wird (s. 0. § 1, § 2, § 3).

Insofern der Individuationsprozess im Rahmen der Konstitutionsanalyse der
Zeit studiert wird, ist dabei stets die noetisch-noematische Korrelation und
auflerdem der intentionale Gegenstand zu beachten sowie die Individuation
in allen drei Hinsichten. Die Unterscheidung zwischen dem wesentlichen Be-
zug der intendierten gegenstandlichen Seite des Erlebnisses zu der Zeit gegen-
tber der Zeit der noetischen-noematischen Seite des intentionalen Erlebnisses
wird durch den Terminus der Gegenstandzeit gegentber der Gegebenheits-
zeit unterstrichen. ,[E]ntsprechend der Kontinuitit des inneren Flusses“!®? ist
auch auf eine zeitliche Ausbreitung der intentionalen Gegenstandlichkeit zu
verweisen.!® Das gilt sogar fir die Wesensanschauung, insofern das Wesen
yauf Grund von zeitlichem Sein [zu] erfassen“1%5 versucht wird und insofern
Wesensanschauung ein Zusammenschauen bei der Wahrnehmung der zeitraum-
lichen Seienden ist, ein fundierter Akt im individuellen Bewusstsein.

Zeit als Gegebenheitsform gilt somit fiir alle Gegenstandsarten, insofern alle
als Gegebene zeitlich konstituiert sind und in der Zeit erscheinen. Wie bereits
erwihnt, ist die Gegebenheitszeit nur eine andere Bezeichnung fir die imma-
nente Zeit, die Erscheinungszeit jeder Art der Gegenstande. Die intentionalen
Erlebnisse und deren Momente (d. h. die Empfindungsgegenstinde), die Wahr-
nehmungs- und Erinnerungsgegenstinde als Naturgegenstinde, die Wesensge-
genstinde!% und schliefflich die neue Gruppe der Phantasiegegenstinde sind
Arten der Gegenstinde, deren Beziehung zu der Zeit und ihre Individuation
von Husserl untersucht werden.

Die immanente Zeit ist nach Husserl fiir die intentionalen Erlebnisse und
deren Momente sowohl die Gegebenheitszeit als auch die Wesenszeit. Auf
Grund der unmittelbaren Einheit der Gegebenheitszeit und der Gegenstands-
zeit ist die Individuation der immanenten Objekte auch eine unmittelbare.
Die direkte Individuation der Erlebnisse und der Empfindungsgegenstinde in
der objektiven Ordnung der immanenten Sphire sind bereits problematisiert
worden (s. 0. § 1, § 2). Dem ist nur noch hinzuzufiigen, dass die behauptete Ob-
jektivitat der immanenten Zeit in den Ausfihrungen der Bernauer Manuskripte
eine neue Auslegung bekommen konnte, wenn die immanente Zeit blof§ als

193 Hua XXXIII, S. 310.

104 ygl. Hua XXXIIL, S. 310f.

105 Hua XXXIIL, S, 310.

19 Den Terminus ,Wesensgegenstinde® verwendet Husserl vor allem, um die idealen
Gegenstande von den Zeitgegenstinden abzugrenzen. Die idealen Gegenstinde selbst
werden in Erfabrung und Urteil dreifach gegliedert: in Verstandesgegenstindlichkeiten,
Allgemeingegenstindlichkeiten und Kulturgegenstinde. Die in den Bernauer Manuskrip-
ten als Phantasiegegenstinde eingegliederte Art der Gegenstinde steht, insofern sie einer
kollektiven Narrativitit zugehoren, in der Gliederung von Erfahrung und Urteil unter
dem Typus Kulturgegenstinde. Vgl. Husserl (1999), S. 314-319.

108

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

die den inneren Einheiten selbst eigentiimliche, zu threm Wesen gehorige Dau-
er interpretiert wird, aber nicht als eine umfassende eindimensionale Ordnung
und nicht als die alle immanenten Ereignisse in sich direkt individuierende
und einordnende direkte Gesamtordnung der immanenten Sphire.

Anders als die Gegebenheitszeit kann die Gegenstandszeit sich nicht ohne
weiteres und in gleicher universeller Weise auf alle Arten von Gegenstinden be-
ziechen. Nicht alle Gegenstinde haben die Zeit als ihr konstitutives wesentliches
Moment. Der ideale Gegenstand, das Allgemeine ist zwar in der Zeit gegeben,
aber ,zu dem, was es ist, dazu trigt diese Zeit gar nichts bei“.!”” Ein idealer
Gegenstand hat das Privileg, dass er in jeder Zeit als dasselbe gegeben wird und
werden kann. In diesem Sinne unterscheidet Husserl zwischen den Wesensge-
genstinden als tberzeitlichen Gegenstinden und den Zeitgegenstinden. Die
Uberzeitlichkeit sagt allerdings ,nicht Beziehungslosigkeit zur Zeit, sondern
zu ihrem [scil. der eidetischen Gegenstinde und Sachverhalte] Wesen gehort
es, dass sie zu jeder Zeit originar konstituiert werden konnen®.1% Nicht Wie-
dererinnerung, sondern nur Wiederholung zeichnet die idealen Sachverhalte
und Gegenstande als in jeder Zeit erscheinend als absolut dasselbe aus. ,,[D]ass
allgemeine Gegenstinde (Wesen und Wesensverhalte) ihre Allgegenwart in der
Zeit haben, sie sind tberall, sie konnen in jeder Zeitstelle gegeben sein®,'%
begreift Husserl als ihren notwendigen Bezug zu der Zeit und bezeichnet es
gelegentlich als ihre Allzeitlichkeit.!? Die Allzeitlichkeit hat die Bedeutung der
Nichtlokalisierbarkeit, insofern die Lokalisation die Bedeutung der Setzung in
der bestimmten Zeit hat, die das Hauptcharakteristikum der Realitit ist.'!!

Insofern die Individuation gerade auf der Einmaligkeit und Unumkehrbar-
keit basiert und die Dauer des Individuums eine lagebestimmte Dauer in der
Zeit sein muss, kann der ideale Gegenstand kein mafigebender Sachverhalt
tur die Individuationsanalyse sein. Trotzdem konnten die idealen Gegenstande,
insofern ihre erstmalige Entdeckung bzw. ihre erstmalige Anschauung ihnen
einen historischen Auftritt, eine historische Individuation verleiht, fir die Indi-
viduationsanalysen relevant sein und ontologisch interessante Implikationen
mit sich fihren. In den Bernauer Manuskripten beruft Husserl sich jedoch nicht
auf diesen Aspekt der Individuation. Nicht ihrer origindren erstmaligen Ge-
gebenheit der Intersubjektivitit nach, sondern hinsichtlich der noematischen
Gegebenheit soll die Gegenstandszeit auch in gewissem Sinne fiir die idealen
Gegenstande behauptet werden. Husserl ist der Meinung,

107 Hua XXXIIL, S. 311.

108 Hua XXXIII, S. 321.

109 Hya XXXIII, S. 312.

10 Die Allzeitlichkeit schreibt Husserl sowohl den eidetischen Gegenstinden (idealen Ge-
genstinden) als auch dem transzendentalen Ich und der Welt zu. Zur Allzeitlichkeit vgl.
Held (1966), S. 49-56.

11yl Held (1966), S. 49.

109

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»dass alle Erlebnisse als Gegenstinde des inneren Bewusstseins nicht nur selbst not-
wendig eine immanente Zeitform haben, sondern ihren intentionalen Gegenstinden

in gewisser Weise eine Zeitform aufprigen, namlich als noematischen Modus ihrer

Gegebenheitsweise“.112

Das Verhiltnis der Gegebenheitszeit der Wahrnehmungsgegenstinde und ihrer
Wesenszeit ist anders als das der immanenten Einheiten wie auch der idealen
Gegenstinde. Wahrend die Gegebenheitszeit der Wahrnehmungsgegenstinde
(die immanente Zeit der Wahrnehmung) und deren Wesenszeit (die Zeit
des Wahrnehmungsobjekts) strukturell in Deckung und sogar in einem Fun-
dierungsverhaltnis stehen,' weichen die Bestimmungen und Relationen der
Wahrnehmungsgegenstinde in einer Zeit von anderen ab: ,Ein gegebenes
Nacheinander braucht nicht ein objektives Nacheinander zu sein.“!4

Die Naturgegenstinde in ihrer urspringlichen Konstitution erhalten die
Bezeichnung der Wahrnehmungsgegenstinde. Somit ist die Wesenszeit, von
welcher hier die Rede ist, die Naturzeit. Dass bei Wahrnehmungsgegenstinden
von nummerisch zwei Zeiten ausgegangen werden muss, deren Deckung keine
Identititsdeckung ist, stellt Husserl auch fest:

»Dagegen kann man nicht die Zeitstrecke der Dauer eines Tones und die entsprechen-
de Strecke des sie konstituierenden Bewusstseinsstromes als identische und zwar wirk-
lich numerisch eine ansehen.“!15

Die Naturzeit als vereinigte Form und das umfassende System der Setzungsstel-
len der Wahrnehmungsgegenstande richtet die Bedingung der Moglichkeit der
Individuation ein. Die Abweichung und Dissonanz der Gegebenheitszeit und
der Wesenszeit der Naturgegenstinde trotz ihrer Fundierungsverhiltnisse und
der behaupteten Parallelitit bekommen in diesen Manuskripten keine befriedi-
gende Erklarung. Die Tatsachen, dass der Naturgegenstand mit einer Zeit und
Dauer ausgestattet gemeint wird, die nicht erst bei dem Einsatz seiner urgege-
benen Wahrnehmung beginnt, dass die Individuation der Naturgegenstinde

12 Hua XXXIIL, S. 318.

13 Fir die Konstitution der Naturzeit, d. i. fir die Moglichkeit der Wahrnehmung dieser
Zeit von Seiten eines transzendentalen Subjekts, ist die Konstitution der phinomenolo-
gischen Zeit schon vorausgesetzt.“ Hua XXXIII, S. 184.

Hua XXXIII, S.317. Mit einigen Beispielen hat Husserl die Abweichungen der Bestim-
mungen der Wahrnehmungsgegenstinde in der Naturzeit und in der immanenten Zeit
in fruhen Analysen der Zeit in den Vorlesungen illustriert: ,,Blicken wir auf ein Stiick
Kreide hin; wir schliefen und 6ffnen die Augen. Dann haben wir zwei Wahrnehmun-
gen. Wir sagen dabei: wir sehen dieselbe Kreide zweimal. Wir haben dabei zeitlich
getrennte Inhalte, wir erschauen auch ein phinomenologisches zeitliches Auseinander,
eine Trennung, aber am Gegenstand ist keine Trennung, er ist derselbe.“ Vgl. Hua
X, S.8. An einer anderen Stelle heifit es, ,[dliese Gleichzeitigkeit ,erscheint’, aber im
allgemeinen besteht sie ,in Wahrheit® gar nicht, wie selbstverstindlich. Der Stern, den
ich jetzt sehe, ist vielleicht Tausende von Jahren nicht mehr (natirlich ebenso bei
uneigentlicher Erscheinung: der gehorte Schlag des Hammers).“ Hua X, S. 288.

15 Hua XXXIIL, S. 117.

114

110

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

und ihre Setzung in ihren einmaligen Zeitstellen in der umfassenden Ordnung
der Naturzeit nicht egologisch vollzogen werden kann und dass eine absolute
Instanz auffer von mir als ein anderes Subjekt fiir die Konstitution so einer
transzendierenden Zeit und die Bestitigung der Einstimmigkeit des ganzen
Systems erforderlich ist, werden in diesen Manuskripten nicht expliziert. Die
intersubjektive Dimension der transzendenten Konstitution wird in diesen Ma-
nuskripten nicht thematisiert.

Waihrend die Jetztsetzung eines Inhalts als spezifisches Wesen in der Imma-
nenz fir die Urstiftung eines immanenten Individuums ausreicht, transzendie-
ren nicht nur die in die Unendlichkeit erweiterte Naturzeit, sondern auch
ihre Strecken als die lagebestimmte Dauer der Naturgegenstinde den ganzen
immanenten Bereich.

Die Naturgegenstainde konnen auch in der Wiedererinnerung gegeben sein.
Die Gegebenheitszeit des Wiedererinnerungsgegenstandes (Zeit der noemati-
schen Seite des Erlebnisses) deckt sich mit der Gegebenheitszeit des Wiederer-
innerungsakts (Zeit der noetischen Seite des Erlebnisses). Die Wesenszeit
des Wiedererinnerten (Zeit des intentionalen Wiedererinnerungsgegenstandes)
weicht aber so weit von ihrer Gegebenheitszeit ab, dass in der jetzt gebenden
Wiedererinnerung der Gegenstand als das Vergangene intendiert wird. Auch
wenn die Vergegenwirtigung als Modifikation der Gegenwartigung eigentlich
kein individuierender Akt ist, sondern auf die Leistung der originiren Wahr-
nehmung, der individuierenden Gegenwirtigung fundiert, erbringt die Wie-
dererinnerung in ihrem ideellen Zurtickschreiten jedoch eine konstituierende
Leistung fir die Einheit und Erweiterung der Naturzeit. Dazu weisen die
Wiedererinnerungen als die Reproduktionen des sowohl vergangenen Gegen-
standes als auch der vergangenen Wahrnehmung auf die Einheit des gesamten
Erlebniszusammenhangs hin.!¢ In spateren Analysen wird diese Funktion der
Widererinnerung fir die sogenannte Verzeitlichung der Erlebnisse und des Ich
hervorgehoben.

Eine offengebliebene Frage der frithen Analysen war die Frage nach der
Stelle der in der Diskontinuitat stehenden Zeitstrecken, die sich nicht, anders
als die wiedererinnerte Zeit, an der gegenwartigen Zeit ankniipfen. Damit sind
die Phantasiezeiten gemeint. Die quasi-wirkliche Zeit der Phantasiegegenstinde
gegentiber ihrer Gegebenheitszeit ist nicht in der Parallelitit der immanenten
Zeit und der objektiven Zeit wahrzunehmen, sondern angesichts der Zusam-
menhangslosigkeit der Phantasiezeiten mit der objektiven Zeit und letztend-
lich der wirklichen Welt zu parallelisieren. Alle Erlebnisse, unbeachtet ihrer
Intentionalitat, verbinden sich in der Kontinuitat des immanenten Eigenlebens.

116 Bernet meint die Tatsache, dass Husserl so sehr auf die reale Moglichkeit des immer wei-
teren Zurickschreitens der Reihen der Wiedererinnerungen angewiesen ist, ,,so deshalb,
weil es sich um eine einzige Erfahrung handelt, die mich apodiktisch der Einheit meines
Bewusstseinsstromes versichern kann. Bernet (2004), S. 50.

111

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zu ihrem Wesen gehort ,die Hineingehorigkeit in einen Zusammenhang der
Erfahrung“.!'” Die Gegebenheitszeit eines Phantasievorgangs ist auch keine
Ausnahme und figt sich in den Zusammenhang der Icherlebnisse ein. ,[Dlie
Zeit des Phantasievorganges selbst, welche eine Quasi-Zeit ist und zum Quasi-
Gegenwartigen der Phantasie konstitutiv gehort“!'3, steht dagegen in keiner
Verbindung mit der wirklichen Zeit und hat keine Individuation in dieser Zeit.

Die Einstimmigkeit- oder Widerstreitrelation der realen Gegenstinde besteht
auf Grund ihrer durch Motivation gebundenen Einheit. Ein Phantasiegegen-
stand steht dagegen nie in solchen Wahrheitsverhaltnissen zu den realen Ge-
genstinden. Allerdings kann die Quasi-Zeit die Form einer Quasi-Welt sein,
deren innerliche Kohirenz die Phantasiegegenstinde in Relation zueinander
individuiert. In diesem Zusammenhang kann nach einem bestimmten Narrativ
der Welt von der Einstimmigkeit und Uneinstimmigkeit die Rede sein. Die
Tatsache, dass eine solche Phantasiewelt erst inkarniert und in der Sprache
ausgedriickt werden muss, damit ihre Gegenstainde und Vorginge nach ihrem
koharenten Narrativ Individuation erhalten konnen, bekommt weiterhin keine
phianomenologische Erklarung.

§ 7. Intersubjektive Dimension der Individuation und der
Zeitkonstitution

Nicht nur die Individuation der Phantasiegegenstinde, sondern auch die der
realen und der idealen Gegenstinde verweisen auf die intersubjektive Konsti-
tution, die alle diese Individuationen von der immanenten Individuation in
der egologischen Immanenz differenziert. Die mangelnde Auseinandersetzung
mit den Themen der Intersubjektivitit und der kommunikativen Konstitution
bleibt die Schwiche dieser Phasen der Zeitanalysen. Diesen Mangel schon in
den frithen Analysen bemerkend, schreibt Husserl an einer Stelle:

yFragen wir also: Wie weit reicht die Schicht der Ding-Objektivierung (oder welchen
Sinn erhalt ein sich konstituierendes ,Ding‘), wenn wir uns auf das einzelne Bewusst-
sein beschrinken und noch die Personen-Objektivierung, Ich und andere Ich, nicht
heranziehen, so haben wir <die Fragen>: a) Was enthilt die rein intuitive Ding-Objek-
tivierung? Und b) was die logische (erfahrungslogische)? —, soweit dergleichen ohne
kommunikative Gemeinschaft zu leisten ist.“!1?

Trotz dieser Reflexion auf die Mangel wird in diesen Manuskripten die Inter-
subjektivitit nicht in direkter Verbindung mit der Zeitkonstitution themati-
siert.

17 Hua XXXIII, S. 329.
18 Hya XXXIII, S. 318.
119 Hua X, S.287.

112

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Insbesondere beziiglich der Einheit der Zeit und der Einheit der Welt wird
dieser Mangel augenscheinlich. Auch wenn jede Einheit der moglichen Erfah-
rung eine mogliche Welt konstituieren kann, dergemaf von den Phantasiewel-
ten im Plural die Rede sein kann, existiert nur eine Welt; da es ein Gesetz, ein
Wesensgesetz ist,

»dass alle Akte, die individuelles Dasein setzen, sofern sie von einem setzenden Ich
ausgehen, notwendig das Daseiende insgesamt als in eine Zeit gehorig konstituieren.
Also, all diese Welten miussten eine Zeitwelt sein, mindestens der Zeit nach hatten
sie Einheit. Es kann nur eine Zeit sein, nimlich fiir alle zusammen existierenden
Welten.«120

Und Husserl halt daran fest, ,,[d]er Versuch, auf mehrere Ich zu verteilen, an-
dert daran nichts“.'?! Diese Mannigfaltigkeit des Ich wird aber weder beschrie-
ben noch erklirt. In einer statischen Aufgabenstellung siecht Husserl vielmehr
die Reihenfolge der zu erforschenden Themen der Phinomenologie der Zeit
folgendermafSen:

,Sonach haben wir zuerst die immanente Zeit und dann erst das Problem der
Konstitution einer ,objektiven’, einer im Immanenten sich konstituierenden nicht
immanenten Zeit und dann wieder einer Zeit, die fremdes und dann fremdes und
eigenes Bewusstsein, Letzteres als menschliches, intersubjektiv identifizierbares, konsti-
tuieren.“122

Diese letzten Aufgaben allerdings sind nur Desiderat und werden erst in den
1930er-Jahren aufgenommen und einer niheren Betrachtung zugefihrt.

120 Hya XXXIII, S. 344.
121 Hya XXXIII, S. 344.
122 Hya XXXIII, S. 133.

113

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

/dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel V: Das transzendentale Ich und seine
Zeitlichkeit

Die Aufgabe der Zeitanalysen Husserls definiert sich auf neue Weise, insofern
das Problem der objektiven Erkenntnis in der spiten Phinomenologie unter
neuen Gesichtspunkten betrachtet wird. Die intersubjektive Objektivitat, die
sich nach Husserls Auseinandersetzung in den Cartestanischen Meditationen mit
dem Problem der Fremderfahrung als dominanter Begriff der Objektivitit dar-
stellt,' sowie der genetische Aspekt der Objektivitat und zugleich ihr geschicht-
liches Gesicht in der Krisis-Abhandlung setzen neue Ziele und weisen auf die
neuen Wege fir die Zeitanalysen. Zudem — und mit der Unterstreichung der
universalen Korrelation im Kompositum ,Lebenswelt — wird die Analyse der
Zeit des Lebens und der Welt mit neuen Nuancen unerlasslich, wobei der
Authebung der Dichotomie des Lebens und der Welt besondere Relevanz zu-
kommt. Der Ubergang von der subjektiven Zeitlichkeit zur objektiven Zeit ist
die Herausforderung der spiten Texte zur Zeitkonstitution.2 Dieser Ubergang
wird vor allem dank der Konkretisierung dessen ermoglicht, was Husserl unter
dem transzendentalen Subjekt fasst. Die Konkretisierung des transzendentalen
Ich fasst in sich das Spektrum aller anderen spiten Motive der Phanomenolo-
gie. Das konkrete transzendentale Ich wird als Monade bezeichnet. Husserls
letzter Versuch einer systematischen Phinomenologie wird daher als eine trans-
zendentale Monadologie verstanden.

Beztglich der Weltzeit ist zu bemerken, dass, erst wenn das transzendentale
Subjekt in seine Konkretheit ausgelegt ist, die Weltzeit in vollem Sinne entfal-
tet werden kann. Die Welt in ihrer Konkretion kann nur Korrelat der konkre-
ten Subjektivitat sein; die transzendental-ontologische Welt ist das Korrelat des
transzendental-ontologischen Ich. Und schliefSlich kann die Weltzeit nur be-
zuiglich einer transzendental-ontologischen Welt ihren eigenwesentlichen Sinn
erhalten.

Im Folgenden werden die richtungsweisenden Gedanken dargelegt, die zu
einer Konkretisierung des reinen Ich fithren. Die Uberlegungen beschranken
sich dabei auf die C- Manuskripte, die einer stufigen Konkretisierung des reinen
Ich folgen. Erst dann kann das urspriingliche Thema der vorliegenden Arbeit
wieder starker in den Vordergrund riicken.

Zuerst wird das Problem der Naturalisierung des absoluten Bewusstseins
in den Ideen I und sein Weiterbestehen in spateren Gedankenphasen Husserls

! In Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomenologie:
eine Einleitung in die phinomenologische Philosophie heif§t es: ,Die universale Intersub-
jektivitat, in die sich alle Objektivitit, alles iberhaupt Seiende auflost [...].“ Hua VI,
S. 183.

2 Vgl. Lohmar (2006), S. XVI.

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dargestellt (§1, §2). Die Methode des Zum-Ausdruck-Bringens der stummen
Konkretion des Ich wird als die regressiv-progressive Methode der spiten Analy-
se Husserls hervorgehoben und anschlieffend wird ihre Anwendung in der letz-
ten Zeitanalyse erforscht (§ 3). In dem progressiven Vorgang der Methode wer-
den die Stufen der Zeitigung der objektiven Zeit und der Selbstverzeitigung
verfolgt und fortgefihrt. Dadurch kann ein groffer Schritt in Richtung der
Konkretisierung des Ich und der Welt beztglich ihres Verhiltnisses als die Zeit
gemacht werden (§ 4).

Der konstituierende Andere, ohne dessen Erfahrungen nicht nur die Erwei-
terung der Zeit, sondern auch die Konstitution meiner Lebenszeit in ihrem
Anfang nicht moglich ist, ist als ein wichtiges Moment der Konkretisierung
des Ich und in Anbetracht seiner Bedeutsamkeit fiir die Analyse der Zeit darzu-
legen (§ 5, § 6). Mit der Verleiblichung des Ich und dem Feststellen des Leibes
als Zentrum der Zeit wird der letzte Schritt der Konkretisierung des Ich und
der Zeit gemacht (§ 7).

§ 1. Die friihere Meldung des Ratsels des konkreten Ich in den 1deen 1

Die auffillige Konkretisierung des vollig leeren Ich der Ideen PP findet zwar ihre
pragnante Ausfihrung bei der Einfithrung der Habitualitat in den Ideen II* und
in den Cartestanischen Meditationen.’ Das Problem der notwendigen Realisierung
des absoluten Bewusstseins als seine Konkretisierung hat Husserl jedoch bereits
in den Ideen I und im Rahmen der statischen Konstitutionsanalyse beschaftigt.
Ausgehend von der konkreten Welt, von ihrer psychophysischen Konkretion,
erweist sich die Notwendigkeit, die besagt, dass ,das Bewusstsein ein unterge-
ordnetes reales Vorkommnis innerhalb dieser Welt sein [soll]“.¢ Das absolut
transzendentale Bewusstsein, das die Welt konstituiert, muss selbst binnen ihres
Gebildes sein, insofern ihr Gebilde den Anspruch auf die Umfassung aller phy-
sischen Einheiten, aber auch der psychophysischen Einheiten erhebt. Husserl
stellt fest, dass die Inexistenz des Bewusstseins nur in der Naturalisierung des
absoluten Bewusstseins vollgezogen werden kann. Die Naturalisierung wird
durch die Teilnahme des absoluten Bewusstseins an der Natur angekindigt.
Das reine Bewusstsein naturalisiert sich durch ,die Erfahrungsbeziehung zum
Leibe“.” Diese Naturalisierung hat allerdings die Bedeutung des Zu-einem-An-
deren-Werdens, was eine Selbstentfremdung darstellt. Zudem erwihnt Husserl
in den Ideen I bei der Annahme des Charakters der Transzendenz die Preisgabe
der Immanenz des absoluten Bewusstseins. Die Naturalisierung wird ausdriick-

3 Vgl. Hua IlI/1, S. 178 f.
4 Vgl. Hua IV, S. 310f.
3 Vgl. Hual, S. 100f.

¢ Hua III/1, S. 116.

7 HuaIll/1, S. 116.

116

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lich als das in die Welt Hineinkommen des absoluten Bewusstseins.® Dieses
in die Welt Hineinkommen im Sinne der Ideer I kann nicht einfach mit der
Rekonstruktion der Welthaftigkeit meines durch die Reduktion abstraktiv ge-
reinigten Bewusstseins in den spaten Phasen der Phinomenologie gleichgestellt
werden. Bei der Quasi-Riickkehr des transzendentalen Bewusstseins in die Welt
in der spaten Phase der Phinomenologie enthillt sich die Identifikation des
transzendentalen Ich und des faktischen weltlichen Ich. Hier wird die verdeck-
te, jedoch evidente Tatsache aufgedeckt, dass Ich auch vor dem Entschluss zur
Phanomenologie und vor dem Annehmen der transzendental-phinomenologi-
schen Einstellung durch die Epoché ein transzendentales Ich war bzw. ist.” Die-
se scheinbare Gegenbewegung der Selbstenthiillung in der transzendentalen
Reduktion ist gar nicht verhiillend, vielmehr wird dadurch die Vorgangigkeit
des transzendentalen Ich fiir sich in ihrer Anonymitat hervorgehoben.

Wire das Hineinkommen nicht im Sinne des Wiederhineinkommens als
entdeckende Riickkehr zu verstehen, schiene die gelaufige Kritik an der Phino-
menologie und der fragwirdigen Weltvorgingigkeit ihres Subjekts berechtigt
zu sein.'® In diesem Sinne ist Ideen I anfallig fir diese Kritik. Ware dann mit
dem Primat des Bewusstseins ein ontologischer Vorrang gemeint? Oder konnte
man, wie Karl Schuhmann, in der Naturalisierung des Bewusstseins den Primat
der Welt erkennen und diesen sogar als den nichtigen Anfang des Bewusstseins
sehen?!!

Dass Husserl die Naturalisierung des absoluten Bewusstseins zu Gunsten
seiner Subjektivitits- bzw. seiner Konstitutionsfunktion fiir notwendig halt,
konnte wahrscheinlich den Vorwurf der Weltvorgangigkeit des Subjekts abwei-
sen. Allerdings, wenn die Naturalisierung und ihre Notwendigkeit als eine
nachtragliche Konsequenz der Weltkonstitution betrachtet wird, ist damit wei-

»Machen wir uns klar, wie Bewusstsein sozusagen in die reale Welt hineinkommen, wie
das an sich Absolute seine Immanenz preisgeben und den Charakter der Transzendenz
annehmen kann.“ Hua III/1, S. 116. (Hervorh. durch d. Verf.)

Vgl. Mat VIII, S. 346. In der Krisis beschreibt Husserl diese anonyme Transzendentalitit
in der nattrlichen Einstellung als ,transzendentale in dem Modus naiver Verschlossen-
heit“. Hua VI, S. 214.

Eugen Fink interpretiert es kritisierend in der entsprechenden Richtung, wenn er
schreibt: ,,Die phanomenologische Reduktion fihrt zu Thesen tiber den Seinsrang der
Weltdinge und der Welt selbst, zu Thesen tiber deren Abhingigkeit vom Bewusstseinsle-
ben eines weltvorgingigen Subjektes, das allerdings auch in einer nachtriglichen Weise in
das eigene konstituierte Gebild eingeht. Fink (1976), S. 288. (Hervorh. durch d. Verf.)
Karl Schuhmann schreibt in seinem Werk Die Fundamentalbetrachtung der Phinomenolo-
gte: Zum Weltproblem in der Philosophie Edmund Husserls: ,Anfang des Bewusstseinsschlus-
ses ist Welt daher nur insofern, als sie das Nichts, das ,noch nicht des Bewusstseins
darstellt, d. h. den dunklen Hintergrund einer Selbsterhellung. Nach dieser Seite des
Primats der Welt tiber das Ich ist das Bewusstsein durch die Notwendigkeit, sich zu
verweltlichen, ,zu einem Anderen geworden‘, und zwar zu einem Anderen als es selbst.”
Schuhmann, K.: Die Fundamentalbetrachtung Der Phinomenologie: Zum Weltproblem in Der
Philosophie Edmund Husserls, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1971. S. 120.

10

11

117

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

terhin der Platz fiir ein weltvorgingiges reines Bewusstsein freigelassen. Die
Realisierung des Bewusstseins mit der Betonung der Gleichurspriinglichkeit
der Weltkonstitution und der Selbstapperzeption des absoluten Bewusstseins,
die auf die Feststellung ihres urspringlichen Zusammenhangs, ihrer absolut
wechselseitigen Korrelation und Verflechtung hinauslauft, findet erst ab den
1920er-Jahren ihre angemessene Auflerung.

Mit der problematischen Weltannihilationshypothese und zugleich der Mog-
lichkeit des Weiterbestehens des Bewusstseins in den Ideen I beschaftigt sich
schon das erste Kapitel dieser Arbeit. Trotz der nicht gelungenen, zum Missver-
standnis leitenden Formulierungen in den Ideen I ist die Vorzeichnung der spa-
teren Entwicklungen und der Revidierungen bereits in diesem Werk zu finden.
Obwohl in Ideen I vom Verlieren der Immanenz als Preis der Realisierung des
absoluten Bewusstseins die Rede ist, wird jedoch das reale Bewusstsein zu einer
weigenartigen Transzendenz“!? erklart. Es wird nicht blof als Etwas aufgefasst,
sondern ausgezeichnet als ,die leiblich fundierte Einheit“.!> Mit den wegwei-
senden Gedanken in den Ideen I, die Husserl selbst sich anmerkt, schliefdt
dieser Abschnitt diese einfithrende Passage. Im Folgenden ist die Struktur, der
Konkretisierung in den Zeitanalysen am Leitfaden dieser Bemerkung zu folgen:

»Wir erinnern uns auch daran, dass nur durch die Verkniipfung von Bewusstsein
und Leib zu einer naturalen, empirisch-anschaulichen Einheit so etwas wie Wechsel-
verstandnis zwischen den zu einer Welt gehorigen animalischen Wesen moglich ist,
und dass nur dadurch jedes erkennende Subjekt die volle Welt mit sich und anderen
Subjekten vorfinden und sie zugleich als dieselbe, sich und allen anderen Subjekten
gemeinsam zugehorige Umwelt erkennen kann.“14

§ 2. Das hartndckige Ratsel in spdteren Phasen der Phanomenologie

Das Problem der Naturalisierung, das Ratsel der Selbstentfremdung des reinen
Ich in seiner Realisierung, taucht in Husserls spaten Uberlegung in unterschied-
lichen Zusammenhangen auf und beweist eine stindige Prasenz. In der Forma-
len und Transzendentalen Logik stellt Husserl die problemdarstellende Frage
folgendermaf$en:

»Wenn ich in der Universalitit meines ego cogito mich als psychophysisches Wesen,
als eine darin konstituierte Einheit, finde und darauf bezogen in der Form ,Andere’
psychophysische Wesen mir gegeniiber, als solche nicht minder in Mannigfaltig mei-
nes intentionalen Lebens konstituiert, so werden hier zunéchst schon in Beziehung auf
mich selbst groffe Schwierigkeiten empfindlich. Ich, das ,transzendentale Ego®, bin das
allen Weltlichen ,vorausgehende...]“13

12 Hya I11/1, S. 117.
13 HuaIII/1, S. 117.
4 Huya I11/1, S. 116.
1S Hua XVIL, S. 245.

118

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

In der Krisis wird die Problemlage so beschrieben:

»Die universale Intersubjektivitit, in die sich alle Objektivitit, alles tberhaupt Seiende
aufldst, kann offenbar doch keine andere sein als die Menschheit, die unleugbar selbst
ein Teilbestand der Welt ist. Wie soll ein Teilbestand der Welt, ihre menschliche
Subjektivitit, die ganze Welt konstituieren, nimlich konstituieren als ihr intentionales
Gebilde><16

Und setzt fort:

»Der Subjektbestand der Welt verschlingt sozusagen die gesamte Welt und damit sich
selbst. Welch ein Widersinn. Oder ist es doch eine sinnvoll auflosbare, sogar eine
notwendige Paradoxie?!”

16
17

Hua VI, S. 183.

Hua VI, S. 183. In Husserl Forschungen ist das ganze Problemspektrum, ausgehend von
Husserls Bezeichnung in der Krisis als ,das Paradox der Subjektivitat®, aufgenommen
und in der Gegensetzung zwei Weisen des Selbstbewusstseins oder zwei Existenzweisen
vom ego oft diskutiert. Mit dem Paradox vom Ich als dem Subjekt von der Welt und
zugleich als dem Objekt in der Welt wird in Husserls Forschungen ganz unterschiedlich
umgegangen. Einige Forscher versuchen das Paradox dergestalt zu artikulieren, dass sie
das transzendentale Subjekt bei Husserl (und auch allgemein bei der transzendentalen
Philosophie) als ein philosophisches Konstrukt betrachten und glauben, dass solches Pa-
radox unvermeidbar wird, wenn das Konstrukt als eine Seinsweise des Ich ernst genom-
men wird, die der weltlichen Inexistenz des Ich entgegensteht. Als ein Vertreter dieser
Auslegungsrichtung ist David Carr zu nennen mit seinem Buch, das gerade mit diesem
Paradox betitelt ist: The Paradox of Subjectivity: The Self in the Transcendental Tradition. Er
schreibt: ,,These two different senses of the subject drive, [...] from two very different
modes of self-consciousness or reflection: natural reflection, [...] and transcendental re-
flection, which is linked to the highly specialized and theoretically sophisticated method
of phenomenology. This in turn lends to the transcendental subject the air of something
contrived or artificial, something like a theoretical fiction.“ Carr, D.: The Paradox of Sub-
jectivity. The Self in the Transcendental Tradition, New York: Oxford University Press, 1999.
S.96-97 Und wenn sich Carr mit der Frage ,is there a transcendental subject? “ an Husserl
wendet, findet er Husserls Antwort ,,ambiguous®. Ebd. S.93. In dieser Interpretations-
richtung entsteht das Paradox aus der Fehlinterpretation der transzendentalen Phanome-
nologie (der allgemeinen transzendentalen Philosophie) selbst. Die Gegenrichtung dieses
Umgangs mit dem Paradox ist bei denjenigen Forschern zu finden, die den von Husserl
ausgesprochenen Widersinn beziiglich des Verhiltnisses des Subjekts und der Welt im
Endeffekt als ein Paradox in der Psychologie betrachten, dessen Losung gerade in der
transzendental-phinomenologischen Sichtweise der Sache zu finden ist. So schreibt Se-
bastian Luft: ,If psychology realized that its real theme ought to be consciousness, and if
consciousness is more than just a ,mental episode’, but the entirety of the experience of
the world, then the psychologist would have to realize that consciousness of the world
and the world itself are correlates. Consciousness has a fundamental dual nature: as a
conscious creature, I experience the world, but I am also an object in the world. This is
what Husserl calls the paradox of subjectivity, as being at the same time an object in the
world and a subject for the world. But this paradox vanishes when phenomenologically
clarified: the solution is the realization that the subject that experiences the world and
is also an object in the world are but two different viewpoints on the same thing.“ Luft,
S., Husserl’s Method of Reduction, in: The Routledge Companion to Phenomenology, Hgg.
Luft, S. & Overgaard, S., Abingdon: Routledge, 2014. S. 243-253. Hier S. 249.

119

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zudem dringt sich das Ritsel auch auf der anderen Seite der universalen Korre-
lation auf, d. h. auch bei dem Aufwickeln des Weltphinomens als Lebenswelt.
Die Welt ist mir vorgegeben und trotzdem erst von mir konstituiert. Alle diese
Ritsel sind unterschiedliche Facetten eines Ratsels, das Ratsel der absoluten
Faktizitat des transzendentalen Ich.

Das reine Ich war die abstraktive!'® Entdeckung der Polarisierung: Als Gegen-
pol meiner Erfahrungen und abgesehen von ihnen bin ich ein ,reines Ich und
nichts weiter“." Gerade in der Polarisierung meldet sich die Konkretheit des
Ich, insofern es die unumgingliche Zugehorigkeit vonseiten des Erlebnis-Pols
aufweist und vonseiten des Ich-Pols den Sinn des Besitzes, sogar eines habitu-
ellen Besitzes. Das Ich tragt seine Erlebnisse, es hat Erwerben und Erben, es
hat auch Erwartungen im Sinne des Horizonts von Moglichkeiten, es hat seine
Vermogen und Vermoglichkeiten. Ergo: Das konstituierende Ich ist nicht leer,
ist ,nicht ein blofes Ich, dem eine Mannigfaltigkeit ichlosen Seins gegeniiber
ist*.20

Auch wenn daher, anders als bei Descartes, das Ego bei Husserl nach der
Epoché nicht als reines Ich, als ein weltlos-leibloses res cogitans betrachtet wird,
raumt Husserl selbst ein, dass das apodiktisch gegebene Ego der Epoché den-
noch als ,,,stumme Konkretion® gegeben“?! ist. Die Verflechtung des transzen-
dentalen konstituierenden Ich mit den Konstituierten wurde lange Zeit nur
in der Auslegung der Internationalitit hervorgehoben, so blieb die Konkretion
des transzendentalen Ich in der Phinomenologie nicht ganz ausgesprochen,
sondern stumm. Um diese stumme Konkretion zur Aussprache zu bringen,
gibt Husserls die Anweisung in der Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phanomenologre:

»Sie muss zur Auslegung, zur Aussprache gebracht werden, und zwar in systemati-
scher, vom Weltphidnomen aus zuriickfragen der intentionaler ,Analyse’. In diesem
systematischen Vorgehen gewinnt man zunichst die Korrelation der Welt und der
transzendentalen, in der Menschheit objektivierten Subjektivitit.“??

Dabei lernt das transzendentale Ego sich selbst ,,in der Systematik seiner konsti-
tutiven Schichten und seiner unsagbar verschlungenen Geltungsfundierungen
kennen“.23

18 In den Ideen II heifdt es: ,,Abstraktiv, sofern es als etwas von diesen Erlebnissen, als etwas

von seinem ,Leben‘Getrenntes nicht gedacht werden kann.“ Hua IV, S. 99.

9 Hua 1111, S. 179.

20 Mat VIII, S. 103.

2L n der Krisis ist zu lesen: ,Das ego ist im Einsatz der Epoché apodiktisch gegeben, aber als
,stumme Konkretion® gegeben.“ Hua VI, S. 191. So heifit es auch in den C-Manuskripten:
»Die transzendentale Reduktion als Reduktion auf mein transzendentales Ego in seiner
unausgelegten ,stummen‘ Konkretion.“ Mat VIII, S. 115.

22 Hua VI, S. 191

23 Hua VI, S. 191.

120

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

§ 3. Die Methode der Auslegung der Konkretheit des Ich und die
Anwendung der Methode in den spaten Zeitanalysen

Im Rahmen der Uberlegungen der C-Manuskripte wird der Prozess des zur Aus-
sprache Bringens der stummen Konkretion entsprechend der Anweisung der
Krisis systematisch und ausgehend von der intentionalen Analyse des Weltpha-
nomens durchgefithrt. Es wird, ausgehend von dem abstraktiv abgespaltenen
Wahrnehmungsfeld, den Apperzeptionen und Erweiterungen zu den aufstei-
genden Stufen bis zur vollen Weltapperzeption gefolgt und diese entfaltet;
die Apperzeptionen, die zugleich bei der noetischen Seite die Vollstellung der
Konkretion des primordialen Ich bedeuten. Die Unselbstindigkeit jeweils abge-
bauter Schicht vom Noema (Weltphinomen) verweist in der wesensmafligen
systematischen Fundierungsfolge auf die notwendigen Komponenten fir die
Konstitution des konkreten Noemas (die Welt), die in noetischer Seite als
Grundstrukturen und Dispositionen des konkreten welterfahrenden Bewusst-
seinslebens gelten und die Konkretion des Ich auszeichnen und bestimmen.
In der standigen Uberschreitung und Ausdehnung des abstraktiven Kerns
und Enthillung seiner Abhangigkeit von dem Horizont wird ,[dJie program-
matische Rekonstruktion des urspriinglichen Zusammenhangs von Welt und
Bewusstsein“?# anvisiert. Zwecks dieser Rekonstruktion wird die regressiv-pro-
gressive Methode?® der 1930er-Jahre zu der dominanten Methode der Phanome-
nologie. Die Methode besteht in ,[der] regressive[n] Abschichtung und [dem]
progressive[n] Ins-Spiel-Setzen der ontifizierenden Aktivititen“.2¢ Nicht nur die
Urstufe des Bewusstseins und ihre Urpassivitat mit ihren Urgesetzen, sondern
auch alle intentionalen Implikationen, darunter die spezifische der transzen-
dentalen Intersubjektivitit, lassen sich nur durch eine solche abbauend-aufbau-
ende Methode enthillen. Diese regressiv-progressive Methode, die auch als
»~Phinomenologische Archiaologie“?” und , Verstehen im ,Zick-Zack“?$ bezeich-
net wird, muss den transzendentalen Ursprung der Objektivitat dergestalt er-
hellen, dass die Realitit bzw. die Transzendenz der Objektivitit keineswegs
in einer Art Relativismus preisgegeben werden. Anhand der Abbau-Methode

24 Meist (1980), S. 567.

25 Diese Methode, ihr Ziel und ihre Schritte treffend auf den Punkt bringt Kurt Rainer
Meist in folgenden Worten: ,Die programmatische Rekonstruktion des urspriinglichen
Zusammenhangs von Welt und Bewusstsein fordert daher von sich aus, dass die primor-
diale Abstraktion in einer phinomenologischen ,Wiederaufbaubewegung* wieder aufge-
hoben wird, indem das reine ego sich mit seiner leiblichen Vergegenstindlichung als
wirklichem und in der ,Welt® seiendem, nicht abstraktem ,Nullpunkt® unmittelbarer
Erfahrungsrelativitat identifiziert, um so zugleich die eigentliche Voraussetzung fir eine
Erfahrung der ,Andern® als einer ersten (absoluten) Transzendenz fiir mich zuriickzuge-
winnen.“ Meist (1980), S. 567.

26 Mat VIIL, S. 187.

27 Mat VIII, S. 356.

28 Mat VIII, S. 357.

121

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

erhofft Husserl in den Zeitanalysen eine ,,Aufdeckung von Kernstrukturen in
der immanenten Zeit und der Konstitution der Natur“.?’ Die Struktur und
Stadien der Konkretisierung des Ich werden somit als die notwendigen Stufen
der Zeitigung der objektiven Zeit und der Verzeitigung?® des Ich entfaltet.

Bei der Anwendung der reduktiv-abstraktiven Methode in den Zeitanalysen
wird nach der Reduktion auf meiner stehend-stromenden Gegenwart eine noch
radikalere Reduktion?! vollzogen.

Das ist die Reduktion auf die lebendige Gegenwart in ihrer noetisch-noema-
tischen Struktur durch die Ausschliefung der sich tber die Gegenwartigung
erstreckten Horizonte. Das Ergebnis dieser Reduktion ist, von noematischer
Seite betrachtet, das reine jeweilige Wahrnehmungsfeld, eingeschlossenes mo-
mentanes Einzelwahrnehmungsfeld, abgesehen von seinem Auflenhorizont,
sodass dieses Feld eigentlich durch das Absehen von seinem plus ultra nicht
mehr als ein Ausschnitt der Welt, sondern blof als das Feld der auf einmal
Wahrgenommenen betrachtet werden darf.

Husserl stellt fest, dass die Reduktion auf meine aktuell wahrnehmungs-
mafige, lebendige Gegenwart den Charakter der Reduktion auf das radikal Pri-
mordiale hat und vice versa.’?> Bei dem ,,Absehen von den Sinneskomponenten
der wirklich geltenden Welt, die durch das Mit-Dasein von Anderen motiviert
sind“,3 gewinne ich im Endeffekt das abstrakt eingeschrinkte Gegenwartsbe-
wusstsein. Diese Tatsache gibt auch ein Verstandnis daftr, dass Husserl sowohl
»das Impliziert-Sein meiner Vergangenheit in meiner stromenden Gegenwart®
als auch ,,das Impliziert-Sein der anderen Monade in meiner Monade® ,als Im-
plikation transzendental simultane“3* bezeichnet. Die von den Cartesianischen
Meditationen bekannte Analogie zwischen der apperzeptiven Fremderfahrung

¥ Mat VIIL, S. 186.

30 Brand ist der Meinung, ,dass Husserl, wenn er ,Verzeitigung® gebraucht anstatt Zeiti-
gung, das mehr passive und anonyme Strdomen meint gegeniiber dem mehr aktiven
Enthiillen der Zeitmodalitit als Zeitigung®“. Brand (1955), S. 85.

Beziiglich der primordialen Reduktion weist Dan Zahavi darauf hin, dass die Beschrei-
bung dieser Reduktion als eine radikale Version der transzendentalen Reduktion irrefiih-
rend ist. Er schreibt: ,Obwohl die primordiale Reduktion gelegentlich als eine radikali-
sierte Version der transzendentalen Reduktion prasentiert wird, ist dies eher irrefithrend.
Sie setzt namlich offensichtlich schon die transzendentalphanomenologische Reduktion
voraus, findet innerhalb ihrer statt und kann angemessener als eine thematische Ein-
schrinkung (Abstraktion) auf ein bestimmtes Gebiet innerhalb der von der Reduktion
schon freigelegten transzendentalen Sphire betrachtet werden.“ Zahavi (1996), S. 23.

So schreibt Husserl: ,Man weif§ noch nichts von Primordialitit, die hier durch die
Forderung der Wahrnehmung (der korrelativen Wahrnehmung) doch innegehalten ist.”
Und setzt fort: ,,Reduktion® besagt hier Ausschluss des Horizonthaften, das tber die
korrelativ stromende Wahrnehmung hinausgeht. Diese Reduktion ergibt aber in der Tat
das Primordiale - vor jeder Einfithrung der transzendentalen Anderen.“ Mat VIII, S. 153.

33 Mat VIIL, S. 160.

34 Mat VIIL, S. 22.

31

32

122

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

und der Wiedererinnerung als Vergegenwirtigung?s wird hier dadurch vertieft,
dass der Gegenwartshorizont sich tberhaupt als durch das Alter Ego konstituier-
ter Horizont zeigt.3¢

Als Erstes, nach dieser Abstraktion, stellt Husserl sich die Aufgabe der Ent-
hillung und Auszeichnung der Strukturen des Primordiums, um das Potenzial
dieser abstraktiv eingegrenzten Sphare fir die Konstitution und Korrelation
der objektiven Transzendenz, fir die Konstitution der objektiven Welt zu
tberprifen. Die behauptete, sogenannte immanente Objektivitit der frithen
Zeitanalysen steht nun als primordiale zur Probe. Es ist zu zeigen, ob und
inwiefern die Objektivitdt in der bewusst eingeschriankten Sphare zu verweisen
ist. Weiter ist die Frage, wie weit das Ich die reale Welt und ihre Raumzeit-
lichkeit als das Stellensystem der Objekte primordial zu konstituieren vermag,
ob und wie weit es in der radikalen primordialen Einsamkeit als ,solitdres
Subjekt” mit der Weltkonstitution vorankommt. ,Es ist die Frage, wieweit man
mit der egologischen Sinneskonstitution reicht, und ob, wenn man mit einer
Aufklarung stecken bleibt, nur die Authebung der Abstraktion helfen kann.“”
Das vorausgeschickte Endziel dieser Fragestellung liegt darin, die unerlissliche
konstitutive Intersubjektivitit, die sich gerade im Primordium aufdringt, her-
vorzuheben.

Die immanenten Momente der wahrnehmungsmafigen lebendigen Gegen-
wart werden nach ihrer eventuellen Transzendenz gefragt, um herauszufinden,
wie weit die lebendige Gegenwart als eine Einheit die Moglichkeit der Erwei-
terung und im weiteren Sinn die Moglichkeit der Selbstkonstitution in stindi-
gem Stromen innehat. Wird zudem dem unaufthorlichen Stromen die Aufgabe
der standigen Konstitution der objektiven Welt mit ihrer objektiven Raumzeit-
lichkeit zugeschrieben, dann wird diese Untersuchung die Tatsache erhellen,
dass die Kerngegenwart, die weiterhin als Urquelle der Konstitution betrachtet
wird, kein selbstindiges Isoliertes ist, sondern stets die mitkonstituierenden
Horizonte aufweist und braucht. Parallelerweise und angesichts der festgestell-
ten Identitit der abstrakten lebendigen Gegenwart und des durch Abstraktion

35 Den lehrreichen Vergleich macht Husserl in den Cartesianischen Meditationen und
schreibt: ,So wie sich in meiner lebendigen Gegenwart, im Bereich der inneren Wahr-
nehmung, meine Vergangenheit konstituiert vermoge der in dieser Gegenwart auftreten-
den einstimmigen Erinnerungen, so kann sich in meiner primordialen Sphire durch
in ihr auftretende, vom Gehalt derselben motivierte Apprasentationen in meinem ego
fremdes ego konstituieren, also in Vergegenwirtigungen eines neuen Typus, die ein
neuartiges Modifikat als Korrelat haben.“ Hua I, S. 145.

Freilich ist gerade diese Andeutung der Beteiligung der Mitsubjekte an der Konstitution
des Zeithorizonts die Zielscheibe des geldufigen Vorwurfs zur Metaphysik der Prasenz. Es
wird darin die Gegenwart als das privilegierte Selbst betrachtet, wihrend Vergangenheit
und Zukunft als das abwesende Nicht-Selbst, als die Fremde erkannt werden. Trotzdem
ist zu bemerken, dass der Kern und der Horizont bei Husserls Analysen keineswegs in
einem statischen Verhaltnis zueinander stehen und nirgends in einer festen Hierarchie.

37" Mat VIIL, S. 160.

36

123

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gewonnenen Primordiums wird die Untersuchung der jeweiligen lebendigen
Gegenwart zu der Enthillung der transzendentalen Intersubjektivitit fithren.
Es wird gezeigt, dass der unaufthorliche Strom in der Isoliertheit nicht im Stan-
de ist, die objektive Welt zu korrelieren, zu konstituieren. Eine Pluralisierung,
die sogenannte Monadisierung, wird sich als notwendig erweisen.

Im Folgenden sind die Stufen der Zeitigung detaillierter darzustellen. Die
Unzeitlichkeit des transzendentalen Subjekts, das in der Weltzeitdebatte Teil
der Kiritik ist, ist hier in der Weise auszulegen, dass sie nicht auf das ontologi-
sche Primat eines weltlosen Ich hindeutet.

§ 4. Die Stufen der Zeitigung der objektiven Zeit und der Verzertigung
des Ich

Bei der Reduktion auf die lebendige Gegenwart wird die Wahrnehmung von
ihrem AufSenhorizont abstrahiert. Von der Synthesis der Einstimmigkeit der
Einzelwahrnehmung mit anderen Erfahrungen wird in diesem Verfahren be-
wusst abstrahiert. Dann werden innerhalb solcher in der einzigen lebendigen
Gegenwart abgespielten Einzelwahrnehmung ein Kern und ein Innenhorizont
erkannt.’® Als erste Transzendenz in der Immanenz ist die Retention zu er-
kennen. Diese Transzendenz ist einem abstraktiven leibhaftigen Selbst gegen-
tbergestellt. Erst wenn Husserl in der abstraktiven einzigen Gegenwirtigung
einen Kern der absoluten urmodalen Gegenwart ideell als reine Gegenwart als
leibhaftiges Selbst abstrahiert®®, zeigt sich die Retention tber diese urmodale
zeitigende Gegenwart als gezeitigt. Die genetisch abgeleiteten Modifikationen,
Retention und Protention, gelten als Momentantranszendenz, die wirklich mo-
mentan sind, aber in ihrer modifizierten Intentionalitit das eigene Nicht-Jetzt
bewusst machen. Diese transzendente Einheitsbildung in formaler Ebene hat
auch einen Inhalt. Der Terminus Noch-Modus als Retention ist in Verbindung
mit dem Terminus Noch-Gelten eingefiihrt, das sich nicht auf das Erhalten
des soeben verstromten Jetztbewusstseins bezieht, sondern auf die ber den
fliichtigen, aber urstiftenden Akt hinausreichende und fortdauernde Meinung.
Wihrend der Noch-Modus Bezeichnung eines Moments des momentanen Be-
wusstseinslebens ist, stellt das Noch-Gelten das momentane Bewusstseinshaben
dar. Das Grundgesetz der Fortgeltung jeder Urstiftung* findet seine elemen-
tarste Form in dem Noch-Gelten der retinierten Phase des Bewusstseins, in dem
Noch-Gelten von dem, was in friheren Analysen als das in der gegenstandli-

38 Vgl. Mat VIIL, S. 27.

3 Vgl. Mat VIIL, S. 27.

40" In der Tat ist es ein Grundgesetz, dass {das), was wir in der Einheit eines Lebens in
irgendwelchen positionalen Akten (in erfahrenden, urteilenden, wertenden, wollenden
u. dgl.) ,erstmalig’ in Geltung gesetzt haben — in urstiftenden Akten, wie wir auch sagen
—, bis auf weiteres in Geltung verbleibt.“ Hua XXXIX, S. 47.

124

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

chen Intention Erhaltene bezeichnet ist. ,Das Noch-Gelten des Woraufthin des
Aktes in der lebendigen stromenden Gegenwart“4! veranlasst, dass die lebendi-
ge Gegenwart, welche die Einheit der breiten Gegenwart mit ihrer Dreigliedrig-
keit in sich hat, auch zu einem Niederschlaglager wird, worin die hyletischen
Daten sich assoziativ synthetisieren und in Fortgeltung bewahren.

Die erste Gezeitigte hat die Form der Einheit des Erlebnisstroms gegentiber
der abstraktiv stehenden urimpressionalen reinen Gegenwart.

Im Sinne der frihen Analysen der immanenten Zeit spricht Husserl auch
in diesen Abbau-Analysen gelegentlich von der ersten Stufe der Zeitigung als
Erlebniszeitigung in der immanenten Zeit.#? Wie es sich aus letzten Kapiteln
erschlieBt, bedarf die Abhebung der Erlebnisse in dem Erlebnisstrom jedoch
einer Reflexion, genauer gesagt einer Wiedererinnerung, und kann nicht gera-
dehin vollgezogen werden. Daher kann hier von einer nicht intern explizierten
Einheitsbildung des Erlebnisstroms die Rede sein, aber nicht von der expliziten
Einheit und Meinigkeit der Erlebnisse. Der Zeitigung des Erlebnisses geht die
Zeitigung des Erlebnisstroms als originires Zeitfeld voraus und die Zeitigung
der Erlebnisse als meine kann nur zugleich mit der Selbstzeitigung stattfinden.

Hier sei abermals auf die subtile Unterscheidung zwischen der invarianten
Form der lebendigen Gegenwart und ihrem lebendigen Geschehen hingewie-
sen. Die erste Zeitigung ist die Zeitigung der Transzendenz des Wahrens als die
invariante Urform des Stromens gegeniiber seinem stindigen Urgeschehen als
Stromen.®

Die Zeit des Stromens schlechthin ist Vor-Zeit; und blofles Stromen ist die
Vor-Zeitigung. Wenn das Sein die Bedeutung der Erfahrbarkeit hat, dann ist
Vor-Zeit, Vor-Sein ,unerfahrbar, unsagbar.# Um diese Behauptung zu erkla-
ren, ist darauf hinzudeuten, dass Husserl in einem anderen Versuch regressiv
die Schichten der objektiven Konstitution abzubauen versucht. Statt von der
ideell abstrahierten urimpressionalen Gegenwart auszugehen und ihre Weite
(den Innenhorizont) und Erweiterung (den Auflenhorizont) zu enthiillen, fihrt
Husserl eine tiefgenetische Betrachtung durch und st6ft infolgedessen auf die
allgemeinste Struktur der ,urimpressionale[n] stromende[n] Gegenwart der
konkreten Urprasenz“®, d. h. auf das Ur-Ich und die Ur-Hyle als notwendige
Voraussetzungen jeder Zeitigung.*¢ Als Strukturen der stromenden Gegenwart
werden die zwei Urquellen jeder Zeitigung selbst als ichliche und nicht-ichli-
che Strome beschrieben.” Alle Vor- und Ur-Bezeichnungen entsprechen dieser

41 Mat VIII, S. 306.

42 Mat VIII, S. 197.

43 Vgl. Held (2005).

44 Mat VIIL, S. 269.

45 Mat VIII, S. 110.

46 ygl. Mat VIII, S. 110.

47 Konstitution von Seienden verschiedener Stufen, von Welten, von Zeiten, hat zwei
Urvoraussetzungen, zwei Urquellen, die zeitlich gesprochen (in jeder dieser Zeitlichkei-

125

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

urpassiven Sphare mit seinem Ur-Ich und der Ur-Hyle, woran die auf Sein
und Seinskonstitution gerichtete Sprache nicht einfach heranzukommen ver-
mag. Sobald das Unsagbare in der phainomenologischen Reflexion aufgewiesen
wird, ,,also doch erfahren und zum Thema einer Aussage wird, ist es eben
ontifiziert“.#s Die Ontifikation als Akt des phanomenologisierenden Ich wurde
schon bei der Problematisierung der immanenten Zeit in dieser Arbeit aufge-
griffen. Dass ihm das richtige Ausdricken schwerfallt, zeigt sich an standigen
Reformulierungen und den immer wieder aufkommenden Andeutungen der
eventuellen Missverstindnisse. Husserl schreibt, ,,,Selbstzeitigung* als Leistung
des urtimlichen Stromens ist ein gefahrliches Wort. Das Stromen als solches
zeitigt nicht.“4 Und Husserl setzt fort: ,Als transzendentaler Zuschauer kann
ich mich auf das pure Stromen einstellen, auf das stetige Abklingen der Urim-
pressionen.“3? Sollte die Zeitigung die Bedeutung der Ontifikation haben, dann
ist die Ontifikation des unsagbaren vorbewussten vorontischen Zeitstroms Leis-
tung des phinomenologisierenden Ich. Die passive Zeitigung hat aber keinen
ontifizierenden Charakter, sondern ist als Bedingung der Moglichkeit jeder
Zeitigung zu betrachten.

Angesichts des mit der lebendigen Gegenwart gleichgestellten Primordiums
ist die erste Zeitigung ,als invariante Seinsform des Primordiums“S! zu betrach-
ten. Die transzendente Einheitsbildung im Primordium, in der aktuellen leben-
digen Gegenwart, hort jedoch nicht bei der kontinuierlichen Anschliefung der
Retention und Protention am abstrakten urmodalen Kern der Gegenwart auf.
Daher ist es wohl moglich, dass in der lebendigen Gegenwart eine Wiedererin-
nerung auftaucht. Die Wiedererinnerung stattet die abstrake als eine atomare
Einheit betrachtete jeweilige lebendige Gegenwart mit einer weiteren Transzen-
denz, nimlich mit ihrem Vergangenheitshorizont aus.

Waihrend in der rein perzeptiven Sphire der hyletischen Daten die Retention
als Transzendenz zu erweisen ist, enthillt die in der vergangenen Retentiona-
lisierung fundierte Wiedererinnerung in einer hoheren Schicht den abgelaufe-
nen Akt als konstituierte Transzendenz. Die Wiedererinnerung transzendiert
die lebendige Gegenwart,’? insofern sie ,auf das Urwerden der Vergangenheit
durch Retentionalisierung zurtck[weist]“.53

ten) immerfort ihr ,zugrundeliegen: 1) mein Ich als fungierendes, als Ur-Ich in seinen
Affektionen und Aktionen, mit allen Wesensgestalten an zugehorigen Modis, 2) mein
urtimliches Nicht-Ich als urtiimlicher Strom der Zeitigung und selbst als Urform der
Zeitigung, ein Zeitfeld, das der Ur-Sachlichkeit, konstituierend. Aber beide Urgrinde
sind einig, untrennbar und so fiir sich betrachtet abstrakt.“ Mat VIII, S. 199.

48 Mat VIIL, S. 269.

4 Mat VIIL, S. 118.

50 Mat VIIL, S. 118.

S1 Mat VI, S. 131.

52 Mat VIII, S. 132.

33 Mat VIII, S. 132.

126

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Trotz der radikalisierten Reduktion der aktuellen lebendigen Gegenwart er-
schliefSt sich ein Motivationsweg in ihr, der zur Konstitution der Vergangenheit
fiahrt. Die Wiedererinnerung ist das Bahnbrechende dieser Konstitution. An-
ders als Retention ist die Wiedererinnerung keine in den originiren Stromen
abgeleitete Abwandlung. Wihrend die Retention ein Bewusstseinsmoment des
originaren konstituierenden Zeitbewusstseins ist, ist die Wiedererinnerung die
Reproduktion eines vergangenen Bewusstseinsganzen. Wie schon erwihnt: Erst
dank der Wiedererinnerung und ErschlieSung des dunklen Horizonts des Er-
lebnisstroms setzt die Erlebniszeitigung ein. Die Reproduktion der Retentiona-
lisierung der Gesamteinheit eines urspringlich passiv versunkenen Aktes findet
die Bedeutung der ,seinsmifligen Ontifikation“** der immanenten Erlebnisse
in der Ganzheit des Erlebnisstroms. Die Wiedererinnerung, die kein urspring-
lich konstituierender Akt ist, die nur Reproduktion eines verstromten konsti-
tuierenden Akts ist, legt eine hohere Stufe der Zeitigung frei, welche in der
Passivitat fundiert ist.

Die Behauptung, dass in der lebendigen Gegenwart die Widererinnerung
auftauchen kann, scheint beim ersten Blick widerspriichlich zu sein, insofern
die lebendige Gegenwart als die durchaus wahrnehmungsmifiige Gegenwart
durch die Abstraktion von der Vergegenwartigung nach der vorgeschriebenen
Regel dieser Abstraktion zu gewinnen ist.>> Der Widersinn zeigt sich jedoch als
blof§ scheinbar, insofern: ,[wlenn eine Vergegenwartigung jetzt eintritt, so ist
sie selbst gegenwartig, als das ein Wahrnehmungsmafiges®.5¢ Dass sie in wahr-
nehmungsmafligen Erlebnissen bewusst ist, gilt phinomenologisch schlicht fiir
alles und in jedem Sinne Transzendente.

»Aber in ihr als Vergegenwartigung-von ist etwas vergegenwartigt.“” Da-
riber hinaus ist darauf zu achten, dass ich durch die Abstraktion nicht mei-
ne allererste lebendige Gegenwart und mithin die allererste Wahrnehmung
gewinne, wenn Uberhaupt von so einer allerersten gesprochen werden darf.
Die unbemerkte, jedoch unumgingliche Tatsache, dass der Vollzieher dieser
abstraktiven Reduktion das faktisch bestimmt entwickelte Subjekt mit einer
bestimmten Geschichte ist, fallt wieder auf. Die Vorgingigkeit der Faktizitat
dringt sich wieder auf. Die Vorgingigkeit der Faktizitit des transzendentalen
Ich als absolute Faktizitit ist eine von den Grundelementen, die zur Ausbil-
dung einer transzendentalen Intersubjektivititstheorie sowie einer Theorie der
Geschichtlichkeit gehort.s8

34 Mat VIIL, S. 186.

35 Wie ist das zu verstehen, da doch die gesamte stromende Gegenwart wahrnehmungs-
mafige ist, dass wir nun abermals in einem offenbar besonderen Sinne von Wahrneh-
mungen und Nicht-Wahrnehmungen sprechen mussen? Mat VIII, S. 25.

3¢ Mat VIIL, S. 25.

37 Mat VIIL, S. 25.

38 Zum Thema von Husserls Theorie der Geschichte und der Tragweite der absoluten Fakti-
zitdt ist auf den Beitrag von Landgrebe zu verweisen: Landgrebe, L.: Die Phinomenologie

127

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Moglichkeit der Wiedererinnerung ist keineswegs eine wesentliche Mog-
lichkeit des Bewusstseins schlechthin; ein tierisches Bewusstsein verftigt nicht
tber das ausgebildete Vermogen der Wiedererinnerung und lebt deshalb in
der konkreten Gegenwart.? Auch aus diesen Zusammenhingen lasst sich ein
Verstindnis daftir gewinnen, dass Husserl behauptet, ,,dass durch die Verzeiti-
gung der Ichakte“®*— welche auf Basis der Wiedererinnerung und schliefSlich
des Vergangenheitshorizonts vollgezogen wird — ,,und des Ich selbst die Ver-
menschlichung zustande kommt*“.¢! Dabei wird das strikte Scheiden zwischen
dem transzendentalen und dem empirischen Ich relativiert, wenn die Verzeiti-
gung zugleich die Vermenschlichung des Ich in den Vordergrund riickt. Dies
ist allerdings eine zu schnelle Auslegung der Vermenschlichung. Auf diesen
Punkt wird diese Arbeit wieder zuriickkommen.

An Phianomen der Wiedererinnerung enthillt das transzendentale Ich ein
vergangenes Ich jener vergangenen Gegenwart, welche ihm selbst identisch
ist bzw. ein Abwandlungsmodus seiner selbst ist und worin die Motivation
zu seiner Selbstzeitigung liegt.? In diesem Sinne ist die Selbstzeitigung im
Prinzip ,die Aktivitat des sich-entdeckens-als-Zeitliches®,%® d. h., die Wiederer-
innerung ist nicht der genetische Ursprung der Selbstzeitigung, sondern expli-
ziert Husserls Leitidee dergestalt, ,dass in der Tat der Urstrom meines Ich-bin
selbstzeitigend ist, aber nur durch Erinnerungsbewusstsein als Bewusstsein-von,
als Intentionalitit, eigenes Sein als zeitlich existierend zustandekommt*.64

Wie Husserl an einer anderen Stelle schreibrt,

als transzendentale Theorie der Geschichte, in: Phinomenologische Forschungen 3, 1976,
S.17-47; Vgl. auch den Beitrag von Meist: Meist, K. R.: Die Zeit der Geschichte. Probleme
in Husserls transzendentaler Begriindung einer Theorie der Geschichte, in: Zeitschrift fir
philosophische Forschung 14, 1983. S. 58-110. Auch Lembeck widmet sich diesem Thema
in seinem Buch. Vgl. Lembeck, K. H.: Gegenstand Geschichte. Geschichtswissenschafts-
theorie in Husserls Phinomenologie, Dordrecht u. a.: Kluwer Academic, 1988.

Vgl. Hua XXIX, S.4. Da Husserl der Meinung ist, ,dass Tiere nur in der konkreten
Gegenwart leben, namlich, dass sie kein konkretes Zeitwissen, keinen geschichtlichen
Horizont haben, kein ausgebildetes Vermogen, eigene Vergangenheit durch Erinnerung
als Bereich ihres gewesenen Seins und Lebens in Verfigung zu brauchen und von da aus
kinftiges Sein explizit induzieren und wiederholend bewahren zu konnen®. Es konnte
nun im ersten Blick erstaunen, wenn er schreibt: ,Das Tier, umherschweifend: Es kommt
nach langerer Zeit, und nicht blof im Hin und Her etwa des Tages, auf den alten Jagd-
platz zurtick. Es erkennt ihn, die alte Umgebung, wieder als die unveranderte mit den
unverdnderten Dingen. Die Zugvogel, die wiederkehren, die alten Nester beziehen.“ Mat
VIII, S. 212. Die strikte Unterscheidung zwischen der Wiedererinnerung als aktivem Ab-
rufen und Wiedergewinnen der Vergangenheit als etwa ein Eigentum und dem bloflen
Wiedererkennen ohne irgendeine Zeitbestimmung darf aber nicht unbeachtet bleiben.

60" Mat VIII, S. 345.

61" Mat VIII, S. 345.

62 Huya VI, S. 189.

63 Brand (1969), S. 71.

64 Mat VIIL S. 119.

59

128

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»ldJas Ich ,selbst’ in seiner kontinuierlichen Aktion ist behaltendes Ich, hat in sich
also doch eine Art Zeitigung. Es lasst den Einsatzmodus nicht einfach fahren, aber es
behilt, was er in den Urgriff bringt, ,fortdauernd* noch im Griff, so wie es andererseits
kontinuierlich gewandelt Neues ergreift.“®3

In der Wiedererinnerung wird nun die passive Zeitigung der gewahrenden
Wahrnehmung, die Zeitigung des in der Aktion selbst behaltenden Ich erfasst.
Solche aktive Zeitigung hat einen Identifikations- und Erkenntnischarakter.
Die Wiedererinnerung hat beztglich der Akten des Ich die ausweisende Rolle,
d. h., sie tbernimmt die Ontifizierung der Erlebnisse in ihrer bestimmten,
voneinander differenzierten Einheit bzw. in ihrer Individuation. Das Ich zeitigt
sich dann aktiv ,durch die[se] immanente Zeitigung des aus ihm entquellen-
den Aktes*.6¢

Es ist hier auch darauf hinzuweisen, dass die aktive Zeitigung durch die Wie-
dererinnerung als ein Stadium in der Genesis der objektiven Zeit nicht mit der
aktiven Ontifikation als Akt der unbeteiligten Zuschauer als Enthillungsakt
des Phinomenologen vermengt werden darf.

Auf die Frage, wie die Umstellung von der passiven Zeitigung zur aktiven
Zeitigung zu erklaren ist, antwortet Husserl, dass dies ,ein Grundfaktum [ist],
tiber das wir nicht hinwegkommen®.6” Auch den urspriinglichen Ubergang von
Affektivitdt zur Aktivitdit konnen wir nur rekonstruieren; eine urspriingliche
Erinnerung an einen solchen Moment des Ubergangs haben wir nicht. Das
Ubergangsmoment als Anfang gehort zum Bereich der Grenzprobleme der
Phanomenologie.

Nicht eine gezielt gerichtete Ichreflexion auf das Ich und sein Bewusstseinsle-
ben, das das anonyme Ich zu thematisieren vorhat, sondern eine schlichte ein-
fallende Wiedererinnerung gilt als der die zeitliche Existenz des Ich urspriing-
lich entdeckende Akt, der in der regressiv-progressiven Enthillung ans Licht
kommt. Die auftauchende Wiedererinnerung in der abstraktiven lebendigen
Gegenwart ist der urspringliche Gang der Konkretisierung des Ich als Gezeitig-
tes fur sich. In der natirlichen Einstellung und mit der Selbstvergessenheit
erschliet die Wiedererinnerung den Vergangenheitshorizont, allerdings nur
fur die gegenstindliche Seite der universalen Korrelation.

Waihrend bei der thematischen Reflexion mehr die Anonymitit des fungie-
renden Ich, die Spaltung, trotz der Identifikation zwischen dem reflektierten
und reflektierenden Ich, in den Vordergrund rickt, sodass wir weiterhin
mit dem unbestimmten Ur-Ich konfrontiert sind, wird bei der Analyse der
geweckten Wiedererinnerung in der abstraktiven lebendigen Gegenwart die
Verdeckung der ichlichen Vergangenheit als solche aufgehoben. Daher tritt
das transzendentale Ich als zeitliches und welterfahrendes Ich auf, als das welt-

65 Mat VIIL S. 198.
66 Mat VIIL, S. 198.
67 Mat VIIL, S. 344.

129

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

erfahrende Leben. M. E. ist auch die Tatsache, dass die Wiedererinnerung ein
ausgebildetes Vermogen des Ich in seinem natiirlichen Erwachsen ist und nicht
ein bloffes Mittel des phinomenologisierenden Ich, ein Grund, die Wiedererin-
nerung gegentiber der phinomenologischen Reflexion vorzuziehen.

Dass bei dem Uberbriicken der Spannung zwischen dem aktuell vollziehen-
den Ich der Wiedererinnerung und dem Wiedererinnerten mit keinem kon-
tinuierlichen Zurtickstromen in die Vergangenheit zu rechnen ist, griindet
Husserl zufolge in dem Entstehungsgrund der Wiedererinnerung;:

,Dadurch, dass die Wiedererinnerung auf Ahnlichkeitsassoziation und Weckung von
der aktuellen Gegenwart (oder schon aktuellen Wiedererinnerung) aus beruht, erklart
sich das Zurtckspringen-Mussen in die Vergangenheit und nicht kontinuierlich in die
Vergangenheit ,Zuriickstromen*-Kénnen.“68

Die Wiedererinnerungen aus der Affektivitit von Verdecktem der Vergangen-
heit sollen in dem synthetisch tiberschneidend-verbindenden Aneinanderschlie-
Ben sukzessive Lebenszeit des welterfahrenden Ich reproduzieren. Diese Erwei-
terung in dem abstraktiven Primordium verfolgend, stoffen wir jedoch auf
die dunklen Zwischenstrecken der Vergessenheit und sogar der Schlafpausen,
deren Erhellung einige Briickenglieder fordert, die als transzendental konstitu-
tive Momente die Konkretion des Ich weiter entfalten konnen. Versaumen wir
nicht die am Anfang des regressiv-progressiven Gangs als Leitfaden gestellte
Weltkonstitution, ziehen wir ,,[d]as Primordium als Stiatte der Konstitution der
weltlichen Zeitmodalititen“® in Betracht, dann verweisen sich die Briickenglie-
der der Lebenszeit zugleich als konstitutiv fir die Weltzeit.

Da die Intentionalitit der Wiedererinnerung angesichts der dreifachen Struk-
tur des Bewusstseins, Apriori ego — cogito — cogitatum, dreifach gerichtet ist:
auf das vergangene Wahrgenommenen, auf die vergangene Wahrnehmung und
auch auf die Vergangenheit des Wahrnehmenden, besteht in der Wiedererinne-
rung und Konstitution der Vergangenheit nicht nur das Selbsttranszendieren
der Gegenwart, sondern Husserl zufolge beginnt damit ,.ein neues Kapitel des
Themas Selbstzeitigung und durch Selbstzeitigung Weltzeitigung®.7°

Bei der Weckung des Versunkenen und Erschliefung des dunklen Horizonts
hatte Husserl friher mit idealer Moglichkeit des Immer-wieder der Vergegen-
wartigung in infinitum gerechnet und die Schranken der Wiedererinnerung fur
zufillig gehalten. Dass das iterative Vermogen fiir die Konstitution der unendli-
chen Zeit und nur rickwirts betrachtet fir eine konkret anschauliche noetisch-
weltliche Vergangenheit aufkommen kann und dass hinter jeder Vergangenheit
eine frihere in Infinitum durch Ketten von Wiedererinnerung reproduzierbar
ist, kann Husser]l doch nicht weiter gutheif§en, insofern die Grenzen und Bri-

68 Mat VIIL, S. 265.
6 Mat VIIL, S. 127.
70 Mat VIIL, S. 131.

130

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

che der eigenen Vergangenheit selbst sich dem abstraktiv idealisierten Primor-
dium aufdrangen. Husserl sieht sich konfrontiert mit gewissen Indizien dafiir,
dass die Phanomene Geburt und Schlaf und in der Gegenrichtung bzw. in der
Vorerwartung das Phanomen Tod als die Hauptschranken der egologischen
Iteration und Erweiterung der Zeitkonstitution nicht weiter als zufillige Vor-
kommnisse zu verschweigen sind.

Die Wiedererinnerungsmoglichkeit fordert immer die auf frithere Phasen
zurtickweisenden Merkmale in jeweils spateren Phasen des erfahrenden Lebens.
Die Erfahrung hat Sedimentierung und das erfahrende Leben hat einen ,,gewis-
sen Vererbungsstil; 7'das Leben ist ein erwerbendes und stets sich bereicherndes
erfahrendes Leben. Die Tatsache, ,dass jede vergangene Gegenwart, welche uns
Erinnerung aufweckt, eine sinn-drmere ist“’2 im Vergleich der ndheren Vergan-
genheit und der Gegenwart, lasst sich auf Grund dieses gewissen erwerbenden
Stils des Lebens erklaren. In diesem Sinne ist die Geburt das Paradebeispiel der
Schranken der Wiedererinnerung. Geburt wird als der Limespunkt der Armut
des welterfahrenden Lebens betrachtet, dessen Spurlosigkeit in den spateren
Zigen des Lebens gerade sein Wesen als ein noch nicht von Sedimentierung
beschichtetes ausmacht. Die Gedanken, dass das merkwiirdige Faktum der
Geburt vielleicht nicht ein zufilliges Vorkommnis der Welt, sondern etwas
Notwendiges sei, driickt Husserl im folgenden Einwand aus:

»dass vielleicht meine Geburt nicht etwas Zufilliges sei und dass dem sich steigernden
Reichtum des Lebens an ,Erfahrungen’, an konstitutiven Bildungen, an unausgelegten

Sinnkomponenten, die in sich auf vergangenes Leben als erwerbendes zurtickweisen,

in umgekehrter Richtung und nicht zufillig eine Verarmung entspricht*.”3

Die transzendentale Genesis des Leibes macht diese Limespunkte der Armut
der Erfahrung zu den unvermeidlichen Schranken der Wiedererinnerung, inso-
fern die Erfahrung tiberhaupt leiblich fundiert ist.

Das nattrliche Verstindnis der Genesis des Leibs ist, angesichts des Betrach-
tens des Leibkorpers als Organismus eine biophysische Genesis. Von einer psy-
chologischen Genesis kann aber auch insofern die Rede sein, dass Erkennen des
Leibs und dessen Walten und Beherrschen eine psychologische Entwicklung im
Erwachsen des Kindes ist. Aus der psychologischen Sicht verweist das Verfahren
der Beherrschung des Leibes und der Ausbildung der geistigen Krifte auf die
Armut in der Vergangenheit.”*

Die transzendentale Genesis des Leibes liegt aber im Prozess seiner Wahr-
nehmbarkeit und Verfiigbarkeit fir das primordiale Ego. Bevor diese Arbeit auf
diese transzendentale Genesis des Leibes als Verleiblichung des primordialen

71 Mat VIII, S. 423.
Mat VIII, S. 154.
73 Mat VIIL, S. 423.
4 Mat VIIL S. 156.

~
N

~

131

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Egos eingeht, sind die Moglichkeiten fir das Uberwinden der Grenzen der ego-
logischen Wiedererinnerung zu untersuchen.

§ 5. Die Schranken der Wiedererinnerung und die Notwendigkeit des
apprasentativen Ubernehmens der fremden Erfabrung

Die Schranken der Wiedererinnerung sind nicht oder nicht nur die in der
tiefen Vergessenheit geratenen Lebensmomente, sondern die Endlichkeit des
primordialen Ego, zumindest dem Anfang nach. Sein Anfang als Anfang der
Lebenszeit schildert eine Hauptschranke der Widererinnerung.”> Das Ich kann
sich an die eigene Geburt nicht nur nicht erinnern. Die Geburt tiberhaupt gilt
als Grenze der egologischen Erweiterung der Ketten der Wiedererinnerungen.
Gerade die Tatsache, dass sich das Ich nicht an die eigene Geburt erinnert, kann
zu einer iterativen Erweiterung der Primordialitit durch die ideale Moglichkeit
der Wiedererinnerung fithren. Aber auch wenn in der Primordialitat und bevor
ich iber Andere von meiner Geburt erfahre, die Endlichkeit des Primordium
verborgen bleibt,”¢ hat das Ich nicht die Erinnerungen an alle Momente und
fur die Erweiterung der Primordialitit braucht es den Erinnerungsschatz der
Anderen. Nicht nur die Natalitit, sondern vor allem die Diskontinuitat der
wachen Lebensmomente, die Tatsache der Schlafpausen hindert die Widererin-
nerungsmoglichkeit. Diesbezuglich stellen sich diese Fragen unvermeidbar:

»wie eine Schlafpause als eine Pause des Erfahrens, in der doch nicht das durch Erfah-
rungen zu erfahrende Objektive fortfallt — oder wie die Schlafpause zunachst fiir mich
dazu kommt, eine raumzeitlich reale Strecke, einen Bereich der Welt zu bedeuten,
der nur nicht im Schlaf erfahren sein konnte. Ahnlich ist Geburt, wie wir glauben
annchmen zu durfen, ein Anfang eines Lebens (eines Bewusstseinslebens), das aber
ein Vorher, eine frithere Zeit haben soll, nur einer vom erst mit der Geburt seienden
Menschen nicht zu erfahrenden, nicht erfahren gewesenen, nicht erinnerten. Ahnlich
mit dem Tode. “77

Die Schalfpause als Bruch der Wahrnehmung und im Endeffekt Bruch der
Retentionalisierung verdient in friheren Zeitanalysen uberhaupt keine Erwih-
nung, als ware der Schlaf durch die gekonnte Erfabrung, durch den Irrealis ,Ich
hatte wachbleiben, ich hatte weitererfahren konnen“78 zu iberwinden. Das fir
die Raumkonstitution forderliche Mitgemeinte als zwar nicht Selbstgegebenes,

75 1In seinen Uberlegungen zu den Grenzproblemen der Phinomenologie in diesen Manu-
skripten schildert Husserl diese Sachlage wie folgt: ,Meine Erinnerungsvergangenheit
ist zwar ohne Ende, aber sie ist Erinnerung an Weltliches. Mein Leben ist Weltleben, ge-
genwirtiges und erinnerungsmifiges. Wie komme ich dazu, die unbestimmte, weltleere
Vergangenheit, die nicht durch Erinnerung besetzt ist, auch ohne meine Erinnerung zu
besetzen?“ Mat VIII, S. 168.

76 Mat VIIL, S. 393.

77 Mat VIII, S. 424.

78 Mat VIIL, S. 417.

132

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

jedoch mir prinzipiell Zugingliches hat Husserl frither gleichermafSen fiir die
egologische Zeitkonstitution tber alle auftretenden Schranken als annehmbare
und tuberbriickende Moglichkeit gesehen.

Husserl stellt nun jedoch einen subtilen Unterschied fest: ,Ich hitte wach-
bleiben [...] kdnnen® ist anders als die Moglichkeit ,Ich hatte mich bewegen
konnen® — die Moglichkeit des Wachbleibens ist keine Potentialitait wahrend
der in der Tat stattgefundenen Aktualitit des Bruchs, d. h. wahrend des Schlafs.
»Wenn ich schlafe, schlafen meine Vermogen; im Schlaf kann ich ,eigentlich®
nicht.“” Man konnte sagen, dass die einzige Moglichkeit, die fiir den Schlafen-
den weiterbesteht, die Moglichkeit des Erwachens ist bzw. des sich wecken
Lassens. Somit sind die wesentlichen Schranken der Wiedererinnerung tber-
haupt die Grenzen des Konnens. In diesem Sinne stellt die Konstitution der
merkwirdigen Fakta Geburt, Tod und Schlaf in Husserls Zeitanalysen einen
neuen Problembereich bereit.

Der Grund, dass die Schlafpause als Erste zu behandeln ist, liegt darin, dass
dies eigentlich nicht ein Limes am Anfang oder Ende, sondern der stindig
vorkommende Bruch der noetischen Gegenwart ist. Ein moglicher Einwand
zur Einbeziehung des Schlafs in Auslegung des Bereichs des Eigenen lautet,
dass der Schlaf als nicht direkt und unmittelbar Vorstellbares, als tiberhaupt
transzendental Unvorstellbares, nicht als Eigenes in diesem Bereich vorkom-
men kann. Husserls Antwort darauf ist, dass die Ubergangsphinomene des
Einschlafens und Erwachens doch im Bereich des Eigenen vorkommen und aus
guten Grinden auf eigenen Schlaf hindeuten.%°

Die nicht unterbrochene Einheit des Weltlaufs trotz meines Schlafs und
folglich Unterbrechung der Aktivitat und Affektivitat des Interessen-Ich, d. h.
Unterbrechung meiner Welterfahrung, kann nicht ohne weiteres als Einheit
eigener moglicher Erfahrung betrachtet werden.®! Zwar kann vortubergehendes
Verlieren der Vermogen und des Interessenhorizonts in Schlafpausen beim
Erwachen durch das Wiedererkennen derselben Umgebung oder zumindest
desselben Kerns der Umgebung, d. h. desselben Leibes, und die verfiigbaren
Erinnerungsvermogen und folglich durch die Identifikation der ,lebendig
wahrnehmungsmafigen sich urspriinglich fortkonstituierenden raumzeitlichen
Gegenwart und einer wiedererinnerungsmaflig vergegenwartigten Vergangen-
heit“s2 iiberwunden werden, fiihrt jedoch bestenfalls in Form von Uberbri-
ckung zur Erweiterung der Wachheitsstrecke und reicht keineswegs fir die
Einheitskonstitution der Weltzeit aus. Die ideale Konstruktion der endlos
ununterbrochenen Wachheit durch die Ausschaltung der Diskontinuitat der

79 Mat VIII, S. 429.

80 Vgl. Mat VIIL, S. 418 ff.
81 Vgl. Mat VIIL S. 417.
82 Mat VIIL, S. 420.

133

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Schlafpausen kann nicht fiir die weltliche Zeitlichkeit der Dinge aufkommen.
Husserl schildert diese neue Problemlage folgendermafien:

»Die Erkenntnis, dass hier ein Problem vorliegt, liegt darin, dass wir plotzlich mer-
ken, dass wir auf einen Punkt des Unverstindnisses gekommen sind und gendtigt wa-
ren, ohne weiteres diejenige ,selbstverstindliche® Identitdt des weltlich Individuellen
einspringen zu lassen, die noch gar nicht verstindlich sein konnte — innerhalb der
Motivationssphire, die wir in Rechnung gezogen hatten.“83

Beziiglich der Schlafpause stehen wir vor einem Dilemma. Entweder ist die
Schlafpause blof ein Vorkommnis in der immanenten Gegenwart und somit
die Zwischenzeit des Schlafs eine Traumzeit, die lediglich in Deckung mit der
Ernstzeit steht, dann hat sie jedoch keine Weltbezogenheit und die in Deckung
stehende Ernstzeit bleibt weiter ein Rétsel. Oder die Zeit der Schlafpause hat
doch die Weltbezogenheit, dann ist sie aber keine rein egologische, da das
schlafende Ich uber keine ernsten Vermogen und deshalb keine noetisch-weltli-
che Konstitutionsmoglichkeit verfiige.34

Mitleistung der Mitsubjekte fir die Uberbriickung der Briiche sind beziig-
lich der vergessenen sowie der fernen Vergangenheit bis zur frihen Kindheit
und Geburt als die Sphire, worauf ich nicht den Zugriff habe, bereits in den
Vorlesungen und den Bernauer Manuskripten erwahnt. Die Tatsache, dass das
Ich der primordialen Sphire sogar fiir die Konstitution der universalen primor-
dialen Immanenz, fir die Konstitution des immanenten Zeitfelds tber das
Wachfeld hinaus auf Grund der stindig wiederkehrenden Pausen des Schlafs
in der immanenten Gegenwart und weiter fiir die Konstitution des Schlafs ,,als
eines auf die Welt bezogenen Lebensmodus“®S aufler Stande ist, ist einer der
neuen Aspekte der spaten Texte zur Zeitkonstitution.

Die Briiche der Lebenszeit sind phinomenologisch betrachtet die Briiche
der anschaulichen Gegebenheit. Die Uberbriickung dieser Briiche nimmt ihren
Weg tber die Erfahrung der Fremde als indirekte Gegebenbheit, als einfithlende
Vergegenwartigung.

§ 6. Ubernabme der Erfabrung von Anderen als Briickenglied. Die
Theorie der transzendentalen Intersubjektivitdt

Husserls Lehre der Intersubjektivitit ist fir seine Zeitanalysen von enormer
Bedeutung. Schon beim ersten Einfihren der transzendentalen Theorie der
Fremderfahrung, Theorie der Einfiihlung in V. Meditation der Cartesianischen
Meditationen, deutet Husserl darauf hin,

83 Mat VIIL, S. 421.
84 Vgl. Mat VIII, S. 425.
85 Mat VIIL S. 425.

134

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»dass die Tragweite einer solchen Theorie [scil. Theorie der Fremderfahrung] sehr
viel grofSer ist als es zunachst scheint, dass sie namlich auch mit fundiert eine trans-

zendentale Theorie der objektiven Welt, und zwar ganz und gar, insbesondere auch

hinsichtlich der objektiven Natur.8¢

Die Ubernahme der fremden Erfahrung fir die Verknipfung der getrennten
Wachheiten im Primordium deutet auf die fundierende Rolle der Intersubjekti-
vitdt in untersten Schichten der Zeitkonstitution.

Zuruckblickend auf den ersten Schritt in der regressiv-progressiven Metho-
de wird bemerkt, dass die radikale Reduktion auf meine aktuelle lebendige
Gegenwart im Prinzip die Reduktion auf meine einheitliche Wachheit ist,
die beliebig weit gedacht wird. Der Grad der Aufmerksamkeit bestimmt die
Weite der lebendigen Gegenwart. Dies ist schon in den Bernauer Manuskripten
vermerkt. Die Tatsache ist aber nicht zu verschweigen, ,dass ich gebunden
bin durch meine Aktualitit, meine Wachheit, und dadurch vielleicht konsti-
tutiv beengt“.%” Sollte die Grundidee der transzendentalen Phinomenologie
nicht preisgegeben werden, sollte die transzendentale Subjektivitit weiterhin
als konstituierende fir die ganze Welt fir mich gelten und ihren Universalitats-
anspruch aufrecht erhalten, dann muss die Authebung ihrer Einengung in ihr
selbst zu finden sein. Die Entfaltung der transzendentalen Subjektivitit zur
transzendentalen Intersubjektivitat ist weiterhin die Ausdehnung des transzen-
dentalen Anspruchs auf Konstitution. Wie bereits bei der Einfihrung der re-
gressiv-progressiven Methode der Auslegung der Konkretheit des Ich erwahnt,
ist bei jedem Beengen im regressiven Abbau mit einer Erweiterung im progres-
siven Aufbau zu rechnen.

Husserl beschreibt dieses erweiterte Primordium auf Grund der konkreten
Fremdimmanenz mit folgenden Worten:

»Die erweiterte primordiale Erfahrung ist diejenige, die die geschlossene urspringlich
eigene, einstimmige Einheit der eigenen Wachheit durch einfihlende Vergegenwirti-
gungen Uberschreitet, als Vergegenwirtigungen zweiter Stufe, eine zweite und mehre-
re Primordialititen eroffnend.“38

8 Hua I, S. 124. Der wichtige Hinweis darauf, dass bei Husserl das andere nicht blof ein

spezielles Problem oder ein besonderes Thema der Wahrnehmungsanalysen ist, das blof
durch die phinomenologisch-transzendentale Beschreibung der Fremderfahrung behan-
deln werden muss, sondern die Erklarung der unabdingbaren notwendigen konstitutiven
Rolle des Alter Ego fir die Objektivitat der AufSenwelt fiir Husserls transzendentale Pha-
nomenologie von duflerster grundlegender Bedeutung ist, hat in der Husserl-Forschung
besonders dank des einschligigen Werks von Dan Zahavi seine Betonung gewonnen.
Vgl. Zahavi (1996). Die Tragweite der Intersubjektivititslehre fiir die Zeit und Zeitkonsti-
tutionsanalyse forscht Rodemeyer in ihrer Dissertation. Rodemeyer argumentiert: ,that
Husserl's notion of subjective temporalizing consciousness includes a necessary link to
intersubjectivity“. Rodemeyer (2006), S. 2.

87 Mat VIII, S. 426.

88 Mat VIIL S. 425.

135

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

An einer Stelle sich sprachlich korrigierend schreibt Husserl allerdings, dass es
besser ware, anstelle der Erweiterung von einem besseren Selbstverstandnis der
transzendentalen Subjektivitit zu sprechen.®

Die Suche nach der konstituierenden Instanz fiir die Konstitution der Zeit
wihrend der Schlafpausen, d. h., wenn ich durch die aktuelle konkrete Konsti-
tution aufler Stande bin, findet ihre Antwort bei einem anderen wachen Ich,”°
das allerdings in so einer fundamentalen transzendentalen Verbindung mit mir
steht, dass die innerlich intentionale Vermittlung weiterhin als Leistung des
gelegentlich schlafenden Ich betrachtet werden darf.

Die Motivation zur Enthiillung des anderen wachen Ich ist selbst im Pri-
mordium vorhanden. Die Er6ffnung der anderen Primordialititen begreift
Husserl als die Monadisierung des ego oder die monadische Pluralisierung.”!
Die Pluralisierung darf nicht aus einer metaphysischen oder natirlichen Sicht
als Schopfung oder reale Vervielfachung interpretiert werden. Die monadische
Pluralisierung hat nur die Bedeutung des sich in mir als einzige Urmonade Be-
kundens der anderen Monaden. Auf Grund absoluter Selbstgegebenheit bin ich
im Vergleich der bekundenden Monaden die einzige Urmonade. Jede Monade
ist aber fur sich die einzige Urmonade.”

Ohne detailliert auf die Konstitution des Anderen einzugehen,” sind die Stu-
fen der Intersubjektivitit bis zu derjenigen, die die volle Weltkonstitution im
Stande ist, zu nennen. Die Beschreibung der Schichten der Intersubjektivitat ist
zugleich die Explikation der Stufen der Konkretisierung des transzendentalen
Ich und zugleich der Stufen der Zeitkonstitution.

In meiner primordialen Sphiare mit meinem primordialen Leib habe ich
trotz der Ausschaltung des Weltlichen und des von der Leistung der Anderen
fir mich Geltenden eine Art von Erlebnis, die sogenannte Einfiihlung, die
auf das andere Subjekt verweist. Die erste Einfithlung besteht auf Basis der
Wahrnehmung der Fremdleiber.”* So eine wirkliche Einfihlung verweist auf

89 So erweitert sich die transzendentale Subjektivitit zur Intersubjektivitit oder vielmehr,

eigentlich gesprochen, erweitert sie sich nicht, sondern es versteht sich selbst nur die
transzendentale Subjektivitdt besser.“ Hua XV, S. 17.

In diesem Sinne ldsst sich auch Blumenbergs Behauptung verstehen, wenn er in seinem
Werk Lebenszeit und Weltzeit im Kapitel zur ,genetischen Phinomenologie der Weltzeit*
schreibt: ,Der andere ist immer der, der mich fir meine Welt ersetzt, tberflassig macht,
potentiell ausschaltet.“ Blumenberg (2001), S. 300.

1 Vgl. Hua VI, 417.

2 Vgl. Hua XV S. 17.

%3 Die Fremderfahrung als Konstitution der anderen Subjekte wird sowohl durch die Ein-
fihlung und Paarung sowie auf Grund des kausalen Wirkens der Triebe und Instinkte in
Husserls Uberlegungen dargestellt.

Die ausgehend von der Anwesenheit der Fremdleiber in der primordialen Sphare ausge-
legte Theorie der Fremderfahrung in den Cartesianischen Meditationen kritisiert Fink als
prasenzialistisch. Vgl. Fink, E. & Bruzina, R.: Phdnomenologische Werkstatt, Freiburg: Karl
Alber, 2006. S. 256.

90

94

136

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»ein zweites waches Ich, und zwar in der Form der Mitgegenwart“.>> Dies ist
die erste Stufe der Intersubjektivitit im Primordium, die Erweiterung der ego-
logischen Primordialitit zu der intersubjektiven Primordialitat.”¢ Diese egologi-
sche Intersubjektivitit ist Husserl zufolge eine apodiktische Universalstruktur
in jedem Ego tberhaupt.”” Diese Entfaltung hat auch die Bedeutung der Er-
weiterung meiner immanenten Gegenwart, dank der eingefithlten Gegenwart
zu unserer Gegenwart. Die lebendige Gegenwart ist nach dieser Auslegung
grundsatzlich intentional mit dem Bewusstseinsleben des Alter Ego verbunden.
Ubersetzt man diese Behauptung in die Terminologie der fritheren Analysen,
dann heifdt es: Das innere Zeitbewusstsein ist kein isoliertes, sondern im Tiefs-
ten ein verbundenes Zeitbewusstsein.

Im Sinne dieser passiven Verbundenheit ist die Einfihlung, wie die Wie-
dererinnerung, keine urspriingliche Konstitution, sondern Enthillung des be-
reits Konstituierten. In der Einfihlung erfahre ich meine bereits vorhandene
Gemeinschaft mit dem Anderen.

Meine Gegenwart und die Gegenwart der in mir sich bekundenden Anderen
sind identisch und stehen in Deckung, insofern die Anderen mitgegenwartig
sind. Was trennt uns Mitgegenwirtige aber dann voneinander? Allem Anschein
nach ist das der primordiale Leib. Das Trennende meiner Gegenwart von deren
in mir sich bekundenden Anderen ist das leibliche Zentrum meiner lebendigen
Gegenwart. Der Leib, allerdings in seinem primordialen Sinne, ist das, was die
lebendige Gegenwart der Urmonade pluralisiert.

In der gemeinsamen Gegenwart konstituiert sich — insofern ich das Ich mei-
nes Wir bin - fir uns ,das von der Welt, was aus unseren gemeinsamen noe-
tischen Quellen, den im Einfihlungskonnex sich indirekt anschaulich erschlie-
Benden, fir uns alle seinen Sinn bezieht“.”8 In unserer Gegenwart haben wir
das gemeinsam fiir uns Gegebene. Nun hat aber jede monadische Gegenwart
seine egologische Sphire als Bereich des Eigenen, als Bereich des jeweils nur fiir
sie Zuginglichen und in gewissem Sinne gehort hierzu auch der Bereich der
offentlichen Zuganglichkeiten.

Die Schwierigkeiten der phinomenologischen Explikation der grundlegen-
den Intersubjektivitit trotz und in der Primordialitit hat Husserl durch Aus-
fihren der transzendentalen Monadologie zu tberstehen versucht. Auf die
komplizierte und zum Teil als metaphysisch missinterpretierte transzendentale
Monadologie wird diese Arbeit nicht im Detail eingehen. Es ist lediglich darauf
hinzuweisen, dass die in den Cartesianischen Meditationen eingefihrte transzen-
dentale Monadologie, die auch zu Husserls systematischem Programm seines
letzten Versuchs fur die Darstellung der transzendentalen Phinomenologie

95 Mat VIII, S. 426.
%6 Vgl. Mat VIIL, S. 123.
7 Vgl. Hua XV, S. 192.
8 Mat VIII, S. 426.

o

137

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gehort, urspringlich vorhat, die Verbindung der transzendentalen Subjekte
hervorzuheben,” und keineswegs das transzendentale Feld mit den metaphy-
sischen Sinnen beladen will. Das Programm der Monadologie ist nichts ande-
res als Enthallung der Konkretion des transzendentalen Ich als Monade. Die
Verbindung der transzendentalen Subjekte kann aus gutem Grund auf die
Konkretion des Ich hindeuten. Es ist interessant, wie Husserl, riickblickend
seine alten Uberlegungen korrigierend, etwa 20 Jahre danach schreibt, ,dass
man den Begriff des Selbstindigen nicht mit dem des Konkreten identifizieren
kann wie ich in den Logischen Untersuchungen®.1%

Die Verbindung der Monaden, insofern sie Verbindung der Ichsubjekte ist,
muss zur gemeinsamen objektiven Konstitution fithren. Die erste Stufe der
intersubjektiven Konstitution auf Grund der direkten intersubjektiven Primor-
dialitat, basierend auf dem direkt konstituierten Wir, erreicht jedoch Husserl
zufolge noch nicht die volle Weltkonstitution, sondern, wie es heifdt: ,Die inter-
subjektive Wachkonstitution liefert wieder nur eine Art unterer, primordialer
Welt.“101

In den Cartesianischen Meditationen behauptet Husserl, dass fir ihn keine
Monadenmehrheit denkbar ist ,denn als eine explicite oder implicite verge-
meinschaftete“!?? und setzt fort: ,,Darin liegt: eine objektive Welt in sich konsti-
tuierende und in ihr sich selbst — als animalische und im besonderen menschli-
che Wesen — verraumlichende, verzeitlichende, realisierende.“19 Auch in den
1930er-Jahren beruft Husserl sich riickblickend auf seine alte ,,Uberzeugung,
dass Koexistenz von Monaden nur moglich ist vermoge einer konstituierten
Welt“.14 Wie kann Husserl trotzdem behaupten, dass die direkte Gemeinschaft
der wachen Monaden in dieser Stufe nur eine Art primordiale Welt konstitu-
iert? Die Unterscheidung zwischen objektiver und voller Welt sowie die Unter-
scheidung zwischen einer objektiven Welt und der objektiven Welt scheint fiir
das Verstehen dieser angeblichen Divergenz bedeutend zu sein. Zum Ersten
kann Husserl sagen, dass, insofern diese Gemeinschaft von Koprasenz der Mo-
naden ausgeht, ihre konstituierte Welt nichts anderes als eine sinnliche Welt
sein kann und sie fiir die Konstitution einer personlichen Welt nicht im Stande
ist. Die Form dieser Welt ist blof§ eine Prisenzzeit. In diesem Sinne wird das

92" Die Monaden sind verbunden, wie schon zum Teil hier erliutert ist, sowohl durch die

passive unbemerkte Unterlage als auch durch die Fenster der Einfihlung, aber auch
durch die direkte und aktive Wirkung ihrer Ichsubjekte aufeinander und durch aktive
Vergemeinschaftung und Zweckideen. Zu den verschiedenen Weisen der Verbindung
von Monaden vgl. Hua XIV, S. 270.

1% Hua X1V, S.37.

101 Mat VIIL, S. 427.

12 Hual, S. 166.

'3 Hual, S. 166.

104 Mat VIII, S. 175.

138

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Primat einer intersubjektiv geteilten Gegenwart, die noch nicht als weltliche
konstituiert ist, angekiindigt:

»Sein von Anderen ist als Sein einer anderen lebendigen Gegenwart bezogen auf
meine Gegenwart. Mitsein von Anderen ist untrennbar von mir in meinem lebendigen
Sich-selbst-Gegenwirtigen, und diese Mitgegenwart von Anderen ist fundierend fir
die weltliche Gegenwart.“105

Die Notwendigkeit, dass es eine intersubjektive Zeit erster Stufe in Form einer
passiven Synthesis der Monaden gibt — was Husserl gelegentlich intermonadi-
sche Zeitlichkeit!% nennt —, bevor wir eine fir uns weltliche Zeit konstituie-
ren, besagt, dass der Trager des Zeitmodus Gegenwart nicht ein solitares Ich,
sondern ein in einer innerlichen intentionalen Vermittlung verbundenes Ich
sein muss, damit dessen Leistung als eine gemeinsame objektive fir alle gelten
kann. Das Alle oder der Jedermann als Referenz der objektiven Giiltigkeit
fordert, dass bereits ,ein Sinn von ,Jedermann‘ konstituiert sein [muss], damit
in Beziehung darauf eine objektive Welt es sein kann“.!” Zu bemerken ist in
diesem Sinn von jedermann, der passiv und nicht durch eine aktive Stiftung
konstituiert ist, dass er sich zuerst auf das faktische Gegenwirtige beschrankt
und die Erweiterung auf das Alle iiberhaupt wahrhaft erst in einem teleologi-
schen Streben zu erreichen ist.

Diese Primordialititen erreichen in hoheren Stufen weiterhin nicht die volle
Weltkonstitution. In einem weitesten Sinne kdnnte bei allem von blofer Heim-
welt gesprochen werden, die nur ein Einstimmigkeitssystem fur ein bestimmtes
Wir ist und stets als widerstreitendes Pendant eine Fremdwelt impliziert. Erst
wenn die indirekte Vergegenwartigung, die vermogliche Einfihlung rick- und
vorwirts, die moglichen Anderen und folglich die volle transzendentale Inter-
subjektivitat zu konstituieren vermag, erlangt die Weltkonstitution ihren vollen
Sinn und ihre volle Geltung. Bei der Konstitution des indirekten Wir sind die
Geburt und der Tod von konstitutiver Bedeutung und erst im Bereich, in dem
diese merkwurdigen Vorkommnisse ihren Spielraum zurtickerhalten konnen,
kann von dem Menschen im vollen Sinne die Rede sein.

Entscheidend bei dem Begriff volle Welt ist es, dass seine Gegenstellung zur
primordialen Welt als eine perspektivische Welt darauf hindeutet, dass die volle
Welt stets entziechende und unverfiigbare Dimensionen haben muss, die nie
unmittelbar konstituiert werden kénnen. Mit dem Adjektiv voll ist die Trans-
zendenz der Welt gemeint. Wahrend der transzendente Sinn der Welt nicht
blof als eine in rdumlicher Hinsicht perspektivische Erscheinung interpretiert
werden darf, sondern

105 Mat VIII, S. 57.
106 Mat VI, S. 173.
107 Hua XVII, S. 247.

139

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Lbesteht dJie Transzendenz, in der die Welt konstituiert ist, [...] darin, dass sie sich

mittels der Anderen und der generativ konstituierten Mitsubjektivitit konstituiert und

ihren Seinssinn als unendliche Welt dadurch gewinnt*.198

Husserl merkt das Merkwiirdige, das ihn davon abhilt, wie friher beziiglich der
ideellen Moglichkeit der Wiedererinnerung aus dem Horizont der Wirklichkeit
der Einfiihlung ohne Bedenken die ideale Moglichkeit der Iteration in infini-
tum zu induzieren. Husserl halt fest:

sIch kann aber nicht etwa gleich einspringen mit der Bemerkung: ,Mit den Anderen
habe ich offene Horizonte fiir weitere Andere usw. und in dieser Mittelbarkeit kann
ich Moglichkeiten zur Geltung bringen, die nicht mehr meine eigenen Moglichkeiten,
auch nicht die meiner méglichen Einfiihlung sind.“1%?

Das Merkwirdige liegt darin, dass ich die wirklichen und méglichen Erfahrun-
gen von Anderen stets nach der Regel ,Als-ob-ich-selbst-konnte iibernehme.
Aber wiirde das Ich die vermogliche Einfihlung von Anderen nach derselben
Regel tibernehmen, deutet diese dann an, dass ich die Unendlichkeit meiner
Wachheit fiir moglich halte. Wire ich aber unendlich wach, miisste ich tGber-
haupt keine mogliche und indirekte Einfiihlung haben konnen:

»Denn wenn meine Wachsphire unendlich wire, so konnte ich immer selbst, und
zwar in meiner primordialen Welt, in infinitum fortgehen, und vermdge der Identitit,
meiner und jeder anderen (die in allen Mittelbarkeiten verbleibt), miisste ich auf alle
Leiber tiberhaupt stoffen konnen, also direkte Einfiihlung vollziehen konnen. 110

Entscheidend ist, dass die Unendlichkeit der Wachheit keine unverfiigbare,
unzugangliche Dimension, welche ich mir nur indirekt als mittelbare Moglich-
keit aneignen konnte, tberlasst. Das Korrelat solches unendlich wachen mona-
dischen Commerciums wire eine durchaus anschauliche Welt.!!!

Die Tatsache, dass alle moglichen Anderen nicht im Fortgang der Wachheit
von mir selbst erfahren werden, sondern ich die wirklichen und moglichen
Einfihlungen von Anderen tibernehmen muss, welche tberhaupt die Sphire
meiner Moglichkeiten tberschreiten, braucht eine phinomenologische Erkla-
rung. Bei der phinomenologischen Erklarung des Ubernehmens des Horizonts
der Anderen von Anderen fur die ,Iteration der Alteration, Andere der Ande-
ren“!1? zeigen sich die Natalitit und Mortalitat als notwendige Briiche, deren
Uberbriickung das Generative ins Spiel setzt.!13

108 Mat VIII, S. 393.
109 Mat VIII, S. 426.
10 Mat VIII, S. 427.
11 Vel Mat VI, S. 427.
12 Mae VI, S. 374.
113 vgl. Mat VIII, S. 427.

140

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

§ 7. Verleiblichung, Vermenschlichung

Bei der Ausstattung der urtiimlichen Gegenwart mit dem Vergangenheitshori-
zont durch die Wiedererinnerung werden die Akte verzeitlicht und in einer
Vorher-Nachher-Relation registriert. In den frithen Zeitanalysen hat diese Rela-
tion in der sogenannten immanenten Zeit Schwierigkeiten breitet, insofern die
gesamte Ordnung sowie das bestandige Zentrum, wodurch diese Relation sich
festigen konnte, nicht geniigend und angemessen bestimmt worden sind (s.
Kap. IIT & 1V).

In den spiten Analysen, in denen die systematische Rekonstruktion die
Stufen der Zeitigung entfalten muss, geht Husserl wie bereits erwihnt von
dem Primordium aus. Das Primordium als abstraktiv von der Welt gewonnene
Eigensphare zeigt sich als ein orientiertes Feld um ein Zentrum, namlich um
meinen Leib.

,In aller Erfahrung und bei allem Erfahren bin ich dabei, leiblich, mein Leib ist durch
diese Zeit und Welt [scil. die primordiale Welt] hindurch immer Zentrum. Mein Leib,
mein waltendes Ich ist im Leibe und dadurch in der Welt, die ich erfahre, und die ich
hier rein als erfahrene (wahrnehmungsmifige) betrachte.“!14

Dass Husserl den Leib als Zentrum der Zeit der primordialen Welt vorstellt,
hat m. E. in den Husserl-Forschungen nicht gentigend Betrachtung erfahren.
Beziiglich Husserls fritherer Zeitanalysen spricht Bernet von der ontologischen
Apartheidpolitik gegeniiber der raumlichen Bestimmungen, dergemaf$§ Husserl
die Verflechtung der Raumlichkeit mit den zeitlichen Bestimmungen als eine
Art Mischehe betrachtet.!’s Bernet ist der Meinung, dass Husserl sich durch
diese ontologische Apartheidpolitik ,,die Moglichkeit, die raum-zeitliche ,Welt-
zeit” der Naturwissenschaft phinomenologisch angemessen zu fundieren“!¢,
versperrt.

Sollte der Leib mit seiner absoluten Nahe als jetzt aber auch hier fur das
Zentrum der Zeit gehalten werden, dann hat Husserl eigentlich die Apartheid-
politik widerlegt. Ludwig Landgrebes Interpretation der lebendigen Gegenwart
als kinasthetisches Bewusstsein war eine der ersten Auslegungen der Zeit in
direkter Beziehung zum Leib.!” Nach Landgrebe sind die kinasthetischen
Funktionen,

»ohne die es keine Zeitkonstitution gibt, die tiefstliegende Dimension der transzen-
dentalen Subjektivitit, die eigentliche Ursprungsphire, so dass auch der Leib als

114 Mae VI, S. 153. (Hervorh. durch d. Verf.)

15 Vgl Bernet (1987/88), S. 91.

!¢ Bernet (1987/88), S. 91.

17 Diese Interpretation schreibt Claesges ausdriicklich Landgrebe zu und widmet der Dar-
legung der Entwicklung dieser These bei Landgrebe einen Aufsatz. Vgl. Claesges, U.:
Zeit und kindsthetisches Bewusstsein. Bemerkungen zu einer These Ludwig Landgrebes, in:
Phinomenologische Forschungen 14, 1983. S. 138-151.

141

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

fungierender Leib nicht ein bloff Konstituiertes, sondern selbst konstituierend ist als

transzendentale Bedingung der Moglichkeit jeder hoheren Stufe des Bewusstseins und

seines reflexiven Charakters®.!18

Landgrebes Interpretation findet Indizien in gewissen Stellen in den spiten
Manuskripten zur Zeitkonstitution:

»In der stromenden Urprasenz haben wir unabinderlich immer schon Leibwahrneh-
mung, in der Zeitigung der immanenten Zeit geht durch diese ganze Zeit kontinuier-
lich hindurch mein Leibwahrnehmen, [...] allzeitlich konstituierend.“11?

Der Eigenleib spielt fir die Zeitigung der primordialen Natur eine ausgezeich-
nete Rolle.'? Anstelle der zmmanenten Welt der frihen Analysen, die eine
raumliche Dimension verfehlt, ist jetzt von einer primordialen raumzeitlichen
Welt die Rede, die sich nur ,durch eine Erfahrung, in der das Erfahren in
leiblichem Tun vonstattengeht®,'?! konstituiert. In Orientierung um den Leib
und dessen Zugriff definiert sich die primordiale Welt als die Nahwelt um
den Leib, insofern die Abstraktion die Ausschaltung der Fernsphiren als nur
mittelbar zuginglich bedeuten sollte.!?2

Diese Verleiblichung bezeichnet Husserl als ,die Selbstvermenschlichung
erster Gestalt“,'?3 da das Menschen-Ich, der primordiale Mensch, noch nicht
im vollen Sinne Mensch ist.'>* Der Mensch im vollen Sinne ist nach Husserl
»eine menschliche Person, die als das nur in dem sozial-personalen Zusammen-
hang bestindig durch die Mitmenschen in seinem eigenen personalen Sein
mitkonstituiert wird.“!?5 Anhand dieser Definition lasst sich auch eine andere
Ansicht zur vollen Welt gewinnen: Die Welt in ihrer vollen Konkretion ist die
personale Welt der allgemeinen kommunikativen Menschengemeinschaft, die
Menschenwelt tiberhaupt.

Durch diese Verleiblichung habe ich ,[m]ein an sich erstes psychophysisches
Ich“12¢ und als psychophysisches Ich ist es in einer an sich ersten Natur.'?
Dass diese an sich erste Natur und ihre Raumzeitlichkeit nur fir mich die

118 Landgrebe (1976), S. 35.

19 Mat VIIL, S. 112.

1200 Erist ausgezeichnet dadurch, dass er in besonderer Weise konstituiert ist, bei allem an-
deren Objektiven mitfungiert und dadurch natiirlich, dass das Ich eben im eigentlichen
Sinne das Fungierende ist und im konstituierten Leib das erfahrend Fungierende.” Mat
VIII, S. 338.

121 Mat VIII, S. 345.

122 \ie Landgrebe zu Recht bemerkt, ,als erstes fiir Beschreibung unserer unmittelbaren
Weisen Welt zu haben [ergibt sich] der Unterschied von Nihe und Ferne, von Nahwelt
und Fernwelt — Begriffe, die aber sogleich mehr in sich schliefen als blof rdumliche
Bezeichnungen.“ Landgrebe (1963), S. 48-49.

123 Mat VIII, S. 345.

124 Mat VIII, S. 345.

125 Mat VIII, S. 345.

126 Huya XVII, S. 247.

127" Vgl. Hua XVII, S. 247.

142

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geltung hat und keinen objektiven Sinn behalt, liegt darin, dass ich zu mei-
nem Leib in der Primordialitit nur in einer inneren Beziehung stehe und
stehen kann, als waltendes Ich im Leib. Wird der Eigenleib von mir nicht
nur in der Inneneinstellung und als ,empfindend“!?® oder als ,Willensleib“!?
empfunden, sondern auch wie ein Auffending in sinnlicher Wahrnehmung als
Leibkorper erfabren, dann wird die Natur zu der objektiven, allzuginglichen,
homogenen Natur, deren Seinssinn und Seinsgeltung nicht blof von mir,
sondern von und fir meinen Anderen und im Endeffekt fiir uns hat.’3* Die
Vergegenstandlichung des Eigenleibes kann aber erst tiber die Konstitution
des Anderen vonstattengehen.!3' Husserl hat wiederholt darauf insistiert, dass
der erste Mensch der Andere ist. So heift es auch in diesen Manuskripten:
»Transzendental gehe ich den Anderen vorher, fiir die empirische Konstitution
gehen die anderen Menschen meinem Sein als Menschen vorher.“!3? Meine
Selbstobjektivierung wird ,auf den Umweg tGber den Andern®,!3? in Analogie
zu dem anderen Menschen vollgezogen. In der Wahrnehmung meines Leibes
als ein Auffending stelle ich mich als ein Anderer und statt hier da vor, um
die fur jede auflere Wahrnehmung notwendige Entfernung in diesem Fall von
der absoluten Nihe meines Leibes zu erlangen. Somit geht die Fremderfahrung
der Selbstentfremdung voraus, wihrend anderseits die Selbstzeitigung als mein
an sich erstes psychophysisches Ich fundierend fiir die Fremderfahrung ist.!3
In diesem verflochtenen Zusammenhang wird die Konstitution der objektiven
Welt als Leistung der konstituierenden Intersubjektivitit begriffen, wiahrend
weiterhin aus erkenntniskritischer Sicht ,,das Als-Geltungsphanomen-fassen der
Welt“135 auf das absolut einzige transzendentale Ich zurtickzuftihren ist.

Aus dieser Ausfiihrung kann man auch eine Ansicht hinsichtlich des Parado-
xes des Subjekts gewinnen. Insofern die Fremderfahrung fir die Selbstentfrem-
dung fundierend ist, sollte der Widerspruch des Ich als ein Objekt in der Welt
und des Ich als Subjekt fiir die Welt als die Spannung aus Inneneinstellung zu
sich selbst gegeniiber der Aufleneinstellung betrachtet werden. Die Rede von

128 Hua IV, S. 285.

129 HualV, S. 285.

130 Vgl. Hua XIV, S.413. Fiir einen prignanten Kommentar zu dieser These vgl. Meist

(1980).

»Wie konstituiert sich mein psychophysisches Dasein als 6rtlich im Raum unter den

Dingen, unter den Realitdten? Offenbar nachdem Andere schon konstituiert sind. Vgl.

Mat VIII, S. 236.

Mat VIII, S. 236. Auch in Hua XV gibt es zu lesen: ,,Das erste animal in der konstitutiven

Ordnung, oder vielmehr, der erste Mensch ist der Andere, und erst von daher erhalte ich

selbst den Sinn Mensch.“ Hua XV, S. 19.

133 Huya XIV, S. 63.

134 Der "Andere" der konstitutiven Unterstufe weist nun seinem Sinne gemaf$ auf mich
selbst zurtick, aber [...] auf mich nicht als transzendentales Ego, sondern als mein
psychophysisches Ich.“ Hua XVII, S. 247.

135 Hua VI, S. 417.

131

132

143

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der Ersten-Person-Perspektive gegentiber der Dritten-Person-Perspektive geht in
diese Richtung der Losung des Ratsels der Subjektivitat.

In der Psychologisierung des Subjektiven im Rahmen der transzendentalen
Phinomenologie und nicht aus naiv und naturalistisch verhillender Einstel-
lung sieht Husserl sogar die Aufhebung des Gegentibers von Konstituierendem
und Konstituiertem. So schreibt Husserl:

»Eben diese Psychologisierung des Subjektiven hebt das Gegentiber von konstituie-
render Subjektivitit und Konstituiertem auf und schafft die Moglichkeit, alles Anony-

me in dem schon geschaffenen Rahmen der Menschlichkeit einzufiigen und so der
Welt. <136

136 Mat VIII, S. 240.

144

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel VI: Bewaltigung des alten Problems der
Zeitanalysen

Bevor auf die Weltzeit und ihre Thematisierung in der letzten Phase der Zeit-
analysen eingegangen wird, beschiftigt sich dieses Kapitel mit dem in den
letzten Kapiteln angedeuteten Problem in den zwei vorausgehenden Phasen
der Zeitanalysen beziiglich der Innerlichkeit und ihrer Form. Es wird hier
versucht, Husserls Losungsansatz in seinen spaten Uberlegungen darzustellen.
Die immanente Zeit und die sogenannten immanenten Zeitgegenstinde sind
im Kontext der Phinomenologie der vollen Weltkonstitution zu untersuchen
(§ 1). Anschliefend ist die Vorgegebenheit der Welt zu thematisieren (§ 2).

§ 1. Revision der Gegenstandlichkeit in der Immanenz und neue
Bestimmung der immanenten Zeit

Die immanenten Gegenstinde und ihre Ordnung in der immanenten Zeit
wurden im letzten Kapitel als problematische Aspekte der zwei Phasen der
Zeitanalysen registriert. Die Schwierigkeit lag darin, dass die Erlebnisse als
individuelle Gegenstinde nur unmittelbar objektiv konstituiert sein konnen,
wenn sie sich voneinander sowie von dem Bewusstseinsstrom geradehin und
von der Reflexion unterscheiden bzw. von diesen abgehoben werden konnen,
was nicht ohne weiteres moglich ist. Nicht nur in den urpassiven, sondern
auch in passiven Stromen zeigt sich die Individualitit der immanenten Daten
sowie ihre Gegenstandlichkeit als problematisch, wenn die, allerdings spatere,
Bemerkung nicht aufler Acht gelassen wird, dass ,,[d]as Vergegenstindlichen,
als Gegenstand-Meinen, zum Gegenstand-Machen [...] schon in seiner schlich-
testen Form eine Funktion der Spontaneitat des ,Denkens*! ist.2

Die Gegenstandskonstitution ist stets eine aktive Konstitution. Husserl erwei-
tert diese Bemerkung dadurch, dass er die Geltung der aktiven Konstitution
auch fir die Gegenstinde der Ursinnlichkeit verkindet: ,Die Naturgegenstan-
de (und vorher schon die ichfremden Gegenstinde der Ursinnlichkeit), das
Reich der absoluten personalen Fremdheit, sind nicht ,passiv konstituiert’.“3
Diese aus den 1920er-Jahren stammende Einbeziehung scheint Husserls Posi-
tion allerdings in den ebenso aus dieser Zeit stammenden Ideen II entgegenzu-

! Hua XXXIX, S. 114.

Husser] weist allerdings darauf hin, dass damit nicht das Denken im Sinne des pradika-
tiven-logischen Denkens gemeint ist: ,Ein Begriff von Denken und Verstand, der also
vor dem Logos, vor den Funktionen des Begreifens des Allgemeinheitsbewusstseins, des
pradikativen Denkens in allen seinen in den Urteilsformen sich spiegelnden Formen ist.*
Hua XXXIX, S. 40.

3 Hua XXXIX, S. 34. (Hervorh. durch d. Verf.)

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

stehen. An dieser Stelle hebt sich die Ursinnlichkeit,# die Urhabe des Ich, als
primare Passivitit von der sekundiren Passivitat — die sedimentierte Aktivitat
— ab. Sieht man sich aber die Sache genauer an, wird klar, dass die Ursinnlich-
keit schon im Vornherein nicht als gegenstindlicher Hintergrund, sondern als
passiver Untergrund, als ungegenstindlicher Zusammenhang betrachtet wird,
auch wenn zu diesem Zeitpunkt die genetische Phanomenologie noch nicht im
Vordergrund steht und aus diesem Grund fir die Urpassivitit von einem Ich
die Rede ist.

Die frihere Unterscheidung zwischen sinnlichen Gegenstinden und katego-
rialen Gegenstinden wird spater insofern gemildert, dass alles, was uns als
Gegenstand affiziert, ,eine Sinnesstruktur, die aus Aktivitit stammt®, besitzt.
Eine Sinnesstruktur aus Aktivitdt, behauptet Husserl, gelte ,ebenso wohl fiir
sinnliche wie fiir kategoriale Gegenstinde.“¢ Diese Sinnesstruktur als das Etwas-
Sein ist die Kategorie des Gegenstandes.

Die Apperzeption ist die Als-Struktur, die zu jeder Gegenstandkonstitution
gehort. Apperzeption stammt aus einer theoretischen Aktivitit, wenn auch
in einem primitiven, vorpradikativen Sinne von Theorie und Denken.” Jedes
Gegenstiandliche besagt einen urstiftenden Akt, sowohl im genetischen Sinne
als auch im Sinne erster Kenntnisnahme.

Somit tritt auch die Abweichung der fritheren Differenzierung der Gegen-
stainde der aktiven Konstitution und der passiven insofern hervor, dass ,[a]lle
Gegenstande als Gegenstinde [...] aktiv konstituiert [sind]“.8

Nach dieser neuen Konzeption der Gegenstindlichkeit scheint eine Revidie-
rung der friheren Uberlegungen zu immanenten Gegenstanden und die neue
Bestimmung der immanenten Sphire oder zumindest eine Erginzung unum-
ganglich zu sein.

Die immanenten Daten konnen in der passiv-assoziativen Zeitigung nicht als
Gegenstiande konstituiert werden, sondern als blole Zusammenhdinge. Die Asso-
ziation, die passive Synthesis, ,stiftet freilich vor und neben aller (nicht durch
sie) Aktivitat (die freilich nie ganz fehlt) Zusammenhange, aber eigentlich doch
nicht Gegenstiande®. ?

HualV, S. 335.

Hua XXXIX, S. 36.

Hua XXXIX, S. 36.

»Ein Begriff von Denken und Verstand, der also vor dem Logos, vor den Funktionen des
Begreifens des Allgemeinheitsbewusstseins, des pradikativen Denkens in allen seinen in
den Urteilsformen sich spiegelnden Formen ist.“ Hua XXXIX, S. 40, FuSnote.

8 Hua XXXIX, S. 34.

Hua XXXIX, S. 34. Husserl setzt fort und mit einem autobiografischen, ideengeschichtli-
chen Klang schreibt er tber diese spate Revision: ,Die Art, wie Assoziation universale
konstitutive Bedeutung hat, habe ich sehr spat durchschaut, obschon ich sie schon in den
ersten Gottinger Jahren als einen Titel fir eine universale und immer mitfungierende
Gesetzlichkeit der Genesis erkannte. Sie stiftet freilich vor und neben aller (nicht durch

N N L A

146

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

In den Husserl-Forschungen ergeben sich Versuche, das Problem der gegen-
standlichen Immanenz durch die Bemerkung zu umgehen, indem in der im-
manenten Zeit nicht von den immanenten Gegenstanden, sondern von den
immanenten Einheiten die Rede ist.!® Das ist in der Tat eine Abweichung, fir
die in Husserls Zeitmanuskripten gentigende Hinweise vorliegen. Nichtsdesto-
trotz wire diese Korrektur unzureichend und sogar eine Art Vermengen, wenn
weiterhin die immanente Zeit als die objektive Zeit dieser Einheiten betrachtet
wird.!!

In der Tat und aus genetischer Hinsicht schlagt Husserl gegentiber dem Be-
griff Endgegenstand, der den fundierten Gegenstinde entspricht, die Bezeich-
nung Durchgangseinbeit vor.'? Die Durchgangseinheiten haben Dienlichkeits-
funktion.’ Insofern ,[jledes Sehen als Auf-etwas-Hinsehen [...] den Modus der
Endgeltung [hat]“,'* werden die fundierenden Schichten im geradehin Zuse-
hen tbersehen. Sie sind nicht terminus ad quem fir die Wahrnehmung. Als
Gegenstand werden sie nur reflexiv gegeben, aber auch ihr Durchgang-Sein ist
nur in einer eigenartigen Reflexion zu rekonstruieren.

Die Empfindungsdaten sind solche Durchgangseinheiten, fundierend fiir die
Gegenstandskonstitution. Die Hyle als geschlossene Einheit der Abhebung ist
eine Durchgangseinheit, die im Durchgang eine Dienlichkeit fir die Endleis-
tung erfillt. Auch die kinésthetischen Daten sind die Durchgangseinheiten der
Dienlichkeit. Sogar die Bewusstseinsakte sind im normalen, nicht gestorten
Lebensinteresse keine Endgegenstande.'s

Die immanenten Abgehobenheiten werden in den spaten Texten als die
Ereignisse bzw. als die Vorkommnisse bezeichnet. Mit der wachsenden Bedeu-
tung des Ich in der spaten Zeitlehre werden die immanenten Daten allgemein
in zwei Klassen eingeteilt: die ichlichen Vorkommnisse und die nicht-ichli-
chen.'® Die Abgehobenheiten des passiven Felds als die nicht-ichlichen Vor-
kommnisse sind die hyletische Daten. Die ichlichen, ,,obschon nicht vom Ich
,dirigiert{en]*“!” Vorkommnisse sind die Ichakte, ,die sich alsbald als Erlebnisse

sie) Aktivitdt (die freilich nie ganz fehlt) Zusammenhange, aber eigentlich doch nicht
Gegenstande.” Hua XXXIX, S. 34.

10" ygl. Brough, J.: Notes on the Absolute Time-Constituting Flow of Consciousness, in: On Time.
New Contributions to the Husserlian Phenomenology of Time. Hgg. Lohmar, D. &
Yamaguchi, I., Dordrecht u. a.: Springer, 2010. S. 21-49.

1" Vgl. Zahavi (2011). S. 13-25.

12 ygl. Hua XXXIX, S. 13.

13 Ubernimmt ein selbst fundierter Gegenstand die Dienlichkeitsfunktion, dann kénnte
man auch von einem Durchgangsgegenstand sprechen. Ein Medium, das einmal als End-
gegenstand und einmal als Mittel im Durchgang dient, wahrend es als Endgegenstand
tbersehen werden muss.

4 Mat VIIL S. 5.

15" Vgl. Hua XXXIX, S. 13 ff.

16 Vgl. Mat VIIL S. 52 ff.

17" Mat VIIL, S. 52.

147

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

verzeitigen“!® und die Kinasthesen als ,,unwillkirlich eintretende[s] Affiziert-
werden®“.? Gerade bei dieser Entgegensetzung muss eine Reflexion sowie eine
Abstraktion vollgezogen werden. Die Objektivierung der Ereignisse der imma-
nenten Sphire findet durch die Reflektion statt. Sie werden unter besonderen
Motivationen objektiviert. Es darf nicht unerwihnt bleiben, dass Husserl trotz
allem weiterhin der Meinung ist, dass alles in der Immanenz vor der Themati-
sierung originar bewusst ist. Dann darf dem Gesagten nach aber das originare
Bewusstsein kein objektivierendes sein.2® Das nicht objektivierende Bewusstsein
beziglich des Hintergrunds ist ferner auch von dem Untergrund des Bewusst-
seins, wo sich die Protagonisten Urhyle, Urkinasthese und die Urinstinkte be-
finden, zu unterscheiden. Die Zusammenhinge in dieser urpassiven Sphare als
urassoziative Einheiten sind noch nicht Seinseinheiten und ihre Konstitution
ist eine Konstitution ohne Apperzeption.?! In der Terminologie der 1930er-Jah-
re ist die Vorkonstitution auch als die Urzeitigung bezeichnet und der Strom
der Urzeitigung als der urphdnomenale Strom. Anders als die Abgehobenhei-
ten des Erlebnisstroms, die unbeachtet, aber merklich und erfassbar sind, ist
fur die in der genetischen Betrachtung vorausgesetzten Grundstrukturen des
urphinomenalen Stroms ,kein Gang der Riickfrage gezeichnet®.??

Bei der Unterscheidung der Konstitution der Endgegenstinde von den
Durchgangseinheiten macht Husserl die interessante Bemerkung, dass, wih-
rend der Endgegenstand nur als Endgegenstand konstituiert, aber nie voll kon-
stituiert ist und eine stindige Horizonthaftigkeit zuweist, wir bei den Durch-
gangseinheiten und sogar bei den Durchgangsgegenstinden, insofern sie ihre
Dienst ausiiben, fertig sind, d. h., sie haben keine weitere Intentionalitit: ,In
gewisser Weise kehrt sich da das ,Ende‘-Sein und das Durchgang-Sein um. Bei
dem, was blof§ vermittelt, kommen wir zum Ende“?3, wahrend wir bei einem
Endgegenstand eine ,Intentionalitit, die eine Endlosigkeit offener, vorgezeich-
neter {Intentionalitit) in sich trigt und die entfaltet werden soll“?4, erkennen.

Die immanenten Daten weisen auch, insofern sie ihre Funktion als ,,Repri-
sentanten” der transzendenten Objekte erfiillen, keine Abschattungen auf, sind
also nicht perspektivisch gegeben, haben keinen Innenhorizont; dies alles lauft
auf die Feststellung hinaus, dass sie noch nicht objektiv, noch nicht gegenstand-
lich konstituiert sind.

Die Einheiten der objektivierenden Konstitution sind von bleibendem Inter-
esse?’; die immanenten Daten sind aber nur insofern von Interesse, dass sie

18 Mat VIIL, S. 52.

19" Mat VIII, S. 52.

20 74 dem nicht objektivierenden Bewusstsein vgl. Zahavi (2010).
21 Vgl XXXIX, S. 11f.

22 Mat VIIL, S. 197.

23 Hua XXXIX, S. 18.

24 Hua XXXIX, S. 18.

25 Mat VIIL, S. 335.

148

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

die Endgegenstinde darstellen konnen. Insofern der immanenten Sphire in der
Prireflexivitit des Lebensstroms die Gegenstindlichkeit abzuweisen ist, wird
auch die immanente Zeit als gegenstandliche Form dieser Sphare gefiahrdet.
Somit soll anstelle der immanenten Zeit von der Urzeit die Rede sein, die
,noch nicht ernstlich Zeit, sondern nur Vorstufe der Zeit als Koexistenzform26
ist. Die assoziativ zusammenhingenden Abgehobenheiten weisen eine Koexis-
tenzform als Feld auf und haben keine Folgeform, genauer ausgedriickt keine
Sukzessionsform.

Die Unterscheidung von Lebensstrom und Lebensmomente oder, wenn man
der Terminologie von fritheren Phasen treu bleiben will, die Unterscheidung
der Erlebnisse vom Erlebnisstrom geschieht nur nachtriglich und in Reflexion.
Die bereits in den Bernauer Manuskripten verwendete Metapher der Welle kann
am besten das Verhiltnis von den Erlebnissen zueinander und zum Erlebnis-
strom vor der Reflexion beschreiben.?” Eine andere Bezeichnung, die sich, wie
die Wellenmetapher, fiir diese Beschreibung eignet, ist die Selbstdeckung. In
diesem Sinne heifdt es, dass ,das Milieu aller Konstitution®,28 die immanente
Sphire, all ihr Material in passiver Einheit enthalt,”? ,d. h. als bloffe Einheit der
Selbstdeckung in der konkreten Gegenwart*.3

Dann ist in diesem Zusammenhang, wenn auch weiter von der immanenten
Zeit die Rede ist, die phanomenologische Zeit der sekundiren Gegenstinde
der Phinomenologie gemeint. Allerdings darf die Tatsache nicht unerwihnt
bleiben, dass Husserl beziiglich der immanenten Zeit nicht konsequent bleibt,
und selbst in den spaten Zeitanalysen sind solche Passagen zu lesen, die die
immanente Zeit mit der Urzeit vermengen und ihr in ihre Objektivitit im
Endeffekt eine Prioritat zur objektiven transzendenten Zeit zuschreiben.

Neben der Differenzierung von Endgegenstand und Durchgangseinheit un-
terscheidet Husserl zwischen den primiren Gegenstinden, ,als fur sich einheit-
lich abgehobenen und schon in aktiver Identifizierung konstituierten“3' und
den ,impliziten Gegenstindlichkeiten, die nicht von vornherein eine Abhe-
bung aufweisen, aber Potenzialititen der Abhebung mit sich fithren“.3? Die im-
manenten Daten sind sekundire Gegenstinde als Forschungsgegenstinde der
Phanomenologie, die erst durch die aktive Beteiligung des psychologisierenden
oder phinomenologisierenden Ich, d. h. natirlichen oder phinomenologisch

26 Mat VIIL, S. 117.

¥ Auf die Prignanz dieser Metapher weist Dan Zahavi hin und deutet sie mit diesen
Worten: ,, The relation between two consecutive experiences must rather be likened to the
relation between two waves in the same stream than to two wagons in the same train.“
Zahavi (2010), S. 337.

¥ Hua XXXIX, S. 19.

2 Vgl. Hua XXXIX, S. 19.

3 Hua XXXIX, S. 19.

31 Hua XXXIX, S. 8.

32 Hua XXXIX, S. 8.

149

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

reflektierenden Ich, abgehoben und als Gegenstand konstituiert werden.?? Pha-
nomenologisch auslegend erfassen wir hinterher die immanente Sphire als
eine ,Zeitwelt“ und die Erlebnisse als Gegenstinde in der Sukzession und der
Koexistenz in der gegenstindlich immanenten Zeit. Auf diese Weise ist nicht
weiter zu verschweigen, dass ,[die] Naturzeit bzw. Gegenstand der Naturzeit
der immanenten Zeit bzw. dem Gegenstande der immanenten Zeit, die dufSere
Welt dem Erlebnisstrom vorher [geht]“.34

Die Welt muss bereits konstituiert sein, wenn die immanente Sphéare mit
ithren potentiellen Abhebungen durch den motivierten Akt und aufgrund der
bestimmten Interessen des Phinomenologen objektiviert wird. Da die potenti-
ellen Abhebungen, um als Gegenstinde konstituiert zu werden, ,einer freien
Identifizierung in ihrem frei durchlaufenen Milieu bedirfen*’S und die freie
Identifizierung ein ausgebildetes Vermogen, einen ,Habitus der freien Verfiig-
barkeit der Existenz im freien Zugriff“3¢ fordert. Nur ein konkretes weltliches
Subjekt, das tber diesen Habitus verfiigt und das erworbene, ausgebildete Ver-
mogen der Identifizierung in Wiederholung besitzt, ist zur Konstitution einer
gegenstandlichen Immanenz imstande. Somit scheint die ganze Debatte um das
reine Ich in den statischen Analysen der Zeit eine Revision oder zumindest eine
angemessene Erginzung zu fordern.?”

Dass das konstituierende Subjekt der immanenten Sphire ein konkretes
weltliches Subjekt ist, hat fir die Phanomenologie die Bedeutung, dass die
Moglichkeit des Einstellungswechsels zur einen phinomenologischen Einstel-

33 In einem Text aus dem Jahr 1932 schreibt Husserl: ,Nach den spiteren Klirungen
(1932) bin ich zur Uberzeugung gekommen, dass es nicht zweierlei Intentionalitit im
eigentlichen Sinn gibt und somit im eigentlichen Sinn keine Vorzeitigung. Die wirkli-
che Zeitigung, die in der evidenten zeitlichen Gegebenheit des Stromes der Erlebnisse
vorausgesetzt und getitigt ist, ist die des transzendental-phinomenologisierenden Ich.“ Hua
XXXIV, S.181. (Hervorh. durch d. Verf.) Allerdings wie Klaus Held zu Recht bemerkt:
»Wenn nur aktive, reflexive Selbstzeitigung als ,eigentliche‘ und ,wirkliche® Zeitigung
aufweisbar und damit nachweisbar ist und wenn andererseits der urimpressional-retentio-
nale Wandel und die Zeitlichkeit der Noesen (,Erlebniszeitlichkeit®) jederzeit angetroffen
wird, dann liegt der Schluss nahe, dass der transzendentale Lebensstrom immer schon
aus reflexiver Aktivitit gezeitigt wird. Aber diese Aktivitit wisste sich selbst schon
als zeitlich ablaufend und wiirde also ihrerseits eine konstituierende reflexive Aktivitit
verlangen, in der sie gezeitigt wire.“ Held (1966), S.101. Wie Held zu Recht bemerkt;
aus diesem Grund benutzt Husserl ,trotz der ,spiateren Klirungen® von 1932 erneut die
Ausdriicke Vor-Intentionalitit und Vor-Zeitigung. Seine Ausfithrungen, die ihrer ersten
Absicht nach darauf abzielen, den Begriff der Vor-Konstitution zu iberwinden, lassen
zugleich deutlich werden, dass es ein urpassives Stromen gibt. Sie verwehren aber die
Moglichkeit, die Bewegung dieses Stromens von einer ichlichen Aktivitit her und seine
Phasenmannigfaltigkeit als eine gezeitigte Stellenabfolge zu denken.“ Held (1966), S. 102.

3% Hua XXXIX, S. 19.

35 Hua XXXIX, S. 19.

3¢ Hua XXXIX, S.19.

37 Somit schreibt Husserl zurtickblickend: ,,Wie steht es nun aber mit dem ,reinen Ich®
(in meinem Sinn), bleibt nach Reduktion von aller Transzendenz, auch den Vermdgen,
dieses nicht als reiner Ich-Punkt Gbrig?* Hua XXXIX, S. 422.

150

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lung mit ihrer korrelativen Welt (immanenten Zeitwelt) eine Moglichkeit ,,von
der konstituierten objektiven Welt her“3® ist, dass der Phinomenologie ,die
,Welt® der transzendentalen Fragen als Horizont“*® vorausliegt.

Wenn Husserl weiterhin die transzendentale Reflexion und nicht die natiirli-
che Reflexion als den vergegenstindlichenden Zugang zum Bewusstseinsstrom
sieht, ist einzurdumen, dass die transzendentale Reflexion ein Akt des apperzi-
pierenden, welthabenden Ich ist, welches freien Zugriff zu dem zu vergegen-
standlichenden Strom hat und tber die Vermoglichkeit der Identifizierung und
Wiederholung verfugt.

Behauptet Husserl in den 1930er-Jahren, dass die reine Reflexion ,,[d]as
Vor-Sein des stromenden Seins [...] ,jederzeit® gegenstandlich“4® machen kann,
steht die Jederzeit in Anfihrungszeichen, da sie bedeutet, dass wir erstens ,,nur
als Phanomenologen und Psychologen, und selbst dann nur, sofern wir uns das
Immanente als Seiendes nachtriglich tatig konstituiert haben,“4! die immanen-
te Sphare jederzeit gegenstiandlich konstituieren und im Besitz nehmen koénnen.
Nur wenn das phanomenologische Interesse erweckt und als mein permanentes
Interesse etabliert ist, wird die immanente Sphare gegenstindlich und zum per-
manenten Reich des eigenen Interesses. Zweitens besagt dieses jederzeit-Konnen
nicht ,Verfigung geradehin Gber Realisierung eines Besitzes”,*> sondern erst
auf dem Boden der Welt und von der konstituierten Welt her besteht die Mog-
lichkeit der phinomenologischen Reflexion und von daher die Moglichkeit der
Vergegenstindlichung der immanenten Sphire.

»Die immanente Sphire, der reine Erlebnisstrom, wird gegenstindlich erst konstituiert
durch die Methode der phinomenologischen Reduktion und die von da ausgehenden
besonderen Schritte einer Reduktion auf eine immanente Zeitsphire. Dabei ist Welt
und objektive Zeit vorausgesetzt, liegt als das der Reduktion zugrunde und bestin-
dig.“®

Ist damit der Traum ausgetraumt?** Oder kann die Reduktion seine urspring-
lich enorme Bedeutung trotzdem behalten? Kann trotz der Voraussetzung der

Welt und der objektiven Zeit weiterhin die radikale Ruckfuhrung auf die
Leistungen der transzendentalen Subjektivitit behauptet werden? Solche Fra-

3% Hua XXXIX, S. 20.

37" Hua XXXIX, S. 25.

40" Mat VIII, S. 342.

41 Hua XXXIX, S. 20. Vgl. auch Mat VIIL, S. 118.

2 Hua XXXIX, S. 20.

4 Hua XXXIX, S. 20. Funote.

4 Dieser von Merleau-Ponty als Aufgeben des Ideals der Philosophie als strenge Wissen-
schaft interpretierte Ausdruck kommt in Beilage XXVIII, zu § 73 der Krisis vor. Merleau-
Ponty legt diesen mit folgenden Worten aus: ,Der Philosoph kann sich nicht mehr
bewusst auf ein absolut radikales Denken berufen oder sich den intellektuellen Besitz
der Welt und die Strenge des Begriffs anmafien.“ Merleau-Ponty, M.: Zeichen, Hamburg;:
Meiner, 2013. S. 199-200. Die These, Husserl habe die Idee der Philosophie als strenge
Wissenschaft endlich aufgegeben, wurde bereits mehrmals widerlegt.

151

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gen konnen nur unter der Berticksichtigung eines zentralen Begriffs der geneti-
schen Phinomenologie, namentlich der Vorgegebenheit, beantwortet werden.

§ 2. Die Vorgegebenbeit

Schlieft man sich dem Prinzip aller Prinzipien an, scheint der Hauptansatz der
Phanomenologie zur Vorgegebenheit von der Reduktion und der erwiinschten
Radikalitit betroffen zu sein. Im Gegensatz zu den positiven Wissenschaften,
die sowohl ihre Themenbereiche als auch ihre Methoden als vorgegeben und
vorhanden vor sich haben, darf die Phinomenologie keinen Vorgegebenheiten
Vertrauen schenken. Vielmehr ist bei ihr ,mit einer Grundstimmung der Skep-
sis zu rechnen®.#

Weder die Gegenstandlichkeiten der natiirlich-naturalistischen Einstellung
noch die Wissenschaften dieser Einstellung und ihre Erkenntnisbestinde diir-
fen als sichere Grundlage fiir die Phinomenologie gelten. Die Einklammerung
der Seinssetzung durch die phanomenologische Epoché macht die Vorgegeben-
heit in dem Sinne der Vorgesetzten fir die Phinomenologie unbrauchbar.
Abgesehen vom naiven Hinnehmen gibt es jedoch auch die Moglichkeit der
eidetischen Thematisierung der von der Epoché betroffenen Vorgesetzten.*¢
In diesem Sinne ist die Vorgegebenheit der Leitfaden der intentional-phano-
menologischen Untersuchung. So wie die Intentionsanalyse der konstitutiven
Phanomenologie am Leitfaden der drei Seinsregionen vollgezogen wird, wird
auch die Region aller Regionen, die Welt, zum Leitfaden der transzendentalen
Phanomenologie als universale eidetische Ontologie. Der angekiindigte Vor-
rang der Welt und der objektiven Zeit lasst sich durch diese Auslegung der
Vorgegebenheit verstehen.

So weit bereiten die statisch eingefihrten Gedanken der Vorgegebenheit
keine besondere Schwierigkeit, da die Welt als Weltphdnomen sogar bei der
cartesianischen Reduktion gerettet wird und das Subjekt, das die Reduktion
vollzieht, als intentionales Korrelat tbrigbleibt. In diesem statischen Sinne
besagt die Vorgegebenheit nichts anderes als die Korrelation.

Die Vorgegebenheit lasst sich auch im Gegenzug oder, genauer gesagt, in
Begleitung der Gegebenheit auslegen. In diesem Sinne ist auf die Horizonthaf-
tigkeit jeder Gegebenheit zu verweisen.*

»Das transzendental-phanomenologisch eingestellte Ich ist ein Ich hoherer
Stufe, das vorgegeben hat als das zu Betrachtende das natiirliche Ich und das

4 Hua I/, S. 136.

46 Nicht die vorgegebene Welt nehme ich hin in ihrem Vorgegebensein und Sosein, son-
dern ich mache das Vorgegebensein von Welt und von dieser Welt als seiender und
soseiender zum Thema.“ Mat VIII, S. 4.

Vgl. Luft, S.: Faktizitit und Geschichtlichkeit als Konstituentien der Lebenswelt in Hus-
serls Spétphilosophie, in: Phinomenologische Forschungen, 2005. S. 13-40. Hier S. 22.

47

152

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Weltphinomen.“4$ Beim Auslegen dieses Sachverhalts wird die Vorgegebenheit
in dem Sinne expliziert, dass die Leistung der konstituierenden Subjektivitat
immer schon vollzogen ist, wenn der Phainomenologe zu reflektieren beginnt.
Dann liegen in dieser Vorrangigkeit des konstituierenden Subjekts vor dem
transzendental phinomenologisierenden Subjekt Schwierigkeiten oder zumin-
dest zu erklarende Angelegenheiten. Das phanomenologisierende Ich ist ein
geschichtlich entwickeltes Subjekt und die Motivation zur Phinomenologie
erwichst erst in dem hoch entwickelten Stadium in der Geschichte der Mensch-
heit.# Ausgehend von der subtilen Unterscheidung zwischen dem transzenden-
tal-phianomenologisch eingestellten Ich, d. h. dem phinomenologisierenden
Ich und dem transzendentalen Ich als Fungierendem tberhaupt, dringt sich
die Frage auf, wie das transzendentale Ich tberhaupt zu der vorgegebenen Welt
steht. Sollte die Phanomenologie die Auslegung der Genesis der stummen und
unausgesprochenen Welt*® bzw. die Explikation der thematischen Vorgegeben-
heit unternehmen, dann wird die selbstverstindliche Tatsache in ihrer entschei-
denden Tragweite enthillt, dass die Welt nicht nur das phdnomenologisierende
Subjekt, sondern auch das absolut fungierende Subjekt verschlingt und dass die
Welt in einem besonderen Sinne einem transzendentalen Subjekt vorausgeht.

Aus dieser Sicht wird die Erklirung der Vorgegebenheit auf zwei sich tber-
schneidenden Wegen ausgefuhrt. Einerseits wird die Vorgegebenheit durch
die urpassive Zeitigung als eine nicht ichliche Leistung durch das Vor-Sein des
urphinomenalen Stroms erlautert. Diese Aufgabe hat die genetische Phinome-
nologie erfiillt. Anderseits sollen die Intersubjektivitit und die Generativitat die
Erklirung der Vorgegebenheit der Welt tibernehmen. Dass die Welt ,die fakti-
sche Subjektrelativitat transzendiert und auf die Intersubjektivitit verweist®,’!
wird in der phianomenologischen Explikation der Vorgegebenheit der Welt
entfaltet. Die Vorgangigkeit der Intersubjektivitit ist eine Seite der Medaille,
wobei die Vorgegebenheit der Welt die andere Seite darstellt.

Beide diese Erklirungswege geben den Zeitanalysen neue Dimensionen. An-
hand dieser zwei Aspekte der Vorgegebenheit sind die vielfiltigen Themen in
den spdten Texten iiber die Zeitkonstitution in zwei Hauptrichtungen einzuord-
nen: die Themen, die die Genesis der Zeitlichkeit bertthren, und diejenigen,
die die intersubjektive Konstitution der Zeitlichkeit in allen Stufen zu erfassen
erzielen.

48 Mat VI, S. 59. (Hervorh. durch d. Verf.)

4 Vgl. Hua XXXIX, S. 22.

30" Zu diesem Thema vgl. Hua XXXIX, S. 445 ff.
ST Meist (1980), S. 564.

153

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

/dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel VII: Die Weltzeit

»Die vulgire Interpretation der Weltzeit als Jetzt-Zeit verfiigt gar nicht uber
den Horizont, um so etwas wie Welt, Bedeutsamkeit, Datierbarkeit sich zu-
ganglich machen zu konnen.“! So schreibt Heidegger in Paragraf § 81 in Sein
und Zeit und Husserl, der sich als Adressat der Kritik sieht, schreibt am Rande
seines Exemplars ,,Was ist das fir ein Einwand? Fiihrt die konstitutive Analyse
nicht auf all das?*? Scheinbar leugnet Husserl nicht die vorgeworfene Ausle-
gung der Weltzeit als pure Jetztfolge und weist nur auf die Adresse hin, wo
der Horizont fiir die Thematisierung der von Heidegger vermissten Themen zu
finden sei, namlich die konstitutive Analyse, wahrscheinlich anstelle der Wahr-
nehmungsanalyse. Er bemerkt jedoch an einer anderen Stelle ausdricklich,
»der Weltzeit? Nennen wir dasselbe so wie Heidegger.“3

Einen Begriff Weltzeit, mit einem ,Charakter der Bedeutsamkeit,* was
Heidegger sich wiinscht, scheint Husserl nicht zu befremden. Husserl weist
zwar das urspringliche Recht der vulgiren Zeitauffassung nicht ab.’ Husserl
sieht die Weltzeit in diesem Sinne aber nicht erschopft. Dazu bestreitet er
Heideggers Behauptung, dass die vulgire Zeitauslegung die Wesensstruktur der
Weltzeit, namlich die Datierbarkeit und die Bedeutsamkeit, versteckt und dass
sie schlieSlich den Ursprung der Zeit nivelliert.

Anschlieend an Husserls Behauptung unternimmt dieses Kapitel den Ver-
such, den von Husserl mit Heideggers Begriff der Weltzeit gleichgesetzt erklar-
ten Weltzeitbegriff zu thematisieren, trotz der dominanten Feststellungen, die
in der Weltzeit den scharfsten Trennpunkt in Husserls und Heideggers Phino-
menologie der Zeit sehen und sogar eine Suche nach einem Heideggerschen
Begriff der Weltzeit bei Husserl als aussichtslos erklaren.¢

Heidegger (1986), S. 423.

Breeur, R.: Randbemerkungen Husserls zu Heideggers Sein und Zeit und Kant und das
Problem der Metaphysik, in: Husserl Studies 11, 1994. S. 3-63. Hier S. 47.

Breeur (1994), S.47. Diese Bemerkung macht Husserl an der Stelle, wo Heidegger
schreibt: ,Dabei muss die spezifische Struktur der Weltzeit, da sie in eins mit der eksta-
tisch fundierten Datierbarkeit gespannt ist, verdeckt bleiben.“ Heidegger (1986), S. 423.
Heidegger, M.: Die Grundprobleme der Phanomenologie. Hg. Herrmann, F. W. v., 3. Aufl.,
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1997. S. 370.

Husserl bemerkt kritisierend am Rande der Seite 425 seines Exemplars von Sein und Zeit:
»Als ob die ,vulgire® Zeitauffassung nicht ihr urspringliches Recht hitte, das durch die
konstitutive Analyse nicht im mindesten verschwindet.“ Breeur (1994), S. 47.

Bernet vertritt die These, dass es hoffnungslos wire, ,fir diesen Begriff der Weltzeit, der
Heideggers ganzer Analyse der ekstatisch-horizontalen Zeitlichkeit als Fluchtpunkt dient,
ein Husserlsches Aquivalent zu finden®. Bernet (1987/88), S.103. Dass Bernet sich bei
diesem Beitrag ausschliefSlich mit den frithen Zeitanalysen begniigt, darf nicht auffer Acht
gelassen werden.

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Es darf allerdings nicht vernachlassigt werden, dass solche Feststellungen
oft ihren Bezug zu fritheren Phasen von Husserls Phinomenologie und haupt-
sachlich die frihen Vorlesungen Zur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins
haben, und es gibt weiterhin wenige Studien, die im Hinblick auf Husserls
spateren Weltbegrift die Suche nach dem Weltzeitbegriff aufgenommen haben.

Da eine unmittelbare selbstindige Ausfuhrung Heideggers Zeittheorie auf-
grund ihrer besonderen fundamentalontologischen Grundlage kaum méglich
scheint und, auch wenn moglich, sie den Rahmen dieser Arbeit Gberschreiten
wirde, geht diese Arbeit nur auf den Weltzeitbegriff Heideggers ein und sogar
nur insofern, dass er als leitend fiir die Thematisierung von Husserls Weltzeit
dienen kann. Somit wird auch auf die Zeitlichkeit nur im Hinblick auf ihre
Ursprungsrolle fiir die Zeit, als zeitigend fur die Weltzeit, eingegangen und auf
Heideggers Analyse der Zeitlichkeit in ihren unterschiedlichen Modi verzichtet
(§ 1). AnschlieBend werden am Leitfaden der Kritiken die moglichen Richtun-
gen fur die Thematisierung der Weltzeit bei Husserl verfolgt (§ 2).

Bevor die Welt angesichts ihrer geschichtlichen Fassung und ihrer Zeit als
in einiger Hinsicht gleichgestellt zu Heideggers Weltzeit thematisiert wird, ist
es angebracht, die mit der Weltzeit oft gleichgestellte Naturzeit in den spiten
Texten zu betrachten (§3, §4). Dabei erhofft diese Arbeit aufzuweisen, dass
die Gleichstellung der Naturzeit mit der Weltzeit eine grobe Fahrlassigkeit
von Husserl ist, die ihm nicht immer verborgen bleibt. Der Hauptunterschied
zwischen der Weltzeit in ihrem besonderen Sinne und der Naturzeit liegt
in der Konkretion. Die Konkretion fur die Zeit, die im Prinzip stets als die
formale Dimension konstatiert wird, hat zwar etwas Befremdliches. Die Enthtl-
lung der Aktionen wie die Abstraktion und die Idealisierung, die schlie€lich
zur Befestigung der Zeit als eines formalen Stellensystem fiihren, soll jedoch
dieses Befremdliche aufklaren. Die Erlauterung der konstituierenden Dimensi-
on der Weltzeit, die mit der Erhellung der grundlegenden konstituierenden
Intersubjektivitit Hand in Hand geht, soll eine tiefliegende Differenzierung
zwischen der Weltzeit und der Naturzeit erhellen (§5). Auch die Erklarung
der urspringlichen Idealisierung soll zur Unterscheidung der Weltzeit und der
Naturzeit beitragen (§6). Nach diesen Erlauterungen wird, Bezug nehmend
auf die besonderen Eigenschaften der Weltzeit in Heidegger’schen Sinne, die
Zeit im Rahmen von Husserls Lebensweltlehre untersucht, wobei die Datier-
barkeit und Bedeutsamkeit im Zweckleben und die Tragweite der Natur fir
die Zeitbestimmung im menschlichen Zweckleben in den Vordergrund treten
(§7, §8). Mit der Bemerkung des Unterschieds zwischen lebensweltlichen und
wissenschaftlichen Bestimmungen sowie der offenkundigen Subjektrelativitat
der ungefahren lebensweltlichen Zeitbestimmung soll die Kritik der Nivellie-
rung der urspriinglichen Zeit bei Husserls Weltzeitauffassung zurtickgewiesen
werden (§9). Schlieflich wird Husserls roher Ansatz zur Phinomenologie der

156

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

historischen Zeit dargestellt, die auch die Aussicht der moglichen Fortsetzung
der vorliegenden Studie schildern kann (§ 10).

§ 1. Exkurs: Heideggers Weltzeitbegriff und seine Krittk an Husserls
Zeitverstandnis

Obwohl Husserl Heideggers Kritik am vulgiren Zeitverstindnis als Kritik an
seiner eigenen Zeitinterpretation wahrnimmt, ist Heideggers Kritik an die
gesamten philosophischen Zeittheorien gerichtet, welche Heidegger als das
Fortbestehen der Aristotelischen Tradition betrachtet,” die, mit dem vulgaren
Zeitverstandnis Hand in Hand, das Verfallen des Daseins inszenieren kann.

Vor der Darstellung dieser Zeitverstindnisse, die uns zu Heideggers Welt-
zeitbegrift fuhren soll, ist es in erster Linie angebracht, die von Heidegger
zusammengefasste These zur urspriinglichen Zeitlichkeit zu nennen:

»Zeit ist urspringlich als Zeitigung der Zeitlichkeit, als welche sie die Konstitution der
Sorgestruktur ermdglicht. Die Zeitlichkeit ist wesenhaft ekstatisch. Zeitlichkeit zeitigt
sich urspriinglich aus der Zukunft. Die urspriingliche Zeit ist endlich.“3

Die urspringliche Zeit ist die zeitliche Verfasstheit des Daseins, dessen Grund-
und Ganzheitsverfassung die Sorge ist. Die Zeitlichkeit als Einigungsgrund der
in Entwurf, Geworfenheit und Sein-bei gegliederten Sorge ist selbst die Einheit
von drei Momenten, namentlich Zukunft, Gewesenheit und Gegenwart, die
sowohl einzeln als auch in der Einheit der Zeitlichkeit von sich heraustreten
und aufer sich sind, so dass sie Ekstasen genannt werden.

Weder ist die Einheit der Ekstasen eine Zusammensetzung noch darf die
ekstatische Einheit als ein Seiendes verstanden werden. Um diese Missverstand-
nisse zu vermeiden, benutzt Heidegger die Formulierung, dass die Zeitlichkeit
sich zeitigt. Die Zeitlichkeit hat nicht nur den wesentlichen Charakter AufSer-
sich zu sein, sondern auch den Charakter des Offenseins, den Horizont in

»Alle nachkommende Erdrterung des Begriffes der Zeit halt sich grundsitzlich an die
Aristotelische Definition.“ Heidegger (1986), S. 421. Und in den Grundproblemen der Phdno-
menologie schreibt Heidegger: ,,Wir betonten schon, dass in den beiden antiken Zeitinter-
pretationen von Aristoteles und Augustinus das Wesentliche gesagt ist, was innerhalb
des vulgiren Zeitverstindnisses zunachst tber die Zeit gesagt werden kann.“ Heidegger
(1997), S.329. Unter den Zeittheorien findet Heidegger die von Bergson als die weitaus
selbststandigste, obwohl schlieflich ,[glerade Bergsons Lehre von der Dauer [...] aus einer
direkten Auseinandersetzung mit dem Aristotelischen Zeitbegriff erwachsen [ist]“ und
somit ,nicht haltbar®. ,Dennoch sind die Untersuchungen Bergsons wertvoll, weil sie eine
philosophische Anstrengung bekunden, tGber den traditionellen Zeitbegriff hinauszukom-
men.“ Heidegger (1997), S. 328.

8 Heidegger (1986), S. 331.

157

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der Erschlossenheit, und deshalb kann die Zeitlichkeit als ekstatisch-horizontal
bezeichnet werden.”

Die Urspringlichkeit hat die Bedeutung, dass alle andere Zeitauffassungen
mittelbar oder unmittelbar in der Zeitlichkeit fundieren bzw. davon abgeleitet
sind.

Zwar schreibt Heidegger der Zukunft unter den Ekstasen den Vorrang zu,
jedoch sind die drei Ekstasen gleichurspriinglich, d. h., sie kommen weder aus-
einander noch nacheinander, sondern zugleich. Damit kann Heidegger dieser
Zeit die Stdtigkeit zuschreiben. !

Diese Statigkeit ist aber keine Aneinanderfiigung der Augenblicke, sondern
eine geschichtliche Erstrecktheit zwischen Geburt und Tod. Die Endlichkeit
der horizontal-ekstatischen Zeitlichkeit ist der wichtigste Charakter der Zeit-
lichkeit des Daseins. Im Vorlaufen der Entschlossenheit zum Tode versteht sich
das Dasein aus Zukunft und dem Zu-Kommenden. Beim In-sich-Verlieren an
geschiftliche Beschiftigung mit den Innerzeitigen (den Besorgten) zeigt das
Dasein ein anderes Verhalten zur Zeit und seiner Zeitlichkeit.

Heidegger registriert, entsprechend der Seinsmodi des Daseins, drei Zeitver-
standnisse: das eigentliche Zeitverstindnis, welches existenzial-ontologisch den
Ursprung der Zeit aus dem Dasein und seinem eigenen ekstatischem Charakter
erschliefSt; das alltagliche, besorgte Zeitvertrauen, welches die Zeit im prakti-
schen Umgang mit dem innerweltlichen Seienden, aus besorgendem Sein-bei,
dem Innerzeitigen vorthematisch kennt,!" und schlieflich das uneigentliche
Zeitverstandnis des verfallenden rechnerischen Denkens, worunter sowohl die
traditionellen philosophischen Zeittheorien als auch das vulgare moderne Zeit-
verstandnis fallen.

Da nur das Dasein zeitlich ist und das nicht daseinsméflige Seiende nach
Heidegger nicht zeitlich, sondern nur in der Zeit, also innerzeitig, ist, ist der
Grundmafstab dieser Gliederung der Zeitverstindnisse der Bezug zum daseins-
oder nicht daseinsmifiigen Seienden. Unter den Seienden ist das Zuhandene
von dem Vorhandenen zu unterscheiden; bei der theoretischen Beobachtung
des Letzteren ist das vulgire Zeitverstindnis gemeint, wiahrend fiir die besorgte
Beschaftigung mit dem ersteren das alltigliche besorgte Zeitvertrauen steht.

Ausgehend von dem alltiglichen praktischen Umgang mit der Zeit, weist
Heidegger auf die Neigung zum Verfall hin, die sich in den aus diesem
Zeitverstandnis abgeleiteten Zeitauffassungen erfiillt, die zur Verdeckung der

? Vgl. Herrmann, F. W. v.: Der Zeitbegriff Heideggers, in: Mesotes. Supplementband. Martin
Heidegger, 1991. S. 22-34. Hier S. 23.

10 ygl. Heidegger (1986), S. 391.

11 yon Herrmann unterscheidet zwischen zwei Weisen des natiirlichen Zeitverstindnisses,
ein ausdricklich-thematisches Verstindnis der Zeit als Zeitfluss und Jetztfolge (philoso-
phisch, aber auch unser modernes Zeitverstindnis) vs. die nicht-ausdriickliche, vorthema-
tische Weise, wie wir uns in unserem Verhalten zum Seienden zur Zeit verhalten, was als
Vollzugsverstindnis bezeichnet wird. Vgl. Herrmann (1991), S. 24-25.

158

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

eigentlichen Zeitlichkeit und Nivellierung ihres ekstatischen Charakters fiihrt.
Heidegger stellt fest, dass, wihrend die Wesensstrukturen der alltiglichen Zeit
deren Bezug zur eigentlichen Zeitlichkeit und deren Fundierung in ihr immer
noch verstehen lassen, die vulgare Zeit solcher enthillenden Charakteristika
entbehrt. Im Folgenden gilt, zuerst jene Wesensstrukturen der Zeit der Sorge in
threm Modus der Alltaglichkeit darzustellen.

Im alltdglichen Umgang mit der Zeit ist sie, womit wir rechnen und worauf
wir uns richten. Dieses Damit-Rechnen, Darauf-Richten hat einen Vertrauen-
scharakter und ist deshalb grundsatzlicher als die Zeitauffassung der distanzier-
ten theoretischen Einstellung auf das Vorhandene.

Die im alltaglichen praktischen ,Verrechnen, Planen, Vorsorgen und Verhu-
ten“!? ausgelegte Zeit wird, ,ob lautlich vernehmbar oder nicht®,"3 in Zeitpra-
dikate jetzt, damals und dann ausgesprochen. Die ausgesprochenen Bestimmun-
gen dann, damals und jetzt sind nicht blofe Zeitpunkte, als Jetztpunkt und
um den Jetztpunkt herum als Noch-nicht-jetzt und Nicht-mehr-jetzt, sondern
haben ihren Bezug zum Tun und Lassen des mit dem Zuhandenen beschaftig-
ten Daseins.’* Im Hinblick auf ihren Bezug zum Verhalten des besorgenden
Daseins bezeichnet Heidegger die Pendenten der dreifachen Ekstasen der Zeit-
lichkeit (Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft) fir Zeit der Innerzeitigen als
Gewirtige, Behaltene und Gegenwirtige.

Wihrend das Gewartige die Ausgelegtheit der Ekstase Zukunft ist, ist das
Behaltene die Ausgelegtheit der Gewesenheit und ebenso ist das Gegenwirtige
die Ausgelegtheit der Ekstase der Gegenwart.

sJedes ,dann® aber ist als solches ein ,dann, wann .., jedes ,damals® ein
,damals, als ..., jedes ,jetzt® ein ,jetzt, da ..".“!5 Mit dieser Erklarung beginnt
Heidegger, eine Hauptstruktur der ausgesprochenen Zeit zu erliutern. Dann,
Damals und Jetzt sind nicht nur pure Zeitpunkte bzw. punktuelle Angaben
einer bezugslosen Zeit, sondern Zeitangaben in Bezug auf das jeweilige Seien-
de, zu dem das Dasein sich jeweils beschaftigen wird, beschaftigte und beschif-
tigt.!® In diesen urspriinglichsten Zeitangaben und ihrer selbstverstindlichen
Bezugsstruktur sieht Heidegger die vorkalendarische Datierbarkeit der ausge-
legten Zeit und erkennt in dieser wesenhaften Struktur der Datierbarkeit den
»elementarsten Beweis fiir die Herkunft des Ausgelegten aus der sich auslegen-
den Zeitlichkeit“.1”

Die Datierung findet aufgrund des In-der-Welt-Seins des Daseins, der Er-
schlossenheit der Welt, aus umweltlichem begegnenden Seienden statt. Inso-

12 Heidegger (1986), S. 406.
13 Heidegger (1986), S. 406.
14 Vgl. Herrmann (1991), S. 27.
15 Heidegger (1986), S. 407.
16 Vgl. Herrmann (1991), S. 27.
17" Heidegger (1986), S. 408.

159

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

fern die Natur die Bithne der Tatigkeiten und Geschifte des In-Seins des
Daseins ist und da das Dasein in seiner geschaftlichen Beschiftigung mit dem
Innerzeitigen an Sichtmoglichkeit gebunden ist, findet die Datierung ihr Zeit-
maf$ in den Naturphidnomenen Tag und Tageslicht. Die Sonne wird demgemafS
zu der Zeitdatierenden, die durch unmittelbare Beobachtung ihres Standes im
Himmel das umsichtige Dasein allmahlich als eine astronomisch-kalendarische
Zeitrechnung in Gang bringt. Die kalendarische Zeitrechnung wurde daher
nicht durch Zufall und Glick entdeckt, ,sondern hat ihre existenzial-ontolo-
gische Notwendigkeit in der Grundverfassung des Daseins als Sorge®.!® Die
umsichtige Sorge drickt sich in der Zeitrechnung aus.

Aufgrund der Datierbarkeitsstruktur kann eine andere Wesensstruktur der
besorgten Zeit beleuchtet werden. In der Zeitverteilung nach Tag und Nacht
tritt die Um-zu-Struktur der besorgten Zeit hervor, insofern, dass es heift:
»,Dann, wenn es tagt, ist es Zeit zum Tagwerk.“!?

Die Zeitverteilung nach Tag und Nacht impliziert ein Wozu. Dass ,,[d]as
gewartigend-behaltende Gegenwartigen des Besorgens [...] Zeit in einem Bezug
auf ein Wozu [versteht],2° macht ihre Bedeutsamkeitsstruktur aus. Die Bedeut-
samkeit konstituiert ,die Weltlichkeit der Welt“ als ,,Ganzheit der Beziige®,!
als Verweisungszusammenhang. Daher hat die besorgte Zeit als Zeit-zu ,we-
senhaft Weltcharakter?? und kann somit nach Heideggers Weltbegrift diese
besorgte Zeit als Weltzeit benannt werden.

Besonders die oben genannten Wesensstrukturen, die die wesenhafte Welt-
bezogenheit der Zeit erhellen, fehlen Heidegger bei dem traditionellen und
vulgiren Zeitverstandnis.

Dass in der besorgten Zeit dem Jetzt der Vorrang beigemessen wird, zeigt
sich in der Tatsache, dass dann und damals sich durch Orientierung an dem
Jetzt definieren lassen. Das Gegenwartige ist auch entscheidend fur die Erldute-
rung der dritten Struktur: die Gespanntheit der datierbaren Zeit.

Das Zeitpradikat dann ist fir alltagliches Dasein vom Jetzt her als noch nicht
jetzt ausgelegt, und noch nicht jetzt deutet von der gegenwartigen Situation
des Daseins her auf ein bis dahin. Inzwischen wahrt und dauert die Zeit, die
selbst wieder datierbar ist. Das Inzwischen lasst sich auch an von damals bis
hierher zeigen. Die Zeitangabe jetzt weist auch selbst auf das Wahren: jetzt,
wihrend der Arbeit; jetzt, wihrend der Nacht. Und dieses Wahren ist ,die
im sich Auslegen der Zeitlichkeit offenbare Zeit, die so jeweilig als ,Spanne
athematisch im Besorgen verstanden wird“.23

18
19
20
21
22
23

1986
1986
1986
1986
1986
1986

,S.411.
,S. 414
,S. 414.
,S. 414
,S. 414
, S. 409.

Heidegger
Heidegger
Heidegger
Heidegger
Heidegger
Heidegger

,\,\,\A,\/\
NGNS IS IS IS

160

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Auf Grund der faktischen Existenz des Daseins in Mitsein, des Mit-dasein-in-
der-Welt, stof8t die ausgesprochene Zeit auf die offentliche Verstindlichkeit.
Die Offentlichkeit nennt Heidegger als letzte Struktur der besorgten Zeit. Diese
Struktur der veroffentlichten Zeit hat allerdings eine starke verdeckende Seite
fur die ekstatisch-horizontale Zeitlichkeit Heideggers zur Folge, da somit die
Zeit nicht als je eigene verstanden wird, sondern als das, was es gibt und fir
jedermann gleichermaflen vorfindlich ist und zum Nehmen und sogar zum
Messen steht.

Waihrend die Datierbarkeit und die Bedeutsamkeit der datierten Zeit auf
das In-der-Welt-Sein des Daseins hinzudeuten vermogen und die Offentlichkeit
der ausgesprochenen Zeit das Mitsein zu illustrieren imstande ist, kann sich
»die ekstatische Erstrecktheit der geschichtlichen Zeitlichkeit, wenngleich als
solche unerkannt“,>* aus der Gespanntheit der besorgten Zeit erschliefen.
Somit konnen das Existenzial Sorge in der Bezeichnung der besorgten Zeit,
die Existenzialen Verstehen und Rede in ihrem Aussprechen und ihrer Ausle-
gung und das Existential Mitsein in der Bezeichnung veroffentlichter Zeit zum
Vorschein kommen. Die vorthematische Zeit der praktischen Alltaglichkeit
wird auf diese Weise thematisiert, um zu illustrieren, wie unser zuerst und
zunachst hausliches Vertrauen mit der Zeit, zwar unbemerkt und unerkannt,
ihre ontologische Griindung in der urspriinglichen Zeitlichkeit erkennen lasst.
Die Wesensstrukturen der Zeit des Besorgens haben das Potenzial, auf die
urspriingliche Zeitlichkeit zu verweisen, und somit kann diese ontische Zeit
eine ontologische Erorterung erhalten.

Aus diesem alltaglichen Zeitvertrauen entspringt sowohl das vulgare Zeitver-
standnis als auch die philosophische Zeittheorie von Aristoteles, die anstelle der
aus dem Verhalten des mit der Zeit rechnenden besorgenden Daseins zahlen-
mafige Bestimmungen fur die Zeit gingig macht und die Zeit als ,Gezihlte an
der Bewegung“? auffasst. Im modernen Uhrgebrauch kulminiert diese Art der
Zeitauffassung als Gezédhlte-Zihlende. Die Auffassung der Zeit in Assoziation
mit dem Raum ist derart, dass eine raumliche Bewegung gemessen und gezahlt
als die Zeit verstanden wird. Anstelle des unmittelbaren Blicks auf die Sonne
und ihren Stand am Himmel, der eine Bedeutung fiir die Sorgen des umsichti-
gen Daseins hat, wird die Zeit im Absehen von dieser Bedeutung an der Uhr im
Verfolgen des bedeutungslosen Wanderns der Zeiger abgelesen.

Die Homogenitit der Jetztpunkte disqualifiziert sie fir die bedeutsamen
Zeitangaben. Die homogenen gleichbedeutenden Jetztpunkte sind gleichgiltig
und lassen sich nicht als geeignet oder ungeeignet pradizieren und damit kann
Heidegger behaupten, dass die vulgire Zeitauslegung die Datierbarkeit und
Bedeutsambkeit verdeckt und durch die Verdeckung die Weltzeit nivelliert ist.26

24 Heidegger (1986), S. 409.
25 Heidegger (1997), S. 335.
26 Vgl. Heidegger (1986), S. 422.

161

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Auch anstelle der Gespanntheit ist bei der vulgiren Zeit von der liickenlosen
Kontinuitit die Rede. Diese Zeit betrachtet Heidegger als eine abkiinftige Abs-
traktion aus der selbst sekundaren besorgten Zeit und deshalb zweimal entfernt
von dem eigentlichen Ursprung. Heidegger legt daher oft die vulgire ,,Zeit in
Anfihrungszeichen.?”

Die auf Zusammenhalt der Zeit gerichtete Interpretation der Zeit als das
Jetzt, auch wenn als das flieBende Jetzt oder sogar als Ubergang, veranlasst,
dass die Zeit als Vorhandenes verstanden wird, als das, was nur anerkannt
werden muss. An der Orientierung an der Jetztfolge als pure und lickenlose
Reihe von Jetztpunkten in der vulgiren und traditionellen Zeitinterpretation
erkennt Heidegger das natirliche Seinsverstindnis?® der antiken Philosophie
bzw. der ganzen abendlindischen Metaphysik als das Sein als Anwesenheit
oder, in Terminologie von Heidegger ausgedriickt, als Vorhandensein.

Das Hauptcharakteristikum der vulgiren Zeit ist somit die Jetztzentrierung
und das Jetztverstaindnis als Vorhandenes. In diesem Sinne wird das Jetzt selbst
zu einem Innerzeitigen. ,Die Jetztfolge wird als ein irgendwie Vorhandenes
aufgefasst; denn sie riickt selbst ,in die Zeit*.“?

So wie alle anderen Wesensstrukturen der besorgten Zeit dem datierten
Jetzt entspringen, ist bei der vulgiren Zeit das pure Jetzt entscheidend fiir ihre
anderen Charakteristika. Aus dem isolierten Begriff des Jetzt wird rein deduktiv
die Endlosigkeit der vulgiren Zeit erschlossen.?® Diese deduktive Unendlichkeit
impliziert aber, dass ,die Zeitlichkeit selbst in sich ihre eigene wesenhafte
Endlichkeit vergisst“.3! Heidegger zufolge kristallisiert die vulgire These der
Unendlichkeit der Zeit die Nivellierung und Verdeckung der Weltzeit.

Die vulgare unendliche Zeit vergeht und ist nicht umkehrbar. Dass die Zeit
in ihr Vergehen und nicht in ihr Entstehen vulgar begriffen wird, hat allerdings
yihren Grund in der Herkunft der offentlichen Zeit aus der Zeitlichkeit, deren
Zeitigung, primar zukuinftig, ekstatisch zu ihrem Ende ,geht..“3? Die Vergang-
lichkeit der Zeit kennt das Dasein ,aus dem ,flichtigen® Wissen um seinen
Tod“.3

Das vulgire und das traditionelle Zeitverstindnis fassen die Zeit als eine
vorhandene nicht umkehrbare, unendliche Folge der Jetztmannigfaltigkeit auf,
deren Homogenitat die Zahlung zulasst.

27 Vgl. Heidegger (1997), S. 329.
28 Vgl. Heidegger (1986), S. 421.
2 Heidegger (1986), S. 423.
30 ygl. Heidegger (1997), S. 386.
31 Heidegger (1997), S. 386.
32 Heidegger (1986), S. 426.
3 Heidegger (1986), S. 425.

162

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Indem Heidegger die Weltzeit weder als objektiv noch als subjektiv, sondern
far ,.friher* als jede Subjektivitat und Objektivitdt“3 erklart, als die Bedingung
der Moglichkeit jeder zeitlichen Bestimmung, wird ihr Sein zu einem Grenz-
problem. Fir Heidegger ist dennoch wichtig, darauf zu insistieren,

»dass die Zeitlichkeit als ekstatisch-horizontale so etwas wie Wellzeit zeitigt, die eine
Innerzeitigkeit des Zuhandenen und Vorhandenen konstituiert. Dieses Seiende kann
dann aber im strengen Sinne nie ,zeitlich® genannt werden. Es ist wie jedes nichtda-
seinsmafSige Seiende unzeitlich, mag es real vorkommen, entstehen und vergehen oder
,ideal‘ bestehen.“3S

Soweit Heideggers Weltzeitkonzeption in seinen Zeitanalysen.

§ 2. Die zwei Zielschetben der Kritiken

Heideggers Kritik an Husserls Auffassung der Zeit ist letztendlich Kritik
am Primat der theoretischen Einstellung in Husserls Beziehung zur Welt.
Heideggers Auffassung von dem Vorhandenen als Gegenstand der Theorie
ist allerdings nicht mit dem Wahrnehmungsding Husserls identisch, insofern
fur Heidegger das Vorhandene ein isoliertes Ding ist, welches sich nicht in
der Werkstatt Welt befindet, als weltlos und beziehungslos betrachtet wird.
Wihrend dagegen bei Husserl die Wahrnehmungswelt selbst der Verweisungs-
und Bedeutungszusammenhang ist. Bereits Anfang der 1920er-schreibt Husserl:

»Sobald ein ,Seiendes‘ einen Auflenhorizont hat, ist es nicht allein gesetzt, sondern
anderes Seiendes ist mitgesetzt. Hat es notwendig einen AufSenhorizont, so ist es
unselbstindig; es trigt Mitbestimmungen in Bezug auf solches, was es nicht selbst
ist. Man kann dann auch sagen: Alles Seiende ist relativ, es ist nur in Beziehung zu
anderem. Oder von Seiten der Setzung: Alle Seinssetzung ist zugleich ,In-Beziehung-

Setzung'.“36

,Die Sinneskonstitution der Welt“ nach Husserl

st so, dass sie keine selbstindige Sinnbildung kennt, dass alles je Erfahrbare seinen
Beziehungshorizont mit sich tragt, durch den es immerfort Beziehungscharaktere hat,
die in Beziehungssetzungen und ausdrickliche Beziehungspradikationen zu verwan-
deln sind.“3”

Husserl zufolge, ,[beruht aJuf der Erkenntnis [...] alle spezifisch menschliche
Praxis, die in Konzeption von Zwecken und in Zwecktitigkeiten verlaufen-
de“.3% Allerdings ist zu bemerken, dass bei der Welt der Erkenntnis ,,noch
nicht an so etwas wie wissenschaftliche Wahrheit und an die wahre Welt als

3* Heidegger (1986), S. 419.
35 Heidegger (1986), S. 422.
36 Hua XXXIX, S. 5.
37 Hua XXXIX, S. 5.
38 Mat VIIL, S. 210.

163

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zwecksinn einer universalen Welterkenntnis zu denken [ist]“,3° sondern die Le-
benswelt und die lebensweltliche Erfahrung und Erkenntnis damit gemeint ist.
Heideggers Kritik ist insofern nicht treffend, dass auch fiir Husserl das Primat
bei der Welt steht, in der wir leben, dass nach Husserl ,,zunachst wohl Umwelt
moglicher Praxis, als praktisch nach Zwecken gestaltete und zu gestaltende,
und Welt der Erkenntnis sich deckt*.40

Husserl lehnt auch ausdricklich Heideggers Einwand zu seiner Zeitauffas-
sung ab und dementiert die Verdeckung und Nivellierung der urspriinglichen
Zeitlichkeit bei seinem Zeitverstindnis.*! Indem Heidegger das vulgire Zeitver-
standnis anlasslich seines Mangels an Datierbarkeits- und Bedeutsamkeitsstruk-
tur kritisiert und darin die Nivellierung der urspringlichen Zeitlichkeit bekun-
det, hat er dieser Zeitauffassung sowohl Daseins- als auch Weltbeziehungslosig-
keit vorgeworfen. Richtet er diese Kritik an Husserl, ist dann die Zielscheibe
einerseits distanziertes, die Welt blof§ hinsehendes, weltloses transzendentales
Subjekt, anderseits der formale Begriff der Welt.

Auch die sonstigen, vorwiegend an Heidegger angeschlossenen und von ihm
inspirierten Kritiken an Husserls Weltzeit gehen stets auf diese zwei Richtun-
gen hinaus (s. Einleitung). Einerseits greifen die Kritiker die Weltzeit in ihrem
minimalen Sinn als Naturzeit an, anderseits halten sie die Konstitutionsweise
der Weltzeit fir problematisch. Die erste Kritikrichtung griindet sich in der
Kritik an der Verdinglichung der Welt, wihrend die Kritik an der Fundierung
der Zeit in dem absoluten inneren Zeitbewusstsein der Kritik dem weltlos-zeit-
losen transzendentalen Subjekt nahesteht. Sowohl die Seinsweise der transzen-
denten Welt als auch die Seinsweise des transzendentalen Subjekts stehen bei
den Debatten um die Weltzeit unter Kritik.

Mit der Seinsweise des transzendentalen Subjekts und seiner notwendigen
Faktizitat, ihrer absoluten Weltlichkeit, haben sich die letzten Abschnitte dieser
Arbeit befasst. Zu dem vieldeutigen Weltbegriff Husserls stellt sich nun die
Frage, ob nach der Auseinandersetzung mit dem Weltproblem anhand der In-
tentionsanalysen mit der Betonung der Notwendigkeit der Welt auf Grund der
Wechselseitigkeit der universalen Korrelation (s. Kap. I und II) sowie aus der
Sicht der statisch-konstitutiven Phinomenologie der 1920er- und der munda-
nen Phinomenologie der 1930er-Jahre unter Betrachtung der morphologischen
Totalitat der Welt (s. Kap. II), bei welchen Analysen und aus welchen Blick-
winkeln nun die Wiederaufnahme des Problems des Weltbegriffs so erfolgen
konnte, dementsprechend die Thematisierung der Weltzeit in ihrem vollen
Sinne vollgezogen werden kann.

Fir den von Heidegger vermissten Horizont der Bedeutsamkeit und der
Weltlichkeit verweist Husserl zwar auf die konstitutive Analyse. Bei den sta-

39 Mat VIII, S. 210.
40" Mat VIII, S. 210.
41 Vgl. Breeur (1994), S. 47.

164

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tisch auf die regionalen Ontologien sowie bei den auf die eidetische Ontologie
der Welt und ihre Wesensform gerichteten Analysen der konstitutiven Phano-
menologie gelingt Husserl jedoch nicht mehr als ein Konstatieren der Welt als
die Natur und die Deskription ihrer durchdringenden Form aller erdenklichen
Welten als die Raumzeitlichkeit, die anscheinend zu Recht fur die von
Heidegger vermisste Datierbarkeit und Weltlichkeit als disqualifiziert zu erkla-
ren ist. Die Zeit als die homogene Jetztfolge entbehrt solcher bedeutsamen und
einschneidenden Punkte, die als die epochalen Punkte bei der Datierung die-
nen. Die Homogenitit stempelt alle Stellen der Naturzeit gleich, sodass die Na-
turzeit zur Zeitmessung fahig, aber zur Zeitanagabe und Zeitordnung keines-
wegs imstande ist.

Sollte beim Ausschlieffen der Datierbarkeit und Bedeutsamkeit bei der Welt-
zeit Husserls die Vernachlissigung der Freilegung der geschichtlichen Bestim-
mung der Welt unterstrichen werden, gilt es, eine Suche nach einer wesentlich
geschichtlich bestimmten Welt bei Husserl zu unternehmen. Dieser Einwand
hebt nicht nur den Mangel an Thematisierung der Zeit der Geschichte bei
Husserl hervor als die Form der hoheren Schicht der Welt, sondern ist gerade
die kritische Bemerkung darauf, dass in dem Schichtensystem die wesentliche
grundlegende Form der Welt von Husserl nicht als die Geschichtszeit, sondern
als die Naturzeit freigelegt wird, dass sogar Husserls Begriff von der Lebenswelt
primar der Natur und nicht dem kulturellen Gesicht von der Welt entspricht.
Dass Husserl mit unterschiedlichen Weltbegriffen umgeht, wurde in vorliegen-
der Arbeit mehrmals hervorgehoben. Wenn es um die allumfassende oder,
wie Husserl selbst es bezeichnet, volle Welt geht, gehoren fiir Husserl Natur
und Geschichte zusammen und sind nicht zu unterscheiden. Dies sollte bereits
verdeutlicht geworden sein. Insofern die Welt fir mich stets die Menschenwelt
ist, sei sie immer als geschichtliche zu sehen.

Die Thematisierung der Geschichte hangt nicht nur mit der Lebensweltlehre
in Husserls systematischem Programm und dem generativen Aspekt der Pha-
nomenologie zusammen, sondern ebnet zugleich der genetischen Dimension
der Zeitanalysen den Weg zur Konzeptionierung der Welt als geschichtliche.
Indem Husserl die Genesis der Form und des Inhalts der Welt in der Konstituti-
on ihres Seinssinnes beschreibt und die Erweiterungsmoglichkeiten fiir diesen
Seinssinn im reduzierten Primordium erforscht, tritt die Verflechtung der Na-
tur und der Geschichte zutage.

§ 3. Die Ordnung der primordialen Welt als abstraktive Naturzeit

Auch wenn ,die Natur als objektiv-intersubjektive von jedermann in Kon-
nex mit jedermann erkennbare und aussagemifig, urteilsmafig bestimmbare

165

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Welt“4? nach der primordialen Reduktion verschwindet, ist Husserl zufolge
auch in der primordialen Einsamkeit weiterhin ein Universum der blofSen Kor-
per gegeben, das eine gewisse Ordnung hat, worin die Korper in Vor-, Nach-
und Zugleich-Verhiltnisse zueinander stehen. Anders als die Quasi-Zeitlichkeit
der immanenten Einheiten der lebendigen Gegenwart deuten diese Verhaltnis-
se auf eine Zeit hin; sie deuten auf die abstraktive Naturzeit.

Stellt man die Frage, ob die Stellen in dieser abstraktiven Zeit derart zu einer
Zeitbestimmung der Seienden fithren konnen, dass von der festen Datierung
der Seienden die Rede sein kann, dann wire die vorausgeschickte Antwort ne-
gativ. Die Ordnung dieser abstraktiven Natur ist gar keine eigene selbstindige
Ordnung neben der Weltzeit, sondern wie die primordiale Welt eine abstraktiv
herzustellende Schicht der Welt ist, so ist diese Ordnung eine ideell zu betrach-
tende Zeit. Die Zeit und Zeitbestimmungen in der Primordialitat sind

ynicht etwas in der Welterfahrung fir sich je Geltendes, sondern nur kiinstlich hinter-
her wiederum Abzuschichtendes. Was ich wahrnehme, und seine Dauer, seine Zeitord-
nung, wie ich sie erfahre, ist vorweg weltlich und weltzeitliche Dauer.“43

Husserl setzt fort: ,Ich habe nur eine Zeit, die Weltzeit.“44

Die Verhiltnisse innerhalb eines aktuellen Erfahrungsfelds in der primor-
dialen Sphare konnen erst und nur eventuell in der Totalerfahrung zu den
Zeitbestimmungen fihren. Daher ist die Frage nach der Zeitbestimmung in
der reduktiven primordialen Natur mit der Frage nach der Moglichkeit der To-
talerfahrung im Primordium verbunden. Die Totalerfahrung hat die Gestalt der
Erweiterung der primordialen Sphire riick- und vorwarts, zeitlich und raum-
lich. Bei der Abwesenheit der Perspektiven des Anderen und der Absenz des
Wiedererinnerungsschatzes des Anderen im Primordium rechnet Husserl fir
die Erweiterung des primordialen stromenden naturalen Wahrnehmungsfeldes
hinsichtlich des Raumes mit den kinasthetischen Vermogen und dem iterativen
Stil des Raumes.* Und fir die Erweiterung der Zeit in der primordialen Sphare
in Richtung der Vergangenheit bemerkt er aufer den eigenen Erinnerungen
die Moglichkeit der in der reduzierten Natur vorgezeichneten Naturhistorie.
Wo mein Erinnerungsschatz aufhort und nicht weiter konstituieren vermag,
bt ,[d]ie historische Struktur der physischen und organischen Natur“# ihre
Funktion als Erzahler der verpassten Erinnerungen und Zeiten aus: ,Ich hatte
keine wirkliche Erinnerung mehr, aber das Naturhistorische erzihlte mir sozu-
sagen, was ich damals gesehen hatte oder hatte sehen konnen.“4”

42 Mat VIII, S. 204.
43 Mat VIII, S. 382.
44 Mat VIII, S. 382.
45 Vgl. Mat VIII, S. 179.
46 Mat VI, S. 161.
47 Mat VII, S. 167.

166

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ich gewinne aus meinen gegenwirtigen Erfahrungen Erfahrungsmotive, wo-
durch das Ich die Geschichte der typisch Gleichen vor- und rickwarts nicht
nur vermuten, sondern in der Gewissheit erraten kann.*® Anders als der Er-
weiterungsaspekt des Raumes, dessen iterativer Stil zu einer blof formalen
Erweiterung der primordialen Welt imstande ist, zeichnet die in der Primordi-
alitat Zeiterweiternde die vergangene und kinftige Welt auch inhaltlich und in
typischer Hinsicht vor. Husserl schreibt: ,Im induktiven Stil liegt eo ipso ein
Allgemein-Historisches.“4 Aus diesem Grund sind aus jedem Verharrenden
sowie aus dem Wandelnden die historischen Erzahlungen abzulesen:

,Jeder Fluss ist in der Erfahrung historisch. Ihn sehend erfasse ich ihn als fliefend aus
einem Geflossensein von irgendwoher — zuletzt werde ich auf eine Quelle verwiesen,
aber von da aus doch wieder weiter verwiesen.“3°

Dieselbe naturhistorische Riick- und Vorweisung gilt auch fiir den raumzeitlich
Verharrenden: So weisen ,,der Baum auf Samen, die Samen auf frihere Bau-
me“’! sowie die versteinerten Knochen auf das vergangene animalische Leben
hin.5

Wenn Husserl diese vorzeichnende Struktur beztglich der Zukunft illus-
triert, erortert er sie anhand der praktischen Moglichkeiten und bemerke, dass
dadurch ,eine praktische Zukunft moglich“? wird. Damit tritt die Vertraut-
heitsstruktur der Natur in den Vordergrund.

Diese Betrachtung lauft auf die Feststellung hinaus, dass die Stellen in der
naturhistorisch weitreichenden Zeit keineswegs ganz zufillig belegt werden,
insofern der induktive Stil der Natur, genauer gesagt der Welt,’* worauf die Na-
turhistorie sich aufbaut, die Zeit mit der Kausalitat verflicht. Ein Stellensystem,
deren Stellen von der Kausalitit markiert sind, ist nicht blof eine formale Ord-
nung ohne irgendeine Vorzeichnung. In Anbetracht der verflochtenen Kausali-
tat sind die Verhiltnisse der Stellen der Naturdinge zueinander in typischer
Hinsicht vorbestimmt.

Diese Feststellung kann allerdings zu der Ansicht fithren, dass Husserls Ana-
lyse der naturalen Zeitigung bei der Erschliefung der primordialen Welt und
Erweiterung ihrer Zeit anhand des induktiven Stils der Welt auf der Ebene des
Wesens bleibt. Die Naturhistorie, die man aus der induktiven Erfahrung an den
gegenwirtigen Naturdingen abliest, rekonstruiert auf Grund der Kausalitit als
Grundsatz der Natur nur die typischen Vorginge und ihre Bestandteile und

48 vgl. Mat VIIL S. 162.

4 Mat VIII, S. 162.

0 Mat VIII, S. 162.

ST Mat VIIL, S. 167.

2. Mat VIIL, S. 167.

33 Mat VIII, S. 162.

54 Die Welt hat einen induktiven Stil, nicht nur im Besonderen biologisch oder geologisch

als ,naturhistorische Welt, in den ich eingreifen kann.“ Mat VIII, S. 162.

167

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nicht die individuellen Ereignisse. Nichtsdestotrotz schreibt Husserl sogar den
primordialen Dingen Diesheit und sogar die konkrete Diesheit zu. Jedoch stellt
er selbst die Frage: ,Was ist das fur ein Dieses, was fiir eine Unbestimmtheit
hat es nach Ort und Zeit, wo es doch in dieser Hinsicht vollbestimmt zu sein
scheint?“s’ Die Antwort scheint zu lauten, dass die raumzeitliche Stelle des pri-
mordialen Wahrgenommenen oder Erinnerten im Gesamtfeld der Erfahrung
unbestimmt bleibt: ,Das Dieses ist Eines, Konkretes, in seinem, diesem Erinne-
rungsfeld, aber Erinnerung ist schwankend, unklar, und Dieses ist schwankend,
unbestimmt nach dem Feld.“5¢

Somit unterscheidet Husserl zwischen einer anschaulichen, in erster Identifi-
zierung gegebenen Diesheit und der Diesheit, die das Ergebnis der in der mei-
nigen Orientierung konkreten raumzeitlichen Stelle ist, welche die Anschau-
ung tberschreitet.” Als die Uberschreitung der Anschauung erwahnt Husserl
das erforderliche ,Aufeinanderfolgen des Wiedererkennens, Durchlaufen der
Wiedererkennten“*® und dadurch die Gesamtfolge der erfahrenen Zeitstellen
d. h., die erlebte sukzessive Zeit zu konstituieren, welche egologisch gar nicht
erreichbar ist.

Anders als die frithen Analysen, worin Husserl die ideelle Moglichkeit der
unendlichen Fortsetzung der Wiedererinnerung und der Erwartung fir die
Konstitution der unendlichen Zeit ausreichend sieht, bemerkt Husserl in sei-
nen spiteren Uberlegungen einen subtilen Unterschied, der die Suche nach
anderen moglichen Erweiterungsoptionen erforderlich macht:

,Es ist ein Unterschied, ob etwas Unerfahrenes fiir mich ist als etwas, das ich ausweisen
,konnte‘, oder ob Unerfahrenes tberhaupt noch nicht fir mich ist, in prisumtiver
Gewissheit, und stattdessen die bedingte Gewissheit.“?

Die Gewissheit der Erweiterung ist bedingt von meinen Kraften und meiner
Lebenszeit. Trotz der Erweiterungsmoglichkeiten bleibt die egologisch gezeitig-
te Welt und ihre Zeit immer eine endliche, auf Grund der ,Endlichkeit des
Lebens und Krifte“.®° Die Reichweite der induktiven Erfahrung ist ,begrenzt
durch den Umfang meines ,Ich kann®.¢! Wieder an dieser Revision lasst sich
die entscheidende Wirkung der Hervorhebung der Faktizitit des Egos und sei-
ner Vermogen bemerken. Die idealen Moglichkeiten, die mit ihren scheinbar
unbegrenzten Reichweiten in frithen Phasen der Phinomenologie bei vielen
Grenzproblemen als die Losungsidee dienten, sind nun an die Grenzen des Ich
gebunden. Wie Husserl bemerkt: ,,Ja, wenn wir die menschliche Primordialitit

335 Mat VIII, S. 218.

56 Mat VIIL, S. 218.

57 Vgl. Mat VIIL, S. 219.
38 Vgl. Mat VIIL, S. 219.
39 Mat VIII, 165.

60 Mat VIII, 164.

61 Mat VIII, 164.

168

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

idealisieren, also das Sein in der Endlichkeit mit Geburt und Tod, so binden
wir uns eben.“62 Die Endlichkeit der Primordialitit kann nur dank des anderen
Subjekts und zuerst dank eines anderen primordialen alter ego tberschritten
werden:

»Durch die Intersubjektivitit des Daseins erhalt die Endlichkeit der primordialen Welt
mit ihrer primordialen Raumzeitlichkeit eine Erweiterung in der Rickerstreckbarkeit
und Vorerstreckbarkeit.“63

Dass diese in der primordialen Einsamkeit gezeitigte Naturzeit mit der Weltzeit
nicht identisch ist, sollte keine weitere Bemerkung brauchen. Hier geht es um
die abstrakte Raumzeitlichkeit, welche in der Einsamkeit konstituiert wird.
Dagegen weist Husserl bereits in den frihen Zeitanalysen darauf hin, dass die
Weltzeit nur intersubjektiv konstituiert werden kann.

§ 4. Die Weltzeit und die Naturzeit in threm wettesten Sinne

Die Kritik an der mit der Naturzeit gleichgestellten Weltzeit besagt, dass zu
der vollen Welt nicht nur die realen Gegenstinde der Natur gehoren, deren
Setzung in einer homogenen Zeit fiir ihre Zeitbestimmungen ausreicht, son-
dern auch die idealen Gegenstindlichkeiten zu der Welt gehoren, welche,
anders als die realen Gegenstinde, nicht an die Naturzeit und ihre homogenen
Zeitstellen gebunden sind. Wichtig ist hier, die Allzeitlichkeit der idealen Ge-
genstinde angemessen auszulegen. Unter den idealen Gegenstinden sind die
historisch-kulturellen Gegenstandlichkeiten zu nennen, deren Zeitstellen zu
ihrem Wesen gehort. Dazu zeichnen sie eine qualitative Differenzierung in der
Struktur der Zeit als solche. Die Zeit selbst wird gekennzeichnet als die Zeit
vor und nach dem Entstehen oder dem Entdecken dieser Gegenstinde. Bei den
historisch-kulturellen Gegenstinden erhebt ihr erstes Auftauchen bzw. ihr Ent-
deckungsmoment den Anspruch an der besonderen Datierung und Zeitangabe
in einer anders strukturierten Zeit.

Die Kritik an der homogenen Zeit wird weiter verkniipft mit der Kritik
an das Verhaltnis der Zeit der Natur und der anders strukturierten Zeit der
Geschichte.®

Begreift Husserl die Weltzeit als umgreifend fiir die Naturzeit, fur die per-
sonalmenschheitshistorische Zeit sowie fur die kulturhistorische Zeit,%5 dann
konnte sie nicht in dem Sinne zu verstehen sein, dass sich alle entsprechenden

62 Hua XXXIX, S. 500.

63 Hua XXXIX, S. 501.

4 Vgl. Meist (1983). Vgl. auch Stroker, E.: Zeit und Geschichte in Husserls Phinomenolo-
gte. Zur Frage ihres Zusammenhangs, in: Phinomenologische Forschungen 14, 1983.
S.111-137.

5 Vgl. Hua XLII, S. 115.

169

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zeitwelten auf die erste gemeinsame Unterstufe, d. h. auf die Natur, derart re-
duzieren, dass ihre Zeiten sich ebenso in der eindimensionalen Punktmannig-
faltigkeit der Naturzeit einordnen lassen. Die Sache wird noch komplizierter,
wenn auch das Verhaltnis aller dieser Zeiten zu der egologischen Zeit, d. h. zu
dem inneren Zeitbewusstsein, in Betrachtung gezogen wird.

Kein einseitiges Fundierungsverhaltnis zwischen der Natur und dem Geist
kann das Verhaltnis der Naturzeit zu den anderen hoherstufigen Zeiten er-
leuchten. Husserl zufolge ist die nur abstraktive, als grundlegende Schicht
der Welt zu betrachtende Natur selbst angewiesen auf die transzendentale
Intersubjektivitit: ,Natur als Struktur der Welt in allen Dingen setzt voraus
die Intersubjektivitit und die Konstitution der allsubjektiven Zeit mit allem
Subjektivem.“6¢

Das Verhaltnis der unterschiedlichen Zeiten zu der Naturzeit kann nur ange-
sichts des Verhiltnisses der Natur zu der transzendentalen Intersubjektivitit
veranschaulicht werden.

§ 5. Die Weltzeit als intersubjektiv konstituierte Zeit vs. die Weltzeit als
intersubjektiv konstituierende Struktur

Die Grundbestimmung der Weltzeit ist bei Heidegger ihre Bedeutsamkeit,
wiahrend bei Husserl der intersubjektive oder, wenn man will, der offentliche
Charakter als wichtigstes Charakteristikum der Weltzeit zu unterstreichen ist.
Der intersubjektive Charakter der Weltzeit besagt nicht blofS, dass mit der Auf-
hebung der primordialen Abstraktion wir die Weltzeit zu Gesicht bekommen
werden, vielmehr sind die Weltzeit als Schnittstelle der Zeitanalysen und die
Analysen der Intersubjektivitit bei Husserl eine fundierende intersubjektive
Struktur der Zeitigung, die vor dem intersubjektiven Produkt steht.” Nicht als
intersubjektives Produkt, sondern als grundlegende Struktur der intersubjekti-
ven Konstitution wird die Weltzeit zu einem wichtigen Begriff der spdten Texte
iiber Zeitkonstitution.

Husserl sieht das Mitsein als Bedingung der Moglichkeit der weltlichen Ge-
genwart, die selbst ein subjektiver Modus der Weltzeit ist:

,Mitsein von Anderen ist untrennbar von mir in meinem lebendigen Sich-selbst-Ge-
genwirtigen, und diese Mitgegenwart von Anderen ist fundierend fiir weltliche Gegen-
wart, die ihrerseits Voraussetzung ist fiir den Sinn aller Weltzeitlichkeit mit Weltko-
existenz (Raum) und zeitlicher Folge.“

66 Hua XXXIX, S. 568.

67 Eine der ersten Studien zu Husserls Weltzeitbegriff, die fast gleichzeitig mit der Verof-
fentlichung der C-Manuskripte publiziert worden ist, ist von Lanei Rodemeyer vorgelegt
worden. In Intersubjective Temporality fihrt sie den Weltzeitbegriff als Schnittpunkt von
Husserls Zeitanalysen und seiner Intersubjektivititslehre ein. Vgl. Rodemeyer (2006).

6 Mat VIIL S. 57.

170

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Auf den fahrlassigen Gebrauch der Bezeichnung Weltzeit bei Husserl wurde
bereits mehrmals hingewiesen (s. Kap. II). Die Bezeichnung Weltzeit wird nicht
nur fir die objektive Zeit als Stellenzeit, die intersubjektiv konstituiert und
bestimmt wird, verwendet, sondern auch und vor allem fiir das intersubjektive
Stromen der Zeit.®” Die Gemeinschaft meiner lebendigen Gegenwart und der
lebendigen Gegenwart der Fremde ist die Weltgegenwart, die unsere lebendige
Gegenwart ist. Die fremde Gegenwart impliziert die Weltgegenwart, deren Ob-
jektivierung die Zeit als Form der objektiven Welt bedeutet. Schlieflich wird
die grundlegende synthetische Verbindung von allen zeitigenden Stromen als
Weltzeit bezeichnet. So wie die lebendige Gegenwart, die immanente Zeitlich-
keit der Monade in ihrem Wihren, durch den reflexiven Blick in der objektiven
Ordnung, d. h. die immanente Zeit, tbersetzt wird, wird auch die intermonadi-
sche Zeitlichkeit im Rahmen der Weltkonstitution als die Weltzeit begriffen. Es
heifSt:

»,Die Monaden einzeln haben ihre immanente Zeitlichkeit und ihr immanentes Sein,
die Monaden zusammen haben eine intermonadische Zeitlichkeit, eine Form der Ko-

existenz, die im Rahmen der Weltkonstitution als ,realisierte’ Monaden ihre Weltzeit
ist.“70

Diese grundlegende intersubjektive Struktur steht vor der als objektive Zeit re-
gistrierten Naturzeit, gleichwie die Natur die transzendentale Intersubjektivitat
voraussetzt.

§ 6. Idealisierung der Zeit vs. die zeitliche Orientierung

Die Zweideutigkeit der Weltzeit kann auch aufgrund der Idealisierung der Zeit
geschildert werden. Wihrend Husserl friher die Grundbestimmung der Zeit
in ihrer Starrheit sieht (s. Kap. IV), erkennt er nun eine Idealisierung in dem
Konstatieren der Zeit als starres Stellensystem:

,Nun gehort zur ont{ologischen) Struktur der Lebenswelt die Struktur ,Natur* und
von da aus haben alle Dinge Stellung in der Zeit der Natur, der Raumzeit [...] Die
ontologische ist schon idealisiert — nicht mathematisiert — als Stellensystem, und jede
Stelle ist ein Zeitpunkt — nicht ein mathematischer Punkt —, aber durch eine Limesbe-
trachtung zu konstruieren.“”!

Wie schon aus diesen Zeilen hervorgeht, darf die urspringliche Idealisierung
der Zeit nicht mit der Idealisierung und der Mathematisierung durch die Na-

9 Rodemeyer weist auf die Ambiguitit des Weltzeitbegriffs in Husserls Zeitanalysen hin
und schreibt: ,Husserl’s multiple references to a ,world-time* are not followed by any de-
tailed analyses on his part of what this term might mean. Thus, we could easily interpret
it as a term used loosely to refer to either the living present (concretely understood) or
objective time —depending on the citation.“ Rodemeyer (2006), S. 70.

70" Mat VIII, S. 173.

7! Hua XXXIX, S. 576.

171

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

turwissenschaften gleichgesetzt werden. Husserl hat bereits bei dem Auslegen
der Doppeldeutigkeit der lebendigen Gegenwart als stromend-stehend auf die
Idealisierung, welche die Gegenwart als starre Form betrachten lasst, hingedeu-
tet (s. Kap. IV).

Die Zeit wird durch die urspringliche Idealisierung als die stehende Form
und nicht in ihren Stromen aufgefasst.”> Die Konkretheit der Zeit, die schwer
zu begreifen ist, liegt im Bewahren ihres stehenden Stromens und strémenden
Stehens. Die Kritik, die Husserls Zeitauffassung auf die objektive Sukzessions-
und Simultanzeitlichkeit reduziert und die die ganze subjektive Seite Husserls
Zeitanalysen unbeachtet lasst, nimmt diese idealisierte unbewegte Zeit als ihr
Ansatzpunkten zu Husserls Zeitverstindnis. Somit verdient die grindliche Ge-
spanntheit, die Husserl bei dem dreifach strukturierten inneren Zeitbewusst-
sein erkennt, dergemif die Gegenwart nur als ein Inzwischen, als ein idealer
Grenzpunkt der Ent- und Erfillung zu begreifen ist, eine nicht angemessene
Berticksichtigung. Diese Unterlassung hat allerdings ihren begreiflichen Grund.
Die Schwierigkeit eines Ansatzes, der die Gegenwart als einen Limespunkt
und folglich die Starrheit der Zeit als das Ergebnis der Idealisierung zu begrei-
fen versucht, liegt darin, dass ihm Husserls stetiges Bestehen auf das Primat
des Anschaulichen und sein Insistieren auf den fundierenden Charakter des
anschaulich Gegebenen fir die noch nicht und nicht mehr anschaulichen
Gegebenheiten entgegensteht. Denn wie Klaus Held die Sachlage treffend be-
schreibt: ,In diesem Sinne ist das unanschauliche Bewusstsein von der urim-
pressionalen Grenze im anschaulichen retentional-protentionalen Bewusstsein
JSfundiert*.”? Sicherlich ware eine solche Zeitauffassung, die den starren Kern
der Zeit als idealisiert und deshalb nicht anschaulich betrachtet, mit der stati-
schen Konstitution nicht vertriglich, wobei das Fundierungsverhaltnis als ein
nahezu vertikales Aufbauen aufeinander aufgefasst wird. Die aus dem idealisier-
ten Gegenwartskern als Spannungszentrum der Retention und der Protention
ausgehende Zeitauffassung muss jedoch mit dem Einbruch der genetischen
Phanomenologie in den Bernauer Manuskripten und nur anhand der Dynamik
der genetischen Konstitution erfasst werden (s. Kap. IV). Die Verwobenheit
der Anschaulichen und Unanschaulichen und ihr Fundierungsverhiltnis wird
dann anhand der Horizontintentionalitat geschildert.

Der formale Aspekt der Zeit ist fur Husserls Begriff des Weltalls als eine Idee,
die die Offenheit fir Allmenschheit beweist, von grundlegender Bedeutung.
Die Raumzeitlichkeit gilt als invarianter, notwendig bindender Formstil der
Welt, breitet dieser die formale Homogenitit vor und veranlasst, wie Husserl
schreibt, ,dass sie nicht ein leeres Nacheinander und Zugleich ist, sondern eine
Regel der Gestaltung und Gestaltwandlung®.”* Die Naturzeit ist zudem als die

72 Vgl. Hua XXXIX, S. 575.
73 Vgl. Held (2005), S. 259.
74 Hua XXXIX, S. 124.

172

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Raumezeitlichkeit nicht nur ,die unendliche Totalform als die prinzipiell nur
horizonthaft vorstellbare Form aller méglichen ,endlichen® Formen*7’, sondern
auch die Zuganglichkeitsform aller Sonderwelten. Die Naturzeit ist nicht nur
das formale Stellensystem, sondern auch der Horizont aller moglichen Realita-
ten und moglichen Erfahrungen.

Jedes Reale ist immer perspektivisch mit bestimmten Erscheinungsweisen
gegeben. Wihrend die Zeit selbst als ein Grund fir die Perspektivitit der
Erscheinungen in Betracht kommt, ist zu bemerken, dass die idealisierte Zeit
selbst stets in der subjektiven Perspektivitat gegeben ist: ,Die Naturzeit ist in
subjektiver Modalisierung — Orientierung — bewusst.“7¢

In diesem Sinne unterscheidet Husserl zwischen der naturalen Gegenwart
und der wirklich anschaulichen Gegenwart, ,die naturale Gegenwart reicht
weiter als die ,wirklich anschauliche® Gegenwart“”” und wird in der Perspektivi-
tat gesehen.

Die Orientierung der Zeit als gegenwirtig, vergangen und kiinftig ist aller-
dings, anders als die raumliche Orientierung, keine egologisch-subjektive, son-
dern eine intersubjektive, da ,wir alle eine und dieselbe Gegenwart haben,
wihrend das Reale, das gegenwirtig ist, fiir jeden eine andere raumliche Orien-
tierung hat®.”8

Die auf Grund des Unterschieds vom Da und Hier bzw. auf Grund des
Leibes egologische Gegenwart — meine Gegenwart und die des Anderen — darf
allerdings nicht so interpretiert werden, als ob es eine vor-egologische universel-
le absolute Zeit und damit eine absolute Ur-Subjektivitat gabe, die dann als
egologische Zeit — meine und die fremde — pluralisiert bzw. individualisiert
wird.”” Die nicht verleiblichte Zeit ist nur die nicht ausgelegte bzw. noch nicht
reflektierte, also anonyme.

Ubersetzt im monadologischen Gedanken heifit dies:

»Durch diese Monadisierung als Selbstauslegung des ego in eine monadische Vielheit,
und zwar endlos offene Allheit in einer monadischen Zeitraumlichkeit, konstituiert
das ego allererst die Welt der Natiirlichkeit, und zwar so, dass in ihr eine neue Zeit-
raumlichkeit konstituiert ist, in der die Monaden mundanisiert sind.“8°

Entsprechend dieser Unterscheidung ist die Unterscheidung zwischen der Welt
in der jetzigen bestimmten Orientierung und der Welt in der universalen Man-

75 Hua XXXIX, S. 122.

76 Mat VIII, S. 207.

77" Mat VIIL, S. 207.

7% Hua XXXIX, 148.

7 Diese Interpretation geht auf Eugen Finks Standpunkt zuriick, den Dan Zahavi in seiner
Auslegung der transzendentalen Subjektivitait m. E. zurecht zu widerlegen versucht. Vgl.
dazu Zahavi (1994), vgl. auch Zahavi (1996), S. 55-63.

80 Hya XV, S. 589.

173

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nigfaltigkeit ihrer moglichen Orientierung notwendig. Dies ist der Unterschied
zwischen der Umwelt und dem Weltall.

§ 7. Datierbarkeit und Bedeutsamkeit: Zeitbestimmung und ihre
Fixierung in der Einbeit des menschlichen Zwecklebens

Wie bereits erwahnt leitet Heidegger aus der Bezugsstruktur der Datierbarkeit,
die in den Beschiftigungen des Daseins grindet, die anderen Charakteristika
der Weltzeit her. Hat Husserls Zeitauffassung tberhaupt die Datierungsmog-
lichkeit?

Nicht die Datierbarkeit, sondern tberhaupt die Bestimmbarkeit der Zeit
bietet sich bei Husserls Analysen als Ansatzpunkt der Untersuchung an. Die
Bestimmbarkeit der Raumzeitlichkeit in Husserls Terminologie entspricht zwar
nicht der Datierbarkeit der Weltzeit in Wortern der Kritiker. Die Bestimm-
barkeit der Raumzeitlichkeit ist jedoch conditio sine qua non fir die Datierbar-
keit. Die Bestimmbarkeit der Raumzeitlichkeit, die von ihrer Funktion als
Stellensystem abhingt, ermoglicht das Identifizieren und Unterscheiden der
raumzeitlichen Dinge: ,Bestimmtes Seiendes erfordert die Konstitution eben
der Zeitlichkeit als des Stellensystems.“8!

Damit die Zeit die Individuation bis zu einem solchen Grad ermoglicht,
»50 dass Gleiches und ,Identisches* sich trennt und ein Einziges konstituiert
ist“,%2 und somit von jedermann wiedererkennbar ist, ist es notwendig, die
Zeit nicht solitar, sondern intersubjektiv zu konstituieren und deren Stellen
auch intersubjektiv einzureihen. Wird das wieder aufgenommen, was in den
vorhergehenden Kapiteln tber die Unmoglichkeit der direkten Individuation
in der Immanenz gesagt worden ist, lasst sich zeigen, dass der Zeit als Stellen-
system eine hohere Stufe der Konstitution zugewiesen ist. Kehren wir zurtick
zur Heidegger’schen Terminologie, passt die Offentlichkeit als Eigenschaft der
Weltzeit auch fir die Zeit als Stellensystem der Individuen.

Husserl verbindet die Datierung — in seiner Terminologie: die Zeitbestim-
mung — mit den kommunikativen Interessen und Bedurfnissen. Nach Offenle-
gen des sozialen Lebens des konstituierenden Subjekts begreift Husser]l das
Streben nach der pridikativen Wahrheit als motivierend fir die Zeitbestim-
mung der Seienden,® dementsprechend das Wiedererkennen der Seienden fiir
jedermann moglich wird und schlieflich die Welt zu einer ,von jedermann
in Konnex mit jedermann erkennbare[n] und aussagemafig[n], urteilsmafig[n]
bestimmbare[n] Welt“$* zu werden vermag.

81 Mat VIIL S. 204, Fulnote.
82 Mat VIIL S. 204, Fulnote.
8 Vgl. Mat VIII, S. 217.

84 Mat VIIL S. 204.

174

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Bediirfnis nach der Zeitbestimmung sowie der Ortsbestimmung ist nicht
allen moglichen Subjekten gemeinsam, sondern nur den verniinftigen, nach
vermittelbarer Wahrheit strebenden Subjekten, die dieses Beduirfnis versptiren.
Daher ist die Zeit, worin die Zeitbestimmung durchgefiihrt wird, eine daseins-
mafSige Zeit, so wie deren Welt die Menschenwelt ist.

Das Bediirfnis nach raumzeitlicher Bestimmung der realen Dinge zeigt sich
dort, wo ,die Unterschiede von Mein und Dein und Streit dartiiber“$s auftau-
chen, d. h. in jeder kleinsten Gemeinschaft von Ich mit dem Anderen. Somit
hangt die Individuation der Dinge mit dem menschlichen Streben nach Eigen-
tum und Besitz im weitesten Sinne zusammen. Zur Konfliktlésung meiner
und deiner Wahrheit, der Einstimmung meiner und deiner Welt tragen Zeit-
und Ortsbestimmung bei. Die Zeitbestimmung verlangt somit die intersubjek-
tive Anerkennung und damit spielen die gemeinsamen Referenzpunkte eine
entscheidende Rolle.

Einige wichtige Referenzpunkte fir die ungefihre Zeitbestimmung, die
Husserl erwahnt, sind die soliden und zugleich wiederkehrenden Bedirfnisse,
die uns ,[iln der periodischen Wiederholung gleichartiger Bediirfnisse und
normalerweise erfolgender und entsprechender Erfiilllung erwachsen“® als ,,die
bewusstseinsmafiig bleibenden Bediirfnisse“.8” Die elementaren biologischen
Bediirfnisse, deren Erfillung Zweck der elementaren Selbsterhaltung ist, sind
solche Bedurfnisse. Sie konnen in ihrem periodischen Auftauchen als Referenz-
punkte der ungefahren Zeitbestimmung dienen. Das Urbedirfnis nach Schlaf
bringt die Schlaf- und Wachperioden hervor und das urinstinktive Nahrungsbe-
durfnis stellt die Mahlzeiten her, die jeweils zur ungefahren Zeitbestimmung
beitragen.

Husserl behauptet, dass sogar die primordiale Welt eine Zeit mit solchen
wiederkehrenden epochalen Punkten aufweist. Beziiglich der Periodizitat in
der primordialen Sphire schreibt Husserl:

sInnerhalb des eigentlich wachen Lebens in den Formen des Erwachens, Taglebens,
Einschlafens [...] und {in) der Form der durch Pausen vermittelten Wiederholung der
Wachperiode (habe ich) primordiale Zeit als quantifizierbar [...]*88

Darauf, dass sich in dem vorpradikativen Leben anlisslich der Instinkte und
ihrer hyletischen Befriedigung eine Periodisierung meldet, ist bereits hingewie-
sen (s. Kap. III). Insofern die elementaren periodischen Bedurfnisse individuell
auftauchen, konnen sie jedoch nicht fiir die intersubjektive Zeitbestimmung
fungieren, auch wenn die auf Grund dieses Bedurfnisses entstehende Periodisie-
rung als Quantifizierung der Zeit geschen werden kann. Nur wenn die periodi-

85 Mat VIIL S. 214.

86 Hua XXXIX, S. 332.

87 Hua XXXIX, S. 332.

88 Hua XXXIX, S. 500-501.

175

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schen Bedurfnisse sich wegen des gemeinsamen Zieles bei einer Gesellschaft
melden, konnten sie als Referenzpunkt fiir eine gemeinsame Zeitbestimmung
gelten.

In einer anderen Stufe des Lebens als Zweckleben lisst sich auf Grund
»der periodischen Befriedigung dieser eben periodisch sich meldenden und
zu erfillenden Bedirfnisse“® die Periodisierung des Lebens und folglich der
Lebenswelt erkennen. SchliefSlich deutet Husserl auf die periodisierte Welt in
der hoheren Stufe des sozialen Lebens mit den Arbeitszwecken hin. Durch das
herrschende Interesse der Gesellschaft und die gemeinsamen Zwecke wird ein
System von Zeitbestimmung entwickelt. Somit kann die elementarste Selbster-
haltung der Gesellschaft als herrschendes und einigendes Interesse fungieren
und ist bedeutend fiir ein System der Zeitbestimmung,.

Das herrschende Interesse kann auch evaluativ funktionieren und die Bedeut-
samkeit der Dinge und Geschehnisse bestimmen. Somit ware dann nicht nur
die zeitliche, sondern auch die geschichtliche Bestimmung moglich. Dement-
sprechend tritt eine bestimmte Narrativitit mit der Zeitbestimmung in Verbin-
dung, die zu einem Selegieren fihrt und das Fallenlassen von Irrelevantem,
dem Bedeutungslosen, unvermeidbar macht.”

Die Zeit, worin die Datierungen stattfinden, kann jedoch nur insofern An-
spruch auf die Universalitat erheben, dass das herrschende Interesse ein univer-
sales, gemeinsames Interesse ist. Nur wenn das herrschende Interesse von der
Art wire, dass es fiir das Monadenall, fiir die ganze Menschheit der herrschende
Trieb und das Interesse wire, kann die datierbare Zeit als die Weltzeit genannt
werden. Solches universell einigende und herrschende Interesse kann nicht ein
konventionell festgelegtes sein, wenn die Weltzeit nicht eine blof§ okkasionelle
gemeinsame Zeit, sondern eine universelle Zeit sein muss. Das herrschende
Interesse muss in der tiefsten grundlegenden Verbindung aller Monaden am
Werk sein.

Die Schwierigkeit eines herrschenden instinktiven Interesses des Monaden-
alls liegt aber darin, dass mit dem Monadenall nicht die Gesamtheit der aktuel-
len Monaden, sondern auch aller moglichen Monaden gemeint ist. Das Mona-
denall ist eine Idee, die das Korrelat der Idee der Welt ist. Eine universelle Zeit,
die zur Datierung imstande ist, kann nur einen transzendental-teleologischen
Grund haben.

Die Kritik an Husserls Zeitverstindnis als die Abfolge der neutralen Gegen-
warten wird allerdings an die periodisierte Zeit weitergefithrt. Das Einstmal
der zyklischen Zeit als das gleichgiltige Wiederkehren der Periode ,ist nicht

89 Hua XXXIX, S. 330.
%0 Vgl. Meist (1983).

176

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schlechthin Vergangenes“.”! Die zyklische Zeit hat keine Damals-Struktur, son-
dern kennt nur immer ein Nochmals.??

§ 8. Kosmische Zeit oder die durch die Naturabliufe markierte Zeit der
Lebenswelt

Das Problem der gegenstindlichen Relation, auf das bereits bei der Individuati-
onsdebatte in der sogenannten immanenten Zeit hingewiesen ist (s. Kap. III &
Kap. IV), lasst sich nun anhand des Kosmischen und der Relation zu diesen
behandeln. Die gegenstindliche Relation, die fiir die relative Zeitbestimmung
von grofer Bedeutung ist, beschreibt Husserl als ,Relation zu Gegenstinden,
tber die man schon in ihrer eigenen Identitit einig ist“.”> Dass mit den Ge-
genstanden, Gber deren Identitat sich alle einig sind, die besonderen Himmels-
korper gemeint sind, geht aus der folgenden Passage hervor, in der Husserl
auch die Beobachtung der Natur als notwendiges Interesse des zwecktitigen
Menschen kundgibt:

»Der Mensch als zwecktitiger hat notwendig Interesse am ,Kosmischen®, nimlich
an demjenigen, das sein territoriales Kulturleben bestimmt und von da aus in seine
Erfahrung tritt: Wind und Wetter, Wolkenausbriiche, Erdbeben, Einbriiche von Flut-
wellen des Meeres etc. Diese urspringlich mythisch apperzipierten Michte fordern
oder hemmen bestindig mit Erfolg und Misserfolg seine Lebenspraxis. Auflerordentli-
che Ereignisse pragen sich tief ein, das Typisch-Wiederkehrende und das immer wieder
Gleiche und als identisch Erkannte und Festgehaltene — Sonne und Mond, Planeten,
der Fixsternhimmel — daran sich kntipfend allgemeinsame Zeit- und Ortsbestimmung
— andererseits die Ortsbestimmung bezogen auf die Einheit der allgemeinsamen Erde,
des All-Territoriums, auf dem alle Menschen leben, in das sich ihre Kulturterritorien
einordnen.“%4

Die Einstimmigkeit tber die Identitat des Bezugspunkts der Lagebestimmung
ermoglicht die Offentlichkeit der Zeit- und Ortbestimmung. Als typisch Wie-
derkehrende lassen diese Bezugspunkte die stellenmafiige Bestimmung in Rela-
tion zu ihrer wiederholenden Bewegung durchgefiihrt werden. Als eines der
primitivsten und tblichsten, lebensweltlichen Zeitbestimmungssysteme gilt
der Sonnenstand als Hauptreferenz — nach dem Sonnenaufgang, wihrend des
Sonnenuntergangs usw.

Die ungefihre Zeitbestimmung, die natirlich und geradehin durchgefihrt
wird, wird angesichts des Bediirfnisses nach Sicherung in der Reflexivitat fixiert

Stroker, E.: Geschichte und thre Zeit. Erirterung einer offenen philosophischen Frage, in: Per-
spektiven der Philosophie 11, 1985. S. 269-297. Hier S. 282.

92 Vgl. Stroker (1985), S. 282.

73 Mat VIIL, S. 218.

4 Mat VIII, S. 214

177

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

und nach der Geburt der Wissenschaft wissenschaftlich dokumentiert.”S Auch
die Motivation fiir die Zeitbestimmung und Fixierung der Zeitbestimmung ist
nur im sozialen Leben der verniinftigen Subjekte zu finden. Daran schliefSt sich
in den entwickelten Formen des sozialen Lebens die Historiographie an: ,His-
toriographie ist Funktion fiir eine hohere menschliche Daseinsweise“?¢ und da-
mit ist die ,,Historiographie erster Stufe — vor der Wissenschaft“”” gemeint.

§ 9. Die ungefdhre lebensweltliche Zeitbestimmung gegeniiber der
exakten wissenschaftlichen Zeitangabe

Der Unterschied, den Husserl zwischen der lebensweltlichen Wahrheit als die
ungefahre Wahrheit gegentiber der exakten objektivistischen Wahrheit macht,
scheint neben den anderen auch in den Weisen der Ort- und Zeitbestimmung
zu grinden. Wie Husserl bemerkt:

»Methodische Herstellung von pradikativer, ,objektiver* Wahrheit fiir Reales setzt vor-
aus eine ,Technik’, Methodik der Ortsbestimmung — Ort in der Sukzessionszeit und
Ort in der Riumlichkeit, in der Simultanform.<?8

Der Unterschied zwischen der exakten Zeit der Naturwissenschaften und der
ungefihren Zeit der Lebenswelt liegt nicht nur an der Methodik der Zeitbe-
stimmung, sondern die Idealisierung pragt alle Aspekte der exakten Zeit der
Naturwissenschaften. Der Vorwurf der Nivellierung kann auf die mathemati-
sierte Naturzeit zurtckgefiihrt werden, insofern in der exakten Zeitauffassung
die subjektrelative Seite der Zeit ganzlich in Vergessenheit gerat. Der Preis der
Exaktheit ist stets ein Ignorieren der relativierenden subjektiven Dimension.
Dies ist Husserls Kritik an die Naturwissenschaften, die daftir blind seien, die
objektive Welt als die gewordene Lebensgebilde einzusehen und ihre Zustin-
digkeit dafur als Subjekte anzuerkennen.”

§ 10. Eine Aussicht auf den phanomenologischen Zugang zur
geschichtlichen Zeit

Es scheint aber in der Kritik an Husserls Zeitverstindnis der Vorwurf erhoben
zu werden, dass bei seinem Zeitverstindnis, wenn nicht die Leistung des Sub-
jekts als die Zeitigung, die besondere Zeitlichkeit des Subjekts verhillt bleibt
oder tberhaupt keine Anerkennung gewinnt. Einige nicht gegliickte Formulie-

5 Vgl. Mat VIII, S. 237. Vgl. auch Hua XXIX, S. 5.
26 Hya XXIX, S. 5.

97 Hua XXIX, S. 5.

98 Mat VIIL, S. 217.

99 Hua VL, S. 99.

178

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

rungen fihren sogar zu der Kritik, dass nach Husserl die Zeitlichkeit des trans-
zendentalen Ego erst aus dem ,Anteil an dem Formensystem der universalen
Zeitlichkeit, mit dem sich jedes erdenkliche Ego fiir sich selbst konstituiert®,!%°
hervorgeht. Ist aber diese aus den Cartesianischen Meditationen entnommene Be-
stimmung der Zeitlichkeit des transzendentalen Ego in dem Sinne auszulegen,
dass die einzige Zeitlichkeit, die fir das transzendentale Ego vorstellbar ist,
eine objektive Zeitlichkeit aus einer sinnlosen bzw. sinnneutralen Stelle in der
objektiven Zeit ist? Ist das transzendentale Ich eine unzeitliche Instanz, die
nachtraglich zeitlich bzw. innerzeitig wird? Ist die Objektivierung des transzen-
dentalen Subjekts seine nachtragliche Verzeitigung? Auf diese Fragen ist diese
Arbeit bereits in Kapitel V eingegangen. Von groffer Bedeutung ist an dieser
Stelle der Unterschied zwischen faktischer Verfassung des transzendentalen Ich
als Monade und seiner abstraktiven Form in der Polarisierung als reines Ich.

Es wurde gezeigt, dass sich Husserl zufolge fir die Konstitution der Welt
eine grundlegende Intersubjektivitit mit ihrer besonderen Zeitlichkeit als die
Bedingung der Moglichkeit der Objektivitit erweist. Die mit dem Ur-Ich glei-
churspriingliche Ur- Intersubjektivitit weist auf eine Zeitlichkeit, die auf die
notwendige Endlichkeit der egologischen Zeit hindeutet und letztendlich als
die generative Zeit zum Vorschein kommt.

Zudem ist hervorzuheben, dass Husserl doch nicht derart naturalistisch ver-
blendet ist, dass er die Objektivierung des transzendentalen Ich als der Mensch
mit der Objektivitat der physikalischen Dinge gleichstellt — was der implizierte
Vorwurf gegen seinen Weltzeitbegrift als universale Raumzeitlichkeit ist. Wah-
rend das Verhaltnis des zeitlichen Seins des transzendentalen Subjekts und der
von ihm konstituierten Zeit von Seiten des Subjekts als das Fundierungs- und
Konstitutionsverhéltnis gesehen wird, kann die Zugehorigkeit des Subjekts zu
der Welt und seine Stelle in der Zeit der Welt nicht als einfaches Einordnen
einer neutralen sinn- und wirkungslosen Zeitstrecke in der neutralen Raum-
zeitlichkeit betrachtet werden. Das Objektsein des transzendentalen Subjekts
hat einen Uberschuss an Sinn und Bedeutung im Vergleich mit dem Objekt-
sein der andersartigen Objekte. Selbst in der Naturzeit hat der Mensch eine
anderwirtige Zeitstelle als die Zeitstelle der Naturobjekte: ,Die Individualitit
des Ich ist nicht in sich raumzeitlich ,individuiert’, eben als verharrende Einheit
ihm eigenwesentlicher, raumzeitlicher Verinderungen.“!°! Und, wie Husserl es
ausdriicklich betont, ,natiirlich gehort es zum Erfahrungssinn Mensch, dass er
speziell in Hinsicht auf sein menschliches Sein gegeniiber dem bloffen Korper-
Sein angesehen werden kann®.102

100 Hyal, S. 108.
101 Mat VIII, S. 380.
102 Mat VIII, S. 382.

179

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Tatsache, dass die Ich-Ontifikation als ein Auffending weiterhin dem Ich
zu einem Leibkorper macht (s. Kap. V.), unterscheidet den Menschen in seiner
Objektivation von allen anderswertigen Objekten und Auffendingen.

Die Stelle des Menschenlebens in der intersubjektiv konstituierten Weltzeit
ist weder gleich der Zeitstelle des Lebens des primordialen Ich in der primordi-
al-naturhistorisch weiterreichende Zeit noch ist sie gleich der Zeitstelle der Na-
turvorginge in der Naturzeit. Die Selbstreflexion des zeitlichen Subjekts stoft
es riick- und vorwarts auf die Momente, die ihm selbst unzuginglich sind. Der
Anfang und das Ende dieser Zeitstrecke als Geburt und Tod sind egologisch
unverfiigbar und konnen nur intersubjektiv konstituiert werden. Diese unver-
fiigbaren Momente haben stets einen zweiseitigen Sinn. So hat z. B. die Geburt
einmal ,den biophysisch generativen [Sinn] der biophysischen Geburt“!%, also
»den innerseitigen“!%4, aber auch den ,,psychophysischen Sinn*.105

Die Zeitlichkeit des Subjekts als ein Leben zwischen Geburt und Tod ordnet
sich nicht als eine neutrale Zeitstrecke in der Raumzeitlichkeit ein, sondern
bei der Objektivierung des transzendentalen Ich wird die ganze physikalische
raumzeitliche Welt zu einer anderen. Wenn der erste Mensch, d. h. das Andere,
in meine Erfahrung tritt,

yfangt ein Neues an, und von da kommen wir sofort auf die Erfahrungswelt im neuen
Sinne unserer Welt, unserer als Menschenwelt, aber als mitmenschlicher der Erfah-
rung. Dann wird alsbald der Raum zum menschlichen Territorium, zum Wohnplatz
etc., und wir betreten den Boden der Geschichte.“106

Die Begrindung der Zeitlichkeit des Subjekts durch seinen Anteil am formalen
Apriori der Welt ist mit dem Gedanken unvereinbar, der die Geschichtlichkeit
der Welt auf Grund der inneren Geschichtlichkeit des Subjekts auslegt. Dieser
Gedanke ist in einer FuSnote in der Krisis zu lesen: ,Die Welt ist geschichtlich
nur durch die innere Geschichtlichkeit jedes einzelnen und als einzelne in ihrer
inneren Geschichtlichkeit mit der anderer vergemeinschafteten Personen.“1%7
Die spat explizierte Tatsache, ,,dass das konstituierende Leben der transzenden-
talen Subjektivitdt in ihm selbst geschichtlich ist®,'%® deutete darauf hin, dass
die Zeitlichkeit des transzendentalen Subjekts keine nachtragliche Zeitlichkeit
durch Sich-Befinden in der objektiven Zeit ist. Mit der Verkehrtheit der Idee
des zeit- und weltlosen transzendentalen Subjekts hat sich das Kapitel V bereits
auseinandergesetzt.

103 Mat VIII, S. 166.

104 Mat VIII, S. 166.

105 Mat VIII, S. 166.

106 Mat VIII, S. 153.

107 Huya VI, S. 381, FuSnote.
108 Fink (1976), S. 167.

180

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hier ist nur zu bemerken, dass von der Seite der Welt, und insofern sie ,kein
ein fir alle Mal fertiges, starres Gebilde“!? der transzendentalen Subjektivitat
ist, ,eine gewisse Relativitat ihres zeitlichen Seins in sich“!'® zu bemerken
ist, die eine andere Auffassung von der Zeit der Welt als blof die Form der
neutralen Jetztfolge beansprucht. Die Welt hat die Weltgegenwart, die Weltver-
gangenheit und die Weltzukunft.

Dass die Modi der Weltzeit blof§ egologisch nicht konstituiert werden kon-
nen und wesentlich auf die Mitkonstituierenden hindeuten, zeigt das Haupt-
charakteristikum der Weltzeit bei Husserl, d. h. ihre intersubjektive Konstituti-
on:

»Die Weltgegenwart ist Erwerb der transzendental-intersubjektiven Leistung, und
sie ist Erwerb der transzendental-intersubjektiv leistend-fungierenden Vergangenhei-
ten.“111

Die perspektivische Gegebenheit der Weltgegenwart in Form des Wahrneh-
mungsfeldes deutet nicht nur auf meine Moglichkeiten fir die Wahrnehmung
der anderen Seite, sondern in gewisser Hinsicht auch auf meine Grenze, meine
Endlichkeit. ,,Der Horizont hat die Bedeutung moglicher, vom Ich her vermog-
licher Erfahrung, aber damit reicht das Ich nicht weit in seiner Endlichkeit“!'2,
so heif§t es nun in den 1930er-Jahren. Somit tritt die Notwendigkeit des Ande-
ren in den Mittelpunkt. Die Horizonthaftigkeit der Wahrnehmung, die eine
intersubjektive, grundlegende Struktur erfordert,' riickt die Weltgegenwart
als unsere gemeinsame Gegenwart in den Vordergrund, die nicht nur die in-
tersubjektive, sondern vielmehr die menschliche Dimension Husserls transzen-
dentaler Zeitauffassung zu Tage bringt. Es wird deutlich,

»dass die transzendentale Konstitution der Weltgegenwart notwendig in sich birgt
die transzendentale Konstitution der Selbstverweltlichung jedes transzendentalen Ein-
zelsubjekts (der konkreten Monade) als weltlich gegenwartig, und dass die Koexistenz
aller Mitmenschen in meiner Gegenwart Index ist fiir die transzendentale Koexistenz
der entsprechenden Monaden in einer transzendentalen Gegenwart; und dass nur
vermdge der Vermenschlichung dieses Zugleich-miteinander-Sein moglich ist“.114

Dasselbe gilt fir die Weltvergangenheit, die auf die transzendentalen Genera-
tionen hindeutet. Die transzendentalen Generationen sind die Erweiterungs-
moglichkeiten des transzendentalen Subjekts in seiner Einsamkeit fiir die Kon-
stitution der Weltvergangenheit und der Weltzukunft.

Husserl stellt fest, dass die Transzendenz der Welt in Verbindung mit unserer
wesentlichen Endlichkeit auszulegen ist. Auch wenn Husserl zufolge die trans-

109 Mat VIII, S. 390.
10 Mat VIII, S. 390.
1 Mat VIII, S. 391.
12 Mae VI, S. 392.
113 Vgl. Rodemeyer (2006), S. 47-71.
114 Mat VIII, S. 392.

181

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

zendentale Intersubjektivitat in ihrer Fortsetzung in Form der Generativitit
unsterblich, d. h. unendlich, ist, deutet selbst die Generativitit auf eine Un-
verfiigbarkeit, Unzuganglichkeit hinsichtlich des intersubjektiven Zeitverhilt-
nisses, die mit der Hauptstruktur der Zeit der Geschichte ubereinstimmt,!'s
dass das Unverfigbare riick- und vorwirts die transzendentalen Generationen
beansprucht, die durch die Spuren und die Ausdricke die Abwesenden und
Unverfiigbaren in einer geschichtlichen Zeit rekonstruiert.

Es ist bereits erwahnt, dass Husserl eine naturhistorische Konstitution durch
die induktive Erweiterung der Erfahrung sogar im Primordium nicht aus-
schliefSt (s. Kap. VII, §3) und dass er behauptet, dass ,schon das primordiale
Ego [...] so etwas wie Geologie und Paliontologie treiben [konnte]“.1'¢ Die
Tatsache, dass die naturhistorisch-konstituierte Zeit im Primordium auf Grund
der Kausalitit, dank des induktiven Stils der Natur und blof fir die Typischen
konstituiert wird, ist das, woran sich die Zeit der Geschichte, deren Akteure
die Motivation'’” und die Autonomie der Individuen sind, von der primordial
naturhistorisch konstituierten Zeit abhebt.

Somit ergibt sich eine ,[rJohe Andeutung des Weges um die Seinssinn-Kon-
stitution der geschichtlichen Welt und der geschichtlichen Menschheit“ aus
Husserls spaten Uberlegungen, die auch den Weg zur Phinomenologie der Zeit
der Geschichte, d. h. der historischen Zeit, zu bahnen vermégen.''$ Mit einem
langen Zitat aus einem von 1933 stammenden Manuskript, das die Lebenswelt
als historische Welt betrachtet und diese rohe Andeutung anbietet, schliefSt
diese Arbeit ihren Versuch, Husserls Zeitverstindnis im Kontext seines trans-
zendentalen Idealismus darzustellen und seine erst in der spaten Denkphase

Husserls artikulierte geschichtliche Konkretion des Ich und der Welt hervorzu-
heben:

,»S0 ist menschliche Umwelt ein vielfiltig fundiertes Ineinander von Sinnbestinden,
die nur durch Ausdruck und das Ausdrucksverstehen als eine sehr vermittelte Erfah-
rungsart da sind und ihre Weise haben im Fortgang dieser Ausdruckserfahrung sich
zu stitzen, zu bewahren oder auch zu entwihren als falsche Auffassungen. So ist die

15 Zu der Zeit der Geschichte und ihrer Struktur ist besonders auf den Beitrag von Kurt
Reiner Meist, Die Zeit der Geschichte. Probleme in Husserls transzendentaler Begriindung
einer Theorie der Geschichte, hinzuweisen, der fur dieses Kapitel der vorliegenden Arbeit
als genereller Leitfaden gedient hat. Vgl. Meist (1983).

16 Mat VIIL S. 161.

17 Zum Thema Motivation und ihrer Differenzierung von der Kausalitit vgl. Rang, B.:

Kausalitit und Motivation: Untersuchungen zum Verhaltnis von Perspektivitit und

Objektivitit in der Phinomenologie Edmund Husserls, Den Haag: Martinus Nijhoff,

1973.

Elisabeth Stroker sieht die Lage anders und stellt fest, dass Husserl keinen Zugang zur

historischen Zeit fand, ,ihn nicht einmal suchte und stattdessen von jenem inneren

Zeitbewusstsein aus in verschiedenen Objektivierungsschritten nur den Weg zur objek-

tiven physikalischen Zeit als temporaler Form des Naturzusammenhangs wies“. Stroker

(1983), S. 128-129.

118

182

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Umwelt des Menschen durchaus Umwelt durch Ausdruck und nicht nur durch den
allgemeinsten leiblichen Ausdruck, der Giberhaupt es macht, dass Menschen fiireinan-
der als Ich- Subjekte da sind, also in einer leeren Unbestimmtheit ihrer Personalitit,
sondern durch Ausdrucksgebilde, die ein bleibendes Dasein in der Umwelt haben.
Eben dieses bleibende Sein ist es, das im Kommen und Gehen der Generationen ein
Verharren bezeichnet, das jede neue Generation noch verstehen kann und verstehen
muss als Ausdruck fir das Dasein vergangener Generationen, die in derselben Welt,
und zwar in diesem selben Territorium gelebt und gelitten, gehandelt, sich ihre jewei-
lige gegenwirtige Ausdrucksumwelt geschaffen haben, die nun mindestens in einigen
Bestinden traditional und in verstindlicher Abwandlung (Vergilbung, Verwitterung,
Ruine) noch jetzt da ist und jetzt in dieser Sinnabwandlung Bestand der jetzigen
Umwelt ist.

Das ist also im Rohen Andeutung des Weges, um die Seinssinn-Konstitution der ge-
schichtlichen Welt und der geschichtlichen Menschheit zu verstehen, die als geschicht-
liche nur konkret bestimmte und in geschichtlicher Zeitlichkeit seiende ist als die
ihrer vergangenen umweltlichen Gegenwart. Diese aber ist ihrerseits in traditionalen
Abwandlungen in der gegenwirtigen als Bekundung da, als Ausdruck, der nicht nur
Gegenwart, sondern eben Vergangenheit — menschliche Vergangenheit, die einer ver-
gangenen Lebensumwelt (Kulturwelt), ist. Von der historischen Vergangenheit her hat
die historische Zukunft ihren Sinn, wie Giberhaupt Vergangenheit der stindige Boden
ist fiir den Vorwurf, fiir die Vorerwartung, Vorzeichnung einer Zukunft.“!1?

19 Hyua XXXIX, S. 347-348.

183

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

/dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Husserls Schriften

Husserliana

Edmund Husserl. Gesammelte Werke (Husserliana). Aufgrund des Nachlasses
veroffentlicht unter Leitung des Husserl-Archivs Leuven, Den Haag u. a.,
1950 ff.

I: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige, Hg. Strasser, S., 1950.

II: Die Idee der Phanomenologie. Fiinf Vorlesungen, Hg. Biemel, W., 1973.

11/1: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phianomenologischen Philosophie.
Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phanomenologie, Hg. Schuh-
mann, K., 1976.

IV: Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phianomenologischen Philosophie.
Zweites Buch: Phanomenologische Untersuchungen zur Konstitution, Hg. Biemel,
M., 1952.

VI: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phanomeno-
logie. Eine Einleitung in die phinomenologische Philosophie, Hg. Biemel, W.,
1954.

VII: Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschichte, Hg. Boehm,
R., 1956.

VIII: Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil: Theorie der phinomenologischen
Reduktion, Hg. Boehm, R., 1956.

IX: Phinomenologische Psychologie. Vorlesungen, Sommersemester 1925, Hg. Bie-
mel, W., 1962.

X: Zur Phianomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917), Hg. Boehm, R.,
1966.

XI: Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten
(1918-1926), Hg. Fleischer, M., 1966.

XIL: Zur Phianomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass. Erster Teil:
1905-1920, Hg. Kern, 1., 1973.

XIV: Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass. Zweiter
Terl: 1921-1928, Hg. Kern, 1., 1973.

XV: Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat. Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil:
1929-1935, Hg. Kern, 1., 1973.

XVI: Ding und Raum. Vorlesungen 1907, Hg. Claesges, U., 1973.

XVII: Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Krittk der logischen Ver-
nunft. Mit erginzenden Texten, Hg. Janssen, P., 1974.

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

XVIII: Logische Untersuchungen. Erster Band: Prolegomena zur reinen Logik, Hg.
Holenstein, E., 1975.

XIX/1: Logische Untersuchungen. Zweiter Band: Untersuchungen zur Phdnomenolo-
gte und Theorie der Erkenntnis, Erster Teil, Hg. Panzer, U., 1984.

XIX/2: Logische Untersuchungen. Zweiter Band: Untersuchungen zur Phanomenolo-
gte und Theorie der Erkenntnis, Zweiter Teil, Hg. Panzer, U., 1984.

XX/1: Logische Untersuchungen. Erginzungsband, Erster Teil: Entwiirfe zur Umar-
beitung der VI. Untersuchung und zur Vorrede fiir die Neuauflage der Logischen
Untersuchungen (Sommer 1913), Hg. Melle, U., 2002.

XX/2: Logische Untersuchungen. Erginzungsband. Zweiter Teil. Texte fiir die Neufas-
sung der VI. Untersuchung. Zur Phanomenologie des Ausdrucks und der Erkennt-
nis (1893/4-1921), Hg. Melle, U., 2005.

XXII: Phantaste, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phanomenologie der anschauli-
chen Vergegenwidrtigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925), Hg. Marbach,
E., 1980.

XXIV: Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie. Vorlesungen 1906/07, Hg.
Melle, U., 1984.

XXV: Aufsitze und Vortrige (1911-1921), Hgg. Nenon, T. & Sepp, H. R., 1987.

XXVII: Aufsitze und Vortrage 1922-1937, Hgg. Nenon, T. & Sepp, H. R., 1989.

XXIX: Die Krists der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phinome-
nologie, Erginzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937, Hg. Smid, R. N.,
1993.

XXXII: Natur und Geist. Vorlesungen 1927, Hg. Weiler, M., 2001.

XXXIII: Die Bernauer Manuskripte iiber das Zeitbewusstsein (1917-18), Hgg. Ber-
net, R. & Lohmar, D., 2001.

XXXIV: Zur phinomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass (1926-1935),
Hg. Luft, S., 2002.

XXXV: Einleitung in die Philosophie. Vorlesungen 1922/23, Hg. Goossens, B.,
2002.

XXXVI: Transzendentaler Idealismus. Texte aus dem Nachlass (1908-1921), Hgg.
Rollinger, R. & Sowa, R., 2003.

XXXIX: Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution.
Texte aus dem Nachlass (1916-1937), Hg. Sowa, R., 2008.

XLI: Zur Lehre vom Wesen und zur Methode der eidetischen Variation. Texte aus
dem Nachlass (1891-1935), Hg. Fonfara, D., 2012.

XLII: Grenzprobleme der Phanomenologie. Analysen des Unbewusstseins und der
Instinkte. Metaphysik. Spite Ethik. Texte aus dem Nachlass (1908-1937), Hgg.
Sowa, R. & Vongher, T., 2014.

186

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Husserliana: Materialien

Mat. VII: Einfiibrung in die Phanomenologie der Erkenntnis, Vorlesung 1909, Hg.
Schuhmann, E., 2005.

Mat. VIII: Spdte Texte iiber Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, Hg.
Lohmar, D., 2006.

Andernorts publizierte Texte von Husserl

Husserl, E.: Erxfabrung und Urteil. Untersuchung zur Genealogie der Logik, 7. Aufl.,
Hamburg: Meiner, 1999.

Weitere verwendete Literatur

Aguirre, A.: Genetische Phianomenologie und Reduktion, Den Haag: Martinus
Nijhoft, 1970.

Aristoteles, Physik. Vorlesung iiber die Natur, griechisch-deutsch, Band 1: Buch
I-IV. Hamburg: Meiner, 1986.

Augustinus, Bekenntnisse, Buch XI, in: Flasch, K.: Was ist Zeit? Augustinus von
Hippo, Das XI. Buch der Confessiones. Historisch-Philosophische Studie.
Text. Ubersetzung. Kommentar, 2. Aufl., Frankfurt am Main: Klostermann,
2004. S. 232-279.

Bermes, C.: Welt als Thema der Philosophie. Vom metaphysischen zum nattrli-
chen Weltbegriff, Hamburg: Meiner, 2004.

Bernet, R.: Die ungegenwartige Gegenwart. Anwesenheit und Abwesenheit in
Husserls Analyse des Zeitbewusstseins, in: Phinomenologische Forschungen
14, 1983. S. 16-57.

Bernet, R.: Einleitung, in: Texte zur Phainomenologie des inneren Zeitbewusst-
seins: (1893-1917), Hamburg: Meiner, 1985. S. XI-LXVII.

Bernet, R.: Die Frage nach dem Ursprung der Zeit bei Husserl und Heidegger,
in: Heidegger Studies 3/4, 1987/88. S. 89-104.

Bernet, R.: Husserl’s Concept of the World, in: Crises in Continental Philosophy,
Hgg. Dallery, A. B. u. a., Albaby: Suny Press, 1990. S. 3-21.

Sorgestruktur Bernet, R. & Lohmar, D.: Einleitung der Herausgeber, in: Husserl,
E.: Die Bernauer Manuskripte tber das Zeitbewusstsein (1917-1918), Dor-
drecht: Kluwer Academic Publishers, 2001. S. XVII-LI.

Bernet, R.: Wirkliche Zeit und Phantasiezeit. Zu Husserls Begriff der zeitlichen
Individuation, in: Phinomenologische Forschungen 9, 2004. S. 37-56.

Bernet, R.: Husserl’s New Phenomenology of Time Consciousness in the Bernau
Manuscripts, in: On Time. New Contributions to the Husserlian Phenomeno-
logy of Time. Hgg. Lohmar, D. & Yamaguchi, I., Dordrecht u. a.: Springer,
2010. S. 1-19.

187

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bernet, R.: Phantasieren und Phantasma bei Husserl und Freud, in: Founding
Psychoanalysis Phenomenologically, Hgg. Lohmar, D. & Brudziriska, J., Dor-
drecht u. a.: Springer. 2012. S. 1-21.

Blumenberg, H.: Lebenszeit und Weltzert, 5. Aufl., Frankfurt am Main: Suhr-
kamp, 2001.

Boehm, R.: Einleitung des Herausgebers, in: Husserl, E.: Zur Phinomenologie des
inneren Zeitbewusstseins (1893-1917), Den Haag: Martinus Nijhoff, 1966. S.
XII-XLIII.

Boehm, R.: Vom Gesichtspunkt der Phinomenologie. Husserl-Studien, Den
Haag: Martinus Nijhoff, 1968.

Brand, G.: Welt, Ich und Zeit. Nach unverdffentlichten Manuskripten Edmund
Husserls, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1955.

Breeur, R.: Randbemerkungen Husserls zu Heideggers Sein und Zeit und Kant
und das Problem der Metaphysik, in: Husserl Studies 11, 1994. S. 3-63.

Breyer, T.: Unsichtbare Grenzen. Zur Phanomenologie der Normalitat, Liminalitat
und Anomalitit, in: Geist — Person — Gemeinschaft. Freiburger Beitriage zur
Aktualitat Husserls, Hgg. Merz, P. u. a., Wirzburg: Ergon, 2010. S. 109-127.

Brough, J.: The Emergence of an Absolute Consciousness in Husserl’s Early
Writings on Time-Consciousness, in: Man and World 5/3, 1972. S. 298-326.

Brough, J.: Husserl’s Phenomenology of Time-Consciousness, in: Husserl’s Pheno-
menology. A Textbook, Hgg. Mohanty, J. N. & McKenna, W. R., Lanham:
University Press of America, 1989. S. 249-289.

Brough, J.: Notes on the Absolute Time-Constituting Flow of Consciousness, in: On
Time. New Contributions to the Husserlian Phenomenology of Time. Hgg.
Lohmar, D. & Yamaguchi, I., Dordrecht u. a.: Springer, 2010. S. 21-49.

Brough, J.: The Most Difficult of all Phenomenological Problems, in: Husserl Stu-
dies 27/1, 2011. S. 27-40.

Carr, D.: The Paradox of Subjectivity. The Self in the Transcendental Tradition,
New York: Oxford University Press, 1999.

Claesges, U.: Zweideutigkeiten in Husserls Lebenswelt-Begriff, in: Perspektiven
transzendentalphinomenologischer Forschung, Hgg. Claesges, U. & Held,
K., Den Haag: Martinus Nijhoff, 1972. S. 85-101.

Claesges, U.: Zeit und kinasthetisches Bewusstsein. Bemerkungen zu einer
These Ludwig Landgrebes, in: Phinomenologische Forschungen 14, 1983.
S.138-151.

De Palma, V.: Die Fakta leiten alle Eidetik. Zu Husserls Begriff des materialen
Apriori, in: Husserl Studies 30/3, 2014. S. 195-223.

Derrida, J.: Die Stimme und das Phianomen. Ein Essay tiber das Problem des
Zeichens in der Philosophie Husserls, 3. Aufl., Frankfurt am Main: Suhr-
kamp, 2003.

Descartes, R.: Meditationes de prima philosophia / Meditationen tber die
Grundlagen der Philosophie, lateinisch-deutsch, Hamburg: Meiner, 2008.

188

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

De Warren, N.: Husserl and the Promise of Time. Subjectivity in Transcendental
Phenomenology, Cambridge: Cambridge University Press, 2009.

Eigler, G.: Metaphysische Voraussetzungen in Husserls Zeitanalysen, Meisen-
heim am Glan: Anton Hain, 1961.

Figal, G.: Martin Heidegger. Phidnomenologie der Freiheit, 3. Aufl., Weinheim:
Beltz, Athenaum, 2000.

Fink, E.: Die phanomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegenwidrtigen
Kritik, in: Kant-Studien 38, 1933. S. 319-383.

Fink, E.: Was will die Phinomenologie Edmund Husserls?, in: Studien zur Phano-
menologie 1930-1939, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1966. S. 157-178.

Fink, E.: Nahe und Distanz. Phinomenologische Vortrige und Aufsitze, Frei-
burg und

Minchen: Karl Alber, 1976.

Fink, E.: Welt und Endlichkeit, Hg. Schwarz, F. A., Wirzburg: Kénigshausen u.
Neumann, 1990.

Fink, E. & Bruzina, R.: Phanomenologische Werkstatt, Freiburg: Karl Alber, 2006.

Fonfara, D.: Einleitung des Herausgebers, in: Husserl, E.: Zur Lehre vom Wesen
und zur Methode der eidetischen Variation. Texte aus dem Nachlass (1891-
1935), Dordrecht u. a.: Springer, 2012. S. XVII-XLV.

Gadamer, H. G.: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik, 7. Aufl., Tibingen: Mohr Siebeck, 2010.

Gander, H. H.: Existenzialontologie und Geschichtlichkeit, in: Martin Heidegger.
Sein und Zeit, Hg. Rentsch, T., Berlin: Akademie, 2001. S. 229-251 (= Klassi-
ker auslegen. Band: 25).

Heidegger, M.: Sein und Zeit, 16. Aufl., Tibingen: Max Niemeyer, 1986.

Heidegger, M.: Die Grundprobleme der Phanomenologie. Hg. Herrmann, F. W. v.,
3. Aufl., Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1997 (= Gesamtausgabe.
II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Band: 24).

Held, K.: Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des transzendentalen
Ich bei Edmund Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproblematik, Den Haag:
Martinus Nijhoff, 1966.

Held, K.: Phinomenologie der ,eigentlichen* Zeit bei Husserl und Heidegger, in:
Internationales Jahrbuch fiir Hermeneutik 4, Tibingen: Mohr Siebeck, 2005.
S.251-273.

Herrmann, F. W. v.: Der Zeitbegriff Heideggers, in: Mesotes. Supplementband.
Martin Heidegger, 1991. S. 22-34.

Herrmann, F. W. v.: Zeitlichkeit des Daseins und Zeit des Seins. Grundsatzli-
ches zur Interpretation von Heideggers Zeit-Analysen, in: Philosophische
Perspektiven 4, 1972. S. 198-210.

Holenstein, E., Phinomenologie der Assoziation. Zu Struktur und Funktion ei-
nes Grundprinzips der passiven Genesis bei E. Husserl, Den Haag: Martinus
Nijhof, 1972.

189

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Janssen, P.: Geschichte und Lebenswelt. Ein Beitrag zur Diskussion von Hus-
serls Spatwerk, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1970.

Kant, L.: Kritik der reinen Vernunft, 4. Aufl., Frankfurt am Main: Suhrkamp,
2004.

Kern, 1.: Husserl und Kant. Eine Untersuchung tiber Husserls Verbdltnis zu Kant und
zum Neukantianismus, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1964.

Kortooms, T.: Phenomenology of Time. Edmund Husserl’s Analysis of Time-
Consciousness, Dordrecht u. a.: Kluwer Academic Publishers, 2002.

Landgrebe, L.: Der Weg der Phanomenologie. Das Problem einer urspringli-
chen Erfahrung, Minchen: Gutersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1963.

Landgrebe, L.: Die Phinomenologie als transzendentale Theorie der Geschichte, in:
Phinomenologische Forschungen 3, 1976. S. 17-47.

Landgrebe, L.: Lebenswelt und Geschichtlichkeit des menschlichen Daseins, in: Pha-
nomenologie und Marxismus, Band 2: Praktische Philosophie, Hg. Walden-
fels, B. u. a., Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1977. S. 13-58.

Landgrebe, L.: Faktizitit und Individuation. Studien zu Grundfragen der Pha-
nomenologie, Hamburg: Meiner, 1982.

Lembeck, K. H.: Gegenstand Geschichte. Geschichtswissenschaftstheorie in
Husserls Phinomenologie, Dordrecht u. a.: Kluwer Academic, 1988.

Lévinas, E.: Die Zeit und der Andere, Hamburg: Meiner, 2003.

Locke, J.: Versuch iiber den menschlichen Verstand. In vier Buchern, Hamburg:
Meiner, 2006.

Lohmar, D.: Einleitung des Herausgebers, in: Husserl, E.: Spate Texte tiber Zeit-
konstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, Dordrecht: Springer, 2006, S.
XIII-XX.

Lohmar, D.: Synthesis in Husserls Phinomenologie. Das grundlegende Mo-
dell von Auffassung und aufgefasstem Inhalt in Wahrnehmung, Erkennen
und Zeitkonstitution, in: Metaphysik als Wissenschaft. Festschrift fir Klaus
Dising zum 65. Geburtstag, Hg. Fonfara, D., Freiburg & Miunchen: Karl
Alber, 2006. S. 387-407.

Lohmar, D.: On the Constitution of the Time of the World. The Emergence of Objec-
tie Time on the Ground of Subjective Time, in: On Time. New Contributions
to the Husserlian Phenomenology of Time. Hgg. Lohmar, D. & Yamaguchi,
L., Dordrecht u. a.: Springer, 2010. S. 115-136.

Luft, S.: Phinomenologie der Phinomenologie. Systematik und Methodologie
der Phinomenologie in der Auseinandersetzung zwischen Husserl und Fink,
Dordrecht u. a.: Kluwer Academic Publishers, 2002.

Luft, S.: Faktizitat und Geschichtlichkeit als Konstituentien der Lebenswelt
in Husserls Spatphilosophie, in: Phinomenologische Forschungen, 2005.
S. 13-40.

190

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Luft, S., Phanomenologische und Mundane Reduktion, in: Die Sichtbarkeit des
Unsichtbaren, Hgg. Bernet, R. & Kapust, A., Paderborn: Wilhelm Fink,
2009. S. 57-72.

Luft, S., Husserl’s Method of Reduction, in: The Routledge Companion to Pheno-
menology, Hgg. Luft, S. & Overgaard, S., Abingdon: Routledge, 2014.
S.243-253.

Mann, T.: Der Zauberberg, Frankfurt am Main: Fischer, 2011.

Marbach, E.: Das Problem des Ich in der Phanomenologie Husserls, Den Haag:
Martinus Nijhoff, 1974.

McTaggart, J. E.: The Unreality of Time, in: Mind. A Quarterly Review of Psycho-
logy and Philosophy XVII, 1908. S. 457-474.

Meist, K. R.: Monadologische Intersubjektivitait. Zum Konstitutionsproblem
von Welt und Geschichte bei Husserl, in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung 34, 1980. S. 561-589.

Meist, K. R.: Die Zeit der Geschichte. Probleme in Husserls transzendentaler
Begriindung einer Theorie der Geschichte, in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung 14, 1983. S. 58-110.

Mensch, J.: Retention and Schema, in: On Time. New Contributions to the
Husserlian Phenomenology of Time, Hgg. Lohmar, D. & Yamaguchi, I,
Dordrecht u. a.: Springer, 2010. S. 153-168.

Merleau-Ponty, M.: Phénoménologie de la perception, Paris: Gallimard, 2003/dt.:
Phinomenologie der Wahrnehmung, Ubers. Boehm, B., Berlin: W. de Gruyter,
1974.

Merleau-Ponty, M.: Signes, Paris: Gallimard, impr. 1960/dt.: Zeichen, Ubers.
Schmitz, B. u. a., Hamburg: Meiner, 2013.

Micali, S.: Uberschiisse der Erfahrung. Grenzdimensionen des Ich nach Hus-
serl, Dordrecht: Springer, 2008.

Rang, B.: Kausalitit und Motivation. Untersuchungen zum Verhiltnis von Per-
spektivitait und Objektivitit in der Phanomenologie Edmund Husserls, Den
Haag: Martinus Nijhoff, 1973.

Ricoeur, P.: Temps et récit. Tome I: L’intrigue et le récit historique, Paris:
Editions du Seuil, 1983/dt.: Zeit und Erzihlung. Band 1: Zeit und historische
Erzahlung, Ubers. Rochlitz, R., Miinchen: Wilhelm Fink, 1988.

Rapic, S.: Husserls Untersuchungen zur Selbstzeitigung der Subjektivitit auf dem
Hintergrund der Zeittheorien Kants und Hegels, in: Husserl und die klassische
deutsche Philosophie, Hgg. Fabbianelli, F. & Luft, S., Dordrecht u. a.: Sprin-
ger, 2014. S. 149-160.

Rodemeyer, L.: Intersubjective Temporality. It’s About Time, Dordrecht: Sprin-
ger, 2006.

Rollinger, R. & Sowa, R.: Einleitung, in: Transzendentaler Idealismus. Texte aus
dem Nachlass (1908-1921), Dordrecht u. a.: Kluwer Academic Publishers,
2003. S. IX-XXXVIIL.

191

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Romer, L: Das Zeitdenken bei Husserl, Heidegger und Ricoeur, Dordrecht u. a.:
Springer, 2010.

Rumi, Dsch.: Traumbild des Herzens. Hundert Vierzeiler. Ausgew. aus dem Pers.
Ubers. Birgel, J. C., Zirich: Manesse Verlag, 1992.

Sakakibara, T.: Das Problem des Ich und der Ursprung der genetischen Phino-
menologie bei Husserl, in: Husserl Studies 14, 1997. S. 21-39.

Schapp, W.: In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding, Wies-
baden: B. Heyman, 1976.

Schnell. A.: Das Problem der Zeit bei Husserl. Eine Untersuchung iber die
Husserlschen Zeitdiagramme, in: Husserl Studies 18/ 2, 2002. S. 89-122.

Schuhmann, K.: Einleitung des Herausgebers, in: Husserl, E.: Ideen zu einer
reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie. Erstes Buch:
Allgemeine Einfihrung in die reine Phinomenologie, 1. Halbband, Den
Haag: Martinus Nijhoff, 1976. S. XV-LVII.

Schuhmann, K.: Die Fundamentalbetrachtung der Phinomenologie. Zum
Weltproblem in der Philosophie Edmund Husserls, Den Haag: Martinus
Nijhoff, 1971.

Smith, B.: Ontologische Aspekte der Husserlschen Phanomenologie, in: Husserl Stu-
dies, 3, 1986. S. 115-130.

Sokolowski, R.: The Logic of Parts and Wholes in Husserl's Investigations, in:
Philosophy and Phenomenological Research 28, 1968. S. 537-553.

Sokolowski, R.: Husserlian Meditations. How Words Present Things, Evanston:
Northwestern University Press, 1974.

Sowa, R.: Einleitung des Herausgebers, in: Husserl, E.: Die Lebenswelt. Auslegun-
gen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Texte aus dem Nachlass
(1916-1937), Dordrecht: Springer, 2008, S. XXV-LXXXI.

Staiti, A.: Geistigkeit, Leben und geschichtliche Welt in der Transzendentalpha-
nomenologie Husserls, Wiirzburg: Ergon, 2010.

Strasser, S.: Der Begriff der Welt in der phanomenologischen Philosophie, in: Phino-
menologische Forschungen 3, 1976. S. 151-179.

Stroker, E.: Zeit und Geschichte in Husserls Phinomenologie. Zur Frage ihres
Zusammenhangs, in: Phinomenologische Forschungen 14, 1983. S. 111-137.

Stroker, E.: Geschichte und ihre Zeit. Erorterung einer offenen philosophi-
schen Frage, in: Perspektiven der Philosophie 11, 1985. S. 269-297.

Summa, M.: Ein sinnloses Gewiihl? Die Hypothese des Chaos und ihre Implikatio-
nen bei Kant und Husserl, in: Asthetisches Wissen, Hgg. Asmuth, C. & Rem-
mers, P., Berlin: W. de Gruyter, 2015. S. 189-210.

Taguchi, S.: Das Problem des ,,Ur-Ich“ bei Edmund Husserl. Die Frage nach der
selbstverstandlichen ,Nahe“ des Selbst, Dordrecht: Springer, 2006.

Tengelyi, L.: Der methodologische Transzendentalismus der Phinomenologie, in:
Philosophy, Phenomenology, Sciences, Hgg. lerna, C. u. a., Dordrecht u. a.:
Springer, 2010. S. 135-153.

192

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Tengelyi, L.: Welt und Unendlichkeit. Zum Problem phanomenologischer Me-
taphysik, Freiburg & Miinchen: Karl Alber, 2014.

Tugendhat, E.: Der Wabrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, 2. Aufl., Berlin: W.
de Gruyter, 1970.

Waldentfels, B.: Ortsverschiebungen, Zeitverschiebungen. Modi leibhaftiger Er-
fahrung, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2009.

Zahavi, D.: The Self-Pluralisation of the Primal Life. A Problem in Fink’s Husserl-In-
terpretation, in: Recherches Husserliennes 2, 1994. S. 3-18.

Zahavi, D.: Husserl und die transzendentale Intersubjektivitit. Eine Auseinan-
dersetzung mit der Sprachpragmatik, Dordrecht u. a.: Kluwer Academic
Publishers, 1996.

Zahavi, D.: Self-awareness and Alterity. A Phenomenological Investigation, Evans-
ton: Northwestern University Press, 1999.

Zahavi, D.: Time and Consciousness in the Bernau Manuscripts, in: Husserl Studies
20/2,2004. S. 99-118.

Zahavi, D.: Subjectivity and Selfhood Investigating the First-Person Perspective,
Cambridge. Massachusetts: The MIT Press, 2005.

Zahavi, D.: Internalism, Externalism, and Transcendental Idealism, in: Synthese
160/3, 2008. S. 355-374.

Zahavi, D.: Inner (Time-)Consciousness, in: On Time. New Contributions to the
Husserlian Phenomenology of Time, Hgg. Lohmar, D. & Yamaguchi, 1.,
Dordrecht u. a.: Springer, 2010. S. 319-339.

Zahavi, D.: Objects and Levels. Reflections on the Relation Between Time-Con-
sciousness and Self-Consciousness, in: Husserl Studies 27, 2011. S. 13-25.

193

hittps://dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - IXEmm


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

/dol.org/10.5771/9783956508424 - am 19.01.2026, 22:29:54, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783956508424
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Einleitung
	§ 1. Problemstellung
	Die Welt als Grundproblem der Phänomenologie
	Das Ich der transzendentalen Phänomenologie
	Die Zeit
	Eine Zeit
	Weltzeit
	Haben als Verhältnis des Ich und der Zeit

	§ 2. Methodologische Bemerkungen
	§ 3. Kapitelübersicht und Aufbau der Untersuchung

	Kapitel I. Dingerfahrung und Welterfahrung
	§ 1. Auflösung der Dingkategorie als Abbruch der unterliegenden und umfassenden Ordnung in Ding und Raum
	§ 2. Dingliche Transzendenz der Welt und ihre Ablösbarkeit von der Region des Bewusstseins in den Ideen I
	§ 3. Einwand der Verrücktheit und Einwand der Möglichkeit der Wiederherstellung der Ordnung aus Chaos

	Kapitel II: Die Welt als Natur und ihre Form als Naturzeit
	§ 1. Die universale Morphologie als Ganzheitsbetrachtung der Welt
	§ 2. Die Methode des Abbaus der Schichten der konkreten Welt
	§ 3. Die Naturzeit als Form der Welt
	§ 4. Die mereologischen Andeutungen

	Kapitel III: Der Status der objektiven Zeit in den frühen Zeitanalysen
	§ 1. Allgemeine Vorbemerkungen: der Objektivitätsbegriff in Husserls Phänomenologie
	§ 2. Die Zeit und die Objektivität
	§ 3. Die Stufen der Objektivation in der immanenten Sphäre
	§ 4. Kritische Bemerkungen

	Kapitel IV: Die Bernauer Manuskripte und Anspruch auf die eidetische Ontologie
	§ 1. Die Objektivität der immanenten Zeit und ihre Rolle für die Konstitution der transzendenten Zeit
	§ 2. Die Starrheit der Zeit und der konstituierende Strom: neue Auslegung der immanenten Zeit
	§ 3. Der Einbruch der genetischen Phänomenologie
	§ 4. Das unzeitliche reine Ich
	§ 5. Die Selbstvergegenständlichung des reinen Ich
	§ 6. Die Individuation
	§ 7. Intersubjektive Dimension der Individuation und der Zeitkonstitution

	Kapitel V: Das transzendentale Ich und seine Zeitlichkeit
	§ 1. Die frühere Meldung des Rätsels des konkreten Ich in den Ideen I
	§ 2. Das hartnäckige Rätsel in späteren Phasen der Phänomenologie
	§ 3. Die Methode der Auslegung der Konkretheit des Ich und die Anwendung der Methode in den späten Zeitanalysen
	§ 4. Die Stufen der Zeitigung der objektiven Zeit und der Verzeitigung des Ich
	§ 5. Die Schranken der Wiedererinnerung und die Notwendigkeit des appräsentativen Übernehmens der fremden Erfahrung
	§ 6. Übernahme der Erfahrung von Anderen als Brückenglied. Die Theorie der transzendentalen Intersubjektivität
	§ 7. Verleiblichung, Vermenschlichung

	Kapitel VI: Bewältigung des alten Problems der Zeitanalysen
	§ 1. Revision der Gegenständlichkeit in der Immanenz und neue Bestimmung der immanenten Zeit
	§ 2. Die Vorgegebenheit

	Kapitel VII: Die Weltzeit
	§ 1. Exkurs: Heideggers Weltzeitbegriff und seine Kritik an Husserls Zeitverständnis
	§ 2. Die zwei Zielscheiben der Kritiken
	§ 3. Die Ordnung der primordialen Welt als abstraktive Naturzeit
	§ 4. Die Weltzeit und die Naturzeit in ihrem weitesten Sinne
	§ 5. Die Weltzeit als intersubjektiv konstituierte Zeit vs. die Weltzeit als intersubjektiv konstituierende Struktur
	§ 6. Idealisierung der Zeit vs. die zeitliche Orientierung
	§ 7. Datierbarkeit und Bedeutsamkeit: Zeitbestimmung und ihre Fixierung in der Einheit des menschlichen Zwecklebens
	§ 8. Kosmische Zeit oder die durch die Naturabläufe markierte Zeit der Lebenswelt
	§ 9. Die ungefähre lebensweltliche Zeitbestimmung gegenüber der exakten wissenschaftlichen Zeitangabe
	§ 10. Eine Aussicht auf den phänomenologischen Zugang zur geschichtlichen Zeit

	Literaturverzeichnis

