
2 Eine kurze Kulturgeschichte

bedeutender Bilder

2.1 Einleitung

2.1.1 Bedeutungsebenen des Ikonischen

Auf der Suche nach einem Bildbegriff, der die bedeutenden Bilder einer Ge-

sellschaft nicht auf eine tradierte Gruppe von Bildern reduziert, erscheint es

sinnvoll, einen genauen, prüfenden Blick auf die Kulturgeschichte der be-

deutenden Bilder im westlichen Kulturkreis zu werfen. Indem die Einschät-

zungen zur ikonischen Kraft bestimmter Bilder von (vorrangig, aber nicht

ausschließlich) Kunsthistoriker/-innen wie Hans Belting und Martin Kemp

befragt werden, kann im Anschluss – ausgehend von diesen Erkenntnissen –

der Begriff der nicht-ikonischen Bilder und ihrer Wirkungsweise abgeleitet

werden.

Der Ausdruck Ikonische Bilder wird in verschiedenen Kontexten mit leicht

variierenden Bedeutungen verwendet und scheint einen festen Platz in der

Umgangssprache innezuhaben (der Ausruf It’s iconic! ist zumindest im anglo-

amerikanischen Sprachraum nicht nur in der Jugendsprache gängig) – ohne

genauer bestimmt werden zu können. Der Blick in einschlägige Lexika bestä-

tigt das Dilemma dieses Allgemeinplatzes: Die ikonischen Bilder sind als Ein-

trag nicht zu finden. Allerdings lassen sich drei Felder ausmachen, in denen

der Begriff des Ikonischen zu finden ist: als theologisch begründetes, oftmals

historisches Kultbild, als Denkfigur der Semiotik und in seiner adjektivischen

Bedeutung im Sinne von hochgradig bedeutend, sinnbildlich und herausra-

gend.

Der Begriff Ikone erklärt sich am häufigsten als kunsthistorisch-theologi-

sche Kategorie des in den christlich-orthodoxenKirchen gebräuchlichenKult-

bildes:

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Nicht-ikonische Bilder

»Im Unterschied zur allgemein sakralen Malerei versteht man in den Ostkir-

chen unter Ikone nur Tafelbilder, die sich unmittelbar auf die Heilsgeheim-

nisse beziehenund somitmit der Liturgie imZusammenhang stehen. […]Die

Ikone kann im eigentlichen Sinne als Kultbild angesprochen werden. Nach

theologischer Lehre verweist ein Bild bzw. eine Ikone direkt auf das Urbild,

es vergegenwärtigt das Abgebildete, und jede Verehrung bezieht sich dar-

auf.«1

Die Ikone funktioniert also durch Verweis und Vergegenwärtigung. Die Ver-

ehrung bezieht sich nicht auf das Bild, sondern auf das Dargestellte. Die-

se jahrhundertelange religiöse Tradition beeinflusst die christlich geprägte

westliche Welt und ihren Bildgebrauch bis heute.

In Reclams Sachlexikon der Kunst von 2007 findet sich folgender Eintrag

zum Adjektiv ikonisch: »Charakterisierung von Kunstwerken jedweder Gat-

tung, um ihr hohesMaß an Autonomie zu betonen, imGegensatz zumperfor-

mativen Kunstschaffen«2. Damit wird der Bezug zum Kunstwerk hergestellt.

Im gleichen Lexikon ist unter dem Eintrag zu Ikone ein Verweis auf die eher

umgangssprachlich geprägte Verwendung des Begriffs zu finden: »Die infla-

tionäre Bedeutungserweiterung des Begriffs Ikone im Sinne von ›Inbegriff‹

reicht von bestimmten Kunstwerken über Personen bis zu Bauwerken.«3 Um-

gangssprachliche Gebrauchsweisen zeugen von einer kulturellen Aneignung

eines so an Bedeutung gewonnenen Begriffs – auch, wenn dessen ursprüng-

licher Sinn dadurch in den Hintergrund tritt.

Eine weitere Bedeutungsebene stellt die Denkfigur des Ikons dar, die vor

allem in der Semiotik, der Lehre von den Zeichen, von grundlegender Bedeu-

tung ist.4 In der Definition von Charles Peirce ist Ikonizität eine Eigenschaft

von Zeichen, die zur Entstehung dieses Zeichens gegeben sein muss. Aus-

schlaggebend sei dabei die Ähnlichkeit mit dem direkten Vorbild, also mit

dem Gegenstand oder dem Ereignis, das durch das Zeichen bezeichnet wird.

1 Hawel, Peter: Ikone. In: Ders.: Lexikon zur Kunst und Geschichte abendländischer Kul-

tur. München 2005. S. 323.

2 Wetzel, Christoph: Ikonisch, S. 213. In: Ders.: Reclams Sachlexikon der Kunst. Stuttgart

2007, S. 213.

3 Wetzel, Christoph: Ikone, S. 212-213. In: Ders.: Reclams Sachlexikon der Kunst. Stuttgart

2007, S. 213.

4 Vgl. Pape, Helmut (Hg.): Charles S. Peirce. Phänomen und Logik der Zeichen. Frankfurt

a.M. 1993. Oder: Engelbert, Arthur: Global Images. Eine Studie zur Praxis der Bilder.

Bielefeld 2011, S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 27

In der Semiotik (und von Peirce selbst) werden diese Begrifflichkeiten nicht

einheitlich benutzt. Allgemein und damit vereinfacht bedeutet Ikonisch hier

hochgradig übereinstimmend und eindeutig deckungsgleich. Die semiologi-

schen Begriffe haben nur wenig mit dem umgangssprachlichen Gebrauch ge-

mein, weshalb sie hier vernachlässigt werden.

2.1.2 Ikonisches im allgemeinen Sprachgebrauch

Wenn umgangssprachlich von ikonischen Bildern die Rede ist, wird von Foto-

grafien, Momentaufnahmen, Filmsequenzen und auch Kunstwerken gespro-

chen, denen im kulturellen Selbstverständnis der Sprechenden eine herausra-

gende Bedeutung beigemessen wird. Ikonische Bilder scheinen über sich und

ihren Inhalt hinauszuweisen, sie setzen Assoziationsketten in Gang, können

auf Anhieb (wenn auch oft nicht gänzlich richtig) kontextualisiert werden und

rufen meist starke Emotionen und kollektive Erinnerungen hervor.

Ein Beispiel für solch ein ikonisches Bild ist die Fotografie des vietna-

mesischen Mädchens Kim Phuc, die nackt, weinend und mit ausgestreckten

Armen in einer Gruppe von Kindern eine breite Straße hinunter läuft, wäh-

rend im Hintergrund Soldaten und ein von Rauchwolken verhangener Him-

mel zu sehen sind. Diese Fotografie des Kriegsfotografen Nick Ut wurde in

der westlichen Welt zum Sinnbild des menschenverachtenden Einsatzes von

Napalm im Vietnamkrieg und damit der Unmenschlichkeit des Krieges all-

gemein. Die Fotografie ist zweifelsfrei eindrucksvoll, doch viele Fotografien

des Vietnamkrieges bilden ebenso furchtbare und aufwühlende Situationen

ab. Wie bei jedem anderen ikonischen Bild stellt sich auch hier die Frage,

warum ausgerechnet dieses solche Berühmtheit erlangt hat und andere Bil-

der nicht. Der Kunsthistoriker Martin Kemp streicht in seinem Buch Christ

to Coke. How Image becomes Icon. anhand der Fotografie von Kim Phuc einige

wichtige Merkmale ikonischer Bilder heraus:

»Why has Ut’s photography emerged from so many millions of ›Nam‹ im-

ages to become the defining one? […] There is no simple explanation. […]

There are a series of conditions, all necessary but none of them sufficient

on their own or even in combination. The image must be formally memo-

rable [,…]. It must be humanly engaging in a way that limits but does not

exclude emotional ambiguity. It paradoxically needs to resonate extremely

powerfully with specific viewers in specific places at a specific time but also

needs to transcend narrow specifics so that it can resonate across place and

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Nicht-ikonische Bilder

time for very different viewers. It is both of the moment (as inherent in the

act of photography) and outside the moment. There also needs to be suf-

ficient room in the image for the spectator to participate, entering into the

narrative (both before and after) and engaging personallywith its emotional

connotations. It also needs luck.«5

Die inflationäre Verwendung des Adjektivs ikonisch in der Umgangssprache

meint im Hinblick auf Bilder vor allem: bedeutend, wichtig, emotional, uni-

versell. Der Ausruf »Das ist ikonisch!« kann mit »Das ist so bedeutend und

wichtig, dass jedeR es kennt oder kennen sollte!« übersetzt werden. Hier

kommt eine kulturell seit Jahrhunderten geprägte Bildpraxis zum Einsatz:

Die Bedeutungsaufladung eines Bildes bis hin zur kultischen Verehrung des-

selben, welches als über sich hinausweisend verstanden wird.

2.1.3 Religiöse Bilderfragen

Die theologische Bildgeschichte der monotheistischen Religionen Judentum,

Islam und Christentum hat ihre Spuren in der säkularen visuellen Kultur hin-

terlassen. Das christliche Kultbild, insbesondere die frühchristliche und ost-

kirchliche Ikone, der reformatorische Bilderstreit sowie das jüdische und isla-

mische Bilderverbot beeinflussen den gegenwärtigen Bildgebrauch bis heute

stark. In der Geschichte des Christentums wurde um die Bedeutung der Bil-

der immer wieder kontrovers gestritten bis blutig gekämpft.6 Dies gilt auch

für die eher als bilderfeindlich eingestuften Religionen Judentum und Islam.7

5 Kemp, Martin: Christ to Coke. How Image becomes Icon. New York 2012, S. 218-219.

6 Vgl. Zibawi, Mahmoud: Die Ikone. Bedeutung und Geschichte. Solothurn/Düsseldorf

1994. Und: Belting 1990, S. 166ff.

7 Natürlich gab es in keiner der drei Religionen einen fortdauernd einheitlichen Bildbe-

griff: »Gerade in der abend- und morgenländischen, muslimischen Tradition war das

Verhältnis des Bildes zur Transzendenz – zu der Bildwerdung des Höchsten – immer

umkämpft und theologisch nie unproblematisch. Angesichts beider Traditionen soll-

te man sich vor Vereinfachungen und Ideologisierungen hüten. Das Abendland war

nie nur bildfreundlich, das Morgenland nie nur bildfeindlich.« Wils, Jean-Pierre: Das

Bild Gottes in der Moderne. Eine fundamental-ästhetische Studie. In: Leuschner, Eck-

hard/Hesslinger, Mark R. (Hg.): Das Bild Gottes in Judentum, Christentum und Islam.

Petersberg 2009, S. 237. Die Auffassung vom Islam als durch und durch bilderfeindli-

che Religion mit starken ikonoklastischen Tendenzen übersieht, dass es den einen Is-

lam nicht gibt und nie gegeben hat. Auch im Islam gibt es Zeiten und Strömungen,

in denen Bilder (sogar solche vom Propheten Mohammed) genutzt wurden. Vgl. zu

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 29

Allen drei Religionen ist gemein, dass sie Bildern Bedeutung und Macht zu-

schreiben. Die Jahrhunderte währende Bildverehrung im römisch-katholisch

geprägten Christentum und die gleichzeitige Bilderfeindlichkeit des Protes-

tantismus (sowie des Judentums und Islams) wirken im kulturellen Bildge-

brauch – wenn auch meist unbemerkt – weiter.

Diese (teils) divergierenden Bildverständnisse sind zudem kulturell von

verschiedenen, jahrhundertealten Traditionen geprägt. Davon ist auch der

Kunsthistoriker Hans Belting überzeugt, wenn er seine Bildfrage nach den

Sehgewohnheiten und Bildkulturen8 auf die westliche und arabische Seh-

theorie anwendet:

»Nimmt man die Bild-Tabus in der einen Welt und den Bild-Trieb in der an-

deren Kultur ernst, dann wird die Brisanz in der Bildfrage deutlich. Wir kön-

nen von zwei Sehkulturen sprechen, die sich gerade in der Bildfrage unter-

scheiden. Heute ist dieser Zusammenhang durch die Globalisierung westli-

cher Medien in den Hintergrund gerückt. Doch lebt er in der Mentalität der

beiden Kulturen unterschwellig fort.«9

Auch wenn die Essentialisierung der beiden Kulturen zu zwei entgegenge-

setzten Polen problematisch ist, so kann der grundlegenden Unterschiedlich-

keit zugestimmt werden: Kulturen des Visuellen prägen, konstituieren und

konstruieren den jeweils spezifischen Umgang mit Bildern, selbst wenn die

(Seh-)Traditionen den Schauenden nicht bewusst sind. Kulturen des Visuel-

len sind sowohl Praxen des Bildlichen als auch schon vorgefundene Realitäten,

an denen sich die Schauenden in ihrem Bildgebrauch orientieren.

Mohammed-Darstellungen Schirrmacher, Christine: Schlaglichter zum Karikaturen-

streit und Bilderverbot in islamischen Gesellschaften. In: Leuschner/Hesslinger 2009,

S. 273-286. Auch die Bilderfeindlichkeit des Judentums ist kein monolithischer Glau-

bensgrundsatz. Vgl. Görg, Manfred: Das Bild Gottes im Alten Testament. In: Leusch-

ner/Hesslinger 2009, S. 19.

8 Vgl. Belting, Hans: Zu einer Ikonologie der Kulturen. Die Perspektive als Bildfrage. In:

Boehm, Gottfried/Bredekamp, Horst (Hg.): Ikonologie der Gegenwart. München 2009,

S. 9-20.

9 Ebd., S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Nicht-ikonische Bilder

2.2 Die christliche Bildauffassung

2.2.1 Von den christlichen Anfängen bis zur Neuzeit

Die Konjunktur des Adjektivs ikonisch weist auf ein kulturelles (Sprach-)Be-

dürfnis hin, bestimmten Bildern einen besonderen Status zu verleihen. Die

Traditionslinie, die damit (meist) unbewusst genutzt wird, ist die des ästhe-

tischen und historischen Bildkonzepts des Ikonenbildes. Religionshistorisch

betrachtet dürfen nur geweihte Tafelbilder der Ostkirche als Ikonenmalerei

bezeichnet werden. Diese beruht auf einer festgelegten, rigiden Bildsprache,

die nur von ausgebildeten Ikonenmalern angewendet werden darf. Die Iko-

ne ist das Kultbild schlechthin und als »Offenbarung, ein Sichtbarsein des

Heiligen«10 von großer liturgischer und theologischer Bedeutung. Unabhän-

gig von dieser theologisch bestimmten Definition wird sakrale Kunst oft ver-

allgemeinernd als Ikonenmalerei bezeichnet.11 Karl Kardinal Lehmann fasst

in seinem geschichtlichen Abriss Das Bild zwischen Glauben und Sehen alle ty-

pisierten Heiligenbilder als ikonische Bilder zusammen und beschreibt die

christliche Bildpraxis als eine der Verehrung:

»Grundlegend ist die Unterscheidung zwischen der Anbetung, die nur Gott

gebührt, und der davon streng abgehobenen Verehrung. Dabei ist entschei-

dend, dass die Verehrung der Bilder und selbst der Heiligen, einschließlich

der Gottesmutter, sich letzten Endes auf Gott selbst bezieht und immer auf

ihn hingeordnet sein muss. Diese Haltung ist elementar und ursprünglicher

als jede bestimmte theologische Deutung. Das Bild wird geliebt, begrüßt,

geschmückt und geehrt, wer das Bild eines geschätzten Menschen erblickt,

der verehrt es auch.«12

Belting gibt in seinem Standardwerk Bild und Kult zu Bedenken, dass in der

Ikonenverehrung eine Trennung zwischen Medium, medialer Vermittlung

und realer Präsenz meist nicht gegeben war.13 In ihrer Frühzeit übernahm

die Ikone zudem eine Vielzahl von Funktionen und adaptierte, unter an-

derem aus Legitimationsgründen, Grundzüge des antiken Bildkults. Das

10 Hawel 2005, S. 323.

11 Vgl. Hawel 2005, S. 323-324.

12 Lehmann, Karl: Das Bild zwischen Glauben und Sehen. In: Boehm/Bredekamp (Hg.):

Ikonologie der Gegenwart. München 2009, S. 89.

13 Vgl. Belting 1990, S. 166ff.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 31

Heiligenbild repräsentiert nicht nur, es ist selbst heilig und heilsbringend in

der Darstellung des Heiligen, der die eigene Kraft auf das Bild überträgt. Mit

dem byzantinischen Bilderstreit des achten und neunten Jahrhunderts setzt

allerdings eine erste Auseinandersetzung über diese Macht der Bilder ein.

Der Bilderstreit hat zwar die Bildverehrung in Frage gestellt, tabuisiert und

stigmatisiert, aber nicht aus der Welt geschafft. Dass im viel beschworenen,

als Paradigmenwechsel verstandenen iconic turn der Geisteswissenschaf-

ten den Bildern eine unverwechselbare, ihnen eigene Macht eingeräumt

wird, kann als eine Wiedergängerin eines bereits Jahrhunderte währenden

Diskurses verstanden werden.

Im christlich geprägten kulturellen Gedächtnis existieren Bildervereh-

rung und Bilderfeindlichkeit in diffuser Ambivalenz nebeneinander. Sowohl

die Überhöhung der Macht der Bilder als auch die Warnungen vor den

Bilderfluten finden ihren Ursprung unter anderem in diesem umkämpften

christlichen Bildverständnis. Kardinal Lehmann fordert deshalb treffend:

»Das Bilderverbot und die Bilderverehrung haben zwar von den dogmati-

schen Grundlagen her längst nicht mehr eine aktuelle Bedeutung. Aber es

geht noch immer darum, die damit gegebenen Positionen, die auch in ver-

wandelter Form weiter wirken, aufzunehmen und aufzuarbeiten.«14

Aus kunsthistorischer Sicht beschreibt Belting in Bild und Kult die Artefakte

der Ikonenmalerei als die frühesten und bedeutendsten Kultbilder, welche

den antiken Bildkult beerben und deren Wirkungsgeschichte weit über das

15. Jahrhundert hinausreicht:

»Ihre äußere Geschichte beginnt im 5. Jahrhundert. Sie wird zunächst privat,

dann im kirchlichen und schließlich im staatlichen Bereich zugelassen. Ihre

Beliebtheit stürzt sie alsbald in eine Krise. Denn sie hatte viele Gegner, ge-

rade unter den Theologen. Im frühen 8. Jahrhundert wird sie dann auf dem

Gesetzeswege verboten. Das Verbot entfesselte einen Bürgerkrieg, der mit

der offiziellen Wiederzulassung der Ikone endet. Fortan hat die Ikone ihren

festen Platz im Leben der Byzantiner. Würde man sich an diese Fakten hal-

ten, so wäre ihre Geschichte mit der Wiedereinführung im 9. Jahrhundert

beendet. Daß sie es nicht war, lehren die erhaltenen Tafeln. Sie nehmen,

trotz der gegenteiligen Beteuerung der Theologen, neue Formen und The-

14 Lehmann 2009, S. 90.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Nicht-ikonische Bilder

men auf. Die Formen scheinen der Ausdruck des geschichtlichen Wandels

zu sein, der die Ikone mit der Gesellschaft, die sie produzierte, verbindet.«15

Selbst in dieser Frühform unterliegen diese bedeutenden Bilder einem steten

gesellschaftlichen Anspruch und Wandel.

Belting charakterisiert Ikonen als »Bildkonzept, das sich zur Verehrung

eignet«16. In unmittelbarem Zusammenhang mit dieser Verehrung steht der

Bildkult, in den diese Bilder eingebunden werden. In Prozessionen werden

sie durch die Stadt getragen. In ihrenWunderlegenden verhalten sie sich wie

Individuen, weinen, sprechen oder bewegen sich.17 Sie werden als »Manifes-

tation einer höheren Realität, ja alsWerkzeug einer überirdischenMacht« an-

gesehen.18 Ein weiterer wichtiger Aspekt gewinnt erst nach dem Bilderstreit

im achten Jahrhundert an Einfluss: die emotionale Ansprache der Betrach-

ter/-innen. Der Porträtcharakter dieser Ikonen ist dabei ein hilfreiches, auf

Kommunikation ausgelegtes Stilmittel.

Erst später wurden die Bilder in die Liturgie eingebunden. Im Laufe der

Zeit entwickelte sich die Ikone vom transportablen Kultbild zum Altarbild,

dem ein fester Platz auf der Mensa zugewiesen wird. Gleichzeitig wurde

durch neue Reproduktionstechniken wie der Druckgrafik ein kleinformatiges

Andachtsbild üblich, welches die Andacht und die Bildmeditation ein Stück

weit privatisierte. Belting beschreibt diese Entwicklung als Konflikt zwischen

dem alten Bildverständnis im Kontext privilegierter, bedeutender Bilder

und einem neuen Kunstcharakter, der die künstlerische Interpretation an

Bedeutung gewinnen lässt. Dieser Konflikt, den Belting explizit als Krise der

Bilder betitelt, spiele sich zwischen dem Privatbild und dem alten Kultbild

ab.19 Die einstige Ikone kann sich aber durch vielfache Wandlungen auch im

Spätmittelalter und in Zeiten der Reformation behaupten, dort aber nicht

mehr unter kultischen Vorzeichen, sondern unter künstlerischen.

Die nächste Krise des Bildes, die Belting auch als Krise des sakralen Bildes

bezeichnet, spielt sich dann zwischen den Polen der leeren Wände in protes-

tantischen Kirchen und den gefüllten Wänden der ersten Bilderkabinette ab:

»Die entstehende Kunstsammlung ist vom Verdikt gegen die Bilder in den

Kirchen nicht betroffen. Hier erhalten Bilder, die in der Kirche ihre Funktion

15 Belting 1990, S. 36-38.

16 Ebd., S. 41.

17 Ebd., S. 60ff.

18 Ebd., S. 60.

19 Vgl. Ebd., S. 457ff.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 33

verloren, neue Funktionen in der Repräsentation von Kunst.«20 Die unter der

reformatorischen Bildkritik religiös zweifelhaft gewordenen Bilder konnten

nun als Werke der Kunst gerechtfertigt und wertgeschätzt werden.21 Diese

Krise des sakralen Bildes fiel mit einer Krise des Religiösen zusammen. Ei-

ne kultische Verehrung mag nicht mehr stattfinden, aber privilegierte Bilder,

die verehrt und denen besondere Eigenschaften zugesprochen werden, gibt

es weiterhin – und sie entstehen sogar neu. Die Kraft der Ikone zeigt sich in

der grundlegend veränderten Gesellschaft auch in grundlegend veränderter

Form.

Der Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit kann in der Ambivalenz von

höfisch geprägter Gesellschaft und bürgerlichen Emanzipationsbestrebungen

auch anhand der Kunstentwicklung nachgezeichnet werden. Belting tut dies

anhand der Geschichte der niederländischen Kunst im 15. Jahrhundert in sei-

ner PublikationDieErfindung desGemäldes. Das Bürgertum spielt nun –anders

als noch zuvor allein Klerus und Hof – eine prägende Rolle, ohne die auch der

Kunstcharakter der Malerei nicht solch einen Rang erhalten hätte:

»Man wird das Monopol des neuen Gemäldes erst begreifen, wenn man es

sich, selbst in einer gehobenen bürgerlichen Umgebung, als einziges Bild

in einem privaten Haus vorstellt, das alle Bildwünsche der Besitzer auf den

Punkt brachte.«22

2.2.2 Bedeutende Bilder in der Neuzeit

Belting zeichnet die Sozialgeschichte dieser Kultbilder in Bild und Kult ein-

drücklich bis zur Neuzeit nach. Nach der Reformation und mit dem Fort-

schreiten der Aufklärung verliert das sakrale Bild zugunsten des künstleri-

schen Bildes an Bedeutung. An dieser Stelle lässt Belting seine Überlegungen

zum Kultbild mit der Begründung enden, dass dessen Historisierung am Be-

ginn der Ära der Kunst abgeschlossen sei.23

Was also sind die bedeutenden Bilder der Neuzeit? Gibt es Bilder, die in

ihrer Verehrungswürdigkeit und in ihrer Alleinstellung den Platz der Kult-

bilder einnehmen? Wenn laut Belting das Kultbild vom Kunstbild abgelöst

20 Ebd., S. 510.

21 Vgl. Ebd., S. 523.

22 Belting, Hans/Kruse, Christiane: Die Erfindung des Gemäldes. Das erste Jahrhundert

der niederländischen Malerei. München 1994, S. 10.

23 Belting 1990, S. 545.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Nicht-ikonische Bilder

wird, reicht die Verehrung der Kunstbilder dann an die der sakralen Bilder

heran? Besteht überhaupt noch ein Bedürfnis nach Bildern, die Verehrung,

Andacht, Meditation und emotionaler Teilhabe hervorrufen? Wenn die Ikone

ein »Objekt göttlicher Durchdringung«24 und die »Vorwegnahme des Him-

melreichs«25 ist, in der »Übermittlung des Transzendenten«26 aufgeht und

»ganz im Zeichen der Verklärung«27 steht, kann dann das wissbegierige Sub-

jekt der Aufklärung ein ähnlich gelagertes Bildverständnis noch akzeptieren?

Die Reformation zeigt sich als tiefer Einschnitt im christlichen Bildver-

ständnis, der eine einheitliche, historische Erzählung – sollte es sie je ge-

geben haben – nicht mehr zulässig erscheinen lässt: Fortan gibt es mehr als

eine christliche Bildpraxis. Die Geschichte der bedeutenden Bilder wird kom-

plexer. In unterschiedlichen Regionen bilden sich verschiedene Besonderhei-

ten heraus, wovon manche an Bedeutung für das westliche Selbst- und Bild-

verständnis gewinnen, wie die Erfindung der Zentralperspektive in Italien28

oder die Perfektionierung der Ölmalerei in den Niederlanden.

Die Sozialgeschichte der Kunst kommt nun ebenfalls zum Tragen. Die

Entstehung und Entwicklung eines Kunstmarkts in der Frührenaissance ist

eine einschneidende soziokulturelle Veränderung. Bilder waren bis dahin

nur im Besitz der Kirche oder des Hofs. Die Stifter dieser Bilder waren

ausnahmslos reiche Kleriker, Fürstenfamilien oder Adelige.29 Nun began-

nen aber auch Bürger/-innen, insbesondere zu einem gewissen Wohlstand

gekommene Kaufleute, Bilder zu sammeln. Doch von Kunstsammlungen

im heutigen Sinne kann noch kaum die Rede sein. Gemälde waren lediglich

24 Schwindt, Christian: Theologie, christliche. In: Sachs-Hombach, Klaus (Hg.): Bildwis-

senschaft. Disziplinen, Themen, Methoden. Frankfurt a.M. 2005, S. 198.

25 Zibawi 1994, S. 57.

26 Ebd., S. 69.

27 Ebd., S. 33.

28 Vgl. z.B. Belting 2009, S. 9-20. »Die Bilderfindung, diewir Perspektive nennen,war eine

Revolution in der Geschichte des Sehens. Sie verwandelte die Welt erstmals in einen

Blick auf die Welt. […] Dabei propagierte sie jedoch ein Bildmodell, das nicht universal

gilt, sondern sich nur kulturspezifisch erklären lässt. Der ikonische Blick, den die Per-

spektive erzeugt, ist nicht der Blick von Ikonen, sondern ein zumBild gewordener Blick.«,

S. 9.

29 Vgl. Roeck, Bernd: Städtische Gesellschaft und Kunst zwischen Reformation und Drei-

ßigjährigem Krieg. Aspekte der Vorgeschichte des Künstlertums. In: Thamer, Hans-

Ulrich (Hg.): Bürgertum und Kunst in der Neuzeit. Köln/Weimar/Wien 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 35

Sammelobjekte unter vielen. Bis ins 18. Jahrhundert hinein galt ein Univer-

salanspruch für die Kuriosenkabinette undWunderkammern: Die Sammlung

sollte im Kleinen die gesamte Welt abbilden. Gemälde wurden in diesem

Kontext als reine Repräsentanten eingesetzt, beispielsweise als Lückenbüßer

und Platzhalter: »Das, was man nicht als natürliches Objekt besaß, wurde

künstlich nachgestaltet, denn das Grundprinzip der Sammlung war die

Universalität.«30 Die Gemälde sind in der Gesellschaft von Skulpturen, tech-

nischen Geräten und natürlichen Objekten von einer rein kontemplativen,

der religiösen Andacht verwandten Bildbetrachtung befreit. Wie ein ausge-

feiltes Fernrohr oder eine außergewöhnlich geformte Muschel stehen sie hier

zur Beurteilung bereit. Die Kunsthistorikerin Barbara Welzel führt in ihrer

Analyse verschiedener Darstellungen von Bildergalerien aus, wie diese im 17.

Jahrhundert sowohl als Dokument des damaligen Bildgebrauchs als auch als

Idealvorstellung desselben gelesen werden können:

»Sammlungen und Kabinette fungierten im 17. Jahrhundert bekanntlich als

Erkenntnisorte, ihre partielle Ableitung aus den Studioli der Humanisten

und Fürsten belegt deutlich diese Tradition. Die versammelten Objekte sind

selbst Gegenstände der Erkenntnissuche, zugleich repräsentieren sie The-

men und Bildung. […] Auch die Gemälde stellen zunächst einmal Themen

zur Verfügung. Dann aber stehen sie auch selbst zur Diskussion.«31

Für die Fragen nach den bedeutenden Bildern und ihrem Weg ins zeitge-

nössische, kulturelle Gedächtnis ist vor allem der Aspekt der Heraushebung

interessant. Auch wenn die Gemälde unsystematisch zwischen anderen Me-

dien hingen, so wurden sie doch als einzelne besprochen. Auf den gemal-

ten Bildergalerien, die Welzel untersucht, sind jeweils kleine Gruppen von

Menschen zu sehen, denen ein Gemälde – vielleicht hing es vorher an einer

der Wände – präsentiert wird. Den dargestellten Gesten nach wird über das

Bild gesprochen. Vielleicht führten diese Gespräche zu den ersten berühmten

Kunstwerken, die sich als besonders anregender Gesprächsstoff auszeichne-

ten und deshalb besonders häufig gezeigt wurden.

30 Thamer, Hans-Ulrich: Der Bürger als Sammler in der frühen Neuzeit. In: Ders. (Hg.):

Bürgertum und Kunst in der Neuzeit. Köln/Weimar/Wien 2002, S. 103.

31 Welzel, Barbara: Gemalte Bildergalerien – Dokumente des Bildgebrauchs. In:

Gethmann-Siefert, Annemarie/Collenberg-Plotnikov, Bernadette/Weisser-Lohmann,

Elisabeth (Hg.): Kunst als Kulturgut. Bd.II. Kunst und Staat. München 2011, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Nicht-ikonische Bilder

Welzel analysiert in ihrem Aufsatz Gemälde aus dem Flämischen. Doch

auch gemalte Bildergalerien, die beispielsweise die Ausstellungsräume des

Louvre zeigen, belegen ihre These vom praktischen, kommunikativen Bildge-

brauch.Donald Sassoon führt in seinerMonographie über Leonardo da Vincis

Mona Lisa einige Gemälde an, die die Räumlichkeiten des Louvre abbilden und

nachweislich keine dokumentarische, realistisch abbildende Funktion hatten.

Beispielsweise malte der Amerikaner Samuel F. B. Morse 1833 für sein ame-

rikanisches Publikum den Salon Carré in The Gallery of the Louvre. Dabei ver-

sammelte er auf der Leinwand all seine Lieblingsbilder in eben diesem Raum

und erfand so seine eigene, ideale Louvre-Hängung.32

Abb. 2: Morse, Samuel B.: The Gallery of the Louvre. Zwischen 1831 und 1833. Öl auf

Leinwand.

Terra Foundation for American Art. Daniel J. Terra Collection.

Dieses Gemälde steht exemplarisch für weitere Bilder idealisierter Bilder-

galerien.Während für Sassoon vor allem die Tatsache interessant ist, dass die

Mona Lisa entweder überhaupt nicht in den idealen Sammlungen vorkommt

32 Vgl. Sassoon, Donald: Mona Lisa. The history of the most famous painting. London

2001, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 37

oder nur als ein Gemälde unter vielen, so sind hier zwei andere Aspekte von

größerem Interesse: zum einen, dass die Künstler der genannten Gemälde je-

weils die berühmtesten beziehungsweise ihrer Meinung nach besten Bilder in

einem Raum versammelten und zum anderen die Darstellung der Menschen

vor den Bildern, also die dargestellte Bildpraxis. Auch anhand der unzähligen

Kopien, die als Übung vor dem Original produziert wurden, kann die Beliebt-

heit einiger Künstler sowie die Etablierung eines Kanons beobachtet werden:

»In the new ten-day revolutionary week, the artists had the Louvre all to

themselves for five days, two were reserved for cleaning and only three to

the general public. […] Access to such bounty of artistic wealth made art

more self-referential. Thosewho copied to sell tried to be as faithful as possi-

ble; those who copied to learn introduced variations or produced new work

inspired or influenced by what they had copied. […] Delacroix (and, later,

Cézanne) copied Rubens, Ingres drew Raphael and Poussin. Others copied

Velásquez andMurillo. Everyonewas inspired by the Venetians, by the Flem-

ish and German painters and, above all, by Vermeer, Pieter de Hooch, Frans

Hals andRembrandt. Poussinwas copied throughout thenineteenth century

by most major French artists – from Ingres and Géricault to Degas, Rodin,

Seurat and Cézanne. […] Delacroix – who wrote in his dairy ›on commence

toujours par imiter'(›one always begins by imitating‹) – copied Rembrandt,

Rubens, Raphael and Correggio. He was in turn copied by Cézanne, Picasso,

Manet, Odilon Redon, Gauguin, Matisse, Guttuso and many others.«33

So bildete sich schlussendlich im 19. Jahrhundert ein ausgewiesener euro-

päischer Kanon34 heraus, der von den neuartigen und schnell an Bedeutung

gewinnenden Kunstkritikern und Kunsttheoretikern weniger umgeschrieben

als vielmehr ergänzt wurde.35

33 Ebd., S. 49-50.

34 Die Annahme, es gäbe nur einen einzigen, rigiden Kanon, ist falsch. Der Kanon vari-

iert stark in verschiedenen Gruppenidentitäten: »We have thus not one ›art-histori-

cal canon‹ but competing canons, canons embodying national identity, or canons for

groups of individuals within it, who are trying to develop a specific identity, not in

contradiction, but in relation to society at large by using the reference system of art.

Each canon will have its own specific history, structure and purpose.« Locher, Hubert:

The Idea of the Canon and Canon Formation in Art History. In: Rampley, Matthew u.a.

(Hg.): Art History and Visual Studies in Europe. Transnational Discourses and National

Frameworks. Leiden/Boston 2012, S. 34.

35 Vgl. zur Geschichte und Problematik des Kanon-Konzepts Locher 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Nicht-ikonische Bilder

2.3 Exkurs: Paradigma Mona Lisa – Das berühmteste Bild der Welt

2.3.1 Warum ist die Mona Lisa so berühmt?

Leonardo da Vincis Porträt der Lisa Gherardini, in Frankreich und in Italien

als La Joconde beziehungsweise La Gioconda, im Rest der Welt als Mona Lisa

bekannt, gilt als das berühmteste Gemälde der Welt. An diesem lassen sich

einige wichtige Aspekte der Ikonisierung von Kunstwerken exemplifizieren,

weshalb hier näher auf dessen Rezeptionsgeschichte eingegangen wird.

Donald Sassoon gab in Italien eine Umfrage in Auftrag, die nach dem

wohl bekanntesten Gemälde der Welt fragte: Überwältigende 85,8 Prozent

der Befragten nannten die Mona Lisa.36 Wie kommt es zu so einer einhelli-

gen Einschätzung? Anders als Martin Kemp, der diesen globalen Erfolg mit

der ästhetisch und werkimmanent begründeten Repräsentation von univer-

saler Menschlichkeit erklärt37, wählt Sassoon einen komplexeren Erklärungs-

versuch:

»No single cause or explanation gives us an adequate answer. The fact that

it ended up in Paris was decisive, but many other paintings ended up in

Paris. Being painted by Leonardo mattered a great deal, but Lucrezia Criv-

elli, Ginevra de‹ Benci and Cecilia Gallerani – all prettier than Lisa Gheradini

(at least by conventional standards) – were also painted by Leonardo. The fa-

mous smile, now almost universally regarded as theMona Lisa’smost distinc-

tive feature, is in reality barely perceptible, and is not unusual. The theft in

1911 gave theMona Lisa considerable renown, butmany other paintings have

been stolen and gained only ephemeral fame. The crucial factor in trans-

forming theMona Lisa into a global iconhas been its deployment in advertis-

ing,merchandising and by later artists. But advertisers and artists would not

have used it had it not already been regarded as the most famous painting

in the world. We must not forget that theMona Lisa was regarded as a mas-

terpiece bymany of Leonardo’s own contemporaries, including Raphael, and

by Vasari (although he never actually saw it). Few paintings were as widely

copied in the sixteenth and seventeenth centuries. Artists knew it was a spe-

cial portrait long before modern intellectuals engaged with it.

36 Lediglich 3,6 Prozent schätzten van Goghs Sonnenblumen als bekannter ein. Munchs

Schrei und Botticellis Frühling folgten in der Einschätzung mit marginalen 2,1 Prozent.

Vgl. Sassoon 2001, S. 8.

37 Vgl. Kemp 2012, S. 163.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 39

Nothing has a single cause. The present status of the Mona Lisa is the result

of a complex historical process in which many people had a role to play.«38

Einige Aspekte dieses komplexen historischen Prozesses gelten auch für an-

dere ikonische Bilder, weshalb sie hier ausführlicher besprochen werden.

2.3.2 Der Kult um Leonardo

Ausschlaggebend für den Erfolg des – für viele Louvre-Besucher/-innen über-

raschend kleinformatigen – Porträts der Mona Lisa ist, dass es von Leonardo

da Vinci gemalt wurde, dessen anhaltender Ruhm seinesgleichen sucht. Der

Kult um den Künstler spielt hier eine große Rolle: »The development of the

Mona Lisa myth required the construction of the myth of Leonardo.«39 Leo-

nardo wurde nicht berühmt, weil er die Mona Lisa malte, aber die Mona Lisa

wurde berühmt, weil Leonardo sie gemalt hat. Zwar galt das Gemälde zu sei-

ner Entstehungszeit als revolutionär, wegen der damals außergewöhnlichen

Pose, der detailversessenen realistischen Ausführung und des ebenso außer-

gewöhnlichen Blicks in die Landschaft. Vasari sprach deshalb auch bereits

in seinen Künstlerviten von der Mona Lisa als Meisterwerk. Doch Michelange-

lo war für ihn der größere, bedeutendere Künstler. Der Kult um Leonardo

setzt erst mit dem wachsenden Interesse an der Italienischen Renaissance

im 19. Jahrhundert ein.40 Sowohl Sassoon als auch Kemp weisen auf die je-

weils spezifische Rezeption des Künstlers in den verschiedenen Epochen hin.

Nichtsdestotrotz hatte sich bereits im 18. Jahrhundert ein allgemeiner Kanon

etabliert und Michelangelo, Leonardo sowie Raphael gehörten unumstößlich

zu den verehrten Alten Meistern, zu denen auch recht bald Botticelli, Giotto

und Vermeer gezählt wurden. Doch Leonardo wurde nicht allein wegen sei-

ner Gemälde verehrt, von denen er vergleichsweise wenige produzierte und

von denen noch weniger erhalten sind. Der Kult um Leonardo speist sich bis

heute vor allem aus der Auffassung, Leonardo sei ein außergewöhnlicher Uni-

versalgelehrter, ein umtriebiger Wissenschaftler und Erfinder gewesen – ein

Genie ganz im Sinne des Geniebegriffs des 19. Jahrhunderts:

»The powerful myth of Leonardo amounts to this: he is a genius tout court;

a genius at everything – really universal. It makes no difference that he did

38 Sassoon 2001, S. 277-278.

39 Ebd., S. 60.

40 Vgl. Ebd., S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Nicht-ikonische Bilder

not actually invent anything. On the contrary, if he did not make anything

it is because he had the misfortune to have been born in what was, techno-

logically and scientifically, the ›wrong‹ century. In spite of this handicap he

prefigured what was yet to come. And that is, narcissistically, our own age of

modern rationalism. We understand him. They didn’t. He is one of us.«41

Während viele Menschen glauben, Leonardo hätte den Hubschrauber – wenn

nicht erfunden, dann wenigstens: vorausgedacht42, so können wiederum die

wenigsten Besucher/-innen des Louvre mit Bestimmtheit sagen, warum die

Mona Lisa so besonders ist. Die von Sassoon als selbstbezogen beschriebe-

ne Auffassung, Leonardo sei ein verkanntes Genie gewesen, dem erst jetzt

Gerechtigkeit widerfährt, gilt zwar besonders für das 19. und frühe 20. Jahr-

hundert, ist aber immer noch virulent.43

Dieser Kult um Leonardo ist paradigmatisch für die traditionellen (und

auch modernen) Künstlermythen, deren hartnäckiges Fortbestehen verschie-

dene Forschungszweige, nicht nur innerhalb der Kunstwissenschaft, beschäf-

tigt.44 Des Weiteren kann man die unvergleichliche Berühmtheit Leonardos

und insbesondere der Mona Lisa auch im Zusammenhang mit der Celebrity

Culture lesen, die sich in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts etablier-

te und in gesteigerter Form die Öffentlichkeit des frühen 21. Jahrhunderts in

erheblichem Maße prägt.

41 Ebd., S. 69.

42 Gerade an Leonardos Flugkörperstudien und den hubschrauberähnlichen Konstrukti-

onszeichnungen hat sich der Mythos von Leonardo als Erfinder festgemacht »In fact,

contrary to common perception, Leonardo’s role in the history of science and techno-

logy is marginal.« Sassoon 2001, S. 65.

43 Wie zum Beispiel Dan Browns Bestseller The Da Vinci Code von 2004 und die ebenso er-

folgreiche Verfilmung 2005 des rein fiktiven Verschwörungsstoffes zeigt, dessen An-

gelpunkt Leonardos Mitgliedschaft in einem Geheimbund ist. Hier spiegelt sich der

ungebrochene Glaube wider, dass Leonardo in seinen Kunstwerken Rätsel und Ge-

heimnachrichten verschlüsselt hat, die jetzt erst durch die genialen Experten (oder

passender: dem einen genialen Experten) unserer Wissensgesellschaft entschlüsselt

werden können.

44 Vgl. zur Übersicht: Schade, Sigrid: Zwischen Einfühlung und Analyse. Zur Tradierung

von Affektgestaltung und einigen Motiven in der aktuellen Warburg-Rezeption. In:

Bartl, Angelika/Hoenes, Josch/Mühr, Patricia/Wienand, Kea (Hg.): Sehen – Macht –

Wissen. ReSaVoir. Bilder im Spannungsfeld von Kultur, Politik und Erinnerung. Biele-

feld 2011b, S. 145f.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 41

2.3.3 Institutionalisierung

Dem Prozess der Institutionalisierung muss ein außergewöhnliches Gewicht

in der Ikonisierung eines Werkes beigemessen werden. Am Beispiel derMona

Lisa lässt sich dies besonders gut nachvollziehen.Die Hängung im Louvre und

dessen Sonderstellung als Museum, die Fiktionalisierung der Figur derMona

Lisa durch Literatur und Popkultur sowie die erhöhte Aufmerksamkeit von

Kunstkritikern und -kritikerinnen spielen hier zusammen:

»For a painting to edge its way towards the status of popular masterpiece

more than amere presence is required. To be in the Louvre at all was already

a sign of high status, but such glory was shared with hundreds of other pic-

tures. […] It is also necessary for paintings to be talked and written about.

This is where the art critics came in.«45

Der Einfluss dieser »main gatekeepers of the realm of the aesthetic«46 ist

vor allem für die Kunstproduktion, den Kunstmarkt und die Geschmacksbil-

dung im 18. und 19. Jahrhundert nicht zu unterschätzen. Die Etablierung der

Kunstgeschichte als ernstzunehmende Wissenschaft im 19. Jahrhundert tut

ihr Übriges. Die Entscheidung, was gute Kunst und wer ein außergewöhnli-

cher Künstler (seltener: eine außergewöhnliche Künstlerin) ist, wird stark von

institutionalisierten Machtstrukturen beeinflusst, die auch von der bürgerli-

chen Emanzipation eher angeeignet als abgelehnt wurden.47 Die Argumen-

tationskette lautet: Wenn ein Gemälde im Louvre hängt und wenn der Künst-

ler ein von der Fachwelt ausgewiesenes Genie ist, muss auch das Gemälde

selbst besonders sein. Beispielsweise werden den zahlreichen Kopisten und

Kopistinnen im noch jungen Louvre großer Einfluss auf die Verbreitung von

Bildern zugesprochen. Doch wer bestimmt, welche Gemälde öffentlich aus-

gestellt werden, sodass das Publikum sie zu sehen bekommt? Die unzähligen

Werke, die sich in den Depots der Museen befinden und so weitestgehend der

Aufmerksamkeit entzogen sind, weil diese ihnen schon in der Vergangenheit

nicht zu Teil wurde, zeugen von dem komplexen Geflecht von Kunstsamm-

lung, Kunstkritik, Kunstmarkt und kapitalistisch geprägter Kultur.

45 Sassoon 2001, S. 56.

46 Ebd., S. 33.

47 »The visitors, then as now, were relatively well educated. The Parisien nouvelle bour-

geoisie were curious to see for themselves what the aristocracy had deemed of great

value.« Ebd., S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Nicht-ikonische Bilder

Sowohl Sassoon als auch Kemp führen an, dass die uneindeutige Produk-

tionsgeschichte derMona Lisa und die damit verbundenen Möglichkeiten zur

Spekulation dem Ruhm des Bildes nur dienlich waren. Auch die Literatur be-

teiligte sich an diesen Spekulationen und schrieb so die vermeintliche Rät-

selhaftigkeit der Porträtierten fort. Dabei kommen auf eindrückliche Weise

wieder die jeweils zeitspezifischen Vorstellungen und Meinungen als Spiegel

der eigenen gesellschaftlichen Auffassungen zum Vorschein. Für die Roman-

tiker/-innen kulminierten in der Mona Lisa gleich zwei sehr beliebte Auffas-

sungen: die Überzeugung, bestimmte auserwählte Künstler seien Genies, und

die Faszination am Universalen, welches seinen adäquaten Ausdruck nur in

einem Werk eines Künstlergenies findet:

»The Romantics, for whom science was a kind of magic, redefined Leonardo

the scientist as the painter of the Eternal Feminine. […]Only amagician could

havepainted amagicalwoman’smagical smile.Only auniversal genius could

have painted the Universal Woman.«48

Das als rätselhaft empfundene Lächeln der Mona Lisa wird zum Gegenstand

der Spekulationen. Die Festschreibung des Lächelns als rätselhaft ist ein in-

teressanter Hybrid aus werkimmanentem Merkmal und kunstkritischer, li-

terarischer Zuschreibung, die mit einer starken Fiktionalisierung der darge-

stellten Figur einhergeht. Das Lächeln derMona Lisamag heute die Kunsthis-

toriker/-innen nicht mehr beschäftigen, doch gerade im 18. und 19. Jahrhun-

dert war dieses Lächeln Ausgangspunkt der wildesten Spekulationen.

2.3.4 Interpretationsspielraum

Dies führt zu einem weiteren wichtigen Aspekt ikonischer Bilder. Sowohl

Kemp als auch Sassoon verweisen auf die Qualitäten derMona Lisa als open art.

Es lasse genug Spielraum für die Phantasie der Betrachter/-innen, sei offen

für eine Vielzahl von Interpretationen und habe deshalb einen einladenden

Impetus: »It is a question of working the spectator’s mechanisms of percep-

tion, of giving them enough to see what is needed but not giving them so

much that they have nothing left to do.«49 Doch Kemp kolportiert dabei ein

Ideal von künstlerischer Autonomie, das die Erfolgsgeschichte Leonardos und

der Mona Lisa weiter mythifiziert:

48 Ebd., S. 93.

49 Kemp 2012, S. 142-143.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 43

»Like all greatmasters of visualmagic, he instinctively knows how to draw us

into his world of sensory delight and how to feed our eyes and our intellects

to just the right degree, while leaving room for us to bring what we can to

the completion of the cycle of communication between the thing, the artist,

and the spectator. The portrait of Lisa del Giocondo (neé Gherardini) stands

supreme and emblematic in this respect.«50

Diese Art, über Alte Meister und ihre Werke zu reden, verkennt zu einem

guten Teil die modernen Strukturen, die diese Perspektive konstruiert ha-

ben. Zudem wird diese Konstruktion nicht als problematisch, da von ganz

bestimmten Machtstrukturen bestimmt, aufgefasst, sondern mit weiteren

wesensähnlichen Zuschreibungen verfestigt. Doch selbst wenn man die Prä-

misse, dass Künstler und Werk an sich bereits außergewöhnlich sind, gelten

ließe, ist eine Geschichte der Kunst, die ohne die Berücksichtigung sozialge-

schichtlicher Faktoren auskommt, nicht ernst zu nehmen. Sassoon rät, »that

one should question the idea that the success of artistic works lies only, or

mainly, within the work itself. The western origin of so many masterpieces

suggests that they need, for their global development, appropriate political,

ideological and technological support.«51

2.3.5 Politische und ideologische Unterstützung

Politische und ideologische Unterstützung bekam die Mona Lisa auf unter-

schiedlicheWeise zu unterschiedlichen Zeiten. Unter dem Aspekt der Institu-

tionalisierung ist vor allem das politische, nationalstaatliche Projekt des fran-

zösischen Nationalmuseums zu nennen, als welches der Louvre konzipiert

wurde.52 Die kulturelle Bedeutung und Macht Frankreichs spiegelte sich in

der imposanten Gemäldesammlung wider, die im 18. Jahrhundert nicht nur

die größte, sondern sicher auch die bedeutendste der Welt war. Neben dieser

offensichtlich ideologischen Komponente der Nationalisierung, Staatsgrün-

dung und Demokratisierung spielen seit dem 20. Jahrhundert auch genuin

kapitalistische Strukturen in die Geschichte der Mona Lisa hinein. Sassoon

hebt hervor, wie förderlich Werbung und Marketing für die Durchsetzung ei-

50 Kemp, Martin: Leonardo. New York 2004, S. 244.

51 Sassoon 2001, S. 6.

52 Vgl. zum Zusammenhang von Nationenbildung und Kunst-Kanon u.a. Locher 2012,

S. 36-37.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Nicht-ikonische Bilder

nes ikonischen Bildes als wiedererkennbare Marke sind.53Wichtig hierbei ist

die bereits kanonisierte Berühmtheit innerhalb der sogenannten Hochkultur,

die gerade zu Beginn des 20. Jahrhunderts durch die Etablierung der Foto-

grafie, der Massenmedien und die damit einhergehende neue Öffentlichkeit

zugänglicher wird. DieWechselwirkungen zwischen (nur vermeintlich scharf

voneinander getrennter) Hochkultur und Populärkultur sind jedoch komplex.

Die Mona Lisa wird erst im 20. Jahrhundert zum berühmtesten Gemälde der

Welt. Der Status des Bildes und des Louvre haben definitiv vom Einzug der

Mona Lisa in die Popkultur profitiert.

Kemp und Sassoon stimmen darin überein, dass der Kunstraub im Jahre

1911 das entscheidende Ereignis beim Aufstieg der Mona Lisa zum berühm-

testen Gemälde der Welt war. Zwar räumt Sassoon ein, dass der Diebstahl

und das Wiederauftauchen des Gemäldes zwei Jahre später vor allem eine

französische und dann auch italienische Angelegenheit war: »Mona Lisa had

not yet gone global.«54 Dennoch war es dieser Kunstraub, den die noch jun-

genMassenmedien als Skandal zur Geltung brachten. Rechtfertigung der wo-

chenlangen Berichterstattung war die Berühmtheit des Gemäldes, die immer

wieder betont wurde. So sorgte der Kunstraub von 1911 für eine Verankerung

eben dieser Behauptung: DieMona Lisa ist das berühmteste Bild derWelt. Der

Kunstraub war in ihrer Geschichte das erste entscheidende Medienereignis,

dem weitere folgten.

Der Kunsthistoriker Frank Zöllner hält allerdings ein späteres, offen poli-

tischmotiviertes Ereignis für entscheidender. In seinemEssay LeonardosMona

Lisa. Vom Porträt zur Ikone der freien Welt beschreibt Zöllner die Ausleihe des

Gemäldes nach Amerika 1963 als politisch aufgeladene Symbolhandlung zwi-

schen demUS-amerikanischen Präsidenten John F.Kennedy und dem franzö-

sischen Kultusminister André Malraux. Zöllner beschreibt die Reise und den

staatsmännischen Empfang des Kunstwerks als dezidiert politische Aktion,

welche die Mona Lisa »mit unvergleichlichem Aufwand zur Ikone der Freien

Welt umfunktioniert«55 hat. Tatsächlich war die Inszenierung spektakulär:

Von der aufwendigen Schiffsreise des Gemäldes über den Empfang mit mili-

tärischem Zeremoniell bis hin zur feierlichen Präsentation der Mona Lisa am

53 Vgl. Sasson 2001, S. 259ff.

54 Ebd., S. 195.

55 Zöllner, Frank: Leonardos Mona Lisa. Vom Porträt zur Ikone der freien Welt. Berlin

2006, S. 78.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 45

8. Januar 1963 vor 2000 geladenen Gästen glich der Aufwand der Ausstellung

einem »Staatsakt allerhöchster Ordnung«56:

»Nie zuvor war ein Kunstwerk unmittelbar und ausdrücklich an den Präsi-

denten und seine Gattin ausgeliehenworden, nie zuvor lag die Organisation

einer Ausstellung offiziell in der Verantwortung desWeißen Hauses, nie zu-

vor und auch zu keinem späteren Zeitpunkt hatte ein Präsident der Vereinig-

ten Staaten die Ausstellung eines Kunstwerkes persönlich eröffnet und noch

dazu eine politisch brisante Eröffnungsrede gehalten. Diese Eröffnungsrede

Kennedys ist eines der aufschlußreichsten Zeugnisse des transatlantischen

Kulturaustausches der frühen sechziger Jahre und eines der kuriosesten Do-

kumente des Kalten Krieges.«57

Während der französische Kultusminister die Ausleihe als »eine Geste der

Dankbarkeit des französischen Volkes«58 verstanden wissen wollte, benut-

ze Kennedy die Eröffnungsrede als eine »kulturelle Kriegserklärung an kom-

munistische Länder wie Kuba, Nordvietnam und die Sowjetunion«59. Zudem

brachte er seine Freude über die kurz vorher beschlossene Bildung einer Kern-

waffenstreitmacht unter dem Kommando der NATO zum Ausdruck: »Im An-

gesicht der »Mona Lisa« postulierte der amerikanische Präsident die Einheit

von Politik und Kunst, von Aktion und Gedanke, von Ereigniswelt und Vor-

stellungswelt.«60 Auf diese Weise stilisierte Kennedy dieMona Lisa zur Ikone

des Kalten Krieges. Sassoon allerdings betont, dass die Reise der Mona Lisa,

diese symbolische Geste des guten Willens, aus historischer Sicht nur wenig

Einfluss auf die französisch-amerikanischen Beziehungen hatte, »but it did a

lot of good to the renown of the Mona Lisa, now way ahead of any potential

rival as the most famous work of art in the world.«61 Kunst, die von Politikern

und Politikerinnen in einen spezifischen politischen Kontext gestellt und so-

mit instrumentalisiert wird, kann also durchaus als Gewinnerin aus dieser

Verbindung hervorgehen.62

56 Zöllner 2006, S. 82.

57 Ebd., S. 82-83.

58 Ebd., S. 80.

59 Ebd., S. 84.

60 Ebd., S. 85.

61 Sassoon 2001, S. 243.

62 Unter umgekehrten Vorzeichen reiste das Gemälde 1974 als versöhnende Bekundung

guten Willens und als Symbol des Friedens auch nach Moskau.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Nicht-ikonische Bilder

2.3.6 Die Ausstellung als Ereignis

DieMonaLisa erfuhr eine nahezu kultische Verehrungwährend der 52-tägigen

Ausstellung in Washington, die von rund zwei Millionen Menschen besucht

wurde.63 Dabei waren die Ausstellungsbedingungen für die Besucher/-innen

eher schlecht – rein statistisch konnte jeder Besuch nur vier bis zehn Sekun-

den vor dem, hinter dickem Panzerglas verwahrten Gemälde gedauert haben.

Zöllner sieht darin eine Rückkehr zu einer der Kultbildpraxis verwandten Pro-

zession am Bild vorbei:

»An die Stelle des Anschauens trat offenbar dieWallfahrt und die Verehrung

einer Ikone. Das Bild nahm stellvertretend jene Huldigungen entgegen,

die für die offiziellen Repräsentanten demokratischer Staaten nicht mehr

akzeptabel gewesen wären. Die ideologische Intensität der Ausleihe der

»Mona Lisa« in die Vereinigten Staaten ist später von keiner Ausstellung

mehr erreicht worden.«64

Mag auch die mediale Aufmerksamkeit kaum überboten worden sein, so war

doch die amerikanische Mona-Lisa-Ausstellung nur eine Pionierin des »phe-

nomenon of the blockbuster museum show«65. Als Inbegriff der Blockbuster-

Ausstellung gilt die Wanderausstellung des Museum of Modern Arts, die als

DasMoMA in Berlin 2004 in der Neuen Nationalgalerie Halt machte. Sie setzte

neue Maßstäbe auf vielen Ebenen, von Besucherzahlen über Versicherungs-

summen bis zum Marketingbudget. Eine Blockbuster-Ausstellung verlangt

nach großen Namen und berühmten Werken:

»Blockbuster wählen ihre Gegenstände unter den Stars der Kunstgeschichte,

vorzugsweise jenen der klassischen Moderne zwischen 1870 und 1920. Die

Ausstellungen versammeln Spitzenwerke der Kunst, die als kostbare Leih-

gaben den Sensationswert der Präsentation unterstreichen.«66

63 »Nearly two million Americans, for many their first visit to an art museum, stood in

long lines for a chance to see a masterpiece created in the early sixteenth century. As

if engaged in a religious pilgrimage, visitors traveled great distances and waited for

hours, ready to embrace theMona Lisa, a harbinger of a transcendent new era.« Davis,

Margrete L.: Mona Lisa in Camelot. Philadelphia 2008, S. ix.

64 Zöllner 2006, S. 87-88.

65 Davis 2008, S. ix.

66 Lüddemann, Stefan: Blockbuster. Besichtigung eines Ausstellungsformats. Ostfildern

2011, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 47

Nach der Definition Stefan Lüddemanns in seiner Analyse dieses Phänomens

orientiert sich das Label Blockbuster vor allem an den Besucherzahlen und

den Finanzen, die im Vorfeld in die Ausstellung geflossen sind.67 Damit han-

delt es sich um ein »denkbar breites Publikum, das den Kreis der Kunstken-

ner weit überschreitet«68.Menschen, die sonst eher nicht insMuseum gehen,

stellten sich wie im Falle von Das MoMA in Berlin bis zu acht Stunden in ei-

ne Warteschlange und bezahlten einen hohen Eintrittspreis für einen zeitlich

streng begrenzten Ausstellungsbesuch.69

Bei Blockbuster-Ausstellungen spielt der kultische Aspekt in beson-

derer Weise eine Rolle. Das Ereignishafte, welches mit einer großen Zahl

von Menschen geteilt wird, verleiht Blockbustern eine identitätsstiftende

beziehungsweise -rückversichernde Bedeutung. Wie subtil diese Vergesell-

schaftung in ihrer kulturellen und historischen Konstruktion vonstattengeht,

zeigt die Antwort des damaligen Generaldirektors der Staatlichen Museen

Berlin Peter-Klaus Schusters auf die Frage, was das Millionenpublikum in

der MoMA-in-Berlin-Ausstellung gesucht und gefunden habe:

»Es ist die außergewöhnliche Versammlung von Kunstwerken, die so – und

besonders am Ort der Ausstellung – noch nie zusammengekommen sind

undniewieder zusammenkommenwerden, umeinen Sachverhalt der Kunst

zu verdeutlichen. Und sei es auch nur die bloße Schönheit, die Bekanntheit

oder das Rätselhafte derWerke. Es ist – unverändert einfach und kompliziert

– der Dialog mit dem Kunstwerk, den der einzelne Besucher inmitten des

Trubels solcher Ausstellungen sehr wohl sucht und findet. Nach den Mühen

des Anstehens nimmt er sich alle Zeit der Welt, sitzt meditierend vor den

Werken auf dem Boden oder lässt sich diese von jungen Kunsthistorikern,

den so genannten »MoMAnizern«, im direkten Gespräch in der Ausstellung

erklären. Dabei genießt es der Besucher zugleich, Teilnehmer an einem rie-

sigen Kunstereignis zu sein und zu sehen, wie auch die anderen sehen. Der

Kunstevent spielt da durchaus mit. Die Bis-zu-acht-Stunden-Schlange war

ein Vergnügen an sich. Die Leute haben sich gleichsam selbst ausgestellt.

67 Ebd., S. 25-26.

68 Ebd., S. 25.

69 Als weitere Beispiele wären hier auch die Blockbuster-Ausstellungen »Cézanne. Auf-

bruch in die Moderne« im Essener Folkwang Museum 2004/2005 (immerhin bis zu

zwei Stunden Wartezeit), die Matisse-Ausstellung in der Kunstsammlung Düsseldorf

2006 und »Gerhard Richter – Panorama« ebenfalls in der Neuen Nationalgalerie in

Berlin im Frühjahr 2012 zu nennen.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Nicht-ikonische Bilder

Alles in allem fand da eine freiwillige Wallfahrt zur Kunst statt, gewiss zu

einem schon etablierten Kanon der Kunst, ganz nach demklassischenMuse-

umsmotto Schinkels und Wilhem von Humboldts: »Erst erfreuen, dann be-

lehren.«70

Abgesehen davon, dass gerade einige der Künstler/-innen der modernen

Avantgarden eben jenes Motto und die kontemplative Kunstrezeption auf-

brechen und verändern wollten, wird durch Schusters Aussage deutlich, mit

welch traditionellem Kunstbegriff hier gearbeitet wird.

2.3.7 Wechselwirkungen von Hochkultur und Populärkultur

Der Künstler/-innen-Kult ist gerade für die Moderne von besonderem Inter-

esse. Man denke nur an Picasso, Klimt, Duchamp oder Beuys. Der Kult um

den Künstler (und nur sehr selten um die Künstlerin) bestimmt hier oftmals

den Kult um das Kunstbild. Gerade dieMoMA-in-Berlin-Ausstellung mit ihren

Superlativen, ihrem geradezu normativen Anspruch, den modernen Kanon

zu präsentieren71, zeigt dies auf eindrückliche Weise. In den Genuss dieser

Art von Kunstverehrung kommen allerdings nur wenige Künstler/-innen und

noch weniger Werke. Diese aus der Masse der in Museen gezeigten Werke

herausstechenden Kunstwerke, deren Berühmtheit in Stadtführern beschwo-

ren und deren Merchandise nicht nur im hiesigen Museumsshop feilgeboten

wird, sind denmeistenMenschen bekannt. Sie sind im kulturellenGedächtnis

gespeichert, weshalb ein erhöhtes Interesse besteht, sie auch im Original zu

sehen. Die mannigfache Reproduktion schadet der Aura des Originals nicht,

im Gegenteil: Es ist das eine, die Mona Lisa zu kennen, das andere, sie im

Original gesehen zu haben.

70 Lüddemann 2011, S. 43.

71 »Einen geradezu normativen Anspruch erheben auch die Ausstellungsmacher für den

»Kanon des MoMA«. Die 200Meisterwerke aus dem Bestand des 1929 eröffneten New

Yorker Museums sollen nichts weniger als einen »schlüssigen Überblick über die mo-

derne Kunst« bieten. Dieser Anspruch wird in doppelter Hinsicht untermauert. Die

Ausstellung in der Berliner Neuen Nationalgalerie beeindruckt als Defilee der Meis-

terwerke […]. Der Katalog bietet die Kunstwerke wie die Ausstellung dar – als Parade

der Meisterwerke, als Meilensteine auf einem Parcours der künstlerischen Innovatio-

nen, die zu Klassikern gerinnen, Zeugnisse vergangener Kämpfe der Avantgarden, die

heute als »makelloseMuseumsexponate« auratischeWirkung entfalten.« Lüddemann

2011, S. 35-36.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 49

Diese Kunstwerke sind ikonische Bilder. Ihnen werden außerordentliche

Bedeutungen nachgesagt, ihr Status wird nicht hinterfragt. Zugesprochen

wird ihnen zudem eine identitätsstiftende Funktion und ein universell gül-

tiger Gehalt. Die Verehrung, die ihnen zuteil wird, ist intensiv und teils ir-

rational, wie beispielsweise das Inkaufnehmen stundenlanger Wartezeiten

vor Großausstellungen oder Museen wie dem Louvre, den Uffizien oder dem

MoMA. Auch die Devotionalien und Souvenirs, die im Kontext eines Muse-

umsbesuchs gekauft, mit nach Hause genommen und dort aufgestellt und

benutzt werden, können als kultische Praxis ausgelegt werden. Das Souvenir

soll dabei authentisch sein, da es am authentischen Ort gekauft wurde.72

Das Zeitalter der Werbung und des Marketings birgt sowohl für die Mu-

seen als auch für die Berühmtheit einzelner Künstler/-innen und Kunstwerke

immense Einnahme- und Entwicklungschancen. Gerade für das Verhältnis

von Hochkultur und Popkultur fungiert die Werbeindustrie als eine Art

Weichmacher, der vor allem einigen Werken der Hochkultur zu neuem, mas-

senwirksamem Ruhm verhilft. Nach Sassoon muss sich die Werbeindustrie

im globalen Zeitalter ganz ausdrücklich um eine universell verständliche

Bildsprache und einen ebensolchen Symboleinsatz bemühen, damit ihre

Botschaften für möglichst viele verständlich sind. Der Glaubenssatz, gute

Kunst habe vor allem einen universal menschlichen Inhalt, greift auch hier:

»The notion that art has a universal value may well be one of those nine-

teenth-century ideaswhose timehas come.Wemaynot have an agreeddefi-

nition of art, but there are universally recognisable images of what is art, and

theMona Lisa is one of them.«73

Diese Bilder sind vor allem deshalb für so viele Menschen wiedererkennbar,

weil sie dank Massenmedien und Populärkultur global zirkulieren. Was von

Fachleuten als außergewöhnliches Meisterwerk gepriesen wird, erhält seinen

allgemeingültigen Anspruch erst durch das breite Echo der Massenmedien,

72 »Der Shop ist das kleine Kaufhaus zur Kunst. Als solches dupliziert er die Idee desWa-

renhauses und spieltmit der Sehnsucht des Publikums, ein Objekt aus der Ausstellung

einfach mitnehmen zu können.[…] Natürlich wirken viele der in Shops angebotenen

Artikel überflüssig, ja im Kontrast zur Kunst geradezu lächerlich. Ihre Akzeptanz be-

einträchtigt das nicht. Im Gegenteil. Denn sie bieten eine Möglichkeit, die Schönheit

der Kunst in das alltägliche Leben zu überführen – als kleinen Gebrauchsartikel, der

im besten Fall Erinnerung bewahrt.« Lüddemann 2011, S. 97.

73 Sassoon 2001, S. 259-260.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Nicht-ikonische Bilder

der Werbung und der Populärkultur insgesamt. Natürlich wird dieser Pro-

zess aus den verschiedensten Anlässen und Motivationen in Gang gebracht

und am Laufen gehalten: Die Museen wägen bezüglich Reichweite, Relevanz

und Publikumsinteresse ab, welche Kunst sie ankaufen und ausstellen. Die

Kunstkenner/-innen und -kritiker/-innen beweisen ihre Expertise, die Medi-

en berichten und die Museen und Galerien arbeiten mit dieser Berichterstat-

tung. Das Publikum interessiert sich, das Museum wird besucht, der Eintritt

gezahlt, das Original betrachtet. Die eigene Kunstkennerschaft oder kultu-

relle Teilhabe wird herausgestrichen. Zum Andenken wird ein Souvenir im

Museumsshop gekauft.

Die Prozesse der Ikonisierung eines Kunstwerks sind komplex, wie das

Beispiel Mona Lisa gezeigt hat. Prinzipiell gelten diese auch für andere Bil-

der, insbesondere für fotojournalistische. Diese entsprechen am deutlichsten

dem, was umgangssprachlich in der Gegenwart unter ikonischen Bildern ver-

standen wird, weshalb nun näher auf deren spezifische Qualitäten eingegan-

gen wird.

2.4 Das Zeitalter der Fotografie

Die hier aufgezeigte Geschichte der bedeutenden Bilder und ihrer Bildpraxen

führte von der frühchristlichen Ikone über das religiöse Kultbild zumneuzeit-

lichen Kunstbild. Mit der Erfindung der Fotografie verändert sich jedoch die

gesamte visuelle Kultur. Das Zeitalter der Fotografie ist das Zeitalter der Bil-

der. Die Digitalisierung treibt diese Veränderung der Blick- und Bildkultur

weiter voran.Wenn von Bilderfluten die Rede ist, meint dies nicht die Kunst-

werke unzähliger Kunstakademie-Alumni, sondern vor allem die Unmengen

an (digitalen) Fotos, die täglich produziert werden. Diese unüberschaubare

Masse an Bildern wird oft mit bedrohlichen Metaphern wie Flut oder Tsu-

nami74 beschrieben. Durch diese Fülle der Bilder, die technischen wie kul-

turellen Neuerungen der Massenmedien75 und die moderne bürgerliche Me-

dienöffentlichkeit wird es überhaupt erst notwendig, zwischen bedeutenden

74 Vgl. Paul, Gerhard: Bilder, die Geschichte schrieben. Medienikonen des 20. und begin-

nenden 21.Jahrhunderts. Einleitung. In: Ders. (Hg.): Bilder, die Geschichte schrieben.

1900 bis heute. Göttingen 2011a, S. 7.

75 Vgl. Bezüglich der mediengeschichtlichen Bedeutung der technischen Entwicklung:

Paul 2011a, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 51

Bildern mit Einfluss und solchen zu unterscheiden, die einmal erblickt, auch

schon wieder vergessen sind.

Im Umgangssprachlichen werden mit ikonischen Bildern meist Fotogra-

fien gemeint, insbesondere fotojournalistische Werke.76 Innerhalb dieser fo-

tojournalistischen Bilder kann grob unterschieden werden zwischen zeitge-

schichtlich bedeutenden Fotografien, Schreckens- und Katastrophenbildern

des täglichen Nachrichtenflusses und Fotografien von Menschen des öffentli-

chen Lebens. Aus jedem dieser Bereiche gibt es genügend Fotografien, deren

(illustrativer) Effekt mit einer ersten und einzigen Veröffentlichung erschöpft

ist. Einige dieser Bilder gewinnen jedoch an kultureller Bedeutung und zir-

kulieren in den Medien über einen längeren Zeitraum. Nur ein paar wenige

dieser Bilder erreichen Ikonen-Status.

2.4.1 Die bedeutendsten Bilder des 20. Jahrhunderts?

Viele Publikationen versuchen sich an einer Zusammenstellung der be-

deutendsten Bilder des 20. Jahrhunderts. Ehrgeizige Zusammenstellungen

möchten »die wichtigsten Ereignisse des 20. Jahrhunderts«77 dokumentieren:

»Die Vorstellung von der Geschichte des 20. Jahrhunderts wäre ohne die prä-

genden Fotos, die uns alle bewegen, eine vollkommen andere. So sind die

Reportagefotografien in ihrer Summenicht nur eineAneinanderreihung von

»Spitzenereignissen« im Laufe des letzten Jahrhunderts, sondern sie sind

gleichzeitig auch die Auslöser mehr oder weniger persönlicher Erinnerun-

gen an wichtige Ereignisse der Vergangenheit, die Teile unserer persönli-

chen Geschichte veränderten. […] Die Reportagefotografie wurde zum Syn-

onym für die Darstellung von Zeitgeschichte schlechthin. Wie keine ande-

re Darstellungsmöglichkeit formieren Reportagefotos das Gesicht der Ge-

76 Odermit diesen verwandte Fotografien, wie beispielsweise in der Presse veröffentlich-

te Amateurfotografien und Schnappschüsse von Zeitzeug/-innen. Ein Beispiel hierfür

sind die von den folternden Special Sergeants der US Army mit ihren Digiatlkameras

aufgenommenen Folter-Fotografien aus dem Gefängnis Abu Ghraib im Irak. Vgl. Paul,

Gerhard: Der ›Kapuzenmann‹. Eine globale Ikone des beginnenden 21. Jahrhunderts.

In: Ders. (Hg.): Das Jahrhundert der Bilder. 1949 bis heute. Göttingen 2008a, S. 706.

77 Grewenig, Meinrad Maria: Augenblicke des Jahrhunderts. In: Ders. (Hg.): Augenblicke

des Jahrhunderts. Meisterwerke der Reportagefotografie von Associated Press. Speyer

1999, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Nicht-ikonische Bilder

schichte des 20. Jahrhunderts. […] Die Erinnerung an wichtige herausragen-

de Ereignisse oder Personen erfolgt immer noch anhand von Fotos.«78

Doch von wessen Geschichte ist hier die Rede, wenn von der Geschichte ge-

sprochen wird? Für wen zeigen diese Bilder wichtige Ereignisse oder Perso-

nen? Diese Fragen werden nicht gestellt. Ebenso wenig wird reflektiert, wer

diese Bilder zu sehen gibt, wer sie zu sehen bekommt und in welchem Kon-

text dies stattfindet. Auch die Problematik der nicht fotografierten Ereignisse

der Geschichte des 20. Jahrhunderts bleibt außen vor.

Bei dieser Art von Dokumentation werden Bilder auf ihren historischen

Inhalt und ihre damit verbundene appellative und emotionale Kraft hin be-

wertet und hierarchisiert. Gleichzeitig wird die Zuschreibung als bedeuten-

des Bild mit jeder weiteren Äußerung in diese Richtung fortgeschrieben. So

entsteht der Kanon der bedeutendsten Bilder des 20. und beginnenden 21.

Jahrhunderts durch eine stetige Wiederholung dieser Zuschreibungen, an-

fangs durch Fachleute, später dann als Allgemeinplatz. Um diese Kanonisie-

rung durch Wiederholung nachzuvollziehen, lohnt sich ein Blick in die Pu-

blikationen, die eine Zusammenstellung bedeutender Bilder unternommen

haben.

Zehn Publikationen und eine Internetquelle wurden aufgrund ihrer Ti-

tel herangezogen und auf die in ihnen veröffentlichten Fotografien unter-

sucht.79 Zwar variiert die Auswahl der Bilder je nach Veröffentlichungsland

78 Grewenig, Meinrad Maria: Das Bild der Geschichte unseres Jahrhunderts. In: Ders.

(Hg.): Augenblicke des Jahrhunderts. Meisterwerke der Reportagefotografie von As-

sociated Press. Speyer 1999b, S. 11.

79 Folgende Quellen wurden berücksichtigt: 1. Grewenig, Meinrad Maria (Hg.): Augen-

blicke des Jahrhunderts. Meisterwerke der Reportagefotografie von Associated Press.

Speyer 1999. 2. Hacking, Juliet (Hg.): Photography. The Whole Story. London 2012. 3.

Hariman/Lucaites 2007. 4. Haynes, Gary: Picture This! The Inside Story and Classic Pho-

tos of UPI Newspictures. New York 2006. 5. Kemp 2012. 6. Knopp, Guido: 100 Jahre.

Die Bilder des Jahrhunderts. München 1999. 7. Koetzle, Hans-Michael: 50 photo icons.

Die Geschichte hinter den Bildern. Köln 2011. 8. Panzer, Mary/Caujolle, Christian (Hg.):

Things as they are. Photojournalism in context since 1955. World Press Photo 50. Lon-

don 2006. 9. Paul, Gerhard (Hg.): Das Jahrhundert der Bilder. Bd. 1. 1900 bis 1949.

Göttingen 2009. und Paul, Gerhard (Hg.): Das Jahrhundert der Bilder. Bd. 2. 1949 bis

heute. Göttingen 2008. 10. Rubin, Cyma; Newton, Eric (Hg.): Capture theMoment. The

Pulitzer Prize Photographs. New York/London 2001. 11. CNN, Edition International: 25

of the most iconic photographs. 2013 [1.9.2013], URL: http://edition.cnn.com/2013/09/0

1/world/gallery/iconic-images/ (Letzter Zugriff: 07.04.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/
http://edition.cnn.com/2013/09/01/world/gallery/iconic-images/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 53

und -bedingungen80, aber es gibt doch einige Fotografien, die in einer Groß-

zahl der Publikationen vorkommt. Eines ist in allen Quellen zu finden: Nick

Uts Vietnamkriegsfotografie des Mädchens Kim Phuc, die nach einem Na-

palmangriff mit weiteren Kindern aus ihrem Dorf flieht. In jedem Begleittext

wird die Bedeutung der Fotografie ähnlich eingeschätzt: als »überzeitliche[…]

fotografische[…] Ikone für Krieg und Gewalt bzw. als weltweite[s] Symbol der

Antikriegsbewegung«81, »a symbol of the horror of war in general, and of the

war in Vietnam in particular«82 und als »allgemeine[s] Symbol von Gewalt

und Terror des 20. Jahrhunderts«83.

Die nächst häufigsten Fotografien sind die Katastrophenbilder der bren-

nenden Hindenburg (in acht von neun möglichen Publikationen, 89 Prozent)

und die Fotografien von Che Guevara, hier sowohl das (oft verfremdete) Por-

trät von Alberto Korda als auch die offiziellen Fotos von der Präsentation der

Leiche durch das bolivianische Militär (in acht von elf Möglichkeiten, 73 Pro-

zent). Ebenfalls häufig veröffentlicht sind die Fotografie der Fahne hissenden

amerikanischen Soldaten auf Iwo Jima, aufgenommen von Joe Rosenthal (in

sieben von zehnMöglichkeiten, 70 Prozent), der Falling Soldier des Kriegsfoto-

grafen Robert Capa (in sechs von neun Möglichkeiten, 67 Prozent), die Foto-

grafie der Tötung eines als Vietcong beschuldigten Mannes durch den Kopf-

schuss eines Generals der südvietnamesischen Armee, aufgenommen von Ed-

die Adams (in sieben von elf Möglichkeiten, 64 Prozent), sowie die Fotografien

von Marilyn Monroe, immer im weißen Kleid mit wehendem Rock (in sieben

von elf Möglichkeiten, 64 Prozent), Dorothea Langes Migrant Mother (in fünf

von neunMöglichkeiten, 56 Porzent) und die Fotografie des sogenannten Tank

Man (in sechs von elf Möglichkeiten, 55 Prozent).

80 Es handelt sich um vier Bücher mit deutschem, vier mit amerikanischem und einem

mit britischemHintergrund. Drei Quellen könnennicht einwandfrei einerNationalität

zugeordnet werden. In der Publikation zu den Pulitzer-Preisträger/-innen ist der durch

dieWettbewerbsbedingungen vorgegebene Fokus auf amerikanische Fotograf/-innen

ausschlaggebend: Um überhaupt in die Auswahl für einen Pulitzer-Preis zu gelangen,

muss der oder die FotografIn AmerikanerIn oder das Foto in einer amerikanischen Pu-

blikation erstveröffentlicht worden sein.

81 Paul, Gerhard: Das Mädchen Kim Phuc. Eine Ikone des Vietnamkriegs. S. 220-227. In:

Ders. (Hg.): Bilder, die Geschichte schrieben. 1900 bis heute. Göttingen 2011b, S. 225.

82 Buell, Hall: Moments. The Pulitzer Prize Photographs. A Visual Chronicle of Our Time.

New York 1999, S. 102. Zitiert nach: Hariman/Lucaites 2007, S. 173.

83 Gerhard 2011b, S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Nicht-ikonische Bilder

Dies sind fraglos ikonische Fotografien. Sie sind wichtiger Bestandteil des

kulturellen Gedächtnisses, da sie nicht nur vielen Menschen bekannt sind,

sondern auch als Symbol über ihre eigentlichen Motive hinaus fungieren.

Dabei erscheint die relative Uneindeutigkeit ihres genuinen Kontexts (genaue

Zusammenhänge können nur die wenigsten Betrachter/-innen benennen) ge-

radezu als eine Voraussetzung für ihren Erfolg. Der Tank Man konnte mit

seiner mutigen Aktion die Massaker an der Protestbewegung in China nicht

aufhalten oder beeinflussen. Für die emotionale Kraft des als Symbol für Zi-

vilcourage und moralische Integrität verwendeten Bildes ist dies aber nicht

von Bedeutung.84

Bereits vor der Veröffentlichung der Fotografien findet eine Selektion

nach ästhetischen Aspekten wie Komposition, Figurenkonstellation und iko-

nographischer Verweise statt. Selbstverständlich sind Fotojournalisten und

-journalistinnen auch ästhetisch geschult durch Ausbildung und Studium.

Das gilt ebenso für Bildredaktion, Chefredaktion und andere Entscheidungs-

träger/-innen, die aus der vorgelegten Auswahl eine Fotografie wählen, die

dann – meist nach einer weiteren Bildbearbeitung – veröffentlicht wird.85

Trotz dieser Selektion findet die Kanonisierung fotojournalistischer Wer-

ke erst imNachgang statt. Die Kanonisierung ist die Grundvoraussetzung für

eine Ikonisierung. Während der Begriff des Kanons gerade in der Kunstge-

schichte unbedingt mehr meint als die Zusammenfassung einzelner Bilder

unter dem Attribut Meisterwerk, stellt sich Kanonisierung im Fotojournalis-

mus durch die häufige Wiederveröffentlichung eines Fotos ein, wie Gerhard

Paul in seiner Arbeit über Medienikonen genauer aufschlüsselt:

84 Vgl. Drechsel, Benjamin: Der Tank Man. Wie die Niederlage der chinesischen Protest-

bewegung von 1989 visuell in einen Sieg umgedeutet wurde. In: Gerhard 2011, S. 234.

85 In Hintergrundgeschichten zu ikonischen Fotografien findet sich dementsprechend

recht häufig die Narration von zuständigen Redakteur/-innen, die bei Vorlage des Bil-

des sofort dessen Signifikanz erkannt und die Veröffentlichung auch gegen die Beden-

kenträger/-innendurchgesetzt haben. Vgl. ZumBeispiel: »NickUt had a good idea that

he had something exceptional, and the bureau chief did not doubt that he had. But

there was a big problem. A young girl was shown in full frontal nudity. […] The photo-

graphwas initially rejected by anAP editor for potential publication, butHorst Faas led

an effort to persuade the New York office that an exception should bemade, providing

no close-up of the naked girl was to be shown. […] Faas quickly intuited that ›we have

another Pulitzer here‹ – referring to the Pulitzer prize for journalistic (›Spot News‹)

photography. […] Faas had an eye for great images. The prize was indeed awarded to

Ut in 1973.« Kemp 2012, S. 204.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 55

»Erst die diachrone, d.h. die zeitlich nachfolgende Nutzung und Re-

Inszenierung in Kunst und Kultur (die kulturelle Kanonisierung), die

Verbreitung in der Konsum- und Alltagskultur (die ökonomische Kanoni-

sierung), die Etablierung als Gegenstand von politischen Kampagnen (die

politische Kanonisierung) sowie vor allem die massenhafte und kontinu-

ierliche Aneignung des Bildes durch die Rezipienten und seine Nutzung

im alltäglichen, sozialen, kulturellen und politischen Leben als Gebrauchs-

gegenstand, Protestsymbol, Anschauungsobjekt in Ausstellungen und

Museen entscheiden darüber, ob Bilder überhaupt zu Ikonen werden und

wie intensiv sie Zugang zum individuellen wie zum kollektiven Gedächtnis

finden.«86

Wenn die oben genannten Fotografien in einer Vielzahl von Publikationen

zum Thema Ikonische Bilder aufgeführt werden, stellt sich die Frage, ob diese

Bilder bereits so etwas wie ein globales kulturelles (Bild-)Gedächtnis bezie-

hungsweise Bildrepertoire ausweisen. Nochmals: Im kulturellen Bildreper-

toire sammeln sich die bedeutenden Bilder der jeweiligen Gegenwart, die sich

aus den schon institutionalisierten Bildern des Kanons und den als wichtig

postulierten Bildern der jüngsten Vergangenheit sowie der Jetzt-Zeit zusam-

mensetzen.

Haben die hier als ikonische Fotografien herausgearbeiteten Bilder in je-

der Kultur dieselbe Funktion, dieselbe Bedeutung? Könnten diese Bilder ei-

ne globale Identitätsstiftung ausdrücken, die über die Grenzen der National-

staatlichkeit hinaus reicht? Was für eine Kultur würde so hergestellt? Für wen

wäre dieses kulturelle Gedächtnis, in dem diese ikonischen Bilder verankert

sind, von Bedeutung, für wen nicht?

Es lohnt sich, auf drei der elf Quellen, die zur Analyse der benutzten iko-

nischen Fotografien herangezogen wurden, genauer einzugehen. Diese drei

Quellen haben sich auf wissenschaftliche Weise mit fotografischen Ikonen

beschäftigt und nehmen dabei verschiedene Perspektiven ein, die hier kurz

vorgestellt werden sollen.

2.4.2 Die historisierenden Perspektiven

Der Historiker Gerhard Paul und seine Mit-Streiter/-innen versuchen ambi-

tioniert mit ihrem zweibändigen Bildatlas Das Jahrhundert der Bilder, »den Bil-

86 Paul 2011a, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Nicht-ikonische Bilder

derkanon des kulturellen Gedächtnisses genauer zu bestimmen«87.Dabei ori-

entieren sich die Wissenschaftler/-innen zwar vorrangig am deutschen Bild-

gedächtnis seit 1900, schaffen es jedoch eindrücklich, die direkte Verwandt-

schaft der ausgewählten Bildermit ihren historisch tradierten Vorbildern auf-

zuzeigen.

Für Paul müssen ikonische Bilder mehr sein als nur eine »symbolische

Verallgemeinerung von existenziellen Gefühlen wie Trauer, Angst, Begehren

und Hoffnung und über die Veranschaulichung eines konkreten Ereignis-

ses«88 hinausweisen. Er spricht von Medienikonen, da die Funktion und

Wirksamkeit der Bilder heute stark von den Massenmedien abhängt.89 Paul

unterteilt diese nach Funktion, Inhalt und Wirkung in Superikonen, Er-

eignisikonen, politisch-personale Ikonen, Popikonen, Werbeikonen, soziale

Ikonen und Fortschritts- und Technikikonen, wobei die Übergänge hier

fließend sein können.90

Es braucht zudem eine breite Akzeptanz und Aneignung durch die Rezi-

pierenden, um den finalen Schritt von bedeutend zu ikonisch zu vollziehen:

»Erst die massenhafte und kontinuierliche Aneignung der Bilder im alltägli-

chen sozialen, kulturellenundpolitischen LebenalsGebrauchsgegenstände,

Protestsymbole, Anschauungsobjekte in Ausstellungen, Schulbüchern und

Museen entscheidet darüber, wie intensiv Ikonen Zugang zum individuellen

wie zum kollektiven Gedächtnis finden.«91

Der Aspekt der Aneignung ist tatsächlich ein wichtiger. Wie ein Bild benutzt

wird, sagt sowohl viel über das Bild aus als auch über die Personen, Gruppen

und Gesellschaften, die es benutzen.

Martin Kempmacht bereits mit demUntertitelHow image becomes icon sei-

nes Buches Christ to Coke deutlich, welche Fragen ihn beschäftigen: »Why have

iconic images achieved their status? Do they have anything in common?«92

Gleich zu Beginn beschreibt Kemp, was er unter ikonischen Bildern versteht:

87 Paul, Gerhard: Der Bilderatlas – ein Streifzug durch unser kulturelles Gedächtnis. In:

Ders. (Hg.): Das Jahrhundert der Bilder. 1949 bis heute. Göttingen 2008b, S. 9.

88 Ebd., S. 29.

89 Vgl. Ebd., S. 29.

90 Vgl. Ebd., S. 29-30.

91 Ebd., S. 34.

92 Kemp 2012, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 57

»An iconic image is one that has achieved wholly exceptional levels of

widespread recognizability and has come to carry a rich series of varied

associations for very large numbers of people across time and cultures, such

that it has to a greater or lesser degree transgressed the parameters of its

initial making, function, context, andmeaning. […] One striking characteris-

tic of truly iconic images is that they accrue legends to a prodigious degree

that is largely independent of how long they have been around.«93

Neben der hohenWiedererkennbarkeit, dem weiten Interpretations- und As-

soziationsspielraum sowie der Beförderung von Mythen- und Legendenbil-

dungen macht Kemp zwei weitere, entscheidende Voraussetzungen für den

Ikonenstatus aus. Erstens muss bereits das Abgebildete selbst von Bedeutung

sein und zweitens muss das Bild eine Form haben, die die Erinnerung an das

Bild vereinfacht: eine Komposition also, die eindringlich ihren Weg ins Ge-

dächtnis findet, leicht zu erinnern und wiederzuerkennen ist.94 Bezüglich

seiner eigenen Bildauswahl stellt Kemp zudem fest, dass sie alle in der ein

oder anderen Weise verehrt werden.95 In einer großzügigen Interpretation

von Anbetung und Verehrung trifft dies auf jedes ikonische Bild zu. Doch

gerade bei den dokumentarischen, fotojournalistischen Werken muss dabei

teilweise weit ausgeholt werden, um solch eine Art von Verehrung benennen

zu können.

Als weitere wichtige Charakteristik ikonischer Bilder betont Kemp mit

Nachdruck die emotionale Kraft der Bilder: »They evoke personal reactions

and associations often of a powerful kind, sometimes positive, sometimes

negative. Indeed they would not be iconic if they failed to engage us.«96 Dies

trifft in besonderemMaße auf fotojournalistische, (vermeintlich) dokumenta-

rische Fotografien zu. Kaum jemanden wird Nick Uts Foto von Kim Phuc kalt

lassen – selbst wenn den Betrachtenden die Umstände des Fotos völlig unklar

wären. Ähnliches gilt für das Foto der Vietcong-Gefangenentötung: Die kurz

bevorstehende Erschießung eines Menschen lässt auf den ersten Blick keinen

Raum für Fragen nach Gerechtigkeit, Schuld, Verbrechen oder Ausnahmesi-

tuationen, sondern schockiert die Betrachter/-innen auf direkte, eindringli-

che Weise.

93 Ebd., S. 3.

94 Vgl. Ebd., S. 340 und Grewenig 1999, S. 12.

95 Kemp 2012, S. 340.

96 Ebd., S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Nicht-ikonische Bilder

Es stellt sich aber die Frage nach den kulturellen Bedingungen der Hierar-

chisierung in stärker berührendes undweniger berührendes Leid:Wer trauert

mit wem, um wen oder was? Wessen Geschichte ist mitfühlenswert, wessen

nicht? Welche Liebes- und Glücksdarstellungen werden von wem als anrüh-

rend empfunden und welche nicht? Wer fühlt mit wem mit? Welche Impli-

kationen, welche Überzeugungen und welche humanistischen Ideale werden

mit der Aussage von den allgemeingültigen menschlichen »Basiserfahrungen

wie Geburt, Tod, Angst, Hass, Leid und Liebe«97 als gegeben vorausgesetzt?

2.4.3 Die politisierende Perspektive

Die Kommunikationswissenschaftler Robert Hariman und John Louis Lucai-

tes stellen in ihrem Werk No caption needed. Iconic Photographs, Public Cultu-

re, and Liberal Democracy die Frage, inwiefern die neoliberale Verfasstheit der

amerikanischen Gesellschaft in ihren fotojournalistischen Bildikonen abzu-

lesen ist und wie diese selbst von den Ikonen gestaltet wird. Wie definieren

ikonische Fotografien, was es bedeutet, US-Amerikaner/-in zu sein? Welche

Rolle kommt ikonischen Bildern in einer demokratischen Öffentlichkeit zu?98

Harimans und Lucaites’ Analysen der politischen Funktionen ikonischer Bil-

der suchen in ihrer überzeugenden Komplexität ihresgleichen, weshalb hier

ausführlicher auf diese eingegangen werden soll.

Die Autoren benutzen das Adjektiv ikonisch im umgangssprachlichen

Sinne, also als Betonung einer besonderen Bedeutsamkeit eines Bildes:

»›Icon‹ is a familiar term among photojournalists and commentators on the

public media. Our use of the term is consistent with theirs. To make that

common usage both explicit andmore focused, we define photojournalistic

icons as those photographic images appearing in print, electronic, or digital

media that are widely recognized and remembered, are understood to be

representations of historically significant events, activate strong emotional

identification or response, and are reproduced across a range of media, gen-

res, or topics.«99

97 Leitmeyer, Wolfgang: Die Macht der Bilder – Gedanken zur Reportagefotografie. In:

Grewenig 1999, S. 27. Kritik an dieser Art von Essentialisierung wird beispielsweise von

Bourdieu geäußert. Vgl. Bourdieu, Pierre: Einleitung. In: Ders.u.a. (Hg.): Eine illegitime

Kunst. Die sozialen Gebrauchsweisen der Kunst. Hamburg 2006, S. 21.

98 Vgl Hariman/Lucaites 2007, S. 28.

99 Ebd., S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 59

Die Prämisse der Autoren lautet, dass ikonische Fotografien Teil der »public

culture«100 sind, also der für Demokratien typischen Öffentlichkeit:

»We believe that photojournalism is a public art and that the iconic pho-

tograph is a leading artifact of public culture. […] By ›culture‹, we refer to

the manner in which speech, writing, the arts, architecture, entertainment,

fashion, and other forms of representation or performance cohere to struc-

ture perception, thought, emotion, and conduct. More to the point, a culture

is a distinctively coherent set of social practices. […] Culture can be isolated

as a set of symbols, for it always operates through communication, just as

it can be tied to a calculus of interests, for it always develops within specific

social relations.«101

Dieses Kulturverständnis macht es möglich, von Kultur-Artefakten, Dingen,

Techniken und Praxen Rückschlüsse auf die Gesellschaft zu ziehen, die diese

Objekte und deren Gebrauchsweisen hervorgebracht hat. Damit kommt den

ikonischen Bildern eine besondere Stellung zu: In der politischen Argumen-

tation der Autoren nimmt das fotojournalistische Bild eine Zwischenpositi-

on in der sozialen Ordnung ein, da es zum einen informiert beziehungswei-

se dokumentiert und dies zum anderen in einer künstlerisch-ästhetischen

Form tut. Diese Zwischenposition macht es möglich, dass ein fotojournalis-

tisches Bild aufgrund seiner ästhetisch eindringlichen Direktheit über seinen

historischen Kontext hinausweisen kann. So ist für Hariman und Lucaites

ein Merkmal ikonischer Bilder von ganz besonderem Interesse: die Fähigkeit,

performative Modelle für gemeinschaftliches, bürgerliches Verhalten bereit-

zustellen (»capacity to provide performative models for citizenship«102). Iko-

nische Bilder bieten eine Möglichkeit, diese durch Regeln und Werte vermit-

telte Gemeinschaftlichkeit und ihre kulturelle Ausformung nachzuvollziehen,

zu teilen und zu bestärken: »From an intermediate position within the social

order, the icon provides a reflexive awareness of social forms and state actions

that can lead to individual decisions and collective movements on behalf of

democratic ideals.«103

In und mit diesen amerikanischen Foto-Ikonen sehen Hariman und

Lucaites vor allem neoliberale Werte verhandelt. Dabei agieren die Fotos

100 Ebd., S. 20.

101 Ebd., S. 26.

102 Ebd., S. 12.

103 Ebd., S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Nicht-ikonische Bilder

nicht als (dokumentarisches) Spiegelbild, sondern als Unterweisung in neo-

liberales, bürgerliches Verhalten, als Rückversicherung der Richtigkeit und

Bedeutsamkeit neoliberalen Handelns und der eigenen sozialen Positio-

nierung. Hariman und Lucaites umschreiben damit eine Vorbildfunktion,

die bereits ikonischen Heiligendarstellungen eigen war: Im Angesicht einer

Ikone konnten sich die Gläubigen der Anwesenheit göttlicher Kraft sicher

sein und durch Anbetung, Gebet und Kontemplation der Handlungsanwei-

sung der Frömmigkeit Folge leisten. Hariman und Lucaites zufolge können

sich die amerikanischen Bürger/-innen ihrer kulturellen Zugehörigkeit

versichern, wenn sie beispielsweise im Angesicht der Fotografie des Flagge

Hissens auf Iwo Jima den mutigen Soldaten gedenken, die bereit waren,

das gemeinsame Vaterland zu verteidigen.104 Natürlich unterliegen diese

Handlungsanweisungen, ihre Praxis und Performanz einem stetigen, wenn

auch langsamen Wandel. Die Autoren beobachten und kritisieren hier die

Entwicklung von einer liberalen Demokratie hin zu einem demokratischen

Neoliberalismus:

»[…] the icons of U.S. public culture increasingly underwrite liberalismmore

than they do democracy, and we believe this imbalance threatens progres-

sive social and economic policies and ultimately democracy itself. Because

the iconic photo has been distinctively shaped by the tension within liberal-

democratic polity, and because it may have been one means for managing

that tension, it provides a significant measure of a cultural shift that is oc-

curing throughout U.S. society andmay be the leading edge of globalization

on U.S. terms.«105

Gerade diese explizite Kritik macht den Ansatz der Autoren fruchtbar: Sie

beschreiben ikonische Fotografien als eine Repräsentationsform neoliberaler

Interessen, die in der Herrschaftskonstellation von Sichtbarkeit undMacht in

der visuell geprägten Kultur an Einfluss gewinnt und demokratische Errun-

genschaften unterläuft – ohne dass dies in dezidiert politischen Zusammen-

hängen stattfände.

Hariman und Lucaites’ Analyse ausgewählter fotojournalistischer Ikonen

zeigt einige wichtige Funktionen ikonischer Bilder in den sie verehrenden Ge-

sellschaften auf. Die subtilen, übergeordneten Aufgaben, die die ikonischen

104 Vgl. Ebd., S. 93ff.

105 Ebd., S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 61

Bilder erfüllen, bezeichnen die Autoren als »vectors of influence«: »reproduc-

ing ideology, communicating social knowledge, shaping collective memory,

modeling citizenship, and providing figural resources for communicative ac-

tion.«106 Hariman und Lucaites definieren den Begriff Ideologie dabei impli-

zit marxistisch:

»By ideology, wemean a set of beliefs that presents a social order as if it were

a natural order, that presents asymmetrical relationships as if theyweremu-

tually beneficial, and that makes authority appear self-evident. […] What is

important in this view is to recognize how the dominant codes articulate

dominant social relationships and that the distinctive ideological effect is

the formation of subjective identity consistent with the social structure.«107

DesWeiteren benennenHariman und Lucaites fünf Elemente visueller Rheto-

rik, die die Anziehungskraft und das Einflusspotenzial ikonischer Bilder aus-

macht beziehungsweise begründet. Diese fünf Elemente sind die Eckpunkte

ihrer Einzel-Analysen von ausgewählten fotografischen Ikonen:

»Our axioms for interpretative analysis can be set out as a single statement:

the iconic photograph is an aesthetically familiar form of civic performance

coordinating an array of semiotic transcriptions that project an emotional

scenario to manage a basic contradiction or recurrent crisis.«108

Betrachtet man diese Mittel visueller Rhetorik im Einzelnen, kann zusam-

mengefasst werden, dass ikonische Bilder

• ästhetisch konventionell sind, also keine ästhetischen Grenzen über-

schreiten, sondern auf bereits gebräuchliche Darstellungsformen und

populäre Ikonographien zurückgreifen,

• eine ausdrucksstarke Form bürgerlichen Verhaltens (»civic performance«)

darstellen und diese animieren,

• multiple Bedeutungen und semiotische Codes (»semiotic transcriptions«)

in sich vereinen zu einer kollektiven Erfahrung, einer kollektiven Mög-

lichkeit der Interpretation von Vergangenheit und Geschichte sowie

• emotionale Szenarien bereitstellen, die starke Gefühlsregungen herauf-

beschwören.

106 Ebd., S. 9.

107 Ebd., S. 9.

108 Ebd., S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Nicht-ikonische Bilder

Ikonische Fotografien sind deshalb dermaßen emotional aufgeladen, weil

sie grundlegende Auseinandersetzungen und wiederkehrende Krisen gesell-

schaftlichen Lebens erfassen und visuell kanalisieren.

Die Auseinandersetzung mit Konflikten und Krisen durch eine emotio-

nal aufgeladene, eindringlich bildliche Darstellung ist der ausschlaggebende

Punkt, an welchem sich ein ikonisches Bild von einem lediglich einflussrei-

chen unterscheidet.Die Autoren beziehen sich nicht auf Emotionen als essen-

tielle, universal menschliche Gegebenheiten, sondern auf deren Verankerung

in sozialen Konventionen:

»[The iconic images] mime the social process through which emotions are

created in the first place. The photograph’s focus on bodily expression not

only displays emotions but also places the viewer in an affective relationship

with the people in the picture. These emotional signs and responses oper-

ate reliably and powerfully because they are already presented within the

society’s conventions of display, […]. More technically, the image activates

available structures of feeling within the audience, keys the emotional di-

mension of an event, and bonds audience, artistic practice, representational

object, and social context affectively.«109

Diese komplexe Rückbindung vonGefühlen an soziale Prozesse, Bedingungen

und Konventionen erlaubt es, die starke emotionale Aufladung ikonischer Bil-

der als eine ihrer wichtigsten Eigenschaften anzuerkennen, ohne damit ihre

spezifisch soziale Rolle zu vernachlässigen. Gefühle finden nicht im luftleeren

Raum statt. Gefühlsregungen haben ihre jeweils zeit- und kulturspezifischen

Ausformungen. Gefühle, prinzipiell dem Privaten zugeordnet, erfüllen eine

gewichtige soziale und gesellschaftliche Funktion. Ikonische Bilder sind da-

bei Vermittler der spezifischen, kulturellen Ausformung im Hier und Jetzt.

Um sich dem Ikonischen in der visuellen Gegenwartskultur zu nähern,

wurde hier eine kurze, zugegebenermaßen unvollständige Kulturgeschichte

der bedeutenden Bilder nachvollzogen. Dabei wurde der immer noch viru-

lente Einfluss des jahrhundertealten, teils wechselhaften christlichen Bild-

verständnisses nachgezeichnet, der Wandel vom religiös bestimmten zum

künstlerischen Bild und der fast verlustfreie Transfer der Bedeutungsaufla-

dung von der einen Praxis in die andere am Paradigma derMona Lisa beleuch-

tet und die Sonderstellung des Visuellen im Zeitalter der Fotografie berück-

sichtigt.

109 Ebd., S. 35-36.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Eine kurze Kulturgeschichte bedeutender Bilder 63

So ergeben sich verschiedene, historisch und kulturell begründbare Bild-

praxen und -verständnisse, die in der Analyse zeitgenössischer Bildkulturen

hilfreiche Ansätze zur Kontextualisierung von visuellen Bedeutungszuschrei-

bungen liefern. Diese Ansätze wurden hier explizit in Auseinandersetzung

mit ikonischen, das heißt außerordentlich bedeutenden Bildern herausgear-

beitet. Dies war notwendig, um die Hauptthese dieser Arbeit, nämlich dass

es Bilder gibt, die nicht explizit als ikonisch bezeichnet werden, aber densel-

ben Regeln unterliegen und ähnliche Funktionen erfüllen wie ikonische Bil-

der, nun argumentativ angehen zu können.Diese bedeutenden Bilder werden

hier als nicht-ikonisch bezeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461068-003 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461068-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

