
9. Von der Landkommune zum Ökodorf – Eine Bilanz

»The solutions will come if we’re committed to looking for them, willing to ask

questions, tolerant of those on a different path, and able to admit fault when ap-

propriate. It helps to remember that we don’t need to solve everything at once –

if we believe progress is possible; surround ourselves with trustworthy allies com-

mitted to giving supportive feedback; and remember to take small steps, one at a

time – then it’s likely that we’ll grow ever closer to manifesting our goals, sustain-

ably« (#99,79).

Mit diesen Worten erklärt der Kommunarde Geoph Kozeny am Ende der 1990er

Jahre, wie er sich fundamentalen Wandel hin zu einer nachhaltigen und gerechten

Weltgesellschaft vorstellt. In Kozenys Vorstellung, der wegen seiner vielen Besuche

in unterschiedlichen intentionalen Gemeinschaften als »peripatetic communitari-

an« bekannt war, sind Kommunen und intentionale Gemeinschaften ein Nährbo-

den für die langsame Fortschrittsentwicklung der Menschheit.Wer seine Ziele fest

im Blick hat, dabei aber tolerant gegenüber jenen ist, die auf einem anderen Pfad

unterwegs sind, sich Zeit nimmt und in einer Gemeinschaft Unterstützung sowie

wohlmeinende Kritik erfährt, meint er, ist Teil eines langsamen Wachstumspro-

zesses hin zu mehr Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit.

Kozenys Vorstellung von der Rolle intentionaler Gemeinschaften unterscheidet

sich fundamental von jener, welche der Quäker George Lakey noch knapp 20 Jahre

vorher artikuliert hatte. In seinem Aufsatz, aus dem eine Passage der Einleitung zu

diesem Buch vorangestellt ist, argumentiert Lakey, dass es in manchen politischen

Auseinandersetzungen keine Graubereiche gebe.Wenn die bestehenden Institutio-

nen radikalen Wandel nicht zulassen würden, dann müsse man sich zurückziehen

und durch das Experimentieren mit alternativen Lebensformen gegen diese stel-

len. Schließlich hätte die Abschaffung der Sklaverei im 19. Jahrhundert auch wie

Wunschdenken gewirkt – und dennoch stünden alle, die aus pragmatischen Grün-

den lediglich für eine humanere Form der Sklaverei gekämpft hätten, aus heuti-

ger Sicht auf der falschen Seite der Geschichte. Während Lakey für ein radikales

Gegenprogramm zur Gesellschaft argumentierte, forderte Kozeny Offenheit, Lern-

fähigkeit und Toleranz gegenüber Andersdenkenden. Dieses Buch hat sich damit

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Rückzug als Widerstand

beschäftigt, wie der mit diesen beiden Ansichten knapp umrissene Wandel des

Selbstverständnisses vieler Kommunard*innen zu verstehen ist: betrachtete sich

der Großteil der Aktivist*innen in den frühen 1970er Jahren als Teil einer Gegen-

bewegung gegen die Mehrheitsgesellschaft, sieht sich der Großteil am Ende des

Jahrtausends als Teil einer Innovationsbewegung für dieselbe, aus »Gegengemein-

schaften« wurden »Beispielgemeinschaften«. Damit habe ich die Veränderung ei-

ner Form vonWiderstand beschrieben, deren Bedeutung für globale politische Zu-

sammenhänge bislang wenig betrachtet wurde: der Rückzug als Widerstand.

9.1 Der Rückzug als Widerstand und seine Dialektik

Der Rückzug in Kommunen und intentionale Gemeinschaften wurde in Analysen

globaler Politik bisher kaum betrachtet. Das hat auch damit zu tun, dass er so-

wohl von den meisten Widerstandstheorien, der Forschungsliteratur zu sozialen

Bewegungen wie auch von den prominentesten Theorien globaler Ordnung miss-

verstanden oder ausgeklammert wird. In Auseinandersetzungmit den »totenWin-

keln« dieser Traditionen und anknüpfend an unterschiedliche Konzeptionen globa-

ler Herrschaft und des Rückzugs habe ich im Rahmen dieses Buchs ein Verständnis

dieser Form von Widerstand entwickelt. Entsprechend dieser Konzeptualisierung

zeichnet sich der widerständige Rückzug durch zehn Charakteristika aus.

1) Der »Rückzug« ist Systemkritik. Wer weggeht, tut dies, weil Wandel »von in-

nen« ausgeschlossen scheint.

2) Der »Rückzug« ist ein klares Nein. Wer weggeht, beendet das Gespräch (für

den Moment) und markiert eine Grenze.

3) Der »Rückzug« ist aktiv. Er ist das Gegenstück zu »leerem Geschwätz«.

4) Der »Rückzug« betrifft die eigene Lebensform. Wer weggeht sagt: (auch) ich

muss jemand anderes werden.

5) Die Perspektive des »Rückzugs« liegt jenseits des Staats. Wer weggeht, verlässt

auch die verfassten politischen Institutionen.

6) Der »Rückzug« ist der Beginn von etwas Neuem. Wer weggeht, will dem Res-

sentiment entkommen.

7) Der »Rückzug« ist optimistisch. Wer weggeht, deutet an: das geht besser, man

kann sehr wohl etwas tun!

8) Der »Rückzug« ist im Ziel unterbestimmt. Wer weggeht, geht zu keinem be-

stimmten Ort, sondern deutet an: Das muss ›irgendwie anders‹ gehen.

9) Der »Rückzug« ist voraussetzungsvoll. Wer weggeht, kann (und darf) gehen.

10) Der »Rückzug« ist kein Normbruch.Wer weggeht, bricht nicht die Regeln, son-

dern konfrontiert die Ordnung mit sich selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Von der Landkommune zum Ökodorf – Eine Bilanz 203

Rückzugsbewegungen können damit als »dissidenter Widerstand« (Daase/Deitel-

hoff 2015) verstanden werden. Zwar formulieren jene Aktivist*innen, die sich in

Kommunen zurückziehen, weder primär öffentlich Kritik noch klare Forderun-

gen, die sich an Machthabende richten. Dennoch ziehen die Aktivist*innen die

Legitimität einer politischen Ordnung insgesamt in Zweifel, weil in ihremWegge-

hen, imGesprächsabbruch Systemkritik und ein klares »Nein« zumAusdruck kom-

men. Sie versuchen Alternativen zu schaffen, indem sie aktiv und optimistisch an

der Herstellung einer anderen Ordnung arbeiten. Dabei lehnen sie die etablierten

Verfahren der Beteiligung ab, weil ihnen Kritik »von innen« ohnehin wirkungslos

erscheint.

In dieser Konzeptualisierung des Rückzugs lässt sich jene Spannung festma-

chen, die ich die Dialektik des Rückzugs nenne. Einerseits wollen sich Rückzugsbe-

wegungen von den Verhältnissen befreien, um etwas komplett Neues aufzubauen.

Insofern zielt Ihre Praxis über die politische Ordnung hinaus. Gleichzeitig wollen

sie aber dem Status quo etwas entgegensetzen, neue Praxisformen testen und die

bestehenden Verhältnisse transformieren. Dafür müssen sie unter den bestehen-

den Bedingungen aktiv werden: Personen und Ressourcen mobilisieren, Organi-

sationen aufbauen und Institutionen einbinden. Der Rückzug bewegt sich daher

stets in einem Spannungsfeld zwischen Selbstmarginalisierung einerseits und Ver-

wässerung der eigenen Ansprüche andererseits. Dieses Spannungsfeld nenne ich

die »Dialektik des Rückzugs«.

9.2 Von der Gegenbewegung zur Innovationsbewegung

Die Dialektik des Rückzugs spielt eine wesentliche Rolle in der Veränderung der

beschriebenen Bewegung insofern die Praxis und das Selbstverständnis der Ak-

tivist*innen stets unter Spannung standen. Beide Seiten dieses Verhältnisses –

der Anspruch etwas komplett Neues zu schaffen und die Notwendigkeit hierfür

an Bestehendes anzuknüpfen – dienten Kommunard*innen zur Begründung ihrer

Forderungen, dass sich die Bewegung weiterentwickeln müsse. Im Folgenden soll

diese Veränderung noch einmal kurz auf dargestellt werden.

1972 – 1976: In den frühen 1970er Jahren beschrieben die Kommunard*innen je-

ne Ordnung, von der sie sich abwendeten, als »System«. Der Begriff bezeichnete

für sie eine Form von Herrschaft, welche die gesamte Organisation des sozialen

Miteinanders durchdringe, krank mache, Menschen voneinander entfremde, glo-

bale Ungleichheit produziere und langfristig in den ökologischen Kollaps führe.

Aus der Perspektive der Kommunard*innen verschleierte dieses »System« seine

Wirkungsweise, kapselte Kritik ab und konnte daher »von innen« nicht verändert

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Rückzug als Widerstand

Im Kontext dieser Gesellschaftsdiagnose verstanden sich die Kommunard*in-

nen als eine heterogene Bewegung, dieWandel herbeiführen wollte, indem sieMit-

tel und Zweck im Alltag verband, eine »community of direction« (19,0). Oben in Ka-

pitel 5 habe ich vier unterschiedliche, jedoch nicht scharf voneinander abgegrenzte

Selbstverständnisse, in der Kommunenbewegung dieser Phase identifiziert.

Da war zuerst eine Gruppe die sich als Innovationsmotor für die Gesamtge-

sellschaft verstand. Kennzeichnend für diese Perspektive ist, dass die Kommunen-

bewegung als Experimentierfeld oder als Modell gesehen wurde, das in den Main-

stream hineinleuchten sollte. Dazu gehörte auch die Idee, dass die Kommune zei-

gen sollte, dass und wie Zusammenleben auch ohne Ausbeutung, Naturzerstörung

und Krieg funktionierte. Diese Aktivist*innen verstanden die Kommune klar als

»Beispielgemeinschaft«.

Stärker als »Gegengemeinschaften« verstanden sich Kommunard*innen, die

eines der folgenden drei Selbstverständnisse pflegten. Da waren zuerst diejenigen,

die sich kaum um die sogenannte »Mainstreamgesellschaft« kümmerten und die

Kommunen und die Alternativbewegung eher als den Kontext betrachteten, inner-

halb dessen sie selbst sichweiterentwickelten.Gemeinsame Lernprozesse und Aus-

tausch stehen imMittelpunkt dieses Selbstverständnisses. Ihr Verhältnis zurMehr-

heitsgesellschaft war geprägt von ablehnendem Desinteresse. Eine zweite Gruppe

sah sich als Konkurrenz zur Mehrheitsgesellschaft. Sie verstanden die Kommu-

nen als alternative Gesellschaft, die sich aufgrund ihrer hohen Attraktivität und

Funktionalität durchsetzen würde. Langfristig hofften diese Kommunard*innen

das kapitalistische System einfach zu ersetzen, da es im Vergleich schlicht unat-

traktiv wirken würde. Nicht nur als Konkurrenz, sondern als veritable Gegner der

Mehrheitsgesellschaft mitsamt ihrer Institutionen, Werte und Verfahren verstand

sich eine relativ große, vierte Gruppe. Diese Aktivist*innen hofften, »das System«

insbesondere indirekt über die Ökonomie anzugreifen. Ihren Rückzug verstanden

sie als Streik, der spürbare ökonomische Konsequenzen für Unternehmen und Po-

litik haben sollte. Gleichzeitig sollte diese Strategie auch politisch dienlich sein im

direkten Kampf gegen »das System«, verkörpert etwa in den politischen Institu-

tionen der USA.

Die ideologische Trennlinie zu dieser Zeit innerhalb der Bewegung verlief ins-

besondere zwischen den eher gemeinschaftlich orientierten und den eher spon-

tanen Kommunard*innen. Erstere (die deutliche Mehrheit) argumentierte, man

müsse einige verbindliche Regeln schaffen, sonst sei man weder politisch schlag-

kräftig noch ein leuchtendes Beispiel noch eine sinnvolle Alternative zur Mehr-

heitsgesellschaft. Letztere hielten dagegen, dass man jedoch vorsichtig sein müsse

mit zu vielen Regeln, sonst laufe man Gefahr, die herrschaftliche Lebensweise auch

in den Kommunen zu reproduzieren.

1976 – 1985: Im Vergleich zu jener Gesellschaftsdiagnose der frühen 1970er Jah-

re, die wesentlich ein Gefühl der Entfremdung artikulierte, standen in den späten

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Von der Landkommune zum Ökodorf – Eine Bilanz 205

1970er und frühen 1980er Jahren Ungleichheiten im Zentrum (vgl. Kapitel 6). Die

Kommunard*innen stimmten darin überein, dass sie es mit einem gewalttätigen

Herrschaftssystem zu tun hatten, weil dieses Ungleichheiten entlang der Linien

Geschlecht, Rasse und Klasse produzierte. Insbesondere stieß ihnen dessen unde-

mokratischer Charakter übel auf.

Vor dem Hintergrund dieser Diagnose verstanden sich die Kommunard*innen

als Teil einer heterogenen Bewegung für langfristigen Wandel jenseits von Kom-

munismus und Kapitalismus. Was diese Bewegung vereinte, war ihr Verständnis,

dass radikaler Wandel nur dann erreicht werden würde, wenn Mittel und Zweck

zusammengedacht würden. Innerhalb dieses Rahmens gab es drei unterschiedli-

che Verständnisse, wie genau die Aktivist*innen zu radikalem gesellschaftlichem

Wandel beizutragen dachten. Sie verstanden die Kommune entweder als politische

Organisationsform, als Innovationsmotor oder als Rahmen der Selbsttransforma-

tion. Damit waren also aus den vier nicht vollkommen voneinander abgrenzbaren

Selbstverständnissen der Kommunard*innen der frühen 1970er Jahre, drei relativ

sauber zu trennende Selbstverständnisse geworden.

Die erste Gruppe verstand ihre Gemeinschaft primär als Form der politischen

Organisation – und damit als »Gegengemeinschaften«. Zu dieser Gruppe gehörten

jene, die argumentierten, dass die Gemeinschaft einWeg sei, Solidarität zu prakti-

zieren und neue Verhaltensweisen zu entwickeln, um so in der politischen Ausein-

andersetzung effektiver zu werden. Die Idee desWandels, die hier artikuliert wird,

ist also ein Prozess der Durchsetzung bestimmter politischer Interessen. Die Ge-

meinschaft spielt insofern eine Rolle, als Individuen in und durch sie der eigenen

Stimme Gehör verschaffen können.

Im Gegensatz zu jenen, die Gemeinschaft als Basis für antagonistischen Pro-

test sahen, standen zwei Gruppen, die ihre Gemeinschaften eher als »Beispiele«

verstanden. Da war zuerst eine Gruppe, die Gemeinschaft als Innovationsmotor

der Gesellschaft sah. Diese Aktivist*innen verstanden sich als Teil eines großen

Versuchs. Dabei war die Idee nicht mehr, wie in den frühen 1970er Jahren, ein

funktionierendes Modell zu schaffen, das andere einfach übernehmen konnten.

Vielmehr verstanden sich die Aktivist*innen selbst als Teil eines Projektes in des-

sen Durchführung sie ebenso transformiert werden würden. Kennzeichnend für

dieses Selbstverständnis ist die Einsicht, dass dasWissen,wie eine komplexe, nicht

hierarchische, demokratische und freie Gesellschaft hergestellt und gestaltet wer-

den könnte, gar nicht fertig verfügbar ist, sondern erst erprobt werden muss. Die

Idee des Wandels, die hier artikuliert wird, ähnelt einem Innovationsprozess. Die

Gemeinschaft wird hier als eine Art Inkubator verstanden. Eine dritte Gruppe radi-

kalisierte die Idee der Selbsttransformation. Diese Aktivist*innen verstanden sich

als Teil einer großen Bewegung des Wandels, der es darum ging, Strahlkraft zu

entwickeln. Im Vergleich zu jener Gruppe, die Gemeinschaft als Innovationsmo-

tor verstand, legten diese Kommunard*innen Wert auf die Feststellung, dass die

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Rückzug als Widerstand

avisierten Prozesse des Wandels nicht planbar und nicht intentional seien – sie

entsprächen einem gesellschaftlichen Erwachen. Die Gemeinschaft spielt hier ei-

ne Rolle als Ausdruck von Wandel und als leuchtendes Beispiel für eine andere

Lebensform. Aus der Perspektive dieser Teilgruppe schien die gesamte westliche,

analytische, trennende Perspektive als Problem, die nicht Teil der Lösung sein wür-

de.

Die wesentliche Diskussion über die richtige Strategie der Bewegung zu dieser

Zeit wurde geführt zwischen jenen, die meinten, man müsse strategisch und ant-

agonistisch Vorgehen, und jenen, die die Sorge artikulieren, dass man vor lauter

Strategie die eigenen Ideale nicht über Bord werfen dürfe. Nur so könne ein Ziel

erreicht werden, das wirklich erstrebenswert sei. Damit wird hier auch – knapp

zusammengefasst – die Frage auf die Agenda gehoben, wie sehr sich die Kommu-

nard*innen überhaupt gegen die Mehrheitsgesellschaft positionieren wollten. Ins-

besondere jene, die ihre Gemeinschaften als Innovationsmotoren und Orte des Er-

wachens verstanden, waren skeptisch gegenüber zu strategischen, kämpferischen

Selbstverständnissen – am Ende wollten sie ja friedlich und aus freien Stücken zu-

sammenleben und nicht nur vereint sein im Kampf. Damit war ein Teil der Kom-

munard*innen von der Überzeugung abgewichen, die noch in den frühen 1970er

dominant war: dass die Mehrheitsgesellschaft das zu bekämpfende Problem war.

Insofern in den 1980er Jahre die Counter-Culture zerfiel und sich eher antagonis-

tischen Teile der Bewegung von den eher exemplarischen Kommunen entfernten,

verstärkte sich dieser Trend am Ende des Jahrzehnts noch einmal deutlich.

1985 – 1990: In den späten 1980er Jahren waren sich die Kommunard*innen

auffällig einig, was ihre Gesellschaftsdiagnose anging (vgl. Kapitel 7). Sie beton-

ten Teil einer planetaren Schicksalsgemeinschaft zu sein, deren Lebensgrundlage

zerstört würde. Der grassierende Materialismus und das moderne westliche Wis-

senschaftsverständnis würden zu Entfremdung, Gewalt und der Ausbeutung von

Mensch und Natur führen. Dabei fanden sie sich gefangen in der Bekämpfung

ständig neuer Nebenprobleme der westlichen Zivilisation, die unweigerlich auf ei-

ne Katastrophe zusteuerte. Diese Gesellschaftsdiagnose der Kommunard*innen in

den späten 1980er Jahren unterschied sich von früheren Analysen, insofern kei-

ne klare Trennung zwischen Herrschenden und Beherrschten artikuliert wurde.

Eher sahen die Aktivist*innen globale systemische Probleme, die durch politische

Auseinandersetzungen weiter verschlimmert würden. Das hat spiegelte sich auch

im Selbstverständnis der Kommunard*innen. Diese verstanden sich nicht mehr

als Teil einer breiten und heterogenen Gegenkultur, sondern als »Bewegung inten-

tionaler Gemeinschaften«, als »New Utopians«. Ihre Aufgabe sahen sie zuallererst

darin, etwas Positives für die Zukunft der Menschheit zu entwickeln und dieses

zur Verfügung zu stellen.

Innerhalb dieses Rahmens verstand sich die größte Gruppe als Motoren einer

weltweiten Transformation zu einer nachhaltigen Zukunft für die Menschheit. Sie

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Von der Landkommune zum Ökodorf – Eine Bilanz 207

wollten individuelle Belange, wie den Wunsch nach Ruhe und Freiheit, und so-

ziale Belange, wie den Wunsch nach Gerechtigkeit, in einer Synthese der Liebe

aufheben. In diesem Zusammenhang bezeichneten die Kommunard*innen ihre

Gemeinschaften teilweise als »Zentren des Lichts« und als »Schoß« des Wandels.

Die Idee der Veränderung, die hier artikuliert wird, ist also die Durchsetzung einer

neuen Synthese, welche die analytische Perspektive westlicher Wissenschaft nicht

zu leisten vermag. Die Gemeinschaft schafft den Rahmen, innerhalb dessen eine

solche Synthese gelebt werden kann.

Neben dieser in den späten 1980er Jahren sehr weit verbreiteten Selbstdeu-

tung, erwähnen Kommunard*innen noch zwei weitere Verständnisse des eigenen

Handelns, die aber keine eigenständige Vorstellung von Wandels artikulieren. So

betontenmanche Kommunard*innen, ihre Gemeinschaft sei der Versuch, eine bes-

sere Formdes Zusammenlebens zu institutionalisieren. So verstanden sie sich etwa

– relativ nüchtern – als Vorbild für bestimmte Werte. Andere Kommunard*innen

meinten, die Gemeinschaft erlaube zudem, sich effektiver politisch zu organisie-

ren.

Dass der Großteil der Aktivist*innen hier vom Selbstverständnis einer Gegen-

bewegung abgerückt ist zeigt sich zuerst schon an der Herrschaftsdiagnose, die

eher auf eine Selbstzerstörung der Menschheit hinauslief. Zudem zeigte sich die-

serWandel daran, dassman sich nicht länger als »Gegen-Kultur« (Counter-Culture),

sondern als »New Utopians« bezeichnete. Dass antagonistisches Handeln in die-

sen Selbstverständnissen kaum eine Rolle spielt, wird aber auch explizit formuliert.

So wurde argumentiert, es gehe darum, den Menschen ein neues Verständnis von

Liebe (für sich, andere und die Natur) zu zeigen und beizubringen, dies gehe nur

ohne Kampf: »we find that we can’t legislate love, and we can’t force people to give a

damn« (#69,8). Andere Kommunard*innen gingen über diesen Hinweis noch hin-

aus. Ihnen erschien Protest und Antagonismus nicht nur ineffektiv, sondern gar

als Verschärfung der Probleme der Welt. Die Sichtweise, dass »die anderen« das

Problem sind und deswegen bekämpft werden müssen, sei gerade Ausdruck des

Problems: »We each demand that the other be the darkness, because we can only

allow ourselves to be the Light. And so, for each, our own denied, repressed dark-

ness rules us« (#69,31). Man selbst sei also genau dann Ausdruck von Herrschaft,

wenn man das Problem stets bei den anderen suche. Diese Sichtweise müsse man

nun endgültig hinter sich lassen, wenn man die globalen Probleme lösen wolle,

denn dies gehe ohnehin nur gemeinsam.

Entsprechend bestand die Hauptspannung zu dieser Zeit auch nicht mehr zwi-

schen jenen, die sich eine strategischere, antagonistischere Ausrichtung wünsch-

ten und denen, die hier Probleme sahen – stattdessen ging es den Kommunard*in-

nen darum, wie sehr man sich zur Mehrheitsgesellschaft öffnen wollte und wie

viele Ressourcen hierfür aufzuwenden wären. Indem die Kommunard*innen al-

so von einer antagonistischen Herrschaftsdiagnose abrückten sich selbst haupt-

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Rückzug als Widerstand

sächlich als Motoren für eine bessere Zukunft verstanden und Trennungen zwi-

schen wir/die, Problem/Lösung insgesamt hinterfragten, war ein antagonistisches

Selbstverständnis in der Bewegung Ende der 1980er Jahre noch selten zu finden.

1990 – 1999: In den 1990er Jahren näherte sich die Bewegung in ihrem Handeln

dem Mainstream an, blieb aber in ihrer Gesellschaftsdiagnose und Vision radikal

(vgl. Kapitel 8). So galt es in der Bewegung als ausgemacht, dass die Menschheit

auf eine ökologische Krise von existentiellem Ausmaß zusteuerte. Unterschiede

bestanden lediglich bei der Frage, wie diese Krise zu deuten war. Die einen sa-

hen in der Krise primär eine spirituelle Krise: eine Krise des Selbstverständnisses

der Menschheit, die ihre gemeinsame Verwobenheit vergessen habe. Für andere

Kommunard*innen waren die Krisentendenzen nicht Ausdruck einer »spirituel-

len« Krise, sondern von Ungleichheit und Ausbeutung. Unabhängig von diesem

Unterschied, waren sich die Kommunard*innen jedoch einig, dass die beschriebe-

ne Krisemit Trennungen und Abkoppelungen zu tun hatte – zwischen ich/Du, zwi-

schen globalemNorden und globalem Süden. Diese Trennungen erzeugten Proble-

me und machten diese gleichzeitig unsichtbar.

In diesem Kontext verstanden sich die Kommunard*innen als Teil einer »kon-

struktiven Bewegung« – bestehend aus Bewohner*innen intentionaler Gemein-

schaften – hin zu fundamentalem sozialem Wandel und Nachhaltigkeit. Die Ak-

tivist*innen waren sich einig, dass sie Wandel herbeizuführen suchten, indem sie

in ihrer Praxis Mittel und Zweck verbanden und indem sie durch das Leben in Ge-

meinschaft Liebe zum Ausdruck brachten. Ein weitgehender Konsens bestand zu-

dem darüber, dass die Gemeinschaften Experimentationszentren, Orte der Selbst-

erfahrung und der Weitergabe von Wissen sein sollten. Unterschiede zeigten sich

lediglich in der Frage, wo der Fokus des Selbstverständnisses lag und welche Be-

ziehung entsprechend »nach außen« gepflegt wurde.

Eine erste Gruppe sah ihre Gemeinschaften primär als Modellinstitutionen.

Sie wollten ihre angesammeltes Wissen an die Mehrheitsgesellschaft weitergeben.

Diese Gruppe engagierte sich teilweise als politische Berater*innen, trat an inter-

nationale Organisationen heran, um diesen gewaltfreie Konfliktlösungsmechanis-

men oder »richtiges Zuhören« beizubringen. ImGegensatz dazu sahen sich andere

Kommunard*innen nicht in der Lage die »eine« Lösung anzugeben. Diese Gruppe

betonte, dass auch die Gemeinschaften nicht perfekt seien. Insofern sahen sich die-

se Kommunard*innen eher als Teil eines andauernden Experiments, das zumin-

dest die Möglichkeit eines Wandels schaffte. Eine dritte – kleinere Gruppe – sah

die Kommune als Zentrum der politischen Organisation. Diese Kommunard*in-

nen verstanden ihre Gemeinschaft als Basis, von der aus Aktivismus und Protest

organisiert werden konnten. Gleichzeitig verwiesen aber auch diese Aktivist*in-

nen stets darauf, dass ihr Aktivismus ja nur deswegen sinnvoll sei, weil sie selbst

für eine andere Art des Zusammenlebens einstanden. Insgesamt verstanden sich

die Kommunard*innen der 1990er Jahre also auch deswegen als Widerstandsbe-

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Von der Landkommune zum Ökodorf – Eine Bilanz 209

wegung, weil sie Gemeinschaft in einer Welt der Trennungen und Hoffnung in

einer Welt des Zynismus verbreiteten. Viel eher über dieses zusammenführende

Element, über Akzeptanz und Toleranz, würde man Wandel schaffen, als durch

eine Polarisierung und antagonistische Auseinandersetzungen. Dies betont auch

Geoph Kozeny in jenem Zitat, das diesem Kapitel vorangestellt ist.

Auseinandersetzungen gab es in Bezug auf die Frage, wie offensiv man die

eigenen »Lösungen« anpreisen und wie selbstbewusst man die eigenen Werte ver-

teidigen sollte. Die eine Seite etwa argumentierte, man müsse die eigenen Werte

und Lösungen offensiv vertreten. So zeige man die eigene Relevanz, übernehme

Verantwortung und ziehe sich nicht einfach ins Private zurück. Im Gegensatz da-

zu argumentierten einige Kommunard*innen, dass es ein Problem wäre, eine so

offensive Position einzunehmen. Denn: wer so tue, als habe man »die Lösung« sei

eher Teil des Problems. Zweitens werde das offensive Vertreten der eigenen Werte

und Lösungen auch als Selbstgerechtigkeit wahrgenommen und das wirke absto-

ßend auf Außenstehende.

Deutlich wird in dieser Zusammenschau, dass sich die Kommunard*innen

kaum als »Gegengemeinschaft« verstanden – der Hauptkonflikt betraf die Frage,

wie man Effektiv als »Beispielgemeinschaft« dienen könnte. Damit wird auch

deutlich, dass es sich Ende der 1990er Jahre eher um eine Innovationsbewegung,

denn um eine Gegenbewegung handelt.

Zuerst einmal verdeutlicht diese Zusammenfassung, dass es sich beimRückzug

in Kommunen und intentionale Gemeinschaften in den USA zwischen 1970 und

1999 um Widerstand handelte. Wann immer die Aktivist*innen den Zustand der

Welt beschrieben, stellten sie eine als illegitim wahrgenommene Herrschaftsord-

nung dar, die von innen unveränderlich schien; stets diskutierten die Aktivist*in-

nen kritisch darüber,wieman sich am besten zur abgelehntenHerrschaftsordnung

verhalten sollte und welche Funktion die Gemeinschaftsprojekte in diesem Kontext

hätten. Mal führten Aktivist*innen, wie oben genannt, an, dass das Erproben neu-

er Umgangsweisen miteinander Teil der Revolution sein müsse; mal argumentier-

te jemand, dass man das »kapitalistische System« und die »Konsumgesellschaft«

durch die selbständige Herstellung von Lebensmitteln und Produkten austrock-

ne; mal sahen Aktivist*innen in ihrem Handeln ein »leuchtendes Beispiel« dafür,

dass eine andere Gesellschaft möglich wäre; mal sah man sich als Teil eines »Pro-

zesses des Erwachens«; mal erhoffte man sich, in Kommunen und intentionalen

Gemeinschaften eine Basis zu schaffen, von der aus politische Kämpfe effektiver

geführt und organisiert werden könnten; und mal wurde darauf verwiesen, dass

das Teilen von Verantwortung für Kinder, Einkommen und Haushalt radikales po-

litisches Handeln überhaupt erst ermöglichte, weil so ein Freiraum entstand. So

unterschiedlich die vorgebrachten Gründe, so einig war man sich in der Einschät-

zung, dass der Rückzug in Kommunen und intentionale Gemeinschaften eine Re-

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Rückzug als Widerstand

aktion auf ein illegitimes Herrschaftssystem mit globalen Konsequenzen war, das

von innen nicht verändert werden konnte.

An dieser knappen Zusammenfassung wird zudem deutlich, dass die Kom-

munenbewegung ein Zusammenschluss sehr unterschiedlicher Gruppen mit stark

differierenden Selbstverständnissen und Vorgehensweisen war. Trotz dieser He-

terogenität lässt sich ein genereller Trend ablesen. Verstand sich ein Großteil der

Aktivist*innen in den 1970er Jahren als Teil einer Gegenbewegung gegen die Mehr-

heitsgesellschaft, sah sich die Mehrheit Ende des Jahrtausends eher als Teil einer

Innovationsbewegung für dieselbe. Das wird einerseits daran deutlich, dass sich

die Herrschaftsdiagnose der Kommunard*innen wandelte: sah man in den 1970er

Jahren noch ein unterdrückerisches System amWerk, eine verkrustete Mehrheits-

gesellschaft, entdeckten die Aktivist*innen Ende der 1990er Jahre eher ein System,

das sich selbst zerstörte. Zweitens wird diese Veränderung an Selbstbezeichnun-

gen sichtbar: aus der Gegenkultur (Counter-Culture) werden die »New Utopians«.

Drittens wird in den späten 1970er Jahren zum ersten Mal diskutiert, wie antago-

nistischman sich zurMehrheitsgesellschaft stellen sollte. Diese Diskussion wird in

den folgenden Jahren weiter vorangetrieben, bis in den 1990er Jahren das Denken

in Antagonismen von einigen sogar zum Problem erklärt wird. Argumentiert wird

hier, dass so »der Andere« stets als das Problem erscheint und man sich selbst von

der Problemdiagnose ausnimmt – so sei eine gemeinsame Lösung der gemeinsa-

men Probleme unmöglich. Selbst unter jenen Kommunard*innen, die sich selbst

als »politisch« bezeichnen würden, hat sich in den 1990er Jahren die Erkenntnis

durchgesetzt, dass auch die Gemeinschaften selbst noch nicht wirklich nachhal-

tig, frei von Rassismus, Klassismus und Sexismus waren. Folgerichtig verstanden

sich die meisten Kommunen in den 1990er Jahren als »Beispielgemeinschaften«,

»Leuchttürme«, »Innovationsmotoren« oder »Inkubatoren« für eine Welt in Un-

ordnung – Vorstellungen von der Kommune als »Gegengemeinschaften« fand man

zum Ende des Jahrtausends selten.

Einschränkend sei hier darauf hingewiesen, dass es sich bei diesen Erkennt-

nissen um die Geschichte eines eher progressiven bis linksradikalen Teils der Be-

wegung rund um Kommunen und intentionale Gemeinschaften handelt. Das Ma-

gazin Communities vertrat bereits in den frühen 1970er Jahren eine feministische

Agenda, versperrte sich Vorstellungen eines gewaltsamen Umsturzes ebenso wie

solchen, die das Ende derWelt nahwähnten, undwollte dennoch zu einer radikalen

Veränderung der Verhältnisse beitragen. Die Zeitschrift stellt entsprechend auch

nur einen Teil jener intentionalen Gemeinschaften dar, die es in den USA zwischen

1970 und demEnde des Jahrtausends gab.Gewalttätige Gemeinschaften, solche, die

ihre Mitglieder festhielten, rechte und nationalistische Gruppierungen sowie sol-

che, die sich dem öffentlichen Austausch insgesamt versperrten, werden in diesem

Buch daher nicht besprochen. Während meine theoretischen Überlegungen zum

Rückzug als Widerstand und die methodologischen Erwägungen für die Analyse

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Von der Landkommune zum Ökodorf – Eine Bilanz 211

von intentionalen Gemeinschaften allgemein nützlich sein mögen, sind die empi-

rischen Erkenntnisse in ihrer Aussagekraft begrenzt. Es wäre jedoch interessant

zu sehen, wie sich nationalistische Gruppen oder zum Beispiel die Prepperszene

seit den 1970er Jahren entwickelt und verändert haben.

Auf theoretischer Ebene ist hier einschränkend hinzuzufügen, dass ein theo-

retisches Konzept erarbeitet wurde, um den Rückzug als Widerstand fassen zu

können. Es wird dabei aber nicht deutlich, wann der Rückzug allgemein als Wi-

derstand zu deuten ist und wann es sich dabei lediglich um eine Entscheidung

des Lebensstils handelt, wann doch eher von Eskapismus zu sprechen ist. Da hier

im Vordergrund stand, den Rückzug im toten Winkel der Widerstandsforschung

sichtbar zu machen, wurde diese Abgrenzung weniger sauber herausgearbeitet.

Dabei wäre auch diese Unterscheidung sehr interessant:Wann ist ein Akt des Rück-

zugs Widerstand und wann lediglich Flucht vor Verantwortung?

Betonen möchte zuletzt, dass einige (wenn auch nicht alle) jener Aktivist*in-

nen, von denen dieses Buch handelt, auch an Demonstrationen, öffentlich sichtba-

ren Protesten und gar Besetzungen teilnahmen. Auch was diese Aktivist*innen an-

geht, habe ich mich auf deren Rückzug aus der Mehrheitsgesellschaft in die Kom-

mune konzentriert. Sehr interessant wäre aber ebenso, die Verbindungen zwischen

Protest und Rückzug zu untersuchen. Vieles deutet nämlich darauf hin, dass eini-

ge intentionale Gemeinschaften – gerade, weil sie kollektiv organisiert sind – als

Knotenpunkte für Proteste und Blockaden fungierten.

9.3 Eine Geschichte der Einhegung oder der Kontinuität?

Insgesamt könnte man die Geschichte der Kommunen und intentionalen Gemein-

schaften als eine der Selbsteinhegung verstehen. Immerhin rückten immer mehr

Kommunard*innen von ihrem Selbstverständnis als Gegenbewegung ab, gerierten

sich eher als Innovationsmotoren für die Mehrheitsgesellschaft. Zudem zeigt sich

über die analysierte Zeitspanne hinweg ein Annäherungsprozess zwischen Kom-

munenbewegung und Mehrheitsgesellschaft. Die Kommunard*innen der 1970er

und 1980er Jahre wollten weit weg von den Städten, sich selbst verpflegen, mög-

lichst außerhalb des regulären Arbeitsmarkts Geld verdienen, keine Steuern zah-

len und nichts mit politischen Institutionen zu tun haben. In Landkommunen und

alternativen Betrieben wollten sie neue Seinsweisen testen und diese langfristig

durchsetzen. Sie vertraten dabei Werte, die sie gegen jene Ordnung in Stellung

brachten, die von Reichen und Mächtigen installiert schien. Ihr Rückzug war Ab-

lehnung und Entgegensetzung. Im Gegensatz dazu, wohnten Kommunard*innen in

den 1980er und 1990er Jahren häufig in Städten oder an diese angebunden, wa-

ren meist in Arbeitsverhältnisse eingebunden, zahlten Steuern, waren teilweise in

Parteien aktiv und wendeten sich an politische Institutionen und insbesondere an

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Rückzug als Widerstand

internationale Organisationen, wie die Vereinten Nationen. Zwar ging es den Ak-

tivist*innen noch immer darum, radikale Alternativen aufzubauen, in denen ein

Leben ohne Krieg, Ungleichheit und Naturzerstörung möglich wäre. Dabei ver-

standen sie sich aber nicht mehr als Gegenmacht zur Mehrheitsgesellschaft. Viel-

mehr formulierten sie eine weltgesellschaftliche Krisendiagnose, die von weiten

Teilen der Mehrheitsgesellschaft geteilt wurde, dabei aber alle ratlos zurückließ.

Die Kommunard*innen verstanden sich entsprechend dieser Diagnose nicht mehr

als radikale Gegenmacht, sondern als »Pioniere des Wandels« und »Leuchttürme«

der Veränderung, die der Mehrheitsgesellschaft Hoffnung geben und als gute Bei-

spiele dienen sollten. Ihr Rückzug war Ablehnung und Vorgriff.

Doch inwiefern trifft die Diagnose der Einhegung hier wirklich zu? Zu deutlich

stehen die Kommunen und intentionalen Gemeinschaften, von denen dieses Buch

handelt, noch heute für eine andere Welt. Dabei verstehen sie sich zwar nicht als

Gegengemeinschaften, sondern als Beispielgemeinschaften. Dass sie damit immer

noch als dissidenter Widerstand zu verstehen sind ist jedoch eines der Hauptargu-

mente dieses Buchs. Statt also auf die Veränderung der Bewegung zu fokussieren,

könnte man ebenso auch die erstaunliche Kontinuität der Bewegung über 30 Jah-

re (und mehr) hervorheben.1 Das Magazin Communities besteht noch heute und

berichtet von dissidenten Lebensformen, die die zerstörerische Lebensweise der

Mehrheitsgesellschaft zumindest in bestimmten Hinsichten herausfordern. Auch

ein Großteil der Kommunen und intentionalen Gemeinschaften, von denen dieses

Buch handelt, existiert bis heute. Sie sind Anlaufpunkte für Menschen, die nach

Alternativen suchen und teilweise Knotenpunkte für Debatten und Aktivismus.

Diese Kontinuität sollte nicht vernachlässigt werden, denn die intentionalen

Gemeinschaften der 1930er und 1940er Jahre in den USA erwiesen sich – wie dar-

gestellt – als Reservoir an Ideen, Werten und Praktiken, aus dem Aktivist*innen

in den 1960er Jahren schöpften. Mildred Loomis prägte mit der »School of Living«

– entstanden als Reaktion auf die großen Depression der 1930er Jahre – die Ge-

genkultur entscheidend, gab jungen Aktivist*innen Instrumente und Wissen zur

Selbstversorgung an die Hand und brachte ihnen dabei die Idee näher, dass es

um die Dezentralisierung von Macht gehen müsse. Arthur Morgan, ein überzeug-

ter Pazifist und Kriegsdienstverweigerer im zweiten Weltkrieg, war in den 1960er

Jahren in der Lage, entstehende Gemeinschaften – wie auch die neu gegründete

Zeitschrift Communities – finanziell zu unterstützen, weil er bereits in den 1940er

Jahren für derartige Zwecke Geld gesammelt und beiseite gelegte hatte. Die »Ca-

tholic Workers« drückten der Gegenkultur ihren Stempel auf, weil sich einige der

von Nächstenliebe und sozialistischen Idealen überzeugten Aktivist*innen in den

1 Den Hinweis, dass die Geschichte der Kommunen in den USA nicht nur als eine der Verände-

rung, sondern auch als eine der Kontinuität erzählt werden kann, verdanke ich Christopher

Daase.

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Von der Landkommune zum Ökodorf – Eine Bilanz 213

1960er Jahren Gemeinschaftsprojekten anschlossen und dort eine starke Stimme

hatten. Dave Dellinger, der als Teil der Chicago Seven berühmt werden würde, war

in den 1940er Jahren als Pazifist in intentionalen Gemeinschaften unterwegs. Nicht

zuletzt ist das »Fellowship for intentional communities« – die heutige Netzwerk-

organisation intentionaler Gemeinschaften in den USA – ein Produkt der 1940er

Jahre. In all diesen Fällen entfalteten Gemeinschaften eine zu ihrer Blütezeit un-

vorhergesehene Wirkung, indem sie weiteren Protest ermöglichten. So dienten sie

als »Silos« für Ideen und Ressourcen, die spätere Generationen anzapften, oder als

Orte, die wichtige Personen und deren Netzwerke prägten.2 Insgesamt zeigt diese

Geschichte also, dass Kommunen und intentionale Gemeinschaften Orte sind, an

denen alternatives Wissen sowie Vorstellungen von einer anderenWelt eingelagert

sind, die damit auch in Zukunft von Widerstandsbewegungen – wer weiß wann

und wie – angezapft werden können.

2 Beinahe wäre es im Jahr 2020 wieder so gekommen, dass die Kommunenszene einen späten

und unerwarteten Erfolg hätte verbuchen können: Beinahe wäre der Ex-Kommunarde und

Senator von Vermont, Bernie Sanders, zum Kandidaten der Democratic Party für das Amt des

US-Präsidenten nominiert worden.

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839451595-011 - am 13.02.2026, 02:57:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

