9. Von der Landkommune zum Okodorf - Eine Bilanz

»The solutions will come if we're committed to looking for them, willing to ask
questions, tolerant of those on a different path, and able to admit fault when ap-
propriate. It helps to remember that we don’t need to solve everything at once —
if we believe progress is possible; surround ourselves with trustworthy allies com-
mitted to giving supportive feedback; and remember to take small steps, one at a
time—thenit’s likely that we’ll grow ever closer to manifesting our goals, sustain-
ably« (#99,79).

Mit diesen Worten erklirt der Kommunarde Geoph Kozeny am Ende der 1990er
Jahre, wie er sich fundamentalen Wandel hin zu einer nachhaltigen und gerechten
Weltgesellschaft vorstellt. In Kozenys Vorstellung, der wegen seiner vielen Besuche
in unterschiedlichen intentionalen Gemeinschaften als »peripatetic communitari-
an« bekannt war, sind Kommunen und intentionale Gemeinschaften ein Nihrbo-
den fir die langsame Fortschrittsentwicklung der Menschheit. Wer seine Ziele fest
im Blick hat, dabei aber tolerant gegeniiber jenen ist, die auf einem anderen Pfad
unterwegs sind, sich Zeit nimmt und in einer Gemeinschaft Unterstiitzung sowie
wohlmeinende Kritik erfihrt, meint er, ist Teil eines langsamen Wachstumspro-
zesses hin zu mehr Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit.

Kozenys Vorstellung von der Rolle intentionaler Gemeinschaften unterscheidet
sich fundamental von jener, welche der Quiker George Lakey noch knapp 20 Jahre
vorher artikuliert hatte. In seinem Aufsatz, aus dem eine Passage der Einleitung zu
diesem Buch vorangestellt ist, argumentiert Lakey, dass es in manchen politischen
Auseinandersetzungen keine Graubereiche gebe. Wenn die bestehenden Institutio-
nen radikalen Wandel nicht zulassen wiirden, dann miisse man sich zuriickziehen
und durch das Experimentieren mit alternativen Lebensformen gegen diese stel-
len. Schliefilich hitte die Abschaffung der Sklaverei im 19. Jahrhundert auch wie
Wunschdenken gewirkt — und dennoch stiinden alle, die aus pragmatischen Griin-
den lediglich fiir eine humanere Form der Sklaverei gekimpft hitten, aus heuti-
ger Sicht auf der falschen Seite der Geschichte. Wihrend Lakey fiir ein radikales
Gegenprogramm zur Gesellschaft argumentierte, forderte Kozeny Offenheit, Lern-
fahigkeit und Toleranz gegeniiber Andersdenkenden. Dieses Buch hat sich damit

- am 13.02.2028, 02:57:26.


https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Riickzug als Widerstand

beschiftigt, wie der mit diesen beiden Ansichten knapp umrissene Wandel des
Selbstverstindnisses vieler Kommunard*innen zu verstehen ist: betrachtete sich
der Grofdteil der Aktivist*innen in den frithen 1970er Jahren als Teil einer Gegen-
bewegung gegen die Mehrheitsgesellschaft, sieht sich der Grofiteil am Ende des
Jahrtausends als Teil einer Innovationsbewegung fiir dieselbe, aus »Gegengemein-
schaften« wurden »Beispielgemeinschaften«. Damit habe ich die Verinderung ei-
ner Form von Widerstand beschrieben, deren Bedeutung fiir globale politische Zu-
sammenhinge bislang wenig betrachtet wurde: der Riickzug als Widerstand.

9.1 Der Riickzug als Widerstand und seine Dialektik

Der Riickzug in Kommunen und intentionale Gemeinschaften wurde in Analysen
globaler Politik bisher kaum betrachtet. Das hat auch damit zu tun, dass er so-
wohl von den meisten Widerstandstheorien, der Forschungsliteratur zu sozialen
Bewegungen wie auch von den prominentesten Theorien globaler Ordnung miss-
verstanden oder ausgeklammert wird. In Auseinandersetzung mit den »toten Win-
keln« dieser Traditionen und ankniipfend an unterschiedliche Konzeptionen globa-
ler Herrschaft und des Riickzugs habe ich im Rahmen dieses Buchs ein Verstindnis
dieser Form von Widerstand entwickelt. Entsprechend dieser Konzeptualisierung
zeichnet sich der widerstindige Riickzug durch zehn Charakteristika aus.

1) Der »Riickzug« ist Systemkritik. Wer weggeht, tut dies, weil Wandel »von in-
nen« ausgeschlossen scheint.

2) Der »Riickzug« ist ein klares Nein. Wer weggeht, beendet das Gesprich (fir
den Moment) und markiert eine Grenze.

3) Der »Riickzug« ist aktiv. Er ist das Gegenstiick zu »leerem Geschwitz«.

4) Der »Rickzug« betrifft die eigene Lebensform. Wer weggeht sagt: (auch) ich
muss jemand anderes werden.

5) Die Perspektive des »Riickzugs« liegt jenseits des Staats. Wer weggeht, verlisst
auch die verfassten politischen Institutionen.

6) Der »Riickzug« ist der Beginn von etwas Neuem. Wer weggeht, will dem Res-
sentiment entkommen.

7) Der »Riickzug« ist optimistisch. Wer weggeht, deutet an: das geht besser, man
kann sehr wohl etwas tun!

8) Der »Riickzug« ist im Ziel unterbestimmt. Wer weggeht, geht zu keinem be-
stimmten Ort, sondern deutet an: Das muss »irgendwie anders< gehen.

9) Der »Riickzug« ist voraussetzungsvoll. Wer weggeht, kann (und darf) gehen.

10) Der »Ritckzug« ist kein Normbruch. Wer weggeht, bricht nicht die Regeln, son-
dern konfrontiert die Ordnung mit sich selbst.

- am 13.02.2028, 02:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Von der Landkommune zum Okodorf - Eine Bilanz

Riickzugsbewegungen kénnen damit als »dissidenter Widerstand« (Daase/Deitel-
hoff 2015) verstanden werden. Zwar formulieren jene Aktivist*innen, die sich in
Kommunen zuriickziehen, weder primir 6ffentlich Kritik noch klare Forderun-
gen, die sich an Machthabende richten. Dennoch ziehen die Aktivist*innen die
Legitimitit einer politischen Ordnung insgesamt in Zweifel, weil in ihrem Wegge-
hen, im Gesprichsabbruch Systemkritik und ein klares »Nein« zum Ausdruck kom-
men. Sie versuchen Alternativen zu schaffen, indem sie aktiv und optimistisch an
der Herstellung einer anderen Ordnung arbeiten. Dabei lehnen sie die etablierten
Verfahren der Beteiligung ab, weil ihnen Kritik »von innen« ohnehin wirkungslos
erscheint.

In dieser Konzeptualisierung des Riickzugs lisst sich jene Spannung festma-
chen, die ich die Dialektik des Riickzugs nenne. Einerseits wollen sich Riickzugsbe-
wegungen von den Verhiltnissen befreien, um etwas komplett Neues aufzubauen.
Insofern zielt Thre Praxis tiber die politische Ordnung hinaus. Gleichzeitig wollen
sie aber dem Status quo etwas entgegensetzen, neue Praxisformen testen und die
bestehenden Verhiltnisse transformieren. Dafiir miissen sie unter den bestehen-
den Bedingungen aktiv werden: Personen und Ressourcen mobilisieren, Organi-
sationen aufbauen und Institutionen einbinden. Der Riickzug bewegt sich daher
stets in einem Spannungsfeld zwischen Selbstmarginalisierung einerseits und Ver-
wisserung der eigenen Anspriiche andererseits. Dieses Spannungsfeld nenne ich
die »Dialektik des Riickzugs«.

9.2 Von der Gegenbewegung zur Innovationsbewegung

Die Dialektik des Riickzugs spielt eine wesentliche Rolle in der Verinderung der
beschriebenen Bewegung insofern die Praxis und das Selbstverstindnis der Ak-
tivist*innen stets unter Spannung standen. Beide Seiten dieses Verhiltnisses —
der Anspruch etwas komplett Neues zu schaffen und die Notwendigkeit hierfir
an Bestehendes anzukniipfen — dienten Kommunard*innen zur Begriindung ihrer
Forderungen, dass sich die Bewegung weiterentwickeln miisse. Im Folgenden soll
diese Verinderung noch einmal kurz auf dargestellt werden.

1972 -1976: In den frithen 1970er Jahren beschrieben die Kommunard*innen je-
ne Ordnung, von der sie sich abwendeten, als »System«. Der Begriff bezeichnete
fiir sie eine Form von Herrschaft, welche die gesamte Organisation des sozialen
Miteinanders durchdringe, krank mache, Menschen voneinander entfremde, glo-
bale Ungleichheit produziere und langfristig in den 6kologischen Kollaps fithre.
Aus der Perspektive der Kommunard*innen verschleierte dieses »System« seine
Wirkungsweise, kapselte Kritik ab und konnte daher »von innen« nicht verandert
werden.

- am 13.02.2028, 02:57:26.

203


https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Riickzug als Widerstand

Im Kontext dieser Gesellschaftsdiagnose verstanden sich die Kommunard*in-
nen als eine heterogene Bewegung, die Wandel herbeifiihren wollte, indem sie Mit-
tel und Zweck im Alltag verband, eine »community of direction« (19,0). Oben in Ka-
pitel 5 habe ich vier unterschiedliche, jedoch nicht scharf voneinander abgegrenzte
Selbstverstindnisse, in der Kommunenbewegung dieser Phase identifiziert.

Da war zuerst eine Gruppe die sich als Innovationsmotor fiir die Gesamtge-
sellschaft verstand. Kennzeichnend fiir diese Perspektive ist, dass die Kommunen-
bewegung als Experimentierfeld oder als Modell gesehen wurde, das in den Main-
stream hineinleuchten sollte. Dazu gehérte auch die Idee, dass die Kommune zei-
gen sollte, dass und wie Zusammenleben auch ohne Ausbeutung, Naturzerstérung
und Krieg funktionierte. Diese Aktivist*innen verstanden die Kommune klar als
»Beispielgemeinschaft«.

Stirker als »Gegengemeinschaften« verstanden sich Kommunard*innen, die
eines der folgenden drei Selbstverstindnisse pflegten. Da waren zuerst diejenigen,
die sich kaum um die sogenannte »Mainstreamgesellschaft« kiitmmerten und die
Kommunen und die Alternativbewegung eher als den Kontext betrachteten, inner-
halb dessen sie selbst sich weiterentwickelten. Gemeinsame Lernprozesse und Aus-
tausch stehen im Mittelpunkt dieses Selbstverstindnisses. Ihr Verhiltnis zur Mehr-
heitsgesellschaft war geprigt von ablehnendem Desinteresse. Eine zweite Gruppe
sah sich als Konkurrenz zur Mehrheitsgesellschaft. Sie verstanden die Kommu-
nen als alternative Gesellschaft, die sich aufgrund ihrer hohen Attraktivitit und
Funktionalitit durchsetzen wiirde. Langfristig hofften diese Kommunard*innen
das kapitalistische System einfach zu ersetzen, da es im Vergleich schlicht unat-
traktiv wirken wiirde. Nicht nur als Konkurrenz, sondern als veritable Gegner der
Mehrheitsgesellschaft mitsamt ihrer Institutionen, Werte und Verfahren verstand
sich eine relativ grof3e, vierte Gruppe. Diese Aktivist*innen hofften, »das System«
insbesondere indirekt iiber die Okonomie anzugreifen. Ihren Riickzug verstanden
sie als Streik, der spiirbare 6konomische Konsequenzen fiir Unternehmen und Po-
litik haben sollte. Gleichzeitig sollte diese Strategie auch politisch dienlich sein im
direkten Kampf gegen »das Systemc, verkorpert etwa in den politischen Institu-
tionen der USA.

Die ideologische Trennlinie zu dieser Zeit innerhalb der Bewegung verlief ins-
besondere zwischen den eher gemeinschaftlich orientierten und den eher spon-
tanen Kommunard*innen. Erstere (die deutliche Mehrheit) argumentierte, man
miisse einige verbindliche Regeln schaffen, sonst sei man weder politisch schlag-
kriftig noch ein leuchtendes Beispiel noch eine sinnvolle Alternative zur Mehr-
heitsgesellschaft. Letztere hielten dagegen, dass man jedoch vorsichtig sein miisse
mit zu vielen Regeln, sonst laufe man Gefahr, die herrschaftliche Lebensweise auch
in den Kommunen zu reproduzieren.

1976 — 1985: Im Vergleich zu jener Gesellschaftsdiagnose der frithen 1970er Jah-
re, die wesentlich ein Gefithl der Entfremdung artikulierte, standen in den spiten

- am 13.02.2028, 02:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Von der Landkommune zum Okodorf - Eine Bilanz

1970er und frithen 1980cer Jahren Ungleichheiten im Zentrum (vgl. Kapitel 6). Die
Kommunard*innen stimmten darin iiberein, dass sie es mit einem gewalttitigen
Herrschaftssystem zu tun hatten, weil dieses Ungleichheiten entlang der Linien
Geschlecht, Rasse und Klasse produzierte. Insbesondere stiefd ihnen dessen unde-
mokratischer Charakter iibel auf.

Vor dem Hintergrund dieser Diagnose verstanden sich die Kommunard*innen
als Teil einer heterogenen Bewegung fiir langfristigen Wandel jenseits von Kom-
munismus und Kapitalismus. Was diese Bewegung vereinte, war ihr Verstindnis,
dass radikaler Wandel nur dann erreicht werden wiirde, wenn Mittel und Zweck
zusammengedacht wiirden. Innerhalb dieses Rahmens gab es drei unterschiedli-
che Verstindnisse, wie genau die Aktivist*innen zu radikalem gesellschaftlichem
Wandel beizutragen dachten. Sie verstanden die Kommune entweder als politische
Organisationsform, als Innovationsmotor oder als Rahmen der Selbsttransforma-
tion. Damit waren also aus den vier nicht vollkommen voneinander abgrenzbaren
Selbstverstindnissen der Kommunard*innen der frithen 1970er Jahre, drei relativ
sauber zu trennende Selbstverstindnisse geworden.

Die erste Gruppe verstand ihre Gemeinschaft primir als Form der politischen
Organisation — und damit als »Gegengemeinschaften«. Zu dieser Gruppe gehorten
jene, die argumentierten, dass die Gemeinschaft ein Weg sei, Solidaritit zu prakti-
zieren und neue Verhaltensweisen zu entwickeln, um so in der politischen Ausein-
andersetzung effektiver zu werden. Die Idee des Wandels, die hier artikuliert wird,
ist also ein Prozess der Durchsetzung bestimmter politischer Interessen. Die Ge-
meinschaft spielt insofern eine Rolle, als Individuen in und durch sie der eigenen
Stimme Gehor verschaffen konnen.

Im Gegensatz zu jenen, die Gemeinschaft als Basis fiir antagonistischen Pro-
test sahen, standen zwei Gruppen, die ihre Gemeinschaften eher als »Beispiele«
verstanden. Da war zuerst eine Gruppe, die Gemeinschaft als Innovationsmotor
der Gesellschaft sah. Diese Aktivist*innen verstanden sich als Teil eines groflen
Versuchs. Dabei war die Idee nicht mehr, wie in den frithen 1970er Jahren, ein
funktionierendes Modell zu schaffen, das andere einfach iibernehmen konnten.
Vielmehr verstanden sich die Aktivist*innen selbst als Teil eines Projektes in des-
sen Durchfithrung sie ebenso transformiert werden wiirden. Kennzeichnend fir
dieses Selbstverstindnis ist die Einsicht, dass das Wissen, wie eine komplexe, nicht
hierarchische, demokratische und freie Gesellschaft hergestellt und gestaltet wer-
den kénnte, gar nicht fertig verfiigbar ist, sondern erst erprobt werden muss. Die
Idee des Wandels, die hier artikuliert wird, dhnelt einem Innovationsprozess. Die
Gemeinschaft wird hier als eine Art Inkubator verstanden. Eine dritte Gruppe radi-
kalisierte die Idee der Selbsttransformation. Diese Aktivist*innen verstanden sich
als Teil einer grofien Bewegung des Wandels, der es darum ging, Strahlkraft zu
entwickeln. Im Vergleich zu jener Gruppe, die Gemeinschaft als Innovationsmo-
tor verstand, legten diese Kommunard*innen Wert auf die Feststellung, dass die

- am 13.02.2028, 02:57:26.

205


https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Riickzug als Widerstand

avisierten Prozesse des Wandels nicht planbar und nicht intentional seien — sie
entsprichen einem gesellschaftlichen Erwachen. Die Gemeinschaft spielt hier ei-
ne Rolle als Ausdruck von Wandel und als leuchtendes Beispiel fiir eine andere
Lebensform. Aus der Perspektive dieser Teilgruppe schien die gesamte westliche,
analytische, trennende Perspektive als Problem, die nicht Teil der Losung sein wiir-
de.

Die wesentliche Diskussion iiber die richtige Strategie der Bewegung zu dieser
Zeit wurde gefiithrt zwischen jenen, die meinten, man miisse strategisch und ant-
agonistisch Vorgehen, und jenen, die die Sorge artikulieren, dass man vor lauter
Strategie die eigenen Ideale nicht iiber Bord werfen diirfe. Nur so konne ein Ziel
erreicht werden, das wirklich erstrebenswert sei. Damit wird hier auch - knapp
zusammengefasst — die Frage auf die Agenda gehoben, wie sehr sich die Kommu-
nard*innen iiberhaupt gegen die Mehrheitsgesellschaft positionieren wollten. Ins-
besondere jene, die ihre Gemeinschaften als Innovationsmotoren und Orte des Er-
wachens verstanden, waren skeptisch gegeniiber zu strategischen, kimpferischen
Selbstverstindnissen — am Ende wollten sie ja friedlich und aus freien Stiicken zu-
sammenleben und nicht nur vereint sein im Kampf. Damit war ein Teil der Kom-
munard*innen von der Uberzeugung abgewichen, die noch in den frithen 1970er
dominant war: dass die Mehrheitsgesellschaft das zu bekimpfende Problem war.
Insofern in den 1980er Jahre die Counter-Culture zerfiel und sich eher antagonis-
tischen Teile der Bewegung von den eher exemplarischen Kommunen entfernten,
verstirkte sich dieser Trend am Ende des Jahrzehnts noch einmal deutlich.

1985 — 1990: In den spiten 1980er Jahren waren sich die Kommunard*innen
auffillig einig, was ihre Gesellschaftsdiagnose anging (vgl. Kapitel 7). Sie beton-
ten Teil einer planetaren Schicksalsgemeinschaft zu sein, deren Lebensgrundlage
zerstort witrde. Der grassierende Materialismus und das moderne westliche Wis-
senschaftsverstindnis wiirden zu Entfremdung, Gewalt und der Ausbeutung von
Mensch und Natur fithren. Dabei fanden sie sich gefangen in der Bekimpfung
stindig neuer Nebenprobleme der westlichen Zivilisation, die unweigerlich auf ei-
ne Katastrophe zusteuerte. Diese Gesellschaftsdiagnose der Kommunard*innen in
den spiten 1980er Jahren unterschied sich von fritheren Analysen, insofern kei-
ne klare Trennung zwischen Herrschenden und Beherrschten artikuliert wurde.
Eher sahen die Aktivist*innen globale systemische Probleme, die durch politische
Auseinandersetzungen weiter verschlimmert wiirden. Das hat spiegelte sich auch
im Selbstverstindnis der Kommunard*innen. Diese verstanden sich nicht mehr
als Teil einer breiten und heterogenen Gegenkultur, sondern als »Bewegung inten-
tionaler Gemeinschaften, als »New Utopians«. Ihre Aufgabe sahen sie zuallererst
darin, etwas Positives fiir die Zukunft der Menschheit zu entwickeln und dieses
zur Verfiigung zu stellen.

Innerhalb dieses Rahmens verstand sich die grofite Gruppe als Motoren einer
weltweiten Transformation zu einer nachhaltigen Zukunft fir die Menschheit. Sie

- am 13.02.2028, 02:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Von der Landkommune zum Okodorf - Eine Bilanz

wollten individuelle Belange, wie den Wunsch nach Ruhe und Freiheit, und so-
ziale Belange, wie den Wunsch nach Gerechtigkeit, in einer Synthese der Liebe
aufheben. In diesem Zusammenhang bezeichneten die Kommunard*innen ihre
Gemeinschaften teilweise als »Zentren des Lichts« und als »Schof« des Wandels.
Die Idee der Verinderung, die hier artikuliert wird, ist also die Durchsetzung einer
neuen Synthese, welche die analytische Perspektive westlicher Wissenschaft nicht
zu leisten vermag. Die Gemeinschaft schafft den Rahmen, innerhalb dessen eine
solche Synthese gelebt werden kann.

Neben dieser in den spiten 1980er Jahren sehr weit verbreiteten Selbstdeu-
tung, erwihnen Kommunard*innen noch zwei weitere Verstindnisse des eigenen
Handelns, die aber keine eigenstindige Vorstellung von Wandels artikulieren. So
betonten manche Kommunard*innen, ihre Gemeinschaft sei der Versuch, eine bes-
sere Form des Zusammenlebens zu institutionalisieren. So verstanden sie sich etwa
— relativ niichtern - als Vorbild fiir bestimmte Werte. Andere Kommunard*innen
meinten, die Gemeinschaft erlaube zudem, sich effektiver politisch zu organisie-
ren.

Dass der Grofdteil der Aktivist*innen hier vom Selbstverstindnis einer Gegen-
bewegung abgeriickt ist zeigt sich zuerst schon an der Herrschaftsdiagnose, die
eher auf eine Selbstzerstérung der Menschheit hinauslief. Zudem zeigte sich die-
ser Wandel daran, dass man sich nicht linger als »Gegen-Kultur« (Counter-Culture),
sondern als »New Utopians« bezeichnete. Dass antagonistisches Handeln in die-
sen Selbstverstindnissen kaum eine Rolle spielt, wird aber auch explizit formuliert.
So wurde argumentiert, es gehe darum, den Menschen ein neues Verstindnis von
Liebe (fiir sich, andere und die Natur) zu zeigen und beizubringen, dies gehe nur
ohne Kampf: »we find that we can't legislate love, and we can’t force people to give a
damn« (#69,8). Andere Kommunard*innen gingen tiber diesen Hinweis noch hin-
aus. Thnen erschien Protest und Antagonismus nicht nur ineffektiv, sondern gar
als Verschirfung der Probleme der Welt. Die Sichtweise, dass »die anderen« das
Problem sind und deswegen bekimpft werden miissen, sei gerade Ausdruck des
Problems: »We each demand that the other be the darkness, because we can only
allow ourselves to be the Light. And so, for each, our own denied, repressed dark-
ness rules us« (#69,31). Man selbst sei also genau dann Ausdruck von Herrschaft,
wenn man das Problem stets bei den anderen suche. Diese Sichtweise miisse man
nun endgiiltig hinter sich lassen, wenn man die globalen Probleme l6sen wolle,
denn dies gehe ohnehin nur gemeinsam.

Entsprechend bestand die Hauptspannung zu dieser Zeit auch nicht mehr zwi-
schen jenen, die sich eine strategischere, antagonistischere Ausrichtung wiinsch-
ten und denen, die hier Probleme sahen — stattdessen ging es den Kommunard*in-
nen darum, wie sehr man sich zur Mehrheitsgesellschaft 6ffnen wollte und wie
viele Ressourcen hierfiir aufzuwenden wiren. Indem die Kommunard*innen al-
so von einer antagonistischen Herrschaftsdiagnose abriickten sich selbst haupt-

- am 13.02.2028, 02:57:26.

207


https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Riickzug als Widerstand

sichlich als Motoren fiir eine bessere Zukunft verstanden und Trennungen zwi-
schen wir/die, Problem/Lésung insgesamt hinterfragten, war ein antagonistisches
Selbstverstindnis in der Bewegung Ende der 1980er Jahre noch selten zu finden.

1990 —1999: In den 1990er Jahren niherte sich die Bewegung in ihrem Handeln
dem Mainstream an, blieb aber in ihrer Gesellschaftsdiagnose und Vision radikal
(vgl. Kapitel 8). So galt es in der Bewegung als ausgemacht, dass die Menschheit
auf eine 6kologische Krise von existentiellem Ausmaf} zusteuerte. Unterschiede
bestanden lediglich bei der Frage, wie diese Krise zu deuten war. Die einen sa-
hen in der Krise primir eine spirituelle Krise: eine Krise des Selbstverstindnisses
der Menschheit, die ihre gemeinsame Verwobenheit vergessen habe. Fiir andere
Kommunard“innen waren die Krisentendenzen nicht Ausdruck einer »spirituel-
len« Krise, sondern von Ungleichheit und Ausbeutung. Unabhingig von diesem
Unterschied, waren sich die Kommunard*innen jedoch einig, dass die beschriebe-
ne Krise mit Trennungen und Abkoppelungen zu tun hatte — zwischen ich/Du, zwi-
schen globalem Norden und globalem Siiden. Diese Trennungen erzeugten Proble-
me und machten diese gleichzeitig unsichtbar.

In diesem Kontext verstanden sich die Kommunard*innen als Teil einer »kon-
struktiven Bewegung« — bestehend aus Bewohner*innen intentionaler Gemein-
schaften - hin zu fundamentalem sozialem Wandel und Nachhaltigkeit. Die Ak-
tivist“innen waren sich einig, dass sie Wandel herbeizufithren suchten, indem sie
in ihrer Praxis Mittel und Zweck verbanden und indem sie durch das Leben in Ge-
meinschaft Liebe zum Ausdruck brachten. Ein weitgehender Konsens bestand zu-
dem dariiber, dass die Gemeinschaften Experimentationszentren, Orte der Selbst-
erfahrung und der Weitergabe von Wissen sein sollten. Unterschiede zeigten sich
lediglich in der Frage, wo der Fokus des Selbstverstindnisses lag und welche Be-
ziehung entsprechend »nach auflen« gepflegt wurde.

Eine erste Gruppe sah ihre Gemeinschaften primir als Modellinstitutionen.
Sie wollten ihre angesammeltes Wissen an die Mehrheitsgesellschaft weitergeben.
Diese Gruppe engagierte sich teilweise als politische Berater*innen, trat an inter-
nationale Organisationen heran, um diesen gewaltfreie Konfliktlosungsmechanis-
men oder »richtiges Zuhéren« beizubringen. Im Gegensatz dazu sahen sich andere
Kommunard*innen nicht in der Lage die »eine« Losung anzugeben. Diese Gruppe
betonte, dass auch die Gemeinschaften nicht perfekt seien. Insofern sahen sich die-
se Kommunard*innen eher als Teil eines andauernden Experiments, das zumin-
dest die Moglichkeit eines Wandels schaffte. Eine dritte — kleinere Gruppe - sah
die Kommune als Zentrum der politischen Organisation. Diese Kommunard*in-
nen verstanden ihre Gemeinschaft als Basis, von der aus Aktivismus und Protest
organisiert werden konnten. Gleichzeitig verwiesen aber auch diese Aktivist*in-
nen stets darauf, dass ihr Aktivismus ja nur deswegen sinnvoll sei, weil sie selbst
fiir eine andere Art des Zusammenlebens einstanden. Insgesamt verstanden sich
die Kommunard*innen der 1990er Jahre also auch deswegen als Widerstandsbe-

- am 13.02.2028, 02:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Von der Landkommune zum Okodorf - Eine Bilanz

wegung, weil sie Gemeinschaft in einer Welt der Trennungen und Hoffnung in
einer Welt des Zynismus verbreiteten. Viel eher iiber dieses zusammenfithrende
Element, iiber Akzeptanz und Toleranz, wiirde man Wandel schaffen, als durch
eine Polarisierung und antagonistische Auseinandersetzungen. Dies betont auch
Geoph Kozeny in jenem Zitat, das diesem Kapitel vorangestellt ist.

Auseinandersetzungen gab es in Bezug auf die Frage, wie offensiv man die
eigenen »Losungen« anpreisen und wie selbstbewusst man die eigenen Werte ver-
teidigen sollte. Die eine Seite etwa argumentierte, man miisse die eigenen Werte
und Losungen offensiv vertreten. So zeige man die eigene Relevanz, iibernehme
Verantwortung und ziehe sich nicht einfach ins Private zuriick. Im Gegensatz da-
zu argumentierten einige Kommunard*innen, dass es ein Problem wire, eine so
offensive Position einzunehmen. Denn: wer so tue, als habe man »die Losung« sei
eher Teil des Problems. Zweitens werde das offensive Vertreten der eigenen Werte
und Losungen auch als Selbstgerechtigkeit wahrgenommen und das wirke absto-
Rend auf Aufienstehende.

Deutlich wird in dieser Zusammenschau, dass sich die Kommunard*innen
kaum als »Gegengemeinschaft« verstanden — der Hauptkonflikt betraf die Frage,
wie man Effektiv als »Beispielgemeinschaft« dienen konnte. Damit wird auch
deutlich, dass es sich Ende der 1990er Jahre eher um eine Innovationsbewegung,
denn um eine Gegenbewegung handelt.

Zuerst einmal verdeutlicht diese Zusammenfassung, dass es sich beim Riickzug
in Kommunen und intentionale Gemeinschaften in den USA zwischen 1970 und
1999 um Widerstand handelte. Wann immer die Aktivist*innen den Zustand der
Welt beschrieben, stellten sie eine als illegitim wahrgenommene Herrschaftsord-
nung dar, die von innen unverinderlich schien; stets diskutierten die Aktivist*in-
nen kritisch dariiber, wie man sich am besten zur abgelehnten Herrschaftsordnung
verhalten sollte und welche Funktion die Gemeinschaftsprojekte in diesem Kontext
hitten. Mal fithrten Aktivist*innen, wie oben genannt, an, dass das Erproben neu-
er Umgangsweisen miteinander Teil der Revolution sein miisse; mal argumentier-
te jemand, dass man das »kapitalistische System« und die »Konsumgesellschaft«
durch die selbstindige Herstellung von Lebensmitteln und Produkten austrock-
ne; mal sahen Aktivist*innen in ihrem Handeln ein »leuchtendes Beispiel« dafir,
dass eine andere Gesellschaft méglich wire; mal sah man sich als Teil eines »Pro-
zesses des Erwachens«; mal erhoffte man sich, in Kommunen und intentionalen
Gemeinschaften eine Basis zu schaffen, von der aus politische Kampfe effektiver
gefithrt und organisiert werden konnten; und mal wurde darauf verwiesen, dass
das Teilen von Verantwortung fir Kinder, Einkommen und Haushalt radikales po-
litisches Handeln tiberhaupt erst ermdglichte, weil so ein Freiraum entstand. So
unterschiedlich die vorgebrachten Griinde, so einig war man sich in der Einschit-
zung, dass der Riickzug in Kommunen und intentionale Gemeinschaften eine Re-

- am 13.02.2028, 02:57:26.

209


https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Riickzug als Widerstand

aktion auf ein illegitimes Herrschaftssystem mit globalen Konsequenzen war, das
von innen nicht verandert werden konnte.

An dieser knappen Zusammenfassung wird zudem deutlich, dass die Kom-
munenbewegung ein Zusammenschluss sehr unterschiedlicher Gruppen mit stark
differierenden Selbstverstindnissen und Vorgehensweisen war. Trotz dieser He-
terogenitit lisst sich ein genereller Trend ablesen. Verstand sich ein Grof3teil der
Aktivist*innen in den 1970er Jahren als Teil einer Gegenbewegung gegen die Mehr-
heitsgesellschaft, sah sich die Mehrheit Ende des Jahrtausends eher als Teil einer
Innovationsbewegung fir dieselbe. Das wird einerseits daran deutlich, dass sich
die Herrschaftsdiagnose der Kommunard*innen wandelte: sah man in den 1970er
Jahren noch ein unterdriickerisches System am Werk, eine verkrustete Mehrheits-
gesellschaft, entdeckten die Aktivist*innen Ende der 1990er Jahre eher ein System,
das sich selbst zerstorte. Zweitens wird diese Verinderung an Selbstbezeichnun-
gen sichtbar: aus der Gegenkultur (Counter-Culture) werden die »New Utopians«.
Drittens wird in den spiten 1970er Jahren zum ersten Mal diskutiert, wie antago-
nistisch man sich zur Mehrheitsgesellschaft stellen sollte. Diese Diskussion wird in
den folgenden Jahren weiter vorangetrieben, bis in den 1990er Jahren das Denken
in Antagonismen von einigen sogar zum Problem erklirt wird. Argumentiert wird
hier, dass so »der Andere« stets als das Problem erscheint und man sich selbst von
der Problemdiagnose ausnimmt — so sei eine gemeinsame Losung der gemeinsa-
men Probleme unméglich. Selbst unter jenen Kommunard*innen, die sich selbst
als »politisch« bezeichnen wiirden, hat sich in den 1990er Jahren die Erkenntnis
durchgesetzt, dass auch die Gemeinschaften selbst noch nicht wirklich nachhal-
tig, frei von Rassismus, Klassismus und Sexismus waren. Folgerichtig verstanden
sich die meisten Kommunen in den 1990er Jahren als »Beispielgemeinschaftenc,
»Leuchttiirmes, »Innovationsmotoren« oder »Inkubatorenc« fiir eine Welt in Un-
ordnung - Vorstellungen von der Kommune als »Gegengemeinschaften« fand man
zum Ende des Jahrtausends selten.

Einschrinkend sei hier darauf hingewiesen, dass es sich bei diesen Erkennt-
nissen um die Geschichte eines eher progressiven bis linksradikalen Teils der Be-
wegung rund um Kommunen und intentionale Gemeinschaften handelt. Das Ma-
gazin Communities vertrat bereits in den frithen 1970er Jahren eine feministische
Agenda, versperrte sich Vorstellungen eines gewaltsamen Umsturzes ebenso wie
solchen, die das Ende der Welt nah wihnten, und wollte dennoch zu einer radikalen
Verdnderung der Verhiltnisse beitragen. Die Zeitschrift stellt entsprechend auch
nur einen Teil jener intentionalen Gemeinschaften dar, die es in den USA zwischen
1970 und dem Ende des Jahrtausends gab. Gewalttitige Gemeinschaften, solche, die
ihre Mitglieder festhielten, rechte und nationalistische Gruppierungen sowie sol-
che, die sich dem 6ffentlichen Austausch insgesamt versperrten, werden in diesem
Buch daher nicht besprochen. Wihrend meine theoretischen Uberlegungen zum
Riickzug als Widerstand und die methodologischen Erwigungen fiir die Analyse

- am 13.02.2028, 02:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Von der Landkommune zum Okodorf - Eine Bilanz

von intentionalen Gemeinschaften allgemein niitzlich sein mégen, sind die empi-
rischen Erkenntnisse in ihrer Aussagekraft begrenzt. Es wire jedoch interessant
zu sehen, wie sich nationalistische Gruppen oder zum Beispiel die Prepperszene
seit den 1970er Jahren entwickelt und verindert haben.

Auf theoretischer Ebene ist hier einschrinkend hinzuzufiigen, dass ein theo-
retisches Konzept erarbeitet wurde, um den Riickzug als Widerstand fassen zu
konnen. Es wird dabei aber nicht deutlich, wann der Riickzug allgemein als Wi-
derstand zu deuten ist und wann es sich dabei lediglich um eine Entscheidung
des Lebensstils handelt, wann doch eher von Eskapismus zu sprechen ist. Da hier
im Vordergrund stand, den Riickzug im toten Winkel der Widerstandsforschung
sichtbar zu machen, wurde diese Abgrenzung weniger sauber herausgearbeitet.
Dabei wire auch diese Unterscheidung sehr interessant: Wann ist ein Akt des Riick-
zugs Widerstand und wann lediglich Flucht vor Verantwortung?

Betonen mochte zuletzt, dass einige (wenn auch nicht alle) jener Aktivist*in-
nen, von denen dieses Buch handelt, auch an Demonstrationen, éffentlich sichtba-
ren Protesten und gar Besetzungen teilnahmen. Auch was diese Aktivist*innen an-
geht, habe ich mich auf deren Riickzug aus der Mehrheitsgesellschaft in die Kom-
mune konzentriert. Sehr interessant wire aber ebenso, die Verbindungen zwischen
Protest und Riickzug zu untersuchen. Vieles deutet nimlich darauf hin, dass eini-
ge intentionale Gemeinschaften — gerade, weil sie kollektiv organisiert sind — als
Knotenpunkte fiir Proteste und Blockaden fungierten.

9.3 Eine Geschichte der Einhegung oder der Kontinuitat?

Insgesamt konnte man die Geschichte der Kommunen und intentionalen Gemein-
schaften als eine der Selbsteinhegung verstehen. Immerhin riickten immer mehr
Kommunard*innen von ihrem Selbstverstindnis als Gegenbewegung ab, gerierten
sich eher als Innovationsmotoren fiir die Mehrheitsgesellschaft. Zudem zeigt sich
iiber die analysierte Zeitspanne hinweg ein Anniherungsprozess zwischen Kom-
munenbewegung und Mehrheitsgesellschaft. Die Kommunard*innen der 1970er
und 1980er Jahre wollten weit weg von den Stidten, sich selbst verpflegen, mog-
lichst auerhalb des reguliren Arbeitsmarkts Geld verdienen, keine Steuern zah-
len und nichts mit politischen Institutionen zu tun haben. In Landkommunen und
alternativen Betrieben wollten sie neue Seinsweisen testen und diese langfristig
durchsetzen. Sie vertraten dabei Werte, die sie gegen jene Ordnung in Stellung
brachten, die von Reichen und Michtigen installiert schien. Ihr Riickzug war Ab-
lehnung und Entgegensetzung. Im Gegensatz dazu, wohnten Kommunard*innen in
den 1980er und 1990er Jahren hiufig in Stidten oder an diese angebunden, wa-
ren meist in Arbeitsverhiltnisse eingebunden, zahlten Steuern, waren teilweise in
Parteien aktiv und wendeten sich an politische Institutionen und insbesondere an

- am 13.02.2028, 02:57:26.

21


https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Riickzug als Widerstand

internationale Organisationen, wie die Vereinten Nationen. Zwar ging es den Ak-
tivist“innen noch immer darum, radikale Alternativen aufzubauen, in denen ein
Leben ohne Krieg, Ungleichheit und Naturzerstérung moglich wire. Dabei ver-
standen sie sich aber nicht mehr als Gegenmacht zur Mehrheitsgesellschaft. Viel-
mehr formulierten sie eine weltgesellschaftliche Krisendiagnose, die von weiten
Teilen der Mehrheitsgesellschaft geteilt wurde, dabei aber alle ratlos zuriicklieR.
Die Kommunard*innen verstanden sich entsprechend dieser Diagnose nicht mehr
als radikale Gegenmacht, sondern als »Pioniere des Wandels« und »Leuchttiirme«
der Verinderung, die der Mehrheitsgesellschaft Hoffnung geben und als gute Bei-
spiele dienen sollten. Ihr Riickzug war Ablehnung und Vorgriff.

Doch inwiefern trifft die Diagnose der Einhegung hier wirklich zu? Zu deutlich
stehen die Kommunen und intentionalen Gemeinschaften, von denen dieses Buch
handelt, noch heute fiir eine andere Welt. Dabei verstehen sie sich zwar nicht als
Gegengemeinschaften, sondern als Beispielgemeinschaften. Dass sie damit immer
noch als dissidenter Widerstand zu verstehen sind ist jedoch eines der Hauptargu-
mente dieses Buchs. Statt also auf die Verinderung der Bewegung zu fokussieren,
kénnte man ebenso auch die erstaunliche Kontinuitit der Bewegung iiber 30 Jah-
re (und mehr) hervorheben.! Das Magazin Communities besteht noch heute und
berichtet von dissidenten Lebensformen, die die zerstoérerische Lebensweise der
Mehrheitsgesellschaft zumindest in bestimmten Hinsichten herausfordern. Auch
ein GrofSteil der Kommunen und intentionalen Gemeinschaften, von denen dieses
Buch handelt, existiert bis heute. Sie sind Anlaufpunkte fiir Menschen, die nach
Alternativen suchen und teilweise Knotenpunkte fiir Debatten und Aktivismus.

Diese Kontinuitit sollte nicht vernachlissigt werden, denn die intentionalen
Gemeinschaften der 1930er und 1940er Jahre in den USA erwiesen sich — wie dar-
gestellt — als Reservoir an Ideen, Werten und Praktiken, aus dem Aktivist*innen
in den 1960er Jahren schopften. Mildred Loomis prigte mit der »School of Living«
— entstanden als Reaktion auf die grofien Depression der 1930er Jahre — die Ge-
genkultur entscheidend, gab jungen Aktivist*innen Instrumente und Wissen zur
Selbstversorgung an die Hand und brachte ihnen dabei die Idee niher, dass es
um die Dezentralisierung von Macht gehen miisse. Arthur Morgan, ein iiberzeug-
ter Pazifist und Kriegsdienstverweigerer im zweiten Weltkrieg, war in den 1960er
Jahren in der Lage, entstehende Gemeinschaften — wie auch die neu gegriindete
Zeitschrift Communities — finanziell zu unterstiitzen, weil er bereits in den 1940er
Jahren fir derartige Zwecke Geld gesammelt und beiseite gelegte hatte. Die »Ca-
tholic Workers« driickten der Gegenkultur ihren Stempel auf, weil sich einige der
von Nichstenliebe und sozialistischen Idealen iiberzeugten Aktivist*innen in den

1 Den Hinweis, dass die Geschichte der Kommunen in den USA nicht nur als eine der Verande-
rung, sondern auch als eine der Kontinuitat erzahlt werden kann, verdanke ich Christopher
Daase.

- am 13.02.2028, 02:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Von der Landkommune zum Okodorf - Eine Bilanz

1960er Jahren Gemeinschaftsprojekten anschlossen und dort eine starke Stimme
hatten. Dave Dellinger, der als Teil der Chicago Seven berithmt werden wiirde, war
in den 1940er Jahren als Pazifist in intentionalen Gemeinschaften unterwegs. Nicht
zuletzt ist das »Fellowship for intentional communities« — die heutige Netzwerk-
organisation intentionaler Gemeinschaften in den USA - ein Produkt der 1940er
Jahre. In all diesen Fillen entfalteten Gemeinschaften eine zu ihrer Bliitezeit un-
vorhergesehene Wirkung, indem sie weiteren Protest ermoglichten. So dienten sie
als »Silos« fir Ideen und Ressourcen, die spitere Generationen anzapften, oder als
Orte, die wichtige Personen und deren Netzwerke prigten.? Insgesamt zeigt diese
Geschichte also, dass Kommunen und intentionale Gemeinschaften Orte sind, an
denen alternatives Wissen sowie Vorstellungen von einer anderen Welt eingelagert
sind, die damit auch in Zukunft von Widerstandsbewegungen — wer weif wann
und wie — angezapft werden konnen.

2 Beinahe wire esim Jahr 2020 wieder so gekommen, dass die Kommunenszene einen spaten
und unerwarteten Erfolg hatte verbuchen kdnnen: Beinahe wire der Ex-Kommunarde und
Senator von Vermont, Bernie Sanders, zum Kandidaten der Democratic Party fiir das Amt des
US-Présidenten nominiert worden.

- am 13.02.2028, 02:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2028, 02:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839451595-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

