
Postkoloniales Völkerstrafrecht: Einleitung

von Markus Abraham und Georgia Stefanopoulou

I. Vom Postkolonialen für das Völkerstrafrecht lernen: Zwei Fragen und eine
Hoffnung

Unser Ziel ist es, gemeinsam zu diskutieren, welche Impulse sich aus dem
postkolonialen Diskurs für das Völkerstrafrecht ergeben. Unsere Idee dafür
besteht darin, Expertinnen und Experten des postkolonialen Diskurses mit
Expertinnen und Experten der Völkerstrafrechtswissenschaft zusammen‐
bringen. Einleitend möchten wir, gewissermaßen als erste Anregung, die
Aspekte markieren, die uns bei der gewählten Thematik in besonderem
Maße beschäftigen. Es sind drei Aspekte: Zwei Fragen und eine Hoffnung.

1. Erste Frage: Was können wir lernen?

Die erste der Fragen, die abstraktere, lautet folgendermaßen: Was können
wir lernen? Genauer: Was können wir, die mit dem Recht befasst sind, von
der postkolonialen Kritik lernen? Zu lernen gibt es womöglich zunächst
einmal etwas ganz Grundlegendes: Zu lernen ist nämlich, so wäre hier
der Vorschlag, die Einstellung des Verstehen-Wollens einzunehmen statt
der Haltung des Belehrens, Missionierens oder Beglückens. Wenn Gayatri
Spivak über die Notwendigkeit spricht „to educate the educator“, geht es ihr
zwar wesentlich darum, die von ihr als subaltern Bezeichneten, also diejeni‐
gen Menschen, die von allen Linien der sozialen Mobilität abgeschnitten
sind,1 zu aktivieren, sie nicht nur als passive Empfänger von Bildung zu
charakterisieren, sondern als selbst Mitgestaltende. Die Einstellung, die
Spivak den Lehrenden anempfiehlt, lässt sich jedoch – und so will Spivak
das auch verstanden wissen – auf die Lehrenden in den Utopias US-Eu‐
ropäischer-Universitäten übertragen: „Learning from the subaltern is …
[learning] to recognize, not just a benevolently coerced assent, but also

1 G. Spivak, Righting Wrongs. Unrecht Richten, übers. v. S. Finck und J. Keim, Zü‐
rich/Berlin 2008, S. 21.

9

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an unexpected response.“2 Was also von der postkolonialen Kritik gelernt
werden kann, ist also zunächst etwas Strukturelles: das Lernen durch das
Entgegennehmen und Verarbeiten von unexpected responses.

Inhaltlich betrachtet liefert die postkoloniale Kritik zahlreiche unexpec‐
ted responsenses. Darunter ist etwa die Antwort, die für manche Proponen‐
ten des Völkerrechts und Völkerstrafrechts schwer zu ertragen ist: Dass
nämlich das Postulieren und Einräumen von Menschenrechten und der
Schutz durch die Konzeption und Verfolgung von Völkerstrafrechtsverbre‐
chen stets auch das Potential beinhaltet, dass die Menschenrechte und Völ‐
kerrechtsverbrechen für Interventionen instrumentalisiert werden sowie
das Pochen darauf als Fortsetzung von kolonialer Unterdrückung verstan‐
den werden kann. Unerwartet ist für manche auch die Antwort der postko‐
lonialen Kritik, dass das vorherrschende („das unsrige“) Verständnis der
Menschenrechte womöglich oppressiv und anmaßend ist. Für andere mö‐
gen diese Antworten so unerwartet mittlerweile nicht mehr sein. Dass dies
so ist, bedeutet jedoch nicht notwendig, dass die richtigen Schlüsse gezogen
oder die angemessenen Reaktionen auf die Antworten der postkolonialen
Kritik bereits implementiert worden sind.

Auch für die Ethik, die für das Recht bedeutsam ist, weil sie dessen
Grundlage bildet und auch dessen Ausgestaltung beeinflusst,3 hält die post‐
koloniale Kritik unexpected responses parat. Dies wird explizit, wenn etwa
Leela Gandhi argumentiert, dass der dominante major mode des globalen
Nordens ergänzt werden müsse um eine globale Ethik des minor mode:
Statt einer Ethik der magna moralia müsse, so Gandhi, eine Ethik des
Imperfektionismus, eine Ethik des Außenseiters, des Underdogs und der
Verletzten in Stellung gebracht werden.4 Zu entwickeln sei darüber hinaus
überhaupt ein anderer Blick auf die Geschehnisse in der Welt: Zu entwer‐
fen sei nämlich eine neue Art der Geschichtsschreibung, die nicht nur die
„großen Ereignisse“ – wie Kriege oder wissenschaftliche Erfindungen – für
geschichtsträchtig erachtet, sondern vielmehr die alltäglichen, zwischen‐
menschlichen Vollzüge betont. Diese als „ahimsaic (or nonviolent) histori‐
ography“5 betiltete Art der Geschichtsschreibung charakterisiert Gandhi

2 G. Spivak, Righting Wrongs, The South Atlantic Quarterly 2004, 523 (537).
3 Vgl. M. Abraham, Das Verhältnis von Moral, Politik und Recht als Verhältnis des

Übergangs, in: J. Haaf/E. Neuhann/L. Müller/M. Wolf (Hrsg.), Die Grundlagen der
Menschenrechte, Baden-Baden 2023, S. 29 ff.

4 L. Gandhi, Utonal Life, in: B. Robbins/P.L. Horta (Hrsg.), Cosmopolitanisms, New
York 2017, S. 65 (79 ff.).

5 Gandhi, Utonal Life (Fn. 4), S. 84.

Markus Abraham und Georgia Stefanopoulou

10

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie folgt: „It [the ahimsaic historiography] reaches precisly for those every‐
day events and conjunctures – e.g., civility among strangers and friends –
that transform the existential texture of life“.6

Unexpected ist es schließlich auch, wenn – noch einmal Spivak – dafür
argumentiert, dass die Fragen der Ethik nicht vollkommen rationalisierbar
seien, nicht bei der Vernunft, etwa beim kategorischen Imperativ oder beim
autonomen Subjekt der Freiheit ihren Ausgangspunkt nehmen könnten.
Die Ethik sei, bevor sie eine Aufgabe der Erkenntnis und Rationalität ist,
zuallererst ein Problem der Beziehung.7 In diesen Zusammenhang gehört
auch ihre Überlegung, dass der Quell für Verantwortlichkeit nicht aus
Selbstherrlichkeit und situativer Stärke herrührt, à la Churchill: „The price
of greatness is responsibility“. Der Quell der Verantwortlichkeit liege viel‐
mehr in der Verbundenheit mit dem Anderen, nämlich im vor-rationalisier‐
baren Angerufen-werden durch den Anderen8. Verantwortlichkeit begrün‐
dend ist also „the call of the other upon us“.9 Es handelt sich insofern nicht
um eine „Verantwortung für“, sondern vielmehr um eine „Verantwortung
gegenüber“.10

Wenn auch diese Antworten der postkolonialen Kritik nicht unmittelbar
Bezug auf das Völkerstrafrecht nehmen, sind sie besonders interessant, weil
sie kreativen Spielraum dafür lassen, was für Lehren für das Völkerstraf‐
recht und das Recht generell zu ziehen sind.

2. Zweite Frage: Wie funktioniert die Einbeziehung postkolonialer Kritik in
das Recht?

Die zweite Frage, die handfeste, lautet: Wie funktioniert es genau, auf
welche Weise kann die Verarbeitung der postkolonialen Kritik in völker‐
strafrechtliche Diskurse nun konkret geschehen? Kann die Verarbeitung
geschehen unter der Losung der Hybridität, etwa durch den verstärkten
Einsatz sogenannter Hybrid Courts11, die – in unterschiedlichem Ausmaß

6 Gandhi, Utonal Life (Fn. 4), S. 85.
7 Spivak, Unrecht Richten (Fn. 1), S. 21.
8 Der Terminus des Angerufen-werdens wird verwendet von der deutschen Über‐

setzung, vgl. Spivak, Unrecht Richten (Fn. 1), S. 20.
9 Spivak, Righting Wrongs (Fn. 2), 534 f.

10 Spivak, Righting Wrongs (Fn. 2), 537: “responsible for” vs. “responsible to”.
11 Zu diesen Hybrid Courts vgl. G. Werle/F. Jeßberger, Völkerstrafrecht, 5. Aufl., Tübin‐

gen 2020, Rn. 85. und Überblick bei Rn. 362 ff.

Postkoloniales Völkerstrafrecht: Einleitung

11

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– nationale und internationale Rechtselemente kombinieren, etwa bei ihrer
Rechtsgrundlage, der Auswahl der Justizakteure oder dem auf eine konkrete
Situation anwendbaren Recht.12 Möglicherweise bedeutet die angemessene
Verarbeitung der postkolonialen Kritik die Regionalisierung des Völker‐
strafrechts, in dem die Ahndung von Völkerrechtsverbrechen zwar auf
Grundlage des Universalitätsprinzips stattfindet, aber primär eingebettet
wird in den regionalen Kontext.13

Demnach könnte eine Konsequenz der postkolonialen Kritik darin be‐
stehen, dass verstärkt lokal gebräuchliche Regeln und Institutionen bei der
Aufarbeitung von völkerstrafrechtlichem Unrecht eingesetzt werden, wie
dies etwa im Rahmen des Genozids in Ruanda geschah mithilfe der soge‐
nannten Gacaca-Gerichte14, deren Konzeption auf prä-koloniale Vorläufer
zurückgeht.15 Das Beispiel der Gacaca-Gerichte zeigt das Potential und
gleichzeitig die Schwierigkeiten solcher Versuche, zwischen internationalen
Normen und prä-kolonialen, lokalen Rechtstraditionen in concreto zu ver‐
mitteln: Während die einen anmahnten, dass die Verfahren vor den Gaca‐
ca-Gerichten bestimmte international garantierte Rechte verletzen würden,
nämlich Art. 14 des Internationalen Pakt über bürgerliche und politische
Rechte, insbesondere das Recht auf einen fairen Prozess, die Unschulds‐
vermutung, die Waffengleichheit und das Recht auf einen unparteiischen
Richter, sahen die anderen die Gerichtsverfahren als zulässige Form justi‐
zieller Aufarbeitung. So argumentierte der Oberste Gerichtshof Ruandas,
dass die universellen Menschenrechte durchaus zu beachten seien, dies
allerdings nicht die strenge Umsetzung jeder ihrer Positivierungen erforde‐
re, sondern die Achtung dem Inhalte nach verlange.16 Die Gacaca-Gerich‐
te würden, auch angesichts der Besonderheiten der Situation in Ruanda,

12 So G. Stefanopoulou, Legitimationsprobleme internationaler Strafjustiz zwischen
Weltrechtsprinzip und postkolonialer Skepsis – Der Internationale Strafgerichtshof
als „Dritter Raum“ zwischen und über den lokalen Rechtskulturen?, Zeitschrift für
Internationale Strafrechtsdogmatik 2018, 103.

13 Vgl. Werle/Jeßberger, Völkerstrafrecht (Fn. 11), Rn. 88 mit dem Hinweis auf die im
Jahr 2013 eingerichteten Afrikanischen Sonderkammern und die Bemühungen um
einen Afrikanischen Strafgerichtshof.

14 C. Wibabara, Gacaca Courts versus the International Criminal Tribunal for Rwanda
and National Courts, Baden-Baden 2014, S. 160 ff.

15 Die Gerichte wurden erst etabliert, als die internationalen und nach westlichem
Vorbild strukturierten nationalen Gerichte der riesigen Anzahl an Fällen nicht nach‐
kommen konnten, s. Wibabara, Gacaca (Fn. 14), S. 133.

16 Supreme Court of Rwanda, Départment des Juristdictions Gacaca, Mise au point
au sujet du rapport et différentes correspondances d'Amnesty International, 2003,

Markus Abraham und Georgia Stefanopoulou

12

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


namentlich der massenhaften Beteiligung am Genozid sowie dem Entwick‐
lungsstand des Landes, einen adäquaten Ausgleich der miteinander konf‐
ligierenden menschenrechtlichen Anforderungen darstellen.17 Ariel Meyer‐
stein analysiert die Institution der Gacaca-Gerichte sogar als „truely hybrid
postcolonial form“ und versteht die Kritik an ihnen, die die Einhaltung
internationaler Völkerrechtsstandards einfordere, als einen „act of symbolic
violence“, weil sich in der Kritik die Oktroyierung westlich verstandener
Menschenrechtsstandards perpetuiere.18

Die am konkreten Beispiel erläuterte Spannung zwischen universeller
Geltung der Menschenrechte und lokalen Interpretationen und Bedürfnis‐
sen legt das Desiderat eines postkolonialen Völkerstrafrechts offen: Das De‐
siderat besteht darin, dass eine plausible Verarbeitung der postkolonialen
Kritik die Rekonzeptualisierung der – auch den Völkerstraftaten zugrun‐
deliegenden – Menschenrechte voraussetzt, also eine klare Distanzierung
erfordert von der Vorstellung einer „substantiellen oder intrinsischen ,West‐
lichkeit‘ der Menschenrechte“.19 Mag man auch diskutieren, ob die Gacaca-
Gerichte als erfolgreiches Beispiel für einen Versuch der Auflösung der
Spannung von Universalität und Regionalität herhalten können, so stellt
sich für die Zukunft entscheidend die Frage, wie eine Rekonzeptualisierung
der Menschenrechte und weiterer Rechtsnormen für eine postkolonial sen‐
sibilisierte Rechtspraxis konkret stattfinden kann, wie also Anwendung,
Auslegung und Fortentwicklung von Rechtsnormen aussehen sollten.20

Wie berücksichtigt man die Einwände und Erkenntnisse postkolonialer
Kritik in angemessener Weise, wenn man als Juristin, Richterin, Anwältin,
Rechtswissenschaftlerin den Vorschlag für eine bestimmte Auslegung einer
völkerstrafrechtlichen Norm vorträgt, eine Fortentwickelung des Völker‐
strafrechts anregt oder ein neues Völkerrechtsverbrechen vorschlägt? Kurz:
Wie konkret funktioniert also eine durch postkoloniale Kritik informierte
Völkerstrafrechtspraxis und -wissenschaft?

S. 2; zitiert nach A. Meyerstein, Between Law and Culture: Rwanda’s Gacaca and
Postcolonial Legality, Law & Social Inquiry 2007, 467 (469 u. 481).

17 Supreme Court of Rwanda, Gacaca (Fn. 16), S. 5, zit. nach Meyerstein, Postcolonial
Legality (Fn. 16), 469.

18 Meyerstein, Postcolonial Legality (Fn. 16), 496 f.
19 Stefanopoulou, Legitimationsprobleme (Fn. 12), 104.
20 Zum Verständnis des Internationalen Strafgerichtshofs als Potential für einen „Drit‐

ten Raum“ (H. Bhabha), in dem Überwindung von Dichotomien unter Aufrechter‐
haltung von Differenzen möglich ist, siehe Stefanopoulou, Legitimationsprobleme
(Fn. 12), 107.

Postkoloniales Völkerstrafrecht: Einleitung

13

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Hoffnung: Ein gewisser Universalismus muss möglich sein

Das führt uns zum dritten Aspekt, unserer Hoffnung. Statt die postkolo‐
niale Kritik so zu wenden, dass wir Universalisierungs-Versuche in Gänze
zurückweisen, dass wir vollständig in den Partikularismus von Kultur- und
Rechtsräumen verfallen, haben wir die Hoffnung, dass die kosmopolitische
Utopie universeller Normen fortbestehen kann. Dass also die Utopie einer
menschheitsübergreifenden gemeinsamen Sichtweise fortbesteht auf das,
wie die Dinge sein sollen.

Besonders vielversprechend und realistisch erscheint uns das insoweit,
als es um ein absolutes Minimum an Anforderungen des menschlichen
Umgangs geht. Denn, wenn man nach kulturübergreifenden Richtigkeits‐
vorstellungen sucht, so scheint uns Judith Skhlar ganz richtig zu liegen,
wenn sie argumentiert, dass sich eine gemeinsame Sichtweise weniger in
der – sonst in der Ethik anzutreffenden – Suche nach dem summum bo‐
num, sondern eher mit Blick darauf finden lässt, was das summum malum,
das höchste Unrecht, ausmacht.21 Wenn es so etwas wie universelle Normen
gibt, dann dürfte der aussichtsreichste Ausgangspunkt der Suche das summ‐
um malum sein, also gerade die Frage, welches Verhalten ein universelles
Unrecht, ein Völkerrechtsverbrechen darstellt. Die größte Hoffnung für ein
wirklich universelles Recht liegt also im Völkerstrafrecht.

Auch Spivak ruft nicht dazu auf, die Kategorie universeller Normen
aufzugeben sowie die Tätigkeit des Unrecht-Richtens zu beenden. Viel‐
mehr will sie das in ihrer postkolonialen Kritik entwickelte Konzept der
Bildung als Supplement verstanden wissen, als Ergänzung. Die Tätigkeit
des Unrecht-Richtens hat schon ihre Berechtigung. Zumindest gilt dies im
Prinzip. Über die Frage, wie gerichtet wird, wie also die Institutionen des
Völkerstrafrechts und die Verfahrensregeln des Völkerstrafrechts ausgestal‐
tet sind, sowie die Frage, was gerichtet wird, also welche Verhaltensweisen
als Völkerrechtsunrecht erachtet werden, ist jedoch fortwährend neu zu
verhandeln.

Das sind also unsere beiden Fragen und unsere Hoffnung. Man mag,
wenn man überlegt, unter welchen Voraussetzungen es ein postkoloniales
Völkerstrafrecht geben kann, und wie es aussehen könnte, ganz andere Ant‐
worten entwickeln als diejenigen, die hier als mögliche angedeutet wurden.

21 J. Shklar, Der Liberalismus der Furcht, übers. und hrsg. v. H. Bajohr, 3. Aufl., Berlin
2020, S. 43.

Markus Abraham und Georgia Stefanopoulou

14

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einige solcher Antworten erhoffen wir uns von den folgenden Beiträgen –
und darunter finden sich bestimmt auch ungehörte: unexpected repsonses.

II. Wissenschaftliche Zielsetzung des Bandes: Relevanz des Themas,
Fragestellungen

„Was für den Westen Universalismus ist, ist für den Rest der Welt Imperia‐
lismus“, schreibt Samuel Huntigton 1996 und diagnostiziert einen „Kampf
der Kulturen“ auf der Bühne der Weltpolitik.22 Der Kampf wird durch ein
Misstrauen gegenüber „westlich“ geprägten Institutionen und westlichen
Werten getragen. Das Misstrauen gegen den Westen geht auf vom Kolonia‐
lismus hinterlassene kollektive Traumata zurück.23 Zwangsläufig ist von
dieser Skepsis auch die internationale Strafjustiz betroffen. Die Kritik lautet,
dass globale Ungleichheiten im Rahmen einer selektiven internationalen
Strafjustiz weiter vertieft werden. Exemplarisch für dieses Misstrauen gegen
den Westen ist die Legitimationskrise des Internationalen Strafgerichtshofs,
die im Jahr 2017 ihren Höhepunkt erreichte, als die Afrikanische Union
einen kollektiven Austritt aus dem Internationalen Strafgerichtshof in Er‐
wägung zog. Der Internationale Strafgerichtshof wurde stark mit Vorwür‐
fen des Neokolonialismus, des Rassismus und des Imperialismus konfron‐
tiert.24 Medial aufgegriffen wurde in diesem Zusammenhang folgende für
die Legitimationskrise der Institution exemplarische Äußerung des ruandi‐
schen Präsidenten Paul Kagame, der im Jahr 2018 Präsident der Afrikani‐
schen Union war und äußerte „ICC [der Internationale Strafgerichtshof ] is
made for Africans and poor countries“.25

Den Anlass für die Kritik gab die Tatsache, dass das Gericht in den
ersten Jahren seiner Tätigkeit auf Afrika fokussierte. Formal-juristische
Argumente, die im Kontext der angespannten Beziehungen des Internatio‐

22 S. P. Huntington, Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.
Jahrhundert [i. Orig. The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order,
1996], 9. Aufl., München 2002, S. 292.

23 Dazu Stefanopoulou, Legitimationsprobleme (Fn. 12), 103. Die Überlegungen in die‐
sem Abschnitt sind eng an diesen Text angelehnt.

24 Ausführliche Darstellung der Kritik bei D. M. Tull/A. Weber, Afrika und der Interna‐
tionale Strafgerichtshof, SWP-Studie, S. 5, abrufbar unter. https://www.swp-berlin.or
g/publikation/afrika-und-der-internationale-strafgerichtshof/ (10.9.2024).

25 Kagame, Daily Nation; abrufbar unter: https://nation.africa/kenya/news/africa/1066
-446426-7ulr1ez/index.html (10.9.2024).

Postkoloniales Völkerstrafrecht: Einleitung

15

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.swp-berlin.org/publikation/afrika-und-der-internationale-strafgerichtshof/
https://www.swp-berlin.org/publikation/afrika-und-der-internationale-strafgerichtshof/
https://nation.africa/kenya/news/africa/1066-446426-7ulr1ez/index.html
https://nation.africa/kenya/news/africa/1066-446426-7ulr1ez/index.html
https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.swp-berlin.org/publikation/afrika-und-der-internationale-strafgerichtshof/
https://www.swp-berlin.org/publikation/afrika-und-der-internationale-strafgerichtshof/
https://nation.africa/kenya/news/africa/1066-446426-7ulr1ez/index.html
https://nation.africa/kenya/news/africa/1066-446426-7ulr1ez/index.html


nalen Strafgerichtshofs zu Staaten der Afrikanischen Union vorgebracht
wurden, insbesondere der Hinweis, die Aktivierung des Gerichtshofs in
afrikanischen Situationen sei meistens auf Initiative afrikanischer Staaten
selbst erfolgt, nehmen die wahre Dimension des Vertrauensdefizits nicht in
den Blick.26 Wenig ergiebig sind außerdem Verteidigungsstrategien, die die
Effektivität und Legitimität des Internationalen Strafgerichtshofs dadurch
sicherzustellen versuchen, dass sie die Kritik gegen die Institution auf das
Niveau einer temporären manipulativen Regierungspolitik reduzieren, die
von Personen mit einer diktatorischen und repressiven politischen Vergan‐
genheit betrieben werde, um ihre eigene Strafverfolgung zu vermeiden.27

Die Argumentation ist zwar nachvollziehbar, trägt allerdings nicht zur
Entschärfung der Kritik bei und kann eher zu weiteren Polarisierungen
führen.28 Vor allem lässt sie die wahren Gründe des Misstrauens unberück‐
sichtigt, die kollektiven Erinnerungen an den Kolonialismus und die westli‐
che Ausbeutung und Versklavung.29

Insgesamt kann man sagen, dass das mit dem kollektiven Gedächtnis30

zusammenhängende Misstrauen gegen Institutionen und „westliche“ Werte
kein temporäres Phänomen ist, das lediglich durch Regierungen instru‐
mentalisiert wird und sich bereits mit punktuellen Anpassungen und for‐
mal-juristischen Argumenten aus der Welt schaffen lässt. Schon in der Zeit
des Algerienkriegs hatte Frantz Fanon vor westlich geprägten Institutionen
gewarnt. „Also, meine Kampfgefährten, zahlen wir Europa nicht Tribut,
indem wir Staaten, Institutionen und Gesellschaften gründen, die von ihm
inspiriert sind“, schrieb er bereits im Jahr 1961.31 Auch wenn es mittlerweile
so zu sein scheint, dass sich die aufgeladene Situation etwas beruhigt hat,
da auch Situationen, also die Gesamtheit der völkerstrafrechtsrelevanten
Geschehnisse in einem Land, außerhalb von Afrika in den Fokus der
Anklagebehörde geraten, etwa im Falle von Georgien, der Ukraine und
von Afghanistan sowie im Hinblick auf den Gazakonflikt, sollte das tief
verwurzelte Misstrauen, das mit den Erfahrungen des Kolonialismus ver‐
bunden ist, ernst genommen werden. „Die postkoloniale Kritik ist absolut

26 Tull/Weber, Afrika und der Internationale Strafgerichtshof (Fn. 24), S. 5 (6,9).
27 Tull/Weber, Afrika und der Internationale Strafgerichtshof (Fn. 24), S. 5 (6,9).
28 Stefanopoulou, Legitimationsprobleme (Fn. 12), 103 (104).
29 Stefanopoulou, Legitimationsprobleme (Fn. 12), 103 (104).
30 Grundlegend zum Begriff des kollektiven Gedächtnisses M. Halbwachs, Das kollekti‐

ve Gedächtnis [1939], Frankfurt am Main 1985.
31 F. Fanon, Die Verdammten dieser Erde [i. Orig. Les Damnés de la Terre, 1961],

15. Aufl., Frankfurt am Main 2015, S. 266

Markus Abraham und Georgia Stefanopoulou

16

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


berechtigt, und es ist wichtig, dass diese auf einer systemisch-globalen Ebe‐
ne benannt wird“, hat jüngst Paulina Starski anlässlich des 25jährigen Be‐
stehens des Internationalen Strafgerichtshofs klargestellt.32 Ein kollektives
Misstrauen, das unterschwellig immer vorhanden ist, kann immer wieder
eskalieren und den Geltungsanspruch der internationalen Strafgerichtsbar‐
keit in Zweifel ziehen.

Möchte man die normativen Fundamente des Internationalen Strafge‐
richtshofs sichern und die Legitimationsgrundlagen des Völkerstrafrechts
stärken, als eines Instruments das maßgeblich dem universalen Menschen‐
rechtsschutz dienen soll, ist es unabdingbar, dass die völkerstrafrechtliche
Wissenschaft sich ernsthaft mit den Langzeitfolgen des Kolonialismus aus‐
einandersetzt. Dies setzt die Öffnung des völkerstrafrechtlichen Diskurses
für Überlegungen aus wissenschaftlichen Disziplinen voraus, die sich mit
den Implikationen kolonialer Denkweisen beschäftigen.

Damit sind vor allem die postkolonialen Theorien gemeint, deren rechts‐
wissenschaftliche Rezeption die dem Band zugrunde liegende Tagung vor‐
anzubringen beabsichtigte. Notwendig hierfür ist die disziplinenübergrei‐
fende Diskussion darüber, inwieweit die völkerstrafrechtliche Praxis Spu‐
ren des Kolonialismus aufweist und ob sie zur Konstruktion von „Rasse“
als Ordnungsprinzip der Weltgemeinschaft beiträgt. In diesem Zusammen‐
hang stellt sich auch die Frage nach den Aussichten kosmopolitischer Men‐
schenrechtskonzepte in einer postkolonialen Welt, wobei hier das Konzept
der Menschenrechte unter Bezugnahme auf Grundaussagen der Critical
Legal Studies zu befragen ist.

Am aussichtsreichsten erscheint es uns, den Antagonismus zwischen
Universalismus und Partikularismus gerade zu durchkreuzen und zu unter‐
suchen, wie universelle Rechte nicht nur abstrakt statuiert, sondern in eine
Verbindung mit konkreten gesellschaftlichen Kontexten und realen sozialen
Bedingungen und Erfahrungen gebracht werden können. Postkolonialen
und kritischen Rechtstheorien geht es überwiegend nicht darum, Men‐
schenrechten den universellen Geltungsanspruch abzusprechen, sondern
das Verständnis dieser Rechte zu rekontextualisieren und zu rekonfigurie‐
ren.33 Zwar ist ihr Blick auf universelle Werte kritisch, jedoch nicht destruk‐
tiv. Diese Theorien können dazu beitragen, das Thema der Menschenrechte

32 https://www.tagesschau.de/ausland/europa/jubilaeum-istgh-100.html (15.9.2024).
33 Vgl. J.-M. Baretto, in: Baretto (Hrsg.), Human Rights from a Third World Perspective:

Critique, History and International Law, Newcastle upon Tyne 2013, S. 7 ff.

Postkoloniales Völkerstrafrecht: Einleitung

17

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagesschau.de/ausland/europa/jubilaeum-istgh-100.html
https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tagesschau.de/ausland/europa/jubilaeum-istgh-100.html


tatsächlich und konkret mit dem ganzen Thema der Menschheit in Verbin‐
dung zu bringen.34

Zusammenfassend lässt sich das Ziel des vorliegenden Bandes so bestim‐
men, die dialogischen Voraussetzungen dafür zu schaffen, um den postko‐
lonialen Diskurs und die kritische Rechtstheorie in die Völkerstrafrechts‐
wissenschaft und damit auch in das Völkerstrafrecht selbst zu integrieren.
Im Gegensatz zum allgemeinen Völkerrecht ist das Völkerstrafrecht bisher
noch nicht in einen nennenswerten Austausch mit diesen Theorien einge‐
treten. Es ist an der Zeit, dass dies geschieht, zumal in einem Moment, in
dem der Eifer des Gefechts zwischen der Afrikanischen Union und dem
Internationalen Strafgerichtshof etwas nachgelassen hat und nicht mehr
zu politisierenden und polarisierenden Argumenten für oder gegen die
universelle Strafjustiz verleitet. Jetzt ist die richtige Zeit, dass die Völker‐
strafrechtswissenschaft sich ernsthaft mit der postkolonialen Skepsis und
den Marginalisierungsbefürchtungen historisch ausgebeuteter Gesellschaf‐
ten auseinandersetzt. Das Völkerstrafrecht, eine im Grundgedanken nur
von wenigen bezweifelte historische Errungenschaft, befindet sich in einer
Dauerkrise. Es reicht, nur an die fragwürdige Rolle des UN-Sicherheitsrates
bei der Aktivierung des Internationalen Strafgerichtshofs zu denken, die für
die universelle Akzeptanz dieser Institution alles andere als förderlich ist.
Die Kontroverse zwischen Afrika und dem Internationalen Strafgerichtshof
in den letzten Jahren bildet ein besonders eindrückliches Beispiel für das
generelle Misstrauen an der universellen Strafjustiz, das die Konstruktion
von Dichotomien begünstigt wie die vom Westen und dem Rest der Welt,
vom Westen als Zentrum und dem Rest der Welt als Peripherie sowie von
entwickelten und unterentwickelten Gesellschaften. Die Wissenschaft vom
Völkerstrafrecht sollte mit einer systematischen Rezeption postkolonialer
und rechtskritischer Diskurse aktiv darauf reagieren. Genau dies war das
Anliegen der Hamburger Tagung, von denen hier im Band etliche Vorträge
versammelt sind.

34 Stefanopoulou, Legitimationsprobleme (Fn. 12), 103 (106); vgl. S. Benhabib, Kos‐
mopolitismus ohne Illusionen, Menschenrechte in unruhigen Zeiten, Berlin 2016,
S. 140 f.

Markus Abraham und Georgia Stefanopoulou

18

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Überblick über die Beiträge

Den Auftakt des Bandes bilden Beiträge aus postkolonialen und rechtskriti‐
schen Perspektiven.

In ihrem Beitrag “Die Universalität der Menschenrechte überdenken”
stellen Nikita Dhawan und María do Mar Castro Varela die Menschenrech‐
te in den Fokus postkolonialer Kritik. Die universellen Menschenrechte, die
vermeintlich die Verbesserung der Lebensverhältnisse aller Menschen an‐
streben, seien als ambivalent anzusehen, denn sie reproduzierten koloniale
Narrative und seien als strategisches Projekt zu betrachten – rechtfertigten
etwa unter dem Deckmantel der Politik des Helfens imperialistische Inter‐
ventionen. Auch wenn man, wie Dhawan und Castro Varela herausstellen,
hinter die Aufklärung (und auch die Idee der Menschenrechte an und für
sich) nicht zurückkönne, müsse das von der Aufklärung zur Verfügung
gestellte kritische Vokabular dazu genutzt werden, dass die ehemalig ko‐
lonisierten Subjekte ihr eigenes Verständnis von Demokratie, Recht und
Freiheit erarbeiten.

Karina Theurer (Berlin) fokussiert in ihrem Beitrag „Der Grundsatz
der Intertemporalität als Nadelöhr zur Überwindung des Eurozentrismus?“
auf den völkerrechtlichen Grundsatz der Intertemporalität und diskutiert
diesen am Beispiel der auf Kolonialverbrechen basierenden Reparationsfor‐
derungen der Ovaherero und Nama. Dabei zeigt sie auf, dass der Grund‐
satz potentiell reichhaltiger ist als der Gedanke, dass die Rechtslage zum
Zeitpunkt der Geschehnisse den Ausschlag gibt – sein Verständnis ist im
Fluss. Theurer argumentiert außerdem, dass ein wirklich dekolonialer Blick
den Versuch voraussetzen würde, die plurale Rechtsordnung präkolonialer
Zeiten zu rekonstruieren.

Der Beitrag „Reparationen als Postkoloniales Völkerstrafrecht“ von Sa‐
rah Imani (Berlin) dient der Erkundung möglicher Grundlagen, aber auch
Grenzen eines (post)kolonialen Völkerstrafrechts aus menschenrechtlicher
Perspektive. Mit Hilfe von kritischen Rechtstheorien wie den sogenannten
Third World Approaches to International Law (TWAIL), und Racial Capi‐
talism untersucht er, inwieweit die Frage von Reparationen für Kolonialun‐
recht für eine postkoloniale Kritik des Völkerstrafrechts nutzbar gemacht
werden kann. Diese liefern laut Imani zudem den epistemischen Leitfaden
für erste Vorschläge, wie das gegenwärtige Völkerstrafrecht postkolonial
„from below“ re-imaginiert werden kann. Der Beitrag schließt mit der
Begründung von Ansätzen einer dekolonialen Rechtspraxis.

Postkoloniales Völkerstrafrecht: Einleitung

19

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den rechtskritischen Analysen und Beobachtungen folgen Beiträge, die
sich der Legitimations- und Vertrauenskrise im Völkerstrafrecht zuwenden.
Konkrete Phänomene sowie Spannungen und Entwicklungen im Völker‐
strafrecht werden unter Berücksichtigung postkolonialer Kritik beleuchtet.
Moritz Vormbaum (Münster) widmet sich in seinem Beitrag „Internationa‐
ler Strafgerichtshof vs. Afrika? Afrika vs. Internationaler Strafgerichtshof ?“
dem spannungsvollen Verhältnis zwischen den afrikanischen Staaten und
dem Internationalen Strafgerichtshof. Er berichtet über die Entwicklung
dieser Beziehung und betrachtet kritisch verschiedene Aspekte der Opposi‐
tion gegen den Internationalen Strafgerichtshof in Afrika. In seinem Beitrag
hebt Vormbaum hervor, dass Verallgemeinerungen bei der Bewertung der
spannungsvollen Beziehung nicht angebracht sind, weder sei es richtig zu
sagen, dass Afrika gegen den Internationalen Strafgerichtshof eingestellt ist,
noch umgekehrt der Internationale Strafgerichtshof gegen Afrika.

Das Verfahren vor dem Internationalen Strafgerichtshof gegen Ahmad
al-Faqi al Mahdi wegen der vorsätzlichen Zerstörung von Weltkulturerbe in
Timbuktu analysiert Simon Schulze (Trier) in seinem Beitrag mit dem Titel
„Schuld und Sühne“35 aus postkolonialer Perspektive. Das Konzept des
Weltkulturerbes wird mit Blick auf seinen eurozentrischen Ursprung hin‐
terfragt und auf die postkoloniale Forderung nach verstärkter Bezugnahme
auf Kulturverständnisse indigener Bevölkerungen hingewiesen. Postkolo‐
niale Kritik zeigt Schulze zufolge problematische Machtstrukturen und
Defizite im Weltkulturerbeschutz auf. Gleichwohl sei wichtig, den Diskurs
hierbei konstruktiv zu gestalten. Eine pauschale Ablehnung von bisherigen
Konzeptionen und Praktiken ohne Nennung von Alternativen überzeugt
Schulze nicht.

Mit der Entwicklung und den Aussichten universalistischer Rechtsver‐
ständnisse für die Internationale Strafgerichtsbarkeit in der postkolonia‐
len Welt beschäftigen sich die letzten Beiträge des Tagungsbandes. Aus
einer philosophischen Perspektive schildern Amadou Korbinian Sow und
Christian Becker (Frankfurt/Oder) in ihrem Beitrag „Im Angesicht der
Katastrophe“36 mit Blick auf die historischen Unrechtsstrukturen und -er‐
fahrungen der Kolonialisierung unüberwindbare Aporien der Gerechtig‐
keit. Gerechtigkeit schlage in Ungerechtigkeit um, da maßloses Leid nicht

35 Vollständiger Titel: „Schuld und Sühne“ – das Verfahren des IStGH gegen Ahmad
al-Faqi al Mahdi als Untersuchungsgegenstand postkolonialer Studien.

36 Vollständiger Titel: Im Angesicht der Katstrophe. Bemerkungen zum Verhältnis von
Recht und Gerechtigkeit.

Markus Abraham und Georgia Stefanopoulou

20

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ohne Aufhebung von Gerechtigkeit als Konzeption der maßvollen Reakti‐
on auf Unrecht ausgeglichen werden kann. Sow und Becker sprechen in
diesem Zusammenhang von der „Katastrophe der Gerechtigkeit“. Gerech‐
tigkeitsaporien sollen den Autoren zufolge allerdings nicht auf einen Völ‐
kerstrafrechtsabolitionismus hinauslaufen. Dass das Recht sich trotz des
Gerechtigkeitsparadoxes in den postkolonialen Verhältnissen weiter um
eine Friedensordnung bemüht, bleibt für die Autoren unausweichlich.

Andreas Gutmann (Kassel) liefert in seinem Beitrag „Universeller Parti‐
kularismus. Lehren aus dem interkulturellen und plurinationalen Staat“
eine Darstellung, unter welchen Voraussetzungen und mit welchen Rechts‐
instrumentarien eine Vermittlung zwischen verschiedenen Rechtsordnun‐
gen unter Beibehaltung der Idee eines Universalismus möglich ist. Am
Beispiel des plurinationalen Ecuadors zeigt Gutmann – gewissermaßen als
lehrreiche Folie für das Internationale Strafrecht – auf, wie es gelingen
kann, dass staatliches Recht und subalterne Wissensformen in einen echten
Dialog treten – und benennt konkrete rechtspraktische und rechtsmethodi‐
sche Herausforderungen.

Franziska Martinsen (Duisburg/Essen) befasst sich mit der im postkolo‐
nialen Diskurs so genannten dark side der Menschenrechte, die mit ihrer
eurozentristischen Prägung zusammenhängt. Ihr Beitrag trägt den Titel:
„‚We cannot not want human rights, can we?‘ Menschenrechte und Interna‐
tionales Strafrecht aus postkolonialer Perspektive”. Sie argumentiert hierbei
für ein pluralistisches Menschenrechtskonzept und für ein Internationales
Strafrecht, das nicht als „top-down-Ordnung“ konzipiert ist, sondern als
offener diskursiver Prozess, der marginalisierte Stimmen aufnimmt. Eine
komplette Umdeutung der westlich geprägten Menschenrechte sei nicht
verlangt. Martinsen weist außerdem auf das bekannte Konzept von Gayatry
Chakravorty Spivak der „befähigenden Verletzung“ hin, um die kritische
Funktion der Menschenrechte trotz ihrer Ambivalenz hervorzuheben.

Andreas Werkmeister (Berlin) beschäftigt sich in seinem Beitrag „Un‐
gleiche Welt, ungleiches Weltstrafrecht? – Postkoloniale Theorie und die
völkerstrafrechtsabolitionistische Herausforderung“ mit der Reichweite der
postkolonialen Kritik für das Völkerstrafrecht. Indem Parallelen zu frühe‐
rer theoretischer Kritik des (nationalen) Strafrechts aufgezeigt werden,
entwickelt Werkmeister zugleich Argumente für die Einordnung der post‐
kolonialen Kritik. Die Kritik, so seine Analyse, begründe keine Abolition,
jedoch gäbe sie Anlass, das Völkerstrafrecht mit der postkolonialen Theorie

Postkoloniales Völkerstrafrecht: Einleitung

21

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


produktiv zu verschränken, so dass das Völkerstrafrecht verstärkt als Pro‐
jekt der Befreiung begriffen werden kann.

Markus Abraham und Georgia Stefanopoulou

22

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9 - am 18.01.2026, 09:40:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Vom Postkolonialen für das Völkerstrafrecht lernen: Zwei Fragen und eine Hoffnung
	1. Erste Frage: Was können wir lernen?
	2. Zweite Frage: Wie funktioniert die Einbeziehung postkolonialer Kritik in das Recht?
	3. Hoffnung: Ein gewisser Universalismus muss möglich sein

	II. Wissenschaftliche Zielsetzung des Bandes: Relevanz des Themas, Fragestellungen
	III. Überblick über die Beiträge

