
1. Identitätspolitiken: Queer-feministische Debatten

Einer queeren Kritik an (eindeutigen) Identitätspolitiken gehen viele aktivistische wie

theoretische Debatten voraus. Im Folgenden werden einige feministische, intersektio-

nale und postkoloniale Perspektiven der 1980er- und 1990er-Jahre skizziert. Dadurch

soll einerseits ein Blick auf frühe Debatten und Interventionen zu identitätspolitischen

Dilemmata ermöglicht werden und andererseits auf die Perspektiven1 verwiesen wer-

den, die mittlerweile –wenn auch zu einem unterschiedlichen Grad – Eingang in quee-

re Politiken undTheoriebildungen gefunden haben. Hierzu wird im Folgenden entlang

einzelner Debatten,wie beispielsweise des »Streits um die Differenz«, oder entlang ein-

zelner Interventionen, wie beispielsweise Spivaks Aufsatz »Can the Subaltern Speak?«,

der Blick auf feministische, postkoloniale und intersektionale Perspektiven geworfen.

Im Anschluss wird entlang der theoretischen Bewegung von der Heteronormativität

zur Homonormativität bis hin zum Homonationalismus der Blick auf queere Theorien

und Auseinandersetzungen gelegt.

1.1 Poststrukturalismus und Kritische Theorie: Der Streit um die Differenz

Das Erscheinen von Judith Butlers bekanntemWerk »Gender Trouble« 19902 hat sowohl

im deutschsprachigen als auch im US-amerikanischen Raum für kontroverse Debatten

gesorgt. Eine solche frühe Debatte in den USA mündete in der Aufsatzsammlung mit

dem Titel »Der Streit um die Differenz«. Dort diskutieren die »bekanntesten feminis-

tischen Theoretikerinnen der USA« (Seyla Benhabib, Judith Butler, Nancy Fraser und

Drucilla Cornell) – so der Klappentext des 1993 auf Deutsch veröffentlichten Buches –

die Rolle, die die sogenannte Postmoderne für den Feminismus spielen kann. Vorausge-

gangen ist diesem Streit unter anderem Judith Butlers Kritik an der Kategorie »Frau als

Subjekt des Feminismus«:3 In »Gender Trouble« kritisiert sie, dass ein politisches Sub-

1 Hiermit sind insbesondere intersektionale und postkoloniale Theorien gemeint.

2 1991 ist die deutsche Übersetzung »Das Unbehagen der Geschlechter« erschienen.

3 Seyla Benhabib/Judith Butler/Drucilla Cornell/Nancy Fraser: Der Streit um Differenz. Feminismus

und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Fischer Verlag 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

jekt, das von einer bereits unterworfenen Identitäts-Kategorie – »Frau« – ausgeht, so

agiert, als wäre Identität immer schon da und vorausgesetzt. Dadurch werde verschlei-

ert, dass Identitäten erst in und durch Handlungen (wie Identitätspolitiken) hergestellt

werden.4 Den Bedingungen der sprachlichen Repräsentationen, die festlegen, was ein

Subjekt sein kann, damit es repräsentierbar ist, könne – so Butlers Kritik – so nicht

entkommen werden. Dies sei besonders dann problematisch, wenn Subjekte entlang

differentieller Herrschaftsachsen hervorgebracht werden.5 Doch auch Butler betont,

dass es nicht möglich sei, gänzlich auf Repräsentationspolitiken zu verzichten.6 Es rei-

che aber ihr zufolge auch nicht aus, die Kategorie »Frau« »einfach mit verschiedenen

Bestandteilen wie Bestimmungen der Rasse, Klasse, Alter, Ethnie und Sexualität« zu

vervollständigen.7 Stattdessen solle es darum gehen, die »wesentliche Unvollständig-

keit dieser Kategorien« vorauszusetzen, indem das politische Subjekt selbst zur Ver-

handlung gestellt wird. Butler möchte folglich das Feld des Politischen verschieben:

weg von einem Feminismus, der das Subjekt Frau voraussetzt, hin zu einer Politik, in

der Identität als »methodische und normative Voraussetzung« verstanden wird und in

der entsprechend eine veränderte Konstruktion von Identität selbst das Ziel ist.8

Der Tod des Subjekts: Das Ende feministischer Politik?

Die stärkste Gegenposition im »Streit um die Differenz« vertritt Seyla Benhabib, die als

eine Vertreter*in der Kritischen Theorie gilt. Benhabib verortet Butlers Interventionen

in einer postmodernen Theorietradition und fragt, welche Rolle ein postmoderner Fe-

minismus politisch spielen könne.9 Ausgehend von dem »Tod des Subjekts«, dem »Tod

der Geschichte« und dem »Tod der Metaphysik«, den postmoderne Theorie ihr zufolge

markiert, unterscheidet sie jeweils eine starke und eine schwache Version dieser drei

Tode. Zumindest eine starke Version ist Benhabib zufolge unvereinbar mit feminis-

tisch-emanzipatorischen Politiken. Bezug nehmend auf die These vom »Tod des Sub-

jekts« stellt sie in Frage, ob »das Projekt weiblicher Emanzipation ohne ein solches regu-

latives Prinzip derHandlungsfähigkeit, der Autonomie und der Ich-Identität überhaupt

denkbar« sei.10 Auch die mit dem »Tod der Geschichte« einhergehende Unmöglichkeit,

eine alternative feministische Geschichte zu schreiben, steht dem feministischen Pro-

jekt Benhabib zufolge entgegen. Das »Ende der Metaphysik« bedeutet in ihren Augen

wiederum ein Ende der Möglichkeit einer feministischen Gesellschaftskritik. In einer

postmodernen Absage an die Geschichte, die Metaphysik und das Subjekt – so Benha-

bib – kumuliert die Unmöglichkeit, feministische Utopien zu formulieren. So schließt

sie ihren ersten Aufsatz im »Streit um die Differenz« mit dem Appell, die utopische

Hoffnung nicht aufzugeben: »gerade wir – als Frauen – haben viel zu verlieren, wenn

4 J. Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, S. 201.

5 Ebd., S. 17.

6 Ebd., S. 20.

7 Ebd., S. 35.

8 Ebd., S. 21f.

9 Butler kritisiert an Benhabibs Ausführungen unter anderem, dass diese all die verschiedenen und

widersprüchlichen Ansätze vereinfachend unter dem Begriff Postmoderne subsumiere.

10 S. Benhabib/J. Butler/D. Cornell/N. Fraser: Der Streit um Differenz, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Identitätspolitiken: Queer-feministische Debatten 27

wir die utopische Hoffnung in das ganz andere aufgeben.«11 Hier setzt Benhabib be-

wusst das feministische Subjekt »Frau« ein, um sich im Namen des Prinzips Hoffnung

gegen das Ende eines um Identität angeordneten politischen Subjekts »Frau« zu wen-

den. Benhabib vertritt in diesem Aufsatz die Meinung, dass der Feminismus nicht ganz

auf ein Subjekt, eine Geschichte und Gesellschaftskritik verzichten kann, will er seine

emanzipatorische Kraft behalten.12 In späteren Auseinandersetzungen führt sie zudem

die Unterscheidung zwischen einer dritten Beobachter*innenposition einerseits, die ei-

ne konstruktivistische Kritik an einem um Identität angeordneten politischen Subjekt

(auch ohne die drei Tode anzunehmen) ausüben kann, und einer »Perspektive der ersten

Person« andererseits, von der ausgehend Identität von Bedeutung sein muss, ein: »Mit-

glieder und Theoretikerinnen von Bewegungen, die die gesellschaftliche Anerkennung

bestimmter Formen von Identitäten einklagen,müssen annehmen, daß die Unterschie-

de, in deren Namen sie sich einsetzen, für ihr Leben als Individuen grundlegend und

essentiell sind.«13

Die frühen Debatten der 1990er-Jahre umfassen Positionen, die einerseits für eine

Absage an ein um eine eindeutige Identität angeordnetes politisches Subjekt stehen

(Butler), genauso wie Positionen, die es bis zu einem gewissen Grad als notwendig für

das emanzipatorische feministische Projekt erachten, ein gemeinsames Subjekt »Frau«

zu setzen (Benhabib).14 Nancy Fraser nimmt im »Streit um die Differenz« eine ver-

mittelnde Rolle ein. Im gleichen Band wirft sie sowohl Seyla Benhabib als auch Judith

Butler vor, »falsche Gegensätze« hervorzubringen und unnötig zu polarisieren. Fraser

plädiert hingegen dafür, einen Weg zu finden, bei dem feministische Politiken von den

jeweiligen Vorzügen der beiden Perspektiven profitieren können.15 Auch wenn queere

Theorien eher auf Seiten Judith Butlers verortet werden, beschäftigen die Kritiken, die

Benhabib aber auch Fraser in den 1990er-Jahren eingebracht haben und die mittlerwei-

le vielfach fortgeführt und weitergedacht wurden, queere Theorie und Praxis bis heute

(wenn auch zum Teil in einer etwas verschobenen Art und Weise).

1.2 Interventionen Schwarzer Feminist*innen: Ain’t I a Woman?

Wenn ein Subjekt, eine Geschichte und eine Gesellschaftskritik Teil eines emanzipa-

torischen feministischen Projekts sind, stellt sich aus der Perspektive Schwarzer Fe-

minist*innen auch die Frage, welches Subjekt, welche Geschichte und welche Gesell-

schaftskritik dort eingesetzt werden. Oft werden und wurden in feministischen Bewe-

gungen, so die Kritik Schwarzer Feminist*innen, ein bestimmtes weißes Subjekt, eine

11 Ebd., S. 28.

12 Ebd., S. 24.

13 S. Benhabib: Kulturelle Vielfalt und demokratische Gleichheit, S. 24.

14 Die Frage, ob queere Politiken mit dem Anspruch, im Sinne Butlers, das eigene politische Subjekt

selbst zur Verhandlung zu stellen, auf eine Geschichte, Gesellschaftskritik und eine »erste Person«,

für die Identität von Bedeutung ist, verzichten können, wird auch im Zuge der vorliegenden em-

pirischen Untersuchung wiederaufgenommen werden.

15 S. Benhabib/J. Butler/D. Cornell/N. Fraser: Der Streit um Differenz, S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

bestimmte weiße Geschichte und eine bestimmte weiße Gesellschaftskritik als für al-

le Frauen universell gültig gesetzt. Schon lange vor den Interventionen Judith Butlers

haben Schwarze und Feminist*innen of Color darauf hingewiesen, dass diese Universa-

lität fiktional sei und eindeutige Identitätspolitiken mehrfachmarginalisierte Gruppen

ausschließen und unsichtbar machen würden. Bereits 1851 stellte die früher versklavte

Sojourner Truth auf der Frauenrechtskonvention in Ohio die berühmte Frage »Ain’t I

a woman?«. Die mehrheitlich weißen Suffragetten wollten damals eigentlich verhin-

dern, dass Truth diese bekannt gewordene Rede hält. Sie hatten Angst, Truth würde

von ihrem Thema – dem Frauenwahlrecht – ablenken. In ihrer Rede setzte Sojourner

Truth dem Narrativ weißer Männer, Frauen seien zu »schwach«, um an der Politik teil-

haben zu können, ihre eigenen Erfahrungen als Sklavin entgegen: »Look at my arm! I

have ploughed and planted and gathers into barns, and no man could head me – and

ain’t I a woman«.16 Truth legt in dieser Rede die Lücke zwischen ihren eigenen verkör-

perten Erfahrungen als afroamerikanische Frau und der eigentlichen Kategorie »Frau«

offen und fordert ihren Platz in dieser Kategorie ein.17 Erst hundert Jahre nach dieser

bekannten Rede gelang es Feminist*innen of Color, wie zum Beispiel dem »Comba-

hee River Collective (CRC)«, Audre Lorde oder Kimberle Crenshaw, nachhaltig auf die

Unsichtbarmachung von Mehrfachunterdrückungen in feministischen Politiken, aber

auch darüber hinaus aufmerksam zu machen.

Die Kritik der Schwarzen Frauenbewegung

Wegweisend waren vor allem Schwarze Aktivist*innen, die ausgehend von ihren Er-

fahrungen in der Bürgerrechtsbewegung und der Frauenbewegung ihre Marginalisie-

rung als Schwarze Frauen zu thematisieren begannen. Bereits 1970 wurde in dem Sam-

melband »The Black Woman, an Anthology«18 ein Text der »SNCC (Student Nonviolent

Coordinating Committee)«19-Aktivist*in Francis Beal mit dem Titel »Double Jeopardy:

To Be Black and Female« veröffentlicht. In diesem Artikel macht Beal auf die doppel-

te Unterdrückung Schwarzer Frauen in den sozialen Bewegungen, aber auch am Ar-

beitsmarkt und in der Gesellschaft generell aufmerksam.20 Ausgangspunkt des Auf-

satzes waren neben Ausschlusserfahrungen in der Frauenbewegung vor allem Margi-

nalisierungen, die aufgrund struktureller und inhaltlicher Veränderungen bei »SNCC«

auftraten. Während Frauen bei »SNCC« zu Beginn vergleichsweise »gleichberechtigt«

agieren konnten, änderte sich ab Mitte der 1960er-Jahre der Ton in der Gruppe. Diese

begann nicht nur, sich von den früheren Prinzipien der Gewaltfreiheit loszusagen und

weiße Aktivist*innen aus der Bewegung auszuschließen, sondern stellten auch zuneh-

mend die Rolle von Frauen als »gleichwertige« Aktivist*innen in Frage: »That is, black

men began defining the role of black women in the movement. They stated that our

16 Sara Ahmed: Feministisch leben! MANIFEST FÜR SPASSVERDERBERINNEN, Münster: Unrast Ver-

lag 2017, S. 120.

17 Ebd.

18 Toni Cade (Hg.): The Black Woman. An Anthology, New York: Simon & Schuster 1970.

19 »SNCC« war eine bedeutende Organisation in der Bürgerrechtsbewegung.

20 Frances Beal: »Double Jeopardy. To Be Black and Female«, in: Meridians: Feminism, Race, Transna-

tionalism 8 (2008), S. 166-176.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Identitätspolitiken: Queer-feministische Debatten 29

role was a supportive one, others stated that we must become breeders and provide an

army; still others stated that we had Kotex or pussy power«.21 Als Reaktion auf diese

Veränderungen beantragte Francis Beal 1968 die Gründung eines eigenen Komitees bei

»SNCC«, das sichmit Sexismus und Rassismus auseinandersetzte. Aus diesemKomitee

entstand eine der ersten Schwarzen Frauenorganisationen: Die »Third World Women

Alliance (TWWA)«.22 Viele Schwarze Männer warfen den Schwarzen Frauengruppen

damals vor, sie würden die Schwarze Befreiungsbewegung spalten.23 Aber nicht nur der

Sexismus in der Bürgerrechtsbewegung stellte ein Problem für die Schwarzen Frauen

dar, sondern auch der Rassismus der weißen Frauenbewegung. Beal betont allerdings

in ihrem Text »Double Jeopardy« durchaus – basierend auf gemeinsam geteilten Aus-

beutungsverhältnissen – die Möglichkeit der Allianzmit weißen Frauen. Sie konstatiert

aber auch, dass solche Koalitionen nur möglich seien, wenn weiße Gruppen Rassismus

und Imperialismus in den Blick nehmen: »Any white group that does not have an anti-

imperalist and anti-racist ideology has absolutely nothing in common with the black

women’s struggle.«24

Während Beal heute für ihre additive Vorstellung von Unterdrückung kritisiert

wird,25 thematisierte das »Combahee River Collective (CRC)«26 als eine der ersten

aktivistischen Gruppen die Überschneidung und Überlappung von Unterdrück-

ungssystemen: »The most general statement of our politics at the present time would

be that we are actively committed to struggling against racial, sexual, heterosexual,

and class oppression and see as our particular task the development of integrated

analysis and practice based upon the fact that the major systems of oppression are

interlocking.«27 Das »CRC«-Statement, das 1977 veröffentlicht wurde, gilt als einer der

Schlüsseltexte der Intersektionalitätsforschung. Die Gruppe selbst spaltete sich 1975

von der »National Black Female Organisation (NBFO)« ab, weil diese Homosexualität

und Klassenverhältnisse zu wenig thematisierten. Ähnlich wie im Fall der »TWWA«,

gehen auch die Positionen und Interventionen des »Combahee River Collective« von

den Marginalisierungserfahrungen in anderen sozialen Bewegungen aus.28

Wie am Beispiel der »Third World Women Alliance« und dem »Combahee River

Collective« deutlich wird, begannen insbesondere Schwarze und Aktivist*innen of Co-

lor bereits in den 1970er-Jahren, soziale Bewegungen, die eine eindeutige Identitäts-

Kategorie zum Ausgangspunkt ihrer Politiken machten, kritisch in den Blick zu neh-

21 Kimberly Springer: Living for the Revolution. Black Feminist Organizations, 1968-1980, Durham:

Duke University Press 2005, S. 48.

22 Zunächst nannte sich die Gruppe »Black Women Alliance«. Mit dem Einschluss von puerto-ricani-

schen Frauen in die Organisation wurde diese in »TWWA« umbenannt.

23 K. Springer: Living for the Revolution, S. 47.

24 F. Beal : Double Jeopardy, S. 174.

25 Helma Lutz/María T. Herrera Vivar/Linda Supik : »Fokus Intersektionalität – eine Einleitung«, in :

Helma Lutz/María T. Herrera Vivar/Linda Supik (Hg.), Fokus Intersektionalität. Bewegungen und

Verortungen eines vielschichtigen Konzeptes, Wiesbaden: Springer VS 2013, S. 9-31, hier S. 11.

26 Am Combahee River wurden 1863 unter der Führung von Harriet Tubman 750 Sklaven befreit.

27 The Combahee River Collective: »A Black Feminist Statement«, in: Women’s Studies Quarterly 42

(2014), S. 271-280, hier S. 271.

28 Ebd., S. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

men. Ausgehend von der Erkenntnis, dass diese Bewegungen Schwarze Frauen nicht

repräsentierten, gründeten sie eigene Gruppen, um die je eigenen Erfahrungen, die auf

sich überlappende Unterdrückungssysteme zurückgehen, zu politisieren. Gleichzeitig

blieben zumindest die hier genannten Gruppen aber immer auch offen für Allianzen

mit anderen Bewegungen. Ende der 1980er-, Anfang der 1990er-Jahre fanden diese In-

terventionen Schwarzer Aktivist*innen auch Eingang in akademische Debatten.

Intersektionalität

Mittlerweile werden die Kritiken an der Überlappung von Unterdrückungssystemen

meistens unter dem »Paradigma der Intersektionalität« – wie Katharina Walgenbach

es bezeichnet – diskutiert.29 Kimberle Crenshaw gilt als die erste, die den Begriff ins

akademische Feld eingeführt hat. 1989 ist unter dem Titel »Demarginalizing the In-

tersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine,

Feminist Theory and Antiracist Politics« der erste Artikel von Crenshaw, der Intersek-

tionalität thematisiert, erschienen.30 In diesem Artikel werden verschiedene juristische

Fälle beschrieben, in denen die spezifischen Erfahrungen Schwarzer Frauen aufgrund

eines »single-axis-Framework« herausfallen. Im ersten Fall beschreibt Crenshaw den Ver-

such von Schwarzen Frauen, gegen General Motors zu klagen, weil diese keine Schwar-

zen Frauen angestellt hatten. Sie durften aber nicht als Schwarze Frauen klagen, weil

Unterdrückungskategorien nicht beliebig addiert werden könnten, so das juristische

Argument. Als Frauen konnten sie nicht klagen, weil weiße Frauen angestellt waren,

und als Schwarze konnten sie nicht klagen, weil Schwarze Männer einen solchen Pro-

zess bereits verloren hatten. In einem anderen Fall konnte Moore nicht gegen die Firma

Hughes Helicopter klagen, weil sie als Schwarze Frau nicht die Gruppe der Frauen an

sich vertreten durfte. In einem dritten Fall durften Schwarze Frauen nicht für die Grup-

pe der Schwarzen klagen.

Am Beispiel dieser drei juristischen Fälle will Crenshaw aufzeigen, wie Schwar-

ze Frauen in mehrfacher Hinsicht ausgelöscht werden: Sie sind nicht privilegiert ge-

nug, um die Gruppe der Frauen oder Schwarzen zu vertreten, dürfen aber auch nicht

als Gruppe der Schwarzen Frauen klagen. Gerade in dieser Widersprüchlichkeit mani-

festiert sich Crenshaw zufolge die Limitierung einer »single-axis«-Konzeptualisierung:

»I have stated earlier that the failure to embrace complexities of compoundedness […] is

due to the influence of a way of thinking about discrimination which structures politics

so that struggles are categorized as singular issues. Moreover, this structure imports

a descriptive and normative view of society that reinforces the status quo!«31 Inter-

sektionalität ist demgegenüber ein Konzept, mit dem die Komplexität, der eine »sin-

gle-axis«-Konzeptualisierung nicht gerecht werden kann, fassbar gemacht werden soll:

29 KatharinaWalgenbach: Intersektionalität – eine Einführung 2012, https.//www.portal-intersektio-

nalität.de vom 25.05.2020.

30 Kimberle Crenshaw: »Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique

of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics«, in: University of Chicago

Legal Forum (1989), S. 139-167.

31 Ebd., S. 167.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Identitätspolitiken: Queer-feministische Debatten 31

In einem »Intersektionalen Paradigma« rücken die intersections von verschiedenen Un-

terdrückungskategorien, aus denen spezifische eigene Marginalisierungserfahrungen

hervorgehen können, in den Fokus.Nicht nur in juristischen Fällen, sondern auch in so-

zialen Bewegungen – das wird an den zu Beginn angeführten Beispielen der »TWWA«

und des »CRC« deutlich – läuft der Fokus auf »single-axis«-Politiken Gefahr, Erfahrun-

gen, die aus der intersection mehrerer Unterdrückungserfahrungen resultieren, auszu-

löschen.

 Die Antworten von Frauen of Color auf intersektionale Kritiken an einfachen

Identitäts-Kategorien als Ausgangspunkt politischer Bewegungen fallen allerdings

unterschiedlich aus. Crenshaw selbst betont, dass Kategorien sozial wirkmächtig seien

und es deswegen notwendig sei, strategisch auf sie zurückzugreifen: »But to say that a

category such as race or gender is socially constructed is not to say that that category

has no significance in our world.«32 Ihrer Meinung nach sind es auch nicht die Kate-

gorien an sich, die problematisch sind, sondern die Bedeutungen, die an sie geknüpft

sind: »And this project’s most pressing problem, in many if not most cases, is not the

existence of the categories, but rather the particular values attached to them and the

way those values foster and create social hierarchies.«33 Es geht ihr also nicht darum,

sich von den Kategorien zu befreien, sondern die Kategorien von den Bedeutungen

zu befreien, die an sie geknüpft sind. Auch das oben genannte »Combahee River

Collective« kann und will nicht auf Identitätspolitiken verzichten: »This focusing upon

our own oppression is embodied in the concept of identity politics. We believe that

the most profound and potentially most radical politics come directly out of our own

identity, as opposed to working to end somebody else’s oppression.«34 Ja zu sagen

zu einer Politik, die die eigene mehrfach-unterdrückte Identität zum Ausgangspunkt

macht, bedeutete für das »CRC« nicht länger, nur für die Befreiung anderer, sondern

endlich für die eigene Befreiung kämpfen zu können. Im »CRC«-Statement wird aber

auch Kritik an jeglicher Form des Separatismus geübt. Gemeinsame Politiken mit

Bewegungen, die nur eine Achse der Unterdrückung denken, bleiben für das »CRC«

weiterhin denkbar: »We struggle together with Black men against racism, while we

also struggle with Black men about sexism.«35 Crenshaws Position und die des »CRC«

sind beide weit davon entfernt, Identitätspolitiken eine Absage zu erteilen. Sie fordern

aber andere Identitätspolitiken. Solche, die »strategisch« sind, und solche, die »the

interlocking system of oppression« in den Blick nehmen, aber trotzdem weiterhin

solidarisch mit anderen Bewegungen bleiben, ohne Differenzen zu glätten.36

32 K. Crenshaw: Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence against

Women of Color, S. 1296.

33 Ebd.

34 The Combahee River Collective: A Black Feminist Statement, S. 273f.

35 Ebd., S. 274.

36 Neben diesen beiden Positionen gelten auch die Sammelbände »This Bridge Called My Back« von

Gloria Anzaldúa und Cherrie Moraga (1981) und »All the Women Are White, All the Blacks Are

Men, But Some of Us Are Brave: Black Women’s Studies«, herausgegeben von Gloria T. Hull, Pa-

tricia Bell Scott und Barbara Smith (1982), sowie Theoretiker*innen wie beispielsweise bell hooks,

Audre Lorde und Angela Davis als wegweisend für Intersektionalität. Vgl. K. Walgenbach: Inter-

sektionalität.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Andere Schwarze Feminist*innen kritisieren hingegen Formierungen sich separie-

render feministischer Gruppen. Diese würden zum einen die Möglichkeit aufgeben,

eine andere feministische Ideologie zu formulieren, zum anderen würden sie die Be-

dingungen der eigenen Unterdrückung affirmieren:

»By creating segregated feminist groups, they both endorsed and perpetuated the very

racism they were supposedly attacking. They did not provide a critical evaluation of

the women’s movement and offer to all women a feminist ideology uncorrupted by

racism or the opportunistic desires of individual groups. Instead, as colonized people

have done for centuries, they accepted the terms imposed upon themby the dominant

group […].«37

Ähnlich wie die angeführten Debatten fallen auch aktuelle bewegungspolitische Ant-

worten auf intersektionale Kritiken, genauso wie akademische intersektionale Debat-

ten, sehr unterschiedlich aus. Mitunter sind sie mittlerweile dem Vorwurf ausgesetzt,

die Kategorie Klasse vernachlässigt zu haben beziehungsweise nicht einmal dazu in der

Lage zu sein, Klassenverhältnisse zu artikulieren.

Tove Soiland beispielsweise spricht von einer Unvereinbarkeit von Klassenpolitiken

und intersektionalen Politiken, die sie als Identitätspolitiken bezeichnet. Sie sieht

zumindest in der Art, wie gegenwärtig intersektionale Antidiskriminierungspolitiken

sich äußern, keine Möglichkeit, eine Interferenz mit der gesellschaftstheoretischen

Kategorie Klasse denkbar zu machen. Soiland bezeichnet Identitäts-Kategorien, als

Benachteiligungs-Kategorien, die zwar für Antidiskriminierungspolitiken sinnvoll sei-

en, aber nicht mit gesellschaftstheoretischen Artikulationen wie Klassenverhältnissen

interferierend gedacht werden könnten. Solche Antidiskriminierungspolitiken hätten

ihr zufolge die »Befreiung aus der Kategorie« als einziges Ziel und könnten nicht nach

den Mechanismen der Unterdrückung dieser Kategorien fragen.38 Wer Intersektio-

nalität per se mit Politiken gleichsetzt, die mitunter wirklich nicht dazu in der Lage

sind, über Klassenverhältnisse zu sprechen, vergisst allerdings, dass Klasse von Anfang

an ein zentrales Thema intersektionaler Kritiken war. Viele Schwarze Frauen waren

Arbeiter*innen. Entsprechend standen Klassenverhältnisse, wie beispielsweise die

Positionen von Beal oder der »CRC« verdeutlichen, von Anfang an im Vordergrund. So

schreibt das »CRC« in seinem Statement: »We need to articulate the real class situation

of persons who are not merely raceless, sexless workers, but for whom racial and sexual

oppression are significant determinants in their working/economic lives.«39

Auch intersektionale Debatten geben unterschiedliche Antworten auf die Frage, wie

mit der Kritik an einfachen und eindeutigen Identitätspolitiken umzugehen ist. Sie

sind (in ihrer Unterschiedlichkeit) mittlerweile, genauso wie postkoloniale Perspekti-

ven, wichtige Bestandteile queerer Theorie und Politik.40

37 bell hooks: Ain’t I a Woman. Black Women and Feminism, New York: Routledge 1981, S. 151.

38 T. Soiland: Die Verhältnisse gingen und die Kategorien kamen.

39 The Combahee River Collective: A Black Feminist Statement, S. 274.

40 Die Rolle intersektionaler und postkolonialer Perspektiven für aktuelle queere Politiken wird in

der empirischen Untersuchung der vorliegenden Arbeit noch thematisiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Identitätspolitiken: Queer-feministische Debatten 33

1.3 Eine postkolonial-feministische Perspektive: Can the Subaltern Speak?

Postkoloniale Perspektiven legen den Fokus auf die »Produktion und Unterwerfung

des kolonisierten Subjekts«.41 Sie zeigen auf, inwiefern auch in einem postkolonialen

Zeitalter das unzivilisierte, unmoderne, ehemalig kolonisierte Subjekt in Abgrenzung

zum zivilisierten, modernen westlichen Subjekt produziert wird. Gayatri Chakravorty

Spivak gilt als eine der prominentesten Theoretiker*innen, die eine feministische Per-

spektivemit einer postkolonialen Perspektive verknüpft.42 Sie zeigt unter anderem auf,

wie »Gender zum Alibi kolonialer Herrschaft« werden konnte, indem eine unmoderne

Geschlechterpolitik zum Beweis für die Unzivilisiertheit der kolonialisierten Nationen

gemacht wurde.43

In ihrem bekannten Aufsatz »Can the Subaltern Speak?« lenkt sie ausgehend vom

Konzept der Subalternität den Blick auf diejenigen Gruppen, die in gängigen (post-)ko-

lonialistischen Subjektproduktionen nicht mitgedacht werden. Der 1988 zum ersten

Mal erschienene Text gilt als der meistgelesene und -rezipierte Aufsatz der postkolo-

nialenTheorie.44 Spivak selbst wollte nicht, dass die erste Version ihres Aufsatzes in den

1996 erschienenen »Spivak Reader« aufgenommen wird. Stattdessen veröffentlichte sie

zunächst ein Interview, in dem sie angibt, dass das Konzept der Subalternität vielfach

inflationär verwendet und missverstanden rezipiert worden sei: »Ich glaube das Wort

›subaltern‹ verliert hier seine Definitionskraft, weil es zu einer Art Schlagwort für je-

de beliebige Gruppe geworden ist, die etwas will, was sie nicht hat.«45 Erst elf Jahre

nach dem ersten Erscheinen des Aufsatzes – 1999 – wird eine überarbeitete Fassung

des Textes im Band »Kritik der postkolonialen Vernunft« veröffentlicht. Diese Fassung

beschreibt Spivak im Vergleich zur ersten Version des Aufsatzes als viel geradliniger.

Die erste Version spiegle dementgegen den Kampf wider, den sie damals während des

Schreibens mit sich ausgetragen habe. Die 1988 erschienene erste Version – die 2008

auch auf Deutsch veröffentlicht wurde – ist der primäre Bezugspunkt der folgenden

Darstellung. Der Aufsatz ist in mehrere Abschnitte unterteilt: Im ersten Abschnitt wirft

Spivak Foucault und Deleuze mit Marx vor, ein ungeteiltes souveränes Subjekt voraus-

zusetzen. Im zweiten Abschnitt kritisiert sie den Versuch der marxistisch orientierten

»Subaltern Studies Group«, eine »Geschichte von unten« zu schreiben, indem sie sich

poststrukturalistischer Denkwerkzeuge bedient. Im dritten Teil nimmt Spivak Bezug

auf Derrida, der ihr zufolge im Gegensatz zu Foucault nicht in einer eurozentristischen

41 Nikita Dhawan: »Politische Theorie der Subalternität. Gayatri Chakravorty Spivak«, in: André Bro-

docz/Gary Schaal (Hg.), Politische Theorien der Gegenwart III. Eine Einführung, Opladen: Barbara

Budrich Verlag 2016, S. 169-196, hier S. 170.

42 Neben Spivak ist insbesondere auch Chandra TalpadeMohanty, vor allem ihr Aufsatz »UnderWes-

tern Eyes« (1984), stark rezipiert in den deutschsprachigen Gender Studies.

43 N. Dhawan: Politische Theorie der Subalternität, S. 173.

44 Ebd., S. 178.

45 Gayatri C. Spivak: »Ein Gespräch über Subalternität«, in: Boris Buden/Jens Kastner/OliverMarchart

et al. (Hg.), Can the subaltern Speak? Postkolonialität und subalterne Artikulation, Wien: Turia +

Kant Verlag 2008, S. 119-148, hier S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Perspektive verhaftet bleibe.46 Im vierten und letzten Abschnitt widmet sie sich dann

der weiblichen Subalternen und zeigt auf, inwiefern diese nicht sprechen kann.

Die Massen können für sich selbst sprechen

Zu Beginn des Aufsatzes setzt Spivak sich kritisch mit dem poststrukturalistischen

Denken von Foucault und Deleuze auseinander. Spivaks Kritik an Foucault und De-

leuze bezieht sich auf ein Gespräch zwischen den beidenTheoretikern:47 »Ich habe die-

sen freundlichen Austausch zwischen zwei aktivistischen Geschichtsphilosophen aus-

gewählt, weil er die Opposition zwischen autoritativer theoretischer Produktion und

der ungeschützten Praxis des Gesprächs auflöst und so einen Blick auf die Wege der

Ideologie ermöglicht.«48 In einer Fußnote, die sie gleich im Anschluss an die Begrün-

dung ihrer Textauswahl setzt, erklärt Spivak, dass sie die Übersetzung des Gesprächs

aus dem Französischen ins Englische zum Teil modifiziert habe: »Ich habe die engli-

sche Version dieses Textes, wie auch anderer englischsprachiger Übersetzungen,modi-

fiziert, soweit Treue zum Original dies zu verlangen schien.«49 Es erscheint befremd-

lich, dass Spivak ihre starke Kritik an zwei bekannten französischenTheoretikern nicht

auf deren Hauptwerke, sondern auf ein Gespräch bezieht und gleichzeitig im Namen

der »Treue zum Original« die Übersetzung modifiziert, so dass sie vermeintlich sogar

Spivaks eigene Argumentation festigt.50 Vielleicht verweisen diese beiden Aspekte, die

gleich zu Beginn ihres Aufsatzes auffallen, aber auch auf ein Schreiben, das insofern in

der postkolonialen Theorie verortet ist, als es beispielsweise durch absichtliches »miss-

reading« westliche Wissens-Regime aufzubrechen versucht.

Was kritisiert Spivak nun aber an den Aussagen von Foucault und Deleuze aus die-

sem Gespräch? Zum einen wirft sie ihnen vor, dass sie ungeteilte souveräne politische

Subjekte voraussetzen; zum anderen, dass sie unbewusst eurozentrisch sind, weil sie

internationale Arbeitsteilung ignorieren und ihren Blick lediglich auf Mikropolitiken

legen. Warum aber ist Spivak der Meinung, dass gerade Theoretiker wie Foucault und

Deleuze die »Dominierten als klassisch humanistische Subjekte« konstruieren?51 Oder

auch mit ihren eigenen Worten: »Warum sollte solchen Schließungen ausgerechnet im

46 Dieser sehr kurze Abschnitt wird in den folgenden Ausführungen nicht näher erläutert.

47 Das Gespräch zwischen Foucault und Deleuze – »Intellektuelle und Macht« –, auf das Spivak sich

bezieht, fand anlässlich der Gefängnisaufstände in Frankreich statt, die beide Theoretiker unter-

stützt haben.

48 Gayatri C. Spivak: »Can the Subaltern Speak?«, in: Boris Buden/Jens Kastner/Oliver Marchart et al.

(Hg.), Can the subaltern speak? Postkolonialität und subalterne Artikulation, Wien: Turia + Kant

Verlag 2008, S. 17-118, hier S. 21.

49 Ebd., S. 106.

50 So ändert sie beispielsweise folgende Aussage aus der offiziellen englischen Übersetzung »We

cannot shut out the scream of Reich; no the masses were not deceived; at a particular moment

they actually desired a facist regime« in »We must accept the scream of Reich […]«. Gayatri C. Spi-

vak: »Can the subaltern Speak?«, in: Cary Nelson/Lawrence Grossberg (Hg.), Marxism and the In-

terpretation of Culture, Urbana, Chicago: University of Illinois Press 1988, S. 271-333, hier S. 274.

Gleichzeitig muss aber hinzugefügt werden, dass sie beispielsweise mit ihrer Übersetzung der

Grammatologie von Derrida ihre Fähigkeiten als Übersetzer*in unter Beweis gestellt hat.

51 N. Dhawan: Politische Theorie der Subalternität, S. 179.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Identitätspolitiken: Queer-feministische Debatten 35

Falle jener Intellektuellen zugestimmt werden, die unsere besten Propheten der He-

terogenität und des/der Anderen sind«?52 Spivak wirft Foucault und Deleuze vor, die

Ideologie zu ignorieren, wenn sie in ihrem Gespräch nicht zwischen »Interesse« und

»Begehren« unterscheiden. Folgende Aussage von Deleuze53 legt Spivak zufolge eine

solche mangelnde Differenzierung nahe: »We never desire against our interests, be-

cause interests always follows and finds itself where desire has placed it.«54 Sie mani-

festiere sich aber auch in der Aussage von Deleuze und Foucault, dass die »Massen für

sich selbst sprechen können« und es entsprechend die Aufgabe der Intellektuellen sei,

ihnen den Raum dazu zu geben: »the masses know perfectly well clearly, […] they know

far better than the intellectual and they certainly say it very well.«55 In einer solchen

Vorstellung, der zufolge das Begehren immer dem Interesse folge, wird laut Spivak das

Feld der Ideologie vernachlässigt und das unterdrückte Subjekt, das für sich selbst spre-

chen kann, aufgewertet.56 Foucault und Deleuze würden voraussetzen, dass Subjekte,

die rein formal der gleichen Klasse angehören – und somit das gleiche Klasseninter-

esse haben –, sich folglich auch als ein gemeinsames politisches Subjekt mit gleichen

Interessen verstehen, das um die eigene Unterdrückung weiß, und entsprechend für

sich selbst sprechen können.

Deleuze ruft im Zuge dieser Argumentation ein post-repräsentationales Zeitalter

aus: »Es gibt keine Repräsentation mehr, es gibt nur noch Aktion.«57 In dieser Aussage

wird Spivak zufolge nicht zwischen den zwei Bedeutungen von Repräsentation unter-

schieden: »Repräsentation als ›sprechen für‹, wie in der Politik, und Repräsentation als

›Re-präsentation‹, als ›Dar-stellung‹ bzw. ›Vorstellung‹, wie in der Kunst oder Philoso-

phie.«58 Spivak kritisiert diese mangelnde Unterscheidung, indem sie den Aussagen

von Foucault und Deleuze Passagen aus dem »Achtzehnten Brumaire des Louis Bona-

parte« von Karl Marx entgegensetzt. Marx gehe im Gegensatz zu Foucault und Deleuze

von einem disparaten und dislozierten Subjekt aus: »Sowohl auf ökonomischen Gebiet

(Kapitalist), als auch auf politischemGebiet (weltgeschichtlicher Akteur) sieht sichMarx

genötigt, Modelle eines geteilten und dislozierten Subjekts zu entwerfen, dessen Teile

keinerlei Zusammenhang und Kohärenz aufweisen.«59 Marx spricht im »Achtzehnten

Brumaire des Louis Bonaparte« von dem fehlenden Klassenbewusstsein der französi-

schen Parzellenbauern, die durch einen Bevollmächtigten aus der Mittelschicht ver-

52 G. C. Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 23.

53 Diese Aussage schreibt sie 1988 noch »den Philosophen«, also Foucault und Deleuze, zu, obwohl

sie nur von Deleuze stammt. In der zehn Jahre später erschienenen Version ist sie diesbezüglich

genauer.

54 G. C. Spivak: Can the subaltern Speak?, S. 274.

55 Ebd. Diese Aussage ist vielleicht auch im Kontext seiner Vorlesung »Theorien und Institutionen

der Strafe« zu verstehen, die zeitnah zu dem Gespräch gehalten wurde. Hier beschreibt Foucault

nämlich den Intellektuellen als denjenigen, der das für die Macht (die Zentralisierung der Staats-

macht) wichtige Über-Wissen gewinnt, das der Entstehung eines »Volkswissens« zuwiderläuft.

François Ewald/Alessandro Fontana/Bernard E. Harcourt et al. (Hg.): Theorien und Institutionen

der Strafe. Vorlesungen am Collège de France 1971-1972, Berlin: Suhrkamp Verlag 2017, S. 275.

56 G. C. Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 25.

57 Ebd., S. 28.

58 Ebd., S. 29.

59 Ebd., S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

treten (repräsentiert) werden: »Das (mangelnde kollektive) Bewusstsein der Klasse von

Parzellenbauern findet ihren ›Träger‹ in einem ›Repräsentanten‹, einem ›Vertreter‹, der

in jemandes anderen Interesse zu arbeiten scheint. Das Wort ›Repräsentant‹ leitet sich

hier nicht von ›darstellen‹ ab.«60

Was Spivak mit der Unterscheidung zwischen Repräsentation als »sprechen für«

einerseits und Repräsentation als »sprechen von« andererseits aufzeigen will, ist, dass

es immer eine Lücke »zwischen ästhetischer und politischer Repräsentation« gibt.61

Diese Lücke ist zwangsläufig größer, wenn es um die politische Repräsentation der

Subalternen geht. Ein authentisches Sprechen, wie Foucault und Deleuze es fordern,

ist ihr zufolge nicht möglich.

Eine Geschichte von unten schreiben

Im zweiten Abschnitt des Aufsatzes stellt Spivak die »Subaltern Studies Group« von Ra-

najit Gua vor, deren Ziel es ist, mit klassisch marxistischen Methoden eine Geschich-

te »von unten« zu schreiben.62 Die »Subaltern Studies Group« übernahm den Begriff

der Subalternität von Antonio Gramsci, weil sie zwischen den Arbeiter*innen in Süd-

italien63 und der Landbevölkerung in Indien Parallelen erkannte. Gua »definiert Sub-

alternität als einen Raum, der innerhalb eines kolonialisierten Territoriums von allen

Mobilitätsformen abgeschnitten ist.«64 Subalternität ist eine Position, die sich aus der

Differenz zu den Eliten und all denjenigen ergibt, die sich eben innerhalb dieser Linien

der Subalternität bewegen.65 Es handelt sich also nicht um einen Identitätsbegriff, son-

dern um »eine Position in Differenz«.66 Während Gua den Begriff der Subalternen nur

für Kollektive verwendet, kann der Begriff bei Spivak auch einzelne Personen bezeich-

nen. Für Spivak beinhaltet die Definition der Subalternität an sich eine Unfähigkeit,

Sprechakte zu setzen. So schreibt sie: »Niemals sehen wir die reinen Subalternen.«67

In demMoment, in dem wir sie sehen, sind sie keine Subalternen mehr. In diesem Sin-

ne kann subalterner Widerstand als ein Versuch gesehen werden, sich selbst zu reprä-

sentieren, »und zwar nicht entlang der Linien, die von den offiziellen institutionellen

Repräsentationsstrukturen vorgegeben werden«.68

Nachdem Spivak nun zuvor gewissermaßen mit Marx Kritik an Foucault und De-

leuze geübt hat, kann dieser zweite Abschnitt als poststrukturalistische und auch fe-

ministische Kritik an dem marxistischen Versuch der »Subaltern Studies Group«, die

Geschichte neu zu schreiben, gelesen werden.69 Eine Geschichte von unten zu schrei-

ben, läuft Spivak zufolge Gefahr, das heterogene subalterne Subjekt zu homogenisie-

60 Ebd.

61 N. Dhawan: Politische Theorie der Subalternität, S. 180.

62 G. C. Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 48.

63 Gramsci bezeichnete die Arbeiter*innen in Süditalien als die Subalternen.

64 M. d. M. Castro Varela/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 187.

65 G. C. Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 49.

66 M. d. M. Castro Varela/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 187.

67 G. C. Spivak: Ein Gespräch über Subalternität, S. 121f.

68 Ebd., S. 144f.

69 N. Dhawan: Politische Theorie der Subalternität, S. 176f.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Identitätspolitiken: Queer-feministische Debatten 37

ren.70 Aus feministischer Perspektive kritisiert Spivak zudem, dass Frauen in diesem

Versuch, die Geschichte neu zu schreiben, doppelt ausgelöscht werden: »If in the con-

text of colonial production, the subaltern has no history and cannot speak, the subal-

tern as female is even more deeply in shadow.«71 Die Geschichte der Subalternen könne

niemals vollständig erfasst werden.72 Die Idee einer vollständigen Erfassung subalter-

nen Bewusstseins führe zu einer »romantisierenden Repräsentation von Subalternen

als einem Widerstandssubjekt mit klaren Intentionen«.73 Der Versuch, eine authenti-

sche Stimme einzufangen, stabilisiere demzufolge eine westliche Vorstellung, nach der

Sprechen Subjektivität ausdrücke. Trotzdem braucht es, so Spivak, diese Formen der

Repräsentation. Sie sind gleichzeitig notwendig und problematisch. Obwohl das subal-

terne Bewusstsein Spivak zufolge immer etwas Fiktionales ist, hat es doch einen hohen

strategischen Wert, ermöglicht es beispielsweise dennoch, die dominante Geschichts-

schreibung einer fundamentalen Kritik zu unterwerfen.74

Die Subalterne kann nicht sprechen

Im letzten Abschnitt legt Spivak ihren Fokus auf den »vergeschlechtlichten Ort subal-

terner Frauen«.75 Am Beispiel der Witwenverbrennung und eines Selbstmordes zeigt

sie auf, dass Frauen in doppelter Hinsicht ausradiert werden. Sati ist eine Praxis der

Witwenverbrennung und eine der wenigen Möglichkeiten des anerkannten Suizids für

Frauen in Indien:76 Witwen folgen ihren verstorbenen Ehemännern in den Tod, indem

sie sich verbrennen lassen.77 Diese Praxis kommt eher selten vor und mitunter spielen

ökonomische Interessen der Verwandtschaft eine Rolle. Die Witwe, die verbrannt wird,

würde sonst den Besitz ihres Ehemanns erben.78 Spivak beschäftigt sich sowohl mit

vedischen und hindu-Texten zur Witwenverbrennung als auch mit den Diskursen des

britischen Empires.79 In diesen Texten zeigen sich ihr zufolge zwei dominante Ideolo-

gien, die sich einerseits entgegenstehen, andererseits gegenseitig legitimieren: Auf der

einen Seite steht die Ideologie der Briten, die die Witwenverbrennung kriminalisieren

und sich selbst als Retter der Frauen darstellen. Es handelt sich mit Spivaks bekannten

Worten um den Topos: »WeißeMänner retten braune Frauen vor braunenMännern.«80

Spivak merkt in diesem Zusammenhang ironisch an, dass die Briten nicht einmal die

Namen der Frauen, die sie zu retten vorgeben, richtig buchstabieren könnten.81 Dem

gegenüber stehen die Ideologien der einheimischen Männer, die behaupten, dass die

70 G. C. Spivak: Can the subaltern Speak?, S. 284.

71 Ebd., S. 287.

72 G. C. Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 49.

73 Ebd.

74 M. d. M. Castro Varela/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 191.

75 N. Dhawan: Politische Theorie der Subalternität, S. 180.

76 G. C. Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 93.

77 Ebd., S. 80.

78 Ebd., S. 88.

79 N. Dhawan: Politische Theorie der Subalternität, S. 180.

80 G. C. Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 81.

81 Ebd., S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Frauen sterben wollen, weil sie gute Ehefrauen sind.82 Die Frauen werden zwischen

diesen zwei dominanten Ideologien zerrieben: »Beide Male spricht das Patriarchat (ko-

loniales und einheimisches) für die subalterne Frau, während man an keiner Stelle auf

die Stimme der Frau selbst trifft.«83 Es liegt auch nicht im Interesse der jeweiligen

Gruppen, die Frauen zu ermächtigen, vielmehr sind die Frauenkörper Schauplatz für

ganz andere Kämpfe. Während die Kolonisatoren im Namen zivilisatorischer Errun-

genschaften wie Geschlechtergerechtigkeit ihre imperialistischen Politiken legitimie-

ren, versuchen die kolonisierten Männer ihre Identität zu bewahren, indem sie ihre

Frauen vor der Verwestlichung schützen.84

Auch im zweiten Beispiel, das Spivak in ihrem Aufsatz »Can the Subaltern Speak?«

anführt,wird deutlich, inwiefern die Subalterne nicht sprechen kann. Spivak erzählt die

Geschichte von Bhuvaneswari Bhaduri, einer Aktivistin, die Selbstmord begeht, weil sie

den Auftrag, ein Attentat auszuführen, nicht durchführen kann und will. Von Spivaks

Familie, darunter auch Intellektuelle mit ähnlichem theoretischem Hintergrund wie

Spivak, wurde der Selbstmord immer nur als Folge einer ungewollten Schwangerschaft

abgetan. Dabei führte Bhuvaneswari Bhaduri den Selbstmord entgegen dessen Regeln,

während sie ihre Menstruation hatte, durch, um so den Akt des Selbstmordes neu in ih-

ren Körper einzuschreiben. Bhuvaneswari Bhaduri konnte, so Spivak, nicht sprechen,

weil niemand diese Neueinschreibung des Selbstmordes entziffert hat: »Die Subalter-

ne kann nicht sprechen, das meint also, dass sogar dann, wenn die Subalterne eine

Anstrengung bis zum Tode unternimmt, um zu sprechen, dass sie sogar dann nicht

fähig ist, sich Gehör zu verschaffen – und Sprechen und Hören machen den Sprech-

akt erst vollständig.«85 Mit ihrer berühmt gewordenen Aussage »die Subalterne kann

nicht sprechen«86 meint Spivak den gesamten Sprechakt, der auch das »Hören« mit

einschließt.

Ein Aspekt, der in Bezug auf das Beispiel Bhuvaneswari Bhaduri im Anschluss an

die erste Version des Aufsatzes heftig diskutiert wurde, ist, dass diese nicht im enge-

ren Sinne eine Subalterne war, weil sie der gehobenen Mittelschicht angehörte. In der

zehn Jahre nach der ersten Veröffentlichung erschienenen zweiten Ausgabe des Tex-

tes »Can the Subaltern Speak?« antwortet Spivak auf diese Kritik: »Was ich in diesem

Kapitel unter anderem wohl darlegen wollte, ist, dass das Abfangen des Anspruches

auf Subalternität durch die Frau anhand ihres durch verschiedenartige Umstände ver-

ursachten Verstummens über strenge Definitionsgrenzen hinweg festgemacht werden

kann.«87 Subalternität bedeutet für Spivak, nicht sprechen zu können, weil Subalterne

von jeglichen Möglichkeiten, sich zu repräsentieren, abgeschnitten sind. Spivak ent-

gegnet – ebenfalls in der neuen Auflage – der Kritik, dass Bhuvaneswari Bhaduri doch

82 Ebd., S. 92.

83 N. Dhawan: Politische Theorie der Subalternität, S. 181.

84 María d. M. Castro Varela/Nikita Dhawan: »Die Migrantin retten!?«, in: Österreichische Zeitschrift

für Soziologie 41 (2016), S. 13-28, hier S. 19.

85 G. C. Spivak: Ein Gespräch über Subalternität, S. 127.

86 Gayatri C. Spivak: Can the Subaltern Speak?, Wien: Turia + Kant Verlag 2008, S. 106.

87 Gayatri C. Spivak: »Geschichte«, in: Andreas Nehring/Doris Feldmann/Barbara Gabel Cunningham

et al. (Hg.), Kritik der postkolonialen Vernunft. Hin zu einer Geschichte der verrinnenden Gegen-

wart, Stuttgart: Kohlhammer Verlag 2014, S. 203-306, hier S. 304.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Identitätspolitiken: Queer-feministische Debatten 39

sprechen konnte, weil Spivak selbst es entziffern konnte: Sprechen können heiße nicht,

dass etwas viele Jahre später »akademisch entschlüsselt« werden kann.88 Die Subalter-

ne könne nicht sprechen, weil sie, obwohl sie bis zum Tode versucht, zu sprechen, nicht

gehört wird. Sie könne aber sehr wohl von einer aufmerksamen Kritiker*in/Intellektu-

ellen gelesenwerden. Spivak sieht es als wichtige Verantwortung der Intellektuellen und

Feminist*innen, ebendiese blinden Stellen der Subalternität zu entziffern. Vorausset-

zung sei allerdings, dass die Intellektuellen zuallererst ihre eigene »Komplizenschaft

in diesem Verstummen« anerkennen. Diese ethische Verantwortung, die Spivak den

Intellektuellen zuschreibt, kann auch als »letzte Pointe zu Foucault und Deleuze ge-

sehen werden«, die gerade fordern, dass die Intellektuellen die Massen für sich selbst

sprechen lassen.89

Spivak wie auch andere postkoloniale Theoretiker*innen kritisieren mit ihren In-

terventionen ein westliches Wissensregime, das zumeist internationale Arbeitsteilung

ignoriert, den Fokus aufMikropolitiken im globalen Norden legt und so auch eine Kom-

pliz*innenschaft mit dem Verstummen der Subalternen eingeht. Während die bisher

vorgestellten Debatten das den Bedingungen der politischen Repräsentation unterwor-

fene politische Subjekt danach befragten, wer aus dieser Repräsentation ausgeschlos-

sen ist und ob dieses Subjekt den Bedingungen der eigenen Unterwerfung entkommen

kann, legt Spivak den Blick auf diejenigen, die von jeglicher Möglichkeit politischer

Repräsentation ausgeschlossen sind. Für queere Politiken und Theorien spielen post-

koloniale Interventionen, wie sie u.a. von Spivak vorgetragen werden, spätestens seit

demAufkommen derHomonationalismus-Kritik einewichtige Rolle.Denn auch queere

Politiken laufen, wie im Folgenden ausgeführt wird, Gefahr, zum »Alibi« neokolonialer

Politiken zu werden.

1.4 Queere Auseinandersetzungen: Von der Heteronormativität
zum Homonationalismus

Im akademischen Bereich wird die »begriffliche Geburtsstunde« von »queer« zumeist

mit der Literaturwissenschaftler*in Teresa de Lauretis in Verbindung gebracht, die den

Begriff auf einer Konferenz 1989 in Santa Cruz/California erstmals einbrachte.90 »Queer

Nation« hingegen gilt als erste aktivistische Gruppe, die sich den Begriff »queer« 1990

als kollektive Selbstbezeichnung aneignete.91 Gloria Anzaldúa verwendete – und das

wird in solchen Erzählungen häufig vergessen – »queer« noch vor Teresa de Lauretis

und »Queer Nation« in ihrem 1987 erschienenen Buch »Borderlands/La Frontera: The

NewMestiza«. Dort versteht sie »queer« als einen Begriff, der über Differenzen hinweg

verbindet:

88 Ebd., S. 305.

89 G. C. Spivak: Ein Gespräch über Subalternität, S. 144.

90 Nina Degele: »Heteronormativität entselbstverständlichen: Zum verunsichernden Potenzial von

Queer Studies«, in: Freiburger FrauenStudien: Zeitschrift für interdisziplinäre Frauenforschung 11

(2005), S. 15-39., hier S. 17.

91 Meg-John Barker/Julia Scheele: Queer. Eine illustrierte Geschichte, Münster: Unrast Verlag 2018,

S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

»Being the supreme crossers of cultures, homosexuals have strong bonds with the

queer white, Black, Asian, Native American, Latino, and with the queer in Italy, Aus-

tralia and the rest of the planet. We come from all colors, all classes, all races, all time

periods. Our role is to link people with each other – the Blacks with the Jews with In-

dians with Asians with whites with extraterrestrials.«92

Anzaldúa ist es auch, die einige Jahre später kritisiert, dass vorwiegend »weiße

Mittelklasse-Lesben« queere Theorien produzieren und bestimmen, was und wen der

Begriff bezeichnet und welches queere Wissen hergestellt wird.93 Es gibt aber auch

Stimmen, die queere Erzählungen, denen zufolge Feminist*innen of Color als »Ge-

burtshelfer*innen« der »queeren Nicht-Identität« gelten, als gewaltsame Aneignung

kritisieren. »Queer« mit »Nicht-Identität«, also dem Tod des Subjekts, gleichsetzend,

betont beispielsweise Jinthana Haritaworn, dass es bei den sogenannten »Geburtshel-

fer*innen« um etwas anders ging:

»Wie Paula Moya (1997), Vivien Ng (1997) und andere zeitgenössische Feministinnen

of Colour zeigen, waren diese [Audre Lorde und Gloria Anzaldúa] weit davon entfernt,

das ethnisierte und vergeschlechtlichte Subjekt zu ermorden. Ganz im Gegenteil be-

ton(t)en sie, wie der berühmte Titel This Bridge Called My Back (Moraga/Anzaldúa 1981)

ausdrückt, die Notwendigkeit von Positionalität für Koalitionen zwischen Frauen und

Männern verschiedenster ethnischer, sexueller und Klassenhintergründe.«94

Eine Aneignung der Theorien von Feminist*innen of Color ermögliche es, so ein Kritik-

punkt von Haritaworn, durch einen Akt des Einschlusses lediglich, das »weiße queere

Gewissen« rein zu halten, während in der Theorieproduktion gleichzeitig von Queers of

Color abstrahiert werde.95 Nicht nur die Rolle derTheorien von Feminist*innen of Color

– deren Interventionen in den vorherigen Abschnitten schon dargelegt wurden –, son-

dern auch die Rolle Judith Butlers in der Geschichte queerer Theorien ist, wenn auch

auf eine andere Art und Weise, umstritten. Auch die Tatsache, dass Judith Butler meist

am Anfang einer Geschichte queerer Theorieproduktion zu finden ist, laufe Gefahr, ei-

ne zu vereindeutigte queere Geschichte zu erzählen.96 Gleichzeitig sei ihr Werk zentral

für queere Theorien und es sei beinahe unmöglich geworden, von »queer« zu sprechen,

ohne ihren Namen zu nennen.97

Butlers 1990 auf Englisch und 1991 auf Deutsch erschienenes Werk »Das Unbeha-

gen der Geschlechter« löste nicht nur kontroverse Debatten in Bezug auf die Frage nach

dem politischen Subjekt »Frau« aus, sondern Butler trieb mit der »Dekonstruktion« von

92 Gloria Anzaldúa: Borderlands/La Frontera. The NewMestiza, San Francisco: Aunt Lute Books 1999,

S. 106f.

93 Brigitte Bargetz/Gundula Ludwig: »Bausteine einer queerfeministischen politischen Theorie: eine

Einleitung«, in: FeminaPolitica – Zeitschrift für feministischePolitikwissenschaft 24 (2015), S. 9-24,

hier S. 10.

94 Jinthana Haritaworn: »AmAnfang war Audre Lorde.Weißsein undMachtvermeidung in der quee-

ren Ursprungsgeschichte*«, in: Femina Politica – Zeitschrift für feministische Politikwissenschaft

(2005), S. 23-35, hier S. 28.

95 Ebd., S. 31.

96 B. Bargetz/G. Ludwig: Bausteine einer queerfeministischen politischen Theorie, S. 10.

97 Ebd., S. 9f.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Identitätspolitiken: Queer-feministische Debatten 41

Geschlecht und der begrifflichen Einführung der »HeterosexuellenMatrix« auch die für

die »Queer Studies« zentrale Theoretisierung des Verhältnisses von Geschlecht und Se-

xualität voran. Butler behauptet, dass nicht nur das soziale Geschlecht – gender – kon-

struiert sei, sondern auch das biologische Geschlecht – sex – diskursiv hergestellt werde.

Mit demKonzept der »HeterosexuellenMatrix« beschreibt sie ein hegemoniales Macht-

Wissens-Regime oder auch Dispositiv, durch das vergeschlechtlichte Subjekte konsti-

tuiert werden.98 Neu ist dabei nicht nur, dass das biologische Geschlecht als diskursiv

hergestellt verstanden wird, sondern auch, dass Butler darauf verweist, wie in hege-

monialen Geschlechter-Diskursen das biologische Geschlecht, die Geschlechtsidentität

und das Begehren aufeinander bezogen sind und sich wechselseitig konstituieren: Dem

biologischen Geschlecht folgt im hegemonialen Macht-Wissens-Regime der Heterose-

xuellen Matrix eindeutig die Geschlechtsidentität, die wiederum erfordert, dass das

gegenteilige Geschlecht begehrt werden muss.99 Von dieser konstitutiven Verknüpfung

von Geschlecht, Geschlechtsidentität und Begehren ausgehend, plädiert Butler auch für

die Zusammenführung des feministischen und queeren Projekts.100

Diesen Überlegungen von Judith Butler, die mitunter als Bruch in der Theoretisie-

rung von Geschlechterverhältnissen gelten, geht das Denken von lesbischen Theoreti-

ker*innen, wie beispielsweise Monique Wittig und Adrienne Rich, voraus. So hat bei-

spielsweise Monique Wittig bereits 1979 in ihrem Aufsatz »The Straight Mind«101 dar-

auf verwiesen, dass Geschlecht und Begehren konstitutiv miteinander verknüpft sind.

Die Lesbe – so Wittigs Argumentation – ist keine Frau, weil ihr Begehren nicht auf

einen Mann ausgerichtet ist.102 Neben MoniqueWittig gelten auch die Überlegungen

der lesbischen Theoretikerin und Dichterin Adrienne Rich, wie sie sie in dem 1980 er-

schienenen Artikel »Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence«103 ausführt,

als wegweisend für queere Theoriebildung. Rich arbeitet in diesem Essay die Zwänge

der Institution der Heterosexualität heraus und führt das lesbische Kontinuum ein. In-

dem Heterosexualität begünstigt und privilegiert und Homosexualität demgegenüber

sanktioniert wird, werden Frauen – so Richs These – in die Heterosexualität hinein-

gezwungen. Das lesbische Kontinuum ist Richs Versuch, die Beziehungen zwischen

Frauen auf all ihren Ebenen – nicht nur der sexuellen – fassbar zu machen.104

98 Volker Woltersdorff: »Queer Theory und Queer Politics«, in: Utopie kreativ 156 (2003), S. 914-923,

hier S. 917f.

99 J. Butler: Körper von Gewicht, S. 326f.

100 Ebd., S. 329.

101 Monique Wittig: The Straight Mind and Other Essays, Boston: Beacon Press 1992.

102 B. Bargetz/G. Ludwig: Bausteine einer queerfeministischen politischen Theorie, S. 12. Es wird al-

lerdings diskutiert, ob die Art, wie Wittig die Kategorie Lesbe einsetzt, identitätspolitisch ist oder

ob es sich dabei um eine soziale Positionierung handelt. Wittig hebt in ihren Arbeiten auch die

Verknüpfung von Sexualität, patriarchalen und kapitalistischen Verhältnissen hervor, indem sie

aufzeigt, dass Heterosexualität die Reproduktion der Menschen durch Frauen grundlegend struk-

turiert.

103 Adrienne Rich: »Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence«, in: Women: Sex and Sexual-

ity 5 (1980), S. 631-660.

104 M.-J. Barker/J. Scheele: Queer, S. 48f.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig


42 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Diese Überlegungen, gekoppelt mit der Kritik an der Repressionshypothese, wie sie

Michel Foucault in seinem 1976 erschienenen Werk »Sexualität und Wahrheit 1« aus-

führt, führte Judith Butler weiter, um aufzuzeigen, wie Geschlechternormen unsere

Körper regulieren.105 Die Macht, die die Menschen mittels wahrer Diskurse zur Se-

xualität reguliert – so Foucaults prominente Kritik an der Repressionshypothese – sei

nicht einfach repressiv, sondern im Gegenteil insofern produktiv, als sie Subjekte kon-

stituiert.106 Daran anschließend betont Judith Butler, insbesondere in den Arbeiten,

die auf »Gender Trouble« folgten, dass die Regulierungen von gender nicht einfach auf

ein ihnen vorgängiges Subjekt wirken, sondern dieses gerade in und durch die Regu-

lierung selbst hergestellt wird. Entsprechend seien »die regulatorischen Diskurse, die

das Subjekt von Gender formen, genau diejenigen […], die das zur Debatte stehende

Subjekt benötigen und es hervorrufen.«107 Damit wird gender als Norm nicht als eine

Macht verstanden, die über negative Einschränkungen reguliert, sondern als ein Me-

chanismus, der über eine Anzahl positiver Kontrollen funktioniert.108 Über die norma-

tive Komponente schreiben sich, Butlers Ausführungen zufolge, Machtverhältnisse in

die Konstruktionen von Geschlecht und Begehren ein. An Butler, aber auch an andere

Überlegungen anschließend, spielt auch für queere Theorie und Praxis die Auseinan-

dersetzung mit Normativität eine wichtige Rolle. Anstatt von Zwangsheterosexualität

zu sprechen, wie Rich es noch getan hat, schließt der für die queere Theorie und Praxis

zentrale Begriff der Heteronormativität an ein komplexeres Machtverständnis an.

Von der Heteronormativität zur Homonormativität

Michael Warner benutzt in seiner Einleitung zum 1991 erschienenen Buch »Fear of a

Queer Planet« als erster den Begriff »heteronormativity«.109 Bereits bei der ersten Ver-

wendung des Begriffes knüpfte er diesen eng an das queere Projekt, indem er ebendie-

ses zum Gegenspieler der Heteronormativität machte. Heteronormativität kann – so

seine Aussage – nur durch die Imagination einer queeren Welt überwunden werden:

»Even when coupled with a toleration of minority sexualities, heteronormativity can be

overcome only by actively imagining a necessarily and desirably queer world.«110 Nor-

mativitätskritik gilt entsprechend schon von Anfang an als ein zentraler Einsatzpunkt

queerer Politiken,111 und auch queere Theorien beschäftigen sich grundlegend mit der

105 Auch psychoanalytische Impulse von Lacan oder Differenzfeminist*innen wie Irigaray haben But-

lers Auseinandersetzungen geprägt.

106 Michel Foucault: DerWille zumWissen. Sexualität undWahrheit 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Ver-

lag 2019 [1976], S. 93-102.

107 Judith Butler: Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp Verlag 2012, S. 72.

108 Ebd., S. 87.

109 PeterWagenknecht: »Was istHeteronormativität? ZuGeschichte undGehalt des Begriffs«, in: Jutta

Hartmann/Bettina Fritzsche/Christian Klesse et al. (Hg.), Heteronormativität. Empirische Studien

zu Geschlecht, Sexualität und Macht, Wiesbaden: Springer Verlag 2007, S. 17-34, hier S. 18.

110 Michael Warner: Fear of a Queer Planet. Queer Politics and Social Theory, Minneapolis: University

of Minnesota Press 1991, XVI.

111 V. Woltersdorff: Queer Theory und Queer Politics, S. 923.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Identitätspolitiken: Queer-feministische Debatten 43

Frage, wie Subjekte jenseits der heterosexuellen Norm denkbar sind.112 Mit dem Be-

griff Heteronormativität wird ein unsere Gesellschaft durchziehendes Macht-Wissens-

Regime beschrieben, das die zumeist unsichtbare Norm festschreibt, dass das gegen-

teilige Geschlecht zu begehren ist. Heteronormativität beschreibt – so Sabine Hark –

ein Ensemble von Verhältnissen, das ein »Gefühl der Richtigkeit« herstellt und Institu-

tionen, Wissensordnungen aber auch Körper und Lebenswelten strukturiert.113

Auch der Staat wird in queeren Theorien häufig als heteronormativ strukturiert

verstanden. Dementgegen gehe es »queer« gerade darum, Strategien zu entwickeln,

um Heteronormativität jenseits von Forderungen nach rechtlicher Anerkennung un-

terlaufen zu können.114 Das queere Verhältnis zum Staat bleibt dabei allerdings para-

dox: Einerseits wird er als ein Ort verstanden, an dem (heteronormative) Ungerech-

tigkeiten hergestellt werden, andererseits wird ihm auch die Fähigkeit zugesprochen,

zu schützen und zu unterstützen.115 Im Kampf um Rechte und Anerkennung laufen

queere/homosexuelle Politiken aber auch Gefahr, selbst normativ zu sein. Dass Hete-

ronormativität als alleinige Kategorie der Machtkritik zu kurz greift, zeigen Analysen,

die auf queere Kompliz*innenschaft mit neoliberalen Strukturen aufmerksammachen.

Umdiese queere oder auch homosexuelle Normativität zu fassen, folgte demBegriff der

Heteronormativität der Begriff der Homonormativität.116 Allerdings beschreibt Homo-

normativität nicht eine analog zur Heteronormativität verstandene Norm der Homo-

sexualität, die alle gesellschaftlichen Bereiche durchzieht, sondern queere Politiken der

Anpassung an ein neoliberales Regime.

Die Bezeichnung Homonormativität geht auf den 2002 erschienenen Aufsatz »The

New Homonormativity: The Sexual Politics of Neoliberalism« der US-amerikanischen

Historikerin und Geschlechterforscherin Lisa Duggan zurück.117 Duggan beschreibt in

diesem Aufsatz, wie sich in der Geschichte der Schwulen- und Lesbenbewegungen die

Forderungen in Bezug auf das »Private« und »Öffentliche« verändert haben. Zwischen

der »Homophilen Bewegung« der 1950er- und 60er-Jahre und der »Gay Liberation« in

den 1970er-Jahren habe es zwar Konflikte gegeben, ob assimilatorische oder konfron-

tative politische Strategien gefahren werden sollten; in Bezug auf das Verhältnis von

112 Antke Engel: Bilder von Sexualität undÖkonomie. Queere kulturelle Politiken imNeoliberalismus,

Bielefeld: transcript Verlag 2009, S. 18.

113 Sabine Hark: »Heteronormativität revisited. Komplexität und Grenzen einer Kategorie«, in: Bar-

bara Paul/Lüder Tietz (Hg.), Queer as … – Kritische Heteronormativitätsforschung aus interdiszi-

plinärer Perspektive, Bielefeld: transcript Verlag 2016, hier S. 2f.

114 Lisa Duggan: »Queering the State«, in: Social Text (1994), S. 1-14, hier S. 3.

115 Heike Raab: »Aspekte queerer Staatskritik – Heteronormativität, institutionalisierte Identitätspo-

litiken und Staat«, in: Femina Politica – Zeitschrift für feministische Politikwissenschaft 14 (2005),

hier S. 60. Allerdings bleibt in queeren Forderungen nach Schutz, Anerkennung und Unterstüt-

zung der Staat der Ort, der entscheidet, welches Leben schützenswert ist und welches nicht. Vgl.

Judith Butler: Haß spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag 2016,

S. 162.

116 Lisa Duggans Aufsatz spricht zunächst vor allem von spezifisch konservativen schwulen Politiken,

die sich vermutlich nicht als »queer« bezeichnen würden.

117 Lisa Duggan: »The New Homonormativity«, in: Russ Castronovo/Dana D. Nelson/Donald E. Pease

et al. (Hg.), Materializing Democracy: Toward a Revitalized Cultural Politics, North Carolina: Duke

University Press 2002, S. 175-194.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Sexualität und Öffentlichkeit beziehungsweise Privatheit seien die zwei Bewegungen

aber eine ähnliche Linie gefahren. Es ging beiden um das Recht auf sexuelle Privat-

heit und eine Ausweitung des schwul-lesbischen öffentlichen und institutionalisierten

Lebens. Einen Bruch mit diesen Politiken, den Duggan mit dem Begriff der Homonor-

mativität beschreibt, verortet sie in den 1990er-Jahren. Anknüpfend an die konservati-

ven »Anti-Gay«-Politiken der 80er-Jahre, die versuchten, Homosexualität in das Private

zu drängen, sowie ausgehend von Monogamie als eine Antwort, die mitunter auf die

Aids-Krise118 gegeben wurde, sei in den 1990er-Jahren »a strain of gay moralism« ent-

standen.119 Diese neuen homosexuellen Politiken,wie Duggan sie bezeichnet, forderten

eine Zone der häuslichen Privatheit ein, die mit konservativen Zielen und neolibera-

ler staatlicher Neutralität konform sind. Am Beispiel der »Gay Marriage«-Strategie des

»Independent Gay Forums (IGF)« und der Aussagen eines der prominentesten Vertreter

dieser Gruppe, Andrew Sullivan, führt Duggan aus, wie Homosexualität entpolitisiert

und ins Private verschoben wird:

»But it says something about the unique status of homosexuals in our society that we

now have to be political in order to be prepolitical. Our battle, after all, is not for polit-

ical victory but for personal integrity. In the same way that many of us had to leave our

families in order to join them again, so now as citizens, we have to embrace politics if

only ultimately to free from it.«120

Das, was Duggan unter »the new gay politics« zusammenfasst, ist eine Forderung nach

öffentlicher Anerkennung einer entpolitisierten Privatheit. Diese »neue Homonorma-

tivität« beschreibt sie als antidemokratisch, entpolitisiert und neoliberal: »All of this

adds up to a corporate culture managed by a minimal state, achieved by the neoliberal

privatization of affective as well as economic and public life.Welcome to the NewWorld

Order! Coming soon to a mainstream near you.«121

Auch wenn ein großer Teil queerer Politiken nicht derart entpolitisiert und kon-

servativ wie das von Duggan bemühte Beispiel des »IGF« agiert, wird auch diesen eine

enge Verknüpfungmit neoliberalenDiskursen vorgeworfen. Antke Engel hebt beispiels-

weise hervor, dass gerade die individuellen Freiheits- und Selbstbestimmungsverspre-

chen, aber auch die vielfältigen sexuellen und vergeschlechtlichten Identitätsangebote,

die »queer« hervorbringt, hervorragend mit neoliberalen Denkmustern harmonieren:

»Ich möchte dieThese vertreten, dass neoliberale Diskurse eine Pluralisierung sexueller

Subjektivitäten und Lebensformen forcieren, weil damit eine Ideologie der freien Ge-

staltbarkeit des eigenen Lebens, inklusive Körper und Selbst, versinnbildlicht werden

kann.«122 Queere Politiken – so Engels Fazit –, die ausschließlich gegenNormativitäten

agieren, können neoliberalen Denkmustern nicht entkommen. Die Politiken der Ver-

vielfältigung, die das Ziel haben, Sichtbarkeit zu schaffen und »queer« offenzuhalten,

118 Eine Forderung nach einer monogamen Lebensführung grenzte sich von einer schwulen Promis-

kuität ab, der die Verbreitung von Aids mitunter zugeschrieben wurde.

119 L. Duggan: The New Homonormativity, S. 182.

120 Ebd., S. 189.

121 Ebd., S. 190.

122 A. Engel: Bilder von Sexualität und Ökonomie, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Identitätspolitiken: Queer-feministische Debatten 45

laufen speziell Gefahr, neoliberal vereinnahmt zu werden. Die vielen dort produzierten

neuen Identitätsformen würden bestens in neoliberale Konsum- und Selbstunterneh-

mer*innen-Logiken passen.123 Doch mit dem Begriff der Homonormativität endet die

Kritik an queeren Verstrickungen mit hegemonialen Verhältnissen nicht.

Homonationalismus: Die neuen death-figures

Eine weitere Denkbewegung, die an den Begriff der Homonormativität anschließt, den

Fokus aber auf nationalistische Tendenzen legt, ist die von Jasbir Puar eingeführte Be-

zeichnung des »Homonationalismus«. Mit diesem Begriff will Puar die Spannung zwi-

schen der zunehmenden Anerkennung und wirtschaftlichen Integration von Homose-

xualität im globalen Norden und den Subjekten, auf deren Kosten diese Integration

geht, nämlich den »neuen Perversen« – »the muslim terrorists« –, beschreiben: »I ar-

gue that the contemporary U.S. heteronormative nation actually relies on and benefits

from the proliferation of queerness, especially in regard to the sexually exceptional ho-

monational and its evil counterpart, the queer terrorist of elsewhere.«124 Puar spricht

im Zusammenhang mit Homonationalismus auch von einem Wandel des Verhältnis-

ses von Nationalstaatlichkeit, Sexualität und Begehren: Waren es in den 1980er-Jahren

die Homosexuellen, die als death-figures der Aids-Krise biopolitisch reguliert wurden,

ist in homonationalistischen Zeiten, Puar zufolge, die alte Unterscheidung zwischen

den »guten« heterosexuellen Staatsbürger*innen und den »schlechten« homosexuellen

Staatsbürger*innen so nicht mehr gültig. Stattdessen werden ideale queere/homosexu-

elle Staatsbürger*innen und ein »gay-friendly« Staat in Abgrenzung zum »neuen Per-

versen« – der muslimische Terrorist – konstruiert.125 Queere Politiken und Lebenswei-

sen werden so, wie Puar am Beispiel von LGBTIQ-Menschenrechtsinterventionen im

Iran aufzeigt, »zum Alibi« nationalstaatlicher und imperialistischer Politiken. In der

Einleitung zu ihrem Buch »Terrorist Assemblage« fragt sie, warum der Westen ausge-

rechnet jetzt und genau an diesem Ort (Iran) anfange, queere Kämpfe zu unterstützen,

wo doch auch schon früher und an anderen Orten Menschen aufgrund ihrer Homose-

xualität mit dem Leben bezahlt haben:

»Faisal Alam notes, that three Nigerian ›homosexual‹ men were sentenced to be

stoned to death earlier that summer elicited no such global indignation. Nor have

these abuses elicited so much response from lgbtiq groups in the past. Along these

lines, there were no protests in May 2004 when the circulation of photos of the torture

practices at Abu Ghraib exhumed the revolting homophobia of the U.S. military. As

iglhrc’s director Paula Ettelbrick asks, ›Why now? Why just Iran?‹«126

Die Antwort ist für Puar eindeutig: Diese Politiken sind verknüpft mit geplanten US-

militärischen Aktionen. IndemdieHomophobie in der sogenanntenmuslimischenWelt

offengelegt und angeprangert wird, können Puar zufolge US-imperialistische Inter-

ventionen legitimiert werden. Das muslimische Subjekt wird zum neuen »Anderen«,

123 K. Linkerhand: Treffpunkt im Unendlichen, S. 56f.

124 J. K. Puar : Terrorist Assemblages, XXV.

125 Ebd., xxi.

126 Ebd., XI.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

durch das neo-koloniale Politiken gerechtfertigt werden.127 Dabei geht es Jasbir Puar

nicht darum, zu leugnen, dass es Homophobie in muslimisch geprägten Ländern gibt,

sondern darum, die Frage zu stellen, warum zu einem bestimmten Zeitpunkt über Ho-

mophobie – beispielsweise im Iran – gesprochen wird.

Nikita Dhawan resümiert, dass die Homonationalismus-Kritik von Puar und

anderen dazu beigetragen habe, dass queere Politiken im globalen Norden den ei-

genen Rassismus und die Kompliz*innenschaft mit neoliberalen und neokolonialen

Diskursen in den Blick nehmen. Doch sie verweist auch auf die Leerstellen einer

Homonationalismus-Kritik, wie sie Puar eingeführt hat: Ihr einseitiges Verständnis

von Macht und Gewaltausübung führt, Dhawan zufolge, zu einer »spiegelbildlichen

Wiederholung« postkolonialer Verhältnisse.128 Puars Perspektive spreche queeren

Menschen im globalen Süden jegliche Form von Handlungsmacht ab, indem sie sie

einseitig als Opfer homonationalistischer Politiken darstelle. Zudem mache es der

»ausschließliche Fokus auf westlichen Rassismus« unmöglich, »heterosexistische Ge-

walt, die ›queers‹ in und aus dem globalen Süden erfahren«, zu benennen.129 Ähnlich

wie in Spivaks Ausführungen die Witwen zwischen den Ideologien der Briten, die sie

zu retten vorgeben, und denen der »einheimischen« Männer, die ihnen die Möglichkeit

geben wollen, eine gute Ehefrau zu sein, zerrieben werden, so werden auch Queers aus

dem globalen Süden zerrieben: Sie stehen »zwischen den homophoben und misogynen

Tendenzen ihrer eigenen Gemeinschaften und der Dominanzgesellschaft und den

rassistischen Praxen im Westen«.130 Dementgegen fordert Dhawan eine multidirek-

tionale Kritik, die beide Seiten der Medaille beleuchtet.131 Mit Bezug auf eine mögliche

Antwort auf Gewalt gegen Migrant*innen in Europa – die ein ähnliches Dilemma

hervorbringt – resümieren Dhawan und Castro Varela: »Eine gute Lösung scheint es

nicht zu geben und dennoch muss beständig beides gemacht werden: das Offenlegen

rassistischer Praxen und die Thematisierung von Gewalt gegen Frauen (Queers).«132

Dhawan vertritt aber auch die These, dass die queeren und linken Politi-

ken im globalen Norden zugrunde liegende Staatsphobie zu einer einseitigen

Homonationalismus-Kritik, wie sie Puar vertritt, beitrage. Puars einseitiger Blick

auf den Staat als Ort, der die »Perversen« – seien es die Homosexuellen oder quee-

ren Terrorist*innen – reguliert, klammert aus – so Dhawans Vorwurf –, dass der

Staat »Gift und Medizin« zugleich ist. Puar ignoriere, was Michel Foucault als linke

Staatsphobie bezeichnet.133 Diese Staatsphobie auch auf postkoloniale Kontexte anzu-

wenden, sei gefährlich, weil Queers im globalen Süden oftmals nicht in gleicher Weise

durch die staatliche Rechtsprechung geschützt sind: »Damit werden Absicherungen

127 Ebd., S. 4.

128 Nikita Dhawan: »Homonationalismus und Staatsphobie: Queering Dekolonisierungspolitiken,

Queer-Politiken dekolonisieren«, in: Femina Politica – Zeitschrift für feministische Politikwissen-

schaft 24 (2015), S. 38-51, hier S. 42.

129 Ebd., S. 43.

130 Ebd.

131 Ebd., S. 39.

132 M. d. M. Castro Varela/N. Dhawan: Die Migrantin retten!?, S. 25f.

133 Diese hat sich Foucault zufolge in Abgrenzung zu den Erfahrungen mit einem faschistischen und

totalisierenden Staat im globalen Norden etabliert.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Identitätspolitiken: Queer-feministische Debatten 47

verweigert, die postkoloniale Queers auf der privilegierten Seite der Transnationalität

genießen, da sie an Orten leben, an denenHomosexualität entkriminalisiert wurde.«134

In postkolonialen Kontexten gilt es stattdessen, Dhawan zufolge, vielmehr in einer

gramscianisch-spivakischen Perspektive »subalternen Gruppen Zugang zum Staat zu

ermöglichen«.135

Die queer-theoretische Bewegung von der Heteronormativität zum Homonationa-

lismus zeigt auf, wie sich die Aufgabe, vor der queere Politiken stehen, verkompliziert

hat. Ging es zunächst ausgehend von dem Begriff der Heteronormativität darum, Nor-

men, dieQueers zu vergeschlechtlichten Subjektenmachen und regulieren, zumOrt des

Politischen zumachen, hat der Begriff der Homonormativität gezeigt, dass es aufgrund

neoliberaler Verstrickungen nicht ausreicht, einfach nur die heterosexuelle Norm anzu-

prangern. Neoliberale Regierungstechniken werden immer feingliedriger und die dis-

kursiven Verwicklungenmit queeren Politiken entsprechend engmaschiger.136 Die neue

Normalität beteiligt sich mitunter zudem an nationalistischen Strategien des Othering

und geht so auf Kosten der neuen death-figures. Trotz zunehmender Anerkennung sind

Queers allerdings auch im globalen Norden immer noch diejenigen, die im Unterschied

zu denen, die tolerieren, toleriert werden.137

134 N. Dhawan: Homonationalismus und Staatsphobie: Queering Dekolonisierungspolitiken, Queer-

Politiken dekolonisieren, S. 46.

135 Ebd., S. 48.

136 A. Engel: Bilder von Sexualität und Ökonomie, S. 196.

137 Ebd., S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

