1. Identitatspolitiken: Queer-feministische Debatten

Einer queeren Kritik an (eindeutigen) Identititspolitiken gehen viele aktivistische wie
theoretische Debatten voraus. Im Folgenden werden einige feministische, intersektio-
nale und postkoloniale Perspektiven der 1980er- und 1990er-Jahre skizziert. Dadurch
soll einerseits ein Blick auf frithe Debatten und Interventionen zu identititspolitischen
Dilemmata ermdglicht werden und andererseits auf die Perspektiven' verwiesen wer-
den, die mittlerweile — wenn auch zu einem unterschiedlichen Grad - Eingang in quee-
re Politiken und Theoriebildungen gefunden haben. Hierzu wird im Folgenden entlang
einzelner Debatten, wie beispielsweise des »Streits um die Differenz«, oder entlang ein-
zelner Interventionen, wie beispielsweise Spivaks Aufsatz »Can the Subaltern Speak?«,
der Blick auf feministische, postkoloniale und intersektionale Perspektiven geworfen.
Im Anschluss wird entlang der theoretischen Bewegung von der Heteronormativitit
zur Homonormativitit bis hin zum Homonationalismus der Blick auf queere Theorien
und Auseinandersetzungen gelegt.

1.1 Poststrukturalismus und Kritische Theorie: Der Streit um die Differenz

Das Erscheinen von Judith Butlers bekanntem Werk »Gender Trouble« 1990% hat sowohl
im deutschsprachigen als auch im US-amerikanischen Raum fiir kontroverse Debatten
gesorgt. Eine solche frithe Debatte in den USA miindete in der Aufsatzsammlung mit
dem Titel »Der Streit um die Differenz«. Dort diskutieren die »bekanntesten feminis-
tischen Theoretikerinnen der USA« (Seyla Benhabib, Judith Butler, Nancy Fraser und
Drucilla Cornell) — so der Klappentext des 1993 auf Deutsch veroffentlichten Buches —
die Rolle, die die sogenannte Postmoderne fiir den Feminismus spielen kann. Vorausge-
gangen ist diesem Streit unter anderem Judith Butlers Kritik an der Kategorie »Frau als
Subjekt des Feminismus«:® In »Gender Trouble« kritisiert sie, dass ein politisches Sub-

1 Hiermit sind insbesondere intersektionale und postkoloniale Theorien gemeint.

2 1991 ist die deutsche Ubersetzung »Das Unbehagen der Geschlechter« erschienen.

3 Seyla Benhabib/Judith Butler/Drucilla Cornell/Nancy Fraser: Der Streit um Differenz. Feminismus
und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Fischer Verlag 1995.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

jekt, das von einer bereits unterworfenen Identitits-Kategorie — »Frau« — ausgeht, so
agiert, als wire Identitit immer schon da und vorausgesetzt. Dadurch werde verschlei-
ert, dass Identititen erst in und durch Handlungen (wie Identitatspolitiken) hergestellt
werden.* Den Bedingungen der sprachlichen Reprisentationen, die festlegen, was ein
Subjekt sein kann, damit es reprisentierbar ist, konne - so Butlers Kritik — so nicht
entkommen werden. Dies sei besonders dann problematisch, wenn Subjekte entlang
differentieller Herrschaftsachsen hervorgebracht werden.’ Doch auch Butler betont,
dass es nicht méglich sei, ginzlich auf Reprisentationspolitiken zu verzichten.® Es rei-
che aber ihr zufolge auch nicht aus, die Kategorie »Frau« »einfach mit verschiedenen
Bestandteilen wie Bestimmungen der Rasse, Klasse, Alter, Ethnie und Sexualitit« zu
vervollstindigen.” Stattdessen solle es darum gehen, die »wesentliche Unvollstindig-
keit dieser Kategorien« vorauszusetzen, indem das politische Subjekt selbst zur Ver-
handlung gestellt wird. Butler méochte folglich das Feld des Politischen verschieben:
weg von einem Feminismus, der das Subjekt Frau voraussetzt, hin zu einer Politik, in
der Identitit als »methodische und normative Voraussetzung« verstanden wird und in
der entsprechend eine verinderte Konstruktion von Identitit selbst das Ziel ist.’

Der Tod des Subjekts: Das Ende feministischer Politik?

Die stirkste Gegenposition im »Streit um die Differenz« vertritt Seyla Benhabib, die als
eine Vertreter*in der Kritischen Theorie gilt. Benhabib verortet Butlers Interventionen
in einer postmodernen Theorietradition und fragt, welche Rolle ein postmoderner Fe-
minismus politisch spielen kénne.® Ausgehend von dem »Tod des Subjekts«, dem »Tod
der Geschichte« und dem »Tod der Metaphysik«, den postmoderne Theorie ihr zufolge
markiert, unterscheidet sie jeweils eine starke und eine schwache Version dieser drei
Tode. Zumindest eine starke Version ist Benhabib zufolge unvereinbar mit feminis-
tisch-emanzipatorischen Politiken. Bezug nehmend auf die These vom »Tod des Sub-
jekts« stellt sie in Frage, ob »das Projekt weiblicher Emanzipation ohne ein solches regu-
latives Prinzip der Handlungsfihigkeit, der Autonomie und der Ich-Identitit itberhaupt
denkbar« sei.’® Auch die mit dem »Tod der Geschichte« einhergehende Unmaéglichkeit,
eine alternative feministische Geschichte zu schreiben, steht dem feministischen Pro-
jekt Benhabib zufolge entgegen. Das »Ende der Metaphysik« bedeutet in ihren Augen
wiederum ein Ende der Moglichkeit einer feministischen Gesellschaftskritik. In einer
postmodernen Absage an die Geschichte, die Metaphysik und das Subjekt — so Benha-
bib — kumuliert die Unmoglichkeit, feministische Utopien zu formulieren. So schlief3t
sie ihren ersten Aufsatz im »Streit um die Differenz« mit dem Appell, die utopische
Hoffnung nicht aufzugeben: »gerade wir — als Frauen — haben viel zu verlieren, wenn

4 ]. Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, S. 201.

5 Ebd., S.17.

6 Ebd., S. 20.

7 Ebd.,S.35.

8 Ebd., S. 21f.

9 Butler kritisiert an Benhabibs Ausfithrungen unter anderem, dass diese all die verschiedenen und

widerspriichlichen Ansatze vereinfachend unter dem Begriff Postmoderne subsumiere.
10  S.Benhabib/]). Butler/D. Cornell/N. Fraser: Der Streit um Differenz, S.14.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. ldentitatspolitiken: Queer-feministische Debatten

wir die utopische Hoffnung in das ganz andere aufgeben.«!* Hier setzt Benhabib be-
wusst das feministische Subjekt »Frau« ein, um sich im Namen des Prinzips Hoffnung
gegen das Ende eines um Identitit angeordneten politischen Subjekts »Frau« zu wen-
den. Benhabib vertritt in diesem Aufsatz die Meinung, dass der Feminismus nicht ganz
auf ein Subjekt, eine Geschichte und Gesellschaftskritik verzichten kann, will er seine
emanzipatorische Kraft behalten.' In spiteren Auseinandersetzungen fiihrt sie zudem
die Unterscheidung zwischen einer dritten Beobachter*innenposition einerseits, die ei-
ne konstruktivistische Kritik an einem um Identitit angeordneten politischen Subjekt
(auch ohne die drei Tode anzunehmen) ausiiben kann, und einer »Perspektive der ersten
Person« andererseits, von der ausgehend Identitit von Bedeutung sein muss, ein: »Mit-
glieder und Theoretikerinnen von Bewegungen, die die gesellschaftliche Anerkennung
bestimmter Formen von Identititen einklagen, miissen annehmen, dafd die Unterschie-
de, in deren Namen sie sich einsetzen, fiir ihr Leben als Individuen grundlegend und
essentiell sind.«*3

Die frithen Debatten der 1990er-Jahre umfassen Positionen, die einerseits fiir eine
Absage an ein um eine eindeutige Identitit angeordnetes politisches Subjekt stehen
(Butler), genauso wie Positionen, die es bis zu einem gewissen Grad als notwendig fiir
das emanzipatorische feministische Projekt erachten, ein gemeinsames Subjekt »Frau«
zu setzen (Benhabib).!* Nancy Fraser nimmt im »Streit um die Differenz« eine ver-
mittelnde Rolle ein. Im gleichen Band wirft sie sowohl Seyla Benhabib als auch Judith
Butler vor, »falsche Gegensitze« hervorzubringen und unnétig zu polarisieren. Fraser
plidiert hingegen dafiir, einen Weg zu finden, bei dem feministische Politiken von den
jeweiligen Vorziigen der beiden Perspektiven profitieren kénnen.”® Auch wenn queere
Theorien eher auf Seiten Judith Butlers verortet werden, beschiftigen die Kritiken, die
Benhabib aber auch Fraser in den 1990er-Jahren eingebracht haben und die mittlerwei-
le vielfach fortgefithrt und weitergedacht wurden, queere Theorie und Praxis bis heute
(wenn auch zum Teil in einer etwas verschobenen Art und Weise).

1.2 Interventionen Schwarzer Feminist*innen: Ain‘t | a Woman?

Wenn ein Subjekt, eine Geschichte und eine Gesellschaftskritik Teil eines emanzipa-
torischen feministischen Projekts sind, stellt sich aus der Perspektive Schwarzer Fe-
minist*innen auch die Frage, welches Subjekt, welche Geschichte und welche Gesell-
schaftskritik dort eingesetzt werden. Oft werden und wurden in feministischen Bewe-
gungen, so die Kritik Schwarzer Feminist*innen, ein bestimmtes weifles Subjekt, eine

11 Ebd.,S. 28.

12 Ebd., S. 24.

13 S.Benhabib: Kulturelle Vielfalt und demokratische Gleichheit, S. 24.

14  Die Frage, ob queere Politiken mit dem Anspruch, im Sinne Butlers, das eigene politische Subjekt
selbst zur Verhandlung zu stellen, auf eine Geschichte, Gesellschaftskritik und eine »erste Person,
fir die Identitat von Bedeutung ist, verzichten kénnen, wird auch im Zuge der vorliegenden em-
pirischen Untersuchung wiederaufgenommen werden.

15 S.Benhabib/]). Butler/D. Cornell/N. Fraser: Der Streit um Differenz, S. 60.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

21


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

bestimmte weifle Geschichte und eine bestimmte weifle Gesellschaftskritik als fiir al-
le Frauen universell giilltig gesetzt. Schon lange vor den Interventionen Judith Butlers
haben Schwarze und Feminist*innen of Color darauf hingewiesen, dass diese Universa-
litit fiktional sei und eindeutige Identititspolitiken mehrfachmarginalisierte Gruppen
ausschlieflen und unsichtbar machen wiirden. Bereits 1851 stellte die frither versklavte
Sojourner Truth auf der Frauenrechtskonvention in Ohio die berithmte Frage »Ain't I
a woman?«. Die mehrheitlich weiflen Suffragetten wollten damals eigentlich verhin-
dern, dass Truth diese bekannt gewordene Rede hilt. Sie hatten Angst, Truth wiirde
von ihrem Thema - dem Frauenwahlrecht — ablenken. In ihrer Rede setzte Sojourner
Truth dem Narrativ weifler Mdnner, Frauen seien zu »schwach«, um an der Politik teil-
haben zu kénnen, ihre eigenen Erfahrungen als Sklavin entgegen: »Look at my arm! I
have ploughed and planted and gathers into barns, and no man could head me — and
ain't I a woman.'® Truth legt in dieser Rede die Liicke zwischen ihren eigenen verkor-
perten Erfahrungen als afroamerikanische Frau und der eigentlichen Kategorie »Frauc
offen und fordert ihren Platz in dieser Kategorie ein.'” Erst hundert Jahre nach dieser
bekannten Rede gelang es Feminist*innen of Color, wie zum Beispiel dem »Comba-
hee River Collective (CRC)«, Audre Lorde oder Kimberle Crenshaw, nachhaltig auf die
Unsichtbarmachung von Mehrfachunterdriickungen in feministischen Politiken, aber
auch dariiber hinaus aufmerksam zu machen.

Die Kritik der Schwarzen Frauenbewegung

Wegweisend waren vor allem Schwarze Aktivist*innen, die ausgehend von ihren Er-
fahrungen in der Biirgerrechtsbewegung und der Frauenbewegung ihre Marginalisie-
rung als Schwarze Frauen zu thematisieren begannen. Bereits 1970 wurde in dem Sam-
melband »The Black Woman, an Anthology«!® ein Text der »SNCC (Student Nonviolent
Coordinating Committee)«'?-Aktivist*in Francis Beal mit dem Titel »Double Jeopardy:
To Be Black and Female« veroftentlicht. In diesem Artikel macht Beal auf die doppel-
te Unterdriickung Schwarzer Frauen in den sozialen Bewegungen, aber auch am Ar-
beitsmarkt und in der Gesellschaft generell aufmerksam.*® Ausgangspunkt des Auf-
satzes waren neben Ausschlusserfahrungen in der Frauenbewegung vor allem Margi-
nalisierungen, die aufgrund struktureller und inhaltlicher Verinderungen bei »SNCC«
auftraten. Wihrend Frauen bei »SNCC« zu Beginn vergleichsweise »gleichberechtigt«
agieren konnten, dnderte sich ab Mitte der 1960er-Jahre der Ton in der Gruppe. Diese
begann nicht nur, sich von den fritheren Prinzipien der Gewaltfreiheit loszusagen und
weifle Aktivist*innen aus der Bewegung auszuschlieflen, sondern stellten auch zuneh-
mend die Rolle von Frauen als »gleichwertige« Aktivist*innen in Frage: »That is, black
men began defining the role of black women in the movement. They stated that our

16 Sara Ahmed: Feministisch leben! MANIFEST FUR SPASSVERDERBERINNEN, Miinster: Unrast Ver-
lag 2017, S.120.

17 Ebd.

18  Toni Cade (Hg.): The Black Woman. An Anthology, New York: Simon & Schuster 1970.

19 »SNCC«war eine bedeutende Organisation in der Biirgerrechtsbewegung.

20  Frances Beal: »Double Jeopardy. To Be Black and Female, in: Meridians: Feminism, Race, Transna-
tionalism 8 (2008), S.166-176.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. ldentitatspolitiken: Queer-feministische Debatten

role was a supportive one, others stated that we must become breeders and provide an
army; still others stated that we had Kotex or pussy power«.*" Als Reaktion auf diese
Veranderungen beantragte Francis Beal 1968 die Griindung eines eigenen Komitees bei
»SNCC«, das sich mit Sexismus und Rassismus auseinandersetzte. Aus diesem Komitee
entstand eine der ersten Schwarzen Frauenorganisationen: Die »Third World Women
Alliance (TWWA)«.?? Viele Schwarze Minner warfen den Schwarzen Frauengruppen
damals vor, sie witrden die Schwarze Befreiungsbewegung spalten.?* Aber nicht nur der
Sexismus in der Biirgerrechtsbewegung stellte ein Problem fiir die Schwarzen Frauen
dar, sondern auch der Rassismus der weiflen Frauenbewegung. Beal betont allerdings
in ihrem Text »Double Jeopardy« durchaus — basierend auf gemeinsam geteilten Aus-
beutungsverhiltnissen — die Moglichkeit der Allianz mit weifien Frauen. Sie konstatiert
aber auch, dass solche Koalitionen nur méglich seien, wenn weife Gruppen Rassismus
und Imperialismus in den Blick nehmen: »Any white group that does not have an anti-
imperalist and anti-racist ideology has absolutely nothing in common with the black
women’s struggle. «**

Wihrend Beal heute fiir ihre additive Vorstellung von Unterdriickung kritisiert
wird,? thematisierte das »Combahee River Collective (CRC)«*® als eine der ersten
aktivistischen Gruppen die Uberschneidung und Uberlappung von Unterdriick-
ungssystemen: »The most general statement of our politics at the present time would
be that we are actively committed to struggling against racial, sexual, heterosexual,
and class oppression and see as our particular task the development of integrated
analysis and practice based upon the fact that the major systems of oppression are
interlocking.«*” Das »CRC«-Statement, das 1977 veroffentlicht wurde, gilt als einer der
Schliisseltexte der Intersektionalititsforschung. Die Gruppe selbst spaltete sich 1975
von der »National Black Female Organisation (NBFO)« ab, weil diese Homosexualitit
und Klassenverhiltnisse zu wenig thematisierten. Ahnlich wie im Fall der »TWWA«,
gehen auch die Positionen und Interventionen des »Combahee River Collective« von
den Marginalisierungserfahrungen in anderen sozialen Bewegungen aus.?8

Wie am Beispiel der »Third World Women Alliance« und dem »Combahee River
Collective« deutlich wird, begannen insbesondere Schwarze und Aktivist*innen of Co-
lor bereits in den 1970er-Jahren, soziale Bewegungen, die eine eindeutige Identitits-
Kategorie zum Ausgangspunkt ihrer Politiken machten, kritisch in den Blick zu neh-

21 Kimberly Springer: Living for the Revolution. Black Feminist Organizations, 1968-1980, Durham:
Duke University Press 2005, S. 48.

22 Zundichst nannte sich die Gruppe »Black Women Alliance«. Mit dem Einschluss von puerto-ricani-
schen Frauen in die Organisation wurde diese in »TWWA« umbenannt.

23 K. Springer: Living for the Revolution, S. 47.

24  F Beal: Double Jeopardy, S.174.

25  Helma Lutz/Maria T. Herrera Vivar/Linda Supik : »Fokus Intersektionalitit — eine Einleitung, in :
Helma Lutz/Maria T. Herrera Vivar/Linda Supik (Hg.), Fokus Intersektionalitit. Bewegungen und
Verortungen eines vielschichtigen Konzeptes, Wiesbaden: Springer VS 2013, S. 9-31, hier S.11.

26 Am Combahee River wurden 1863 unter der Fithrung von Harriet Tubman 750 Sklaven befreit.

27  The Combahee River Collective: »A Black Feminist Statementg, in: Women'’s Studies Quarterly 42
(2014), S. 271-280, hier S. 271.

28 Ebd,S.272.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

29


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

men. Ausgehend von der Erkenntnis, dass diese Bewegungen Schwarze Frauen nicht
reprisentierten, griindeten sie eigene Gruppen, um die je eigenen Erfahrungen, die auf
sich tiberlappende Unterdriickungssysteme zuriickgehen, zu politisieren. Gleichzeitig
blieben zumindest die hier genannten Gruppen aber immer auch offen fir Allianzen
mit anderen Bewegungen. Ende der 1980er-, Anfang der 1990er-Jahre fanden diese In-
terventionen Schwarzer Aktivist*innen auch Eingang in akademische Debatten.

Intersektionalitat

Mittlerweile werden die Kritiken an der Uberlappung von Unterdriickungssystemen
meistens unter dem »Paradigma der Intersektionalitit« — wie Katharina Walgenbach
es bezeichnet - diskutiert.?® Kimberle Crenshaw gilt als die erste, die den Begriff ins
akademische Feld eingefiihrt hat. 1989 ist unter dem Titel »Demarginalizing the In-
tersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine,
Feminist Theory and Antiracist Politics« der erste Artikel von Crenshaw, der Intersek-
tionalitit thematisiert, erschienen.3® In diesem Artikel werden verschiedene juristische
Fille beschrieben, in denen die spezifischen Erfahrungen Schwarzer Frauen aufgrund
eines »single-axis- Framework« herausfallen. Im ersten Fall beschreibt Crenshaw den Ver-
such von Schwarzen Frauen, gegen General Motors zu klagen, weil diese keine Schwar-
zen Frauen angestellt hatten. Sie durften aber nicht als Schwarze Frauen klagen, weil
Unterdriickungskategorien nicht beliebig addiert werden kénnten, so das juristische
Argument. Als Frauen konnten sie nicht klagen, weil weifle Frauen angestellt waren,
und als Schwarze konnten sie nicht klagen, weil Schwarze Minner einen solchen Pro-
zess bereits verloren hatten. In einem anderen Fall konnte Moore nicht gegen die Firma
Hughes Helicopter klagen, weil sie als Schwarze Frau nicht die Gruppe der Frauen an
sich vertreten durfte. In einem dritten Fall durften Schwarze Frauen nicht fir die Grup-
pe der Schwarzen klagen.

Am Beispiel dieser drei juristischen Fille will Crenshaw aufzeigen, wie Schwar-
ze Frauen in mehrfacher Hinsicht ausgeldscht werden: Sie sind nicht privilegiert ge-
nug, um die Gruppe der Frauen oder Schwarzen zu vertreten, diirfen aber auch nicht
als Gruppe der Schwarzen Frauen klagen. Gerade in dieser Widerspriichlichkeit mani-
festiert sich Crenshaw zufolge die Limitierung einer »single-axis«-Konzeptualisierung:
»I have stated earlier that the failure to embrace complexities of compoundedness [...] is
due to the influence of a way of thinking about discrimination which structures politics
so that struggles are categorized as singular issues. Moreover, this structure imports
a descriptive and normative view of society that reinforces the status quo!«** Inter-
sektionalitit ist demgegeniiber ein Konzept, mit dem die Komplexitit, der eine »sin-
gle-axis«-Konzeptualisierung nicht gerecht werden kann, fassbar gemacht werden soll:

29  Katharina Walgenbach: Intersektionalitit—eine Einfithrung 2012, https.//www.portal-intersektio-
nalitit.de vom 25.05.2020.

30 Kimberle Crenshaw: »Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique
of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics, in: University of Chicago
Legal Forum (1989), S.139-167.

31 Ebd, S.167.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. ldentitatspolitiken: Queer-feministische Debatten

In einem »Intersektionalen Paradigmac riicken die intersections von verschiedenen Un-
terdriickungskategorien, aus denen spezifische eigene Marginalisierungserfahrungen
hervorgehen kénnen, in den Fokus. Nicht nur in juristischen Fillen, sondern auch in so-
zialen Bewegungen - das wird an den zu Beginn angefiihrten Beispielen der »TWWA«
und des »CRC« deutlich — liuft der Fokus auf »single-axis«-Politiken Gefahr, Erfahrun-
gen, die aus der intersection mehrerer Unterdriickungserfahrungen resultieren, auszu-
16schen.

Die Antworten von Frauen of Color auf intersektionale Kritiken an einfachen
Identitits-Kategorien als Ausgangspunkt politischer Bewegungen fallen allerdings
unterschiedlich aus. Crenshaw selbst betont, dass Kategorien sozial wirkmachtig seien
und es deswegen notwendig sei, strategisch auf sie zuriickzugreifen: »But to say that a
category such as race or gender is socially constructed is not to say that that category
has no significance in our world.«** Threr Meinung nach sind es auch nicht die Kate-
gorien an sich, die problematisch sind, sondern die Bedeutungen, die an sie gekniipft
sind: »And this project’s most pressing problem, in many if not most cases, is not the
existence of the categories, but rather the particular values attached to them and the
way those values foster and create social hierarchies.«** Es geht ihr also nicht darum,
sich von den Kategorien zu befreien, sondern die Kategorien von den Bedeutungen
zu befreien, die an sie gekniipft sind. Auch das oben genannte »Combahee River
Collective« kann und will nicht auf Identitatspolitiken verzichten: »This focusing upon
our own oppression is embodied in the concept of identity politics. We believe that
the most profound and potentially most radical politics come directly out of our own
identity, as opposed to working to end somebody else’s oppression.«<** Ja zu sagen
zu einer Politik, die die eigene mehrfach-unterdriickte Identitit zum Ausgangspunkt
macht, bedeutete fiir das »CRC« nicht linger, nur fiir die Befreiung anderer, sondern
endlich fiir die eigene Befreiung kimpfen zu konnen. Im »CRC«-Statement wird aber
auch Kritik an jeglicher Form des Separatismus geiibt. Gemeinsame Politiken mit
Bewegungen, die nur eine Achse der Unterdriickung denken, bleiben fiir das »CRC«
weiterhin denkbar: »We struggle together with Black men against racism, while we
also struggle with Black men about sexism.«*> Crenshaws Position und die des »CRC«
sind beide weit davon entfernt, Identititspolitiken eine Absage zu erteilen. Sie fordern
aber andere Identititspolitiken. Solche, die »strategisch« sind, und solche, die »the
interlocking system of oppression« in den Blick nehmen, aber trotzdem weiterhin
solidarisch mit anderen Bewegungen bleiben, ohne Differenzen zu glitten.3®

32 K. Crenshaw: Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence against
Women of Color, S.1296.

33 Ebd.

34  The Combahee River Collective: A Black Feminist Statement, S. 273f.

35  Ebd,S.274.

36  Neben diesen beiden Positionen gelten auch die Sammelbéande »This Bridge Called My Back«von
Cloria Anzaldda und Cherrie Moraga (1981) und »All the Women Are White, All the Blacks Are
Men, But Some of Us Are Brave: Black Women’s Studies«, herausgegeben von Gloria T. Hull, Pa-
tricia Bell Scott und Barbara Smith (1982), sowie Theoretiker*innen wie beispielsweise bell hooks,
Audre Lorde und Angela Davis als wegweisend fiir Intersektionalitat. Vgl. K. Walgenbach: Inter-
sektionalitat.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

31


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Andere Schwarze Feminist*innen kritisieren hingegen Formierungen sich separie-
render feministischer Gruppen. Diese wiirden zum einen die Mdoglichkeit aufgeben,
eine andere feministische Ideologie zu formulieren, zum anderen wiirden sie die Be-
dingungen der eigenen Unterdriickung affirmieren:

»By creating segregated feminist groups, they both endorsed and perpetuated the very
racism they were supposedly attacking. They did not provide a critical evaluation of
the women’s movement and offer to all women a feminist ideology uncorrupted by
racism or the opportunistic desires of individual groups. Instead, as colonized people
have done for centuries, they accepted the terms imposed upon them by the dominant
group [..].<&7

Ahnlich wie die angefithrten Debatten fallen auch aktuelle bewegungspolitische Ant-
worten auf intersektionale Kritiken, genauso wie akademische intersektionale Debat-
ten, sehr unterschiedlich aus. Mitunter sind sie mittlerweile dem Vorwurf ausgesetzt,
die Kategorie Klasse vernachlissigt zu haben beziehungsweise nicht einmal dazu in der
Lage zu sein, Klassenverhiltnisse zu artikulieren.

Tove Soiland beispielsweise spricht von einer Unvereinbarkeit von Klassenpolitiken
und intersektionalen Politiken, die sie als Identititspolitiken bezeichnet. Sie sieht
zumindest in der Art, wie gegenwirtig intersektionale Antidiskriminierungspolitiken
sich dufern, keine Moglichkeit, eine Interferenz mit der gesellschaftstheoretischen
Kategorie Klasse denkbar zu machen. Soiland bezeichnet Identitits-Kategorien, als
Benachteiligungs-Kategorien, die zwar fiir Antidiskriminierungspolitiken sinnvoll sei-
en, aber nicht mit gesellschaftstheoretischen Artikulationen wie Klassenverhiltnissen
interferierend gedacht werden konnten. Solche Antidiskriminierungspolitiken hitten
ihr zufolge die »Befreiung aus der Kategorie« als einziges Ziel und kénnten nicht nach
den Mechanismen der Unterdriickung dieser Kategorien fragen.3® Wer Intersektio-
nalitit per se mit Politiken gleichsetzt, die mitunter wirklich nicht dazu in der Lage
sind, iiber Klassenverhiltnisse zu sprechen, vergisst allerdings, dass Klasse von Anfang
an ein zentrales Thema intersektionaler Kritiken war. Viele Schwarze Frauen waren
Arbeiter*innen. Entsprechend standen Klassenverhiltnisse, wie beispielsweise die
Positionen von Beal oder der »CRC« verdeutlichen, von Anfang an im Vordergrund. So
schreibt das »CRC« in seinem Statement: »We need to articulate the real class situation
of persons who are not merely raceless, sexless workers, but for whom racial and sexual
oppression are significant determinants in their working/economic lives.«<>°

Auch intersektionale Debatten geben unterschiedliche Antworten auf die Frage, wie
mit der Kritik an einfachen und eindeutigen Identititspolitiken umzugehen ist. Sie
sind (in ihrer Unterschiedlichkeit) mittlerweile, genauso wie postkoloniale Perspekti-
ven, wichtige Bestandteile queerer Theorie und Politik.*°

37  bell hooks: Ain't | a Woman. Black Women and Feminism, New York: Routledge 1981, S. 151.

38  T.Soiland: Die Verhaltnisse gingen und die Kategorien kamen.

39  The Combahee River Collective: A Black Feminist Statement, S. 274.

40 Die Rolle intersektionaler und postkolonialer Perspektiven fiir aktuelle queere Politiken wird in
der empirischen Untersuchung der vorliegenden Arbeit noch thematisiert werden.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. ldentitatspolitiken: Queer-feministische Debatten
1.3 Eine postkolonial-feministische Perspektive: Can the Subaltern Speak?

Postkoloniale Perspektiven legen den Fokus auf die »Produktion und Unterwerfung
des kolonisierten Subjekts«.* Sie zeigen auf, inwiefern auch in einem postkolonialen
Zeitalter das unzivilisierte, unmoderne, ehemalig kolonisierte Subjekt in Abgrenzung
zum zivilisierten, modernen westlichen Subjekt produziert wird. Gayatri Chakravorty
Spivak gilt als eine der prominentesten Theoretiker*innen, die eine feministische Per-
spektive mit einer postkolonialen Perspektive verkniipft.** Sie zeigt unter anderem auf,
wie »Gender zum Alibi kolonialer Herrschaft« werden konnte, indem eine unmoderne
Geschlechterpolitik zum Beweis fiir die Unzivilisiertheit der kolonialisierten Nationen
gemacht wurde.*

In ihrem bekannten Aufsatz »Can the Subaltern Speak?« lenkt sie ausgehend vom
Konzept der Subalternitit den Blick auf diejenigen Gruppen, die in gingigen (post-)ko-
lonialistischen Subjektproduktionen nicht mitgedacht werden. Der 1988 zum ersten
Mal erschienene Text gilt als der meistgelesene und -rezipierte Aufsatz der postkolo-
nialen Theorie.** Spivak selbst wollte nicht, dass die erste Version ihres Aufsatzes in den
1996 erschienenen »Spivak Reader« aufgenommen wird. Stattdessen veréffentlichte sie
zunichst ein Interview, in dem sie angibt, dass das Konzept der Subalternitit vielfach
inflationir verwendet und missverstanden rezipiert worden sei: »Ich glaube das Wort
>subaltern« verliert hier seine Definitionskraft, weil es zu einer Art Schlagwort fir je-
de beliebige Gruppe geworden ist, die etwas will, was sie nicht hat.«* Erst elf Jahre
nach dem ersten Erscheinen des Aufsatzes — 1999 — wird eine iiberarbeitete Fassung
des Textes im Band »Kritik der postkolonialen Vernunft« veréffentlicht. Diese Fassung
beschreibt Spivak im Vergleich zur ersten Version des Aufsatzes als viel geradliniger.
Die erste Version spiegle dementgegen den Kampf wider, den sie damals wihrend des
Schreibens mit sich ausgetragen habe. Die 1988 erschienene erste Version — die 2008
auch auf Deutsch verdffentlicht wurde — ist der primire Bezugspunkt der folgenden
Darstellung. Der Aufsatz ist in mehrere Abschnitte unterteilt: Im ersten Abschnitt wirft
Spivak Foucault und Deleuze mit Marx vor, ein ungeteiltes souverines Subjekt voraus-
zusetzen. Im zweiten Abschnitt kritisiert sie den Versuch der marxistisch orientierten
»Subaltern Studies Groups, eine »Geschichte von unten« zu schreiben, indem sie sich
poststrukturalistischer Denkwerkzeuge bedient. Im dritten Teil nimmt Spivak Bezug
auf Derrida, der ihr zufolge im Gegensatz zu Foucault nicht in einer eurozentristischen

41 Nikita Dhawan: »Politische Theorie der Subalternitit. Gayatri Chakravorty Spivaks, in: André Bro-
docz/Gary Schaal (Hg.), Politische Theorien der Gegenwart I11. Eine Einfiihrung, Opladen: Barbara
Budrich Verlag 2016, S.169-196, hier S.170.

42 Neben Spivakistinsbesondere auch Chandra Talpade Mohanty, vor allem ihr Aufsatz»Under Wes-
tern Eyes« (1984), stark rezipiert in den deutschsprachigen Gender Studies.

43 N.Dhawan: Politische Theorie der Subalternitat, S. 173.

44  Ebd., S.178.

45  Gayatri C. Spivak: »Ein Gespriach (iber Subalternitit, in: Boris Buden/Jens Kastner/Oliver Marchart
etal. (Hg.), Can the subaltern Speak? Postkolonialitit und subalterne Artikulation, Wien: Turia +
Kant Verlag 2008, S.119-148, hier S.123.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

33


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Perspektive verhaftet bleibe.*® Im vierten und letzten Abschnitt widmet sie sich dann
der weiblichen Subalternen und zeigt auf, inwiefern diese nicht sprechen kann.

Die Massen konnen fiir sich selbst sprechen

Zu Beginn des Aufsatzes setzt Spivak sich kritisch mit dem poststrukturalistischen
Denken von Foucault und Deleuze auseinander. Spivaks Kritik an Foucault und De-
leuze bezieht sich auf ein Gesprich zwischen den beiden Theoretikern:*” »Ich habe die-
sen freundlichen Austausch zwischen zwei aktivistischen Geschichtsphilosophen aus-
gewahlt, weil er die Opposition zwischen autoritativer theoretischer Produktion und
der ungeschiitzten Praxis des Gesprichs auflést und so einen Blick auf die Wege der
Ideologie erméglicht.«*® In einer Fuinote, die sie gleich im Anschluss an die Begriin-
dung ihrer Textauswahl setzt, erklirt Spivak, dass sie die Ubersetzung des Gesprichs
aus dem Franzosischen ins Englische zum Teil modifiziert habe: »Ich habe die engli-
sche Version dieses Textes, wie auch anderer englischsprachiger Ubersetzungen, modi-
fiziert, soweit Treue zum Original dies zu verlangen schien.«*° Es erscheint befremd-
lich, dass Spivak ihre starke Kritik an zwei bekannten franzgsischen Theoretikern nicht
auf deren Hauptwerke, sondern auf ein Gesprich bezieht und gleichzeitig im Namen
der »Treue zum Original« die Ubersetzung modifiziert, so dass sie vermeintlich sogar
Spivaks eigene Argumentation festigt.”° Vielleicht verweisen diese beiden Aspekte, die
gleich zu Beginn ihres Aufsatzes auffallen, aber auch auf ein Schreiben, das insofern in
der postkolonialen Theorie verortet ist, als es beispielsweise durch absichtliches »miss-
reading« westliche Wissens-Regime aufzubrechen versucht.

Was kritisiert Spivak nun aber an den Aussagen von Foucault und Deleuze aus die-
sem Gesprich? Zum einen wirft sie ihnen vor, dass sie ungeteilte souveridne politische
Subjekte voraussetzen; zum anderen, dass sie unbewusst eurozentrisch sind, weil sie
internationale Arbeitsteilung ignorieren und ihren Blick lediglich auf Mikropolitiken
legen. Warum aber ist Spivak der Meinung, dass gerade Theoretiker wie Foucault und
Deleuze die »Dominierten als klassisch humanistische Subjekte« konstruieren?”* Oder
auch mit ihren eigenen Worten: »Warum sollte solchen Schlieffungen ausgerechnet im

46  Dieser sehr kurze Abschnitt wird in den folgenden Ausfithrungen nicht naher erlautert.

47  Das Gesprich zwischen Foucault und Deleuze — »Intellektuelle und Macht«—, auf das Spivak sich
bezieht, fand anldsslich der Gefingnisaufstinde in Frankreich statt, die beide Theoretiker unter-
stiitzt haben.

48  Gayatri C. Spivak: »Can the Subaltern Speak?«, in: Boris Buden/Jens Kastner/Oliver Marchart et al.
(Hg.), Can the subaltern speak? Postkolonialitidt und subalterne Artikulation, Wien: Turia + Kant
Verlag 2008, S.17-118, hier S. 21.

49  Ebd., S.106.

50 So dndert sie beispielsweise folgende Aussage aus der offiziellen englischen Ubersetzung »We
cannot shut out the scream of Reich; no the masses were not deceived; at a particular moment
they actually desired a facist regime«in »We must accept the scream of Reich [...]«. Gayatri C. Spi-
vak: »Can the subaltern Speak?«, in: Cary Nelson/Lawrence Grossberg (Hg.), Marxism and the In-
terpretation of Culture, Urbana, Chicago: University of Illinois Press 1988, S. 271-333, hier S. 274.
Gleichzeitig muss aber hinzugefiigt werden, dass sie beispielsweise mit ihrer Ubersetzung der
Grammatologie von Derrida ihre Fihigkeiten als Ubersetzer*in unter Beweis gestellt hat.

51 N. Dhawan: Politische Theorie der Subalternitat, S.179.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. ldentitatspolitiken: Queer-feministische Debatten

Falle jener Intellektuellen zugestimmt werden, die unsere besten Propheten der He-
terogenitit und des/der Anderen sind«?°* Spivak wirft Foucault und Deleuze vor, die
Ideologie zu ignorieren, wenn sie in ihrem Gesprach nicht zwischen »Interesse« und
»Begehren« unterscheiden. Folgende Aussage von Deleuze®® legt Spivak zufolge eine
solche mangelnde Differenzierung nahe: »We never desire against our interests, be-
cause interests always follows and finds itself where desire has placed it.«<>* Sie mani-
festiere sich aber auch in der Aussage von Deleuze und Foucault, dass die »Massen fiir
sich selbst sprechen kénnen« und es entsprechend die Aufgabe der Intellektuellen sei,
ihnen den Raum dazu zu geben: »the masses know perfectly well clearly, [...] they know
far better than the intellectual and they certainly say it very well.<>> In einer solchen
Vorstellung, der zufolge das Begehren immer dem Interesse folge, wird laut Spivak das
Feld der Ideologie vernachlissigt und das unterdriickte Subjekt, das fiir sich selbst spre-

t.5¢ Foucault und Deleuze wiirden voraussetzen, dass Subjekte,

chen kann, aufgewerte
die rein formal der gleichen Klasse angehoren — und somit das gleiche Klasseninter-
esse haben -, sich folglich auch als ein gemeinsames politisches Subjekt mit gleichen
Interessen verstehen, das um die eigene Unterdriickung weif3, und entsprechend fiir
sich selbst sprechen konnen.

Deleuze ruft im Zuge dieser Argumentation ein post-reprasentationales Zeitalter
aus: »Es gibt keine Reprisentation mehr, es gibt nur noch Aktion.«<*” In dieser Aussage
wird Spivak zufolge nicht zwischen den zwei Bedeutungen von Reprisentation unter-
schieden: »Reprisentation als »sprechen fuir, wie in der Politik, und Reprisentation als
>Re-prisentations, als >Dar-stellung« bzw. >Vorstellung, wie in der Kunst oder Philoso-
phie.«°® Spivak kritisiert diese mangelnde Unterscheidung, indem sie den Aussagen
von Foucault und Deleuze Passagen aus dem »Achtzehnten Brumaire des Louis Bona-
parte« von Karl Marx entgegensetzt. Marx gehe im Gegensatz zu Foucault und Deleuze
von einem disparaten und dislozierten Subjekt aus: »Sowohl auf 6konomischen Gebiet
(Kapitalist), als auch auf politischem Gebiet (weltgeschichtlicher Akteur) sieht sich Marx
genotigt, Modelle eines geteilten und dislozierten Subjekts zu entwerfen, dessen Teile
keinerlei Zusammenhang und Kohirenz aufweisen.«*® Marx spricht im »Achtzehnten
Brumaire des Louis Bonaparte« von dem fehlenden Klassenbewusstsein der franzosi-
schen Parzellenbauern, die durch einen Bevollmichtigten aus der Mittelschicht ver-

52 G.C.Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 23.

53  Diese Aussage schreibt sie 1988 noch »den Philosophen, also Foucault und Deleuze, zu, obwohl
sie nur von Deleuze stammt. In der zehn Jahre spater erschienenen Version ist sie diesbeziiglich
genauer.

54  G.C. Spivak: Can the subaltern Speak?, S. 274.

55 Ebd. Diese Aussage ist vielleicht auch im Kontext seiner Vorlesung »Theorien und Institutionen
der Strafe« zu verstehen, die zeitnah zu dem Gespriach gehalten wurde. Hier beschreibt Foucault
namlich den Intellektuellen als denjenigen, der das fiir die Macht (die Zentralisierung der Staats-
macht) wichtige Uber-Wissen gewinnt, das der Entstehung eines »Volkswissens« zuwiderlauft.
Frangois Ewald/Alessandro Fontana/Bernard E. Harcourt et al. (Hg.): Theorien und Institutionen
der Strafe. Vorlesungen am Collége de France 1971-1972, Berlin: Suhrkamp Verlag 2017, S. 275.

56  G.C. Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 25.

57 Ebd., S. 28.
58  Ebd,S. 29.
59  Ebd,S.31.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

35


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

treten (reprisentiert) werden: »Das (mangelnde kollektive) Bewusstsein der Klasse von
Parzellenbauern findet ihren >Triger« in einem >Reprisentantens, einem >Vertreter<, der
in jemandes anderen Interesse zu arbeiten scheint. Das Wort >Reprisentant« leitet sich
hier nicht von »darstellen< ab.«°

Was Spivak mit der Unterscheidung zwischen Reprisentation als »sprechen fiir«
einerseits und Reprisentation als »sprechen von« andererseits aufzeigen will, ist, dass
es immer eine Liicke »zwischen asthetischer und politischer Reprisentation« gibt.®
Diese Liicke ist zwangsliufig grofRer, wenn es um die politische Reprisentation der
Subalternen geht. Ein authentisches Sprechen, wie Foucault und Deleuze es fordern,
ist ihr zufolge nicht moglich.

Eine Geschichte von unten schreiben
Im zweiten Abschnitt des Aufsatzes stellt Spivak die »Subaltern Studies Group« von Ra-
najit Gua vor, deren Ziel es ist, mit klassisch marxistischen Methoden eine Geschich-
te »von unten« zu schreiben.®? Die »Subaltern Studies Group« itbernahm den Begriff
der Subalternitit von Antonio Gramsci, weil sie zwischen den Arbeiter*innen in Siid-
italien®® und der Landbevélkerung in Indien Parallelen erkannte. Gua »definiert Sub-
alternitit als einen Raum, der innerhalb eines kolonialisierten Territoriums von allen
Mobilititsformen abgeschnitten ist.«®* Subalternitit ist eine Position, die sich aus der
Differenz zu den Eliten und all denjenigen ergibt, die sich eben innerhalb dieser Linien
der Subalternitit bewegen.® Es handelt sich also nicht um einen Identititsbegriff, son-
dern um »eine Position in Differenz«.°® Wihrend Gua den Begriff der Subalternen nur
fiir Kollektive verwendet, kann der Begriff bei Spivak auch einzelne Personen bezeich-
nen. Fir Spivak beinhaltet die Definition der Subalternitit an sich eine Unfihigkeit,
Sprechakte zu setzen. So schreibt sie: »Niemals sehen wir die reinen Subalternen.«®’
In dem Moment, in dem wir sie sehen, sind sie keine Subalternen mehr. In diesem Sin-
ne kann subalterner Widerstand als ein Versuch gesehen werden, sich selbst zu repri-
sentieren, »und zwar nicht entlang der Linien, die von den offiziellen institutionellen
Reprisentationsstrukturen vorgegeben werden«.®®

Nachdem Spivak nun zuvor gewissermafien mit Marx Kritik an Foucault und De-
leuze geiibt hat, kann dieser zweite Abschnitt als poststrukturalistische und auch fe-
ministische Kritik an dem marxistischen Versuch der »Subaltern Studies Group, die
Geschichte neu zu schreiben, gelesen werden.® Eine Geschichte von unten zu schrei-
ben, lauft Spivak zufolge Gefahr, das heterogene subalterne Subjekt zu homogenisie-

60 Ebd.

61 N.Dhawan: Politische Theorie der Subalternitit, S.180.

62  G.C.Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 48.

63  Gramsci bezeichnete die Arbeiter*innen in Siiditalien als die Subalternen.
64  M.d. M. Castro Varela/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S.187.

65 G.C.Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 49.

66 M. d. M. Castro Varela/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S.187.

67 G.C.Spivak: Ein Gesprich (iber Subalternitat, S.121f.

68 Ebd., S.144f.

69  N.Dhawan: Politische Theorie der Subalternitt, S.176f.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. ldentitatspolitiken: Queer-feministische Debatten

ren.”® Aus feministischer Perspektive kritisiert Spivak zudem, dass Frauen in diesem
Versuch, die Geschichte neu zu schreiben, doppelt ausgeléscht werden: »If in the con-
text of colonial production, the subaltern has no history and cannot speak, the subal-
tern as female is even more deeply in shadow.«”* Die Geschichte der Subalternen kénne
niemals vollstindig erfasst werden.”® Die Idee einer vollstindigen Erfassung subalter-
nen Bewusstseins fithre zu einer »romantisierenden Reprisentation von Subalternen
als einem Widerstandssubjekt mit klaren Intentionen«.” Der Versuch, eine authenti-
sche Stimme einzufangen, stabilisiere demzufolge eine westliche Vorstellung, nach der
Sprechen Subjektivitit ausdriicke. Trotzdem braucht es, so Spivak, diese Formen der
Reprisentation. Sie sind gleichzeitig notwendig und problematisch. Obwohl das subal-
terne Bewusstsein Spivak zufolge immer etwas Fiktionales ist, hat es doch einen hohen
strategischen Wert, ermoglicht es beispielsweise dennoch, die dominante Geschichts-
schreibung einer fundamentalen Kritik zu unterwerfen.”*

Die Subalterne kann nicht sprechen

Im letzten Abschnitt legt Spivak ihren Fokus auf den »vergeschlechtlichten Ort subal-
terner Frauen«.”> Am Beispiel der Witwenverbrennung und eines Selbstmordes zeigt
sie auf, dass Frauen in doppelter Hinsicht ausradiert werden. Sati ist eine Praxis der
Witwenverbrennung und eine der wenigen Moglichkeiten des anerkannten Suizids fiir
Frauen in Indien:”® Witwen folgen ihren verstorbenen Eheminnern in den Tod, indem
sie sich verbrennen lassen.”” Diese Praxis kommt eher selten vor und mitunter spielen
dkonomische Interessen der Verwandtschaft eine Rolle. Die Witwe, die verbrannt wird,
wiirde sonst den Besitz ihres Ehemanns erben.”® Spivak beschiftigt sich sowohl mit
vedischen und hindu-Texten zur Witwenverbrennung als auch mit den Diskursen des
britischen Empires.” In diesen Texten zeigen sich ihr zufolge zwei dominante Ideolo-
gien, die sich einerseits entgegenstehen, andererseits gegenseitig legitimieren: Auf der
einen Seite steht die Ideologie der Briten, die die Witwenverbrennung kriminalisieren
und sich selbst als Retter der Frauen darstellen. Es handelt sich mit Spivaks bekannten
Worten um den Topos: »Weifle Manner retten braune Frauen vor braunen Mannern. «%°
Spivak merkt in diesem Zusammenhang ironisch an, dass die Briten nicht einmal die
Namen der Frauen, die sie zu retten vorgeben, richtig buchstabieren kénnten.®! Dem
gegeniiber stehen die Ideologien der einheimischen Minner, die behaupten, dass die

70  G.C. Spivak: Can the subaltern Speak?, S. 284.

71 Ebd., S.287.

72 G.C. Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 49.

73 Ebd.

74 M. d. M. Castro Varela/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S.191.
75  N. Dhawan: Politische Theorie der Subalternitit, S.180.
76  G.C. Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 93.

77 Ebd., S. 80.

78 Ebd., S. 88.

79  N. Dhawan: Politische Theorie der Subalternitit, S.180.
80 G.C.Spivak: Can the Subaltern Speak?, S. 81.

81  Ebd., S.100.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

37


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Frauen sterben wollen, weil sie gute Ehefrauen sind.®? Die Frauen werden zwischen
diesen zwei dominanten Ideologien zerrieben: »Beide Male spricht das Patriarchat (ko-
loniales und einheimisches) fiir die subalterne Frau, wihrend man an keiner Stelle auf
die Stimme der Frau selbst trifft.«® Es liegt auch nicht im Interesse der jeweiligen
Gruppen, die Frauen zu ermichtigen, vielmehr sind die Frauenkérper Schauplatz fir
ganz andere Kimpfe. Wihrend die Kolonisatoren im Namen zivilisatorischer Errun-
genschaften wie Geschlechtergerechtigkeit ihre imperialistischen Politiken legitimie-
ren, versuchen die kolonisierten Minner ihre Identitit zu bewahren, indem sie ihre
Frauen vor der Verwestlichung schiitzen.34

Auch im zweiten Beispiel, das Spivak in ihrem Aufsatz »Can the Subaltern Speak?«
anfiihrt, wird deutlich, inwiefern die Subalterne nicht sprechen kann. Spivak erzihlt die
Geschichte von Bhuvaneswari Bhaduri, einer Aktivistin, die Selbstmord begeht, weil sie
den Auftrag, ein Attentat auszufithren, nicht durchfithren kann und will. Von Spivaks
Familie, darunter auch Intellektuelle mit dhnlichem theoretischem Hintergrund wie
Spivak, wurde der Selbstmord immer nur als Folge einer ungewollten Schwangerschaft
abgetan. Dabei fithrte Bhuvaneswari Bhaduri den Selbstmord entgegen dessen Regeln,
wihrend sie ihre Menstruation hatte, durch, um so den Akt des Selbstmordes neu in ih-
ren Korper einzuschreiben. Bhuvaneswari Bhaduri konnte, so Spivak, nicht sprechen,
weil niemand diese Neueinschreibung des Selbstmordes entziffert hat: »Die Subalter-
ne kann nicht sprechen, das meint also, dass sogar dann, wenn die Subalterne eine
Anstrengung bis zum Tode unternimmt, um zu sprechen, dass sie sogar dann nicht
fahig ist, sich Gehor zu verschaffen — und Sprechen und Horen machen den Sprech-
ake erst vollstindig.«® Mit ihrer berithmt gewordenen Aussage »die Subalterne kann
nicht sprechen<®® meint Spivak den gesamten Sprechakt, der auch das »Horen« mit
einschlieft.

Ein Aspekt, der in Bezug auf das Beispiel Bhuvaneswari Bhaduri im Anschluss an
die erste Version des Aufsatzes heftig diskutiert wurde, ist, dass diese nicht im enge-
ren Sinne eine Subalterne war, weil sie der gehobenen Mittelschicht angehoérte. In der
zehn Jahre nach der ersten Veréffentlichung erschienenen zweiten Ausgabe des Tex-
tes »Can the Subaltern Speak?« antwortet Spivak auf diese Kritik: »Was ich in diesem
Kapitel unter anderem wohl darlegen wollte, ist, dass das Abfangen des Anspruches
auf Subalternitit durch die Frau anhand ihres durch verschiedenartige Umstinde ver-
ursachten Verstummens iiber strenge Definitionsgrenzen hinweg festgemacht werden
kann.«®” Subalternitit bedeutet fiir Spivak, nicht sprechen zu kénnen, weil Subalterne
von jeglichen Moglichkeiten, sich zu reprisentieren, abgeschnitten sind. Spivak ent-
gegnet — ebenfalls in der neuen Auflage — der Kritik, dass Bhuvaneswari Bhaduri doch

82 Ebd,S.92.

83  N. Dhawan: Politische Theorie der Subalternitit, S.181.

84  Mariad. M. Castro Varela/Nikita Dhawan: »Die Migrantin retten!?«, in: Osterreichische Zeitschrift
fiir Soziologie 41 (2016), S. 13-28, hier S.19.

85  G.C.Spivak: Ein Gesprach liber Subalternitit, S.127.

86  Gayatri C. Spivak: Can the Subaltern Speak?, Wien: Turia + Kant Verlag 2008, S. 106.

87  Gayatri C. Spivak: »Geschichte«, in: Andreas Nehring/Doris Feldmann/Barbara Gabel Cunningham
etal. (Hg.), Kritik der postkolonialen Vernunft. Hin zu einer Geschichte der verrinnenden Gegen-
wart, Stuttgart: Kohlhammer Verlag 2014, S. 203-306, hier S. 304.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. ldentitatspolitiken: Queer-feministische Debatten

sprechen konnte, weil Spivak selbst es entziffern konnte: Sprechen kénnen heifke nicht,
dass etwas viele Jahre spiter »akademisch entschliisselt« werden kann.%8 Die Subalter-
ne konne nicht sprechen, weil sie, obwohl sie bis zum Tode versucht, zu sprechen, nicht
gehort wird. Sie konne aber sehr wohl von einer aufmerksamen Kritiker*in/Intellektu-
ellen gelesen werden. Spivak sieht es als wichtige Verantwortung der Intellektuellen und
Feminist*innen, ebendiese blinden Stellen der Subalternitit zu entziffern. Vorausset-
zung sei allerdings, dass die Intellektuellen zuallererst ihre eigene »Komplizenschaft
in diesem Verstummen« anerkennen. Diese ethische Verantwortung, die Spivak den
Intellektuellen zuschreibt, kann auch als »letzte Pointe zu Foucault und Deleuze ge-
sehen werdenc, die gerade fordern, dass die Intellektuellen die Massen fiir sich selbst
sprechen lassen.®

Spivak wie auch andere postkoloniale Theoretiker*innen kritisieren mit ihren In-
terventionen ein westliches Wissensregime, das zumeist internationale Arbeitsteilung
ignoriert, den Fokus auf Mikropolitiken im globalen Norden legt und so auch eine Kom-
pliz*innenschaft mit dem Verstummen der Subalternen eingeht. Wihrend die bisher
vorgestellten Debatten das den Bedingungen der politischen Reprisentation unterwor-
fene politische Subjekt danach befragten, wer aus dieser Reprisentation ausgeschlos-
sen ist und ob dieses Subjekt den Bedingungen der eigenen Unterwerfung entkommen
kann, legt Spivak den Blick auf diejenigen, die von jeglicher Méglichkeit politischer
Reprisentation ausgeschlossen sind. Fiir queere Politiken und Theorien spielen post-
koloniale Interventionen, wie sie u.a. von Spivak vorgetragen werden, spitestens seit
dem Aufkommen der Homonationalismus-Kritik eine wichtige Rolle. Denn auch queere
Politiken laufen, wie im Folgenden ausgefiihrt wird, Gefahr, zum »Alibi« neokolonialer
Politiken zu werden.

1.4 Queere Auseinandersetzungen: Von der Heteronormativitat
zum Homonationalismus

Im akademischen Bereich wird die »begriffliche Geburtsstunde« von »queer« zumeist
mit der Literaturwissenschaftler*in Teresa de Lauretis in Verbindung gebracht, die den
Begriff auf einer Konferenz 1989 in Santa Cruz/California erstmals einbrachte.® »Queer
Nation« hingegen gilt als erste aktivistische Gruppe, die sich den Begriff »queer« 1990
als kollektive Selbstbezeichnung aneignete.”® Gloria Anzaldda verwendete — und das
wird in solchen Erzihlungen hiufig vergessen — »queer« noch vor Teresa de Lauretis
und »Queer Nation« in ihrem 1987 erschienenen Buch »Borderlands/La Frontera: The
New Mestiza«. Dort versteht sie »queer« als einen Begriff, der tiber Differenzen hinweg
verbindet:

88  Ebd., S.305.

89  C.C.Spivak: Ein Gesprach iiber Subalternitat, S. 144.

90 Nina Degele: »Heteronormativitat entselbstverstindlichen: Zum verunsichernden Potenzial von
Queer Studies, in: Freiburger FrauenStudien: Zeitschrift fiir interdisziplindre Frauenforschung 11
(2005), S.15-39., hier S.17.

91 Meg-John Barker/Julia Scheele: Queer. Eine illustrierte Geschichte, Mlnster: Unrast Verlag 2018,
S.14.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

39


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

»Being the supreme crossers of cultures, homosexuals have strong bonds with the
queer white, Black, Asian, Native American, Latino, and with the queer in Italy, Aus-
tralia and the rest of the planet. We come from all colors, all classes, all races, all time
periods. Our role is to link people with each other — the Blacks with the Jews with In-
dians with Asians with whites with extraterrestrials.«®?

Anzaldda ist es auch, die einige Jahre spiter kritisiert, dass vorwiegend »weiRe
Mittelklasse-Lesben« queere Theorien produzieren und bestimmen, was und wen der
Begriff bezeichnet und welches queere Wissen hergestellt wird.”> Es gibt aber auch
Stimmen, die queere Erzihlungen, denen zufolge Feminist*innen of Color als »Ge-
burtshelfer*innen« der »queeren Nicht-Identitit« gelten, als gewaltsame Aneignung
kritisieren. »Queer« mit »Nicht-Identitit«, also dem Tod des Subjekts, gleichsetzend,
betont beispielsweise Jinthana Haritaworn, dass es bei den sogenannten »Geburtshel-
fer*innen« um etwas anders ging:

»Wie Paula Moya (1997), Vivien Ng (1997) und andere zeitgendssische Feministinnen
of Colour zeigen, waren diese [Audre Lorde und Gloria Anzaldia] weit davon entfernt,
das ethnisierte und vergeschlechtlichte Subjekt zu ermorden. Ganz im Gegenteil be-
ton(t)en sie, wie der berithmte Titel This Bridge Called My Back (Moraga/Anzalda 1981)
ausdriickt, die Notwendigkeit von Positionalitét fiir Koalitionen zwischen Frauen und
Mannern verschiedenster ethnischer, sexueller und Klassenhintergriinde.«**

Eine Aneignung der Theorien von Feminist*innen of Color ermégliche es, so ein Kritik-
punkt von Haritaworn, durch einen Akt des Einschlusses lediglich, das »weifle queere
Gewissen« rein zu halten, wihrend in der Theorieproduktion gleichzeitig von Queers of
Color abstrahiert werde.”® Nicht nur die Rolle der Theorien von Feminist*innen of Color
— deren Interventionen in den vorherigen Abschnitten schon dargelegt wurden —, son-
dern auch die Rolle Judith Butlers in der Geschichte queerer Theorien ist, wenn auch
auf eine andere Art und Weise, umstritten. Auch die Tatsache, dass Judith Butler meist
am Anfang einer Geschichte queerer Theorieproduktion zu finden ist, laufe Gefahr, ei-
ne zu vereindeutigte queere Geschichte zu erzihlen.® Gleichzeitig sei ihr Werk zentral
fiir queere Theorien und es sei beinahe unméglich geworden, von »queer« zu sprechen,
ohne ihren Namen zu nennen.®’

Butlers 1990 auf Englisch und 1991 auf Deutsch erschienenes Werk »Das Unbeha-
gen der Geschlechter« loste nicht nur kontroverse Debatten in Bezug auf die Frage nach
dem politischen Subjekt »Frau« aus, sondern Butler trieb mit der »Dekonstruktion« von

92  Gloria Anzaldida: Borderlands/La Frontera. The New Mestiza, San Francisco: Aunt Lute Books 1999,
S.106f.

93  Brigitte Bargetz/Gundula Ludwig: »Bausteine einer queerfeministischen politischen Theorie: eine
Einleitung, in: Femina Politica—Zeitschrift fir feministische Politikwissenschaft 24 (2015), S. 9-24,
hier S.10.

94  Jinthana Haritaworn: »Am Anfang war Audre Lorde. Weif3sein und Machtvermeidung in der quee-
ren Ursprungsgeschichte®«, in: Femina Politica — Zeitschrift fir feministische Politikwissenschaft
(2005), S. 23-35, hier S. 28.

95 Ebd,S.31.

96  B.Bargetz/G. Ludwig: Bausteine einer queerfeministischen politischen Theorie, S. 10.

97 Ebd,S.of

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. ldentitatspolitiken: Queer-feministische Debatten

Geschlecht und der begrifflichen Einfithrung der »Heterosexuellen Matrix« auch die fiir
die »Queer Studies« zentrale Theoretisierung des Verhiltnisses von Geschlecht und Se-
xualitit voran. Butler behauptet, dass nicht nur das soziale Geschlecht — gender - kon-
struiert sei, sondern auch das biologische Geschlecht — sex— diskursiv hergestellt werde.
Mit dem Konzept der »Heterosexuellen Matrix« beschreibt sie ein hegemoniales Macht-
Wissens-Regime oder auch Dispositiv, durch das vergeschlechtlichte Subjekte konsti-
tuiert werden.?® Neu ist dabei nicht nur, dass das biologische Geschlecht als diskursiv
hergestellt verstanden wird, sondern auch, dass Butler darauf verweist, wie in hege-
monialen Geschlechter-Diskursen das biologische Geschlecht, die Geschlechtsidentitit
und das Begehren aufeinander bezogen sind und sich wechselseitig konstituieren: Dem
biologischen Geschlecht folgt im hegemonialen Macht-Wissens-Regime der Heterose-
xuellen Matrix eindeutig die Geschlechtsidentitit, die wiederum erfordert, dass das
gegenteilige Geschlecht begehrt werden muss.® Von dieser konstitutiven Verkniipfung
von Geschlecht, Geschlechtsidentitit und Begehren ausgehend, plidiert Butler auch fiir
die Zusammenfiihrung des feministischen und queeren Projekts.*°

Diesen Uberlegungen von Judith Butler, die mitunter als Bruch in der Theoretisie-
rung von Geschlechterverhiltnissen gelten, geht das Denken von lesbischen Theoreti-
ker*innen, wie beispielsweise Monique Wittig und Adrienne Rich, voraus. So hat bei-
spielsweise Monique Wittig bereits 1979 in ihrem Aufsatz »The Straight Mind«*°* dar-
auf verwiesen, dass Geschlecht und Begehren konstitutiv miteinander verkniipft sind.
Die Lesbe — so Wittigs Argumentation — ist keine Frau, weil ihr Begehren nicht auf
einen Mann ausgerichtet ist.”°> Neben MoniqueWittig gelten auch die Uberlegungen
der lesbischen Theoretikerin und Dichterin Adrienne Rich, wie sie sie in dem 1980 er-
schienenen Artikel »Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence«'® ausfiihrt,
als wegweisend fiir queere Theoriebildung. Rich arbeitet in diesem Essay die Zwinge
der Institution der Heterosexualitit heraus und fithrt das lesbische Kontinuum ein. In-
dem Heterosexualitit begiinstigt und privilegiert und Homosexualitit demgegeniiber
sanktioniert wird, werden Frauen — so Richs These - in die Heterosexualitit hinein-
gezwungen. Das lesbische Kontinuum ist Richs Versuch, die Beziehungen zwischen
Frauen auf all ihren Ebenen — nicht nur der sexuellen — fassbar zu machen.*®*

98  Volker Woltersdorff: »Queer Theory und Queer Politics, in: Utopie kreativ 156 (2003), S. 914-923,
hier S. 917f.

99 ].Butler: Korper von Cewicht, S. 326f.

100 Ebd.,S. 329.

101 Monique Wittig: The Straight Mind and Other Essays, Boston: Beacon Press 1992.

102 B. Bargetz/G. Ludwig: Bausteine einer queerfeministischen politischen Theorie, S.12. Es wird al-
lerdings diskutiert, ob die Art, wie Wittig die Kategorie Lesbe einsetzt, identitdtspolitisch ist oder
ob es sich dabei um eine soziale Positionierung handelt. Wittig hebt in ihren Arbeiten auch die
Verkniipfung von Sexualitdt, patriarchalen und kapitalistischen Verhaltnissen hervor, indem sie
aufzeigt, dass Heterosexualitit die Reproduktion der Menschen durch Frauen grundlegend struk-
turiert.

103 Adrienne Rich: »Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existencec, in: Women: Sex and Sexual-
ity 5 (1980), S. 631-660.

104 M.-). Barker/]. Scheele: Queer, S. 48f.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

41


https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig
https://en.wikipedia.org/wiki/Monique_Wittig

42

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Diese Uberlegungen, gekoppelt mit der Kritik an der Repressionshypothese, wie sie
Michel Foucault in seinem 1976 erschienenen Werk »Sexualitit und Wahrheit 1« aus-
fithrt, fihrte Judith Butler weiter, um aufzuzeigen, wie Geschlechternormen unsere
Korper regulieren.’® Die Macht, die die Menschen mittels wahrer Diskurse zur Se-
xualitit reguliert — so Foucaults prominente Kritik an der Repressionshypothese — sei
nicht einfach repressiv, sondern im Gegenteil insofern produktiv, als sie Subjekte kon-
stituiert.’®® Daran anschliefRend betont Judith Butler, insbesondere in den Arbeiten,
die auf »Gender Trouble« folgten, dass die Regulierungen von gender nicht einfach auf
ein ihnen vorgingiges Subjekt wirken, sondern dieses gerade in und durch die Regu-
lierung selbst hergestellt wird. Entsprechend seien »die regulatorischen Diskurse, die
das Subjekt von Gender formen, genau diejenigen [..], die das zur Debatte stehende
Subjekt benodtigen und es hervorrufen.«*®? Damit wird gender als Norm nicht als eine
Macht verstanden, die iiber negative Einschrinkungen reguliert, sondern als ein Me-
chanismus, der iiber eine Anzahl positiver Kontrollen funktioniert.”® Uber die norma-
tive Komponente schreiben sich, Butlers Ausfithrungen zufolge, Machtverhiltnisse in
die Konstruktionen von Geschlecht und Begehren ein. An Butler, aber auch an andere
Uberlegungen anschliefend, spielt auch fiir queere Theorie und Praxis die Auseinan-
dersetzung mit Normativitit eine wichtige Rolle. Anstatt von Zwangsheterosexualitat
zu sprechen, wie Rich es noch getan hat, schlief8t der fiir die queere Theorie und Praxis
zentrale Begriff der Heteronormativitit an ein komplexeres Machtverstindnis an.

Von der Heteronormativitat zur Homonormativitét

Michael Warner benutzt in seiner Einleitung zum 1991 erschienenen Buch »Fear of a
Queer Planet« als erster den Begriff »heteronormativity«.’°® Bereits bei der ersten Ver-
wendung des Begriffes kniipfte er diesen eng an das queere Projekt, indem er ebendie-
ses zum Gegenspieler der Heteronormativitit machte. Heteronormativitit kann - so
seine Aussage — nur durch die Imagination einer queeren Welt iiberwunden werden:
»Even when coupled with a toleration of minority sexualities, heteronormativity can be
overcome only by actively imagining a necessarily and desirably queer world.<*° Nor-
mativititskritik gilt entsprechend schon von Anfang an als ein zentraler Einsatzpunkt
queerer Politiken,™ und auch queere Theorien beschiftigen sich grundlegend mit der

105 Auch psychoanalytische Impulse von Lacan oder Differenzfeminist*innen wie Irigaray haben But-
lers Auseinandersetzungen gepragt.

106 Michel Foucault: Der Wille zum Wissen. Sexualitat und Wahrheit 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Ver-
lag 2019 [1976], S. 93-102.

107 Judith Butler: Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp Verlag 2012, S. 72.

108 Ebd., S.87.

109 Peter Wagenknecht:»Was ist Heteronormativitit? Zu Geschichte und Gehalt des Begriffs«, in: Jutta
Hartmann/Bettina Fritzsche/Christian Klesse et al. (Hg.), Heteronormativitat. Empirische Studien
zu Geschlecht, Sexualitat und Macht, Wiesbaden: Springer Verlag 2007, S.17-34, hier S.18.

110 Michael Warner: Fear of a Queer Planet. Queer Politics and Social Theory, Minneapolis: University
of Minnesota Press 1991, XVI.

111 V. Woltersdorff: Queer Theory und Queer Politics, S. 923.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. ldentitatspolitiken: Queer-feministische Debatten

Frage, wie Subjekte jenseits der heterosexuellen Norm denkbar sind."* Mit dem Be-
grift Heteronormativitit wird ein unsere Gesellschaft durchziehendes Macht-Wissens-
Regime beschrieben, das die zumeist unsichtbare Norm festschreibt, dass das gegen-
teilige Geschlecht zu begehren ist. Heteronormativitit beschreibt — so Sabine Hark -
ein Ensemble von Verhiltnissen, das ein »Gefiihl der Richtigkeit« herstellt und Institu-
tionen, Wissensordnungen aber auch Kérper und Lebenswelten strukturiert.™3

Auch der Staat wird in queeren Theorien hiufig als heteronormativ strukturiert
verstanden. Dementgegen gehe es »queer« gerade darum, Strategien zu entwickeln,
um Heteronormativitit jenseits von Forderungen nach rechtlicher Anerkennung un-
terlaufen zu kénnen.™* Das queere Verhiltnis zum Staat bleibt dabei allerdings para-
dox: Einerseits wird er als ein Ort verstanden, an dem (heteronormative) Ungerech-
tigkeiten hergestellt werden, andererseits wird ihm auch die Fihigkeit zugesprochen,
zu schiitzen und zu unterstiitzen.”> Im Kampf um Rechte und Anerkennung laufen
queere/homosexuelle Politiken aber auch Gefahr, selbst normativ zu sein. Dass Hete-
ronormativitit als alleinige Kategorie der Machtkritik zu kurz greift, zeigen Analysen,
die auf queere Kompliz*innenschaft mit neoliberalen Strukturen aufmerksam machen.
Um diese queere oder auch homosexuelle Normativitit zu fassen, folgte dem Begriff der
Heteronormativitit der Begriff der Homonormativitit.''® Allerdings beschreibt Homo-
normativitit nicht eine analog zur Heteronormativitit verstandene Norm der Homo-
sexualitit, die alle gesellschaftlichen Bereiche durchzieht, sondern queere Politiken der
Anpassung an ein neoliberales Regime.

Die Bezeichnung Homonormativitit geht auf den 2002 erschienenen Aufsatz »The
New Homonormativity: The Sexual Politics of Neoliberalism« der US-amerikanischen
Historikerin und Geschlechterforscherin Lisa Duggan zuriick.’” Duggan beschreibt in
diesem Aufsatz, wie sich in der Geschichte der Schwulen- und Lesbenbewegungen die
Forderungen in Bezug auf das »Private« und »Offentliche« verindert haben. Zwischen
der »Homophilen Bewegung« der 1950er- und 60er-Jahre und der »Gay Liberation« in
den 1970er-Jahren habe es zwar Konflikte gegeben, ob assimilatorische oder konfron-
tative politische Strategien gefahren werden sollten; in Bezug auf das Verhiltnis von

112 Antke Engel: Bilder von Sexualitat und Okonomie. Queere kulturelle Politiken im Neoliberalismus,
Bielefeld: transcript Verlag 2009, S.18.

113 Sabine Hark: »Heteronormativitit revisited. Komplexitit und Grenzen einer Kategorie, in: Bar-
bara Paul/Liider Tietz (Hg.), Queer as ... — Kritische Heteronormativitatsforschung aus interdiszi-
plinérer Perspektive, Bielefeld: transcript Verlag 2016, hier S. 2f.

114 Lisa Duggan: »Queering the State, in: Social Text (1994), S.1-14, hier S.3.

115 Heike Raab: »Aspekte queerer Staatskritik — Heteronormativitat, institutionalisierte Identitatspo-
litiken und Staat, in: Femina Politica — Zeitschrift firr feministische Politikwissenschaft 14 (2005),
hier S. 60. Allerdings bleibt in queeren Forderungen nach Schutz, Anerkennung und Unterstiit-
zung der Staat der Ort, der entscheidet, welches Leben schiitzenswert ist und welches nicht. Vgl.
Judith Butler: Haf spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag 2016,
S.162.

116 Lisa Duggans Aufsatz spricht zunachst vor allem von spezifisch konservativen schwulen Politiken,
die sich vermutlich nicht als »queer« bezeichnen wiirden.

117  Lisa Duggan: »The New Homonormativity, in: Russ Castronovo/Dana D. Nelson/Donald E. Pease
etal. (Hg.), Materializing Democracy: Toward a Revitalized Cultural Politics, North Carolina: Duke
University Press 2002, S.175-194.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

43


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

Sexualitit und Offentlichkeit beziehungsweise Privatheit seien die zwei Bewegungen
aber eine dhnliche Linie gefahren. Es ging beiden um das Recht auf sexuelle Privat-
heit und eine Ausweitung des schwul-lesbischen 6ffentlichen und institutionalisierten
Lebens. Einen Bruch mit diesen Politiken, den Duggan mit dem Begriff der Homonor-
mativitit beschreibt, verortet sie in den 1990er-Jahren. Ankniipfend an die konservati-
ven »Anti-Gay«-Politiken der 8oer-Jahre, die versuchten, Homosexualitit in das Private
zu dringen, sowie ausgehend von Monogamie als eine Antwort, die mitunter auf die
Aids-Krise™® gegeben wurde, sei in den 1990er-Jahren »a strain of gay moralism« ent-
standen.™ Diese neuen homosexuellen Politiken, wie Duggan sie bezeichnet, forderten
eine Zone der hiuslichen Privatheit ein, die mit konservativen Zielen und neolibera-
ler staatlicher Neutralitit konform sind. Am Beispiel der »Gay Marriage«-Strategie des
»Independent Gay Forums (IGF)« und der Aussagen eines der prominentesten Vertreter
dieser Gruppe, Andrew Sullivan, fithrt Duggan aus, wie Homosexualitit entpolitisiert
und ins Private verschoben wird:

»But it says something about the unique status of homosexuals in our society that we
now have to be political in order to be prepolitical. Our battle, after all, is not for polit-
ical victory but for personal integrity. In the same way that many of us had to leave our
families in order to join them again, so now as citizens, we have to embrace politics if

only ultimately to free from it.«'2°

Das, was Duggan unter »the new gay politics« zusammenfasst, ist eine Forderung nach
offentlicher Anerkennung einer entpolitisierten Privatheit. Diese »neue Homonorma-
tivitit« beschreibt sie als antidemokratisch, entpolitisiert und neoliberal: »All of this
adds up to a corporate culture managed by a minimal state, achieved by the neoliberal
privatization of affective as well as economic and public life. Welcome to the New World
Order! Coming soon to a mainstream near you.«*>!

Auch wenn ein grofRer Teil queerer Politiken nicht derart entpolitisiert und kon-
servativ wie das von Duggan bemiihte Beispiel des »IGF« agiert, wird auch diesen eine
enge Verkniipfung mit neoliberalen Diskursen vorgeworfen. Antke Engel hebt beispiels-
weise hervor, dass gerade die individuellen Freiheits- und Selbstbestimmungsverspre-
chen, aber auch die vielfiltigen sexuellen und vergeschlechtlichten Identititsangebote,
die »queer« hervorbringt, hervorragend mit neoliberalen Denkmustern harmonieren:
»Ich mochte die These vertreten, dass neoliberale Diskurse eine Pluralisierung sexueller
Subjektivititen und Lebensformen forcieren, weil damit eine Ideologie der freien Ge-
staltbarkeit des eigenen Lebens, inklusive Korper und Selbst, versinnbildlicht werden

kann.«!??

Queere Politiken - so Engels Fazit —, die ausschliellich gegen Normativititen
agieren, kénnen neoliberalen Denkmustern nicht entkommen. Die Politiken der Ver-

vielfiltigung, die das Ziel haben, Sichtbarkeit zu schaffen und »queer« offenzuhalten,

118  Eine Forderung nach einer monogamen Lebensfiihrung grenzte sich von einer schwulen Promis-
kuitdt ab, der die Verbreitung von Aids mitunter zugeschrieben wurde.

119 L. Duggan: The New Homonormativity, S.182.

120 Ebd., S.189.

121 Ebd., S.190.

122 A. Engel: Bilder von Sexualitidt und Okonomie, S. 26.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. ldentitatspolitiken: Queer-feministische Debatten

laufen speziell Gefahr, neoliberal vereinnahmt zu werden. Die vielen dort produzierten
neuen Identititsformen wiirden bestens in neoliberale Konsum- und Selbstunterneh-
mer*innen-Logiken passen.’?> Doch mit dem Begriff der Homonormativitit endet die
Kritik an queeren Verstrickungen mit hegemonialen Verhiltnissen nicht.

Homonationalismus: Die neuen death-figures

Eine weitere Denkbewegung, die an den Begriff der Homonormativitit anschliefdt, den
Fokus aber auf nationalistische Tendenzen legt, ist die von Jasbir Puar eingefiihrte Be-
zeichnung des »Homonationalismus«. Mit diesem Begriff will Puar die Spannung zwi-
schen der zunehmenden Anerkennung und wirtschaftlichen Integration von Homose-
xualitit im globalen Norden und den Subjekten, auf deren Kosten diese Integration
geht, namlich den »neuen Perversen« — »the muslim terrorists« —, beschreiben: »I ar-
gue that the contemporary U.S. heteronormative nation actually relies on and benefits
from the proliferation of queerness, especially in regard to the sexually exceptional ho-
monational and its evil counterpart, the queer terrorist of elsewhere.«**# Puar spricht
im Zusammenhang mit Homonationalismus auch von einem Wandel des Verhiltnis-
ses von Nationalstaatlichkeit, Sexualitit und Begehren: Waren es in den 1980er-Jahren
die Homosexuellen, die als death-figures der Aids-Krise biopolitisch reguliert wurden,
ist in homonationalistischen Zeiten, Puar zufolge, die alte Unterscheidung zwischen
den »guten« heterosexuellen Staatsbiirger*innen und den »schlechten« homosexuellen
Staatsbitrger*innen so nicht mehr giiltig. Stattdessen werden ideale queere/homosexu-
elle Staatsbiirger*innen und ein »gay-friendly« Staat in Abgrenzung zum »neuen Per-
versen« — der muslimische Terrorist — konstruiert.’?> Queere Politiken und Lebenswei-
sen werden so, wie Puar am Beispiel von LGBTIQ-Menschenrechtsinterventionen im
Iran aufzeigt, »zum Alibi« nationalstaatlicher und imperialistischer Politiken. In der
Einleitung zu ihrem Buch »Terrorist Assemblage« fragt sie, warum der Westen ausge-
rechnet jetzt und genau an diesem Ort (Iran) anfange, queere Kimpfe zu unterstiitzen,
wo doch auch schon frither und an anderen Orten Menschen aufgrund ihrer Homose-
xualitit mit dem Leben bezahlt haben:

»Faisal Alam notes, that three Nigerian >homosexual< men were sentenced to be
stoned to death earlier that summer elicited no such global indignation. Nor have
these abuses elicited so much response from Igbtiq groups in the past. Along these
lines, there were no protests in May 2004 when the circulation of photos of the torture
practices at Abu Ghraib exhumed the revolting homophobia of the U.S. military. As

iglhrc's director Paula Ettelbrick asks, sWhy now? Why just Iran?«'26

Die Antwort ist fiir Puar eindeutig: Diese Politiken sind verkniipft mit geplanten US-
militirischen Aktionen. Indem die Homophobie in der sogenannten muslimischen Welt
offengelegt und angeprangert wird, kénnen Puar zufolge US-imperialistische Inter-
ventionen legitimiert werden. Das muslimische Subjekt wird zum neuen »Anderen,

123 K. Linkerhand: Treffpunkt im Unendlichen, S. 56f.
124 ). K. Puar: Terrorist Assemblages, XXV.

125 Ebd., xxi.

126 Ebd., XI.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

45


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

durch das neo-koloniale Politiken gerechtfertigt werden.'?” Dabei geht es Jasbir Puar
nicht darum, zu leugnen, dass es Homophobie in muslimisch geprigten Lindern gibt,
sondern darum, die Frage zu stellen, warum zu einem bestimmten Zeitpunkt itber Ho-
mophobie — beispielsweise im Iran — gesprochen wird.

Nikita Dhawan resiimiert, dass die Homonationalismus-Kritik von Puar und
anderen dazu beigetragen habe, dass queere Politiken im globalen Norden den ei-
genen Rassismus und die Kompliz*innenschaft mit neoliberalen und neokolonialen
Diskursen in den Blick nehmen. Doch sie verweist auch auf die Leerstellen einer
Homonationalismus-Kritik, wie sie Puar eingefithrt hat: Ihr einseitiges Verstindnis
von Macht und Gewaltausiibung fithrt, Dhawan zufolge, zu einer »spiegelbildlichen
Wiederholung« postkolonialer Verhiltnisse.’?® Puars Perspektive spreche queeren
Menschen im globalen Siiden jegliche Form von Handlungsmacht ab, indem sie sie
einseitig als Opfer homonationalistischer Politiken darstelle. Zudem mache es der
»ausschliefdliche Fokus auf westlichen Rassismus« unmoglich, »heterosexistische Ge-
walt, die >queers< in und aus dem globalen Siiden erfahren«, zu benennen.'?® Ahnlich
wie in Spivaks Ausfithrungen die Witwen zwischen den Ideologien der Briten, die sie
zu retten vorgeben, und denen der »einheimischen« Minner, die ihnen die Méglichkeit
geben wollen, eine gute Ehefrau zu sein, zerrieben werden, so werden auch Queers aus
dem globalen Siiden zerrieben: Sie stehen »zwischen den homophoben und misogynen
Tendenzen ihrer eigenen Gemeinschaften und der Dominanzgesellschaft und den

130

rassistischen Praxen im Westen«.”® Dementgegen fordert Dhawan eine multidirek-

tionale Kritik, die beide Seiten der Medaille beleuchtet.3!

Mit Bezug auf eine mogliche
Antwort auf Gewalt gegen Migrant*innen in Europa - die ein dhnliches Dilemma
hervorbringt - resiimieren Dhawan und Castro Varela: »Eine gute Losung scheint es
nicht zu geben und dennoch muss bestindig beides gemacht werden: das Offenlegen
rassistischer Praxen und die Thematisierung von Gewalt gegen Frauen (Queers).«*>>
Dhawan vertritt aber auch die These, dass die queeren und linken Politi-
ken im globalen Norden zugrunde liegende Staatsphobie zu einer einseitigen
Homonationalismus-Kritik, wie sie Puar vertritt, beitrage. Puars einseitiger Blick
auf den Staat als Ort, der die »Perversen« — seien es die Homosexuellen oder quee-
ren Terrorist“innen — reguliert, klammert aus — so Dhawans Vorwurf -, dass der
Staat »Gift und Medizin« zugleich ist. Puar ignoriere, was Michel Foucault als linke
Staatsphobie bezeichnet.'®* Diese Staatsphobie auch auf postkoloniale Kontexte anzu-
wenden, sei gefihrlich, weil Queers im globalen Siiden oftmals nicht in gleicher Weise
durch die staatliche Rechtsprechung geschiitzt sind: »Damit werden Absicherungen

127 Ebd., S 4.

128 Nikita Dhawan: »Homonationalismus und Staatsphobie: Queering Dekolonisierungspolitiken,
Queer-Politiken dekolonisieren, in: Femina Politica — Zeitschrift fiir feministische Politikwissen-
schaft 24 (2015), S. 38-51, hier S. 42.

129 Ebd,S. 43.
130 Ebd.
131 Ebd,S.39.

132 M. d. M. Castro Varela/N. Dhawan: Die Migrantin retten!?, S. 25f.
133 Diese hat sich Foucault zufolge in Abgrenzung zu den Erfahrungen mit einem faschistischen und
totalisierenden Staat im globalen Norden etabliert.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. ldentitatspolitiken: Queer-feministische Debatten

verweigert, die postkoloniale Queers auf der privilegierten Seite der Transnationalitit
geniefRen, da sie an Orten leben, an denen Homosexualitit entkriminalisiert wurde.«*3*
In postkolonialen Kontexten gilt es stattdessen, Dhawan zufolge, vielmehr in einer
gramscianisch-spivakischen Perspektive »subalternen Gruppen Zugang zum Staat zu
ermoéglichen«. 35

Die queer-theoretische Bewegung von der Heteronormativitit zum Homonationa-
lismus zeigt auf, wie sich die Aufgabe, vor der queere Politiken stehen, verkompliziert
hat. Ging es zunichst ausgehend von dem Begriff der Heteronormativitit darum, Nor-
men, die Queers zu vergeschlechtlichten Subjekten machen und regulieren, zum Ort des
Politischen zu machen, hat der Begriff der Homonormativitit gezeigt, dass es aufgrund
neoliberaler Verstrickungen nicht ausreicht, einfach nur die heterosexuelle Norm anzu-
prangern. Neoliberale Regierungstechniken werden immer feingliedriger und die dis-
kursiven Verwicklungen mit queeren Politiken entsprechend engmaschiger.'*® Die neue
Normalitit beteiligt sich mitunter zudem an nationalistischen Strategien des Othering
und geht so auf Kosten der neuen death-figures. Trotz zunehmender Anerkennung sind
Queers allerdings auch im globalen Norden immer noch diejenigen, die im Unterschied
zu denen, die tolerieren, toleriert werden.??

134 N. Dhawan: Homonationalismus und Staatsphobie: Queering Dekolonisierungspolitiken, Queer-
Politiken dekolonisieren, S. 46.

135 Ebd., S.48.

136  A. Engel: Bilder von Sexualitiat und Okonomie, S.196.

137 Ebd., S.194.

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:42:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

47


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839460832-002 - am 13.02.2026, 20:

17. httpsz//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839460832-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

