ZWEITER TEIL

ZENTRALE TEXTE

I. Die Autoritit des Handelns

I. Im heute iiblichen Sprachgebrauch wird unter Autoritit meist das
Ansehen einer Person oder einer Institution verstanden, deren Aus-
sehen erlaubt, ihren Aussagen ohne weiteres (d. h. ohne erneute
kritische Uberpriifung) Glauben zu schenken, ihre Handlungen und
ihre Anweisungen als vorbildlich und ohne weiteren Aufweis als
richtig anzunehmen und ihnen Folge zu leisten. Dies ist der Autori-
tatsbegriff gleichsam auf der psychologischen Ebene.

II. Der psychologische Autorititsbegriff stellt nur ein Faktum eines
Vertrauens fest, zeigt aber nicht, worin dies Ansehen und das aus
ihm entspringende Vertrauen begriindet ist. Dem psychologischen
Autorititsbegriff liegt nun auf der ontologischen Ebene die Erfah-
rung von Autoritit zugrunde als jenem erfiillten Anspruch einer
Macht, die ohne Gewalt, rein durch ihr Ansehen und Aussehen (was
dasselbe ist), sich in Selbstverstandlichkeit’ durchzusetzen vermag
und menschliches Handeln bestimmt. Was ist diese Selbstverstind-
lichkeitn, die bestimmen kann, ohne Gewalt anwenden zu miissen?
Es muB} bei Autoritit nicht ein Wert der Person oder Institution erst
nachgewiesen, die Brauchbarkeit, ein Nutzen, eine funktionell ge-
gliickte Leistung als ihr Sinn aufgewiesen werden. Bestimmend ist
allein ihre "Wiirde’, ihr Selbstsinn, ihre "hohe” und damit maBge-
bende Wirklichkeit. Darin allein ist Autoritit begriindet. Zum Ver-

*® Alternativ zu "Selbstverstandlichkeit’ steht in einer spiteren Fassung der Begriff der

‘Selbstsinnigkeit’.
Alternativ zu "Selbstverstindlichkeit” steht in einer spiteren Fassung der Begriff der
‘Selbstsinnigkeit’.

k1]

23

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stindnis hiervon muf kurz erldutert werden, was "Macht’ in philo-
sophischer (d.h. ontologisch-metaphysischer) Bedeutung besagt.
Macht besagt (in einer Definition wie dieser: ,,Autoritit ist das An-
sehen, das der Macht durch ihre bloBe Sichtbarkeit, d.h. ihre
‘Erscheinung’, erlaubt, sich ohne Gewalt bestimmend durchzuset-
zen”) als ‘dynamis’, als potentia ein reales Vermégen, wie der Cu-
saner sagt, ein ,Konnend-Sein*’?, das Wirklichkeit darstellt oder
bewirkt; sie besagt potentia realis und nicht potentia logica. Hier
steht esse in actu als Vollzug der Macht im Verhiltnis zu esse in
potentia als der Macht zum Vollzug. Es gibt also ‘'mogliche Wirk-
lichkeit’, ‘wirkliche Mdglichkeit” und eben: 'wirkliche Wirklich-
keit’. Die Macht Gottes heiit omnipotentia, unbeschrinkte Macht.
Menschliche Macht ist immer beschrinkt; beschrinkt ebenso ist
Autoritit. Die in der Autoritit sich kundgebende Macht ist nicht auf
einzelnes Konnen eingegrenzt. Echte Autoritit gilt immer fiir ein
ganzes Gebiet: das religiose Gebiet, das politische Gebiet, das
kiinstlerische Gebiet, das philosophische Gebiet. Auch dadurch

Zu diesem cusanischen Terminus, vgl. Bohnenstaedt, E. (Hg.), Nikolaus von Cues,
Vom Kénnen-Sein, vom Gipfel der Betrachtung (De possest), in: Schriften des Ni-
kolaus von Cues, Heft 9, Leipzig 1947. Wir sind demnach das nichterfiillte, Gort
dagegen das erfiillte Kénnensein; von diesem heiflt es: ,,in allem alles, in nichts
nichts; und alles und nichts in ihm er selbst (in omnibus omnia, in nullo nihil et
omnia et nihil in ipso ipse)” (ebd. 57). (De possest, fol. 183 v. 23). Ferner:
~Quantitas enim, cum possit esse id, quod non est, non est Possest. Puto potest esse
maior quam est aut aliud quam est, sed non sic Possest” (De possest, fol. 175 v. 25).
In diesem Possest liegt dann die begriindete analoge Ubereinstimmung zwischen
dem Menschen (als Geist-Wesen) und dem Gotte (vgl. Miiller, M., Philosophische
Anthropologie, 357). Der Cusaner fihrt fort: ,,Denn wenn es kein Koénnen-Sein gibt,
dann ist nichts; und wenn es ist, ist alles das, was es ist, in ihm, und auBerhalb seiner
nichts. Daher mufB alles, was gemacht ward, notwendig in ihm von Ewigkeit her
gewesen sein; denn was gemacht worden ist, ist im Konnen-Sein immer gewesen;
ohne dieses ist nichts gemacht worden. So ist ersichtlich, daBl das Konnen-Sein alles
ist und alles umgibt, da nichts wire oder werden koénnte, das nicht in ihm umschlos-
sen ist. In ihm also ist und bewegt sich alles; in ihm ist, was immer es gibt, das was
es ist.” (12; 175). Vgl. die Vorlesung vom Sommersemester 1965 (Mensch und Ge-
meinschaft): ,,Der Mensch ist eigentlich das Kénnen-sein. Sein Sein ist nicht einfach
esse, (...) sondern er existiert als der versprechend-zusprechende und seine Verspre-
chungen in Gang setzen, aber sie nicht erfilllende, denn die Versprechung verspricht
das Ganze, das nie erreicht wird. Er ist das post esse, zusammengezogen aus posse
und esse, beim Cusaner. Konnen heiBt: etwas vermogen. Mogen heifit lieben. Eine
eigentliche Liebe, die Liebe an die er sich hingibt, ist das Ganze und nur im Ganzen
dies oder jenes.” (Ebd. 112).

24

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unterscheidet sie sich von 'Kompetenz® als einer "Zustidndigkeit’.
Diese ist rechtlich (‘juridisch’) falbar und festlegbar, Autoritit da-
gegen nicht. Autoritit ist ein ontologisches Phinomen. Fiir Autoritit
gilt: ihr Koénnen ist nicht funktionell, ist nicht Kénnen einer be-
stimmten Leistung, die einen Wert hat; dies Konnen ist ein Sein mit
ihm eigener Wiirde, d.h. mit Selbstsinn.

III. Der Begriff der Autoritdt kann als ontologisches Grundphino-
men also geklart werden durch sein Verhiltnis zum juridisch faba-
ren Phinomen der Kompetenz, der Zustindigkeit. Diese begriindet
sich durch Leistungsfihigkeit als einer Fihigkeit zur Losung von
Aufgaben, die eine Person oder Institution besitzt.

Kirche und Staat z. B. behalten ihre Kompetenz zur Losung wert-
voller Aufgaben, eine Kompetenz, die bleibt, auch wenn ihre Wiirde
sich verdunkelt und damit ihre Autoritit schwindet, womit die Erfiil-
lung der innerhalb ihrer Kompetenz liegenden Aufgabe zwar er-
schwert wird, aber nicht unmdéglich werden mufl. Kompetenz ist
feststellbar, umgrenzbar, zuteilbar. Autoritit ist 'da’, wenn die
Sichtbarkeit des sinnverbiirgenden Ganzen im Einzelnen sich ereig-
net. Dieser Zusammenfall heifit "das Symbol’. Autoritit ist symboli-
sche, Kompetenz ist juridische Gegenwart. Dies gilt auch fiir die
'Kompetenz-Kompetenz: fiir das Recht, die Grenzen der eigenen
Zustindigkeit selbst zu bestimmen. Woher dieses Recht genommen
oder zugeteilt werden kann, ist hier nicht zu erértern. Die auf dem
Selbstsinn des Ganzen und hoherer Wirklichkeit beruhende Autori-
tit kann nicht zugeteilt oder verweigert werden; sie kann auch nicht
beansprucht oder ihr kann nicht widersprochen werden; sie ist ein-
fach "da’ im Erscheinen oder im Schwinden. Sie ‘ist” als Geschich-
te.

25

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Die Frommigkeit des Denkens

Thre Herkunft und Zukunft im Hinblick auf Martin Heidegger

I. Heimat hat Fur das Denken und Leben Heideggers eine zentrale
Rolle gespielt.”” Er ist nicht in ihr geblieben, er hat sich von ihr
gelost, aber in dieser Losung war die Riickbindung an sie unaufheb-
bar. Heimat bedeutet Geborgenheit, in ihrer Wirklichkeit geschieht
also nie die radikale Entbergung, die doch als Vorgang die
"Wahrheit” des Lebens ist. Vorgang bedeutet hier Ausgang-aus,
Weggang-von der Sicherheit der Heimat als der bergenden und
schiitzenden Umwelt, in die wir eingelassen, eingefiigt sind. Hei-
degger spricht in seiner Fundamental-Ontologie von Sein und Zeit,
Welt sei fiir uns ‘'geworfener Entwurf’, also als Vorgabe und Auf-
gabe zugleich. Unseren Ort, unsere Stelle in ithr (der Welt) miissen
wir also erst noch finden, oder, wie Amold Gehlen sagt, wir sind
das unfestgestellt Seiende, das an keinem Ort schon sicher steht,
jenes utoptsche Wesen, das als ein Atopon sich seinen Topos erst
suchen muB.>* Schon Nietzsche gebrauchte den Ausdruck vom

** Vagl. hierzu Miiller, M., Existenzphilosophie. Von der Metaphysik zur Metahistorik,

hg. von Alois Halder, Freiburg ‘1985: ,,'Heimat’ ist bei Heidegger Symbol fiir das
Unmittelbare und seine Unmittelbarkeit, fir das Urspriingliche und den Ursprung,
den Anfang in seiner Anfinglichkeit, und tritt beim spiten Heidegger in dem Mafe,
als er den Namen des Seins zu vermeiden trachtet, zunehmend an die Seins-Stelle
selbst.” (120). In "Auseinandersetzung als Versohnung® meint Max Miiller hierzu:
.» Heimat" beim spiten Heidegger ist aber nichts GemiitsmiBiges, nicht einfach vor-
handenes Milieu; sie ist die stete Aufgabe, in der radikalen Ungeborgenheit des
Menschen je neu Bergung zu erméglichen. Bergung des Menschen aber geschieht
im Sein; die je neue Gestalt geschichtlicher Geborgenheit im Sein: das ist "Heimat'.
Sie ist also ein anderer Name fiir das bergende Sein. Die neue geschichtliche Ber-
gung aber fehlt uns heutigen, modernen Menschen véllig. Der ‘Fehl” des Gottes und
der 'Fehl” der Heimat sind paralle]l und analog.” (Auseinandersetzung als Versth-
nung. [TéAepog kai eipnvn. Ein Gesprich iiber ein Leben mit der Philosophie, hg.
von Wilhelm Vossenkuhl, Berlin 1994, 110).

Vgl. Gehlen, A., Der Mensch, Bonn T1962, 33ff. ,,Richtig gesehen in der These vom
Menschen als Mingelwesen ist, daB der Mensch ontologisch gekennzeichnet wer-
den kann als ein Wesen der Madglichkeit, ein Wesen der Potentialitit.”
(Philosophische Anthropologie, 80). Vgl. hierzu auch das von Max Miiller in die-
sem Zusammenhang erwdhnte Gedicht von Georg Trakl ‘Frihling der Seele’, in:
ders., Dichtungen und Briefe, Historisch-Kritische Ausgabe, hg. von W. Killy und

34

26

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘unfestgestellten Tier’ fiir den Menschen. Wenn wir aber ‘Heimat’
haben, ist iiber uns und unseren Ort, den wir einzunehmen haben,
doch gleichsam schon verfiigt. Man konnte diese heimatliche
‘Schon-Verfiigtheit” iiber uns unsere ‘In-sistenz’*® nennen, unsere
Vorweg-Bindung. Alles Seinende hat diese Gebundenheit, und
damit auch der Mensch. Im Zentralen heiit aber Menschsein: Of-
fensein, Freisein, in die Offenheit der Freiheit geworfen und nicht in
Bindung der Heimat eingelassen sein. Gerade diesen Aus-stand
nennt Heidegger die Ek-sistenz”, d.h. zwar nicht bindungslos zu
sein, aber doch auf verschiedene Art zu jeder Bindung, in der wir
schon stehen, Stellung nehmen zu konnen als Entscheidung zu ihr
oder auch gegen sie, dann aber in der Suche nach neuer Verbind-
lichkeit; im Weggang von dieser Bindung ist sie immer vorausge-
setzt, und so ist die Freiheit immer auch Befreiung. Befreiung behalt
das, von dem sie sich befreit, immer bei sich: die Ek-sistenz ge-
schieht im Durchbruch und Ausbruch aus der In-sistenz, die die
bestindige Bedingung ihrer Moglichkeit bleibt. Der Weggang von
der Heimat beseitigt nicht ihre bleibende Bedeutung fiir den Weg-
gehenden. Bei Nietzsche steht die Klage ,,Weh dem, der keine Hei-
mat hat” (neben der Preisung ,,Wohl dem, der eine Heimat hat”)
unmittelbar bei der Rithmung und der Preisung des "Genuesers’
(Kolumbus), der sein Schiff ins schlechthin Offene hinaustreibt, wo
nur das "Auge der Unendlichkeit’ ihn anblickt und er sie erblickt.*®

H. Szklenar, Band |, Salzburg 1987, 141: ,Es ist die Seele ein Fremdes auf Er-
den...” Vgl. auch Aristoteles, fiir den die Seele der Ort ist, der selbst keinen Ort,
keine Stitte hat, weil sie selbst Heimat fiir allen Sinn und alles Wesen darstellt (De
anima, 111, 4 429 a 27f.). Vgl. ebd. 429 a 19: ,,Es kommt der Seele (und damit dem
Menschen) kein Wesensort in der Natur zu, sondern sie ist fihig, alles und nichts,
tiberall und nirgends zu sein.” Zu einer Auseinandersetzung Max Miillers mit Geh-
len, vgl. u.a. Erfahrung und Geschichte, 169f.331ff.

Gehlen zitiert mit dem Menschen als dem ,,nichtfestgestellten Tier” ein angebliches
Wort Herders. Vgl. Gehlen, A., Der Mensch, 33.

*  Vgl. Heidegger, M., Vom Wesen der Wahrheit, Pfullingen 1943.

E Vgl. hierzu u.a. Heidegger, M., Uber den Humanismus, Frankfurt/M. 1949: , Das
Stehen in der Lichtung des Seins nenne ich die Ek-sistenz des Menschen.” (13). Zu
einer Interpretation des Heideggerschen 'Ek-sistenz’, vgl. Miiller, M., Erfahrung
und Geschichte, 71.

Vgl. Nietzsches Gedicht "Yorick-Columbus’, in: Colli, G. und Montinari, M.
(Hgg.), Friedrich Nietzsche, Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bin-
den, Band 11, Berlin/New York 1980, 328.

35

3%

27

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heidegger hat die Heimat zwar verlassen, aber doch nie verloren; in
der Losung von ihr ist die Bindung an sie geblieben, in der versuch-
ten Befreiung stellt die Riickbindung sich als unaufgebbar heraus.
Der Mut des Wegganges und der Losung in ithrer Hochgemutheit
wire zu reinem Hochmut geworden (was temporir auch geschah),
ohne die Demut des Wissens um die Unablosbarkeit der Bindung an
die Herkunft. Zukunft kommt auf den zu, der bereits von ‘woher’
kommt. Und das Wissen des 'damals’ und 'vorher” wird zumal
bedacht im Blick auf das Kiinftige und vice versa. In diesem
‘zumal’ war der Widerstreit beider fiir Heidegger ebenso bald be-
freiende Stirke wie bald driickende Schwere und Last seines Da-
seins, die er nie abwerfen konnte, und auch gerade dann nicht, wenn
er dies ausdriicklich zu wollen meinte. Dieser Kampf (Polemos)
fand erst im Tod den Frieden (Eirene). Dieser Kampf mit der Hei-
mat mufite wiederum auf einem Boden stattfinden, der uns allen
gemeinsam ist oder gewesen ist: auf dem Boden unserer ‘grdfleren
Heimat’, die eben fiir uns 'Europa’ und das ‘Abendland’ ist. Dieses
Europa als Abendland hatte fiir Heidegger seine deutliche Bestim-
mung aus der Philosophie als Metaphysik. Europa steht aber heute
innerhalb der “one world’, die nichts anderes ist als Spielfeld unbe-
grenzten (Waren-) Austausches. Auch die Gedanken werden hier zu
"Wortern” (nicht zu Worten). IThre einzigen Regeln sind die der
Maoglichkeit eines unbeschrinkten Verkehrs. In diese Welt als Ver-
kehrswelt gestellt, ist der Mensch heimatlos. Fiir Heidegger ist die
Heimatlosigkeit das Schicksal der Gegenwart; diese Welt ohne Ge-
stalt kennt nur die Spielgesetze dieses Weltspiels als Regeln eben
universalen Verkehrs. Daf} die Spieler dieses Spiel um dieses Spie-
les willen voll erhalten und spielfdhig bleiben, das sind dann die
allgemeinen ‘Menschenrechte’, die nicht mehr zwischen Wiirde und
Wert, zwischen Person und Individuum, zwischen Selbstziel und
Fremdzweck unterscheiden konnen und wo das Gleichgewicht zwi-
schen Gleichheit der Wiirde und Freiheit des Handelns als Aufgabe
nicht mehr begriffen werden kann. Gegeniiber diesem universalen
Spielfeld hat heute die Heimat der Herkunft ihre Bindekraft verlo-
ren. Philosophie ist Aufklirung durch Vernunft im Begriff. Liegt in
ihr, der Philosophie, die Eigenart Europas und kann dieses Europa
der Philosophie die Heimatlosigkeit beheben und vor der Gestaltlo-
sigkeit der weiten ‘einen Welt” bewahren?

II. Fragen wir zunichst, wie wiirde Martin Heidegger sich iiber das
Thema "Europa und die Philosophie” duern? Es ist unschwer, hier

28

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine einigermafen sichere Antwort geben zu kénnen. Er wiirde mit
groBter Wahrscheinlichkeit seinem gewohnten Vorgehen gemiB bei
dem Wortchen ‘und’ ansetzen und auf das griechische Wort fiir
‘und’, also auf xai (kai) zuriickgehen und ebenso auf das lateinische
et. Heidegger unterscheidet immer den “konjunktiven’ (synthetisch-
verkniipfenden, verbindenden) Sinn dieser Wortchen von der
‘explikativen’ (analysierend-entfaltenden, erklirenden) Bedeutung;
‘und” kann konjunktivisch zwei Begriffe zu einer neuen Einheit
zusammenfﬁgen also neue Identitat stiften; explikativ-ausfaltendes
‘und” meint im ‘kai’ und et dasselbe, das w1r in unserer Sprache
auch mit der Bezeichnung ‘als’ ausdriicken.”” Bei unserem Thema
wiirde Heidegger Europa nicht mit der Philosophie als einem zwei-
ten Phinomen verbinden, sondern es explikativ durch die Philoso-
phie charakterisieren, ndmlich als die Stitte der Philosophie, und
zwar als die ‘einzige’ Stitte der Philosophie, womit Philosophie nun
die differentia specifica wire, durch die sich das Abendland von der
iibrigen Welt (und den iibrigen Welten) klar und entscheidend ab-
hébe (‘specificierte”). Nur hier, bei uns, gab es nach seiner These
Philosophie.

Vergegenwirtigen wir uns nochmals: Im weitesten Wortsinn meint
philosophia (@iAocogia) ‘die Liebe zur Weisheit’. Weisheit ist
mehr als bloBes Wissen. Der Weise weil um das Ganze und, indem
er auf dessen Weisung hort, um unsere Stellung um ihn. Auf die
Weisung des Ganzen horend bedenken wir das Gehorte und zu-
gleich uns als die Hoérenden. Dies geschah z. B. 'bei uns’, d. h. “in
der Welt des Westens’, erstmals in der sog. "Vorsokratik’. In den
Weisheitsspriichen des Heraklit geht es um das Gehor, auf das
copov pouvov (sophon mounon), das allein Weise und Weisende,
an das wir verwiesen sind.** Und dles :st das Ganze, die Zusammen-
fiigung von allem im Adyog (logos).” Und nur der hérende (nicht:
‘hérige’) Gehorsam ihm gegeniiber erwirkt das gemife Mensch-
sein. Bei Parmenides ist dieses Weise und Weisende das einzig

Vgl. zu der konjunktiv-adversativen bzw. explikativen Bedeutung des xailer:
Miiller, M., Symbolos, 32.

Vgl. Heraklit, fr. 32: ,&v 10 cogpov podvov AéyecBor Ouk €6Ehel kol £BEher
Znvog dvopa.” (Eins, das allein Weise, will nicht und will doch mit dem Namen des
Zeus benannt werden.), in: Diels, H. und Kranz, W. (Hgg.), Die Fragmente der Vor-
sokratiker, 159.

Zur Etymologie von Adyog als Zusammenfiigung und Zusammenlegen, vgl. Hei-
degger, M., Aristoteles, Metaphysik © 1-3.

41

29

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wahrhaft Wirkliche, t6 €ov (to eon)42, das immer anwesende Ver-
nehmen in der vernehmenden Vernunft stets schon Vernommene.
Seine Anwesenheit ist zugleich sein Vernommensein, es ist die
Vernunft, und die Vernunft ist es:

0 yap aDTO Eonr 0 voelv 1e koi elval, voelv kol 1o
VOOUpEVOV TO aDTO.

Identitit von Sein und vernehmender Vernunft ist die Unerschiitter-
lichkeit des Ganzen im unerschiitterlichen Bleiben seiner selbst.
Dieses Ganze, bevor es als /dentitdt von Sein und Vernunft als Ge-
danke des Seins von Parmenides und Heraklit an-gedacht wurde, ist
in allen Kulturen, bevor es Gedanke wird, schon vorgestellt da.
Diese Vorstellung in Bild und Erzahlung, als Deutung von Sein und
Gewordensein des Ganzen und meiner selbst in ihm nennen wir den
‘Mythos’. Alle Kulturen haben ihn, den Mythos. Vor der Phase des
Gedankens, der im Andenken das Ganze denkend vergegenwirtigt,
der Phase des reinen Denkens, das zugleich als Andenken "Andacht’
ist, also Meditation und Kontemplation, steht der Mythos.44 Dieses
"Vor’ bedeutet weder ein Mehr noch ein Weniger, nur eine andere
Weise der Gegenwart. Im Abendland heiB3t dieser Gedanke, wenn er
ins Wort kommt, ‘Logos’. Diese Phase des Vollzugs des Gedankens

2 vgl. Parmenides, fr. 8, wo das 10 €6v beschrieben ist als das Ganze, das Sein, das

folgende Pridikate erhdlt: dyévniov, avaredpov, povvoyevég, atpepég, odAov,
atéhectov, Ev, opod mav, ovvexés, also: ungeworden, unvernichtbar, aus sich
selbst zeugend, unerschiitterlich, endlos, eins, alles zugleich und liickenlos zusam-
menhingend. Vgl. hierzu die Interpretation Max Miillers in “Erfahrung und Ge-
schichte’ (233f.): ,,Alles einzelne Werden ist nur als Bezeugung der Gesamtbewe-
gung, die keine Bewegung, sondem ein Akt, ein Vollzug, das Dasein des sich-
schlieBenden Ganzen ist. Alles, was der Mensch erfihrt, erfihrt er nur als zu diesem
Ganzen gehorig, in ihm beschlossen, durch es allein seiend; und dieses Ganze er-
fihrt er als die Wirklichkeit, die Natur.”

Waortlich muB} dieses Zitat lauten: ,,10 yép ad1d voelv €otv Te kai eivon”. (Denn
dasselbe ist Denken und Sein.). Parmenides Frg. 3, in: Diels, H. und Kranz, W.
(Hgg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, 231. Vgl. hierzu die Ubersetzung von
Max Miller in ‘Erfahrung und Geschichte” (204): ,,Dasselbe ist das bestindige,
geistige Vernehmen und Vemommenhaben und sein Vermommenes, das Sein”.
Moglicherweise wollte Max Miiller hier bewuBt dieses Parmenidesfragment mit ei-
nem Zitat aus Aristoteles (De an. ' 4 429a ff): 10 avt0 €oTv 10 voodv kol 10
vooupévov” verbinden, das er in 'Erfahrung und Geschichte' ibersetzt mit:
,.Dasselbe ist Denken und Gedachtes” (95 Anm.).

Zum Begriff 'Andenken’, vgl. Heidegger, M., Holderlins Hymne ‘Andenken’
(Vorlesung Wintersemester 1941/42), (= GA 52), hg. von C. Ochwadt, Frankfurt/M.
1982. Vgl. ders., Uber den Humanismus, 29.

43

44

30

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Bedenken des voraussetzungslosen Seins und des ebenso vor-
aussetzungslosen Nichts, welche beide alle Gegensitze in sich auf-
heben, ist nicht nur uns Europidern allein beschieden gewesen, son-
dern geschieht nun (wie der Mythos in allen Kulturen) in allen
Hoch-Kulturen des uns nahen Westens wie des uns fernen Ostens.
Auf Bild und Erzdhlung, dann auf Gedanke und Versenkung in ihn
(‘Andacht’) erfolgt nun im Abendland eine Phase, die ihm allein
eigen ist, die Phase des Begriffs: Mythos - Logos - Horos - Horis-
mos: imaginatio - narratio, dann intellectio - meditatio und schlieB-
lich conceptio - conceptus: dies sind drei Phasen (- aber nicht
‘Stufen’, weil Stufe ein hoher Hinaufschreiten der Geschichte uns
nahelegen wiirde, wihrend es sich bei diesen drei Phasen des Ge-
schichtsganges einfach um ein Weitergehen, ein Fortschreiten, aber
nicht um einen Fortschritt handelt, als welchen die Ideologie einer
primitiven Aufklarung diesen Weitergang aufgefat hatte -). Der
Begriff will den Gedanken nicht nur denken, sondermn er will ihn
wiederum begreifen, und in seiner Selbstbezogenheit hilt sich die-
ses Begreifen des Gedankens (nach der Meinung Heideggers) fiir
‘mehr’ als das bloie Denken des Gedankens.

Wie kommt es nun im Abendland zum 'Begriff’, wie ereignete sich
der Weg vom 'Gedanken’ zu ihm? Das bedeutet die Frage, wie
kommt es zur abendlindischen oder europdischen Sonderstellung,
indem hier und nur hier die Seins-Geschichte und Denk-Geschichte
zur Begriffs-Geschichte wird?

Wie bei Nietzsche, zu dem Heidegger aber sonst eine dezidierte
Gegenposition einnimmt,* setzt auch bei ihm (Martin Heidegger)
dieser Eigenweg Europas in seiner Geschichte mit der Griindung
der ‘Metaphysik” durch Sokrates und Platon ein (auf welche dann
der Versuch des Aristoteles folgt, diese Weise des Wissens als Wis-
senschaft begriindend zu etablieren).

Bei dem ‘eigentlichen Denken” der Vorsokratik wird immer das
Bleibend-Ganze als gesammelte Einheit (Parmenides) oder Wider-
spruchs-Einheit (Heraklit) bedacht, der gegeniiber die Vielfalt der
einzelnen werdend- und vergehend-Seienden unbeachtlich und un-
bedenklich bleibt und damit als Thema des Denkens gleichsam
wegfillt. Der (erste) Anfang Europas geschieht fiir Heidegger durch
den Gang vom Gedanken zum Begriff. Er spricht im Gegensatz
hierzu nun immer vom ‘anderen Anfang’. Durch den Begriff ist die

“ vgl. v.a. Heidegger, M., Nietzsche, 2 Binde, Pfullingen 1961.

31

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Metaphysik und alle aus ihr hervorgehenden Wissenschaften als
Einzelwissenschaften eindeutig bestimmt. Wenn der andere Anfang
hinter den ersten Anfang Europas zuriickgehen will, dann muB} hin-
ter den ersten Anfang Europas, hinter die Metaphysik als unsere
Herkunft, gegangen werden, d. h. miissen wir eine neue Herkunft
hinter unserer bisherigen Herkunft aufsuchen oder finden oder gar
erfinden. Miissen wir dann nicht, unserer ‘tatsidchlichen” Herkunft
eine Absage erteilend, eine radikale Destruktion der bisherigen
Denk-Geschichte durchfithren, in welcher auch unsere bisherige
Herkunft und Heimat destruiert werden sollen? Im Programm von
Sein und Zeit ist auch eine solche Destruktion ausdriicklich als Auf-
gabe vorgesehen. ,Herkunft aber ist Zukunft*®. Welche Herkunft
bestimmt also unsere Zukunft? Die Herkunft, welche noch nicht
destruiert, zwar Boden unseres heutigen Existierens ist, oder aber
ein Fundament vor diesem Boden? So ist der 2. Auflage von ,Was
ist Metaphysik?” die Abhandlung beigegeben 'La remontée au fon-
dement de la métaphysique’, der Riickgang in den Boden der Meta-
physik. Die Metaphysik ist also jetzt nicht mehr der gemeinsame
Boden des europdischen Denkens, sondern von diesem Grund aus
mull weiter abgestiegen werden, wenn ’‘das eigentliche Europa’
gefunden werden soll oder sich finden soll. Wohin geht dieser ab-
steigende Riickstieg? Ist es ein neuer Grund, oder ist es gar der Ab-
grund? Der erste Anfang als unsere Herkunft muB aufgegeben wer-
den, unsere Geschichte also neu begonnen werden. Ist ein solcher
neuer Anfang von uns her leistbar, bestimmbar, planbar, setzbar,
erzwingbar? Nein, er mufl uns gegeben werden, und jetzt wird alles
Erwartung dieser Gabe, Bereitschaft zur Annahme dieser Gabe. So
wird dann der ‘andere Anfang’ zum Mut eines reinen Advents, L
Heidegger wird nach der Phase der 'Fundamental-Ontologie” nun

Wartlich heift es bei Heidegger: ,Herkunft aber bleibt stets Zukunft”, (Gesprich

tiber die Sprache, in: Unterwegs zur Sprache, 96). Heidegger spielt in diesem Zitat
auf seine theologische Herkunft an, ohne die er nach eigenen Aussagen nie auf den
Weg des Denkens gelangt wiire.

Zum Begriff des Advent, vgl. die Vorlesung von Max Miiller im Wintersemester
1961/62 (Epochen der abendldndischen Denkgeschichte), 129f., wo er meint, Platon
sei nur sehr zweifelhaft mit dem Pridikat, ein Kiinder des wahren Gottes zu sein,
angehbar; er ist nicht in diesem Sinne adventistisch, wie dies der grofie Theodor
Haecker noch gemeint hat. Vgl. auch die Vorlesung vom Sommersemester 1963
(Grundfragen der Metaphysik), wo Max Miiller feststellt, daB Heidegger angesichts
des Fehls Gottes die mystische Hoffnung auf den groBen Advent denkt, der sein
ganzes Werk durchzieht (241).

47

32

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Adventist’. Ist das die vielbesprochene ‘Kehre' der Seinsgeschich-
te, daf} an die Stelle des eigenen Vorgehens nun die Erwartung eines
auf uns Zukommenden auf die unmachbare Zukunft als "anderen
Anfang’ tritt? Liegt darin vielleicht der tiefere Sinn der
"Frommigkeit des Denkens’ im Ubergang zu dieser Geduld und
Erwartung?

III. So sind wir also wieder bei der 'Frommigkeit des Denkens’
angelangt. Der Ausdruck ist ein Ausdruck Heideggers.*® Was be-
zeichnet er als "Frommigkeit des Denkens’? Die Antwort lautet, daf3
das Fragen die Frémmigkeit des Denkens sei. Fragen meint hier
nicht die curiositas, die Neugier, alles wissen zu wollen. Es meint
nicht das unbedingte Bestehen auf einer Antwort, die der andere
("Anfrage’ bei) oder das andere (‘Forschungsfrage’) mir zu geben
hat, sondern gemeint ist die ,Entscheidungsfrage®. “ Diese Ent-
scheidung des Menschen ist die Entscheidung zu seiner eigenen
Fragwiirdigkeit und des stindigen In-Frage-gestellt-Bleibens unse-

8 Das Fragen ist die Frommigkeit des Denkens.” Mit diesem pointierten Satz endet

Heideggers Vortrag 'Die Frage nach der Technik’, in: Heidegger, M., Vortrige und
Aufsitze, Pfullingen 1954, 44. Vgl. zum Terminus der ‘Frémmigkeit des Denkens’
auch: ders., Unterwegs zur Sprache, 175f. Zu einer Interpretation der Heidegger-
schen "Frommigkeit des Denkens’, vgl. Miiller, M.: ,Das Bedenken der vorauslie-
genden Wahrheit, das einerseits den Streit um das jeweils geltende Wahre hinter
sich gelassen hat, ihn aber andererseits noch austragen muf, nennen wir die
‘Frommigkeit des Denkens’, der Vemmunft.” (Erfahrung und Geschichte, 23). Da
dies An-Denken als 'Frommigkeit der Vernunft’ nichts anderes als das Bedenken
des ersten Denkwiirdigen sei, sei auch die kritische Reflexion ,,nicht nur kritische
Destruktion, sondem (...) Sammlung auf das eine hin, dem die ‘Andacht’ gilt und
von dem her allein ausweisbare Forderung ausgehen konnen. Alles Wahre wird in
unerbittlicher Kritik unterlaufen, niemals aber die Wahrheit.” (Ebd. 24). In
‘Auseinandersetzung als Verséhnung’ reflektiert Max Miiller auch iber den Unter-
schied von "fromm’ und ‘glaubig”: ,,Der Denker erfihrt im Denken auch das Géttli-
che und bedenkt es auch. So ist wirkliches Denken religiés und auch fromm. Dies
konzediert auch Heidegger und spricht ja ausdriicklich von der "Frémmigkeit des
Denkens’. Aber mit ‘Glauben’ hat dies fiir ihn direkt nichts zu tun. Dies zeigt, wie
er hier das Glaubensverstindnis gewollt auf der doxologischen Ebene festbindet”
(109). Unter dem Titel 'Frommigkeit des Denkens? Martin Heidegger und die ka-
tholische Theologie” (Darmstadt 1978) untersucht R. Schaeffler den EinfluBl der
katholischen Theologie auf Heideggers Denken.

* Alle diese drei Termini sind entnommen aus Heinrich Rombachs Erstlingsschrift
“Ursprung und Wesen der Frage’, in: Symposion. Jahrbuch fiir Philosophie, Band 3,
Freiburg 1953, 135-236.

49

33

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rer selbst im Hinblick auf alles Seiende und das Sein selbst. Eine
Beantwortung gibe alles in unsere Hand, wiirde uns zum Herren
iiber alles Seiende der Welt machen und zugleich zum Herren unse-
rer selbst, uns das imperium mundi und das dominium super actus
nostros geben. Das In-der-Fraglichkeit-Bleiben ist zugleich der
Versuch, auf diese Welt- und Selbstherrschaft zu verzichten, Ver-
zicht auf die von uns selbst zu leistende und leistende Herrschaft
zugunsten einer hoffenden Erwartung auf eine unerzwingbare Gabe.
Diese ist dann jene Macht als Ermichtigung, die sich dem frommen
Denken in seiner Bescheidung gibt und die zugleich damit sich der
Gewalt des unbescheidenen Denkens, sich ihm entziehend, verwei-
gert. Es geht also um die Umkehr (die ‘Kehre’) vom gewalttatigen
Denken, von der angreifenden und umgreifenden begrifflichen
"Verstandes-Vernunft’ zum fragenden Denken der Erwartung, dafl
in der vernehmenden Vernunft auf uns zu sich das Ereignis als
Macht ereignet.

Nun fragen wir an dieser Stelle selbst zwei Fragen:

1. Wie kommt es terminologisch zu dieser Bezeichnung des
‘frommen Denkens’, was meint das Wort 'Frommigkeit’, welches
Phidnomen zielt vom Sprachlichen her es an?

2. Wieso ist fiir Martin Heidegger das charakteristisch abendlindi-
sche oder westliche Denken, als eines von der Metaphysik bestimm-
ten Denkens, ‘unfromm’? Inwiefern steht Metaphysik gegen die
‘Frommigkeit des Denkens’, und inwiefern muf}, um diese
‘Frommigkeit des Denkens’ wieder zu gewinnen, mit einem
‘anderen Anfang’ begonnen werden im Riickgang ‘hinter’ oder
‘vor’ die Metaphysik?

Zunichst also: Was heifit denn ‘Frommigkeit'? Hier 148t uns die
Etymologie, auf die Martin Heidegger so gern zuriickgreifend sich
bezog, véllig im Stich; in der Geschichte dieses Wortsinnes hat
dieser sich v6llig, und zwar in sein Gegenteil, verwandelt. Etymo-
logisch hat ndmlich das deutsche Wort ‘fromm’ die einfache
Grundbedeutung des Niitzlichen; zu ‘Nutzen und Frommen’, das ist
ein pathetischer Pleonasmus (alle Pleonasmen sind pathetisch), eine
den Sinn wiederholende, ihn iiberbetonende Verdeutlichung.
Fromm wird ein Verhalten im urspriinglichen Sprachsinn genannt,
durch das Schaden abgewandt und Wertvolles erreicht wird bzw.
erreicht werden kann, etwas beigebracht wird, welches uns
‘frommt’, also dient und niitzt, was fiir uns einen nutzbaren Wert
hat; im Denken wird dies alles aber durch exakte Planung und Be-

34

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rechnung, aber nicht durch das, was Heidegger mit der
‘Frommigkeit des Denkens’ meint, erreicht. Was kann er also nun
damit gemeint, "im Sinn gehabt” haben?

IV. Das Phidnomen des Frommen ist auch das Thema schon eines
Dialoges Platons, des ,,Euthyphron” namlich. Im Raum der griechi-
schen Sprache gibt es zwei Worte, die auf das Phidnomen der
Frommigkeit zielen; zundchst: der Mensch als ‘eusebes’ (und seine
‘eusebeia’) - eboefng (und edoéPera) - und ihr Gegenteil “asebes’
(und ‘asebeia’) - aocefng (und acéPera). Der Mensch als eusebes
steht im richtigen Verhiltnis zum Géttlichen und den Géttern, als
asebes aber in gar keinem Verhiltnis zu diesem und diesen. Dann
aber, und daran kniipft das Gesprich im platonischen ,,Eutyphron”
an, gibt es das Wort ‘to hosion” - 10 6owov -. Dieses meint das
Frommsein des Menschen, das seine Heilheit und Heiligkeit aus-
spricht, aber nicht die Heiligkeit des Gottes oder der Gétter. Dafiir
steht dann das Wort hieron - iepév -. So besteht das Frommsein der
Menschen (16 6olov) in ihrem richtigen Verhiltnis zum Heilsein
der Gotter und des Géttlichen (10 1epdv). Aber wie sieht nun dieses
Verhiltnis aus? Der platonische ,,Euthyphron” gehort zu den sog.
‘aporetischen’ Dialogen. Er fiihrt zu keinem Ende. Er endigt in der
bleibenden Frage; er geht im Gesprich alle Weisen des Frommseins
des Menschen (des Hosion) durch, um zu zeigen, was es nicht ist, z.
B. kein 'Geschift” mit den Gottern, denen wir geben, wofiir sie uns
wieder in Partnerschaft etwas zuriickgeben. Das Geschift: Wir op-
fern ihnen, und sie schiitzen uns. Es ist auch nicht eine 8gog@iiic
(theophilia), keine Freundschaft mit ihnen, die durch das Verschie-
densein beider so nicht (ohne weiteres) stattfinden kann. Wenn we-
der also ein ‘Geschift’ (do ut des) noch bei der Ungleichheit eine
"Freundschaft’, was dann? Was soll dabei herauskommen? Vermut-
lich soll nichts dabei herauskommen. Das alles trifft das Wesen, das
€1dog (eidos), den eigentlichen Sinn des 6010v etvan (hosion einai),
des Frommseins, augenscheinlich nicht. Was aber ist der bleibende
Anblick, das fundamentale Aussehen, das eidos als sichtbarer Sinn
jenes Verhiltnisses, das wir Frommigkeit nennen? Die Frage bleibt
offen, wir bleiben in der Frage, bleiben also, nach der Frommigkeit
fragend, selbst fromm in der Frage nach der Frommigkeit, wenn
nach Heideggers Bestimmung (welche nicht ohne weiteres auch die
des Sokrates und die des Platon ist) wir auf die Antwort und ihre
Erzwingbarkeit verzichten. Auf jeden Fall ergibt sich in diesem
Gesprich und aus ihm, daB jeder ‘um-zu’, jedes o &veka, jeder

35

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweck, dessen Erfiillung den Wert des Verhaltens bemifit, das Phi-
nomen der Frommigkeit verfehlt, ja sogar ihr Wesen zerstort. Diese
Einsicht bedeutet schon viel: ‘Fromm-sein” hat keinen Wert, aber es
hat Wiirde; es hat einen Sinn, aber es hat keinen Zweck; es ist nutz-
los. Seine Rechtfertlgung (erinnern wir uns an die kantische
quaestio iuris im Gegensatz zur quaestio facrz %) ist es selbst. Das
kann in solchen Sitzen ausgedriickt werden wie: ,,Was Wurdc hat,
ist wertlos” und ,,Was Wert hat, hat von daher keine Wiirde”.”' Dies
ist eine Wiederaufnahme der aristotelischen Position in der Unter-
scheidung des 10 &yaBov xab av10 (dem, was in sich gut ist und
um seiner selbst willen geachtet wird, und des r‘x'faebv pOg MUaG
(dem, was fiir uns gut ist und das statt der Achtung seiner Wiirde die
Schitzung seines Wertes erfahrt).>

Zum Frommsein gehort also das Wissen um den Unterschied von
Wiirde und Wert, von Selbstzweck und Selbstziel einerseits und von
Fremdzweck und Fremdziel andererseits. Frommigkeit ist Aner-

5 Vegl. Kant, 1., Fortschritt der Metaphysik, in: Gesammelte Werke, hg. von der K-
niglich-PreuBischen Akademie zu Berlin 1910ff. (Nachdruck), VIII, 255; ders., KrV
B 116f. (111 99).

Vgl. hierzu Kant: ,Im Reiche der Zwecke hat alles entweder einen Preis, [Max
Miiller erginzt hier am Rande seiner (Akademie-) Ausgabe: Wert], oder eine Wiir-
de. Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas anderes als Aquivalent
gesetzt werden; was dagegen iiber allen Preis erhaben ist, mithin kein Aquivalent
verstattet, das hat eine Wiirde.” (Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, IV, 434).
Der Text fihrt fort: ,,das aber, was die Bedingung ausmacht, unter der allein etwas
Zweck an sich selbst sein kann, hat nicht bloB einen relativen Wert, d.i. einen Preis,
sondemn einen inneren Werth, d.i. Wiirde. (...) Also ist Sittlichkeit und die Mensch-
heit, so fern sie derselben fihig ist, dasjenige, was allein Wiirde hat.” (Ebd. 435).
.Denn es hat nichts einen Werth als den, welchen ihm das Gesetz bestimmt. Die Ge-
setzgebung selbst aber, die allen Werth bestimmt, muf} eben darum eine Wiirde, d.i.
unbedingten, unvergleichbaren Werth, haben” (ebd. 436). ,,Autonomie ist also der
Grund der Wiirde der menschlichen und jeder verniinftigen Natur.” (Ebd. 436) Kant
stellt sich eine ,,gewisse Erhabenheit und Wiirde an derjenigen Person (vor), die alle
ihre Pflichten erfillt.” (Ebd. 440). Vgl. auch die "Kritik der praktischen Vernunft’:
Die Autonomie des Willens ist das alleinige Prinzip aller moralischen Gesetze und
der ihnen gemifen Pflichten (...). Also driickt das moralische Gesetz nichts anders
aus, als die Autonomie der reinen praktischen Vernunft, d.i. der Freiheit (B 59; V,
33). Vgl. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 106, wo er Person als jenes Seien-
de bezeichnet, dem allein unbedingte Wiirde zukommt aufgrund des apriorischen
Gefiihls der Achtung, in der wir in uns selbst den Grund unserer Wiirde, die Auto-
nomie, erfahren. Vgl. auch Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 161ff.

2 vgl. Aristoteles, Met. 1022 a 14ff. Vgl. auch NE 1095 b 14ff.

51

36

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kenntnis zweck- und zielloser Wiirde; Philosophie, Kunst, Religion,
Politik haben keinen Wert, aber ihre ihnen eigene Wiirde. Sie die-
nen nicht zu etwas anderem als sie selbst, sondern sie sind "hohes
Leben’, ‘wahre Wirklichkeit’. Frommsein heiflit so, diese Wiirde
aller wahren Wirklichkeit anzuerkennen und hinzunehmen und sie
nicht nur auf ihren Wert hin abzuschidtzen. Als Albert Schweitzer
die FluBpferde im Sanaga sah und der Dampfer sie schonend um-
fuhr, da war Frommlgkelt da, Achtung vor der Wiirde alles Lebens,
alles Lebendlgen 3 Aber das ist noch nicht der volle Begriff des
Frommseins, besonders nicht in bezug auf die 'Frommigkeit des
Denkens” hin gedacht. Was fehlt uns hierbei noch? Wir zitierten die
Aussage Martin Heideggers, die Frommigkeit des Denkens sei das
Fragen. Nach dem von Heinrich Rombach in seiner Friihschrift
entfalteten Schema des Fragen-Konnens sagten wir, der Entschluf,
nicht auf einer Antwort bestehen zu miissen, sondern den hohen
Mut zur Demut der Antwortlosigkeit aufzubringen, sich zu dieser zu
entscheiden, in der Hinnahme der eigenen Fragwiirdigkeit und
damit Endlichkeit, sei notwendiger Bestandteil der Frommigkeit. In
der Frommigkeit des Denkens verbindet sich also die Anerkennung
von allem und uns allen in ihrer Wiirde mit der Bescheidung, in der
Frage zu bleiben; damit sind Absolutheit (Wiirde ist ein absolutum)
und Kontingenz (Frage ist ein Zeichen von Endlichkeit und Kontin-
genz) eine paradoxe Synthese eingegangen.

Wir sagten soeben: Frommes Denken bescheidet sich mit dem Blei-
ben in der Frage und bringt damit den Mut zur Demut auf, die die
Antwort nicht erzwingt, sondern als Gabe erwartet und erhofft.
Frommes Denken steht damit jenseits jener Gewilheit des Wissens,
welche moderne Einzelwissenschaft unbedingt erreichen will, aber
auch jenseits der Sicherheit des Glaubens, der mit seinem Glauben
die Fragen abschneiden will. Was erhofft dann das fromme Denken
in seiner Hoffnung im Gegensatz sowohl zum gewil wissen-
wollenden Denken als auch gegeniiber dem fraglos-sicher denken-
den Glauben, in welchen beiden das Fragen in seiner Frommigkeit
sein Ende gefunden hat? Es ergibt sich also: Man kann fromm sein,
ohne zu glauben; man kann aber auch glauben, ohne fromm zu sein.

** Vermutlich bezieht sich Max Miiller hier auf Schweitzers Schilderung jener Damp-

ferfahrt am Flul Ogowe, bei der er das Prinzip der Ehrfurcht vor dem Leben ent-
deckt. Vgl. Schweitzer, A., Gesammelte Werke in finf Binden (hg. von Grabs), R.,
Miinchen 1974, V, 179ff.

37

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Letztere (Glaube ohne Frommsein) ist das Gefihrlichere, das
die Echtheit Bedrohendere. Wir fragen also jetzt - als wichtige Zwi-
schenfrage eingeschoben -: Wie ist das Verhdltnis von Frommigkeit
und Gldubigkeit? Martin Heidegger, der den Awusdruck des
‘frommen Denkens’ in die heutige Philosophie gleichsam einge-
bracht hat,” schlieBt dennoch in seiner ‘Frithe” ein ‘gldaubiges Den-
ken" als Verzicht auf das Denken und Widerspruch in sich selbst
aus. ,,Man glaubt, oder man denkt”®®. Das ist eine vom friihen Hei-
degger schroff hingestellte Alternative. Ich lehne sie in dieser Form
ab. Wie ist dann aber fiir mich das richtige Verhiltnis von From-
migkeit und Glaubigkeit zu bestimmen? Dies fragen wir jetzt noch-
mals. Heidegger ist lange Zeit hindurch der Ansicht, daB man den
Glauben ‘haben’ oder ‘nichthaben’ kann, daf} er gleichsam als fester
Besitz zum Gldubigen und damit den Glaubigen gehdrt. Dies sei
Lehre der Kirche. Glauben ist, wie ihn der Katechismus in seiner
Jugend gelehrt hat, fiir ihn immer noch ein Fiir-Wahr-halten auf
Zeugnis hin, wobei die Wahrhaftigkeit der Zeugen und ihre unbe-
strittene Autoritdit Vorbedingung ist. Diese Zeugen sind in seiner
Herkunft, seiner heimatlichen Jugend also, fiir ihn zunichst wirklich
unbestritten und unbestreitbar. Sobald sie aber nach dem Auszug
aus der Heimat dies nicht mehr sind, féllt der Glaube, der das Seine
ist, dahin, und der bisher Glaubende fillt vom Glauben ab, wird ein
‘Renegat’. Dieser "Abfall” vom Glauben der Jugend hat gar nichts
mit der Frommigkeit seines Lebens und Denkens zu tun. Dieser
traditionelle Glaubensbegriff des unbedingten Fiir-Wahr-haltens von
richtigen Satzen ‘auf Zeugnis hin’, den er so gleichsam fraglos
tibernommen hat, scheint fiir das, was 'Leben aus dem Glauben’
meint, aber unzureichend, ja sogar in bestimmtem Sinne antiquiert
und sogar primitiv zu sein. Vom nicht-primitiven religiosen christli-
chen Glauben gilt von je her der Satz: ,Ich glaube, Herr, hilf mei-
nem Ungiauben”“. Hier ist der Glaube nicht Besitz, Eigentum, das
Sicherheit uns gibt; der wirklich Gliubige betet um den Glauben

Vgl. hierzu: Heidegger, M., Vortrige und Aufsitze, 44; ders., Unterwegs zur Spra-
che, 175f. Max Miiller versteht in ‘Erfahrung und Geschichte” unter der
‘Fréommigkeit des Denkens’ das ,,Bedenken der vorausliegenden Wahrheit, das ei-
nerseits den Streit um das jeweils geltende Wahre hinter sich gelassen hat, ihn aber
andererseits noch austragen muf3” (23).

Heidegger, M., Phanomenologie und Theologie, Frankfurt/M. 1970. Vgl. auch Was
ist Metaphysik, Bonn 1929, 19f.

Wortlich heiBt es in der Einheitsiibersetzung: ,,Ich glaube; hilf meinem Unglauben!*
(Mk 9,24).

56

38

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und hofft auf ihn als Erfiillung seines Gebetes. Er bleibt in der Er-
wartung auf Erfiillung dieser Hoffnung, welche Erfiillung fraglich
bleiben muB; fiir den 'frommen Christen’ ist der Glaube ja Ge-
schenk und Gnade, woriiber er also in keiner Weise und niemals
verfiigt, etwas, das nicht und nie Eigentum werden kann. Das hat
der Thomas-Kenner Heidegger, der auch nach dem Zeugnis Rudolf
Bultmanns ein ausgezeichneter Luther-Kenner war, doch gewuBt,
aber fiir sich nicht realisiert. Die Wiirde des Glaubens, die ihm
‘gnadenhaft’, d. h. als Gabe zuteil wird, bleibt immer innerhalb
einer endlichen Fraglichkeit. So unterscheidet sich der sichere, tri-
umphale, unfromme Glaube von seiner fraglichen, hoffend-
erwartenden, frommen Gestalt. In dieser ‘frommen’ Gestalt gilt
dann der absolute Gegensatz, den Martin Heidegger als Entweder-
Oder des Glaubens und Denkens behauptet, nicht. Das "fromme
Denken’, dessen Gestalt wir vorher expliziert haben, steht also ne-
ben dem, was man das ‘glaubige Denken’ nennen kann; aber dies
gilt wiederum nur dann, wenn der Glaube kein unfrommer Glaube
ist (ein sehr hdufiges Phanomen), sondern als frommer innerhalb der
Frage "an mich’ bleibt und damit auch als Frage 'fiir uns’ fraglich
bleibt. Die echte, eigentliche Form der Glaubigkeit muf8 fromm sein,
sonst verliert sie die Freiheit der Frage und verzichtet auf die
Menschlichkeit des Menschen.

V. Wir wiederholen: Die echte Gestalt der Frommigkeit des Lebens
wie des Denkens muf} also nicht schon gldubig sein und fiihrt auch
nicht notwendig zu einem bestimmten Glauben; aber die
Frommgkeit als Hoffnung und Erwartung des Denkens 6ffnet dieses
fiir die Gabe der zwecklosen Wiirde als Sein und Sinn, welche Gabe
ihm gegeben oder ihm verweigert werden kann; wenn letzteres ge-
schieht, dann ist der Fromme in seiner Frommbheit zugleich ein Un-
glidubiger (vergleiche die Frommbheit Reinhold Schneiders im Ent-
zug und Verlust seines Glaubens wihrend seines letzten Wiener
Aufenthaltes [,,Winter in Wien” ]) wenn aber nicht der Glaube
sich ihm entzieht, sondern er sich ihm verweigert, dann ist er als
Ungldubiger zugleich unfromm. Es gibt also eine verschiedene und
doch analoge Frommigkeit und Unfrémmigkeit des Denkens wie
des Glaubens. Die Sicherheit und angebliche GewiBheit des un-

7 vgl. Schneider, R., Winter in Wien, Aus meinen Notizbiichern 1957/58, Freiburg

u.a. 71978,

39

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

frommen Glaubens hat in ihrer Intoleranz zu fiirchterlichen Ereig-
nissen im zwischenmenschlichen Bereich in der Geschichte gefiihrt.

Bleiben wir nun bei der Erorterung der Frommigkeit des Denkens
und lassen nun die des Glaubens ganz beiseite, denn in bezug auf
den Glauben scheint mir der doxologischc Ansatz Heideggers ein-
fach ungenugend Martin Buber hat in seinen ,,Zwei Glaubenswei-
sen”® die israelische ‘emuna’ als das lebendige Vertrauen auf das
Bei-uns-Sein und Mit-uns-Gehen Jahwes gestellt gegen die christli-
che Doxa als das Fiir-Wahr-halten sog. "Wahrheiten’. Aber der
christliche Glaubensbegriff ist nicht nur Doxa, sondern auch Pistis,
Vertrauen auf Christus und vertrauender Mltgang mit ihm als dem
geschichtlichen Gott in seiner Geschichte.”” Guardini hat hier her-
ausgestellt: Christentum ist kein System, Christentum ist keine Leh-
re, an die man sich gliubig bindet, sondern Christentum ist eine
Geschichte, die Mitgang mit ihr wf:rlangt.‘50 Der von Bernhard Cas-
per 1980 erstmals veroffentlichte und seither viel zitierte
~Abschiedsbrief”® Heideggers an Engelbert Krebs ist der Abschied
von dem Katholizismus als 'System des Katholizismus’. Er ist inso-
fern ein Miflverstindnis, welches Heidegger aber mit der katholi-
schen Kirche seiner Zeit teilte, als die Kirche damals unter Papst
Leo XIII. ein verbindliches weltanschauliches sicheres System auf
die Grundlage von Thomas von Aquin aufbauen wollte, was ihr
aber nicht gelungen ist. Im Gegensatz hierzu gibt es kein System
des Christentums, besonders auch nicht des katholischen Christen-
tums. Auch echte Philosophie widerstrebt dem System entgegen der
heute noch iiblichen Meinung. Ein System beantwortet alle Fragen,

58
59

Buber, M., Zwei Glaubensweisen, in: Werke I, Miinchen/Heidelberg 1964, 724-726.
Vgl. hierzu auch Miiller, M., Auseinandersetzung als Versohnung: ,Ich halte diese
Gegeniiberstellung der jiidischen Emuna und der christlichen Doxa so fiir unhaltbar:
Der jiidischen Emuna entspricht die christliche Pistis, die mit der Doxa eine Einheit
bildet und die auch glidubiges Vertrauen (...) darstellt; oder anders gesagt: Der
christliche Glaube ist nicht nur "doxologisch’, sondern auch "postologisch’, ist nicht
nur der Akt der Annahme einer Lehre, sondern ein Lebensvollzug.” (107f.).

Vgl. Guardini, R., Freiheit Gnade Schicksal. Drei Kapitel zur Deutung des Daseins,
Miinchen ‘1956, 232ff.

* Casper, B., Martin Heidegger und die Theologische Fakultit Freiburg 1909-1923,
in: Freiburger Dibzesan-Archiv. Zeitschrift des Kirchengeschichtlichen Vereins fir
Geschichte, christliche Kunst, Altertums- und Literaturkunde des Erzbistums Frei-
burg mit Beriicksichtigung der angrenzenden Bistimer, 100 (1980): Kirche am
Oberrhein (= FS fur Wolfgang Miiller), hg. v. R. Baumer, K.S. Frank und H. Ott),
541,

60

6l

40

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stellt jedes an seinen fraglichen festen Ort und beherrscht es damit
zugleich. Eine herrschen-wollende systematische Theologie wie
ebenso eine solche systematische Philosophie kann aber nach unse-
ren bisherigen Erérterungen gar nicht "fromm’ sein.

Der menschliche Verstand als das ordnend-begreifende Vermaogen,
noch in der heute antiquierten Vermdgensterminologie ausgedriickt,
ist das ,,Vermdgen der Begriffc”ﬁz, wie Kant sagt. Das Vermogen
der Gedanken, die nicht uns einfallen, sondern die in uns einfallen,
ist dagegen die vernehmende Vernunft. Eigentlich gehoren zu ihr
nicht viele Gedanken, sondern nur ‘der’ Gedanke: der von Sein und
Nicht-Sein, der des Ganzen und der Welt und von uns in Sein,
Nicht-Sein im Ganzen in der Welt. Dieser eine Gedanke hat, wie
wir schon erlduterten, keinen addquaten Begriff. Bei Jaspers wird er
»das Umgreifende”"33 genannt, obwohl mit dieser Bezeichnung der
Gedanke nur in einem seiner Beziige, die von der raum-zeitlichen
Vorstellung her geprigt sind, gedacht wird. Der Verstand steht noch
jenseits des Gegensatzes von fromm und unfromm. Er greift immer
zu und greift immer an, denn Verstand, sagten wir, ist ja nach Kant
das Vermdogen der Begriffe. Wie sollte er deswegen also getadelt
werden konnen? Das gleiche gilt aber nicht von der menschlichen
Vernunft. Die "fromme’ Vernunft ist die ‘'vernehmende’” Vernunft;
es gibt aber auch die ‘'unfromme” Vernunft, die das System entwer-
fende Vernunft, die Vernunft, welche nach Kant das Vermogen der
Vorstellung der Ideen ist, aus welchen dann auch alle "Ideologien’
entspringen. Was Heidegger will, ist zundchst die Umkehr von der
spekulativ system-entwerfenden, ideologischen Vernunft, der Uber-
gang zur horend-vernehmenden und historischen Vernunft, die zwar
ein Apriori vor aller Verstandes- und Sinnestatigkeit ist, aber eben
ein nicht festgelegtes, sondern geschichtlich sich uns zuschickendes
Apriori in der ganzen Fragwiirdigkeit, in der alles Geschichtliche je
und je steht. Der Versuch dieser 'Kehre’ ist innerhalb der abend-
landischen Metaphysik oft gemacht worden; diese Metaphysik ver-
dankt ihre Lebendigkeit gerade dieser immer neu sich vollziehenden
Auseinandersetzung.

2 Kant, L., KrV B 90 (V, 84).

®* Jaspers, K., Vernunft und Existenz, Groningen 1935, 28-49. Dieser Zentralgedanke,
den Jaspers hier (allerdings existential-ontologisch) interpretiert, findet sich bereits
bei Aristoteles, wie Max Miller in "Sein und Geist” (6f. Anm.) bereits ausgefiihrt
hat.

41

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das schlechthin Neue in Heideggers ‘seinsgeschichtlichem
Denken’ ist also nicht die ‘Kehre’ als Kehre von der menschlichen
(BewuBtseins-) Intentionalitit auf eine Gegenstandswelt hin zu einer
"Seins-Intentionalitit” auf ihn, den Menschen und sein BewuBtsein
hin, es hat mit einer Kehre von einem Subjektivismus zu einem
Objektivismus (wie falschlicherweise schon Husserl gedeutet wur-
de) nichts zu tun, vielmehr ist das Neue in der ‘Kehre” Martin Hei-
deggers, daB das sich uns zukehrende Sein in seinem Dialog mit uns
und auf uns zu als Sprache (sein Anspruch und unsere Entspre-
chung) nicht immer dasselbe sich gleichbleibende Unbedingte ist,
als ein unveridndert Anwesendes, sondern selbst Geschichte ‘hat’
und selbst Geschichte ‘ist’. Das Unbedingte ist geschichtlich und
damit mit der Zeit als der Bedingung aller Endlichkeit unloslich
verbunden. Nehmen wir aber den Ausdruck ‘Kehre' nun allgemei-
ner als Umkehr des Verhiltnisses von Mensch zu Sein, von Sein zu
Mensch und BewulBtsein, dann kann man generell formulieren, daf}
die Anerkenntnis dieser ‘Kehren’ bereits die Frommigkeit des Den-
kens ausmacht. Was Heidegger aber neu sieht oder zu sehen glaubt,
ist, dafl Geschichte nicht nur zwischen Sein und Mensch, zwischen
Gottlichem und Menschlichem, zwischen Anspruch und Entspre-
chung als Wesen der Sprache sich abspielt, sondern dafl der An-
spruch als unbedingter und als unbedingte Zukehr des Seins zu uns
an ihm selbst nicht zeitlos, "ewig” und damit nicht “ethisch’, sondern
vielmehr ‘historisch’, zeitlich im Sinne der Seinsgeschichte ist.
Schon bei Augustinus wird gerade der Gott selbst geschichtlich. Wir
weltgeschichtlichen Menschen sind nach ihm in einem véllig unge-
niigenden Sinne geschichtlich zu nennen, denn das Welrgeschehen
(im Gegensatz zum Heils-Geschehen) bewegt sich ohne durchhal-
tenden Sinn in einer Folge der ,magna latrocinia”®, von groBen
Ubeltaten und Verbrechen. Der geschichtliche Gott des Augustinus
und die Geschichtlichkeit des Seyns bei Heidegger haben wiederum
ihre analoge Parallelitidt. Der christliche Gott ist nicht und niemals
das tiberzeitliche Theion des Aristoteles, aber auch nicht das im-
merwihrende Weswegen (oV Evexa), wie es Platon erlebt hat und
dieses Erlebnis auch im beriihmten 7. Brief schildert.”

o Augustinus, A., Serm. ed. Denis XXIV, 11.
®  Vgl. Platon, Ep. 341c 6f.

42

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es ist bekannt wie Heidegger sich immer wieder Augustinus zuge-
wandt hat.*® Die Zeitanalyse des 11. Buches der ,,Confessiones,, hat
ihn stets gefesselt, gerade, weil sie erstmals ein gleichsam ebenbiir-
tiger Gegensatz zu seiner Zeitanalyse bedeutete. Zeit ist Gegenwart
fir Augustinus; Gegenwart als die Einheit dreier Gegenwarten, des
praesens de futuro des praesens de praesenti und des praesens de
praetenro 7 Alle drei Gestalten des praesens werden zusammenge-
halten durch das erstreckungslose praesens der Ewigkeit, das bei
Platon als é€aipveg (exaiphnes) erlebt wird.®®

Die analoge Parallelitit der religios-christlichen-
heilsgeschichtlichen "Kehre’ in threr grofien Differenz zum Konzept
der seinsgeschichtlichen ‘Kehre’ im "Seyn selbst” aufzuzeigen, wire
so naheliegend und reizvoll, daB es merkwiirdig bleibt, da Martin
Heidegger sich nicht darauf eingelassen hat und diese Einlassung
ihn augenscheinlich nicht wesentlich reizte. Bei Platon ist verneh-
mende Vernunft (nous) und begreifend-zugreifender Verstand
(dianoia) noch im echten Gleichgewicht. Ich wiirde daher den (fiir
Heidegger) eindeutigen Gang von der platonischen Metaphysik zu
jenem Begnffswissen Europas, das anscheindend notwendig zum
,Gestell”® fiihrt, so nicht mitvollziehen konnen. Die lebendige

*  Vgl. hierzu die Vorlesung vom Sommersemester 1921: “Augustinus und der Neupla-

tonismus’, in: Heidegger, M., Phiinomenologie des religiosen Lebens (= GA 60), hg.

von C. Strube, Frankfurt/M. 1995, 160-269.
o Vgl. hierzu Augustinus, Confessiones, XI, 18ff. (CSEL XXXIII, 269ff.) und ebd.
IX, 10 (CSEL XXXIII, 215ff.). Vgl. hierzu auch die Interpretation Max Miillers
hierzu in "Erfahrung und Geschichte’, 44ff.; 212ff.
Vgl. Platon, Parm. 156 ¢ ff. Vgl. auch Beierwaltes, W., EExigveg, oder: Die Para-
doxie des Augenblicks, 271-283.
Zum Begriff 'Gestell’, vgl. Heidegger, M., Vortrige und Aufsitze, 13-44; ders.: Die
Technik und die Kehre, Pfullingen, 1962; ders.: Zur Sache des Denkens, Tiibingen
1969. Vgl. hierzu Miiller, M., Der Kompromif. Oder: Vom Unsinn und Sinn
menschlichen Lebens, Freiburg 1980: ,,Gestell ist fiir ihn (Heidegger, Anm.d.Hg.)
der Name fiir das Ganze eines vollstindigen Funktionierens innerhalb einer Welt
totaler Verfiigbarkeit, in welcher also alles und jedes von uns vorgestellt wird und
als gegeniibergestellter Gegenstand sich uns zustellt und damit unserer Manipulati-
on ausgeliefert ist. Hier frigt keiner mehr, in sie hineingestellt, {iber diese Welt hin-
aus, er ‘transzendiert’ sie nicht.” (18). Dem Begriff des Gestells stellt Miiller den
des Werkes gegeniiber: ,,In der Epoche des Gestells wiirde kein Werk mehr gliicken,
weder das des Denkens, noch das der Liebe, weder das des Konnens (die Kunst),
noch der Verehrung (der Kult). "Werk" ist Gegenwart des Seins als Seiendes durch
Darstellung; Werk ist immer ‘reprisentativ’. "Gestell” ist Gegenwart der seinslosen,
aber verfiigharen (zugesiellten) Gegenstinde. Geschichte ist reprisentativ-

68

69

43

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte der Metaphysik wird hier zu einer quasi uniformen und
zugleich ‘unfrommen’ Entwicklung als "Ruinanz’”’. Bei Platon ist
der Weg des Abendlandes vor aller Scheidung und Entschiedenheit
zwischen frommem und unfrommem Denken aber noch véllig of-
fen.

Der platonische ‘Begriff’ ist der Versuch der (begrifflich-
dialektischen) Umgrenzung und Fassung des Erstvernommenen und
Erstgesehenen, des ei8og (eidos). Bei Platon bleibt der Begriff,
sosehr er selbst dialektisch das Phdnomen in begriffliche Fassung
bringen will, immer an das stets Befragte und alle Fragen leitende
Urphdnomen, das wir auch den "Gedanken’ nennen kénnen, gebun-
den und bleibt so in dieser Fragestellung "fromm’; jenes, das alles
Geschaute und seine begrifflich gefafiten "Gestalten” zur Welt ver-
einigende Gottliche 1dBt keinen Begriff von ihm selbst mehr zu,
wohl aber gestattet es den Gedanken. Von ihm gilt, daf} es énéxeivoa
tiic oboiag (epekeina tis usias)’' ist, daB es als €180g eid@v (eidos
eidon) in keine Gestalt mehr eingehen kann, also jenseits alles We-
sens und aller Gestalt wesenlos ist. Es ist damit begriffslos und un-
begriffen, aber dennoch erfahren, erfahren nicht wie das milde
Licht, in dem, von ihm umgriffen, alles und auch wir selbst stehen,
sondern erfahren als einschlagender Blitz; nur in diesem Getroffen-
sein haben wir als die so Betroffenen auch unter uns die Gemein-
schaft des Verstehens (7. Brief).”” Das ist echte Phinomenologie
ohne jede Konstruktion und Spekulation, ‘transzendentale Erfah-
rung” nach jener Devise, die Husserl so formuliert hat: ,,Zu den
Sachen selbst””.

symbolische Werkgeschichte; Zeit des Gestells wire nun wirklich: werklose Nach-
geschichte. Wenn aber Philosophieren noch geschieht, so wird die Moglichkeit des
Werkes als des Ineinsfalls der Differenz noch bedacht; in diesem Bedenken ge-
schieht bereits ein "Wieder-symbolisch-werden’ der Zeit, wir dieses ihr Symbo-
lischwerden gleichsam vorbereitet und mitbewirkt, indem Symbol-Verstandnis reali-
ter geweckt wird.” (Symbolos 54). ,,Gestell ist ihm (Heidegger, Anm. d. Hg.) der
Name fiir das Ganze eines vollstindigen Funktionierens innerhalb einer Welt totaler
Verfligbakeit” (Der KompromiB, 18).

Max Miiller verwendete 'Ruinanz’ stets unter Berufung auf Heidegger und setzte
thm (in persénlichen Gesprichen) den Begriff der ‘Elevanz’ entgegen.

"' Vgl. Platon, Pol. 509 b 7.

™ Vegl. Platon, Ep. 341c 6f.

» Vegl. hierzu auch Heidegger, M., Sein und Zeit, 27.34.

44

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In diesem ersten Aufbruch der Metaphysik’* ist die ‘Anstrengung
des Begriffs” und die Frommigkeit des das Phinomen hinnehmen-
den Vernehmens ineinander und aneinander gebunden-verbunden;
dieses metaphysische Denken fiihrt nicht, wie Heidegger meint, zur
Herrschaft von uns als Subjekten und verlangt nach keiner ‘Kehre’.
Dieses Denken Platons ist sowohl Metaphysik als auch Phinomeno-
logie. Phinomenologie aber ist von ihrem Wesen her 'frommes
Denken’: ihr Ziel ist c@lewv 1o @ovopeva, ehrfiirchtige ‘Rettung”
dessen, was sich zeigt.

Im Gegensatz des zeitlos-geschichtslos aus uns ausstrahlenden
Lichtes der Vernunft (als des lumen intellectus agemis?s oder als
Iumen naturale'®) wire der ereignishafte Einbruch der Illumination
bei Augustinus zu bedenken 7 und ebenso des brennenden Feuers’
(feu), das Pascal als seine Be-kehrung erlebt.”® Diese Erfahrungen
sind religiose Erfahrungen des geschichtlichen Denkens, und in
ihnen geschieht bereits die "Frommbheit der Kehre'. Ich weil wohl,
dafl Heidegger mit seiner ‘Kehre nicht diese fiir ihn doch noch und
nur ‘ontische’ Kehre meint, die ‘unser’ Geschehen gleichsam als
eine ‘Metanoia’, eine ‘Um-kehr’, bedeutet und die damit der
menschlichen faktischen Geschichte zuzuordnen ist. Heidegger zielt
die Dimension der 'Seins-Geschichte” an; aber die Verklammerung
beider Geschichten, der ontischen Geschichte und der ontologischen
Geschichte und der je andere Charakter beider Geschichten, deren

"oow Platon, bei dem und durch den dies geschieht, wird daher von Kurt Singer "Platon,

der Griinder” genannt. Vgl. Singer, K., Platon, der Griinder, Miinchen 1927. In der
Vorlesung im Wintersemester 1960/61 (Epochen abendldndischer Denkgeschichte),
erklart er auch warum: ,,denn er hat nun wirklich die Metaphysik gegriindet, und
alle andere GriBe, die des Thomas, oder Descartes oder Kant, oder Fichte oder He-
gel, sie bewegen sich innerhalb der Griindung und sind in diesem Innerhalb groB3,
aber so die Griindung, das entscheidende ist, iberragt Plato in dieser Hinsicht jeden
Denker, der nach ihm gekommen ist, hat er innerhalb des Denkens des Abendlandes
nun eine Vorzugsstellung, die sich nicht auf ein mehr an Begabung griindet, sondem
die sich berufen kann auf den geschichtlichen Ort, daB mit ihm und seine Leistung
die Epoche der Metaphysik einsetzt.” (115).

Vgl. Thomas von Aquin, Sth. 1, 55.

Vgl. Thomas von Aquin, Sth. 1, 12f; 1II 9,4; S5¢G 1II, 54.57.157. Vgl. hierzu die
Interpretation von Miiller, M., Existenzphilosophie, 100.

Vgl. Augustinus, A., Confessiones, VI, 24; X1, 28 (CSEL XXXIII, 302, 340ff.). Zu
einer Interpretation hierzu, vgl. Miller, M., Erfahrung und Geschichte, 435.464.
Vgl. Pascal, B., Memorial, in: Chevalier, J. (ed.), (Evres complétes, Paris 1954,
553f.

75
76

T

78

45

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichtlichkeit nur analog begreifbar ist, bleibt als Frage. Hei-
deggers Denken gibt uns keine Antworten, sondern stellt uns Fra-
gen. Und somit bleiben er und es in dieser Fraglichkeit auch
‘fromm’. Der wahrhaft Weise weill als Wissender, dall er diese
Antwortlosigkeit bzw. diese Zweideutigkeit aller geschichtlichen
Weisungen ertragen muf. Schon Heraklit sagt: "Der machtvolle
Gott in Delphi sagt nichts (aus) und (ver-)birgt nichts, sondern er
deutet.” (0 &vag od 10 poavielov 011 10 v Aedgolg, obte Aéyel
o¥te kpOTTEL, GALL OMPAivEL)

Hier sind bereits jene ‘Spuren’ und "Winke’, denen der spite Hei-
degger so sehr vertraut, sichtbar. Das fromme Denken sieht die
Antwort des delphischen Gottes auf unsere Fragen nicht als eindeu-
tige Weisung und Anweisung fiir uns an, sondern als erneute Ge-
genfrage an uns. So ist die echte Geschichte der Metaphysik in sich
selbst zweideutig und fraglich, wihrend sie fiir Heidegger eine Fiille
angeblich eindeutiger Antworten enthidlt, welche er ablehnen zu
miissen glaubt. Indem Heidegger in seiner Metaphysik-Deutung auf
dieser eindeutigen Um-Interpretation besteht, wird sie so erst jener
Weg zum ‘Gestell’ als jenem Herrschafts-Ende, wo das zunachst
von uns Beherrschte uns nun selbst beherrscht, konsequente Ent-
wlcklungs Damit gibt er bereits eine eindeutige Antwort auf die
zweideutige Frage, was die abendlindische Metaphysik als unsere
Geschichte nun sei; in seiner beriihmten Freiburger Antrittsvorle-
sung ,,Was ist Metaphy&uk"‘"3 wird im Gegensatz dazu diese eben
nicht in einer Antwort umrissen, sondern bleibt als die unaufhebbare
Fraglichkeit unserer Existenz in deren Hineingehaltensein in das
Nichts. So scheint mir diese Antrittsvorlesung ‘frommer’ zu sein als
die ganze spitere Durchfiihrung der Konzeption der Seins-
Geschichte. Sicher: diesem "Konstrukt® der abendldndischen Seins-
Geschichte, die angeblich unter dem eindeutigen 'Geschick der
Metaphysik” stand, folgt dann fiir Heidegger der "Advent’, in dem
er (Martin Heidegger) sich selbst heute stehen sieht und der Vor-
Blick auf den "anderen Anfang’, den wir nicht selbst legen konnen,
ist. Die Verklammerung unserer ontischen Denkgeschichte mit der

79

Heraklit, fr. 93, in: Diels, H., und Kranz, W. (Hgg.), Die Fragmente der Vorsokrati-
ker, 172.

Vgl. dhnlich das Kapitel "Herrschaft und Knechtschaft’ in: Hegel, G.W.F., Samtli-
che Werke, Band 2: Phidnomenologie des Geistes (Ausgabe Glockner), Stuttgart-
Bad Canstatt ‘1964, 148-158.

8 Heidegger, M., Was ist Metaphysik, Bonn 1929.

80

46

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ontologischen Seins-Geschichte fehlt bei ihm zwar nicht vollig,
denn zur Seins-Geschichte gehért auch unsere Antwort auf deren
Frage. Nicht daf diese Antwort sich jeweils als gliickendes oder
mifiglickendes Wagnis darstellt ist das Bedenkliche, sondern daBl
das Gleichgewicht zwischen beiden Geschichten, der Seins-
Geschichte und der Menschen-Geschichte, stark verschoben ist zum
Ubergewicht der Seins-Geschichte hin. Wichtigste Aufgabe eines
‘Denkens nach Heidegger” wire der Versuch, eine neue Gleichge-
wichtigkeit beider Geschichten zu denken. Wenn die Geschichte
uns diesen Versuch gestattet, wire dies dann nicht schon "der andere
Anfang’?

VII. Will also Heidegger ‘den anderen Anfang’? ‘Der andere An-
fang’ kann aber iiberhaupt nicht gewollt werden. Wir kénnen aber,
wenn er bei uns und mit uns wieder 'neu’ anfingt, uns in ihn hin-
einstellen. Er kann nicht mit unserer Gewalt herbeigefiihrt werden,
es kann nur seine Macht erwartet und erhofft werden: das ist dann
die Frommigkeit des Denkens unserer Zeit. Der Gedanke kann auf
ihn vor-gehen, in gewisser Weise auf ihn zu-gehen, der Begriff und
seine Gewalt sind ihm gegeniiber aber ohnmichtig.

War Heideggers Denken also ‘fromm’? Ich meine abschliefiend:
Nicht immer und nicht in jedem historischen Augen-Blick seiner
Geschichte war Heidegger ein "frommer Denker’, aber in seinem
‘Grund-Zug’ doch sehr wohl. Denn: Frommigkeit des Denkens ist
dann und dort und bei dem da, der die Herkunft nicht verwirft und
die Zukunft nicht entwirft; sie ist dann da, wenn das Denken sich
seine Vergangenheit und seine Zukunft nichi ausdenkt, sondern sich
Gegenwart erwirkt, in welcher das zu Erinnernde in der Andacht
des Andenkens steht und das Kommende als das rein Erwartete
hoffend bedacht wird. Wer die Annahme beider (des Andenkens
und der Erwartung) als Grundhaltung denkend vollzieht, der ist ein
‘frommer Denker’. In der bleibenden Frage, ob das Erinnerte uns
tragen kann, ob das Erwartete uns erfiillen kann, griindet sich das
Wissen um unsere radikal bedingte Endlichkeit auf diese unsere
unbedingte Hoffnung. Nachdem er nicht mehr glauben konnte, blieb
dann Heidegger noch in dieser Hoffnung? Blieb er ein "frommer

47

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denker’? , Nur ein Gott kann uns noch retten”®’: Diese letzte Aus-

sage, ist sie verzweifelnd-unfromm oder erwartete Frommigkeit?
Ich weif es nicht; ich hoffe es “aber’. Was heifit dieses “aber’? Es
meint: "Aber was geht das uns eigentlich an?” Miissen oder sollen
wir {iberhaupt dies wissen? Frommes Denken, sagten wir, ist fromm
in der Gleichzeitigkeit der Anerkenntnis absoluter Wiirde und endli-
cher Kontingenz. Die absolute Wiirde des anderen in seiner
menschlichen Endlichkeit achten heifit: ihm sein Geheimnis /assen.
Nur in der Einiibung (‘Askese’) in diese Gelassenheit kann Denken
‘fromm’ sein. Nur in diesem Verzicht gelingt ihm der Gewinn
frommer "'Humanitit'. Also ersparen wir uns in diesem Verzicht auf
all diese intimen, ja sogar allzu intimen letzten Fragen eine Antwort.

VIII. Kehren wir zum Schluf3 unserer Reflexion wieder zum Anfang
zuriick, wo Europa (das 'Abendland’) charakterisiert war als der
philosophische Erdteil bzw. als die philosophische Epoche der
Menschheit. In dieser Philosophie (als Metaphysik) hat sich die
Macht des Gedankens einzigartig geeint mit der Gewalt des Be-
griffs. Philosophie ist machtvoll, aber auch gewalttitig. Die fakti-
sche Gewalt des Begriffs, sein Zugriff, den man auch seine
“Transzendenz” nennen konnte (quaestio facti) ldit sich nur
‘rechtfertigen’ (quaestio iuris) im Riickstieg zur Macht des Gedan-
kens, welchen Riickstieg wir als seine Transzendentalitit bezeich-
nen konnen. Echte Macht als wirkliche Kraft muB im Spiel der
Krifte , wenn sie auf eine Gegen-Macht trifft, immer auch die
Chance zur Gewalt haben. Alle Gewalt-Tétigkeit muBl andererseits
wiederum die Chance ihrer Rechtfertigung von der Macht “in ihrem
Riicken’ bei sich tragen, um iiberhaupt bejahbar zu sein.

Macht und Gewalt, dynamis kai energeia (80vapig kai évépyeia),
potentia et actus, Kraft und Vollzug, wirkliches konnendes Vermo-
gen und wirkend-ausfithrende Tat: Im Zueinander und Zusammen-
spiel beider Realititen erst ist und geschieht Geschichte.

Die Logifizierung des realen Vermogens und Koénnens von seiner
Macht und Kraft her zu bloB gedanklichen Mdglichkeiten hin im
Verlauf der abendlandischen Denkgeschichte ‘ruinierte’ die Grofie
der Geschichte der Metaphysik, der Metaphysik als unserer Ge-

Lt Heidegger, M., Nur noch ein Gott kann uns retten. Spiegel-Gesprich mit Martin

Heidegger am 23. September 1966, abgedruckt in: Der Spiegel, 31.05.1976, 193-
219.

48

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichte in einer Reduktion zur Begriffsgeschichte hin. Diese
‘Ruinanz’ reifit Potenz und Akt, wirkliches Vermégen und wirkende
Tat in 'unmoéglicher” Weise auseinander; die Real- D{[ferenz im
Wesen der Wirklichkeit, thre “Wesung’, wie ein Ausdruck in den
Heideggerschen 'Beitrigen zur Philosophie (Vom Ereignis)’ % lau-
tet, wird nicht mehr im gleichzeitigen Vollzug ihrer Real-Identitiit
begriffen (Identitit als Zusammenhalt der zusammengehdorigen Un-
terschiedenen), sondern der reale Vollzug wird zum idealen Gedan-
ken-Spiel begrifflicher Abstraktionen. Gustav Siewerth hat mit
Recht hier ofters die Rolle des Francisco Suarez betont, dessen
»Disputationes metaphysicae” als mafigebliches Lehrbuch der ka-
tholischen wie protestantischen frilhneuzeitlichen Universitdtsscho-
lastik das Denken dieser verfallenden Metaphysik entscheidend
pragte * Aus der eidetischen wie ontologischen Differenz wird eine
rein gedankliche-perspektivische Unterscheidung, und so wird das
Sein ein reines ens rationisss, ein Gedankending, ein Gedanken-
konstrukt. Jetzt gibt es keine Macht des Seins mehr fiir dieses Den-
ken, die Gewalt des Seienden tritt als das einzig Wirkende an dessen
Stelle. Die causa efficiens®® wird die einzige Ur-Sache, und alle
anderen Griinde verschwinden und ziehen sich in die logische Be-
grindung zuriick. Das Seinsverstehen verliert seine analoge Weite.

83

Heidegger, M., Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis) (= GA 65), hg. von F.-W.v.
Herrmann, Frankfurt/M. 1989,

Vegl. hierzu beispielsweise die Aufsitze: 'Franz Suarez und die neuzeitliche Meta-
physik’ (49-60) und ‘Die Essenzenmetaphysik bei Franz Suarez’ (160-174) in: Sie-
werth, G., Gott in der Geschichte, hg. von Alma von Stockhausen, in: Siewerth, G.,
Gesammelte Werke, hg. von W. Behler und A.v. Stockhausen, Band [lI, Diisseldorf
1971. Vgl. auch: Siewerth, G., Das Schicksal der Metaphysik von Thomas zu Hei-
degger, Einsiedeln 1959. Vgl. hierzu ‘Sein und Geist’, 195: ,,Indem in dieser Philo-
sophie (des F. Suarez) die ganze Sphére des Seins gegeniiber dem Seienden als ab-
stakt-nachtriiglich-gedankliche aufgefaBt wird, bleibt in der Welt gleichsam nur
noch Seiendes ibrig; wird das, was in der thomistischen Philosophie realer innerer
Grund ist, reiner Begriff und in diesem Sinne in bezug auf das Seiende irreal und
nichtseiend.”

Zum ens rationis, vgl. Thomas von Aquin, Sth. I, 56,2; ScG 1,22. Vgl. auch Miiller,
M., Sein und Geist, 231f.

Vgl. Aristoteles, Met. 983 a 23ff. Vgl. auch René Descartes, dem das Prinzip der
Causa adaequat effectum zur Begriindung der 11I. Meditation der "Meditationes de
prima philosophia’ dient: ,.Jam nunc lumine naturali manifestem est tantumden ad
minimum esse debere in causa efficiente et totali, quantum in eiusdem causae ef-
fectu; neu quaero eundem posse assumere realitatem suam effectus nisi a causa?”
Vgl. hierzu Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 92 (+ Anm 37 [356]).

85

86

49

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jetzt “ist” und ‘ist wirklich” nur noch das faktische einzeln Seiende,
das inzwischen auch weithin seine Seiendheit in der Welt verloren
und fiir die Gegenstindlichkeit in unserer Umwelt eingetauscht hat.
Damit ist ‘Metaphysik” dann abgeldst durch den "Positivismus’. Der
Versuch der wahren und wirklichen Metaphysik, das Begreifen des
Gedankens (also der Macht) in seiner Einheit mit der Gewalt des
zugreifenden Begriffs zu verstehen, weicht der Kapitulation des
‘reinen’ Gedankens vor dem ‘bloSen” Begriff. Es ist dies zugleich
die Kapitulation aller entscheidenden Real-Differenzen: also der
Macht vor der Gewalt, der zwecklosen Wiirde vor dem zweckbe-
stimmten Wert. Diese durch die abendlindische Denk-Seins-
Geschichte sich hindurchziehende und sich immer wieder fortset-
zende Kapitulation ist eine Linie unserer Geschichte, in welcher
diese Geschichte zur absteigenden Entwicklung wird. Fiir Heideg-
ger ist aber diese Linie nicht nur eine Linie, sondern die Linie, ndm-
lich die Linie der der Entscheidung zur Metaphysﬂ( folgenden Ent-
wicklung zum Positivismus, die ihr Ende in der "Welt als Gestell
findet. Positivismus ist hier nicht eine Lehre oder Ansicht, sondern
eine Grundstellung des abendlindischen Menschen. Diese nach
Heidegger aus der Metaphysik gleichsam notwendig folgende Ent-
wicklung zum Herrschaftwissen iiber alle Gegenstinde unserer
Umwelt hin, an deren Ende die Verendung der wahren Welt in blo-
Be Umwelt und die Vergegenstindlichung der Wirklichkeit des
Seienden steht und schlieBlich das Aufgehen aller in einer Bestands-
rechnung erfolgt, diesem Ende unserer Geschichte steht dann die
Erwartung des 'anderen Anfangs’ gegeniiber, die Erwartung einer
neuen und anderen Herkunft auf eine schlechthin neue und andere
Zukunft hin. Dadurch sei der adventliche Charakter unserer Gegen-
wart gekennzeichnet.

Wenn aber von der Entscheidung zur Metaphysik, die Europa und
das Abendland geprigt hat, nicht nur eine Linie quasi notwendiger
Entwicklung ausgeht, sondern wenn diese Metaphysik in sich selbst
dauernde Auseinandersetzung gewesen wire und noch ist, dann
konnten von ihr auch ganz andere Entwicklungs-Linien ausgehen
und ausgegangen sein.

Geschichte und Entwicklung sind ja identisch-different. Geschichte

tritt innerhalb von Entwicklung je auf, ist also natiirlich bedingt.
Entwicklung aber geht ebenso von Geschichte aus und bleibt dann

e Vgl. nochmals Heidegger, M., Vortrige und Aufsitze, 13-44; ders.: Die Technik

und die Kehre; ders.: Zur Sache des Denkens.

50

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

historisch bedingt. Zwischen natiirlicher und historischer Entwick-
lung besteht wiederum das Verhidltnis der Analogie. Entwicklung
hat die ihr eigene Notwendigkeit, Geschichte die ihr eigene Freiheit.
Freiheit ist wiederum das Paradox bedingter Absolutheit. Eingelas-
sen in den Strom der Entw:cklung 1dft sie sich von dieser tragen.
»Unda fert nec regitur”. * Die Richtung der Entwicklung 148t sich
nicht umkehren, aber der Schwimmer, der beim Gegen-den-Strom-
Schwimmen bald ermiiden und scheitern wiirde, hat mit diesem
noch vielfache Variationen und Chancen innerhalb der Breite des
Entwicklungsstromes. Geschichte bleibt Entscheidung auch inner-
halb der Unumkehrbarkeit von Entwicklungen. Eine solche Ent-
scheidung ist die Entscheidung zum frommen oder zum unfrommen
Denken. Die Umkehr des Lebens und Denkens kehrt nicht die
Entwicklung einfach um, aber in der Entwicklung zur Vollendung
des Begriffs sich immer erneut dem Gedanken zuzukehren und in
dieser Zukehr sich bekehren zu lassen, ist Entscheidung, die zwar
nicht allein von uns abhingt, aber von uns auch vollzogen werden
muB. Wir konnen nun fragen: Ist dies alles denn fiir das heutige
europiische "Existieren” zeitgemdfB? Ist es wichtig? Es ist nicht nur
wichtig, sondern entscheidend, ob unsere Existenz bestimmt wird
durch Metaphysik oder Positivismus oder ob es sich nicht doch
lohnt, auf den Versuch 'Metaphysik und Positivismus” einzugehen.
Ob das Entweder-Oder von Macht oder Gewalt bzw. die Synthese
Macht und Gewalt verstanden wird, ob die Alternative Wiirde oder
Wert lautet oder Wiirde und Wert, ob wir im Gegensatz des from-
men oder rechnenden Denkens verharren oder die Frommigkeit des
Denkens mit dem Denken als Rechnen zu verbinden versuchen,
schlieBlich ob wir die Zukunft gegen unsere Herkunft stellen wollen
oder als Zukunft aus unserer Herkunft verstehen: Entscheidend
kann sein, ob wir die Identitdt in der Geschichte mit der notwendi-
gen Differenz aller Geschichte so vollziehen, daB die Differenz
nicht der Bruch der Geschichte ist, sondern die notwendige Ver-
wandlung. ..Vernunft wird Unsinn, Wohltat Plage, weh dir, daf du
ein Enkel bist”® , sagt Goethe. Dieses "'weh dir’ kann auch zugleich
ein ‘'wohl dir” sein. Der "andere Anfang’ kann nicht bei dem Nichts

¥ Bismarck liebte den Spruch ‘unda fert, nec regitur’.” Miller, M., Sozialismus,

Liberalismus, Konservativismus - Welche Ordnung gewihrleistet die Freiheit?, in:
Die Freiheit, die sie meinen ... 200 Jahre Franzosische Revolution oder das Befrei-
ende des Christseins (hg. vom Studienzentrum Weikersheim e.V.), Mainz 1989, 58.
Goethe, J.W.v., Faust I, in: Goethes simtliche Werke, Leipzig 0.J., VI, 189.

B9

51

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anfangen, sondern hat in aller Andersheit immer sein Woher in der
Geschichte. Er ist nicht geschichtslos. ,,Ex nihilo nihil fit.”** Auch
der "andere Anfang” wird immer in seiner Herkunft stehen. Wenn
dem nicht so ist, wird die Zukunft phantastisch.

II1. Die Wiirde des Seins

Uber Wert und Wiirde des Kompromisses

I. Im deutschen Sprachraum hat das zum Lehnwort gewordene
Fremdwort ‘'Kompromif}~ im allgemeinen keinen guten Klang. All-
zuoft ist es mit dem pejorativen Adjektiv zur Einheit des "faulen
Kompromisses” verbunden. Im Unterschied zur angelsdchsischen
Kultur und Zivilisation sieht der ‘Deutsche” (insofern man auf dem
Boden gewisser Spracheinheit und gemeinsamer Sprachverbunden-
heit eine solche Verallgemeinerung noch als ein Konkretum
brauchbar und berechtigt finden mag) in seiner oft feststellbaren
Vorliebe zur Entschiedenheit, zur abstrakten Radikalitit des simplen
‘Entweder - Oder’, in dem mit ‘Kompromifl* angezielten Phanomen
meist einen Verrat an der Unbedingtheit von Idealen, eine Kapitula-
tion vor der bloflen Realitit, eine Feigheit also; in dieser Sicht wie-
derum ist eine sonderbare Minderbewertung der (‘nur tatsdchli-
chen’) Wirklichkeit gegeniiber einer iiberwirklichen (‘idealen’)
Norm impliziert. Es mag daher angebracht sein, einmal zu {iberden-
ken, ob unser Verhiltnis zum Kompromifl ganz in Ordnung sei; da
der Verdacht einer Unterbewertung und MiBachtung des mit
‘Kompromifl® Gemeinten soeben ausgesprochen wurde, sollen im
folgenden daher Wert und Wiirde jener 'Kompromifi® genannten
Handlungen und Tatbestinde den besonderen Blickpunkt unserer
Betrachtungen bilden.

* Thomas von Aquin, De ente IV (35 ff.). Vgl. hierzu Miller, M., Erfahrung und

Geschichte, 487.576. Vgl. ferner die vorsokratischen Belege beispielsweise bei Me-
lissos, frag. 1:,,008apé &v yévorto obdev €k pndevog (Wenn nun nichts war, so
konnte unter keinen Umstinden etwas aus nichts entstehen.)”, in: Diels, H., und
Kranz, W. (Hgg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, 268.

52

https://dol.org/10.5771/9783485093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann man iiberhaupt von Wert und Wiirde des Kompromisses sinn-
voll reden? Was ist mit den Worten und Begriffen jeweils gemeint?

a) Unter "Wert” verstehen wir im allgemeinen jene positive Bedeu-
tung, die etwas innerhalb eines gewollten Handlungszusammen-
hangs fiir dessen Herstellung und Bewirkung hat, so daB es in die-
sem Bezug von uns geschitzt, hochgehalten, bejaht und gesetzt wird
und wir in diesen Grenzen fir es eintreten. Wenn man das Ganze
eines solchen Handlungszusammenhangs will, hat es (dieses
‘Etwas’) fir ihn (diesen Handlungszusammenhang) einen
‘instrumentalen’ oder ‘funktionellen” Wert. Insofern der Kompro-
mif} brauchbar, niitzlich, dienlich und somit bejahbar ist, vorausge-
setzt, daB man einen solchen Handlungszusammenhang zu vollzie-
hen entschlossen ist, kommt ihm ein "Wert-fiir’ dies intendierte
Vollzugs -Ganze des Handelns zu. Wert ist zunachst immer ‘Wert-
fiir’, fiir ein Gewolltes und Angezieltes ndamlich.

b) Wenn aber nun etwas um seiner selbst willen gewollt ist, also
ihm eine Bedeutung an ihm selbst, eine schlechthinnige Schitzung
mit Recht zukommt, dann nennen wir dieses absolute Wertvollsein
seine ‘Wiirde'. Kant hat sowohl in der "Grundlegung zur Metaphy-
sik der Sitten” als auch in der "Kritik der praktischen Vernunft die-
se Wurde der (menschlichen wie gottlichen) Person allein zuge-
schrieben.”” Die Wiirde gibt sich zu erkennen in der Achtung als
apriorischem Gefiihl, das von ihr gefordert wird und das "von vorn-
herein’ (a priori) erfahren hat, dafl hier etwas begegnet, was nicht
nur gebraucht, benutzt oder gar vernutzt werden darf, sondern das
verlangt, um seiner selbst willen geachtet zu werden. Wenn also der
Kompromifl nicht nur instrumentalen oder funktionalen Wert, son-
dern Wiirde haben soll, so muB er als addquater Ausdruck des per-
sonalen Menschseins des Menschen, das im Kompromill gegenwir-
tig ist, als unablosbar von der Menschlichkeit des Menschen, die in
ihm reprisentiert ist, aufgefafit werden.

c) Aber was ist denn nun der KompromiB selbst, wenn iiber jeden
"Wert-fiir" ihm gar noch "Wiirde” zukommen soll, was zunichst in
einem bemerkenswerten Widerspruch zu unserem Alltagsempfinden
zu stehen scheint? Wir sagten schon zu Beginn: Bei uns im
‘Deutschland von heute’ kompromittiert der Kompromifi oft oder

91

Vgl. hierzu: Miiller, M., Art. "Wert', I. Wert und Sein, in: Staatslexikon 6. Aufl. Bd.
8 (1963) 596-601 (zusammen mit Alois Halder).

2 vgl. Kant, 1., Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (IV, 434f.).

53

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sogar meist diejenigen, die ihn eingehen. Ein Unbedingtheits- und
Absolutheitsfanatismus, der schlieBllich philosophisch im “absoluten
Idealismus gipfelte, welcher sich zutraute, alle Differenzen aufls-
sen zu konnen, sie in einer letzten totalen Synthesis zum Ver-
schwinden zu bringen, braucht in seiner Dialektik als restloser
Vermittlung und als endgiiltiger Losung einen Kompromiff nicht
mehr; der Kompromif} kann ja nur so vermitteln, daB er alle Gegen-
sdtze und Unterschiede, in dem er sie in einer Mitte zu vereinigen
sucht, zugleich als berechtigt anerkennt und so weiterbestehen 1dft;
daher behalten sie dann die Kraft jener Spannung in ihrer Zusam-
mengespanntheit, mittels derer sie ihre "Synthesis auf Zeit’ auch
einmal wieder sprengen und auflésen werden. Diese Suche nach
immer neuer und nie ewig bestehender gegensitzlicher Vereinigung
macht gerade das Wesen menschlicher Geschichte aus. In jeder
philosophisch-idealistischen Anthropologie, die den Menschen pri-
mir oder gar rein als Geist konzipiert, werden in diesem Geist die
Gegensidtze des Menschen "aufgehoben’: Die von ihm unabhingige
Natur als Gegensatz ebenso wie die unabhingig bleibende indivi-
duelle Person des Anderen und der ,ganz andere”** Gott, welche
alle in dieser idealistischen Auffassung ihre "Andersheit’ endgiiltig
abstreifen. Dem steht seit eh und je die realistische Menschensicht
gegeniiber: Hier hat der Mensch als Mensch diese Gegensitze aus-
zuhalten, auszutragen und zu ertragen, im Kompromif} sie zuzulas-
sen und nicht zu beseitigen; indem er sie sein 1dft, und das heifit sie
bestehen ldft, iibt er die Grundtugend des Menschen, die
"Gelassenheit’, die nur ein Name fiir die spezifisch menschliche
Freiheit ist; diese 1dBt dem anderen sein Recht, anders zu sein, d. h.
frei von unserem Streben, alles uns verfiighar zu machen, alles im
Hinblick auf dessen Verfiigbarkeit in unserem Sinn zu verdndern,
unangetastet es selbst und er selbst zu bleiben. Dadurch befreit sie
auch uns von dem Druck und Andrang des anderen und der ande-
ren, weil wir nun auch zu ihnen allen in jenes spielend-liebende

** Max Miiller versteht - im Gegensatz zum sog. ontologischen Idealismus (Platon),

dem sog. theologischen Idealismus (Augustinus, Thomas von Aquin), dem sog. psy-
chologischen Idealismus (Descartes, Locke, Hume), dem sog. transzendentalen
Idealismus (Kant) - unter “absolutem Idealismus’ die auch "deutscher Idealismus’
(Fichte, Schelling, Hegel) genannte Philosophie, bei der sich (im Riickgang in sich
selbst) die Subjektivitit als das Absolute selbst begreift, als die schlechthinnige
Idee, als den einen absoluten, immanenten Einheitsgrund.

Vgl. hierzu Horkheimer, M., Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen. Ein Interview
mit Kommentar, Hamburg 1971.

94

54

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verhiltnis treten konnen, in welchem die andern Dinge und die
andern Menschen uns ebensowenig zwingen kdnnen, wie wir sie
zwingen wollen. In diesem Verzicht auf Zwang vereinigen sich
bleibende Distanz und werdende Nihe, geschieht Anndherung, wel-
che die Entfernung zwar mindert, aber doch beldBt. Diese Abwe-
senheit des Zwanges ist entscheidendes Moment von Freiheit. Die
Freiheit als Gelassenheit kennt das ‘Sowohl-Als-auch” und bevor-
zugt es gegeniiber der Hirte des ‘Entweder-Oder’. Das "Entweder-
Oder’ einer spiritualistischen Norm-Form-Ethik gegeniiber einem
rauschhaften, bis zum "Porno’ reichenden Vitalitits-Enthusiasmus
als anscheinend kontradiktorischer Geist-Korper-Gegensatz wird in
der leibhaften Existenz zu jenem Sichvertragen, das der Ertrag einer
doppelseitigen Anerkennung in der Notwendigkeit des Zugleich-
und Zusammenbestehens ist; diese Anerkennung von Recht und
Wirklichkeit der je anderen Kom-ponente als des Mittrigers im
‘Zusammen-Setzen” darf mit Fug und Recht Kom-promif§ genannt
werden.

Nun miissen wir aber nach dem Sachverhalt das Wort und den Be-
griff ndher ins Auge fassen. Was besagt also wortlich-begrifflich
KompromifB? In den lateinisch-deutschen Warterbiichern (z. B. im
"Stowasser’) ist als Ubersetzung fiir promittere angegeben: vor-
schicken, wachsen, versprechen, verheiflen, zusagen. Alles zeigt den
VorstoB in die Zukiinftigkeit, das Sichausstrecken auf ein Noch-
nicht, auf ein Ziel hin, den Vorsatz fiir das Kommende, den Plan fiir
das noch nicht seiend Mdégliche, das Verlassen der blolen gegen-
wirtigen Wirklichkeit im Sich-Einlassen auf diesen offenen Mog-
lichkeitsspielraum. Compromittere aber meint dann den gemeinsa-
men Angang der Zukunft, den gemeinsamen Hingang zu ihr; es gilt
also, die Entwiirfe und Pline fiir sie aufeinander frei abzustimmen. =
In dieser Abstimmung ist das Planen nicht mehr véllig frei; es mufl
zwar nicht dinghaftem Zwang sich bequemen, denn das Unwirklich-
Mogliche kann keinen Zwang ausiiben. Aber die entwerfend pla-
nende Freiheit mufl um der zu erreichenden Gemeinsamkeit willen
Riicksicht auf die andere Freiheit nehmen, unsere eigene Moglich-
keit ist dann nicht mehr uferlos unserer Phantasie anheimgegeben.

*  Vgl. neben dieser spezifischen, Max Millers erkenntnisleitendem Interesse folgen-

den Bedeutung die, tiber das Franzosische (des 17. Jahrhunderts) heute im deut-
schen Sprachraum (bliche Verwendung des compromittere im Sinn von
‘bloBstellen”. Vgl. hierzu: Duden, Etymologie, Herkunftswérterbuch der deutschen
Sprache, Band 7, Mannheim 1963, 352.

55

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phantasie muB jetzt mit Phantasie sprechen. Sprache ist Logos und
entwickelt immer die gemeinsame Logik, auf der der mégliche
Konsens iiber ‘unsere’ (und nicht nur meine) Mdoglichkeit beruht.
Logik gehort zur Verstindigung, die der Verstand leitet und leistet.
Die verstindige Moglichkeit ist die gemeinsame Moglichkeit, die
mehrere Phantasien und mehrere Freiheiten in gegenseitiger Be-
grenzung erreichen kénnen: die reale Mdéglichkeit. Das utopische
Ende einer absoluten Zukunft vorzustellen und als phantastische
Méglichkeit mir vorzunehmen, bleibt mir als einzelnem anheimge-
geben; niemand kann mich dieser Vor-Stellung entreilen. Der
Kompromifl zwischen uns greift aber aus auf das unmittelbar be-
vorstehende ndchste ‘Morgen’, in dessen Offenheit er sich und uns
mit ihm miteinander ansiedeln lidft. Fanatismus dagegen will dieses
durch die Erreichbarkeit begrenzte ‘Offen’ unserer sich immerfort
verindernden ,,Lebenswelt””® (Husserl) iiberschreiten. Er ist durch
das Letzte geschlossen und fixiert. Dessen utopisch-
eschatologischer Ausstand verlangt, damit man in der uferlosen
Grofle dieser alles umgreifenden Offenheit nicht versinkt, die ideo-
logische Festgelegtheit durch das Ende, an das wir uns nun
(fanatisch) klammern und das wir, um iiberhaupt eine Marschroute
zu haben, keinen Augenblick aus dem Auge verlieren diirfen. Dabei
bleibt es aber ungewill, ob dieses Letzte in seiner unbestimmt-
unerreichbaren Form uns nicht loslaBt bzw. schon langst losgelassen
hat; in dieser Ungewifheit verlangt es unbedingten Glauben an es
selbst. Echte Offenheit dagegen ist immer offen durch begrenzten
Horizont und dadurch erméglichten klaren UmriB.

II. Man kann vielleicht Grundweisen oder Grundarten des Kom-
promisses unterscheiden:

a) den anthropologisch-ethischen Kompromif,
b) den politisch-sozialen Kompromi8,
c¢) den weltanschaulich-religiosen KompromiS.

Zugleich wird in der Betrachtung der verschiedenen Ebenen der
Kompromiiméglichkeit etwas vom gemeinsamen Wesen des Kom-
promisses deutlicher sichtbar.

2 Husserl, E., Cartesianische Meditationen, in: E. Stréker (Hg.), Edmund Husserl,

Gesammelte Schriften, Band 8, Hamburg 1992, insbes. 135ff.

56

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beim anthropologisch-ethischen Kompromifi geht die Betrachtung
davon aus, dafl die Wirklichkeit, die Sinnerfiillung und das Gliick
menschlichen Daseins nur erreichbar sind in einer dreifachen freien
Bejahung als der dreifachen Identifikation mit uns selbst, mit unse-
rer Welt und mit unserem Gott. Dabei ist die Identitdt des Menschen
weder eine schlicht vorgegebene Tatsache noch auch nur ein aufge-
gebenes, gesolltes Ziel. Der Mensch als Natur, d. h. als in sie einge-
lassener Bestandteil ihrer, steht unter Naturgesetzen und ist ihnen
unterworfen und als Unterworfener je und je bedingt und unfrei.
Gleichzeitig ist er das Wesen der Freiheit, d. h. steht unter Normen.
Normen aber sind Gesetze, die nur wirken in der freien Anerkennt-
nis durch den, an den sie sich wenden. Normen miissen, wenn die
Freiheit zu ihnen ‘ja’ sagen und ihnen damit zur Wirklichkeit ver-
helfen soll, begriindet werden. Keine Norm kann aber absolut, d. h.
losgelost von jeweils geschichtlicher Welt, begriindet werden. Die
sogenannte ‘transzendentale Begriindung” im Riickgang auf abstrak-
te, zeitlose Prinzipien oder Wesensprinzipien von '‘Mensch iiber-
haupt’, von "Welt iiberhaupt” oder "‘Bewulitsein tiberhaupt” oder gar
‘Geist” tragt nicht mehr, seit wir den eigentlichen geschichtlichen
Wandel als Wesens- und Weltwandel von den akzidentellen Be-
stimmungen weg in den substantiellen Kern verlegt haben. So
wechseln die Normen mit dem Wechsel der historischen Welten,
ohne in diesem Wechsel ihre Bindekraft zu verlieren und willkiirlich
oder gar beliebig zu werden. Man konnte daher sagen: Unsere je-
weilige Welt schreibt uns vor, wie man in ihr sich zu verhalten hat.
Wire das aber ein 'Gesetz’, so wiirde wiederum Notwendigkeit
ohne Freiheit da sein. Die Natur “schreibt vor’, wie sich ein Lebe-
wesen verhalten muB, wenn es sein Uberleben anstrebt (die
‘Freiheit” des biologischen Bereichs); die geschichtliche Welt
‘schreibt vor’, wie man sich verhalten sollte, wenn menschliche
Wirklichkeit als sinnerfiilltes Dasein, als "Gliick” in ihr sich ereig-
nen soll kénnen, wenn eine Identifikation von Mensch und Welt
also vollzogen werden soll. Denn allein um diese Identifikation
meiner mit mir, meiner mit meinem Partner - (ich bin ja nie allein:
Aus einer Gemeinschaft zweier Menschen gezeugt und aus ihr her-
vorgegangen, bin ich auch weiterhin nur in Gemeinschaft mit dem
‘Du’ und dem "Wir" wirklich und in Wahrheit "da’, welche Gemein-
schaft sowohl bereits in Natur inne steht, als auch in einer immer
schon begonnenen Geschichte sich vorfindet) - in dieser Einheit also
mit der historischen schon in Partnerschaft gestalteten und in Part-
nerschaft noch zu gestaltenden Welt, geht es in aller freien Humani-

57

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tit. Ich, meine unmittelbaren Partner, meine soziale, politische,
kulturelle und religiose Welt: zu ihnen allen muf8 das identifizieren-
de "Ja’ méglich sein und wirklich werden, wenn mein Leben sinn-
haft sein soll. Unter den Bedingungen dieses vielfiltigen Sich-
identifizieren-Wollens nur gelten alle Normen der Freiheit. Das, mit
dem die Identifikation erfolgen kann, ist teils unverinderlich vorge-
geben (die Welt als Natur ebenso als die historische Welt der Ver-
gangenheit und Tradition, in die ich hineingeboren wurde), teils
aber ist es frei gestaltbar und verdnderbar und wird damit im Hin-
blick auf mogliche Identifizierbarkeit, d.h. im Hinblick auf unser
sinnhaft-gegliicktes geschichtliches Dasein, zur Aufgabe; diese
Aufgabe ist aber nur ldsbar, wenn zum Vorblick auf eine mégliche
bejahbare Gestalt unserer selbst, unserer Gemeinschaft und unserer
Gesellschaft, d. h. unserer Umwelt und Welt, der Riickblick auf das
schlechthin Vorgegebene, auf die Natur in ihrer trotz aller Eingriffe
unbeseitigbaren Eigenstandigkeit und die Geschichte in ihrer nicht
wegzuschaffenden Vergangenheit kommt, d. h. wenn mogliche
Verinderung auf Sinn und Gliick hin an Unverinderbares ankniipft,
wenn die freie Moglichkeit an die ‘Unméglichkeit” der naturhaften
und historischen brutalen (‘reinen’) Faktizitdt sich bruchlos an-
schliefit. Der freie, Zukunft entwerfende und Zukunft gestaltende,
sich Sinn und Gliick selbst gebende Mensch schliefit einen Kom-
promif in der Begrenzung dieser Freiheit im Sicheinlassen auf das
Unbeliebig-Unfreie, das er in die Freiheit hinein so integriert, dafl er
es in ihr beldBt, es fiir sie zuldBt und diese neue Freiheit neben der
gestaltend-kreativen Freiheit als “Gelassenheit’ sich erwirbt, die nun
ihre Grenzen selbst mit iibernimmt. Goethe hat in seinem sprach-
kiinstlerisch  vielleicht vollendetsten Werk, dem Fragment
,,Pandora”w, zu Wort gebracht, wie die Gegensitze des reinen Hin-
nehmens und Betrachtens wie des untitigen blofen Wiinschens und
Entwerfens einerseits - symbolisiert im Epimetheus - und des riick-
sichtslosen Titers, des Machers, der die Natur ausbeutet, manipu-
liert, sie in den Dienst des Menschen nimmt und sie zum Instru-
ment, zum blofen Gegenstand, zu unserer Nutzung und zu unserem
Gebrauch umschafft, der als Herr, als ‘Bauer’ und "Werker’ zu-
gleich das Beherrschte nicht wie der Hirte seine Herde hiitet, son-
dern vielmehr verzehrend vernichtet - reprisentiert im Prometheus -,
wie diese Gegensitze also in den Kindern Epimeleia und Phileros,

" Goethe, J.W.v., Pandora, in: ders., Samtliche Werke, Band 6, Dramen 1791-1832,

hg. von D. Borchmeyer und P. Huber, Frankfurt/M. 1993, 661-699.

58

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie sie sich vereinigen wollen, zunichst zur Katastrophe treibt: wie
die eine von Flammen ergriffen, der andere von Fluten, in die er
sich vom Fels der Gegensitze herabstiirzt, ertrinkt zu werden droht.
Aber dann wird in der neuen Generation, wie sie sich vom Diktat
der viterlichen Gegensitze 16st, nun die Starrheit epimetheisch-
prometheischer Konfrontation von Traum und Tat, von Lassen und
zerstorender Umformung in der "Gelassenheit” iiberwunden, in jener
Gelassenheit, die das andere sich und sich dem anderen einfiigt in
einer Fugegs, wo jedes sich gibt, ohne sich aufzugeben: Phileros
besiegt nun die Woge, indem er sich schwimmend an sie schmiegt,
sie sich ihm einfiigt und er sie so zu seinem ihn tragenden Element
macht: ,,Unda fert, nec regitur”, das war ein iibrigens von Bismarck
oft ausgesprochenes Wort seiner erfolgreichen KompromiBpolitik,
die im Besiegten von heute bereits den in seinem Anderssein und
seiner Wiirde anerkannten und belassenen Verbiindeten von morgen
sah (vgl. Nikolsburg).

Das amerikanische philosophische Denken der letzten Jahrzehnte
hat wie kein anderes immer wieder darauf hingewiesen, wie
‘Identitdt’” nicht eine logische Selbstverstindlichkeit, sondern an-
thropologische Grundproblematik und ethisch-existentielle Leistung
ist. Ubereinstimmung mit sich selbst ist, da wir (mit Heidegger ge-
sprochen) Dasein als Mitsein und In-der-Welt-Sein”” sind, nur mog-
lich als das ‘Ja’ zu uns in unserer Identifizierung mit sozialer Ge-
meinschaft und historischer Welt. Aber dieses ja zu uns im Mitsein

* Vgl. zu dieser Etymologie auch: Miiller, M., Existenzphilosophie, 227. Max Miller

weist hier auf Heidegger hin, der den ‘Logos’ des Heraklit mit ‘fiigender Fuge” als
Interpretation des griechischen Aéyewv als zusammenlegen, zusammenfiigen ver-
steht. Heideggers gingige Etymologie des Wortes "Fuge” rekurriert nicht auf das als
urspriingliche Bedeutung zugrunde liegende mittelhochdeutsche Wort fuoge, vuoge,
was ,die enge verbindung zweier aneinander passender theile, die stelle wo diese
theile eng verbunden sind” (Grimm, J. und W., Deutsches Worterbuch, Band 4
[Nachdruck], Miinchen 1984, 378) meint, sondern versucht es vom griechischen
Wort: Aéyewv (zusammenlegen, -fiigen) abzuleiten. Vgl. nochmals Miiller, M., Er-
fahrung und Geschichte, 124f.128. Vgl. z.B. auch Max Miillers Vorlesung vom
Wintersemester 1960/61 (Klassische und moderne Metaphysik): ,,Nur was im Welt-
raum erscheint, ist; der Weltraum schenkt allen die Mdglichkeit der Gegenwart, des
Erscheinens, des Daseins, d.h. die Wirklichkeit. Der Weltraum ist gefiigt, eine Fuge.
Im Grunde dieser Fiigung nennen wir das Sein. Es ist kein Seiendes.” (151). Zu ei-
ner moglichen Herkunft dieser Etymologie, vgl. u.a. Nikolaus von Cues, De possest,
55 (183r).
% vgl. Heidegger, M., Sein und Zeit, 52ff.114ff.

59

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und im In-der-Welt-Sein hat als Voraussetzung wiederum schon
eine schwierige vorherige Einigung, weil wir selbst ‘'mit uns selbst’
ins reine kommen miissen, weil wir selbst die entscheidenden Stu-
fen oder Schichten oder Ebenen unseres Lebens in uns selbst zur
Einheit bringen, sie integrieren sollen, ohne welche Integration es
kein Ich-Selbst geben kann. Schon Aristoteles hat gesehen, daf}
diese Stufen, Schichten oder Ebenen in der Einheit Mensch nicht
einfach verschmolzen werden kénnen. Jede hat einen ihr eigenen,
absoluten Sinn und Wert, ihre Wiirde; sie dient nicht nur dem ande-
ren und ist nicht nur fiir diese andern oder fiir den Aufbau auf ihr da,
sondern, wie er es nennt, ist jede Stufe "autark” und “autonom’ in ihr
allein schon. In der Lust (ndovn, andiovoig) als Trieberfiillung
geschieht eine unbedingt zu bejahende und in ihr selbst gerechtfer-
tigte Identifikation des lustvoll GenieBenden und der geniefibaren
Kostlichkeit im Vollzug des Genusses. In der Seligkeit (dem
pokaplov givar) ereignet sich eine Vollendung geistiger Schau, die
keiner Begriindung bedarf als sich selbst als Geschehen. Diese
Bswpio ist die Identitit des Geistes mit unbedingter Wahrheit als
dem gottlichen Absoluten, und es braucht bei diesem Schauen
nichts "herauszukommen’, es hat keinen Wert fiir etwas anderes, es
gentigt ganz und gar sich selbst. Die wegen ihrer selbst und nichts
anderem aufler ihr zu bejahende Lust ist aber nur momentan, au-
genblicklich. Jene Seligkeit der Theorie aber ist schlechthin iiber-
zeitlich, ewig. Beide sind in diesem Zeitbezug nicht typisch
menschlich, und von daher sind sie nicht das ‘menschliche Gute’,
das avepamivov ayoaBov. Denn menschliche Identitdt ist weder nur
Identitit des Augenblicks noch Identitit der Ewigkeit; als Gliick
(evdopovia) erfahrt sich diese Identitit im Geschehen unserer
gegliickten Identifizierung mit dem geschichtlichen Werk, in dem
wir durch es und es durch uns Gesicht, Antlitz, Charakter, Gestalt-
wirklichkeit und in diesen eine begrenzte historische Dauer wech-
selseitig erhalten. Die Ekstase der Lust und des Genusses in ihrer
Immanenz und der Enthusiasmus des Geistes in seiner Transzen-
denz gehen in der Mitte des geschichtlichen Werkes nicht unter, sie
sind vielmehr in es hinein ‘integriert’, anerkannt, ‘geortet” und in
dieser Ortung allerdings trotz ihrer Selbstsinnigkeit beschrinkt und
in ein Ganzes eingebunden, in die Grenzen nimlich der eigentlich
menschlichen “praktischen Identitat’.

III. Nach dem bisher Gesagten entspricht zwar der Kompromif3
durchaus einem ‘Vergleich’, aber er ist nicht nur einfach ein

60

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Ausgleich’, welcher zu einer Verschmelzung von Gegensitzen
filhrt. Max Scheler hat kurz vor seinem Tod im Jahr 1927 bei der
Jahresfeier der ‘Deutschen Hochschule fiir Politik” in Berlin den
Festvortrag gehaltv:ni dem er den Titel gab: ,,Der Mensch im Weltal-
ter des Ausgleichs”. % Scheler fithrt darin aus, wie die Tendenz der
"Nach-Neuzeit’ (um an Guardinis ,,Ende der Neuzeit”'”! hier anzu-
kniipfen) dahin geht, die Gegensitze der Rassen und der Klassen,
der Geschlechter und der Generationen, der Religionen und Kon-
fessionen, der Weltanschauungen und Weltbilder laufend auszuglei-
chen; in dieser universalen Vermittlung als dem hervorstechendsten
historischen "Trend” werden die bisher entstandenen Differenzen
nivelliert und anscheinend unerschiitterlich-feste Grenzen aufgeldst
(und zwar véllig undialektisch durch Einebnung ‘aufgehoben”).
Diese Tendenz ist in ihrer Durchsetzung ein quasi naturnotwendiges
Geschick, das in unserer Geschichte waltet. Wir wollen im folgen-
den den Unterschied der Vermittlung, die wir Kompromifl nennen,
von jener Entwicklung, die bei Scheler zum blofien "Ausgleich’
fiihrt, herausarbeiten; der erste Unterschied zwischen beiden wire,
dafBl der tendenziell tiber Wollen und Nichtwollen hinwegschreiten-
de Ausgleich sich gleichsam selbst herstellt und ein Sichstrduben
gegen ihn nur scheitern kann, da der Kompromif} aber je und je frei
zu leisten bleibt und ebenso die Chance des Gelingens wie des
Nichtgelingens hat.

Wir haben vorhin einen Kompromifi im individuellen Lebensvoll-
zug betrachtet, der als Aufgabe einen jeden angeht: die gleichzeitig
nebeneinander und ineinander immer bestehenden Ebenen unserer
Existenz, auf welchen Ebenen Identitidt zundchst Lust, dann Gliick
und schlielich Seligkeit bedeutet, die vitale, die historische und die
metaphysische Ebene also, von denen eine jede selbst-sinnhaft ist
und nicht funktionell fiir die jeweils andere nur dasein darf und
daher auch nicht von ihr nur benutzt oder gar ihr geopfert werden
kann, waren zur echten Einheit zu bringen. Sie konnten weder auf-
gehoben noch ausgeglichen und vermischt werden, sondern es ging
bei unserer Selbstverwirklichung um den Kompromif, der sie aus
ihrer Isolierung befreite und zur identischen humanen Gesamtgestalt
zusammenfiigte. Ebenso gilt es nun jetzt, jene drei Stufen ins Auge
zu fassen, in deren zeitlicher Aufeinanderfolge unser Leben besteht

1%+ Erstmals wieder abgedruckt im Band ‘Philosophische Weltanschauung’, Bonn
1929, 47-83.
"' vgl. Guardini, R., Das Ende der Neuzeit, Basel 1950.

61

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und die in dieser zeitlichen Folge wiederum eine Identitit bilden
miissen, wenn dies ganze Leben ‘unser’ bejahbares, gerechtfertigtes
und sinnvolles Leben sein soll. Gemeint sind die Stufen von Jugend
(iuven-tus), Mannheit (vir-tus) und Alter (senec-tus). (DaBl dabei
terminologisch nur die minnliche Seite des Menschseins jeweils
geniigend zur Sprache kommt, ist in der Einseitigkeit unserer kultu-
rellen europidischen Genese begriindet.) Weithin hat unsere Pid-
agogik die Jugend nur als Zeit des Lernens und des Sich-
Vorbereitens auf die Epoche des eigentlichen Menschseins, das nur
dem leistenden, wirkenden, duBere Welt formenden Manne zuge-
sprochen wird, hin ausgerichtet. Aber wer der Jugend nicht ihren
Eigen-Sinn 148t, der nimmt der zeitlichen Ganzheit der Menschlich-
keit des Menschen Wesentliches weg, solches namlich, ohne das die
volle Wirklichkeit des menschlichen Daseins nicht ist und sein
kann. Es gibt Erlebnisse, Unmittelbarkeiten, Glanz der Dinge und
der Welt, die nur in diesem Abschnitt unseres Lebens so erfahren
werden konnen und nachher nie mehr. "Schule’” z. B. als ein Ort
jugendlichen Seins u. a. (es gehoren dazu auch Familie, Freund-
schaft, Verbindung als Bund im zwecklosen gemeinsamen Erlebnis
und in zielloser Wanderung z. B.): in ihrem 'hohen” Sinne ist sie
nicht nur Priparation; sie ist selbst eine in sich 'sinnige” Weise zu
leben in der Begegnung zweier Generationen, wo jede von der an-
deren in der Anerkennung dieser selbstsinnigen, also “Wiirde" besit-
zenden Andersheit lernen kann. [Todeio kann nur gelingen, wenn
eingesehen wird, wie Jugend eine ihr eigene eigentiimliche "Wiirde’
hat.

Fiir die Jugend ist das Erlebnis, die Leidenschaft, Amor und Eros,
zentral: adolescentis est amare. So wie es der junge Mensch ver-
mag, kann ‘'man’ es spdterhin nie mehr. Aber dann mufl anderes
anders gekonnt werden. Zum Mann (und zur Frau) gehort nimlich
das Werk, das bei Mann und Frau oft ein je anderes ist. Die Tat der
Gestaltung dessen, durch das man selbst erst die eigene Gestalt fin-
det: Die Ehegestaltung, die Berufsgestaltung, die Gemeinde-,
Staats-, Weltgestaltung, die Wirtschafts-, Gesellschaftsgestaltung,
sie sind jetzt in dieser Lebens-Zeit entscheidend. So kénnte man
sagen: viri est facere. Die Kraft des Willens (voluntas) und die
Klugheit der Willenslenkung (prudentia) sind hier vonnéten. Erst in
der Leistung dieses Geleisteten finden hier wir uns selbst, d. h. un-
ser ‘Selbst’. Schliefilich erblickt die iibliche Popular-Anthropologie
(so wie die Popular-Pddagogik im Jugendlichen nur den werdenden
Mann und die werdende Frau sah) in der Epoche des "Alters’, der

62

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

senectus, nur den Abschied, den Verfall, den Niedergang und den
Abgang, welcher dann evtl. durch die ‘Geriatrie’ in seinem Fortrif3
etwas gebremst werden soll. Das Alter hat aber wie jene zwei ande-
ren Lebensepochen wiederum seine eigene Kostlichkeit, seinen
eigenen Wert in sich, seine eigene Wiirde also, und damit gibt es
eine neue und eigene Identifikationsmoéglichkeit mit ihm: So wie die
Jugend die Herrlichkeit der Dinge entdeckt, so wie die Mannheit die
Brauchbarkeit und Niitzlichkeit der Gegenstinde zu uns herstellt
und so zwar die Dingheit der Dinge miBachtet, aber in ihrer Degra-
dierung zu blofen Objekten fiir uns gerade unsere Herrschaft und
damit unsere herrschaftliche Freiheit, und das ist unsere Macht,
stabilisiert: so a6t das Alter die 'Wahrheit des Seienden’ iiber allen
objektiven Richtigkeiten hinaus wieder zu. Jenseits von Herrlichkeit
und Macht erwirkt sich das Alter die Einzigartigkeit, {ibersubjektiv
und iiberobjektiv die Ordnung des Seins vor die menschlichen Au-
gen zu bringen. Sapientis est ordinare'® sagt Thomas von Aquin,
und so einigen sich im menschlichen Leben Herrlichkeit, Macht und
Wahrheit vom Seienden her gesehen und Rausch und Liebe, Tat-
kraft und Klugheit, Gelassenheit und Weisheit von der Seite des
Lebens her gesehen; sie alle gehoren unablosbar zu dessen Ganz-
heit. In ihrer unumkehrbaren Folge das "Vorher” nie abstoflen, son-
dern es mitnehmen in das ndchste ‘Nachher” und schlielich in das
Letzte: Das ist Leistung des Gedachtmsses der memoria, die bei
Augustinus der Kern der Person ist.' 3 Jede Stufe verzichtet auf
etwas, was sie dennoch vor oder hinter sich als einzigartig wertvoll
und in sich sinnvoll anzuerkennen hat; jede will ganz sie selbst sein
und weil doch auch, dafl nur im Dialog mit den anderen Stufen sie
selbst sein kann. Jugend ohne anerkennenden Vorblick ist nicht
jung, Alter ohne integrierende, ordnende Sammlung und Zusam-
menfassung im Riickblick ist nicht weise, und die Gleichzeitigkeit
von Vorblick und Riickblick konstituiert die Gegenwart der minnli-
chen Tat. Das ist dann jener Kompromif}, der zusammenfiigt, indem
er unterscheidet und auseinanderhilt, in dem die Kunst der discretio

12" Dieses Zitat konnte bei Thomas von Aquin in dieser Form nicht gefunden werden.

M Vgl. Augustinus, Confessiones, X, 8.-19 Kapitel. Zu einer Interpretation hierzu, vgl.
Heideggers Vorlesung: Augustinus und der Neuplatonismus, in: Phinomenologie
des religiosen Lebens, 182-192. Vgl. die Vorlesung von Max Miiller vom Winter-
semester 1964/65 (Augustinus und Thomas von Aquin), wo Max Miiller bemerkt:
Die memoria verbiirgt die gestalthafte Identitit unserer selbst, d.h. das Selbstsein,
das Ichsein, das Personsein, das sich vollzieht indem die intelligentia das Wissen
von uns selbst und von der Welt sich hier behaltend reflektiert.” (101).

63

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

waltet, wo die Unterscheidung geachtet und das Unterschiedene
weder abgestoBen noch unterdriickt wird, noch eine Vermischung
geschieht, die den eigentiimlichen Sinn der Stufen im Ausgleich
wegwischt.

IV. Wir sprachen zu Anfang unserer Erdrterung von drei Weisen
des Kompromisses: der anthropologischen, die auch die ethische ist,
der politisch-sozialen und schlieflich der weltanschaulich-
metaphysisch-religiosen Weise. Die bisherigen Betrachtungen be-
wegten sich primdr im Rahmen der méglichen Ubereinstimmung
mit uns selbst auf anthropologisch-ethischer Ebene: Problem war,
wie wir die Einheit unserer Lebensschichten gleichzeitig in uns oder
unserer Lebensepochen in der Folge des zeitlichen Verlaufs als
Einheit unseres Daseins herstellen und zu einer bejahenswerten
Gesamtgestalt bringen konnen. Es gilt im folgenden Teil nun die
beiden anderen Existenzebenen starker mit zu beriicksichtigen.

Das sogenannte dialogische Denken’ (insbesondere Rosenzweig,
Buber, Ebner) versucht den Anfangs- und Ursprungscharakter des
‘Zwischen’, der Mitte also zwischen Ich und Du, Ich und Es heraus-
zuarbeiten; es soll also dort gezeigt werden, wie 'Sprache’ nicht das
Dritte, das Resultat eines Zusammentreffens zweier Substanzen, die
nachtriglich geschlagene Briicke zwischen zwei in sich stehenden
und fiir sich seienden Monaden ist, sondern wie aus der Mitte die
korrespondierende Dyas hervorgeht, wie aus der Sprache der
Mensch in seinem sprachlichen Zueinander und Miteinander erst
anhebt und wie die Korrespondenz des Gegeniibers, der Partner-
schaft, erst erméglicht ist durch die zeugende Mitte als erstes. Der
Kompromif3 stellt also diese Mitte des Sich-Treffens und Sich-
Einigens im Ab- und Zugeben nicht erst(malig) her, er erreicht sie
als die ‘anfangliche” Mitte, er ist thre Wieder-holung. Von ihr ging
die Scheidung, die Konfrontation, das Gegeniiber der geprigten
Antlitze, das 'Stirn gegen Stirn’ (frons) aus, und in ihr findet sich in
der Bejahung des geschehenen Auseinandertritts (und nicht in seiner
Riickgdngigmachung) das Geschiedene, die Konfrontation in
Kommunikation wandelnd, wieder. Um auf Max Schelers
‘Ausgleichsidee '™ zuriickzukommen: sie droht im Grundgegensatz
von Freiheit und Gleichheit z. B. zum Ubergewicht der Gleichheit
gegeniiber der Freiheit zu filhren. Diese Tendenz, gleichsam als

104 Vgl. nochmals Scheler, M., Philosophische Weltanschauung, Bonn 1929, 47-83.

64

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Gefille” unserer spiten Geschichte, vermeidet gerade jenen Kom-
promiff zwischen Freiheit und Gleichheit, der in erster Linie das
Freisein aller als das Gleiche bei ihnen anerkennt und achtet und so
im Kompromifl den Vorrang der unmachbaren Freiheit vor aller
machbaren Gleichheit beldfit. Die Ausgleichstendenz dagegen dehnt
die Gleichheit auf die sozialen, wirtschaftlichen, begabungs- und
bildungsmiBigen Komponenten aus, unter deren von auBlen herge-
stellten Bedingungen dann die Freiheit keinen Spielraum mehr hat,
weil sie als schopferische Freiheit gerade aus diesem erzwungenen
Gleichheitsnetz auszubrechen versuchen muf. Freiheit, die des an-
deren Freiheit nicht als gleich ihrer selbst achtet, ist nicht mehr
Macht, sondern Entartung der Macht zur Gewalt, die universale
Gleichheit erzwingen will. Im Banne dieser Gleichheit muB Freiheit
sich selbst zerstéren. Gleichheit, die Freiheit nur dulden will unter
der  Voraussetzung natiirlicher, sozialer, wirtschaftlich-
gesellschaftlicher, politischer Gleichheit, die nur erzwungen werden
konnte durch Gewalt, wenn iiberhaupt, hat bereits die Freiheit der
Gleichheit geopfert. Ein Kompromifl zweier Freiheiten dagegen
ergibt freie Gleichheit in der Chancengerechtigkeit als Konkurrenz;
das ZusammenflieBen der Gleichheit als Ausgleich duldet in der
angeblichen Chancengleichheit nur noch ein Mindestmall von Frei-
heit. Dem Kompromif als hoher geschichtlicher Leistung steht die
natiirliche Konfluenz als Tendenz und ProzeB gegeniiber, die Nei-
gung zu jener Konvergenz, die schliefilich in den Sumpf der Unun-
terscheidbarkeit fithrt. Nicht das ZusammenflieBen in die Einheit
der spannungslosen Ungeschiedenheit, wo der "Zug der Zeit" hin-
treibt, gilt es zu fordern, sondern das Zusammentreten, das Zusam-
menspannen, das Zusammenwirken, d. h. die Kooperation des cha-
rakteristisch je anderen gilt es zu erreichen. Unter diesem Gesichts-
punkt sagt Scheler zu Recht, dal das Zeitalter der Spannungen we-
niger gefdhrlich sei als das Zeitalter des Ausgleichs, wo die Vermi-
schung zur unerwarteten Explosion fiihrt, der Kompromif§ aber die
eine bestimmte geschichtliche Zeit dauernde und in ihr sich bewih-
rende Setzung einer bindenden Ordnung der Verwirklichung eines
Zu- und Miteinander von aufrechterhaltenen Gegensidtzen bedeu-
tet.'” Das Fehlen eigentlicher Gegensdtze, zwischen denen ein
tragbarer KompromiB hitte angestrebt werden konnen, machte z. B.
vor dem Ersten Weltkrieg ein Biindnis England-Deutschland so gut
wie unmdoglich. Die Spannungen in Asien ermoglichten im Kom-

1% vgl. ebd.

65

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

promifl das Biindnis England-RuBland, die Spannung in Afrika
jenes, das England mit Frankreich zusammenfiihrte. Interessenge-
gensitze miissen dasein und die Interessen des anderen, aus dessen
anerkannter Wiirde heraus, als berechtigt zugestanden werden,
wenn der geleistete Kompromi3 beide verbinden soll. Ausgleich
dagegen verwischt Gegensitze und Unterschiede und macht in der
spannungslosen Verwischung das Verhiltnis von zwei je anderen
uninteressant. Der Unterschied Kind-Erwachsener soll im gesell-
schaftlichen Leben ja nicht ausgeglichen, sondern ausgetragen wer-
den im Kompromifl des Sich-nicht-selbst-absolut-Setzens des einen
oder anderen ‘status’; im Ausgleich entstiinde nur das erwachsene
Kind oder der (nun nicht mehr kindliche, sondern) kindische Altere;
so wiirde die Spannung der Geschlechter in den Ausgleich weibi-
scher Ménner und miénnlicher Weiber fiihren; der Ausgleich fiihrt
zur Gleichartigkeit des bisher Ungleichartigen, der Kompromif3 zu
ihrer Begegnung im bleibenden Charakter eines jeden. Der Aus-
gleich macht den Dialog spannungslos und inhaltsleer, keiner kann
dem anderen etwas wirklich Neues geben. Wenn dann aber die
darin sich verfestigende stabile Langeweile unertriaglich wird, ge-
schieht die explosive Revolte; Kompromifl dagegen fiihrt nicht zu
Revolten, sondern beendet und vollendet oder verhindert Revolutio-
nen. Die Ausgleichstendenz zwischen den Rassen hat allein blofe
Vermischung zur Folge. Rassenmischung kann auch zur Steigerung
von Begabung fiihren, aber auch ebenso zu Schwierigkeiten im
Charakter, in der Einheitlichkeit der Personlichkeit, in der Identitit
als zu vollziehende Selbstidentifikation. Aufgabe ist es daher einer-
seits, diese innerhalb unserer heutigen Geschichte fast naturhafte
Tendenz zu Mischung und Ausgleich nicht einfach ungehemmt
walten zu lassen. Andererseits kann diese Tendenz, und dies meint
auch Scheler, als signum unseres Weltzeitalters auch nicht mehr
‘riickgedreht” werden. (Strenge Apartheid ist also nach Schelers
Einsicht von 1927 notwendig zum Scheitern verurteilt.) Es gilt also
im Kompromif} eine neue Begegnung der Rassen in der Achtung der
Andersheit, es gilt ihr Zusammenfinden in kluger Wahl und Aus-
wahl dessen, was am andern jeweils besser ist als an dem einen und
umgekehrt, zu leisten; bei dieser vorsichtigen und klugen Leistung
sind sowohl die Ideologien des pseudo-aristokratischen Rassismus
als auch die des wahllos egalitiren Demokratismus in ihrer beider-
seitigen Kompromif-Unfihigkeit Hemmung und Hindernis.

1% Zu dieser Theorie, vgl. ebd. 591f.

66

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Die zentrale politische “Tugend’, d. h. die den Menschen in sei-
nem Gemeinschaftsleben am meisten auszeichnende Tiichtigkeit
(dpe'l:g';) scheint fiir die griechische Antike die Gerechtigkeit zu
sein. Was aber zeichnet im ‘gemeinsamen Leben’ den
‘Gerechten” nun eigentlich aus? Aristoteles hat am stirksten unter
allen Denkern alle Tugenden (= Tiichtigkeiten) mit dem Gedanken
der positiven, urspriinglichen, d. h. entspringen-lassenden und nicht
nachtriglich-ausgleichenden Mitte verbunden:'® also mit dem Phi-
nomen des kreativen, diese Ursprungsmitte zuriickholenden Kom-
promisses, welcher zugleich die Stirke und Hoéhe einer Handlung
als auch in eins damit deren erstrebtes Ziel besagt; eines Kompro-
misses, der daher nicht eine resignierende Abschwichung irgendei-
nes ‘Ideals’ bedeutet, sondern vielmehr selbst ‘exemplarisches
Vorbild” sein soll. Der klarste Ausdruck dieser Position ist die im V.
Buch, Kap. 14 der Nikomachischen Ethik entwickelte und darge-
stellte Einsicht, daB die "Billigkeit’, mit welchem deutschen Worte
man im allgemeinen die griechische émeikeio (Epikie) und die
lateinische aequitas zu treffen versucht, allein die héchste Gerech-
tigkeit sei;'”” eine Gerechtigkeit, von der sich alle anderen Weisen
des Gerechtseins herzuleiten haben, liegt hier vor und nicht nur eine
‘Konzession’, ein 'Nachgeben’ gegeniiber der ‘idealen’ unerbittli-
chen Strenge des Gesetzes selbst. Dabei ist zu bedenken, dal vor
Gesetz als Recht und vor Richter und Gericht das Sicheinanderge-
rechtwerden und Gerechtsein zweier freier Menschen als die ur-
spriinglichste Gerechtigkeit zu gelten hat, als die Tugend des tiichti-
gen Menschen. Erst im Versagen und in der Schwiche dieser Tu-
gend und Tiichtigkeit tritt Gesetz und Recht, Richter und Gericht in
Vollzug. Dann aber ist wiederum festzuhalten, daf} in diesem Voll-
zugsfalle das Richter-Recht hoher steht als das blofie Gesetzesrecht.
10 émeikég, das '‘Billige’, das aequum, ist fiir Aristoteles die hoch-

"7 Vgl. hierzu Aristoteles, NE 1129 a 3ff.

19 % vgl. hierzu das schéne Buch ‘Aristoteles. Die Mitte in seinem Denken’, Meisen-
heim 1951, des spiter von den Studenten der sogenannten 'Studentischen Revoluti-
on’ der Jahre 1967-1971 zum Selbstmord getriebenen bedeutenden Heidelberger
Philosophen und Wiesbadener Arztes Jan van der Meulen).

Es muf} hier gegeniiber Max Miiller kritisch eingewendet werden, daBl die Epikie
nicht die hichste, sondem eine (ausgezeichnete, auf einem Urteil beruhende) Form
von Gerechtigkeit darstellt. Zum Begriff der Epikie, vgl. Virt, G., Epikie - Verant-
wortlicher Umgang mit Normen, Eine historisch-systematische Untersuchung zu
Aristoteles, Thomas von Aquin und Franz Suarez (= Habil.), Mainz 1983.

109

67

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ste Gestalt des dikaiov, des Gerechten, des fustum”o; und aller

Sinn der Gerechtigkeit und des Rechts ist in erster Linie von dieser
ihrer héchsten Gestalt abzuleiten und dann erst in den anderen For-
men wieder zu erkennen, wieder zu finden. Aristoteles frigt in die-
ser Form: Kommt die Epikie, die aequitas, die Billigkeit nur zur
Gerechtigkeit und zum Recht dazu, um deren Anwendbarkeit zu
erleichtern und zu garantieren?'' Ist sie also ein ergidnzendes Hilf-
sprinzip oder eine bloB helfende Tugend, also ’funktionell” und
‘subsididr’, um die prinzipielle Hirte, Klarheit und Eindeutigkeit,
die Unbedingtheit des Rechtes aufzulockern, aufzuweichen, ertrig-
licher zu gestalten, die Strenge des Gesetzes also in etwa zu mil-
dern? Damit wire sie etwas ‘Dazukommendes’, ein Sekundires, ein
Akzidentielles, etwas, was nicht im Wesen der Gerechtigkeit selbst
lige, sondern nur ihre jeweilige Realisierung betrife. Aber hier ist
gleich zu bedenken, daB es bei Aristoteles gerade nicht den
xwpiopodg, den Graben, den Unterschied zwischen dem idealen
Wesen und der faktischen Realisierung gibt: Das Wesen, die oboia,
und das e1dog sind zugleich évépyeia, sie sind in ihrem Sich-ins-
Werk-Setzen, in ihrer Durchsetzbarkeit und Realisierung selbst,
nicht vor oder gar iiber diesem Ereignis. Das Billige ist unter allen
Gestalten des Gerechten das am meisten Gerechte: 10 te yop
gmielkeg dikaiov Tivog 6v BEATIOV EOTL dixarov,''? ferner einige
Zeilen weiter: ,,Recht und Billigkeit sind dasselbe (eben Gerechtig-
keit!); obschon beide trefflich und gut sind, ist die Billigkeit doch
das Bessere und Stirkere.”"'

Das Gesetz ist das Allgemeine; das Allgemeine ist das blof Ab-
strakte und damit so niemals Wirkliche. Das Einzelne ist im Gegen-
satz dazu das bloB Konkrete; in dieser puren Konkretheit und Posi-
tivitit ist es aber alleingelassen in seinem brutalen "An-sich’, seiner
Faktizitit und Andersheit fiir mich unverstehbar, von uns und fiir
uns unmittelbar und fremd-bleibend. Das Vermittelnde ist allein das
Wesen. Thomas von Aquin hat in den vier ersten Kapiteln von ,De
ente et essentia“ (Vom Seienden und von seinem Wesen) schin
dargestellt, wie das Wesen weder nur allgemein (= abstrakt), noch
nur individuell (= konkret) sein kann; wie es zwar im Begriff des

e Vgl. Aristoteles, NE 1137 b 8f: ,Das Gerechte und das Billige sind also identisch;
beide sind gut, doch ist das Billige das Bessere.”

""" vgl. Aristoteles, NE 1137 b 11f.

"2 Aristoteles, NE 1137 b 8f.

'*" Aristoteles, NE 1137 b 8f.

68

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denkens universell wird und in der materiellen Sache und Handlung
singuldr uns gegeniibertritt, aber als es selbst fiir uns unfaBbar vor
aller Denk-Allgemeinheit und aller materiellen Besonderheit liegt;
als "Natur der Sache und des Begriffs” macht es die Sache verniinf-
tig, also in etwa durchschaubar, d. h. begrifflich, einigermafien faf-
bar; und zugleich macht es (= das Wesen) die Vernunft in ihren
Begriffen sachbezogen, d. h. fihig, der Wirklichkeit "gerecht’ zu
werden. An diesem im begrifflich-allgemeinen Gesetz ebenso wie
im natiirlich-einzelnen Sachverhalt wartenden Wesen als dem, was
beiden zugrunde liegt und doch mit keinem von beiden véllig selbig
ist, orientiert sich der Richter als der vorbildlich gerechte Mensch.
Wenn daher der Richter in einem ‘billigen” und damit "héchst ge-
rechten” Urteilsspruch vom Gesetze abweicht, es also modifiziert, so
ist das kein Fehler des Gesetzes und des Gesetzgebers: ,,Denn der
Fehler (10 apaptiuae) liegt nicht an dem Gesetz noch an dem Ge-
setzgeber (dem allgemeinen Nomos oder dem Nomotheten also),
sondern in der Natur der Sache (év tfj pboel t0D npfxﬂ(ua’tog)."m

Keinem von beiden, weder dem Gesetz noch dem Gesetzgeber, darf
das angelastet werden, da es einzig und allein in der "Natur der Sa-
che’ liegt, wie Aristoteles sagt. Die Natur der Sache ist aber - wie
soeben gesagt - das Wesen. Vom Wesen der Gerechtigkeit her als
dem Ursprung des gerechten Handelns, welcher Ursprung sich zu-
gleich doppelt zeigt (im allgemeinen Gesetz ndmlich wie im beson-
deren Handeln) und doppelt verbirgt, ist es bedingt, daBl der 'billige’
Richterspruch, der sich an diese nicht zu beseitigende Zweideutig-
keit dieser Enthiilltheit und Verborgenheit halt, zugleich ein Spruch
und eine Entscheidung ist, welche der urspriinglichen sich entzie-
henden und im Entzug sich auch wieder zeigenden Mitte zwischen
der Macht des Gesetzes und der Gewalt des Faktischen nachspiirt.
In solchen Richterspriichen wird das "Gerechte” mehr repriasentiert
als in jener Rechtsprechung, fiir die das Gesetz das schlechthin al-
lein Verbindliche darstellt und Rechtsprechung die einfache Sub-
sumtion der Fille unter dem gesetzlichen Allgemeinheitsanspruch
bedeutet. Rechts-Findung ist aristotelisch gesehen kein blofler Sub-
sumtionsvorgang;“s kantisch gesprochen gehort sie ja auch weder
zum Verstand noch zur Vernunft, sondern allein zur

" Aristoteles, NE 1137 b 18.
'"* Vgl. insbes. Aristoteles, NE 1137 b 1 1ff.

69

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Urteilskraft;''® fiir Aristoteles bedeutet das, daB das gerechte Ge-
setz aus den gerechten Richterspriichen erwichst und nicht umge-
kehrt. Der Nomothet, der Gesetzgeber, zieht im Gesetz das Fazit aus
diesen, wagt also den Versuch, diese in analoger Weise zu genera-
lisieren; nicht aber darf der gerechte Richterspruch nur die konkre-
ten Lebenshandlungen in diese abstrakten, generalisierenden
(allerdings durchaus zur Ordnung notwendigen) Schemata einord-
nen. Der Kompromif3 der Epikie, der aequitas, der Billigkeit, ist die
Orientierung an der Quelle des Rechts, an seinem je neu verborge-
nen und je neu enthiillten Wesens-Ursprung selbst. Dieser Ursprung
geht in keinen Begriff und in keine Handlung restlos ein. Vielleicht
ist im insular-englischen-empirischen Rechtsempfinden dieser Vor-
rang des Richter-Rechts vor dem Gesetzes-Recht lebendiger geblie-
ben als in der kontinental-europdischen, rationalen Rechtskonstruk-
tion. Damit mag zusammenhingen, dall Aristoteles in seiner
"Politik” immer wieder betont: Der primire Sinn eines Gesetzes, von
dem her es beurteilt werden muB, sei ja gar nicht die
"Gerechtigkeit’, sondern die ‘Freundschaft’, die ¢iAia, als die Her-
stellung einer giiltigen Form eines sich selbst tragenden Zusammen-
lebens freier Menschen.''” Die Integrationsfunktion der Gesetze ist
ihm das erste; in ihr ist allerdings die Gerechtigkeit als das zweite
zugleich als Resultat immersgegenwﬁrtig. Nie aber kann gelten: , fiat
iustitia et pereat mundus”™"'®, wenn Billigkeit hochste Gerechtigkeit
ist.

Die 'Prifation’, mit der in der Liturgie der rémischen Kirche das
Hochgebet, der ‘Kanon’, beginnt, setzt ein mit den Worten: ,,Vere
dignum et iustum est, aequum et salutare . . .”; hier sind in groBar-
tig-einzigartiger Weise genannt: die veritas, die Wahrheit als Boden

"'* gl Kant, 1., KdU (V, 165-486). Kant spricht hier ,,Von der Urtheilskraft, als einem
a priori gesetzgebenden Vermégen™ (179). Die Urteilskraft ist fir ihn dabei das
Vermogen, ,,das Besondere als enthalten unter dem Allgemeinen zu denken.” Ist fiir
Kant das Allgemeine, also das Gesetz, gegeben, so ,,subsumirt” die Urteilskraft; ist
aber nur das Besondere gegeben, zu dem sie das Allgemeine finden soll, ist sie
wreflectirend” (179).

Vgl. Aristoteles, insbes. NE 1155a 22-28: ,,AuBlerdem scheint die Freundschaft die
Staaten beisammenzuhalten, und die Gesetzgeber scheinen sich mehr um sie zu be-
mithen als um die Gerechtigkeit. (...) Und wo Freunde sind, da bedarf es keiner Ge-
rechtigkeit, aber die Gerechten brauchen die Freundschaft dazu, und beim Gerech-
ten ist das Gerechteste dasjenige unter Freunden.”

Luther, M., Von der Kraft des Wortes (hg. v. G. Stenzel), Gitersloh 1960, 49. Vgl.
hierzu Max Miillers Interpretation in "Erfahrung und Geschichte’, 180.

1z

18

70

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

menschlichen Zusammenseins; die dignitas, die Wiirde des Men-
schen, der der substantielle Triger aller Gemeinschaft ist; die iusti-
tia, die Gerechtigkeit als die Grundregel jeder Gemeindebildung;
iiberhoht ist das durch die aequitas, die Billigkeit als jene Gerech-
tigkeit, die von keinem Gesetz allein bewirkt und erzwungen wer-
den kann; und schlieBlich die salus, das Heil des Menschen, auf das
hin Wahrheit, Wiirde, Gerechtigkeit und Billigkeit erst ihren realen
Sinn erhalten. Gerechtigkeit (das iustum) fiir sich kann aufgrund der
prinzipiellen Gleichheit aller gefordert, verlangt und durchgesetzt
werden. Billigkeit aber (das aequum) wird aufgrund personhafter
Freiheit gegenseitig gewdhrt; sie ist ein Geschenk der einen Freiheit
an die Freiheit des andern und besagt im Zugleich und Zueinander
von Gleichheit und Freiheit doch den Vorrang der letzteren. Das
Gewdihren der Billigkeit ist letztlich aristotelisch gesehen
‘Freundschaft” und 'Liebe’, christlich gesehen im Gott-Mensch-
Verhiltnis ‘Gnade’. Diese Gnade wiederum besagt im christlichen
Verstindnis fiir das Gott-Mensch-Verhiltnis die Zusage des Heils,
der Rettung, die GewiBheit fiir salus, (cwtnpia). Wie schade, dafl
die Kirche ihrer eigenen groBartigen Sprache - und in dieser ihrer
Uberlieferung - oft nicht mehr gewachsen zu sein scheint; und daB
sie (um der angeblichen Zweckmifigkeit der Ersparung einiger
Sekunden willen) auf die anrufende Nennung der Namen der fiinf
Eckpfeiler unserer menschlichen Existenz - veritas, dignitas, iusti-
tia, aequitas, salus - heute in den deutschen Ubersetzungen vielfach
verzichten zu konnen glaubt. An dieser zentralen Stelle der heiligen
‘aufgetragenen” Kulthandlung bleibt ein solcher Verzicht unverant-
wortbar.

VI. Hier ist auch der Ort, ganz kurz auf das gesellschaftlich-
politische Problem von Charakter und Toleranz hinzuweisen. Her-
bert Marcuse spricht von der ,repressiven Toleranz”''’, der uner-
traglichen Gleich-Giiltigkeit, die auf Kommunikation verzichtet und
jedes und jeden sich selbst iiberldit. Die gespannte, kreative, kom-
promiBlhafte Toleranz dagegen geht von der Gleich-Wertigkeit mei-
ner und des anderen aus, von jenem gegenseitigen positiven Sein-
lassen, in dem jeder und jedes in der Anerkennung ihrer beiderseiti-

" Marcuse, H., Repressive Toleranz, in: Wolff, R.P., Moore, B., Marcuse, H. (Hg.),

Kritik der reinen Toleranz, Frankfurt/M. *1967, 91-128. Vgl. auch Miiller, M., Cha-
rakter und Toleranz, in: Hirschberg. Mitteilungen des Bundes Neudeutschland, 18
(1965) 30-33.

71

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen Begrenztheit und NichtausschlieBlichkeit sich aneinander er-
ginzen, bereichern und miteinander kooperieren konnen, ohne
iibereinander verfligen zu wollen. Diese am anderen interessiert
bleibende Toleranz ist moglich, wenn der andere mir sein Antlitz
zeigt, in welchem seine Wiirde gesichtet werden kann. Dann offen-
bart jeder seinen gepriagten Charakter, welcher ab- und zugeben
kann, ohne sich aufzugeben, der, weil er festen Stand am prizisen
Ort hat, von diesem aus auf den anderen zugehen kann, ohne sich
im Niemandsland der ("utopischen’) Ortslosigkeit zu verlieren. Po-
sitive Toleranz hat den klaren eigenen Umrifi (yopaxtip, €1dog,
t0mog) zur Voraussetzung, die den jeweils anderen und das jeweils
andere und sich selbst im Anderssein bestitigt und in dieser Bestiti-
gung Kommunikation als  gesuchte partielle  Identitét
(Ubereinstimmung) in der bleibenden Nichtidentitit ermoglicht.
Herstellung partieller Identitdt aber in bleibender Differenz als freie
Leistung von Personen ist das Wesen des Kompromisses. Dies kann
zum Schlufl wiederum dreifach gezeigt werden: einmal im Erken-
nen und Wissen, dann in Richtigkeit und Wahrheit, schlielich in
Weltanschauung und Glauben.

VII. Max Scheler unterscheidet in seinem bekannten Beitrag zur
Wissens-Soziologie ,,Die Formen des Wissens und der Bildung“'®°
die drei seitdem viel zitierten Formen des Wissens: Herrschaftswis-
sen des naturwissenschaftlichen-technischen Bereiches, Bildungs-
wissen auf geschichtlich-sozialer Ebene und Erlésungswissen im
metaphysischen und religiosen Raum. Im ersten geht es um Macht:
nicht das, was das Seiende "an ihm selbst’ zeigt, soll gewufit wer-
den, sondern, was es “fiir uns’ sein kann, wie es von uns und fiir uns
bestimmt und in der Bestimmtheit rekonstruiert und in seinen Ver-
ldufen wiederholt werden kann; seine Bestimmbarkeit ist seine und
meine Richtigkeit, die ich erreichen will, wihrend seine Wahrheit
mich in der Intention dieser Erkenntnisweise nur wenig kiimmert.
Ich verzichte auf seine Offenbarkeit und Enthiilltheit im Ganzen der
Welt zugunsten der entdeckbaren Verfiigbarkeit und Vorausfestleg-
barkeit in der eventuellen Wiederholbarkeit im Kreis meiner Um-
welt. Die Exaktheit dieses verwertbaren Wissens verlangt in grof3-
artiger Askese diese Abstraktheit des Gegenstandes, seine relative
Unwirklichkeit. Um technischer Bewiltigung willen gehe ich diesen

2% = Vortrag an der Lessing-Hochschule in Berlin im Januar 1925, Erstabdruck in
‘Philosophische Weltanschauung’, Bonn 1929, 84-123.

72

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kompromil} des Verzichtes ein. Um der Verwertbarkeit des Wissens
willen nehme ich Abschied von der vollen Konkretion des Seien-
den. Wenn dies ‘'gewil” geschieht, ist die erreichte Richtigkeit der
daraus sich ergebenden jederzeit anwendbaren Aussagen in ihrer
anthropozentrischen Beschrinkung ein hohes Gut. Cognoscens et
cognitum sunt idem'’': Erkennen ist Ubereinstimmung mit dem
Gegenstande, aber hier eben blof Ubereinstimmung der abstrakten
Subjektivitdt mit dem abstrakten Gegenstand in seiner Feststellbar-
keit und nicht des konkreten Menschen mit dem Seienden als sol-
chem in seiner Souverinitit; denn diese ‘reale Objektivitit” des
Gegenstandes ist nicht die Fiille der ‘aktualen Wirklichkeit” des
Seienden. Ich versichere mich zwar in diesem Wissen der Verfiig-
barkeit meiner Umwelt, die grole unberechenbare mich umfangen-
de, einschlieBende und bestimmende Welt aber bleibt unthematisch;
die Welt selbst ist und bleibt ,,mystére”, wird nie ,,probléme”, d. h.
; A ; 122

nie ,,objet”, wie Gabriel Marcel sagt.

Das Bildungswissen ist demgegeniiber meist ein geschichtlich-
soziales Wissen, die hermeneutische (nicht-technische) Vergewisse-
rung meines Standortes in der jeweiligen historischen Welt, mit

"' vgl. hierzu Aristoteles, De an. ' 4 (429 a): 10 abtd €otiv 10 voodv Kai 10

voobpevov”. Vgl. hierzu Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, der dies mit den
Worten iibersetzt: , dasselbe ist Denken und Gedachtes™ (95).

Bereits in der Einfithrung zu der deutschen Ausgabe des Buches von Gabriel Mar-
cel: Der Mensch als Problem, Frankfurt 1956, greift Max Miiller diese pointierte
Gegeniiberstellung von ‘Problem” und "Mysterium’ auf (vgl. 18) und kommt immer
wieder darauf zu sprechen (vgl. Der KompromiB}, 11.56.166). Marcel entwickelte
den fiir ihn zentralen Begriff des ‘'mystére’, indem er ihn abgrenzt gegen eine Ver-
wendung, die es als Eingestindnis einer Ausflucht sieht, daB dort, wo das Denken
an Grenzen gelangt, ihm dieser Begriff verfiigbar wire und man gleichsam ein
Schild aufstellt: Bitte nicht beriihren. Vgl. Marcel, G., Sein und Haben, in: Grotzer,
P. und Foelz, S. (Hg.), Marcel, G., Werkauswahl, Band [I, Metaphysisches Tage-
buch 1915-1943, Paderborn u.a. 1992, 225. Das ‘mystére” ist fiir ihn vielmehr das
~Meta-problematische” (ebd.), aber dennoch nichts Unerkennbares, denn als solches
wiire es als Grenzfall objektiver Erkenntnis auch das Ziel (und damit Objekt) den-
kerischen Strebens. Daher stellt Marcel das ,,mystére” dem von Max Miiller hier
thematisierten verobjektivierten "probleme’ gegeniiber: ,,Es scheint tatsdchlich, daf
es zwischen einem Problem und einem Mysterium diesen wesentlichen Unterschied
gibt, daB ein Problem etwas ist, auf das ich stofe, das mir gegeniibersteht und das
ich gerade deswegen umfassen und mir unterwerfen kann - wihrend ein Mysterium
etwas ist, bei dem ich selbst engagiert bin und das folglich nur als eine Sphire
denkbar ist, in der die Unterscheidung des In-mir und des Vor-mir ihre Bedeutung
und ihren Hauptwert verliert.” (ebd. 228f.).

122

73

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

welcher ich mich identifizieren will und eventuell auch kann; the-
matisch ist die geschichtliche Welt in ihrer Verinderbarkeit und
Unverdnderbarkeit, die Spielraum und Aufgabe unserer Freiheit ist.
Hier sollen nicht Objekte und objektive Verldaufe diagnostisch und
prognostisch festgelegt werden, sondern das jeweilige Ganze und
der sich mit ihm geschichtlich Identifizierende soll auf diese Erfiil-
lung in Ubereinstimmung oder auf die Nichterfiillung in Nichtiiber-
einstimmung hin gedeutet werden. Hier geht es nicht um meine
Macht, sondern jetzt geht es um meinen Sinn, den Sinn des Lebens.

In der dritten der genannten Weisen, im "Erlésungswissen” schlief-
lich, geht es um mein Heil: um die im Glauben zugesagte Soteria als
Rettung des Heiles, die allein durch mich (und ohne andere Hilfe)
nicht zu leisten ist, aber wo ich bereit sein muB, die Hilfe zur Ret-
tung und zum Heil anzunehmen; eine Rettung, die ich niemals be-
stimmt wissen kann, aber auf die ich vielleicht ‘mit Grund” hoffen
darf. Ein "Ausgleich’ dieser drei Erkenntnis- und Wissensweisen
wire verhdngnisvoll. Der Naturwissenschaft kann ebensowenig wie
der historischen Erforschung des Geschichtsganges ein "Heilssinn’
unterlegt oder aufgepfropft werden, wenn sie in ihrem Eigen-Sinn
nicht verfilscht werden sollen; und "Heils-Techniken” widerstreben
in jeder Weise dem immer unmanipulierbaren und rein zu gewih-
renden Heil des Menschen. Die Begegnung der drei Erfahrungs-,
Erkenntnis- und Wissensweisen duldet niemals ihre Mischung, also
thren Ausgleich; aber wenn der naturwissenschaftlich-technische,
der geisteswissenschaftlich-historisch-hermeneutische Bereich so-
wie das metaphysische Denken und das religiose Glauben nicht
‘heillos auseinanderfallen’ sollen und damit, weil alle drei (oder
besser vier) Weisen des Bewulitseins in der Identitit eines BewuBt-
seins ihre Zueinandergehorigkeit finden miissen, wenn nicht wir als
Personen schizophren und damit identititslos werden sollen: dann
mul hier der dialogische Kompromifl unserer Natur-Bemaichtigung,
unseres Geschichtsverstindnisses, unseres metaphysischen Denkens
und unseres religiosen Glaubens, jener kompromiBhafte Dialog, der
eine Verabsolutierung einer jeden dieser BewubBtseinsweisen ver-
hindert, in der Einheit eines personalen BewufBtseins einfach gefun-
den werden.

Man konnte und sollte aber gerade hier wohl noch weiter in das
Wesen von Erkenntnis hineingehen, als es bei Scheler geschieht.
Dieses Wesen von Erkenntnis impliziert namlich noch einen ande-
ren Kompromif. Thomas von Aquin sagt, daB im Wollen und Han-
deln wir hinaus in Werk und Welt gehen, mit denen wir eins, mit

74

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denen wir ‘'wir’ werden. Es geschieht also der Ausgang von uns
weg, der Schritt extra nos; der spédter im 19. Jahrhundert
+Entfremdung”'? genannte Tatbestand wird zur conditio sine qua
non einer jeden titigen Selbstverwirklichung. Im geistigen Erken-
nen aber wird der Hinausgang (exitus ist aber auch Ausgang und
Tod) ‘heimgeholt’; geistige Erkenntnis verinnerlicht alles Auflere
so, wie titiges Handeln alles Innerliche verduflert hat; die tathafte
willensmifige Identifikation hat sich in Werk und Welt, in denen
wir erst wirklich werden, auBer sich gesetzt. Die geistig erkennende
Identifikation hat die Welt in sich, in den Innenraum der Seele hin-
eingenommen und dort sich mit ihr identifiziert. Die "Orte” beider
Identifikationen scheinen grundverschieden und darum entgegenge-
setzt zu sein. Thomas stellt den intellectus iiber die voluntas, denn
fiir ithn vollzieht der Geist die reditio comp!etam, die vollige
Uberwindung des AuBer-sich-Seins im Zu-sich-selbst-Kommen und
Bei-sich-selbst-Sein. Der Mensch als Geist sieht und begegnet in
allem sich und nur sich. Die Andersheit wird hier bei Thomas wie
bei Hegel aufgehoben; als in die Erkenntnis zuriickgenommene
Gestalt seiner selbst wird dem Geist alles zu seinem Eigentum. Das
aber ist ‘Idealismus’, ist absolute Geist-Philosophie, in welcher auch
die Endlichkeit (und damit unsere Endlichkeit, Personalitit und
Geschichtlichkeit, die als Freiheit absolute Endlichkeit ist und
bleibt) verschwindet. Die ‘reditio” muf partiell bleiben, darf gar
nicht eine ‘completa” werden; nur die Fremdheit der Andersheit
muf} verschwinden, damit Entfremdung iiberwunden wird, aber die

' Neben Hegels Phanomenologie des Geistes, in der die Geschichte als Selbstheimho-

lung der Person aus der Entfremdung gesehen wird (vgl. Hegel, G.W.F., Phinome-
nologie des Geistes) ist hier v.a. zu nennen: Marx, K., Nationalékonomie und Philo-
sophie, in: Landshut, S. (Hg.), Karl Marx, Die Friihschriften, Stuttgart 1964, 254ff.
Marx kennt drei Formen der Entfremdung. Aus einer ersten Entfremdung (in die
Natur) gewinnt sich das Individuum durch die Arbeit zuriick, indem es die Herr-
schaft dber die Natur vom reinen Zwang befreit. Die Befreiung aus der zweiten
Form der Entfremdung (durch den egoistischen Herrschaftswillen des Menschen)
gelingt in der arbeitsteiligen Gesellschaft. Aber erst in einer klassenlosen Gesell-
schaft ist die Entfremdung ganz tiberwunden, indem Klassen und Privateigentum als
Formen der Entfremdung hinter der Gesellschaft als Triger und Garanten des
Gliicks zuriickgelassen werden. Vgl. hierzu die Interpretation Max Miillers, wonach
hier die Gesellschaft, nicht der einzelne, das Freie ist: ,, Tridger des Sieges und des
Gliickes ist also nicht die Person, sondern die Gesellschaft als solche in diesem ge-
meinsamen Zustand.” (Erfahrung und Geschichte, 110).

Vgl. Thomas von Aquin, QD XI, De ver. 1,1 art. IX; ders., Super evangelicum S.
Joannis lectura I1, 1 15ff.691{f.

124

i)

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andersheit mufl anerkannt und ohne Aufhebung ins Eigene und ins
Eigentum hinein gelassen werden, muf} sie selbst bleiben; der Ge-
gensatz ‘Innen-Auflen’ darf nicht zugunsten einer dieser beiden
Seiten verschwinden, weder im Inneren der totalen geistigen Be-
michtigung noch im Auflen der totalen und verlorenen entfremdeten
Ausgeliefertheit; er ist vielmehr, da er ja einer einzigen Mitte ent-
springt, als je andere Seite des Selben in diesem Selben, dem Sein,
aber nicht dem Geiste, als zusammengehorig zu wissen. Die These
von 'Sein und (= als) Geist” ist falsch.

Macht und Ohnmacht der Vereinigung gehen in Freiheit den Kom-
promif} ein, dafl in der Erkenntnis des andern seine bleibende Uner-
kanntheit respektiert werden muf}; und daB genauso die Unwahrheit
(Verborgenheit) als zur Wahrheit selbst gehorig gelassen werden
muf. In aller Aufklarung darf das Geheimnis nicht nur weiter beste-
hen, sondern muf} sogar seinen festen Ort behalten.

VIII. Damit wiren wir vom Kompromi im Wesen der Erkenntnis
bereits zur Wahrheit als Kompromifl gelangt. “Wahrheit muf3 kom-
promiBlos sein, darf keine Kompromisse kennen’, ist eine weit ver-
breitete Meinung. Aber wie bei der Erkenntnis, so gilt auch fiir die
Wahrheit die soeben ausgesprochene These, daf} sie in ihrem Kern
durch und durch Kompromi8 “ist": Denn Wahrheit ist ja weder ab-
solut, d. h. zeitlos und weltlos giiltig, noch einfach relativ, d. h.
beliebig, machbar oder von jeweils dnderbaren Umstinden und
Situationen und Einzeltatsachen abhéngig und mit ihnen wechselnd.
Wahrheit ist Epochen- und Weltwahrheit, d. h. Offenbarkeit des
Seienden, das wir sind, und des Seienden, das wir nicht sind, im
Horizont einer unbeliebig-geschichtlich-epochalen Welt. Sie ist
Offenstand des Seienden und seines Seins fiir den in dieser Welt
und Geschichte Stehenden, der dies sein Stehen nicht beliebig ge-
wihlt hat und verdndern kann, sondern es in dieser Welt und Ge-
schichte iibernehmen muf auf seine mogliche Identifikation mit ihr
als seiner zu erreichenden Wirklichkeit hin. So ist Wahrheit immer
‘relational’. Jede Theorie dieser Wahrheit ist als Sicheinlassen auf
die Pluralitit der Welt- und Geschichtswirklichkeit schon jener
Kompromifl zwischen idealistischem Absolutismus und positivisti-
schem Relativismus, jener KompromiB, der allein der Realitdt aller
gerecht wird. Hier allein wird auch die volle Schwierigkeit jener

76

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

. . T »125
menschlichen Leistung erkennbar, die wir ,,Ubersetzung nennen,

Ubersetzung von der Sprache einer Epoche und einer Welt in die
der anderen, wobei hier von uns die Anerkennung echter Vielfalt
geschichtlicher Sprachwelten als entscheidender Erkenntnisfort-
schritt unserer Zeit vorausgesetzt wird. Wenn ich auch immer in
meiner Welt und in meiner Geschichte "innen” bleiben muB}, so kann
ich sie doch, diese mundanen und epochalen Horizonte, formal so
transzendieren, da Ubersetzung nicht einfach Ersatz von Worten
durch andere Worte ist, sondern den Versuch darstellt, in analoger
Weise Identititen und Ahnlichkeiten innerhalb der horizontalen
Andersartigkeit doch noch festhalten zu kénnen.

IX. SchlieBlich soll nun noch die Kompromififahigkeit und Kom-
promiBunfihigkeit der Glaubenssphire kurz gestreift werden. Wie
kann die Vielfalt der offenbarenden und heilverkiindenden Worte
Gottes, die zu vielen Zeiten und zu vielen Vélkern als Spruch ergin-
gen, zusammengebracht werden mit jenem entscheidendem Spruch
(der frei an uns ergangenen Rede, dem A6yog) Gottes in seinem
Sohn Jesus Christus, ohne dal} dieses letzte, alle Worter integrieren-
de Wort jene anderen sinnlos macht? Aber doch auch nicht wieder-
um so, daBl der Fleisch in der Geschichte gewordene A6yog als Jesus
Christus nur gleichwertig und gleichgiiltig neben den anderen Adyot
stinde. Um ein "Zusammen’, das nicht aufhebt und ausgleicht, das
kein eklektisches Zusammen ist, sondern ein wirkliches Gesprich,
hat Hélderlin in seinen letzten Christus-Hymnen (,,Verséhnender&
der Du nimmer geglaubt...”, ,,Der Einzige”, ,,Patmos”) gvf:rungen.12

Und genau dieser Kompromif}, aber nun nicht mehr beschrinkt auf
Antike und Christentum, steht als zu leistender auch heute noch vor
der Kirche. Er wird sowohl ein Dialog der Weltreligionen sein miis-
sen als aber auch ein Dialog der christlichen Konfessionen unter
sich; hier wiirde Folge des Ausgleichs ein gleichgiiltiger Eklektizis-
mus sein, Folge des spannenden Kompromisses aber der echte ge-
sprichsbereite gleichwertige Okumenismus. Innerhalb der katholi-

123 Gadamer, Wahrheit u. Methode, Grundziige einer philosophischen Hermeneutik,

Tiibingen *1975.

Vgl. Halderlin, F., Sdmtliche Werke, hg. von F. Beissner, Zweiter Band, Gedichte
nach 1800, Stuttgart 1965. Die von Max Miiller als Christus-Hymnen bezeichneten
Gedichte finden sich hier unter der Uberschrift: “Die Vaterlandischen Gesinge':
Verséhnender, der Du nimmergeglaubt (134-143); Der Einzige (161-172); Patmos
(173-195).

126

7l

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Kirche selbst aber wiederum taucht heute ein weiterer Kom-
promif} als Aufgabe auf: der Kompromifl nimlich im Verstindnis
dessen, was christliche Kirche “an ihr selbst’ sei. Nachdem sich die
groflen christlichen Konfessionen dariiber klargeworden sind, daB3
christlicher Glaube keine private Sache sei, sondern in Gemeinde
nur wirklich ist, Gemeinde aber von diesem Glauben her verpflich-
tende Form und Gestalt haben muBl und damit zur Kirche als Insti-
tution schon immer geworden ist, ist in der Deutung des Wesens
christlicher Kirche eine tiefgreifende Differenz aufgebrochen: der
sogenannte ‘progressive’ Christ deutet Kirche ‘von unten her’ als
Volk Gottes, das sich in eigener Souverinitit gleichsam seine insti-
tutionelle Gestalt und Verfassung des gesamten klrchllchen Lebens
gibt. Dies soll dann die Demokratisierung der Kirche'? ?7 bedeuten
und damit ihre Modernitit garantieren; der sogenannte
‘konservative” Christ dagegen sieht die Kirche von oben her als
Angebot Gottes an die Menschen, als Sakrament der Sakramente,
also primiér als Institution, in der sich Gott fiir uns selbst gebunden
hat, sich den Menschen iiberliefert und ausgeliefert hat, um sich in
dieser und keiner anderen Weise ihnen zu schenken. Die Folge
hiervon ist die Hierarchisierung, wo die Reichung des Geschenkes,
die Verwaltung des Sakramentes, durch welches Sakrament (und
dann erst durch seine Annahme) das Volk Gottes iiberhaupt erst
entsteht, in unbeliebigen, gegliederten Stufen von oben nach unten
sich vollzieht. Die unvermischbare, nicht ausgleichende Vereini-
gung beider Elemente, ihr Kompromif also, bleibt Aufgabe: Kirche,
in welcher sich Tat Gottes und Tat des Menschen frei einigen, mufl
sowohl den Vorrang der Tat Gottes als auch die Wiirde der Freiheit
des Menschen in gemessenem Abstand zu achten wissen.

X. Das letzte Wort soll schlielich nochmals dem herabsetzenden
Schlagwort vom ‘faulen Kompromifi® gelten. Fauler Kompromif ist
in unserem Alltagsverstindnis ein oberflichhcher Ausgleich duflerer
Interessenverschiedenheit. In dieser Art von Ausgleich wird immer
versucht, moglichst viel vom eigenen Nutzen durchzusetzen und
durch einige weniger wichtige Gegengaben den Gegner, den Kon-
kurrenten oder den Geschiftspartner dazu zu bringen, mein allein an
mir selbst interessiertes Handeln zu dulden. Das kann dann fiir mich
und fiir thn von Wert sein, weil eine Schaden mit sich bringende

27 vgl. Maier, H., Revolution und Kirche. Zur Frithgeschichte der christlichen Demo-

kratie, Miinchen 1973.

78

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auseinandersetzung fiir eine gewisse Zeit damit vermieden und
zuriickgestellt ist. "Fauler Kompromlﬁ Nach dem deutschen Wor-
terbuch von Hermann Paul'*® bedeutet ‘faul” (ahd. fil) urspriinglich
soviel wie ‘eitrig’, "pustelig’ (lat. puteo = stinken, griech. puon =
Eiter). Gemeint ist etwas, was in Verwesung iibergehend oder iiber-
gegangen ist (vgl. ‘faule Fische’). Daraus entsteht dann die Bedeu-
tung ‘trige’ als nicht mehr handlungsfihig, weil die Organe der
Handlung in ihrer Verfaulung und Verwesung nicht mehr gebraucht
werden konnen. Der Kompromifl als blofier Ausgleich kann aus
Triagheit und Handlungsunfihigkeit entstehen, wo der, der den
Kompromif§ schlieBt, seine Gestalt und sein Antlitz nicht mehr be-
wahren und behaupten kann, sondern es verfallen und auflésen 1aft.
Durch solchen Kompromif} “verliert man sein Gesicht’, Um antlitz-
los wie das nachgeschichtliche Fellachentum nur noch weiterbeste-
hen und dahinvegetieren zu konnen, wird solcher Kompromifl ge-
schlossen, um ohne neue Angestrengtheit und Angespanntheit sein
Leben in der Ausgeglichenheit, d. h. “in Ruhe und Frieden’, fithren
zu konnen. Kompromifl kann verfallen. Verfallen kann aber nur,
was von einer Hohe herunterfillt. Diese Hohe ist der echte Kom-
promif als jene Handlung, in der sich unser Leben auf die Wirk-
lichkeit seiner selbst und seiner Welt, der anderen Dinge und der
anderen Menschen in der Kraft der Gelassenheit wahrhaft einlaBt.
Diese Einlassung des Kompromisses als freier Ausgang (exitus) und
partialer Heimgang (reditio) erwichst aus Selbstachtung und der
Achtung vor dem anderen Seienden, sei dieses nun Person oder sei
es Ding. "Achtung’ aber, so erlduterten wir, gehort zum ontologi-
schen Tatbestand der Wiirde. Wenn der Kompromifl nur funktionell
in seinem Nutzwert betrachtet und gesetzt wird, wenn er nur Mittel
und Instrument ist, so “verfault’” er immer und entartet eben zum
faulen Kompromifl. Nur wenn er mit der eigenen Wiirde des ihn
Eingehenden die Wiirde des anderen und der anderen beachtet,
wenn er integrierender, unabldsbarer Teil eines sich und den ande-
ren in ihrem beiderseitigen Interesse-Sein selbstachtenden Lebens
ist, wenn so sein Wert zugleich an des anderen Wiirde und an unse-
re eigene Wiirde gebunden bleibt: nur dann ist die Gefahr des
‘faulen Kompromisses® iiberwunden und wird im Kompromif8 das

' * vgl. Paul, H., Deutsches Worterbuch, 5. vollig neubearbeitete und erweiterte
Auflage von Wemer Betz, Tibingen 1966, 193.

19

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erreicht, was Goethe ,,des Lebens Leben”'? (d. h. seine Lebendig-
keit) nennt. Wo der faule Kompromif§ zu Recht abgewiesen wird,
der wahre Kompromi8 aber in der hohen Schwierigkeit seiner
Durchfiithrung miBlingt, da erst taucht dann das Problem der Tragik
des Menschen auf. Die ganze ‘praktische Philosophie” des Aristote-
les, also seine Ethik und Politik, hat zum Ziel die Vermeidung die-
ser menschlichen Tragik durch die Leistung der Findung der Mitte
(necdtng).'™

7 Max Miller spielt hier mit groBter Wahrscheinlichkeit auf eine von ihm mehrfach

rezipierte Stelle im Buch Suleika aus dem West-Ostlichen Divan an: ,,Denn das Le-
ben ist die Liebe, Und des Lebens Leben Geist.” Vgl. Goethe, J.W.v., Simtliche
Werke, Band 3/1, West-Ostlicher Divan, Teil [ (hg. von H. Birus), Frankfurt/M.
1994, 390. In 'Der Kompromif}" interpretiert Max Miiller diese ,,Lebendigkeit des
Lebens (Goethe)” mit Rekurs auf Heraklit als aus einem Gegensatz entspringend
(a7.

Zum aristotelischen Zentralbegriff der pecdbng, vgl. v.a. NE 1106 b 13ff.; NE 1107
a 33ff.

130

80

https://dol.org/10.5771/9783405093866-25 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783495993866-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Die Autorität des Handelns
	II. Die Frömmigkeit des Denkens
	III. Die Würde des Seins

