
282 Ästhetik der Autonomie

neue Farbnuance erhalten kann. Denn in einer Performance besteht eine einmalige

Gelegenheit, sich selbst in Bezug auf die Mit-Welt in extremen Situationen zu er-

fahren und zu entwerfen. Nutzt man die Gelegenheiten nicht, ergreift man sie im

Moment ihres Erscheinens nicht beim Schopfe, verstreicht sie unwiederbringlich.

Dieses „Hier und Jetzt“304 der Situation ist es also, das die Dringlichkeit der Ent-

scheidung, der eigenenWahl mit allen Konsequenzen, wie sie nicht nur Heidegger

und Badiou, sondern auch Sartre und Arendt denken, veranschaulicht.

Die politische und ethische Dimension der von Badiou geforderten „Treue“305

zum im Kern pluralistischen Ereignis der Performance-Kunst ermöglicht es

ihr potenziell in den TeilnehmerInnen die Frage auszulösen „wie werde ich

als Jemand ‚fortfahren‘, mein eigenes Sein zu überschreiten?“306, sodass die

Performance-Kunst, gerade da sie sich als heterotope, chronotische Basis kai-

rotischer Erfahrung erweist, einen methodischen Brückenschlag zwischen dem

Heterotopos der Performance-Kunst und der Realisierung der Schlussfolgerungen

aus dem Erlebten in der realen gesellschaftlichen Sphäre ermöglicht und so eben

nicht nur als künstlerische Artikulation ethischer und politischer Forderungen

begriffen werden kann, sondern sich auch als eine Kunstform erweist, der ein

utopisches Moment innewohnt.

3.7 Realität und Utopie: Gesellschaftskritik als Transformationsappell

Wie bisher gezeigt wurde verhandelt Performance-Kunst allein schon durch ih-

ren spezifischen Einsatz des realen Körpers, durch ihre Provokationstechniken und

durch die ihr eigenen Formen der Publikumsaktivierung sowie durch ihre Einma-

ligkeit und Unwiederholbarkeit, die das Potenzial haben, eine ereignishafte Rah-

menverschiebung in den TeilnehmerInnen auszulösen, ethische und politische Fra-

gestellungen, die an eine fundamentale Gesellschaftskritik gebunden sind. Sie un-

terläuft aber nicht nur durch ihre spezifischen Erscheinungsformen die Unterord-

nung des Leiblichen und Weiblichen sowie der Emotionalität und des „Anderen“ –

die sich kulturgeschichtlich als patriarchale Form der Herrschaftsausübung entwi-

304 Stern, 2010: 22.

305 Ähnlich der Badiouʼschen „Treue“ besteht auch im Sinne Heideggers das Werk, indem es ein

bewahrendes Wissen hervorruft, letztlich nur in Bezug zu seinen RezipientInnen, die es dis-

kursivieren. Das rezipierende Subjekt ist es, das als „Bewahrer“ handeln soll. Nur so kann es

der „Verrückung“ der gewohnten „Bezüge“ zu Welt und Erde folgen. Der Rezipient bewahrt

die Rahmenverschiebung als einWissen – „[das] als Gesehen-haben […] ein Entschiedensein

[ist]“ (Heidegger, UdK: 56) – und wird fortan sein Leben vor der Folie dieses neuen Wissens

leben.

306 Badiou, 2003: 71.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 283

ckelten haben –, sondern macht auch explizit jene Ungleichheitsfaktoren, die an

die Dichotomisierungen unseres Denkens geknüpft sind, zu ihrem Thema.

Deswegen und vor demHintergrund, dass sie als Appell zur Transformation ih-

rer TeilnehmerInnen bestimmtwurde, soll nun ein Blick auf die von ihr formulierte

Gesellschaftskritik geworfen werden, die Grundlage ihres Aufrufs zur Selbstrefle-

xion und Neupositionierung aller Beteiligten ist, um abschließend jene politische

Praxis zu bestimmen, die sich aus ihrer Kritik und ihren spezifischen Wirkmecha-

nismen ableiten lässt.

Gesellschaftskritik erwies sich als das impulsgebende Moment der KünstlerIn-

nen, sich ihrer Körper in dieser radikalen Form zu bedienen und ihrer Forderung

nach Grenzsprengung Nachdruck zu verleihen. Wie das von Goldberg so bezeich-

nete „anarchische“ Potenzial dieser Kunstform307 – das sich letztlich als jenes der

KünstlerInnen erweist – auf die TeilnehmerInnen von Performance-Kunst anste-

ckend zu wirken vermag, was es für die TeilnehmerInnen bedeutet, die performa-

tive Erfahrung zuzulassen und das Leid und Unrecht der Welt (und ihrer selbst als

Teil dieser) anzuerkennen und welche Schlussfolgerungen sich über die Situation

der Performance hinaus für die eigene politische Praxis ergeben, wird im Folgen-

den zu betrachten sein. Zunächst gilt es also den Grenzen (der Gesellschaftskritik),

dann den Schwellen (der Emanzipation) und schließlich dem Neuland (der daraus

folgenden politischen Praxis) nachzuspüren.

Als dezidiert zeit- und kulturimmanente Kunstform reagiert die Performance-

Kunst seit ihren Anfängen im Futurismus und Dadaismus auf die gesellschaftli-

chen Probleme, mit denen sich die KünstlerInnen konfrontiert sehen, fokussiert

und attackiert diese308. Dabei kann ihre Gesellschaftskritik im Kern als Entfrem-

dungskritik verstanden werden. Gesellschaftliche Entfremdung, auch in Gestalt

der Entfremdung des Individuums von sich selbst auf physischer, psychischer und

307 Goldberg, 1988: 9.

308 Während die FuturistInnen den Fortschritt noch begrüßten und politisch dem Faschismus

zugetan waren, verbalisierten erstmals die DadaistInnen dezidiert linke und staatskritische,

antibourgeoise Haltungen in ihren künstlerischen Aktionen, sodass erst sie, in ihrer poli-

tischen Stoßrichtung, als Bezugspunkt für die Performance-Kunst nach dem zweiten Welt-

krieg betrachtet werden können. Dermaßgebliche Verdienst der Vorläufer der Performance-

Kunst, der historischen Avantgarden und der KünstlerInnen, die direkt nach dem Zweiten

Weltkrieg an die Nichtkunst-Tendenzen anknüpften, bestand darin, dass sie für ihren po-

litischen Protest insbesondere den überkommenen Kunstbegriff und die Distanz zwischen

KünstlerIn und Publikum zu überwinden suchten. Zu diesem Zweck riefen sie vor allem das

Publikum via Provokation zur Partizipation auf und ebneten so den Weg für die Proteste

der nachfolgenden Performance-KünstlerInnen. Indem seit den ersten Happenings fast voll-

ständig auf die Erschaffung verkäuflicher und sammelbarer „Werke“ verzichtet und der han-

delnde Mensch zum häufig einzigen Gegenstand der Kunst wurde, radikalisierte sich die

Performance-Kunst sowohl in ihrer künstlerischen als auch in ihrer gesellschaftlichen Di-

mension.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


284 Ästhetik der Autonomie

emotionaler Ebene erscheint als Hauptthema der Performance-Kunst. Sie unter-

liegt als Zeitgeistphänomen des 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts einem steti-

genWandel. Die Performance-Kunst folgt in ihrenThemenstellungen diesemWan-

del und macht über die Darstellung der sich verschärfenden Kluft zwischen den

binären Oppositionen und deren hegemonial gegliederter Hierarchie im Zuge der

Entwicklungen des globalen Kapitalismus die Dringlichkeit einer Entfremdungs-

kritik deutlich. Ziel ihrer Kritik an bestehendenHerrschafts- undUnterdrückungs-

mechanismen ist, der Entfremdung neue Perspektiven oder Optionen entgegenzu-

setzen und über das „Ereignis“ elementarer Intersubjektivität einen Transformati-

onsprozess in den AkteurInnen anzustoßen.

Ob nun die individuelle Entfremdung vom eigenen Körper als Resultat staatli-

cher und gesellschaftlicher Tabuisierung und Normierung desselben und die Kluft

zwischen individueller Freiheit und staatlicher Herrschaft kritisiert wird309, oder

ob auf die Probleme aufmerksam gemacht wird, die aus Angst vor dem Fremden

und aus Fremdenfeindlichkeit resultieren310; ob dasThema der Entfremdung dezi-

diert mit einer massiven Kritik am kapitalistischen Warenfetischismus verknüpft

wird311, oder ob der gegenwärtige Höhepunkt der Entfremdung an den sozialen

309 So erweist sich beispielsweise die Aktion Kunst und Revolution (s. S. 56ff.) derWiener Aktionis-

ten von 1968 als Kritik am Establishment, an der unkritischen, im Dienste des Kapitalismus’

arbeitenden Kunst und der Tabuisierung des individuellen, damit auch sexuellen und „ab-

jekten“ Menschen. Die Macht des Staates und der bürgerlichen Gesellschaft über das Leben

jedes Einzelnen, die bis in das Privateste einzudringen versucht, um die Kontrolle und Nor-

mierung des kreativen, politischen und persönlichen Ausdrucks zu erhalten, wird hier zum

Ziel aktionistischer Kritik.

310 Adrian Piper setzte sich beispielsweise mit Catalysis IV 1970/71 (s.S. 63ff.) selbst den Blicken

und auch möglichen Angriffen ihrer Mitmenschen schutzlos aus und zeigte, mit dem Hand-

tuch imMund,wie „der Fremde“mundtot gemachtwird, seine eigene Existenz nicht verteidi-

gen, seine Existenzberechtigung nicht verbalisieren kann, sondern in Opposition gegenüber

der Mainstreamgesellschaft verharren muss und ihr schutzlos ausgeliefert ist. Das „Andere“

zu repräsentieren und die Gefahren, die damit verknüpft sind, in Kauf zu nehmen, ist da-

bei das, was diese Performance in der Darstellung der Diskrepanz zwischen „dem Eigenen“

und „dem Fremden“ so stark erscheinen lässt. Hier zeigt sich nicht nur die Entfremdung von

der Mainstreamgesellschaft und der Ausschluss durch diese, sondern auch die Entfremdung

von sich selbst, wird die Künstlerin doch nicht von ihren Mitmenschen „geknebelt“, sondern

steckt sich das Handtuch selbst in den Mund. Sie macht sich selbst mundtot und verweist so

auf die Vielschichtigkeit von Ausgrenzung und Entfremdung, die Menschen als „das Andere“

nicht nur von der Gesellschaft, sondern auch von sich selbst trennen und ihnen die Möglich-

keit nehmen, sich selbstbewusst für ihre persönlichen Rechte um Anerkennung, Integration

und Partizipation einzusetzen.

311 Santiago Sierra (s. S. 77f.) zeigt mit seinen Arbeiten immer wieder, dass der Wert des Men-

schen vom System festgelegt ist. Die Diskrepanz zwischen Arm und Reich, in Korrelationmit

der zwischen Objekt und Subjekt, wird hier erschreckend deutlich. Was die Verfügungsge-

walt über denKörper eines anderen kostet, hängt vondermonetärenNot, demSelbstwertge-

fühl undder kapitalistischen Festlegung desselben ab. Sierramacht sowohl die Abhängigkeit

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 285

Auswirkungen der Verschiebung der Wertigkeit von Realität und Virtualität the-

matisiert wird, die zur Zunahme von Vereinzelung sowie zu einem Wandel des

Bewusstseins um die Polarität von Akzeleration und Innehalten sowie Intimität

und Distanz führen312, jede Performance tut, was Sartre über die Littérature en-

gagée sagt: Sie „schlägt eine konkrete Befreiung von einer besonderen Entfrem-

dung her vor“313. Entfremdungs- und mithin Kapitalismuskritik sind die zentra-

len Brennpunkte der Performance-Kunst, an denen klar die Verschränkungen der

verschiedenen Diskurse um das Verhältnis zwischen dem Selbst und dem Ande-

ren, zwischen dem Subjekt und dem Objekt in Erscheinung tritt. Performances

spiegeln also einerseits die ungleichen Kräfteverhältnisse wider, andererseits die

Schwierigkeit, als „das Andere“ oder „der Fremde“ einen gleichberechtigten Platz

in der Gesellschaft zu finden.

Entfremdungskritik ist dabei keine „Erfindung“ der Performance-Kunst son-

dern Ausgangspunkt der bereits eingeführten (kunst-)philosophischen Positionen,

die an „echte“ Kunst die Forderung stellen, dieser Entfremdung zu begegnen. In-

dem die Performance-KünstlerInnen die verschiedenen Entfremdungsphänomene

und mithin die Kluft zwischen den binären Oppositionen in ihrer Kollision, in ih-

rem fortwährenden Streit zu Bewusstsein bringen, folgen sie der Erwartung, dass

Kunst, die der Entfremdung begegnen kann, den Streit zwischen den dichotomen

Polen verhandelt, so wie sie die in dieser Arbeit besprochenen Ästhetiker für Kunst

formulieren, die in ihrer Wirkmächtigkeit der attischen Kunst entsprechen kann.

Es mag überraschen, Hegel als „entfremdungskritischen“ Philosophen lesen zu

können. Er war nach der französischen Revolution zunehmend zurückhaltender,

vomGeld als auch dieWillkürlichkeit desWertes einer „Ware“ zumGegenstand seiner Kunst,

ebenso das Machtgefälle zwischen KonsumentIn und „Konsumgut“, zwischen Subjekt und

Objekt, zwischen Herr und Knecht, das auf gewaltsamer Unterwerfung beruht. Selbst- und

Fremdausbeutung gehen hier Hand in Hand mit einer radikalen Entfremdungserfahrung.

312 Beispielsweise die Arbeit I Love Computer von Yingmei Duan (s. S. 81) bringt implizit die Not-

wendigkeit der Kritik an der in allen Lebensbereichen sich ausbreitenden Technisierung und

Digitalisierung zu Bewusstsein, denn sie verweist auf eine Gesellschaft, in der der Kontakt

zu Maschinen den menschlichen Kontakt zunehmend ersetzt und häufig verlässlicher er-

scheint. Hier ist die moderne Technik längst kein Hilfsmittel zur Kommunikation oder ein

reines Arbeitsgerät mehr. Hier ist der Computer, den die einen Schlafanzug tragende Künst-

lerin innig im Arm hält, das Gegenüber einer intimen und körperlichen Beziehung, der ein

Gefühl vonGeborgenheit garantiert. Der Computer wird vonDuan nicht erfasst, sondern um-

schlungen, er wird zum Objekt des Begehrens. Mit ihm zu kuscheln scheint der Künstlerin

nicht etwa abwegig, sondern aufgrund ihrer Beziehung zu ihm als folgerichtiger Ausdruck

ihrer Zuneigung; die Kritik bleibt bei dieser Arbeit vollständig den BetrachterInnen überlas-

sen, die Frage nach dem eigenen, aber auch dem gesellschaftlichenWandel im Umgangmit

digitaler Technik drängt sich jedoch förmlich auf.

313 Sartre, 1981: 58.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


286 Ästhetik der Autonomie

aber gerade in seiner Ästhetik bewahrte er etwas von seiner Kritik an der bürger-

lichen Entfremdung seiner Zeit. Das für ihn die Kunst „am Ende“ ist, hängt mit

seinem Verständnis seiner „prosaischen“ Gegenwart zusammen. In der moder-

nen arbeitsteiligenWirtschafts- und Gesellschaftsordnung sah er ein Verkümmern

des Individuums, das eben nicht mehr frei ist, sondern durch die bloßen Mittel-

Zweck-Relationen, die zunehmend Lebensrealität für das Subjekt seiner Zeit wer-

den, von eigentlicher Selbstständigkeit abgehalten wird. Für ihn war die große

Zeit der Kunst die der attischen Polis. In dem Bild, das er von ihr zeichnet, ist ein

utopisches Element enthalten, welches sich durch ein Gleichgewicht freier Indivi-

dualität und Gesetzlichkeit auszeichnet und das politische Ideal der Freiheit des

leiblichen, des realen Menschen zu veranschaulichen vermag. So wird ein Welt-

undMenschenbild skizziert, das dem partikularisierten und entfremdeten Subjekt

der bürgerlich-industriellen Gesellschaft entgegensteht. Bereits in der Hegelʼschen

Ästhetik wird also durch sein Bild der attischen Polis eine Kritik an der modernen

„verwalteten“ Welt laut, in der die Individualität zur Beiläufigkeit verkümmert314,

während sich die Freiheit der Polis gerade in der realen Leiblichkeit zu realisieren

vermochte.

Auch Nietzsche sah in der modernen Rationalität, in der durch Sokrates und

Platon vollzogenen Fokussierung auf die Vernunft und Moralität sowie auf eine in-

tellektuelle Kunstrezeption eine Entfremdung eingeläutet, die sich bis in seine Ge-

genwart fortsetze und dem „contemplativen“Menschen nichtmehr dieMöglichkeit

biete, sich seines kreativen und selbstmächtigen Potenzials – auch im Umgangmit

der Welt – zu bedienen. Die gesamte metaphysische Tradition, und in ihrer Folge

die Moderne, werte Emotionalität und mithin echtes, tief empfundenes Mitleid315

ab und beraube den Menschen ihrer Fähigkeit, existenziell zu leben.

Heidegger äußert schließlich, auch in Rekurs auf Nietzsche, eine scharfe Kritik

an seiner Gegenwart, die er vor allem durch die „Seinsvergessenheit“ gekennzeich-

net sieht und in der der Mensch gerade durch die zunehmende Technisierung sein

potenziell Besonderes zu verlieren droht. Im technischen Zeitalter sei die höchste

Steigerung der „Seinsvergessenheit“ erreicht und der Mensch sei dem „Man“ ver-

fallen. Auch ihm steht die eigene Anpassung an gesellschaftlich Erwünschtes, an

Normen und Konventionen, also seine „Man-verfallenheit“, bei seiner freien und

314 Vgl. Schüttauf, 1984: 7ff. Seine Gegenwart sieht er dadurch gekennzeichnet, dass „die allge-

meinen Gesetze als das ‚hauptsächlich Regierende‘ dem Individuum fremd, als ‚ihm äußere

Notwendigkeit‘ entgegentreten, als die ‚öffentliche Gewalt‘, die ‚unüberwindlicheMacht der

bürgerlichen Ordnung‘, der sich das vernünftige Subjekt zwar ‚mit dem stillen Mut der Pas-

sivität und Duldung‘ beugen wird, umwenigstens seine ‚formelle Selbstständigkeit‘ zu wah-

ren, in der aber die eigentliche ‚Lebendigkeit des Individuellen als aufgehoben‘, in der das

einzelne Subjekt tatsächlich nur noch ‚als nebensächlich und gleichgültig‘, als das schlecht-

hin ‚Beiläufige‘ in Erscheinung tritt“ (Schüttauf, 1984: 13).

315 Das freilich der spätere Nietzsche psychologisch kritisch sieht.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 287

authentischen Entfaltung im Weg. Die sich seit Platon steigernde Entfremdung

des Menschen verstelle dem Menschen durch vielfältige Steuerungs- und Herr-

schaftsstrategien den Blick auf seine eigenen Wahlmöglichkeiten. Anstelle der in-

dividualistischen und amoralischen „Seinsvergessenheit“, wie sie Heidegger be-

klagt, scheint sich jedoch gegenwärtig zunehmend eine Inter-Vergessenheit oder

– in Anlehnung an Arendt – eine Polis-Vergessenheit zu etablieren, deren Aus-

wirkungen auf die bereits von Hegel beobachtete Partikularisierung und Entfrem-

dung gravierend sind und den Unterwerfungspraktiken des globalen kapitalisti-

schen Systems zugute kommen.

So äußert denn auch Badiou dezidiert eine massive Kritik an den kapitalisti-

schen und neoliberalen Entrechtungsstrategien der westlichen Industrienationen

und richtet seinen Fokus auf die globalen Präkarisierungs- und Unterdrückungs-

methoden der herrschenden Klassen, die seines Erachtens mit pseudo-ethischen

Argumenten die Ausbeutung des „Anderen“ zu verschleiern versuchen und eine ver-

meintliche Zufriedenheit propagieren, um Ungleichheit und Ausbeutung zuguns-

ten der kapitalistischen Ökonomie zu legitimieren und Widerstandsbestrebungen

im Keim zu ersticken. Auch er sieht dabei, wie Heidegger, gerade in der Beru-

higung und Zerstreuung ein Herrschaftsinstrument, um die Menschen in einem

Entfremdungszusammenhang zu halten und das System zu stützen, bezieht die

Notwendigkeit des Ausbruchs jedoch, nicht wie die Heideggerʼsche »Eigentlich-

keit« es vorsieht, auf den Einzelnen, sondern auf eine egalitäre, plurale, emanzi-

patorische Transformation, die reale soziopolitische Konsequenzen für alle haben

kann.

Badiou geht es letztlich also, so scheint es, ähnlich wie Foucault um die Mög-

lichkeit, der herrschenden Moral des Gehorsams eine widerständige Praxis ent-

gegenzuhalten und Unterdrückungsmechanismen über die Teilhabe am Gestal-

tungsprozess zu unterlaufen. Foucaults Gesellschaftskritik richtet sich dabei gegen

jegliche Form der Zwangspraktik, die das Individuum mittels Regelsystemen und

Repressionen seiner Souveränität berauben316. Der Entfremdung des Individuums

durch die Bio-Macht gelte es folglich, plurale Alternativen entgegenzusetzen, um

den Herrschaftsinteressen, die das Subjekt unterjochen und formen wollen, eine

Freiheitspraxis entgegenzuhalten und starre Herrschaft in konstruktive Macht zu

verwandeln.Widerstand und Freiheitskämpfe seien dabei zur Selbstermächtigung

mit Blick auf den Anderen ebenso notwendig wie zur Schaffung der Wahlmöglich-

keit souveräner Existenzstile.

316 Foucault hatte auf die Fragilität der Grenze zwischen Selbstbestimmung und Verinnerli-

chung soziokultureller Normen hingewiesen und setzt voraus, dass die Diskursproduktion

in jeder Gesellschaft kontrolliert und organisiert wird und die Kräfte und Gefahren des Dis-

kurses durch Prozeduren gebändigt werden, die sein unberechenbar Ereignishaftes bannen

(vgl. Foucault, 1974: 7).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


288 Ästhetik der Autonomie

Sowohl Hegel, Nietzsche und Heidegger als auch Badiou und Foucault fordern

also letztlich von einer Kunst, die transformatorisch und emanzipatorisch auf die

RezipientInnen zu wirken vermag, beziehungsweise von einer emanzipatorischen

Lebenspraxis, dass sie sich in Opposition zu den soziopolitischen und ökonomi-

schen Entwicklungen ihrer Zeit gestaltet, die im Kern auf der fortschreitenden

Entfremdung im Zuge des ökonomischen Wandels und folglich auf der Unter-

drückung freier Individuation und der Ausbildung „eigentlicher“ Existenz basie-

ren. Und die Performance-Kunst scheint gerade jener Forderung nachzukommen,

wenn man sie in ihrem Selbstverständnis ernst nimmt, eine dezidiert politische

Kunstform mit emanzipatorischem Anspruch zu sein317. Die agierenden Künstle-

rInnen versprechen sich, durch die Gleichsetzung von Kunst und Lebensprozessen

der Allgemeinheit die Kunst als ein Wissen wieder zugänglich zu machen, wel-

ches Handlungsmodelle für das Alltagsleben der RezipientInnen aufzuzeigen und,

über die Reflexion hinaus, Änderungsprozesse anzustoßen vermag318. Zu diesem

Zweck arbeiten sie abseits der Massenmedien an moralischen Grundfragen, an ei-

ner Pädagogik der Moral mit extremen Mitteln319, mit dem Ziel, von der Ebene der

Kunst aus eine bessere Lebenspraxis zu organisieren320. Denn „es ist die Moral, die

Schönheit produziert; die Kreativität bildet eine Stufe zurMoral“321, soWolf Vostell.

Emanzipationwird so zum fundamentalen Ziel ihrer grenzverletzenden und zuwei-

len auch grenzsprengenden Aktionen; eine Emanzipation vom vorgegebenen Ver-

ständnis des Selbst und derMit-Welt, die sich in der Ausbildung einer individuellen

Lebenspraxis niederschlagen soll, die den verschiedenen Formen der Entfremdung

widersteht und so auch als Grenzüberschreitung verstanden werden kann.

317 Joseph Beuys äußert sich beispielsweise in Bezug auf die emanzipatorische und transfor-

matorische Wirkung der Kunst folgendermaßen: „Die Menschen werden, wenn sie erst die

bewußte Erfahrung des Denkens gemacht haben, vor der sie das System zurückhalten will,

begreifen, daß das Denken, zunächst zwar erlebt als Engpaß = Abnabelungsvorgang = totale

Verfinsterung = Tod, auf der nächsten Stufe zum wirklichen Leben führt: Das ist die Erfah-

rung der Kunst, der Kreativität. Dann wird der Mensch das Heft endlich selbst in die Hand

nehmen! [...] Die Kunst muss die Herrschaft der Dämonen überwinden!“ (Stüttgen, 2008:

204f.).

318 Vgl. Almhofer, 1986: 138. „Die Bewusstwerdung von Entfremdung, mit der sich das verein-

zelte Subjekt in Gestalt seiner spezifischen Geschichte, seiner Autobiographie konfrontiert

findet, die Hinterfragung der Struktur und Funktion unserer Kommunikationsformen und -

mittel, deren Kenntnis und Verständnis erst Voraussetzung für eine geglückte Orientierung

in der Alltagswelt bietet, sowie die Analyse des dadurch vermittelten Verhältnisses des Indi-

viduums zum entsprechenden gesellschaftlichen Umfeld, all diese Aspekte sollen in Gestalt

einer originalen, authentischen, künstlerischen Aussage mittels Werken von Performance-

Art transportiert werden, um durch derartige Akte der Selbstdarstellung den Rezipienten zu

eigenständiger und selbstkritischer Reflexion anzuregen“ (Almhofer, 1986: 34).

319 Meyer, 2008: 182.

320 Vgl. Almhofer, 1986: 13.

321 Vostell, zit. nach Heinzelmann/Emslander, 2010: 303.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 289

Vor allem feministische Performances zollen dabei demMoment der Verwand-

lung von Grenzen in Schwellen und mithin dem emanzipatorischen Aspekt in be-

sonderemMaße Tribut, da es gerade die Künstlerinnenwaren, die,wie Anne-Marie

Bonnet formuliert, im Zuge der Bewusstwerdung um das Subjekt als Ort der dis-

kursiven Einschreibung und damit im Zuge der Entwicklung der Körper-Kunst,

den Aufstand probten322 und ihren Forderungen nach dem Subjektstatus, nach

Selbstbestimmung und nach Gleichberechtigung künstlerisch und unter Einsatz

ihrer realen Körper Nachdruck verliehen. Sie nutzten und nutzen ihre Körper, um

gegen die Marginalisierung der Frauen in der gesellschaftlichen und politischen

Sphäre ebenso wie in der Kunstwelt anzutreten. So formulierte auch Mona Ha-

toum den politischen Anspruch ihrer Performances in Bezug auf das Betriebssys-

tem Kunst wie folgt: „With the early performances, I saw myself as a marginal per-

son intervening from within the margins of the art world, and it seemed logical to

use performance as a critique of the establishment“323. VALIE EXPORT hingegen

zieltemit ihrer 1972 in ihremManifestWoman’s Art formulierten Forderung nach fe-

ministischer Emanzipation auf einen gesamtgesellschaftlichen Veränderungspro-

zess:

„[...] UND ES IST AN DER ZEIT, dass wir frauen das ausdrucksmittel kunst be-

nützen, um das bewußtsein aller zu beeinflussen, um unsere vorstellungen in

die gesellschaftliche konstruktion der wirklichkeit einfließen zu lassen, um eine

menschliche wirklichkeit zu schaffen [...] die kunst, die der mann uns aufdrängt,

verändern, heißt, die facetten der frau, die der mann gebaut hat, zerstören. die

neuen werte, die wir der kunst bringen, werden über die zivilisatorischen pro-

zesse uns frauen neue werte zuordnen. die kunst kann für die frauenbewegung

von bedeutung sein, indem wir aus der kunst neue bedeutungen – unsere be-

deutungen – schlagen: dieser funke kann den prozeß unserer selbstbestimmung

entzünden. [...] die übertragung der spezifischen situation der frau in den künst-

lerischen kontext errichtet zeichen und signale, die einerseits neue künstlerische

ausdrucksformen und botschaften sind, andererseits rückwirkend die situation

der frau verändern. die kunst kann ein medium unserer selbstbestimmung sein,

und diese bringt der kunst neue werte. diese werte werden über den kulturellen

zeichenprozeß die wirklichkeit verändern, einer anpassung an die weiblichen be-

dürfnisse entgegen. DIE ZUKUNFT DER FRAUWIRD DIE GESCHICHTE DER FRAU

SEIN.“324

322 Vgl. Bonnet, 2004: 111.

323 Hatoum, zit. nach Antoni, 1998.

324 VALIE EXPORT (1998): Woman’s Art. In: Harrison, Charles/Wood, Paul (Hrsg.): Kunsttheo-

rie im 20. Jahrhundert. Künstlerschriften, Kunstkritik, Kunstphilosophie, Manifeste, State-

ments, Interviews. Band II 1940-1991. Ostfildern-Ruit, 1115f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


290 Ästhetik der Autonomie

Die weibliche Emanzipation ist dabei, folgt man der Argumentation VALIE EX-

PORTs, für eine grundlegende Veränderung der Lebens- undWeltverhältnisse rele-

vant, sodass sich Selbstbehauptung und Selbstbestimmung325 ebenso wie das Ver-

hältnis zwischen dem Selbst und dem Anderen nicht nur in feministischen Arbei-

ten, sondern generell in der Performance-Kunst als zentrale Anliegen erweisen.

Die feministische Performance-Kunst scheint jedoch in besonderem Maße dazu

geeignet zu sein, explizit die Notwendigkeit genereller Emanzipation vor Augen

zu führen, da sie aufmerksammacht auf die Unterwerfungsmechanismen und die

sich daraus ergebenden Problemlagen einer global vertretenen und unübersehba-

ren, jedoch „marginalisierten“ Gruppe. Sie erscheint demnach als Prototyp, um die

Befreiung des Subjekts ungeachtet seines Geschlechts, ungeachtet jeglicher Un-

gleichheitsfaktoren voranzutreiben.

Verstanden als Aufforderung zur Reflexion und Selbstreflexion, die die

TeilnehmerInnen auf ihre Emanzipationsmöglichkeiten von den thematisier-

ten Entfremdungs- und Unterwerfungsmechanismen aufmerksam macht, zielt

Performance-Kunst darauf ab, ethische und soziopolitische Missstände sichtbar

zu machen und allen Beteiligten den eigenen Anteil am Funktionieren und Auf-

rechterhalten dieser Missstände offenzulegen. Dies kann als Aufforderung zur

Transformation begriffen werden: „Performance art has typically been defined as

motivated by a ‚redemptive belief in the capacity of art to transform human life‘,

as a vehicle for social change, and as a radical merging of life and art“326. Diese

von Amelia Jones angeführte Charakterisierung von Performance-Kunst scheint

sowohl für das Anliegen der KünstlerInnen früherer Performances als auch für

gegenwärtig agierende Performance-KünstlerInnen zu gelten. Denn als ephemeres

Ereignis besitzt Performance-Kunst grundsätzlich das Potenzial, durch ihre Un-

mittelbarkeit und die sich daraus ergebende Notwendigkeit, sich ad hoc verhalten

zu müssen, eine Grenz- und Schwellenerfahrung in den RezipientInnen auszu-

lösen, die Bewusstseinsprozesse und in deren Folge Transformationsprozesse in

Gang setzen können.

Durch ihre Charakteristika tritt die Performance-Kunst den unsere Weltsicht

prägenden Dualitäten entgegen und vermag letztlich Schwellenerfahrungen auf al-

len Ebenen zu bewirken, denn sie ruft dazu auf, starre Dichotomien als Differenzen

zu begreifen und die Chance zu nutzen, die manifesten Grenzen zu überschreiten

ohne dabei das Risiko des Scheiterns auszublenden. Das Risiko des Scheiterns ist

ständiger Begleiter der KünstlerInnen ebenso wie der TeilnehmerInnen, die sich

nachhaltig von einer Performance verändern lassen, und so fasst auch Abramović

325 Zur Selbstbehauptung und letztlich Selbstbestimmung als Thema der Performance-Kunst

äußert sich Damus ganz konkret in Bezug auf autodestruktive Performances. Siehe hierzu

Damus, 2000: 340.

326 Jones, 1998a: 13.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 291

das Wagnis des Scheiterns als wesentliches Moment in der Überschreitung von

Grenzen auf, denn „[m]an kann kein Neuland betreten, wenn man das Scheitern

fürchtet“327. Allerdings wird die Last der Verpflichtung zur Verantwortlichkeit, die

das Scheitern als signifikanten Bestandteil ethischer Erfahrung denkt und die Ma-

xime des „Weitermachens“ stärkt, erst tragbar, wenn die Illusion der eigenen Om-

nipotenz entlarvt und die eigene Endlichkeit anerkannt wird328.

Da sie jedoch das Selbst in seiner fundamentalen Abhängigkeit zur Mit-Welt

erfahrbar macht und so das Gefühl eigener Omnipotenz ins Wanken bringt, kann

Performance-Kunst in Anlehnung an Bourriaud als „relationale Kunst“ begriffen

werden, die zwischenmenschliche Erfahrungen ins Zentrum politisch motivierten

Handelns stellt und alternative Formen sozialen Miteinanders erprobbar macht.

Damit verdeutlicht sie die Dringlichkeit der Erschaffung neuer sozialer Beziehun-

gen und Lebensmöglichkeiten, die die Differenzen zwischen distinkten Gruppen

in Allianzen zwischen gleichwertigen Partnern überführt329. Ihr geht es also „um

327 Abramović, zit. nach Tholl, 2014.

328 Neben der Möglichkeit „heroisch“ mit der Last der ethischen Verantwortung umzugehen,

wie sie in der Performance-Kunst von den KünstlerInnen vor Augen geführt wird, verweist

Critchley auf eine bescheidenere Form, die Last der ethischen Forderung zu tragen, nämlich

auf den humorvollen Umgang mit dem eigenen Scheitern, der eine Form der Selbsterkennt-

nis ist und in dem die Möglichkeit der Sublimierung liegt, ohne dass die ethische Forderung,

die aufgrund ihrer Universalität notwendig zum Scheitern führen muss, zu Selbsthass oder

Grausamkeit wird (vgl. Critchley, 2008: 94 u. 98).

329 Vgl. Bourriaud, Nicolas (2006): Relational Aesthetics. In: Bishop, Claire (ed.): Participation.

Documents of Contemporary Art. London/Cambridge/Massachusetts, 165ff. Bourriauds Kon-

zeption einer „partizipativen Kunst“ bezieht sich zwar in erster Linie auf eine Entwicklung

in der Bildenden Kunst seit den 1990er-Jahren, in der künstlerische Objekte dazu dienen,

zwischenmenschliche Kontakte herzustellen, und in der er einen Paradigmenwechsel aus-

macht, der Interaktivität und Intersubjektivität zum Ausgangs- und Endpunkt der Arbeiten,

also zu ihremHauptthemamacht. Sie soll jedoch hier gerade aufgrund ihrer soziopolitischen

Aspekte auch für eine Betrachtung der Performance-Kunst stark gemacht werden, da Bour-

riauds Partizipationsbegriff vom physischen Involviertsein der TeilnehmerInnen ausgehend

auf einen Entfaltungs-Raum von Selbstbestimmung, Gleichheit und Gemeinschaft abzuzie-

len scheint (vgl. Spohn, 2015: 84ff.). An dieser Stelle geht es also nicht darum, die kunst-

wissenschaftlichen und philosophischen Debatten um Partizipation als „ein Mirtwirken der

Rezipienten imAllgemeinen“ und »partizipative Kunst« als „in einer ‚aktiven‘ Beteiligung des

Publikums eine der materiellen Realität zugeordnete Handlung, die per se dem Politischen

zugeordnetwird“ fortzuführen (Spohn, 2015: 75 u. 85). Noch geht es darum, zu denVorwürfen

der Kritiker Stellung zu beziehen – er und die AnhängerInnen seines Partizipations-Begriffs

setzten Beteiligtsein mit Handeln und Handeln mit Aktivität, d.h. mit aktivem Eingreifen

gleich. Sie assoziieren dies per se mit dem Politischen, übersehen oder ignorieren zudem,

dass auch „freie Reaktionen“ (Eco) und „innere Teilnahme“ (Gadamer) Formen der Partizipa-

tion sind, und klammern aus, dass Partizipation nicht notwendig Demokratie mit sich bringt

und es durchaus partizipative Kunst gibt, die den Dissens ausschließt und sich nur an ein

elitäres Kunstpublikum richtet (vgl. Spohn, 2015: 76ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


292 Ästhetik der Autonomie

die Überwindung starrer Gegensätze, um ihre Überführung in dynamische Diffe-

renzen“330 oder, um es mit Foucault zu sagen, um das „Sein der Differenz“331 und

folglich nicht darum, Unterschiede zu leugnen, sondern sie gerade anzuerkennen

und als produktiven Faktor beim Stiften neuer Beziehungen und im gemeinsamen

Handeln,mithin bei einerMetamorphose des „Bezugsgewebes“, also desMiteinan-

ders zu nutzen332. Denn gerade im Handeln, das mit Arendt Pluralität und also die

„Anwesenheit von Anderen, die mit-sind und mit-handeln“333, voraussetzt, offen-

bart sich ihr emanzipatorisches Potenzial, im Sinne der Sprengung vorgegebener

Schranken und der Überschreitung von Grenzen334.

So fordert die Performance-Kunst, mit Foucault gesprochen, ihre Teilnehme -r

Innen letztlich dazu auf, starre „Herrschaftsverhältnisse in Machtbeziehungen“335

330 Fischer-Lichte, 2004: 356f.

331 Foucault, Michel (2007g): Vorrede zur Überschreitung. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel Fou-

cault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main, 13.

332 Wie Foucault, der davon ausgeht, dass die Grenze erst in der Geste derÜberschreitung, die ei-

ne Linie durchbricht und unaufhörlich auf das Neue zielt, sichtbar wird (vgl. Foucault, 2007g:

10ff.), denkt auch Balibar die Grenze von ihrer Überschreitung her. Gerade die Existenz an-

thropologischer Unterschiede zu leugnen, ist Balibar zufolge unmöglich, denn eineMensch-

lichkeit ohne Rückgriff auf diese „manifesten Grenzen“, auf diese notwendigen und unmög-

lichen Dichotomien ist nicht vorstellbar (vgl. Balibar, 2012: 221). „Menschen sind ‚manuell‘

oder ‚intellektuell‘ veranlagt, ‚männlich‘ oder ‚weiblich‘, ‚gesund‘ oder ‚krank‘ [...] usw. Diese

Unterschiede in der Vorstellung ‚aufheben‘ zu wollen (ganz zu schweigen von dem Versuch,

sie ‚real‘, ‚in echt‘ aufzuheben) hieße, die Menschlichkeit der Menschen selbst aufzuheben,

sie manchmal sogar gewaltsam zu zerstören“ (Balibar, 2012: 222). Diese Grenze ist jedoch

nicht nur eine schützende, sondern auch eine repressive und stigmatisierende Kategorisie-

rung und steht beispielsweise einer Universalisierung von Bürgerrechten im Wege, sodass

sie folglich in eine Schwelle transformiert werden muss, deren Überschreitung, so Balibar,

gerade in der Suche nach Möglichkeiten „neuer Transindividualitätsformen“ besteht, die die

anthropologischen Kategorien nicht als Hindernis, sondern als Ansatzpunkt und folglich als

Chance begreift und nutzt (vgl. Balibar, 2012: 222f.).

333 Vgl. Arendt, 2002: 237ff.; hier 302.

334 Vgl. Arendt, 2002: 238. „[...] nur in demMaße, in dem [Menschen] gewillt sind, ihren Sinn zu

ändern und neu anzufangen, werden sie instand gesetzt, ein so ungeheueres und ungeheuer

gefährliches Vermögenwie das der Freiheit unddes Beginnens einigermaßen zuhandhaben“

(Arendt, 2002: 306).

335 Hier sei noch einmal an die Definition von »Macht« (pouvoir) und »Herrschaft« (dominati-

on) des späten Foucault erinnert. Denn auch, wenn »Macht« für deutsche Ohren zunächst

negativ klingt, ist hier doch ein „Spiel“ zwischen freien Individuen, ein korrelatives Verhält-

nis zwischen ihnen gemeint. Menschliche Interaktion ist ohne Macht nicht denkbar, denn es

geht Foucault zufolge immer darum, Einfluss auf die Verhaltenswahrscheinlichkeit aller Be-

teiligten auszuüben, es geht um die Lenkung anderer und des eigenen Verhaltens in einem

mehr oder weniger offenen Handlungsfeld. Macht ist folglich eine Form, in einem Hand-

lungsraumzwischen freien Subjekten auf die EntwicklungdesHandelns Einfluss zu nehmen.

»Herrschaft« hingegen beschneidet als asymmetrische und starre Form der Macht die Frei-

heit des Anderen und versperrt ihm die Möglichkeit zu Veränderungen. Herrschaft wird also

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 293

zu transformieren und vollzieht gleichsam eine Fokusverschiebung auf die Selbst-

gestaltung des Individuums, die mit einer Verpflichtung anderen Menschen ge-

genüber einhergeht. Sie kann somit als Appell an die TeilnehmerInnen begrif-

fen werden, sich selbst im Sinne der Foucaultʼschen „Lebenskunst“ zu gestalten,

und scheint seine Forderung nach der Zusammenführung von Kunst und Leben –

im Rekurs auf die avantgardistische Forderung und gegen ein „autonomistisches“

Kunstverständnis – sowie der Verknüpfung dieser Forderung mit einer auf die

Selbstermächtigung des Individuums bezogenen Ethik und einer Form zwischen-

menschlicher Beziehungen, in denen alle Beteiligten als frei und handlungsfähig

gedacht werden müssen, künstlerisch zu artikulieren, sodass sich notwendiger-

weise auch der Widerstand gegen eine Moral des Gehorsams für die Performance-

Kunst als konstitutiv erweist336. Es ist die Rückkehr zu einer Moral als Freiheits-

praxis, die sich aus Sicht Foucaults in der Postmoderne anbahnt, und die auch die

Performance-Kunst forciert. Die Performance-KünstlerInnenmachen, oft imwört-

lichen Sinne, aus ihremLeben ein Kunstwerk und eröffnen so den TeilnehmerInnen

über den Entwurf ihres eigenen Selbst die Möglichkeit, über ihr eigenes Ethos zu

reflektieren. Damit fordern sie zur „Selbstsorge“337 und zur Selbsterkenntnis auf.

Indem die KünstlerInnen also Herrschaftsbeziehungen exemplarisch auffüh-

ren und so auf diese aufmerksam machen, können sie den Blick aller AkteurIn-

nen für die eigene Enge und Starrheit schärfen und einen Veränderungsprozess in

Gang setzen, der die Beteiligten dazu aufruft, Herrschaftsformen in Machtbezie-

hungen zu transformieren und die „Karten neu zu mischen“. Performance-Kunst

eröffnet eine Möglichkeit, in einem gegebenen Wahrheitsspiel etwas „anderes zu

entdecken und diese oder jene Regel mehr oder weniger abzuändern, manchmal

sogar das gesamte Spiel der Wahrheit umzugestalten“338. Sie nutzt dies auf radi-

über unfreie Individuen ausgeübt und gestaltet sich als Zwangspraktik, nicht als ergebnisof-

fene Handlungsmotivation.

336 In diesem Sinne äußert sich auch Pjotr Pawlenski, der das Ziel der Performance-Kunst als

„[...] das Dementi des Narrativs der Macht [bestimmt]. Die Worte der Macht lauten: ‚Hör zu,

wiederhole, gehorche!‘ Die Worte der Kunst lauten: ‚Sprich, widerlege, wehr dich!‘ [...] Denn

Kunst ist ihrem Wesen nach anarchisch. Ihre historische wie politische Entwicklung ist ein

Kampf um die Ausdrucksformen des freien Denkens“ (Pawlenski, Pjotr (2016a): Der büro-

kratische Kampf und die neue Ökonomie politischer Kunst. In: Velminski, Wladimir (Hrsg.):

Pjotr Pawlenski. Der bürokratische Kampf um die neue Ökonomie politischer Kunst. Berlin,

18ff.).

337 Hier soll noch einmal in aller Deutlichkeit darauf hingewiesen werden, dass das Foucaul-

tʼsche Konzept der „Selbstsorge“ nicht im Kontext neoliberaler Selbstoptimierung und der

damit verknüpften Rechtfertigung des staatlichen Rückzugs aus der Fürsorgepflicht gegen-

über seiner Bevölkerung verstanden werden kann.

338 Foucault, 2005: 897.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


294 Ästhetik der Autonomie

kale, künstlerische Weise, denn sie kreiert einen Rahmen339, in dem sich alle Be-

teiligten als handelnde, freie Individuen innerhalb eines Machtgefüges gegenüber-

stehen, das in besonderem Maße veränderbar ist.

In diesem Kontext können der Widerstand gegen die exemplarischen Herr-

schaftsformen erprobt und Rahmenverschiebungen forciert werden, die es den Be-

teiligten ermöglichen, sich selbst zu erkennen und zu kreieren und sich somit ihrer

selbst zu bemächtigen, sodass die Performance-Kunst, ebenso wie die Foucaultʼ-

sche Konzeption einer neuen „Ästhetik der Existenz“, nicht nur verhärtete poli-

tische Strukturen sichtbar macht, sondern gerade den Begriff eines autonomen,

ethischen Subjekts zu Bewusstsein bringt, welches sich durch Selbstbeherrschung

die reflektierte Freiheit – auch und vor allem imUmgangmit anderen–zu erkämp-

fen vermag. Die Performance-Kunst, verstanden als ethische Lebenskunst, wird so

zum Ort des politischen Widerstands und zur Neubegründung des Verhältnisses

des Menschen zu sich selbst und zu seinem Gegenüber. Letztlich gilt es also, ei-

ne Beziehung zu sich selbst auszubilden, die bestimmt, wie sich das Individuum

als moralisches Subjekt seiner eigenen Handlungen konstituieren muss340, mithin

ein neues Ethos zu entscheiden und eine Seinsweise zu finden, die es dem Einzel-

nen ermöglicht, sich selbst anzuerkennen, um von anderen anerkannt werden zu

können.

Die Performance-Kunst scheint also der Foucaultʼschen Forderung Nachdruck

zu verleihen, eine individuelle Freiheit auszubilden, die sich in der Beziehung des

Selbst zu sich selbst und zu anderen ausdrückt. Es geht um ein Ethos, das als die

„Erprobung der Grenzen, die wir überschreiten können, und damit als Arbeit von

uns selbst an uns selbst, insofern wir freie Wesen sind, charakterisier[t]“ werden

muss341. So ist es letztlich nicht nur Foucault, sondern auch der Performance-

Kunst darum zu tun, im zeitgenössischen Denken der Frage nach dem ethischen

Subjekt mehr Gewicht einzuräumen342. Wenn also die TeilnehmerInnen der durch

die Performance-Kunst ausgelösten transformatorischen Rahmenverschiebung,

die hier als Erfahrung singulärer Pluralität bestimmt wurde, im Sinne Badious die

Treue halten wollen und so die Bildung eines neuen Ethos bzw. Seins in der Welt

als notwendig anerkennen, kommen sie nicht umhin, auch die Notwendigkeit der

strukturellen Transformation von Herrschafts- in Machtbeziehungen und mithin

den Widerstand gegen verhärtete Herrschaftszustände als Mittel zur Erstreitung

neuer Freiheitsräume anzuerkennen.

339 Der Rahmen beziehungsweise der Raum, den die Performance-Kunst erschafft, wurde in Ka-

pitel 3.5 bereits als „Heterotopos“ bestimmt, der sich als Handlungsraum im Sinne Arendts

konkretisiert.

340 Vgl. Foucault, 2007b: 203.

341 Foucault, Michel (2007f): Was ist Aufklärung. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel Foucault. Äs-

thetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main, 187.

342 Vgl. Foucault, 2005: 893 u. 901.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 295

Wie Foucault geht es auch der Performance-Kunst darum, einen die Ratio-

nalität und Emotionalität verschränkenden Verstehensprozess in den Teilnehme-

rInnen anzustoßen, der sich direkt auf die Selbstdefinition des Individuums so-

wie auf sein Handeln in der Gesellschaft auswirkt. Spätestens an dem Punkt, wo

das Erlebte in die Gesellschaft zurückgespielt wird als eine ethische Neudefiniti-

on der TeilnehmerInnen mit Blick auf ihre Mitmenschen, fordert das avantgar-

distische Credo der Zusammenführung von Kunst und Leben sein Recht auf Rea-

lisation ein. Durch die das Subjekt transformierenden Elemente und Methoden

der Performance-Kunst artikuliert sich ihr Aufruf, eine individuelle Lebenspra-

xis zu finden und zu leben. Folgt man diesem Aufruf, folgt man dem von der

Performance-Kunst provozierten radikalen Bruch mit dem Gewohnten; hält man

dieser Rahmenverschiebung die Treue, kann dies zu einer Lebenskunst im Sinne

Foucaults führen.

Da die Performance-Kunst als politisch und ethisch motivierte Aufforderung

zur Reflexion und Transformation verstanden werden kann, haftet ihr immer auch

eine utopische Dimension343 an, insbesondere wenn davon ausgegangen werden

kann, dass der Ausspruch Abramovićs, „[d]ie wichtigste Kunst sucht den Dialog

zur Gesellschaft und probiert, diese zu verändern“344, als paradigmatisch für die

Performance-Kunst zu betrachten ist. Indem sie auf das Unbekannte im Umgang

mit uns selbst und unserer Umwelt verweist, scheint ihr utopisches Moment gera-

de in der Hinwendung auf ein Pluralitätskonzept zu beruhen, das elementar mit

der Erfahrung von Freiheit verknüpft ist: einer Freiheit im Denken jenseits her-

kömmlicher kategorialer Begrenzungen, vermittelt über das emotional Erfahrene,

und einer Freiheit im Handeln, die sich auch in der Weise der Diskursivierung

343 Eine Utopie im klassischen Sinne, wie beispielsweise bei Thomas Morus und in der Einschät-

zung der Rolle der Utopisten in der bürgerlichen Gesellschaft von Horkheimer entwirft die

Performance-Kunst nicht (vgl. Horkheimer,Max (1971): Anfänge der bürgerlichenGeschichts-

philosophie: In: Horkheimer, Max: Anfänge der bürgerlichen Geschichtsphilosophie. Hegel

und das Problem der Metaphysik, Montaigne und die Funktion der Skepsis. Frankfurt am

Main/Hamburg, 58ff.). Es bietet sich deshalb an, die Utopie schlicht als Schwellenphänomen

zu denken, statt einen Utopie-Begriff für eine Philosophie der Performance-Kunst starkzu-

machen, der ihr immer auch einenAspekt der Unmöglichkeit verleiht – selbst der »konkreten

Utopie« Blochs haftet dieser Aspekt an, wenn erDas Prinzip Hoffnungmit folgendem Satz be-

schließt: „DieWurzel der Geschichte aber ist der arbeitende, schaffende, die Gegebenheiten

umbildende und überholende Mensch. Hat er sich erfaßt und das Seine ohne Entäußerung

und Entfremdung in realer Demokratie begründet, so entsteht in der Welt etwas, das allen

in die Kindheit scheint und worin noch niemand war: Heimat“ (Bloch, 1993: 1628). Will man

der Verbindung der Foucaultʼschen Heterotopie mit der Utopie gerecht werden, arbeitet sie

im besten Fall mit einem utopischen Moment, wobei sie einen Utopie-Begriff zu verwenden

scheint, der sich nicht auf einen niemals zu erreichenden Ort, sondern auf einen noch nicht

erreichten Ort bezieht.

344 Abramović, zit. nach Tholl, 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


296 Ästhetik der Autonomie

des Ereignisses spiegelt, also in der Freiheit, ein eigenes Ethos auszubilden, wie

es Foucault fordert, und den hegemonialen Heteronomien eine Selbstbestimmung

entgegenzusetzen, die auf kritischer Reflexion des eigenen Selbst und der Umwelt

beruht. Diese Selbstbestimmung basiert auf dem erlebten Miteinander im freien

Raum der Kunst, in dem das eigene Handelnmaßgeblich für das Ereignis wird und

sich schließlich in ihrer praktischen Umsetzung auf der gesellschaftlichen Ebene

niederschlägt. Insofern artikuliert die Performance-Kunst durchaus die Forderun-

gen der Postmoderne345, wie sie von Wolfgang Welsch bestimmt werden, denn:

„Die postmoderne Pluralität ist nicht nur mit einem Freiheitsgewinn, sondern

auch mit einer Verschärfung von Problemlasten – oder einer neuen Sensibilität

für Problemlagen – verbunden. Die Probleme sind sowohl praktischer als auch

theoretischer Natur. Die Postmoderne ist wesentlich ethisch grundiert. Sie erfor-

dert eine neue Art des Umgangs mit Pluralität – und zwar mit einer ob ihrer Radi-

kalität schwieriger gewordenen Pluralität. Sie verlangt eine neuartige, eine genau

auf diesen radikalen unddaher eo ipso konflikthaftenPluralismus zugeschnittene

Ethik.“346

Zur inhaltlichen Bestimmung einer solchen Ethik macht die Performance-Kunst

eine Formulierung der Idee der »Freiheit« und »Autonomie« stark, die im Gegen-

satz zu der Idee der »Freiheit«, wie sie Hegel als Grundlage der attischen Kunst

denkt und wie sie Nietzsche und Heidegger in Bezug auf den Einzelnen konzi-

pieren, nur im Kontext gelebter Pluralität und in der Stärkung des „Besonderen“

entstehen kann. Die von ihr geforderte Freiheit realisiert sich also nicht in der

Harmonie zwischen Individuum und Norm, in der sich das Individuum dem All-

gemeinen unterordnet, wie es Hegel vorschwebt; auch ist es nicht die Freiheit des

Einzelnen, die sich mehr oder weniger losgelöst von der Gesellschaft in Gestalt des

Nietzscheʼschen Übermenschen oder der Heideggerʼschen „Eigentlichkeit“ mani-

festiert. Es ist die Freiheit als Voraussetzung des eigenen Handelns im Horizont

des Anderen und als ethisches und politisches Ziel zugleich, die es dem Indivi-

duum ermöglicht, sich selbst und seine Umwelt kritisch zu prüfen und sich nach

neu gesetzten odermodifiziertenMaßstäben handelnd in die gesellschaftliche Ent-

wicklung einzumischen.

Ohne autonome Subjekte, die gemeinsam in der Heterotopie der Performance

alternative Handlungsmuster erproben, könnte Performance-Kunst kein Neuland

betreten, d.h., keine Rahmenverschiebung ermöglichen. Es ist aber gerade auch

345 Ohne der Frage nachgehen zu wollen, ob und inwieweit die Performance-Kunst ein Resultat

bzw. Symptom der »Postmoderne« als Epoche und Zeitdiagnose ist, kann davon ausgegan-

gen werden, dass sie letztlich, ungeachtet der tatsächlichen Realisierung, auf den zentralen

Begriff der Postmoderne, nämlich auf »Pluralität« als zu verwirklichendes Moment, abzielt.

346 Welsch, 1997: 7.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 297

das Ziel der Performance-Kunst, Subjekte zu entlassen, die sich ihrer Autonomie

bewusster werden und diese im politischen Handeln in der Gesellschaft nutzen,

um –mit Sartre und Foucault zu sprechen – auf der Freiheit aller zu beharren und

sich für eine Verwandlung von Herrschafts- in Machtbeziehungen zu engagieren.

Denn die eigene Verantwortlichkeit, die die Performance-Kunst den AkteurInnen

veranschaulicht, ist elementar verknüpft mit der Forderung nach der Wahl- und

Handlungsfreiheit, nach der Möglichkeit des freien Entwurfes aller, da die eige-

ne Freiheit wesentlich von derjenigen der anderen abhängt. Performance-Kunst

zeigt dem Einzelnen, dass er selbst (im Sinne der autonomía) sein eigener Ge-

setzgeber ist, und verweist gleichzeitig auf die ethische und politische Last, die

mit der eigenen Freiheit einhergeht347. So liegt der „Moral der Freiheit“348 – wobei

nach Foucault die Freiheit die ontologische Bedingung der Ethik und die Ethik die

reflektierte Praxis der Freiheit ist349 –, deren Ausbildung die Performance-Kunst

anzustoßen vermag, letztlich laut Fischer-Lichte ein aufklärerischer Duktus zu-

grunde, denn:

„Indem sie die Grenzen der Aufklärung markiert, die zur Beschreibung und Be-

herrschung der Welt dichotomischer Begriffspaare bedarf, indem sie den Men-

schen als ‚embodied mind‘ in Erscheinung treten läßt, erweist sie sich als Wirken

einer ‚neuen‘ Aufklärung: Sie ruft den Menschen nicht zur Beherrschung der Na-

tur – weder seiner eigenen noch der ihn umgebenden – auf oder treibt ihn dazu

an, sie ermutigt ihn vielmehr zu dem Versuch, zu sich selbst und der Welt in ein

neues, nicht vom Entweder-oder, sondern vom Sowohl-als-auch bestimmtes Ver-

hältnis zu treten [...].“350

Auch wenn also der Autonomie-Begriff der Performance-Kunst vordergründig an

den kantischen Begriff der »Autonomie«351 erinnern mag, da die Performance-

347 Vgl. Sartre, 2007: 176. Performance-Kunst macht also einen Freiheitsbegriff stark, der mit

Sartre gesprochen elementar an die eigene Verantwortlichkeit und den „Anderen“ geknüpft

ist. Sartre sagt: „Man wählt sich angesichts der anderen“, und sobald man engagiert ist, ist

man auch gezwungen, nicht nur seine eigene Freiheit, sondern auch die der anderen zu wol-

len. Denn in der Intersubjektivität erkennt das Individuum den anderen als ihm gegenüber-

stehende Freiheit und sieht, dass die Existenz des Einzelnen vom anderen, von der Gemein-

schaft abhängt, ohne die er sich selbst nicht erkennen kann. Das Mit-Sein ist also wesentlich

für das Sein in der Welt, in dem sich individuelle Entwürfe gestalten (vgl. Sartre, 2007: 158f.,

165f. u. 172; hier 171).

348 Sartre, 2007: 179.

349 Vgl. Foucault, 2005: 879, der hier offenkundig kantisches Denken variiert.

350 Fischer-Lichte, 2004: 362.

351 „Das Prinzip der Autonomie ist also: nicht anders zu wählen, als so, daß die Maximen seiner

Wahl in demselbenWollen zugleich als allgemeines Gesetz mit begriffen sein“ (Kant, Imma-

nuel (1999): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [GMS]. Hamburg, 68/440). Das Prinzip

der Autonomie ist dabei das einzige Prinzip der Moral (vgl. Kant, GMS: 68/440).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


298 Ästhetik der Autonomie

Kunst von ihren TeilnehmerInnen den „Mut, sich [ihres] eigenen Verstandes zu

bedienen“, einfordert und ihnen die Möglichkeit des „Ausgang[s] aus der selbst-

verschuldeten Unmündigkeit“352 aufzeigt, ist doch die Motivation des von ihr for-

cierten ethischen Handelns von derjenigen Kants grundverschieden, denn nicht

die Achtung vor dem Gesetz und die Pflicht, sondern die Achtung vor der Mit-Welt

und die Neigung respektive die emotionale Anteilnahme werden hier zur treiben-

den Kraft353.

Aus dem begrifflichen Nachvollzug dessen, was Performance-Kunst uns anbie-

tet, ergibt sich eine Ästhetik der Autonomie, die ich hier vorschlagen möchte. Zwar

überlässt die Performance-Kunst die Interpretation und die Überführung des Er-

lebten aus dem Heterotopos in die Gesellschaft ihren TeilnehmerInnen und arti-

kuliert nicht explizit ein gesellschaftliches Transformationsziel, aber die verwen-

deten Kommunikationsmodi der Performance-Kunst legen eine bestimmte inhalt-

liche Ausrichtung ihrer utopischen Dimension, eine bestimmte politische Praxis als

Resultat der Treue zum Ereignis nahe, der im Folgenden nachgegangen werden

soll.

So ist die Autonomie, zu deren Gewahrwerden die Performance-Kunst aufruft,

eine Autonomie im Heteronomen, die mit der Notwendigkeit vonWiderstand und

Solidarität als Basis pluraler Koexistenz vernäht ist. Nur vor dem Hintergrund der

Pluralität und der gegenwärtigen soziopolitischen Lage kann sie überhaupt inhalt-

lich gefüllt und realisiert werden, denn sie wird stets, und das ist das Entschei-

dende, von den Forderungen des Anderen an das Subjekt gestört, da die Heteroaf-

fektivität der Selbstaffektion vorausgeht354. Gerade diese Störung der Autonomie,

die in der Performance durch Irritation und Rollenfluidität erzielt wird, durch die

Grenzsprengung zwischen Rationalität und Emotionalität sowie zwischen Subjekt

und Objekt, ist dabei maßgeblich für eine politische Praxis, die mittels Dissens

352 Vgl. Kant, Immanuel (1999a): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? In: Was ist Auf-

klärung? Ausgewählte kleine Schriften. Herausgegeben von Horst D. Brandt. Hamburg, 20.

353 Eine profunde, kritische Interpretation der kantischen Moralphilosophie liefert Adorno in

seiner Vorlesung Probleme der Moralphilosophie, in der er auch auf die systemimmanenten

Schwierigkeiten der kantischen »Autonomie« verweist, wie unter anderem auf den „autori-

tären“ und „bürgerlichen“ Charakter der Freiheit, der aus Kants Deutung der Freiheit als abso-

luter Vernunftgebrauch und zugleich Gesetz, nach dem ich zu handeln habe, resultiert (vgl.

Adorno, Theodor W. (2015): Probleme der Moralphilosophie. Frankfurt am Main, 129f.). Au-

tonomie ist bei Kant als die „Indifferenz von Freiheit und Notwendigkeit“ zu verstehen (vgl.

Adorno, 2015: 120), was, wie Adorno darlegt, zu einigen Schwierigkeiten führt (vgl. Adorno,

2015: 85ff.).

354 Vgl. Critchley, 2008: 143. An die Autonomie wird, so Critchley, „heteroaffektiv eine Forderung

gestellt, die sie aufteilt und zu politischen Sequenzen zwingt, die auf die Kultivierung auto-

nomer Räume abzielt“ (Critchley, 2008: 153).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 299

die Ordnung, die „Idylle des Konsenses“ stört, „mit deren Hilfe die Regierung die

Gesellschaft entpolitisieren will“355.

Der Begriff der »Autonomie«, der imKontext einer Philosophie der Performance-

Kunst als Freiheitspraxis verstanden werden soll und folglich als reflektierte

Selbstbestimmung und -ermächtigung mit Blick auf den Anderen und somit vor

dem Bewusstsein der eigenen Interdependenzen sowie der daraus resultierenden

Verantwortung für sich und die Gesellschaft, lässt sich letztlich als „die Kraft

zur Reflexion, zur Selbstbestimmung, zum Nicht-Mitmachen“356 bestimmen,

die das Anerkennen der Notwendigkeit von Widerstand gegen Unterdrückung

und Entmündigung und in dessen praktischer Umsetzung von Solidarität mit

den Unterdrückten und Entmündigten impliziert. Wenn die eigene Freiheit und

Verantwortlichkeit vor dem Hintergrund der singulären Pluralität und folglich

der Notwendigkeit der Anerkennung der Freiheit und Verantwortlichkeit der

Mitmenschen ernst genommen wird, folgt daraus – zumindest theoretisch –

die Infragestellung bestehender Unterdrückungsmomente und die Notwendig-

keit genereller Emanzipation. Wenn es also darum geht, allen Menschen aktive

Bürgerschaft, Kritik und Teilhabe zu ermöglichen und die eigene Autonomie in

Abhängigkeit von der Autonomie der anderen wertzuschätzen und sie in der Le-

bensrealität zu verwirklichen, werden Gleichheit – im Sinne der Gleichwertigkeit

– und Freiheit als Folie des Handelns zur Voraussetzung. Denn die eigentümliche

Bedingung und das Ziel des politischen Handelns ist die Gleichwertigkeit, wäh-

rend der Gebrauch der Freiheit nichts ist, was aus der menschlichen Singularität

entspringt, sondern etwas, das nur zwischen den Menschen und aus der Plura-

lität selbst, aus dem im Moment geschlossenen Bund zwischen den Subjekten

entstehen kann, in dem sie Freiheit gemeinsam ausüben357.

Performance-Kunst begreift die Erkenntnis eigener Freiheit, die durch sie er-

möglicht wird, als Voraussetzung des Engagements jedes Einzelnen, das darauf

abzielt, sich auch für die Freiheit des Anderen, für die Handlungsfähigkeit derer

einzusetzen, die in der gegebenen Ordnung als die „Anderen“ fungieren und an

der Gestaltung ihres eigenen Lebens und der Gesellschaft nicht aktiv beteiligt sind.

Der Widerstand, das „Nicht-Mitmachen“, wie es Adorno fordert, zielt also auf eine

355 Critchley, 2008: 155.

356 Adorno, Theodor W. (1973): Erziehung nach Auschwitz. In: Erziehung zur Mündigkeit. Vor-

träge und Gespräche mit Hellmut Becker 1959-1969. Herausgegeben von Gerd Kadelbach.

Frankfurt am Main, 93.

357 Vgl. Butler, 2016: 73. „Freiheit kommt nicht aus mir oder aus dir, sie entsteht als eine Bezie-

hung zwischen oder eigentlich unter uns. Es geht also nicht darum, die menschliche Würde

in einer einzelnen Person zu finden, sondern vielmehr darum, den Menschen als ein relatio-

nales und soziales Wesen zu begreifen, dessen Handeln auf Gleichheit angewiesen ist und

den Gleichheitsgrundsatz artikuliert“ (Butler, 2016: 119).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


300 Ästhetik der Autonomie

soziopolitische Grenzsprengung, die die Kluft zwischen Partizipation und Resi-

gnation zu überwinden sucht, zwischen aktiver und passiver Staatsbürgerschaft,

zwischen Inklusion und Exklusion im Rahmen politischen Handelns. Insofern regt

Performance-Kunst zu einemWiderstand an, der zum einen aus dem Bewusstsein

von Zwangsmechanismen resultiert358, die auf den Menschen wirken und die die

Performance-Kunst exemplarisch nachzeichnet, und sich zum anderen gegen den

je individuellen Anteil am Aufrechterhalten von Unterdrückung richtet359, wie er

uns durch unser eigenes Handeln in Performances unmittelbar vor Augen geführt

wird. Dieser von der Performance-Kunst angeregte Widerstand mündet mithin in

eine praktisch gelebte Solidarität als notwendige Folge der Treue zum Ereignis sin-

gulärer Pluralität.

Diese Solidarität als Folge der Kritik, der Erkenntnis der Unterdrückungsme-

chanismen und der eigenen Anteile am Funktionieren von Hegemonie ist dabei die

Basis einer Lebenspraxis – eines neuen Ethos’ im Sinne Foucaults –, die es ermög-

licht, Herrschaftsbeziehungen und somit die gesellschaftlichen Bedingungen der

Ungleichheitsfaktoren zu unterlaufen und zumindest potenziell zu einer gerechte-

ren Welt beizutragen. Die Performance-Kunst ruft zu einem pluralen Widerstand

auf360, der „eines Körpers [bedarf], der erscheint, der handelt und der mit seinem

Handeln eine Welt begründen will, die anders ist als die, der er begegnet, und das

bedeutet, der Gewalt zu begegnen, ohne deren Bedingungen zu reproduzieren“361.

358 Die Reflexion und Erkenntnis der Unterdrückungsmethoden ist, Adorno zufolge, die notwen-

digeVoraussetzungdesWiderstandes. Es sind die unzähligen von außen auferlegten Formen

der Moralität, die ihre Schlechtigkeit verschleiern und sich für das Gute ausgeben, während

sie unerbittliche und repressive Normen etablieren, ebenso wie die sich selbst verschleiern-

den ideologischen Unterdrückungstaktiken einer Gesellschaft, „die auf Gewalt und Ausbeu-

tung wesentlich gegründet ist“ (vgl. Adorno, 2015: 248f. u. 252ff.; hier 258).Widerstand sollte

sich also in der „konkreten Denunziation des Unmenschlichen“ manifestieren (Adorno, 2015:

261).

359 Adorno weist auf die Notwendigkeit hin, dass wir versuchen, zu durchschauen, was dieWelt

mit und aus uns macht und was wir selbst aus uns machen, um in dieserWelt via Anpassung

überleben zu können. Das „Mitspielen“ und seine Konsequenzen müssen dabei selbst in die

Reflexion Eingang finden, damit uns wenigstens klar ist, dass wir am „Falschen“ mithelfen,

wennwirmitspielen.Wir können uns zwar demMitspielen nicht ganz entziehen, aber schon,

indem wir ein Bewusstsein davon entwickeln, leisten wir ein Stück weit Widerstand gegen

das System, das uns zu unkritischen Konsumenten und Statisten für seine eigene Macht-

akkumulation machen möchte. Widerstand heißt für Adorno auch, Widerstand gegen all

das zu leisten, was uns in uns selbst dazu motiviert mitzuspielen. So schwingen im Wider-

standsbegriff Adornos also immer auch die Dimensionen »Verantwortung« und »Gewissen«

mit, ebenso wie die Kritik an den eigenen starren und unerbittlichen Überzeugungen (vgl.

Adorno, 2015: 249ff.).

360 Vgl. Butler, 2016: 72, 77 u. 277.

361 Butler, 2016: 242. Wenn auch Butler dies nicht auf Performance-Kunst bezieht, erscheint es

doch durchaus auf diese anwendbar.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 301

Widerstandmuss also nicht nur das hegemoniale System kritisieren und ablehnen,

sondern auch neue solidarische Existenzstile bejahen362.

Politisches Handeln im Arendtʼschen Sinne wird damit unabdingbar mit der

Solidarität mit dem „Anderen“ verknüpft, deren Grundlage in der gegenseitigen

Abhängigkeit undVerlässlichkeit besteht, sodass sich auch »Autonomie« nicht ohne

»Verwundbarkeit« als radikale Abhängigkeit von anderen und von der Welt denken

lässt. Gerade die Idee der Interdependenz muss also gestärkt werden, um Solida-

rität im Handeln nachhaltig zu installieren und statt der Zunahme von Prekarität

lebbare Interdependenzen zu ermöglichen, so Butler363. Dazu bedarf es eben eines

„Ethos’ der Solidarität“ im Kampf um die „Betrauerbarkeit“ aller, wobei es nicht

nur um Solidarität mit bestimmten Minoritäten, sondern mit all jenen Menschen

geht, die Unterstützung im Kampf um ihre Autonomie benötigen. Dem Versuch,

der „Pluralität Herr zu werden“, der immer gleichbedeutend ist mit dem Versuch,

die Öffentlichkeit undmithin denRaumpolitischenHandelns abzuschaffen364, tritt

die Performance-Kunst gerade durch ihr Einfordern von Mit-Leid und echter An-

teilnahme am Schicksal des „Anderen“ entgegen,mit dem Ziel ihren TeilnehmerIn-

nen die Notwendigkeit des widerständigen und solidarischen Engagements überall

dort, wo Pluralität bedroht wird, zum Bewusstsein zu bringen.

Dabei kann die Performance-Kunst, indem sie das Ich unmittelbar als ein Wir

erfahrbar macht, ohne dass dieses in einer Einheit untergeht, andere Ideen von

Freiheit, Gleichwertigkeit und Gerechtigkeit inszenieren als die, gegen die die

KünstlerInnen opponieren. Sie erweist sich als Form koordinierten Handelns, die

die Wiederherstellung pluraler Handlungsformen zur Bedingung und zum Ziel

hat. Gleichzeitig vermag sie Widerstandspraktiken anzustoßen, die auf dem Be-

wusstsein des Selbst als singulärer Pluralität basieren sowie die Doppeldeutigkeit

zwischen dem Ich und dem Wir bewahren und zu verbreiten suchen, um so der

Situation, in der Menschen zunehmend der Prekarität unterworfen sind und die

sich in einer Eskalation der Angst365 um die eigene Zukunft kundtut, eine Di-

362 Butler zufolgemussWiderstandmehr sein „als nur die Ablehnung einer bestimmten Lebens-

weise, denn diese Position abstrahiert letztlich das Moralische vom Politischen auf Kosten

der Solidarität [...] Wenn der Widerstand wirklich zu einer neuen Lebensweise führen soll,

zu einem lebenswerten Leben, das der ungleichen Verteilung von Prekarität entgegensteht,

dann müssen Akte des Widerstands zugleich Nein zur einen Lebensweise und Ja zur ande-

ren sagen“ (Butler, 2016: 277f.). Allein das Bewusstsein um die eigenen Verstrickungen in das

sozial und ökonomisch konstruierte Leben, das „Lebbarkeit“ ungleich verteilt, reicht Butler

zufolge also nicht aus, um den biopolitischen Herrschaftsmechanismen, die letztlich alle in

ihrem gegenwärtigen Status zu bedrohen vermögen und keinen per se vor der Prekarität

schützen, eine Alternative entgegenzusetzen (vgl. Butler, 2016: 24ff., 273, 277 u. 279).

363 Vgl. Butler, 2016: 92, 94f., 193, 197 u. 279.

364 Vgl. Arendt, 2002: 279.

365 Auf die sich stetig steigernde Angst im Zuge der sich zunehmend durch neoliberale Politik

verschärfenden Globalgefährdungslage und dem Optimierungs- und Kommodifizierungs-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


302 Ästhetik der Autonomie

mension pluraler Koexistenz entgegenstellt, die auf Solidarität und Gerechtigkeit

beruht366.

Indem die Performance-Kunst das Handeln unter Gleichwertigen erfahrbar

macht, indem sie dem Handeln, wie es Arendt fordert, wieder einen Stellenwert

einräumt, der an jenen des Idealbildes attischer Polis erinnert, vermag sie auch der

Idee der »Gleichfreiheit« Nachdruck zu verleihen, deren Bedeutung Balibar zufolge

ebenfalls der attischen Polis entstammt und die nicht nur in Gesetzestexten ver-

ankert werden darf, sondern Eingang in die Praxis politischen Handelns finden

muss367. Denn in der politischen Praxis des von der Performance-Kunst geforder-

ten Emanzipationsprozesses scheint es gerade darum zu gehen, für die Anerken-

nung des „Anteils der Anteillosen“ in der Gesellschaft einzutreten, wie Balibar im

Rekurs auf Rancière darlegt. Es geht um die Erstreitung positiver Freiheiten, da-

mit um politische Handlungsfähigkeit und so letztlich darum, die »Gleichfreiheit«

für unsere Gegenwart fruchtbar zu machen368. Das utopische Moment, das die

Performance-Kunst als Heterotopos an die Realität bindet, liegt in dem Bestreben,

eine Gesellschaft zu schaffen, in der Gleichfreiheit369 zum Fundament zwischen-

menschlicher Interaktion wird, denn: „Es gibt keine Gleichheit ohne Freiheit und

keine Freiheit ohne Gleichheit“370.

druck, der auf das Individuum ausgeübt wird, wurde bereits im Kontext der Auseinanderset-

zung mit den soziopolitischen Entwicklungen hingewiesen, auf die die Performance-Kunst

reagiert.

366 Vgl. Butler, 2016: 17 u. 24f.

367 Vgl. Balibar, 2012: 16ff., 72ff., 92f. u. 229.Die herkömmliche Hierarchisierung der Begriffe –

oder die Behauptung, die Begriffe würden sich außerhalb sehr enger (rechtlicher) Grenzen

gegenseitig ausschließen –, ob sie nun durch den liberalen Vorzug der Freiheit oder den so-

zialistischen Vorzug der Gleichheit vollzogen werden, führt zwangsläufig zu einer „Entde-

mokratisierung der Demokratie“, die sich in den westlichen „Sozial-Nationalstaaten“ ebenso

kundtutwie in der neoliberalen Antwort auf die Krise dieser Staaten, die zu einer unbegrenz-

ten Förderung des Individualismus’ und Utilitarismus’ führen (vgl. Balibar, 2012: 15ff. u. 75f.).

368 Vgl. Balibar, 2012: 215ff. Ein Kampf um Gleichheit schließt immer auch den um Freiheit ein,

undumgekehrt, denn: „Gleichheit und Freiheitwerdenunter genaudenselbenBedingungen,

in denselben ‚Situationen‘ angefochten, weil es kein Beispiel für Bedingungen gibt, unter

denen die Freiheit unterdrückt oder gehemmt und nicht auch die Gleichheit unterdrückt

oder eingeschränkt, das heißt abgeschafft wird, und umgekehrt“ (Balibar, 2012: 95).

369 „‚Wenn Freiheit‘ nämlich ‚nicht Gleichheit ist‘, bedeutet sie entweder Überlegenheit, ‚Herr-

schaft‘, oder Unterwerfung und Abhängigkeit von irgendeiner Macht, was widersinnig ist.

Darum ist Gleichheit korrelativ als allgemeine Form radikaler Negation jeder Unterwerfung

und jeder Herrschaft zu denken, das heißt als ‚Befreiung der Freiheit selbst‘ von äußeren

oder inneren Mächten, die sie sich aneignen und in ihr Gegenteil verkehren“ (Balibar, 2012:

96).

370 Balibar, Étienne (2006): Der Schauplatz des Anderen. Formen der Gewalt und Grenzen der

Zivilität. Hamburg, 14.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 303

Gerade also umdas universelle „Recht auf Recht“ sowie umdie Erkundung neu-

er Formen der Emanzipation und Widerstandspraktiken, die auf die elementare

Verschränkung von Gleichheit und Freiheit abzielen, scheint es der Performance-

Kunst zu gehen. Denn als widerständige Antworten auf sich stetig wandelnde

Zwangsmechanismen der neoliberalen Governance-Methoden und der damit

einhergehenden globalen Ausschließungs- und Verwerfungspraktiken bleiben nur

„Formen des Widerstands, der Solidarität, des kollektiven Erfindungsreichtums

und der individuellen Revolte [...,] die in aller Heterogenität [...] die Umrisse

einer neuen ‚aufständischen‘ Politik abzeichnen“371. Wie schon von Butler und

Arendt gefordert, muss das Ziel also eine aktive Staatsbürgerschaft sein, die von

den Möglichkeiten des zivilen Ungehorsams, der Rebellion und des Nein-Sagens,

des Nicht-Mitmachens und ihrer praktischen Umsetzung ausgeht372. In diesem

Sinne setzt die auf Gleichfreiheit zielende Performance-Kunst ein politisches

Subjekt voraus – und fordert gleichsam die Transformation in dieses –, das um

seine Rechte weiß und sich aktiv am politischen Entwurf der Zukunft beteiligt.

Wesentlich ist also, dass „[d]ie Politik der Gleichfreiheit […] eine Ethik der Im-

manenz bzw. der Selbstbefreiung [enthält]“373 und einen „verlorene[n] Schatz des

Anarchismus’“ wieder zur Geltung bringt, der Widerstand und Ungehorsam zur

„bürgerlichen Tugend“ erhebt374. Letztlich geht es der Performance-Kunst also um

eine Kultivierung „anarchischer Mannigfaltigkeit“375, die politisches Handeln als

ethische Praxis begreift, „die von der Reaktion auf situative Ungerechtigkeit und

Unrecht in Gang gehalten wird“376.

Indem die Performance-Kunst ihre TeilnehmerInnen, zumeist durch radikale

Leid-Erfahrungen377, ins Unbekannte und Neue stößt – im Sinne des Heideggerʼ-

schen und Badiouʼschen Ereignisses – und ihnen zeigt, dass die Unterordnung des

Leiblichen ebenso wie die des Emotionalen und der einmaligen immateriellen Er-

fahrung ebenso ein politisch motiviertes Herrschaftsinstrument ist wie die Fokus-

sierung auf ein zu optimierendes Ich, vermag sie potenziell einen „Wesenswandel“

371 Balibar, 2012: 67.

372 Vgl. Balibar, 2012: 235.

373 Balibar, 2012: 204.

374 Vgl. Balibar, 2012: 232 u. 235.

375 Critchley, 2008: 156.

376 Critchley, 2008: 159.

377 Gerade die von der Performance-Kunst häufig erfahrbar gemachte existenzielle Trauer und

das Leid liefern, in Rekurs auf Critchley, die motivierende Kraft, in eine politische Sequenz

einzutreten. Denn „[e]s ist dieses metapolitische Moment, das einen dazu treibt, einem Un-

recht entgegenzutreten und es zu überwinden oder sich einer ungerechten Situation zu stel-

len, und zwar nicht aufgrund souveräner gesetzlicher Regeln, diemit der Androhung von Ge-

walt untermauert werden, sondern aufgrund einer ethischen Sensibilität für die ängstliche

Unsicherheit auf dem Angesicht des anderen, für seine und für unsere eigene Verwundbar-

keit“ (Critchley, 2008: 144).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


304 Ästhetik der Autonomie

zu provozieren. Dieser „Wesenswandel“ erweist sich – so ihm die Treue gehalten

wird – in seiner praktischen Umsetzung (also in den Handlungen jedes Einzel-

nen) als „ethischer Anarchismus“, der „die Erfahrung der vielfältigen Singularitä-

ten bei der Begegnung mit anderen, die die Erfahrung von Sozialität bestimmt“378

zur Grundlage nimmt. Dieser Anarchismus379 ist dabei gerade in der gemeinsa-

men Erfahrung von Elend und Unrecht und nicht in einer gemeinsamen Doktrin

begründet. Im Kern ist er Verantwortung, die sexuell, ökologisch oder sozioöko-

nomisch motiviert sein kann, und resultiert aus der Erfahrung des Gewissens und

der daraus erwachsenden Notwendigkeit desWiderstands380. Das »Gewissen« und

der »Widerstand« werden so zumWesensmerkmal einer Ethik, die als Störung des

politischen Status quo, als „anarchische Metapolitik“ in Erscheinung tritt und die

die Autorität und Legitimität gegebener Herrschaftspraktiken infrage stellt381.

Indem die Performance-Kunst einen Schwellenraum konstituiert, in dem sich

alle Beteiligten als freie und gleichberechtigte Individuen in der Interaktion mit

anderen erfahren können und gleichzeitig die Notwendigkeit des Eingreifens bei

augenscheinlich willkürlichen Ungerechtigkeiten erleben, führt sie die Notwendig-

keit genereller individueller Emanzipation und gesellschaftlicher Transformation

vor Augen, die eben unabdingbar an Widerstandspraktiken geknüpft ist und an

das solidarische Eintreten für all jene, die als das „Andere“ abgewertet und aus-

geschlossen werden382. Sie zeigt, dass die Motivation ethischen und politischen

378 Critchley, 2008: 147.

379 Anarchismus soll hier in seiner wörtlichen Bedeutung der Herrschaftslosigkeit (gr.

αναρχιά) begriffenwerden. Critchley verschiebt die Betonung von der dem klassischen Anar-

chismus zugeschriebenen Freiheit jedes Einzelnen auf die der individuellen Verantwortung

für die Freiheit jedes Einzelnen als Voraussetzung der Freiheit der Gesellschaft, denn „[e]s

ist ein Anarchismus des anderen Menschen, der mir eine heteronome Forderung auferlegt,

anstelle eines Anarchismus des autonomen Ich“ (Critchley, 2008: 151).

380 Vgl. Critchley, 2008: 150f. u. 157. Dieser Anarchismus ist nicht nur auf das »Gewissen« „als Ort

der ethischen Forderung [...], eine[r] Forderung nach unendlicher Verantwortung“ (Critchley,

2008: 104) gegründet, sondern auch auf den »Widerstand« „als Moment der rebellischen

Heteronomie [...], das die Souveränität der Autonomie unterläuft“ (Critchley, 2008: 48).

381 Vgl. Critchley, 2008: 20.

382 In Bezug auf die von Butler geforderte Solidarität mit der Prekarität oder dem „nackten Le-

ben“ kann es jedoch nicht darum gehen, seinen Mitmenschen zur politischen Handlungsfä-

higkeit zu verhelfen, sie zu bemächtigen, sondern sie zu unterstützen, diese Handlungsfä-

higkeit und damit auch den eigenen politischen Subjektstatus zu erkennen und zu nutzen.

Hier soll Solidarität also nicht verstanden werden als Geschenk im Sinne eines westlichen,

elitären undmittelständischen Gutmenschentums, sondern als gegenseitige Unterstützung

in Form der Mitmenschlichkeit, die im Kern vom Gedanken der Gleichfreiheit getragen ist

und sich in dementsprechenden Handlungen realisiert. Es geht darum, den Blick zu öffnen

– auch in Bezug auf den Begriff der Prekarität, der gerade im Kontext der Globalisierung we-

der kohärent ist noch vereinheitlicht werden kann – und folglich auch Solidarität mit einem

differenzierten Blick auf den Anderen zu praktizieren.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 305

Handelns immer eine leibliche und emotionale Anteilnahme am Leid des Anderen

impliziert. Damit tritt sie gegen Entfremdungsmomente und für den Versuch der

Realisation einer anderen, auf der Freiheit und Gleichwertigkeit aller basierenden

Gesellschaft ein383.

Die Performance-Kunst zeigt, dass jeder die Freiheit hat, angesichts der an

ihn gestellten Forderungen zu entscheiden, ob, wo und wie er sich engagiert. Sie

zeichnet folglich einen Weg zum mündigen und interaktiven Betrachter, der sich

von Performance-Kunst berühren und in seiner persönlichen und politischen Ver-

antwortung aktivieren lässt. Und indem sie Freiheit erfahrbar macht, verweist

sie nicht nur auf die politische Handlungsfreiheit des „rebellischen Bürgersub-

jekts“384, sondern auch auf die damit notwendigerweise verknüpfte radikale Ver-

antwortungsübernahme, wie sie von Sartre formuliert wurde.

Das imHeterotopos der Performance-Kunst erlebte „Wir“ und die „Handlungs-

fähigkeit“, die als politische und ethische Ziele zu verstehen sind, die auf Dissens

statt Konsens beruhen bzw. diesen voraussetzen und aushalten, können folglich

als Appell an die TeilnehmerInnen interpretiert werden, zukünftig für die Rea-

lisierung dieser in der Performance gemachten Erfahrungen in der Gesellschaft

einzutreten; sie zielen auf einen Brückenschlag von den individuellen Auswirkun-

gen einer Performance auf die gesellschaftliche Sphäre. So vermögen die in Perfor-

mances gemachten Erfahrungen im besten Falle letztlich doch, die Einsicht in die

„Pflicht“ zu eröffnen, über die Teilnahme an einer Performance hinaus neue, den

vielfältigen Formen der Entfremdung entgegentretendeWege im Umgangmit sich

selbst und anderen zu beschreiten, dem Erlebten und Erlittenen in ethischer wie in

politischer Hinsicht Rechnung zu tragen und folglich nicht „auf eine Konzeption

von Beziehungen, die auf der Fantasievorstellung von [...] Einheit, Ganzheit und

Vollendung beruht“385, sondern auf ein gleichwertiges Miteinander zu zielen, das

Streit und Irritation als Motor gelebter Pluralität ebenso bedarf wie praktischer

Solidarität, um die als Grenzen gesetzten Dichotomien in Schwellen zwischen Dif-

ferenzen zu verwandeln. Sie will ihren TeilnehmerInnen zu der Erkenntnis verhel-

fen, dass allein im solidarischen Widerstand die Möglichkeit besteht, nachhaltig

383 Denn es ist „‚unmöglich‘, die Vorstellung einer vollkommenen bürgerlichen Freiheit, die auf

situationsbedingten Diskriminierungen, Privilegien und Ungleichheit beruht, konsequent

und ohne Selbstwiderspruch aufrechtzuerhalten (oder gar zu verwirklichen). Genauso we-

nig lässt sich eine zwischenmenschliche Gleichheit denken oder verwirklichen, die auf einer

(und sei es ‚aufgeklärten‘) Despotie oder auf einemMachtmonopol beruht. Die gleiche Frei-

heit ist also ‚unbedingt‘“ (Balibar, 2006: 15). Dabei „besteht eine Kontinuität zwischen dem

Geltendmachen und der Verteidigung der Proposition der Gleichfreiheit, das heißt des ‚auf-

ständischen‘ Prinzips, das universell das Recht auf Rechte geltendmacht“ (Balibar, 2012: 211).

384 Balibar, 2012: 68.

385 Critchley, 2008: 142.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


306 Ästhetik der Autonomie

für die Freiheit aller einzutreten und diese nicht als beunruhigend und beschrän-

kend, sondern als Bedingung der eigenen Freiheit zu erleben. Im Kern geht es ihr

um die Bemächtigung ihrer TeilnehmerInnen, die – in die Welt herausgetragen –

auch zur Bemächtigung des „Anderen“ beitragen und so erst die Schaffung eines po-

litischen Handlungsraumes ermöglicht, der im Zusammenspiel freier Individuen

mit „Leben“ in seiner ganzen Pluralität gefüllt und kreativ und konstruktiv erhalten

werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

