282

Asthetik der Autonomie

neue Farbnuance erhalten kann. Denn in einer Performance besteht eine einmalige
Gelegenheit, sich selbst in Bezug auf die Mit-Welt in extremen Situationen zu er-
fahren und zu entwerfen. Nutzt man die Gelegenheiten nicht, ergreift man sie im
Moment ihres Erscheinens nicht beim Schopfe, verstreicht sie unwiederbringlich.
Dieses ,Hier und Jetzt“*®* der Situation ist es also, das die Dringlichkeit der Ent-
scheidung, der eigenen Wahl mit allen Konsequenzen, wie sie nicht nur Heidegger
und Badiou, sondern auch Sartre und Arendt denken, veranschaulicht.

Die politische und ethische Dimension der von Badiou geforderten ,Treue®
zum im Kern pluralistischen Ereignis der Performance-Kunst ermoglicht es
ihr potenziell in den Teilnehmerlnnen die Frage auszulésen ,wie werde ich
als Jemand fortfahren, mein eigenes Sein zu {iberschreiten?*>%, sodass die
Performance-Kunst, gerade da sie sich als heterotope, chronotische Basis kai-
rotischer Erfahrung erweist, einen methodischen Briickenschlag zwischen dem
Heterotopos der Performance-Kunst und der Realisierung der Schlussfolgerungen
aus dem Erlebten in der realen gesellschaftlichen Sphire erméglicht und so eben
nicht nur als kiinstlerische Artikulation ethischer und politischer Forderungen
begriffen werden kann, sondern sich auch als eine Kunstform erweist, der ein
utopisches Moment innewohnt.

3.7 Realitat und Utopie: Gesellschaftskritik als Transformationsappell

Wie bisher gezeigt wurde verhandelt Performance-Kunst allein schon durch ih-
ren spezifischen Einsatz des realen Korpers, durch ihre Provokationstechniken und
durch die ihr eigenen Formen der Publikumsaktivierung sowie durch ihre Einma-
ligkeit und Unwiederholbarkeit, die das Potenzial haben, eine ereignishafte Rah-
menverschiebung in den TeilnehmerInnen auszuldsen, ethische und politische Fra-
gestellungen, die an eine fundamentale Gesellschaftskritik gebunden sind. Sie un-
terlduft aber nicht nur durch ihre spezifischen Erscheinungsformen die Unterord-
nung des Leiblichen und Weiblichen sowie der Emotionalitit und des ,Anderen‘ -
die sich kulturgeschichtlich als patriarchale Form der Herrschaftsausiibung entwi-

304 Stern, 2010: 22.

305 Ahnlich der Badiou’schen ,Treue“ besteht auch im Sinne Heideggers das Werk, indem es ein
bewahrendes Wissen hervorruft, letztlich nur in Bezug zu seinen Rezipientinnen, die es dis-
kursivieren. Das rezipierende Subjekt ist es, das als ,,Bewahrer“ handeln soll. Nur so kann es
der ,Verriickung“ der gewohnten ,Beziige“ zu Welt und Erde folgen. Der Rezipient bewahrt
die Rahmenverschiebung als ein Wissen —,[das] als Cesehen-haben [..] ein Entschiedensein
[ist]“ (Heidegger, UdK: 56) — und wird fortan sein Leben vor der Folie dieses neuen Wissens
leben.

306 Badiou, 2003: 71.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

ckelten haben —, sondern macht auch explizit jene Ungleichheitsfaktoren, die an
die Dichotomisierungen unseres Denkens gekniipft sind, zu ihrem Thema.

Deswegen und vor dem Hintergrund, dass sie als Appell zur Transformation ih-
rer TeilnehmerInnen bestimmt wurde, soll nun ein Blick auf die von ihr formulierte
Gesellschaftskritik geworfen werden, die Grundlage ihres Aufrufs zur Selbstrefle-
xion und Neupositionierung aller Beteiligten ist, um abschliefRend jene politische
Praxis zu bestimmen, die sich aus ihrer Kritik und ihren spezifischen Wirkmecha-
nismen ableiten lisst.

Gesellschaftskritik erwies sich als das impulsgebende Moment der KiinstlerIn-
nen, sich ihrer Korper in dieser radikalen Form zu bedienen und ihrer Forderung
nach Grenzsprengung Nachdruck zu verleihen. Wie das von Goldberg so bezeich-
nete ,anarchische“ Potenzial dieser Kunstform®®” — das sich letztlich als jenes der
KinstlerInnen erweist — auf die TeilnehmerInnen von Performance-Kunst anste-
ckend zu wirken vermag, was es fiir die TeilnehmerInnen bedeutet, die performa-
tive Erfahrung zuzulassen und das Leid und Unrecht der Welt (und ihrer selbst als
Teil dieser) anzuerkennen und welche Schlussfolgerungen sich iiber die Situation
der Performance hinaus fiir die eigene politische Praxis ergeben, wird im Folgen-
den zu betrachten sein. Zunichst gilt es also den Grenzen (der Gesellschaftskritik),
dann den Schwellen (der Emanzipation) und schlieRlich dem Neuland (der daraus
folgenden politischen Praxis) nachzuspiiren.

Als dezidiert zeit- und kulturimmanente Kunstform reagiert die Performance-
Kunst seit ihren Anfingen im Futurismus und Dadaismus auf die gesellschaftli-
chen Probleme, mit denen sich die KiinstlerInnen konfrontiert sehen, fokussiert
und attackiert diese’*®. Dabei kann ihre Gesellschaftskritik im Kern als Entfrem-
dungskritik verstanden werden. Gesellschaftliche Entfremdung, auch in Gestalt
der Entfremdung des Individuums von sich selbst auf physischer, psychischer und

307 Coldberg,1988:9.

308 Waihrend die Futuristinnen den Fortschritt noch begriifiten und politisch dem Faschismus
zugetan waren, verbalisierten erstmals die Dadaistinnen dezidiert linke und staatskritische,
antibourgeoise Haltungen in ihren kinstlerischen Aktionen, sodass erst sie, in ihrer poli-
tischen Stofdrichtung, als Bezugspunkt fiir die Performance-Kunst nach dem zweiten Welt-
krieg betrachtet werden kénnen. Der mafigebliche Verdienst der Vorlaufer der Performance-
Kunst, der historischen Avantgarden und der Kiinstlerinnen, die direkt nach dem Zweiten
Weltkrieg an die Nichtkunst-Tendenzen anknipften, bestand darin, dass sie fiir ihren po-
litischen Protest insbesondere den iberkommenen Kunstbegriff und die Distanz zwischen
Kinstlerln und Publikum zu Gberwinden suchten. Zu diesem Zweck riefen sie vor allem das
Publikum via Provokation zur Partizipation auf und ebneten so den Weg fiir die Proteste
der nachfolgenden Performance-Kiinstlerlnnen. Indem seit den ersten Happenings fast voll-
standig auf die Erschaffung verkauflicher und sammelbarer ,Werke“ verzichtet und der han-
delnde Mensch zum haufig einzigen Gegenstand der Kunst wurde, radikalisierte sich die
Performance-Kunst sowohl in ihrer kiinstlerischen als auch in ihrer gesellschaftlichen Di-

mension.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.

283


https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

284

Asthetik der Autonomie

emotionaler Ebene erscheint als Hauptthema der Performance-Kunst. Sie unter-
liegt als Zeitgeistphinomen des 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts einem steti-
gen Wandel. Die Performance-Kunst folgt in ihren Themenstellungen diesem Wan-
del und macht iiber die Darstellung der sich verschirfenden Kluft zwischen den
biniren Oppositionen und deren hegemonial gegliederter Hierarchie im Zuge der
Entwicklungen des globalen Kapitalismus die Dringlichkeit einer Entfremdungs-
kritik deutlich. Ziel ihrer Kritik an bestehenden Herrschafts- und Unterdriickungs-
mechanismen ist, der Entfremdung neue Perspektiven oder Optionen entgegenzu-
setzen und tiber das , Ereignis“ elementarer Intersubjektivitit einen Transformati-
onsprozess in den AkteurInnen anzustofien.

Ob nun die individuelle Entfremdung vom eigenen Korper als Resultat staatli-
cher und gesellschaftlicher Tabuisierung und Normierung desselben und die Kluft
zwischen individueller Freiheit und staatlicher Herrschaft kritisiert wird*?, oder
ob auf die Probleme aufmerksam gemacht wird, die aus Angst vor dem Fremden
und aus Fremdenfeindlichkeit resultieren®; ob das Thema der Entfremdung dezi-
diert mit einer massiven Kritik am kapitalistischen Warenfetischismus verkniipft
wird®", oder ob der gegenwirtige Hohepunkt der Entfremdung an den sozialen

309 Soerweistsich beispielsweise die Aktion Kunst und Revolution (s. S. 56ff.) der Wiener Aktionis-
ten von 1968 als Kritik am Establishment, an der unkritischen, im Dienste des Kapitalismus’
arbeitenden Kunst und der Tabuisierung des individuellen, damit auch sexuellen und ,ab-
jekten“ Menschen. Die Macht des Staates und der biirgerlichen Gesellschaft Giber das Leben
jedes Einzelnen, die bis in das Privateste einzudringen versucht, um die Kontrolle und Nor-
mierung des kreativen, politischen und personlichen Ausdrucks zu erhalten, wird hier zum
Ziel aktionistischer Kritik.

310 Adrian Piper setzte sich beispielsweise mit Catalysis IV 1970/71 (s.S. 63ff.) selbst den Blicken
und auch moglichen Angriffen ihrer Mitmenschen schutzlos aus und zeigte, mit dem Hand-
tuchim Mund, wie ,der Fremde“ mundtot gemacht wird, seine eigene Existenz nicht verteidi-
gen, seine Existenzberechtigung nicht verbalisieren kann, sondern in Opposition gegeniiber
der Mainstreamgesellschaft verharren muss und ihr schutzlos ausgeliefert ist. Das ,Andere“
zu reprasentieren und die Gefahren, die damit verkniipft sind, in Kauf zu nehmen, ist da-
bei das, was diese Performance in der Darstellung der Diskrepanz zwischen ,dem Eigenen*
und ,dem Fremden* so stark erscheinen ldsst. Hier zeigt sich nicht nur die Entfremdung von
der Mainstreamgesellschaft und der Ausschluss durch diese, sondern auch die Entfremdung
von sich selbst, wird die Kiinstlerin doch nicht von ihren Mitmenschen ,geknebelt®, sondern
steckt sich das Handtuch selbst in den Mund. Sie macht sich selbst mundtot und verweist so
auf die Vielschichtigkeit von Ausgrenzung und Entfremdung, die Menschen als ,das Andere“
nicht nur von der Gesellschaft, sondern auch von sich selbst trennen und ihnen die Méglich-
keit nehmen, sich selbstbewusst fiir ihre persénlichen Rechte um Anerkennung, Integration
und Partizipation einzusetzen.

311 Santiago Sierra (s. S. 77f.) zeigt mit seinen Arbeiten immer wieder, dass der Wert des Men-
schen vom System festgelegt ist. Die Diskrepanz zwischen Arm und Reich, in Korrelation mit
der zwischen Objekt und Subjekt, wird hier erschreckend deutlich. Was die Verfiigungsge-
walt iiber den Korper eines anderen kostet, hangt von der monetaren Not, dem Selbstwertge-
fithl und der kapitalistischen Festlegung desselben ab. Sierra macht sowohl die Abhédngigkeit

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

Auswirkungen der Verschiebung der Wertigkeit von Realitit und Virtualitit the-
matisiert wird, die zur Zunahme von Vereinzelung sowie zu einem Wandel des
Bewusstseins um die Polaritit von Akzeleration und Innehalten sowie Intimitit

und Distanz fithren®*

, jede Performance tut, was Sartre iiber die Littérature en-
gagée sagt: Sie ,schligt eine konkrete Befreiung von einer besonderen Entfrem-
dung her vor®*2. Entfremdungs- und mithin Kapitalismuskritik sind die zentra-
len Brennpunkte der Performance-Kunst, an denen klar die Verschrinkungen der
verschiedenen Diskurse um das Verhiltnis zwischen dem Selbst und dem Ande-
ren, zwischen dem Subjekt und dem Objekt in Erscheinung tritt. Performances
spiegeln also einerseits die ungleichen Krifteverhiltnisse wider, andererseits die
Schwierigkeit, als ,das Andere“ oder ,der Fremde* einen gleichberechtigten Platz
in der Gesellschaft zu finden.

Entfremdungskritik ist dabei keine ,Erfindung” der Performance-Kunst son-
dern Ausgangspunkt der bereits eingefiihrten (kunst-)philosophischen Positionen,
die an ,echte“ Kunst die Forderung stellen, dieser Entfremdung zu begegnen. In-
dem die Performance-KiinstlerInnen die verschiedenen Entfremdungsphinomene
und mithin die Kluft zwischen den biniren Oppositionen in ihrer Kollision, in ih-
rem fortwahrenden Streit zu Bewusstsein bringen, folgen sie der Erwartung, dass
Kunst, die der Entfremdung begegnen kann, den Streit zwischen den dichotomen
Polen verhandelt, so wie sie die in dieser Arbeit besprochenen Asthetiker fiir Kunst
formulieren, die in ihrer Wirkmichtigkeit der attischen Kunst entsprechen kann.

Es mag iiberraschen, Hegel als ,entfremdungskritischen“ Philosophen lesen zu
koénnen. Er war nach der franzdsischen Revolution zunehmend zuriickhaltender,

vom Geld als auch die Willkiirlichkeit des Wertes einer ,Ware“ zum Gegenstand seiner Kunst,
ebenso das Machtgefille zwischen Konsumentln und ,Konsumgut®, zwischen Subjekt und
Objekt, zwischen Herr und Knecht, das auf gewaltsamer Unterwerfung beruht. Selbst- und
Fremdausbeutung gehen hier Hand in Hand mit einer radikalen Entfremdungserfahrung.

312 Beispielsweise die Arbeit | Love Computer von Yingmei Duan (s. S. 81) bringt implizit die Not-
wendigkeit der Kritik an der in allen Lebensbereichen sich ausbreitenden Technisierung und
Digitalisierung zu Bewusstsein, denn sie verweist auf eine Gesellschaft, in der der Kontakt
zu Maschinen den menschlichen Kontakt zunehmend ersetzt und haufig verlisslicher er-
scheint. Hier ist die moderne Technik ldngst kein Hilfsmittel zur Kommunikation oder ein
reines Arbeitsgerat mehr. Hier ist der Computer, den die einen Schlafanzug tragende Kiinst-
lerin innig im Arm halt, das Gegenlber einer intimen und kérperlichen Beziehung, der ein
Gefiihl von Geborgenheit garantiert. Der Computer wird von Duan nicht erfasst, sondern um-
schlungen, er wird zum Objekt des Begehrens. Mit ihm zu kuscheln scheint der Kiinstlerin
nicht etwa abwegig, sondern aufgrund ihrer Beziehung zu ihm als folgerichtiger Ausdruck
ihrer Zuneigung; die Kritik bleibt bei dieser Arbeit vollstindig den Betrachterlnnen tberlas-
sen, die Frage nach dem eigenen, aber auch dem gesellschaftlichen Wandel im Umgang mit
digitaler Technik driangt sich jedoch férmlich auf.

313 Sartre, 1981: 58.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.

285


https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

286

Asthetik der Autonomie

aber gerade in seiner Asthetik bewahrte er etwas von seiner Kritik an der biirger-
lichen Entfremdung seiner Zeit. Das fir ihn die Kunst ,am Ende“ ist, hingt mit
seinem Verstindnis seiner ,prosaischen‘ Gegenwart zusammen. In der moder-
nen arbeitsteiligen Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung sah er ein Verkiimmern
des Individuums, das eben nicht mehr frei ist, sondern durch die blofRen Mittel-
Zweck-Relationen, die zunehmend Lebensrealitit fiir das Subjekt seiner Zeit wer-
den, von eigentlicher Selbststindigkeit abgehalten wird. Fiir ihn war die grofie
Zeit der Kunst die der attischen Polis. In dem Bild, das er von ihr zeichnet, ist ein
utopisches Element enthalten, welches sich durch ein Gleichgewicht freier Indivi-
dualitit und Gesetzlichkeit auszeichnet und das politische Ideal der Freiheit des
leiblichen, des realen Menschen zu veranschaulichen vermag. So wird ein Welt-
und Menschenbild skizziert, das dem partikularisierten und entfremdeten Subjekt
der biirgerlich-industriellen Gesellschaft entgegensteht. Bereits in der Hegel'schen
Asthetik wird also durch sein Bild der attischen Polis eine Kritik an der modernen
verwalteten“ Welt laut, in der die Individualitit zur Beiliufigkeit verkiimmert®™,
wihrend sich die Freiheit der Polis gerade in der realen Leiblichkeit zu realisieren
vermochte.

Auch Nietzsche sah in der modernen Rationalitit, in der durch Sokrates und
Platon vollzogenen Fokussierung auf die Vernunft und Moralitit sowie auf eine in-
tellektuelle Kunstrezeption eine Entfremdung eingeliutet, die sich bis in seine Ge-
genwart fortsetze und dem ,,contemplativen‘ Menschen nicht mehr die Moglichkeit
biete, sich seines kreativen und selbstmichtigen Potenzials — auch im Umgang mit
der Welt — zu bedienen. Die gesamte metaphysische Tradition, und in ihrer Folge
die Moderne, werte Emotionalitit und mithin echtes, tief empfundenes Mitleid*”
ab und beraube den Menschen ihrer Fihigkeit, existenziell zu leben.

Heidegger duflert schlief3lich, auch in Rekurs auf Nietzsche, eine scharfe Kritik
an seiner Gegenwart, die er vor allem durch die , Seinsvergessenheit“ gekennzeich-
net sieht und in der der Mensch gerade durch die zunehmende Technisierung sein
potenziell Besonderes zu verlieren droht. Im technischen Zeitalter sei die hochste
Steigerung der ,Seinsvergessenheit® erreicht und der Mensch sei dem ,Man“ ver-
fallen. Auch ihm steht die eigene Anpassung an gesellschaftlich Erwiinschtes, an
Normen und Konventionen, also seine ,Man-verfallenheit, bei seiner freien und

314 Vgl. Schiittauf, 1984: 7ff. Seine Gegenwart sieht er dadurch gekennzeichnet, dass ,die allge-
meinen Gesetze als das ,hauptsachlich Regierende‘ dem Individuum fremd, als ,ihm dufiere
Notwendigkeit‘ entgegentreten, als die ,6ffentliche Gewalt’, die ,uniiberwindliche Macht der
biirgerlichen Ordnung’, der sich das verniinftige Subjekt zwar ,mit dem stillen Mut der Pas-
sivitit und Duldung beugen wird, um wenigstens seine ,formelle Selbststandigkeit' zu wah-
ren, in der aber die eigentliche ,Lebendigkeit des Individuellen als aufgehoben!, in der das
einzelne Subjekt tatsdchlich nur noch ,als nebensachlich und gleichgiltig, als das schlecht-
hin ,Beildufige’ in Erscheinung tritt“ (Schittauf, 1984: 13).

315 Das freilich der spatere Nietzsche psychologisch kritisch sieht.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

authentischen Entfaltung im Weg. Die sich seit Platon steigernde Entfremdung
des Menschen verstelle dem Menschen durch vielfiltige Steuerungs- und Herr-
schaftsstrategien den Blick auf seine eigenen Wahlmaglichkeiten. Anstelle der in-
dividualistischen und amoralischen ,Seinsvergessenheit®, wie sie Heidegger be-
klagt, scheint sich jedoch gegenwirtig zunehmend eine Inter-Vergessenheit oder
— in Anlehnung an Arendt - eine Polis-Vergessenheit zu etablieren, deren Aus-
wirkungen auf die bereits von Hegel beobachtete Partikularisierung und Entfrem-
dung gravierend sind und den Unterwerfungspraktiken des globalen kapitalisti-
schen Systems zugute kommen.

So duflert denn auch Badiou dezidiert eine massive Kritik an den kapitalisti-
schen und neoliberalen Entrechtungsstrategien der westlichen Industrienationen
und richtet seinen Fokus auf die globalen Prikarisierungs- und Unterdriickungs-
methoden der herrschenden Klassen, die seines Erachtens mit pseudo-ethischen
Argumenten die Ausbeutung des ,Anderen“ zu verschleiern versuchen und eine ver-
meintliche Zufriedenheit propagieren, um Ungleichheit und Ausbeutung zuguns-
ten der kapitalistischen Okonomie zu legitimieren und Widerstandsbestrebungen
im Keim zu ersticken. Auch er sieht dabei, wie Heidegger, gerade in der Beru-
higung und Zerstreuung ein Herrschaftsinstrument, um die Menschen in einem
Entfremdungszusammenhang zu halten und das System zu stiitzen, bezieht die
Notwendigkeit des Ausbruchs jedoch, nicht wie die Heidegger’sche »Eigentlich-
keit« es vorsieht, auf den Einzelnen, sondern auf eine egalitire, plurale, emanzi-
patorische Transformation, die reale soziopolitische Konsequenzen fiir alle haben
kann.

Badiou geht es letztlich also, so scheint es, dhnlich wie Foucault um die Mog-
lichkeit, der herrschenden Moral des Gehorsams eine widerstindige Praxis ent-
gegenzuhalten und Unterdriickungsmechanismen iiber die Teilhabe am Gestal-
tungsprozess zu unterlaufen. Foucaults Gesellschaftskritik richtet sich dabei gegen
jegliche Form der Zwangspraktik, die das Individuum mittels Regelsystemen und

Repressionen seiner Souverinitit berauben®®

. Der Entfremdung des Individuums
durch die Bio-Macht gelte es folglich, plurale Alternativen entgegenzusetzen, um
den Herrschaftsinteressen, die das Subjekt unterjochen und formen wollen, eine
Freiheitspraxis entgegenzuhalten und starre Herrschaft in konstruktive Macht zu
verwandeln. Widerstand und Freiheitskimpfe seien dabei zur Selbstermachtigung
mit Blick auf den Anderen ebenso notwendig wie zur Schaffung der Wahlmoglich-

keit souveriner Existenzstile.

316 Foucault hatte auf die Fragilitit der Grenze zwischen Selbstbestimmung und Verinnerli-
chung soziokultureller Normen hingewiesen und setzt voraus, dass die Diskursproduktion
in jeder Gesellschaft kontrolliert und organisiert wird und die Krifte und Gefahren des Dis-
kurses durch Prozeduren gebindigt werden, die sein unberechenbar Ereignishaftes bannen
(vgl. Foucault, 1974: 7).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.

287


https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

288

Asthetik der Autonomie

Sowohl Hegel, Nietzsche und Heidegger als auch Badiou und Foucault fordern
also letztlich von einer Kunst, die transformatorisch und emanzipatorisch auf die
RezipientInnen zu wirken vermag, beziehungsweise von einer emanzipatorischen
Lebenspraxis, dass sie sich in Opposition zu den soziopolitischen und 6konomi-
schen Entwicklungen ihrer Zeit gestaltet, die im Kern auf der fortschreitenden
Entfremdung im Zuge des 6konomischen Wandels und folglich auf der Unter-
driickung freier Individuation und der Ausbildung ,eigentlicher Existenz basie-
ren. Und die Performance-Kunst scheint gerade jener Forderung nachzukommen,
wenn man sie in ihrem Selbstverstindnis ernst nimmt, eine dezidiert politische
Kunstform mit emanzipatorischem Anspruch zu sein®”. Die agierenden Kiinstle-
rInnen versprechen sich, durch die Gleichsetzung von Kunst und Lebensprozessen
der Allgemeinheit die Kunst als ein Wissen wieder zuginglich zu machen, wel-
ches Handlungsmodelle fiir das Alltagsleben der RezipientInnen aufzuzeigen und,

318

iiber die Reflexion hinaus, Anderungsprozesse anzustofRen vermag®®. Zu diesem

Zweck arbeiten sie abseits der Massenmedien an moralischen Grundfragen, an ei-

39 mit dem Ziel, von der Ebene der

ner Pidagogik der Moral mit extremen Mitteln
Kunst aus eine bessere Lebenspraxis zu organisieren®°. Denn ,es ist die Moral, die
Schénheit produziert; die Kreativitit bildet eine Stufe zur Moral“®*, so Wolf Vostell.
Emanzipation wird so zum fundamentalen Ziel ihrer grenzverletzenden und zuwei-
len auch grenzsprengenden Aktionen; eine Emanzipation vom vorgegebenen Ver-
stindnis des Selbst und der Mit-Welt, die sich in der Ausbildung einer individuellen
Lebenspraxis niederschlagen soll, die den verschiedenen Formen der Entfremdung

widersteht und so auch als Grenziiberschreitung verstanden werden kann.

317 Joseph Beuys dufert sich beispielsweise in Bezug auf die emanzipatorische und transfor-
matorische Wirkung der Kunst folgendermafen: ,Die Menschen werden, wenn sie erst die
bewufite Erfahrung des Denkens gemacht haben, vor der sie das System zuriickhalten will,
begreifen, daR das Denken, zunichst zwar erlebt als Engpa = Abnabelungsvorgang = totale
Verfinsterung = Tod, auf der nichsten Stufe zum wirklichen Leben fiihrt: Das ist die Erfah-
rung der Kunst, der Kreativitat. Dann wird der Mensch das Heft endlich selbst in die Hand
nehmen! [...] Die Kunst muss die Herrschaft der Ddmonen Gberwinden!“ (Stittgen, 2008:
204f).

318  Vgl. Almhofer, 1986: 138. ,Die Bewusstwerdung von Entfremdung, mit der sich das verein-
zelte Subjekt in Gestalt seiner spezifischen Geschichte, seiner Autobiographie konfrontiert
findet, die Hinterfragung der Struktur und Funktion unserer Kommunikationsformen und -
mittel, deren Kenntnis und Verstandnis erst Voraussetzung fiir eine gegliickte Orientierung
in der Alltagswelt bietet, sowie die Analyse des dadurch vermittelten Verhiltnisses des Indi-
viduums zum entsprechenden gesellschaftlichen Umfeld, all diese Aspekte sollen in Gestalt
einer originalen, authentischen, kiinstlerischen Aussage mittels Werken von Performance-
Art transportiert werden, um durch derartige Akte der Selbstdarstellung den Rezipienten zu
eigenstandiger und selbstkritischer Reflexion anzuregen® (Almhofer, 1986: 34).

319 Meyer, 2008:182.

320 Vgl. Almhofer, 1986: 13.

321 Vostell, zit. nach Heinzelmann/Emslander, 2010: 303.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

Vor allem feministische Performances zollen dabei dem Moment der Verwand-
lung von Grenzen in Schwellen und mithin dem emanzipatorischen Aspekt in be-
sonderem Maf3e Tribut, da es gerade die Kiinstlerinnen waren, die, wie Anne-Marie
Bonnet formuliert, im Zuge der Bewusstwerdung um das Subjekt als Ort der dis-
kursiven Einschreibung und damit im Zuge der Entwicklung der Korper-Kunst,
den Aufstand probten®*
Selbstbestimmung und nach Gleichberechtigung kiinstlerisch und unter Einsatz
ihrer realen Korper Nachdruck verliehen. Sie nutzten und nutzen ihre Kérper, um
gegen die Marginalisierung der Frauen in der gesellschaftlichen und politischen

und ihren Forderungen nach dem Subjektstatus, nach

Sphire ebenso wie in der Kunstwelt anzutreten. So formulierte auch Mona Ha-
toum den politischen Anspruch ihrer Performances in Bezug auf das Betriebssys-
tem Kunst wie folgt: ,With the early performances, I saw myself as a marginal per-
son intervening from within the margins of the art world, and it seemed logical to
use performance as a critique of the establishment*®??. VALIE EXPORT hingegen
zielte mit ihrer 1972 in ihrem Manifest Woman'’s Art formulierten Forderung nach fe-
ministischer Emanzipation auf einen gesamtgesellschaftlichen Verinderungspro-
zZess:

,L..] UND ES IST AN DER ZEIT, dass wir frauen das ausdrucksmittel kunst be-
niitzen, um das bewufitsein aller zu beeinflussen, um unsere vorstellungen in
die gesellschaftliche konstruktion der wirklichkeit einflieRen zu lassen, um eine
menschliche wirklichkeit zu schaffen [...] die kunst, die der mann uns aufdringt,
verdandern, heifdt, die facetten der frau, die der mann gebaut hat, zerstéren. die
neuen werte, die wir der kunst bringen, werden lber die zivilisatorischen pro-
zesse uns frauen neue werte zuordnen. die kunst kann fiir die frauenbewegung
von bedeutung sein, indem wir aus der kunst neue bedeutungen — unsere be-
deutungen —schlagen: dieser funke kann den prozefd unserer selbstbestimmung
entziinden. [...] die (ibertragung der spezifischen situation der frau in den kiinst-
lerischen kontext errichtet zeichen und signale, die einerseits neue kiinstlerische
ausdrucksformen und botschaften sind, andererseits riickwirkend die situation
der frau verandern. die kunst kann ein medium unserer selbstbestimmung sein,
und diese bringt der kunst neue werte. diese werte werden iber den kulturellen
zeichenprozef die wirklichkeit verandern, einer anpassung an die weiblichen be-
dirfnisse entgegen. DIEZUKUNFT DER FRAU WIRD DIE GESCHICHTE DER FRAU
SEIN. 34

322 Vgl. Bonnet, 2004: 111.

323 Hatoum, zit. nach Antoni, 1998.

324 VALIE EXPORT (1998): Woman'’s Art. In: Harrison, Charles/Wood, Paul (Hrsg.): Kunsttheo-
rie im 20. Jahrhundert. Kiinstlerschriften, Kunstkritik, Kunstphilosophie, Manifeste, State-
ments, Interviews. Band 11 1940-1991. Ostfildern-Ruit, 1115f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.

289


https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

290

Asthetik der Autonomie

Die weibliche Emanzipation ist dabei, folgt man der Argumentation VALIE EX-
PORTs, fiir eine grundlegende Verinderung der Lebens- und Weltverhiltnisse rele-

325 ebenso wie das Ver-

vant, sodass sich Selbstbehauptung und Selbstbestimmung
hiltnis zwischen dem Selbst und dem Anderen nicht nur in feministischen Arbei-
ten, sondern generell in der Performance-Kunst als zentrale Anliegen erweisen.
Die feministische Performance-Kunst scheint jedoch in besonderem Mafie dazu
geeignet zu sein, explizit die Notwendigkeit genereller Emanzipation vor Augen
zu fithren, da sie aufmerksam macht auf die Unterwerfungsmechanismen und die
sich daraus ergebenden Problemlagen einer global vertretenen und uniibersehba-
ren, jedoch ,, marginalisierten Gruppe. Sie erscheint demnach als Prototyp, um die
Befreiung des Subjekts ungeachtet seines Geschlechts, ungeachtet jeglicher Un-
gleichheitsfaktoren voranzutreiben.

Verstanden als Aufforderung zur Reflexion und Selbstreflexion, die die
TeilnehmerInnen auf ihre Emanzipationsmoglichkeiten von den thematisier-
ten Entfremdungs- und Unterwerfungsmechanismen aufmerksam macht, zielt
Performance-Kunst darauf ab, ethische und soziopolitische Missstinde sichtbar
zu machen und allen Beteiligten den eigenen Anteil am Funktionieren und Auf-
rechterhalten dieser Missstinde offenzulegen. Dies kann als Aufforderung zur
Transformation begriffen werden: ,Performance art has typically been defined as
motivated by a ,redemptive belief in the capacity of art to transform human life,
as a vehicle for social change, and as a radical merging of life and art“***. Diese
von Amelia Jones angefiithrte Charakterisierung von Performance-Kunst scheint
sowohl fiir das Anliegen der KinstlerInnen fritherer Performances als auch fir
gegenwirtig agierende Performance-KinstlerInnen zu gelten. Denn als ephemeres
Ereignis besitzt Performance-Kunst grundsitzlich das Potenzial, durch ihre Un-
mittelbarkeit und die sich daraus ergebende Notwendigkeit, sich ad hoc verhalten
zu milssen, eine Grenz- und Schwellenerfahrung in den RezipientInnen auszu-
l6sen, die Bewusstseinsprozesse und in deren Folge Transformationsprozesse in
Gang setzen konnen.

Durch ihre Charakteristika tritt die Performance-Kunst den unsere Weltsicht
prigenden Dualititen entgegen und vermag letztlich Schwellenerfahrungen auf al-
len Ebenen zu bewirken, denn sie ruft dazu auf, starre Dichotomien als Differenzen
zu begreifen und die Chance zu nutzen, die manifesten Grenzen zu itberschreiten
ohne dabei das Risiko des Scheiterns auszublenden. Das Risiko des Scheiterns ist
stindiger Begleiter der KiinstlerInnen ebenso wie der TeilnehmerInnen, die sich
nachhaltig von einer Performance verindern lassen, und so fasst auch Abramovi¢

325 Zur Selbstbehauptung und letztlich Selbstbestimmung als Thema der Performance-Kunst
aufdert sich Damus ganz konkret in Bezug auf autodestruktive Performances. Siehe hierzu
Damus, 2000: 340.

326 Jones,1998a:13.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

das Wagnis des Scheiterns als wesentliches Moment in der Uberschreitung von
Grenzen auf, denn ,[m]an kann kein Neuland betreten, wenn man das Scheitern
fiirchtet®”. Allerdings wird die Last der Verpflichtung zur Verantwortlichkeit, die
das Scheitern als signifikanten Bestandteil ethischer Erfahrung denkt und die Ma-
xime des ,Weitermachens* stirkt, erst tragbar, wenn die Illusion der eigenen Om-
nipotenz entlarvt und die eigene Endlichkeit anerkannt wird??®.

Da sie jedoch das Selbst in seiner fundamentalen Abhingigkeit zur Mit-Welt
erfahrbar macht und so das Gefiihl eigener Omnipotenz ins Wanken bringt, kann
Performance-Kunst in Anlehnung an Bourriaud als ,relationale Kunst“ begriffen
werden, die zwischenmenschliche Erfahrungen ins Zentrum politisch motivierten
Handelns stellt und alternative Formen sozialen Miteinanders erprobbar macht.
Damit verdeutlicht sie die Dringlichkeit der Erschaffung neuer sozialer Beziehun-
gen und Lebensmoglichkeiten, die die Differenzen zwischen distinkten Gruppen
in Allianzen zwischen gleichwertigen Partnern iiberfithrt®®. Thr geht es also ,um

327 Abramovié, zit. nach Tholl, 2014.

328 Neben der Méglichkeit ,heroisch* mit der Last der ethischen Verantwortung umzugehen,
wie sie in der Performance-Kunst von den Kiinstlerlnnen vor Augen gefithrt wird, verweist
Critchley auf eine bescheidenere Form, die Last der ethischen Forderung zu tragen, namlich
auf den humorvollen Umgang mit dem eigenen Scheitern, der eine Form der Selbsterkennt-
nisist und in dem die Moglichkeit der Sublimierung liegt, ohne dass die ethische Forderung,
die aufgrund ihrer Universalitit notwendig zum Scheitern fiihren muss, zu Selbsthass oder
Grausamkeit wird (vgl. Critchley, 2008: 94 u. 98).

329 Vgl. Bourriaud, Nicolas (2006): Relational Aesthetics. In: Bishop, Claire (ed.): Participation.
Documents of Contemporary Art. London/Cambridge/Massachusetts, 165ff. Bourriauds Kon-
zeption einer ,partizipativen Kunst“ bezieht sich zwar in erster Linie auf eine Entwicklung
in der Bildenden Kunst seit den 1990er-Jahren, in der kiinstlerische Objekte dazu dienen,
zwischenmenschliche Kontakte herzustellen, und in der er einen Paradigmenwechsel aus-
macht, der Interaktivitit und Intersubjektivitit zum Ausgangs- und Endpunkt der Arbeiten,
also zuihrem Hauptthema macht. Sie soll jedoch hier gerade aufgrund ihrer soziopolitischen
Aspekte auch fiir eine Betrachtung der Performance-Kunst stark gemacht werden, da Bour-
riauds Partizipationsbegriff vom physischen Involviertsein der Teilnehmerlnnen ausgehend
auf einen Entfaltungs-Raum von Selbstbestimmung, Gleichheit und Gemeinschaft abzuzie-
len scheint (vgl. Spohn, 2015: 84ff.). An dieser Stelle geht es also nicht darum, die kunst-
wissenschaftlichen und philosophischen Debatten um Partizipation als ,ein Mirtwirken der
Rezipienten im Allgemeinen“ und »partizipative Kunst«als ,in einer ,aktiven’ Beteiligung des
Publikums eine der materiellen Realitat zugeordnete Handlung, die per se dem Politischen
zugeordnet wird“ fortzufithren (Spohn, 2015: 75 u. 85). Noch geht es darum, zu den Vorwiirfen
der Kritiker Stellung zu beziehen — er und die Anhdngerlnnen seines Partizipations-Begriffs
setzten Beteiligtsein mit Handeln und Handeln mit Aktivitat, d.h. mit aktivem Eingreifen
gleich. Sie assoziieren dies per se mit dem Politischen, ibersehen oder ignorieren zudem,
dass auch ,freie Reaktionen“ (Eco) und ,innere Teilnahme“ (Gadamer) Formen der Partizipa-
tion sind, und klammern aus, dass Partizipation nicht notwendig Demokratie mit sich bringt
und es durchaus partizipative Kunst gibt, die den Dissens ausschliefit und sich nur an ein
elitares Kunstpublikum richtet (vgl. Spohn, 2015: 76ff.).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.

291


https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

292

Asthetik der Autonomie

die Uberwindung starrer Gegensitze, um ihre Uberfithrung in dynamische Diffe-
renzen‘®® oder, um es mit Foucault zu sagen, um das ,Sein der Differenz**
folglich nicht darum, Unterschiede zu leugnen, sondern sie gerade anzuerkennen

und

und als produktiven Faktor beim Stiften neuer Beziehungen und im gemeinsamen

Handeln, mithin bei einer Metamorphose des ,Bezugsgewebes*, also des Miteinan-

332

ders zu nutzen®”. Denn gerade im Handeln, das mit Arendt Pluralitit und also die

333 yoraussetzt, offen-

~Anwesenheit von Anderen, die mit-sind und mit-handeln"
bart sich ihr emanzipatorisches Potenzial, im Sinne der Sprengung vorgegebener
Schranken und der Uberschreitung von Grenzen®*.

So fordert die Performance-Kunst, mit Foucault gesprochen, ihre Teilnehmer-

Innen letztlich dazu auf, starre ,Herrschaftsverhiltnisse in Machtbeziehungen“®

330 Fischer-Lichte, 2004: 356f.

331 Foucault, Michel (2007g): Vorrede zur Uberschreitung In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel Fou-
cault. Asthetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main, 13.

332 Wie Foucault, der davon ausgeht, dass die Grenze erst in der Geste der Uberschreitung, die ei-
ne Linie durchbricht und unaufhérlich auf das Neue zielt, sichtbar wird (vgl. Foucault, 2007g:
10ff.), denkt auch Balibar die Grenze von ihrer Uberschreitung her. Gerade die Existenz an-
thropologischer Unterschiede zu leugnen, ist Balibar zufolge unméglich, denn eine Mensch-
lichkeit ohne Riickgriff auf diese ,manifesten Grenzen*, auf diese notwendigen und unmog-
lichen Dichotomien ist nicht vorstellbar (vgl. Balibar, 2012: 221). ,Menschen sind ,manuell’
oder ,intellektuell‘ veranlagt, ,mannlich’ oder weiblich’ ,gesund‘ oder krank‘[...] usw. Diese
Unterschiede in der Vorstellung ,aufheben’ zu wollen (ganz zu schweigen von dem Versuch,
sie real’, ,in echt‘ aufzuheben) hiefle, die Menschlichkeit der Menschen selbst aufzuheben,
sie manchmal sogar gewaltsam zu zerstoren“ (Balibar, 2012: 222). Diese Crenze ist jedoch
nicht nur eine schiitzende, sondern auch eine repressive und stigmatisierende Kategorisie-
rung und steht beispielsweise einer Universalisierung von Biirgerrechten im Wege, sodass
sie folglich in eine Schwelle transformiert werden muss, deren Uberschreitung, so Balibar,
gerade in der Suche nach Méglichkeiten ,neuer Transindividualititsformen“ besteht, die die
anthropologischen Kategorien nicht als Hindernis, sondern als Ansatzpunkt und folglich als
Chance begreift und nutzt (vgl. Balibar, 2012: 222f.).

333 Vgl. Arendt, 2002: 237ff.; hier 302.

334 Vgl Arendt, 2002: 238. ,[...] nurin dem Mafe, in dem [Menschen] gewillt sind, ihren Sinn zu
dndern und neu anzufangen, werden sie instand gesetzt, ein so ungeheueres und ungeheuer
gefihrliches Vermégen wie das der Freiheit und des Beginnens einigermafien zu handhaben®
(Arendt, 2002: 306).

335 Hier sei noch einmal an die Definition von »Macht« (pouvoir) und »Herrschaft« (dominati-
on) des spaten Foucault erinnert. Denn auch, wenn »Macht« fiir deutsche Ohren zunichst
negativ klingt, ist hier doch ein ,Spiel“ zwischen freien Individuen, ein korrelatives Verhalt-
nis zwischen ihnen gemeint. Menschliche Interaktion ist ohne Macht nicht denkbar, denn es
geht Foucault zufolge immer darum, Einfluss auf die Verhaltenswahrscheinlichkeit aller Be-
teiligten auszuiiben, es geht um die Lenkung anderer und des eigenen Verhaltens in einem
mehr oder weniger offenen Handlungsfeld. Macht ist folglich eine Form, in einem Hand-
lungsraum zwischen freien Subjekten auf die Entwicklung des Handelns Einfluss zu nehmen.
»Herrschaft« hingegen beschneidet als asymmetrische und starre Form der Macht die Frei-
heit des Anderen und versperrtihm die Moglichkeit zu Veranderungen. Herrschaft wird also

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

zu transformieren und vollzieht gleichsam eine Fokusverschiebung auf die Selbst-
gestaltung des Individuums, die mit einer Verpflichtung anderen Menschen ge-
geniiber einhergeht. Sie kann somit als Appell an die TeilnehmerInnen begrif-
fen werden, sich selbst im Sinne der Foucault’schen , Lebenskunst“ zu gestalten,
und scheint seine Forderung nach der Zusammenfithrung von Kunst und Leben —
im Rekurs auf die avantgardistische Forderung und gegen ein ,autonomistisches*
Kunstverstindnis — sowie der Verkniipfung dieser Forderung mit einer auf die
Selbstermichtigung des Individuums bezogenen Ethik und einer Form zwischen-
menschlicher Beziehungen, in denen alle Beteiligten als frei und handlungsfihig
gedacht werden miissen, kiinstlerisch zu artikulieren, sodass sich notwendiger-
weise auch der Widerstand gegen eine Moral des Gehorsams fiir die Performance-
Kunst als konstitutiv erweist®®. Es ist die Riickkehr zu einer Moral als Freiheits-
praxis, die sich aus Sicht Foucaults in der Postmoderne anbahnt, und die auch die
Performance-Kunst forciert. Die Performance-KiinstlerInnen machen, oft im wort-
lichen Sinne, aus ihrem Leben ein Kunstwerk und eréffnen so den TeilnehmerInnen
iiber den Entwurf ihres eigenen Selbst die Moglichkeit, iiber ihr eigenes Ethos zu

337 und zur Selbsterkenntnis auf.

reflektieren. Damit fordern sie zur ,Selbstsorge

Indem die KiinstlerInnen also Herrschaftsbeziehungen exemplarisch auffith-
ren und so auf diese aufmerksam machen, kénnen sie den Blick aller AkteurIn-
nen fiir die eigene Enge und Starrheit schirfen und einen Verinderungsprozess in
Gang setzen, der die Beteiligten dazu aufruft, Herrschaftsformen in Machtbezie-
hungen zu transformieren und die ,Karten neu zu mischen“. Performance-Kunst
erdffnet eine Moglichkeit, in einem gegebenen Wahrheitsspiel etwas , anderes zu
entdecken und diese oder jene Regel mehr oder weniger abzuindern, manchmal

sogar das gesamte Spiel der Wahrheit umzugestalten®®. Sie nutzt dies auf radi-

ber unfreie Individuen ausgelibt und gestaltet sich als Zwangspraktik, nicht als ergebnisof-
fene Handlungsmotivation.

336 In diesem Sinne dufert sich auch Pjotr Pawlenski, der das Ziel der Performance-Kunst als
,[...] das Dementi des Narrativs der Macht [bestimmt]. Die Worte der Macht lauten: ,Hé6r zu,
wiederhole, gehorche!‘ Die Worte der Kunst lauten: ,Sprich, widerlege, wehr dich!‘[...] Denn
Kunst ist ihrem Wesen nach anarchisch. lhre historische wie politische Entwicklung ist ein
Kampf um die Ausdrucksformen des freien Denkens“ (Pawlenski, Pjotr (2016a): Der biiro-
kratische Kampf und die neue Okonomie politischer Kunst. In: Velminski, Wladimir (Hrsg.):
Pjotr Pawlenski. Der biirokratische Kampf um die neue Okonomie politischer Kunst. Berlin,
18ff).

337 Hier soll noch einmal in aller Deutlichkeit darauf hingewiesen werden, dass das Foucaul-
t'sche Konzept der ,Selbstsorge“ nicht im Kontext neoliberaler Selbstoptimierung und der
damit verknipften Rechtfertigung des staatlichen Riickzugs aus der Firsorgepflicht gegen-
liber seiner Bevolkerung verstanden werden kann.

338 Foucault, 2005: 897.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.

293


https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

294

Asthetik der Autonomie

3% in dem sich alle Be-

kale, kiinstlerische Weise, denn sie kreiert einen Rahmen
teiligten als handelnde, freie Individuen innerhalb eines Machtgefiiges gegeniiber-
stehen, das in besonderem MalfSe verinderbar ist.

In diesem Kontext konnen der Widerstand gegen die exemplarischen Herr-
schaftsformen erprobt und Rahmenverschiebungen forciert werden, die es den Be-
teiligten ermoglichen, sich selbst zu erkennen und zu kreieren und sich somit ihrer
selbst zu bemichtigen, sodass die Performance-Kunst, ebenso wie die Foucault'-
sche Konzeption einer neuen ,Asthetik der Existenz*, nicht nur verhirtete poli-
tische Strukturen sichtbar macht, sondern gerade den Begriff eines autonomen,
ethischen Subjekts zu Bewusstsein bringt, welches sich durch Selbstbeherrschung
die reflektierte Freiheit — auch und vor allem im Umgang mit anderen — zu erkimp-
fen vermag. Die Performance-Kunst, verstanden als ethische Lebenskunst, wird so
zum Ort des politischen Widerstands und zur Neubegriindung des Verhiltnisses
des Menschen zu sich selbst und zu seinem Gegeniiber. Letztlich gilt es also, ei-
ne Beziehung zu sich selbst auszubilden, die bestimmt, wie sich das Individuum
als moralisches Subjekt seiner eigenen Handlungen konstituieren muss®*°, mithin
ein neues Ethos zu entscheiden und eine Seinsweise zu finden, die es dem Einzel-
nen ermdglicht, sich selbst anzuerkennen, um von anderen anerkannt werden zu
kénnen.

Die Performance-Kunst scheint also der Foucault'schen Forderung Nachdruck
zu verleihen, eine individuelle Freiheit auszubilden, die sich in der Beziehung des
Selbst zu sich selbst und zu anderen ausdriickt. Es geht um ein Ethos, das als die
»Erprobung der Grenzen, die wir iiberschreiten kénnen, und damit als Arbeit von
uns selbst an uns selbst, insofern wir freie Wesen sind, charakterisier[t]“ werden

341

muss*'. So ist es letztlich nicht nur Foucault, sondern auch der Performance-

Kunst darum zu tun, im zeitgendssischen Denken der Frage nach dem ethischen

342 Wenn also die TeilnehmerInnen der durch

Subjekt mehr Gewicht einzuriumen
die Performance-Kunst ausgeldsten transformatorischen Rahmenverschiebung,
die hier als Erfahrung singulirer Pluralitit bestimmt wurde, im Sinne Badious die
Treue halten wollen und so die Bildung eines neuen Ethos bzw. Seins in der Welt
als notwendig anerkennen, kommen sie nicht umhin, auch die Notwendigkeit der
strukturellen Transformation von Herrschafts- in Machtbeziehungen und mithin
den Widerstand gegen verhirtete Herrschaftszustinde als Mittel zur Erstreitung

neuer Freiheitsriume anzuerkennen.

339 DerRahmen beziehungsweise der Raum, den die Performance-Kunst erschafft, wurde in Ka-
pitel 3.5 bereits als ,Heterotopos* bestimmt, der sich als Handlungsraum im Sinne Arendts
konkretisiert.

340 Vgl. Foucault, 2007b: 203.

341 Foucault, Michel (2007f): Was ist Aufklirung. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel Foucault. As-
thetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main, 187.

342 Vgl. Foucault, 2005: 893 u. 901.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

Wie Foucault geht es auch der Performance-Kunst darum, einen die Ratio-
nalitit und Emotionalitit verschrinkenden Verstehensprozess in den Teilnehme-
rInnen anzustoflen, der sich direkt auf die Selbstdefinition des Individuums so-
wie auf sein Handeln in der Gesellschaft auswirkt. Spitestens an dem Punkt, wo
das Erlebte in die Gesellschaft zuriickgespielt wird als eine ethische Neudefiniti-
on der TeilnehmerInnen mit Blick auf ihre Mitmenschen, fordert das avantgar-
distische Credo der Zusammenfiithrung von Kunst und Leben sein Recht auf Rea-
lisation ein. Durch die das Subjekt transformierenden Elemente und Methoden
der Performance-Kunst artikuliert sich ihr Aufruf, eine individuelle Lebenspra-
xis zu finden und zu leben. Folgt man diesem Aufruf, folgt man dem von der
Performance-Kunst provozierten radikalen Bruch mit dem Gewohnten; hilt man
dieser Rahmenverschiebung die Treue, kann dies zu einer Lebenskunst im Sinne
Foucaults fithren.

Da die Performance-Kunst als politisch und ethisch motivierte Aufforderung
zur Reflexion und Transformation verstanden werden kann, haftet ihr immer auch

343

eine utopische Dimension®* an, insbesondere wenn davon ausgegangen werden

kann, dass der Ausspruch Abramoviés, ,[d]ie wichtigste Kunst sucht den Dialog

n*, als paradigmatisch fiir die

zur Gesellschaft und probiert, diese zu verander
Performance-Kunst zu betrachten ist. Indem sie auf das Unbekannte im Umgang
mit uns selbst und unserer Umwelt verweist, scheint ihr utopisches Moment gera-
de in der Hinwendung auf ein Pluralititskonzept zu beruhen, das elementar mit
der Erfahrung von Freiheit verkniipft ist: einer Freiheit im Denken jenseits her-
kommlicher kategorialer Begrenzungen, vermittelt iber das emotional Erfahrene,

und einer Freiheit im Handeln, die sich auch in der Weise der Diskursivierung

343 Eine Utopie im klassischen Sinne, wie beispielsweise bei Thomas Morus und in der Einschat-
zung der Rolle der Utopisten in der biirgerlichen Gesellschaft von Horkheimer entwirft die
Performance-Kunst nicht (vgl. Horkheimer, Max (1971): Anfange der biirgerlichen Geschichts-
philosophie: In: Horkheimer, Max: Anfiange der burgerlichen Geschichtsphilosophie. Hegel
und das Problem der Metaphysik, Montaigne und die Funktion der Skepsis. Frankfurt am
Main/Hamburg, 58ff.). Es bietet sich deshalb an, die Utopie schlicht als Schwellenphianomen
zu denken, statt einen Utopie-Begriff fir eine Philosophie der Performance-Kunst starkzu-
machen, derihrimmerauch einen Aspekt der Unmoglichkeit verleiht—selbst der»konkreten
Utopie« Blochs haftet dieser Aspekt an, wenn er Das Prinzip Hoffnung mit folgendem Satz be-
schliefdt: ,Die Wurzel der Geschichte aber ist der arbeitende, schaffende, die Gegebenheiten
umbildende und iiberholende Mensch. Hat er sich erfaft und das Seine ohne Entduflerung
und Entfremdung in realer Demokratie begriindet, so entsteht in der Welt etwas, das allen
in die Kindheit scheint und worin noch niemand war: Heimat“ (Bloch, 1993: 1628). Will man
der Verbindung der Foucault'schen Heterotopie mit der Utopie gerecht werden, arbeitet sie
im besten Fall mit einem utopischen Moment, wobei sie einen Utopie-Begriff zu verwenden
scheint, der sich nicht auf einen niemals zu erreichenden Ort, sondern auf einen noch nicht
erreichten Ort bezieht.

344 Abramovi¢, zit. nach Tholl, 2014.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.

295


https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

296

Asthetik der Autonomie

des Ereignisses spiegelt, also in der Freiheit, ein eigenes Ethos auszubilden, wie
es Foucault fordert, und den hegemonialen Heteronomien eine Selbstbestimmung
entgegenzusetzen, die auf kritischer Reflexion des eigenen Selbst und der Umwelt
beruht. Diese Selbstbestimmung basiert auf dem erlebten Miteinander im freien
Raum der Kunst, in dem das eigene Handeln mafigeblich fiir das Ereignis wird und
sich schliefilich in ihrer praktischen Umsetzung auf der gesellschaftlichen Ebene
niederschligt. Insofern artikuliert die Performance-Kunst durchaus die Forderun-

345

gen der Postmoderne®*, wie sie von Wolfgang Welsch bestimmt werden, denn:

,Die postmoderne Pluralitdt ist nicht nur mit einem Freiheitsgewinn, sondern
auch mit einer Verscharfung von Problemlasten — oder einer neuen Sensibilitat
fir Problemlagen — verbunden. Die Probleme sind sowohl praktischer als auch
theoretischer Natur. Die Postmoderne ist wesentlich ethisch grundiert. Sie erfor-
dert eine neue Art des Umgangs mit Pluralitit—und zwar mit einer ob ihrer Radi-
kalitit schwieriger gewordenen Pluralitit. Sie verlangt eine neuartige, eine genau
aufdiesenradikalen und dahereoipso konflikthaften Pluralismus zugeschnittene
Ethik. 346

Zur inhaltlichen Bestimmung einer solchen Ethik macht die Performance-Kunst
eine Formulierung der Idee der »Freiheit« und »Autonomie« stark, die im Gegen-
satz zu der Idee der »Freiheit«, wie sie Hegel als Grundlage der attischen Kunst
denkt und wie sie Nietzsche und Heidegger in Bezug auf den Einzelnen konzi-
pieren, nur im Kontext gelebter Pluralitit und in der Stirkung des ,Besonderen®
entstehen kann. Die von ihr geforderte Freiheit realisiert sich also nicht in der
Harmonie zwischen Individuum und Norm, in der sich das Individuum dem All-
gemeinen unterordnet, wie es Hegel vorschwebt; auch ist es nicht die Freiheit des
Einzelnen, die sich mehr oder weniger losgel6st von der Gesellschaft in Gestalt des
Nietzsche’schen Ubermenschen oder der Heidegger'schen ,Eigentlichkeit“ mani-
festiert. Es ist die Freiheit als Voraussetzung des eigenen Handelns im Horizont
des Anderen und als ethisches und politisches Ziel zugleich, die es dem Indivi-
duum erméglicht, sich selbst und seine Umwelt kritisch zu priifen und sich nach
neu gesetzten oder modifizierten MaRstiben handelnd in die gesellschaftliche Ent-
wicklung einzumischen.

Ohne autonome Subjekte, die gemeinsam in der Heterotopie der Performance
alternative Handlungsmuster erproben, konnte Performance-Kunst kein Neuland
betreten, d.h., keine Rahmenverschiebung ermdglichen. Es ist aber gerade auch

345 Ohne der Frage nachgehen zu wollen, ob und inwieweit die Performance-Kunst ein Resultat
bzw. Symptom der »Postmoderne« als Epoche und Zeitdiagnose ist, kann davon ausgegan-
gen werden, dass sie letztlich, ungeachtet der tatsichlichen Realisierung, auf den zentralen
Begriff der Postmoderne, namlich auf »Pluralitit«als zu verwirklichendes Moment, abzielt.

346 Welsch,1997: 7.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

das Ziel der Performance-Kunst, Subjekte zu entlassen, die sich ihrer Autonomie
bewusster werden und diese im politischen Handeln in der Gesellschaft nutzen,
um - mit Sartre und Foucault zu sprechen — auf der Freiheit aller zu beharren und
sich fiir eine Verwandlung von Herrschafts- in Machtbeziehungen zu engagieren.
Denn die eigene Verantwortlichkeit, die die Performance-Kunst den AkteurInnen
veranschaulicht, ist elementar verkniipft mit der Forderung nach der Wahl- und
Handlungsfreiheit, nach der Moglichkeit des freien Entwurfes aller, da die eige-
ne Freiheit wesentlich von derjenigen der anderen abhingt. Performance-Kunst
zeigt dem Einzelnen, dass er selbst (im Sinne der autonomia) sein eigener Ge-
setzgeber ist, und verweist gleichzeitig auf die ethische und politische Last, die
mit der eigenen Freiheit einhergeht®”. So liegt der ,Moral der Freiheit**® — wobei
nach Foucault die Freiheit die ontologische Bedingung der Ethik und die Ethik die
reflektierte Praxis der Freiheit ist**® —, deren Ausbildung die Performance-Kunst
anzustofRen vermag, letztlich laut Fischer-Lichte ein aufklirerischer Duktus zu-
grunde, denn:

,Indem sie die Grenzen der Aufklarung markiert, die zur Beschreibung und Be-
herrschung der Welt dichotomischer Begriffspaare bedarf, indem sie den Men-
schen als ,embodied mind‘in Erscheinung treten |af3t, erweist sie sich als Wirken
einer ,neuen‘ Aufklarung: Sie ruft den Menschen nicht zur Beherrschung der Na-
tur — weder seiner eigenen noch der ihn umgebenden — auf oder treibt ihn dazu
an, sie ermutigt ihn vielmehr zu dem Versuch, zu sich selbst und der Welt in ein
neues, nicht vom Entweder-oder, sondern vom Sowohl-als-auch bestimmtes Ver-

hiltnis zu treten [...].3*°

Auch wenn also der Autonomie-Begriff der Performance-Kunst vordergriindig an

351

den kantischen Begriff der »Autonomie«*" erinnern mag, da die Performance-

347 Vgl. Sartre, 2007: 176. Performance-Kunst macht also einen Freiheitsbegriff stark, der mit
Sartre gesprochen elementar an die eigene Verantwortlichkeit und den ,Anderen“ gekniipft
ist. Sartre sagt: ,Man wabhlt sich angesichts der anderen®, und sobald man engagiert ist, ist
man auch gezwungen, nicht nur seine eigene Freiheit, sondern auch die der anderen zu wol-
len. Denn in der Intersubjektivitdt erkennt das Individuum den anderen als ihm gegeniiber-
stehende Freiheit und sieht, dass die Existenz des Einzelnen vom anderen, von der Cemein-
schaft abhangt, ohne die er sich selbst nicht erkennen kann. Das Mit-Sein ist also wesentlich
fiir das Sein in der Welt, in dem sich individuelle Entwirfe gestalten (vgl. Sartre, 2007: 158f.,
165f. u. 172; hier171).

348 Sartre, 2007:179.

349 Vgl. Foucault, 2005: 879, der hier offenkundig kantisches Denken variiert.

350 Fischer-Lichte, 2004: 362.

351 ,Das Prinzip der Autonomie ist also: nicht anders zu wihlen, als so, dafl die Maximen seiner
Wabhl in demselben Wollen zugleich als allgemeines Gesetz mit begriffen sein“ (Kant, Imma-
nuel (1999): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [GMS]. Hamburg, 68/440). Das Prinzip
der Autonomie ist dabei das einzige Prinzip der Moral (vgl. Kant, GMS: 68/440).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.

297


https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

298

Asthetik der Autonomie

Kunst von ihren TeilnehmerInnen den ,Mut, sich [ihres] eigenen Verstandes zu
bedienen®, einfordert und ihnen die Moglichkeit des ,Ausgang[s] aus der selbst-

352 qufzeigt, ist doch die Motivation des von ihr for-

verschuldeten Unmiindigkeit
cierten ethischen Handelns von derjenigen Kants grundverschieden, denn nicht
die Achtung vor dem Gesetz und die Pflicht, sondern die Achtung vor der Mit-Welt
und die Neigung respektive die emotionale Anteilnahme werden hier zur treiben-
den Kraft®3.

Aus dem begrifflichen Nachvollzug dessen, was Performance-Kunst uns anbie-
tet, ergibt sich eine Asthetik der Autonomie, die ich hier vorschlagen méchte. Zwar
iiberlisst die Performance-Kunst die Interpretation und die Uberfithrung des Er-
lebten aus dem Heterotopos in die Gesellschaft ihren Teilnehmerlnnen und arti-
kuliert nicht explizit ein gesellschaftliches Transformationsziel, aber die verwen-
deten Kommunikationsmodi der Performance-Kunst legen eine bestimmte inhalt-
liche Ausrichtung ihrer utopischen Dimension, eine bestimmte politische Praxis als
Resultat der Treue zum Ereignis nahe, der im Folgenden nachgegangen werden
soll.

So ist die Autonomie, zu deren Gewahrwerden die Performance-Kunst aufruft,
eine Autonomie im Heteronomen, die mit der Notwendigkeit von Widerstand und
Solidaritat als Basis pluraler Koexistenz verniht ist. Nur vor dem Hintergrund der
Pluralitit und der gegenwirtigen soziopolitischen Lage kann sie iiberhaupt inhalt-
lich gefillt und realisiert werden, denn sie wird stets, und das ist das Entschei-
dende, von den Forderungen des Anderen an das Subjekt gestért, da die Heteroaf-
fektivitit der Selbstaffektion vorausgeht®*. Gerade diese Stérung der Autonomie,
die in der Performance durch Irritation und Rollenfluiditit erzielt wird, durch die
Grenzsprengung zwischen Rationalitit und Emotionalitit sowie zwischen Subjekt
und Objeke, ist dabei mafRgeblich fiir eine politische Praxis, die mittels Dissens

352 Vgl. Kant, Immanuel (1999a): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung? In: Was ist Auf-
klarung? Ausgewahlte kleine Schriften. Herausgegeben von Horst D. Brandt. Hamburg, 20.

353 Eine profunde, kritische Interpretation der kantischen Moralphilosophie liefert Adorno in
seiner Vorlesung Probleme der Moralphilosophie, in der er auch auf die systemimmanenten
Schwierigkeiten der kantischen »Autonomie« verweist, wie unter anderem auf den ,autori-
taren“und ,bargerlichen“ Charakter der Freiheit, der aus Kants Deutung der Freiheit als abso-
luter Vernunftgebrauch und zugleich Gesetz, nach dem ich zu handeln habe, resultiert (vgl.
Adorno, Theodor W. (2015): Probleme der Moralphilosophie. Frankfurt am Main, 129f.). Au-
tonomie ist bei Kant als die ,Indifferenz von Freiheit und Notwendigkeit“ zu verstehen (vgl.
Adorno, 2015: 120), was, wie Adorno darlegt, zu einigen Schwierigkeiten fihrt (vgl. Adorno,
2015: 85ff.).

354 Vgl. Critchley, 2008: 143. An die Autonomie wird, so Critchley, ,heteroaffektiv eine Forderung
gestellt, die sie aufteilt und zu politischen Sequenzen zwingt, die auf die Kultivierung auto-
nomer Raume abzielt“ (Critchley, 2008: 153).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland 299

die Ordnung, die ,Idylle des Konsenses“ stort, ,mit deren Hilfe die Regierung die
Gesellschaft entpolitisieren will>*>,

Der Begriff der »Autonomie, der im Kontext einer Philosophie der Performance-
Kunst als Freiheitspraxis verstanden werden soll und folglich als reflektierte
Selbstbestimmung und -ermichtigung mit Blick auf den Anderen und somit vor
dem Bewusstsein der eigenen Interdependenzen sowie der daraus resultierenden
Verantwortung fiir sich und die Gesellschaft, lisst sich letztlich als ,die Kraft

zur Reflexion, zur Selbstbestimmung, zum Nicht-Mitmachen*®

bestimmen,
die das Anerkennen der Notwendigkeit von Widerstand gegen Unterdriickung
und Entmiindigung und in dessen praktischer Umsetzung von Solidaritit mit
den Unterdriickten und Entmiindigten impliziert. Wenn die eigene Freiheit und
Verantwortlichkeit vor dem Hintergrund der singuliren Pluralitit und folglich
der Notwendigkeit der Anerkennung der Freiheit und Verantwortlichkeit der
Mitmenschen ernst genommen wird, folgt daraus — zumindest theoretisch —
die Infragestellung bestehender Unterdriickungsmomente und die Notwendig-
keit genereller Emanzipation. Wenn es also darum geht, allen Menschen aktive
Biirgerschaft, Kritik und Teilhabe zu ermdéglichen und die eigene Autonomie in
Abhingigkeit von der Autonomie der anderen wertzuschitzen und sie in der Le-
bensrealitit zu verwirklichen, werden Gleichheit — im Sinne der Gleichwertigkeit
— und Freiheit als Folie des Handelns zur Voraussetzung. Denn die eigentiimliche
Bedingung und das Ziel des politischen Handelns ist die Gleichwertigkeit, wih-
rend der Gebrauch der Freiheit nichts ist, was aus der menschlichen Singularitit
entspringt, sondern etwas, das nur zwischen den Menschen und aus der Plura-
litat selbst, aus dem im Moment geschlossenen Bund zwischen den Subjekten
entstehen kann, in dem sie Freiheit gemeinsam ausitben®”.

Performance-Kunst begreift die Erkenntnis eigener Freiheit, die durch sie er-
moglicht wird, als Voraussetzung des Engagements jedes Einzelnen, das darauf
abzielt, sich auch fiir die Freiheit des Anderen, fiir die Handlungsfihigkeit derer
einzusetzen, die in der gegebenen Ordnung als die ,Anderen“ fungieren und an
der Gestaltung ihres eigenen Lebens und der Gesellschaft nicht aktiv beteiligt sind.
Der Widerstand, das ,Nicht-Mitmachen®, wie es Adorno fordert, zielt also auf eine

355 Critchley, 2008: 155.

356 Adorno, Theodor W. (1973): Erziehung nach Auschwitz. In: Erziehung zur Miindigkeit. Vor-
trage und Gesprache mit Hellmut Becker 1959-1969. Herausgegeben von Gerd Kadelbach.
Frankfurt am Main, 93.

357 Vgl. Butler, 2016: 73. ,Freiheit kommt nicht aus mir oder aus dir, sie entsteht als eine Bezie-
hung zwischen oder eigentlich unter uns. Es geht also nicht darum, die menschliche Wiirde
in einer einzelnen Person zu finden, sondern vielmehr darum, den Menschen als ein relatio-
nales und soziales Wesen zu begreifen, dessen Handeln auf Gleichheit angewiesen ist und
den Cleichheitsgrundsatz artikuliert” (Butler, 2016: 119).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

300

Asthetik der Autonomie

soziopolitische Grenzsprengung, die die Kluft zwischen Partizipation und Resi-
gnation zu iiberwinden sucht, zwischen aktiver und passiver Staatsbiirgerschaft,
zwischen Inklusion und Exklusion im Rahmen politischen Handelns. Insofern regt
Performance-Kunst zu einem Widerstand an, der zum einen aus dem Bewusstsein
von Zwangsmechanismen resultiert®®, die auf den Menschen wirken und die die
Performance-Kunst exemplarisch nachzeichnet, und sich zum anderen gegen den
je individuellen Anteil am Aufrechterhalten von Unterdriickung richtet®®, wie er
uns durch unser eigenes Handeln in Performances unmittelbar vor Augen gefithrt
wird. Dieser von der Performance-Kunst angeregte Widerstand miindet mithin in
eine praktisch gelebte Solidaritit als notwendige Folge der Treue zum Ereignis sin-
gulirer Pluralitit.

Diese Solidaritit als Folge der Kritik, der Erkenntnis der Unterdriickungsme-
chanismen und der eigenen Anteile am Funktionieren von Hegemonie ist dabei die
Basis einer Lebenspraxis — eines neuen Ethos’ im Sinne Foucaults —, die es ermdg-
licht, Herrschaftsbeziehungen und somit die gesellschaftlichen Bedingungen der
Ungleichheitsfaktoren zu unterlaufen und zumindest potenziell zu einer gerechte-
ren Welt beizutragen. Die Performance-Kunst ruft zu einem pluralen Widerstand
auf**°, der ,eines Kérpers [bedarf], der erscheint, der handelt und der mit seinem
Handeln eine Welt begriinden will, die anders ist als die, der er begegnet, und das

bedeutet, der Gewalt zu begegnen, ohne deren Bedingungen zu reproduzieren®®'.

358 Die Reflexion und Erkenntnis der Unterdriickungsmethoden ist, Adorno zufolge, die notwen-
dige Voraussetzung des Widerstandes. Es sind die unzahligen von auen auferlegten Formen
der Moralitat, die ihre Schlechtigkeit verschleiern und sich fir das Gute ausgeben, wiahrend
sie unerbittliche und repressive Normen etablieren, ebenso wie die sich selbst verschleiern-
den ideologischen Unterdriickungstaktiken einer Gesellschaft, ,die auf Gewalt und Ausbeu-
tung wesentlich gegriindet ist“ (vgl. Adorno, 2015: 248f. u. 252ff.; hier 258). Widerstand sollte
sich also in der ,konkreten Denunziation des Unmenschlichen“ manifestieren (Adorno, 2015:
261).

359 Adorno weist auf die Notwendigkeit hin, dass wir versuchen, zu durchschauen, was die Welt
mit und aus uns macht und was wir selbst aus uns machen, um in dieser Welt via Anpassung
iberleben zu kénnen. Das ,Mitspielen* und seine Konsequenzen missen dabei selbst in die
Reflexion Eingang finden, damit uns wenigstens klar ist, dass wir am ,Falschen* mithelfen,
wenn wir mitspielen. Wir kdnnen uns zwar dem Mitspielen nicht ganz entziehen, aber schon,
indem wir ein Bewusstsein davon entwickeln, leisten wir ein Stiick weit Widerstand gegen
das System, das uns zu unkritischen Konsumenten und Statisten fiir seine eigene Macht-
akkumulation machen méchte. Widerstand heift fir Adorno auch, Widerstand gegen all
das zu leisten, was uns in uns selbst dazu motiviert mitzuspielen. So schwingen im Wider-
standsbegriff Adornos also immer auch die Dimensionen »Verantwortung« und »Gewissen«
mit, ebenso wie die Kritik an den eigenen starren und unerbittlichen Uberzeugungen (vgl.
Adorno, 2015: 249ff.).

360 Vgl. Butler, 2016: 72, 77 u. 277.

361 Butler, 2016: 242. Wenn auch Butler dies nicht auf Performance-Kunst bezieht, erscheint es
doch durchaus auf diese anwendbar.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

Widerstand muss also nicht nur das hegemoniale System kritisieren und ablehnen,
sondern auch neue solidarische Existenzstile bejahen®**.

Politisches Handeln im Arendt'schen Sinne wird damit unabdingbar mit der
Solidaritit mit dem ,Anderen” verkniipft, deren Grundlage in der gegenseitigen
Abhingigkeit und Verlisslichkeit besteht, sodass sich auch »Autonomie« nicht ohne
»Verwundbarkeit« als radikale Abhingigkeit von anderen und von der Welt denken
lasst. Gerade die Idee der Interdependenz muss also gestirkt werden, um Solida-
ritit im Handeln nachhaltig zu installieren und statt der Zunahme von Prekaritit
lebbare Interdependenzen zu erméglichen, so Butler’®. Dazu bedarf es eben eines
,Ethos’ der Solidaritit“ im Kampf um die ,Betrauerbarkeit“ aller, wobei es nicht
nur um Solidaritit mit bestimmten Minorititen, sondern mit all jenen Menschen
geht, die Unterstittzung im Kampf um ihre Autonomie benétigen. Dem Versuch,
der ,Pluralitit Herr zu werden*, der immer gleichbedeutend ist mit dem Versuch,
die Offentlichkeit und mithin den Raum politischen Handelns abzuschaffen®*, tritt
die Performance-Kunst gerade durch ihr Einfordern von Mit-Leid und echter An-
teilnahme am Schicksal des ,Anderen entgegen, mit dem Ziel ihren TeilnehmerIn-
nen die Notwendigkeit des widerstindigen und solidarischen Engagements iiberall
dort, wo Pluralitit bedroht wird, zum Bewusstsein zu bringen.

Dabei kann die Performance-Kunst, indem sie das Ich unmittelbar als ein Wir
erfahrbar macht, ohne dass dieses in einer Einheit untergeht, andere Ideen von
Freiheit, Gleichwertigkeit und Gerechtigkeit inszenieren als die, gegen die die
KinstlerInnen opponieren. Sie erweist sich als Form koordinierten Handelns, die
die Wiederherstellung pluraler Handlungsformen zur Bedingung und zum Ziel
hat. Gleichzeitig vermag sie Widerstandspraktiken anzustof3en, die auf dem Be-
wusstsein des Selbst als singulirer Pluralitit basieren sowie die Doppeldeutigkeit
zwischen dem Ich und dem Wir bewahren und zu verbreiten suchen, um so der
Situation, in der Menschen zunehmend der Prekaritit unterworfen sind und die
sich in einer Eskalation der Angst’® um die eigene Zukunft kundtut, eine Di-

362 Butlerzufolge muss Widerstand mehrsein ,als nurdie Ablehnung einer bestimmten Lebens-
weise, denn diese Position abstrahiert letztlich das Moralische vom Politischen auf Kosten
der Solidaritat [...] Wenn der Widerstand wirklich zu einer neuen Lebensweise fithren soll,
zu einem lebenswerten Leben, das der ungleichen Verteilung von Prekaritat entgegensteht,
dann missen Akte des Widerstands zugleich Nein zur einen Lebensweise und Ja zur ande-
ren sagen” (Butler, 2016: 277f.). Allein das Bewusstsein um die eigenen Verstrickungen in das
sozial und 6konomisch konstruierte Leben, das ,Lebbarkeit“ ungleich verteilt, reicht Butler
zufolge also nicht aus, um den biopolitischen Herrschaftsmechanismen, die letztlich alle in
ihrem gegenwartigen Status zu bedrohen vermdgen und keinen per se vor der Prekaritat
schiitzen, eine Alternative entgegenzusetzen (vgl. Butler, 2016: 24ff., 273, 277 u. 279).

363 Vgl. Butler, 2016: 92, 94f., 193,197 u. 279.

364 Vgl. Arendt, 2002: 279.

365 Auf die sich stetig steigernde Angst im Zuge der sich zunehmend durch neoliberale Politik
verschirfenden Clobalgefdhrdungslage und dem Optimierungs- und Kommodifizierungs-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.

301


https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

302

Aisthetik der Autonomie

mension pluraler Koexistenz entgegenstellt, die auf Solidaritit und Gerechtigkeit
beruht®*®,

Indem die Performance-Kunst das Handeln unter Gleichwertigen erfahrbar
macht, indem sie dem Handeln, wie es Arendt fordert, wieder einen Stellenwert
einriumt, der an jenen des Idealbildes attischer Polis erinnert, vermag sie auch der
Idee der »Gleichfreiheit« Nachdruck zu verleihen, deren Bedeutung Balibar zufolge
ebenfalls der attischen Polis entstammt und die nicht nur in Gesetzestexten ver-
ankert werden darf, sondern Eingang in die Praxis politischen Handelns finden
muss®”’. Denn in der politischen Praxis des von der Performance-Kunst geforder-
ten Emanzipationsprozesses scheint es gerade darum zu gehen, fiir die Anerken-
nung des ,Anteils der Anteillosen“ in der Gesellschaft einzutreten, wie Balibar im
Rekurs auf Ranciére darlegt. Es geht um die Erstreitung positiver Freiheiten, da-
mit um politische Handlungsfihigkeit und so letztlich darum, die »Gleichfreiheit«
fiir unsere Gegenwart fruchtbar zu machen®®®. Das utopische Moment, das die
Performance-Kunst als Heterotopos an die Realitit bindet, liegt in dem Bestreben,
eine Gesellschaft zu schaffen, in der Gleichfreiheit®® zum Fundament zwischen-
menschlicher Interaktion wird, denn: ,Es gibt keine Gleichheit ohne Freiheit und

keine Freiheit ohne Gleichheit“*7°.

druck, der auf das Individuum ausgeiibt wird, wurde bereits im Kontext der Auseinanderset-
zung mit den soziopolitischen Entwicklungen hingewiesen, auf die die Performance-Kunst
reagiert.

366 Vgl. Butler, 2016:17 u. 24f.

367 Vgl. Balibar, 2012: 16ff., 72ff., 92f. u. 229.Die herkdommliche Hierarchisierung der Begriffe —
oder die Behauptung, die Begriffe wiirden sich auferhalb sehr enger (rechtlicher) Crenzen
gegenseitig ausschlieflen —, ob sie nun durch den liberalen Vorzug der Freiheit oder den so-
zialistischen Vorzug der Cleichheit vollzogen werden, fithrt zwangslaufig zu einer ,Entde-
mokratisierung der Demokratie®, die sich in den westlichen ,Sozial-Nationalstaaten“ ebenso
kundtut wie in der neoliberalen Antwort auf die Krise dieser Staaten, die zu einer unbegrenz-
ten Forderung des Individualismus’ und Utilitarismus’ fithren (vgl. Balibar, 2012: 15ff. u. 75f.).

368 Vgl. Balibar, 2012: 215ff. Ein Kampf um Cleichheit schlieft immer auch den um Freiheit ein,
und umgekehrt, denn: ,Gleichheit und Freiheit werden unter genaudenselben Bedingungen,
in denselben ,Situationen’ angefochten, weil es kein Beispiel fir Bedingungen gibt, unter
denen die Freiheit unterdriickt oder gehemmt und nicht auch die Gleichheit unterdriickt
oder eingeschrankt, das heif3t abgeschafft wird, und umgekehrt“ (Balibar, 2012: 95).

369 ,Wenn Freiheit' nimlich ,nicht Gleichheit ist, bedeutet sie entweder Uberlegenheit, ,Herr-
schaft’, oder Unterwerfung und Abhangigkeit von irgendeiner Macht, was widersinnig ist.
Darum ist Gleichheit korrelativ als allgemeine Form radikaler Negation jeder Unterwerfung
und jeder Herrschaft zu denken, das heifst als ,Befreiung der Freiheit selbst* von dufleren
oder inneren Machten, die sie sich aneignen und in ihr Gegenteil verkehren® (Balibar, 2012:
96). )

370 Balibar, Etienne (2006): Der Schauplatz des Anderen. Formen der Gewalt und Grenzen der
Zivilitdt. Hamburg, 14.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

Gerade also um das universelle ,Recht auf Recht“ sowie um die Erkundung neu-
er Formen der Emanzipation und Widerstandspraktiken, die auf die elementare
Verschrinkung von Gleichheit und Freiheit abzielen, scheint es der Performance-
Kunst zu gehen. Denn als widerstindige Antworten auf sich stetig wandelnde
Zwangsmechanismen der neoliberalen Governance-Methoden und der damit
einhergehenden globalen AusschlieRungs- und Verwerfungspraktiken bleiben nur
,Formen des Widerstands, der Solidaritit, des kollektiven Erfindungsreichtums
und der individuellen Revolte [...,] die in aller Heterogenitit [...] die Umrisse
einer neuen ,aufstindischen’ Politik abzeichnen”. Wie schon von Butler und
Arendt gefordert, muss das Ziel also eine aktive Staatsbiirgerschaft sein, die von
den Moglichkeiten des zivilen Ungehorsams, der Rebellion und des Nein-Sagens,
des Nicht-Mitmachens und ihrer praktischen Umsetzung ausgeht®”. In diesem
Sinne setzt die auf Gleichfreiheit zielende Performance-Kunst ein politisches
Subjekt voraus — und fordert gleichsam die Transformation in dieses —, das um
seine Rechte weifd und sich aktiv am politischen Entwurf der Zukunft beteiligt.
Wesentlich ist also, dass ,[d]ie Politik der Gleichfreiheit [..] eine Ethik der Im-
manenz bzw. der Selbstbefreiung [enthilt]*” und einen ,verlorene[n] Schatz des
Anarchismus™ wieder zur Geltung bringt, der Widerstand und Ungehorsam zur
Jbiirgerlichen Tugend“ erhebt®”®. Letztlich geht es der Performance-Kunst also um
eine Kultivierung ,anarchischer Mannigfaltigkeit*”, die politisches Handeln als
ethische Praxis begreift, ,die von der Reaktion auf situative Ungerechtigkeit und
Unrecht in Gang gehalten wird“*”¢.

Indem die Performance-Kunst ihre TeilnehmerInnen, zumeist durch radikale
Leid-Erfahrungen®”’, ins Unbekannte und Neue stéft — im Sinne des Heidegger’-
schen und Badiow’schen Ereignisses — und ihnen zeigt, dass die Unterordnung des
Leiblichen ebenso wie die des Emotionalen und der einmaligen immateriellen Er-
fahrung ebenso ein politisch motiviertes Herrschaftsinstrument ist wie die Fokus-
sierung auf ein zu optimierendes Ich, vermag sie potenziell einen ,Wesenswandel“

371 Balibar, 2012: 67.

372 Vgl. Balibar, 2012: 235.

373 Balibar, 2012: 204.

374 Vgl. Balibar, 2012: 232 u. 235.

375 Critchley, 2008: 156.

376 Critchley, 2008:159.

377 Gerade die von der Performance-Kunst haufig erfahrbar gemachte existenzielle Trauer und
das Leid liefern, in Rekurs auf Critchley, die motivierende Kraft, in eine politische Sequenz
einzutreten. Denn ,[e]s ist dieses metapolitische Moment, das einen dazu treibt, einem Un-
recht entgegenzutreten und es zu (iberwinden oder sich einer ungerechten Situation zu stel-
len, und zwar nicht aufgrund souverédner gesetzlicher Regeln, die mit der Androhung von Ge-
walt untermauert werden, sondern aufgrund einer ethischen Sensibilitit fiir die dngstliche
Unsicherheit auf dem Angesicht des anderen, fiir seine und fiir unsere eigene Verwundbar-
keit“ (Critchley, 2008: 144).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.

303


https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

304

Asthetik der Autonomie

zu provozieren. Dieser ,Wesenswandel“ erweist sich — so ihm die Treue gehalten
wird — in seiner praktischen Umsetzung (also in den Handlungen jedes Einzel-
nen) als ,ethischer Anarchismus*, der ,die Erfahrung der vielfiltigen Singularita-

ten bei der Begegnung mit anderen, die die Erfahrung von Sozialitit bestimmt“37®

zur Grundlage nimmt. Dieser Anarchismus®”®

ist dabei gerade in der gemeinsa-
men Erfahrung von Elend und Unrecht und nicht in einer gemeinsamen Doktrin
begriindet. Im Kern ist er Verantwortung, die sexuell, kologisch oder sozio6ko-
nomisch motiviert sein kann, und resultiert aus der Erfahrung des Gewissens und
der daraus erwachsenden Notwendigkeit des Widerstands®**°. Das »Gewissen« und
der »Widerstand« werden so zum Wesensmerkmal einer Ethik, die als Stérung des
politischen Status quo, als ,anarchische Metapolitik“ in Erscheinung tritt und die
die Autoritit und Legitimitit gegebener Herrschaftspraktiken infrage stellt®®'.
Indem die Performance-Kunst einen Schwellenraum konstituiert, in dem sich
alle Beteiligten als freie und gleichberechtigte Individuen in der Interaktion mit
anderen erfahren konnen und gleichzeitig die Notwendigkeit des Eingreifens bei
augenscheinlich willkiirlichen Ungerechtigkeiten erleben, fithrt sie die Notwendig-
keit genereller individueller Emanzipation und gesellschaftlicher Transformation
vor Augen, die eben unabdingbar an Widerstandspraktiken gekniipft ist und an
das solidarische Eintreten fiir all jene, die als das ,Andere“ abgewertet und aus-

geschlossen werden®®*. Sie zeigt, dass die Motivation ethischen und politischen

378 Critchley, 2008:147.

379 Anarchismus soll hier in seiner wortlichen Bedeutung der Herrschaftslosigkeit (gr.
avapyia) begriffen werden. Critchley verschiebt die Betonung von der dem klassischen Anar-
chismus zugeschriebenen Freiheit jedes Einzelnen auf die der individuellen Verantwortung
fiir die Freiheit jedes Einzelnen als Voraussetzung der Freiheit der Gesellschaft, denn ,[e]s
ist ein Anarchismus des anderen Menschen, der mir eine heteronome Forderung auferlegt,
anstelle eines Anarchismus des autonomen Ich“ (Critchley, 2008: 151).

380 Vgl. Critchley, 2008: 150f. u. 157. Dieser Anarchismus ist nicht nur auf das »Gewissen« ,als Ort
der ethischen Forderung[...], eine[r] Forderung nach unendlicher Verantwortung® (Critchley,
2008: 104) gegriindet, sondern auch auf den »Widerstand« ,als Moment der rebellischen
Heteronomie [...], das die Souverénitit der Autonomie unterlduft (Critchley, 2008: 48).

381 Vgl Critchley, 2008: 20.

382 In Bezug auf die von Butler geforderte Solidaritat mit der Prekaritat oder dem ,nackten Le-
ben“ kann es jedoch nicht darum gehen, seinen Mitmenschen zur politischen Handlungsfa-
higkeit zu verhelfen, sie zu beméachtigen, sondern sie zu unterstiitzen, diese Handlungsfa-
higkeit und damit auch den eigenen politischen Subjektstatus zu erkennen und zu nutzen.
Hier soll Solidaritat also nicht verstanden werden als Geschenk im Sinne eines westlichen,
elitiren und mittelstindischen Gutmenschentums, sondern als gegenseitige Unterstiitzung
in Form der Mitmenschlichkeit, die im Kern vom Gedanken der Gleichfreiheit getragen ist
und sich in dementsprechenden Handlungen realisiert. Es geht darum, den Blick zu 6ffnen
—auch in Bezug auf den Begriff der Prekaritat, der gerade im Kontext der Globalisierung we-
der kohdrent ist noch vereinheitlicht werden kann — und folglich auch Solidaritat mit einem
differenzierten Blick auf den Anderen zu praktizieren.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

Handelns immer eine leibliche und emotionale Anteilnahme am Leid des Anderen
impliziert. Damit tritt sie gegen Entfremdungsmomente und fiir den Versuch der
Realisation einer anderen, auf der Freiheit und Gleichwertigkeit aller basierenden
Gesellschaft ein®®.

Die Performance-Kunst zeigt, dass jeder die Freiheit hat, angesichts der an
ihn gestellten Forderungen zu entscheiden, ob, wo und wie er sich engagiert. Sie
zeichnet folglich einen Weg zum miindigen und interaktiven Betrachter, der sich
von Performance-Kunst berithren und in seiner persénlichen und politischen Ver-
antwortung aktivieren lisst. Und indem sie Freiheit erfahrbar macht, verweist
sie nicht nur auf die politische Handlungsfreiheit des ,rebellischen Biirgersub-

jekes<84

, sondern auch auf die damit notwendigerweise verkniipfte radikale Ver-
antwortungsitbernahme, wie sie von Sartre formuliert wurde.

Das im Heterotopos der Performance-Kunst erlebte ,Wir“ und die ,, Handlungs-
fahigkeit“, die als politische und ethische Ziele zu verstehen sind, die auf Dissens
statt Konsens beruhen bzw. diesen voraussetzen und aushalten, kénnen folglich
als Appell an die TeilnehmerInnen interpretiert werden, zukiinftig fir die Rea-
lisierung dieser in der Performance gemachten Erfahrungen in der Gesellschaft
einzutreten; sie zielen auf einen Briickenschlag von den individuellen Auswirkun-
gen einer Performance auf die gesellschaftliche Sphire. So vermégen die in Perfor-
mances gemachten Erfahrungen im besten Falle letztlich doch, die Einsicht in die
,Pflicht zu eréffnen, iiber die Teilnahme an einer Performance hinaus neue, den
vielfiltigen Formen der Entfremdung entgegentretende Wege im Umgang mit sich
selbst und anderen zu beschreiten, dem Erlebten und Erlittenen in ethischer wie in
politischer Hinsicht Rechnung zu tragen und folglich nicht ,auf eine Konzeption
von Beziehungen, die auf der Fantasievorstellung von [...] Einheit, Ganzheit und
Vollendung beruht“*®, sondern auf ein gleichwertiges Miteinander zu zielen, das
Streit und Irritation als Motor gelebter Pluralitit ebenso bedarf wie praktischer
Solidaritit, um die als Grenzen gesetzten Dichotomien in Schwellen zwischen Dif-
ferenzen zu verwandeln. Sie will ihren TeilnehmerInnen zu der Erkenntnis verhel-
fen, dass allein im solidarischen Widerstand die Moglichkeit besteht, nachhaltig

383 Dennesist ,unmoglich’ die Vorstellung einer vollkommenen biirgerlichen Freiheit, die auf
situationsbedingten Diskriminierungen, Privilegien und Ungleichheit beruht, konsequent
und ohne Selbstwiderspruch aufrechtzuerhalten (oder gar zu verwirklichen). Genauso we-
nig lasst sich eine zwischenmenschliche Cleichheit denken oder verwirklichen, die auf einer
(und sei es ,aufgeklarten’) Despotie oder auf einem Machtmonopol beruht. Die gleiche Frei-
heit ist also ,unbedingt“ (Balibar, 2006: 15). Dabei ,besteht eine Kontinuitit zwischen dem
Geltendmachen und der Verteidigung der Proposition der Gleichfreiheit, das heifdt des ,auf-
standischen’ Prinzips, das universell das Recht auf Rechte geltend macht“ (Balibar, 2012: 211).

384 Balibar, 2012: 68.

385 Critchley, 2008: 142.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.

305


https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

306

Asthetik der Autonomie

fiir die Freiheit aller einzutreten und diese nicht als beunruhigend und beschrin-
kend, sondern als Bedingung der eigenen Freiheit zu erleben. Im Kern geht es ihr
um die Bemichtigung ihrer Teilnehmerlnnen, die - in die Welt herausgetragen —
auch zur Bemichtigung des ,Anderen“ beitragen und so erst die Schaffung eines po-
litischen Handlungsraumes ermoglicht, der im Zusammenspiel freier Individuen
mit, Leben“in seiner ganzen Pluralitit gefiillt und kreativ und konstruktiv erhalten
werden kann.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452141-011 - am 14.02.2026, 07:39:45.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

