
Rezensionen

Anthropos  113.2018

723

may be entirely consistent with Elmore’s argument that 
“religious change has come about in relation to [the] forc-
es of calculation, planning, control, and organization that 
mark modern forms of power” (147) and is, he insists, 
authorless, this move positions him as an omniscient in-
terpreter and Himachalis as unwitting and unseeing vic-
tims of modernity’s refashioning of their culture and sub- 
jectivities. 

Elmore’s analysis is ultimately unsatisfying, perhaps 
chiefly because he does not sufficiently distinguish among 
a set of related but not identical questions: How is emer-
gent Himachali religion like or unlike other religion? 
What is the relationship between the formation of the 
category of religion and the production of Himachali re-
ligion? Is he primarily concerned to train our attention on 
Himachali religion or Himachali religion, and what differ-
ence would those distinct foci have on his analysis? The 
author’s uneven and sometimes idiosyncratic treatment of 
his subject matter is finally underscored by a mystifying 
disavowal of any intent at all: “this book has nothing to 
teach. It does not offer any theory to abstract and test. It is 
not a collection of facts to be archived” (236). Presumably 
bowing to convention, at the very end “Becoming Reli-
gious” offers us just a few pages of acknowledgement of 
a scholarly history in which his study might fall. A more 
robust engagement with theory and the scholarly litera-
ture on the Himalayas might have clarified some of those 
questions. The book’s brief conclusion reads as an invo-
cation of influences more than a critical elaboration of his 
project. What Elmore claims to give us instead is a “style 
of interrogation” (239) or even a “listening in the manner 
[of] Krishnamurti” (236). In very many respects, this is 
an astute and perceptive treatment of modern Himalayan 
religion, yet its disorienting asides and never-thorough 
engagement with the scholarly literature leave this reader 
wishing for a little more care and rigor.

Brian K. Pennington

Fantaw, Setargew Kenaw: Technology-Culture Dia-
logue. Cultural and Sociotechnical Appropriation of Mo-
bile Phones in Ethiopia. Zürich: Lit Verlag, 2016. 172 pp. 
ISBN 978-3-643-90739-4. (Beiträge zur Afrikaforschung, 
71). Price: € 29,95

This book, which is based on a PhD dissertation con-
ducted at the University of Bayreuth, deals with a high-
ly relevant but also ambivalent topic. A the global scale, 
5 billion people were using mobile phones in 2017, mak-
ing mobile telecommunications one of the most widely 
diffused technologies on the planet. Despite this ubiquity, 
there is no general agreement about the appropriate eval-
uation of this new technology. Does this form of global 
communication provide the possibility of unlimited ac-
cess to information for everyone? Or, are we victims of 
an instrument of total surveillance, and, as a consequence 
do we have become slaves to an ever greater acceleration 
of communication?

The author of the publication is careful enough not to 
rush to one side or the other. His concern is to describe 
the embedding of use and evaluation of mobile phones in 

Ethiopia in the local cultural practices and the local tra-
dition of dealing with technology. He neither condemns 
mobile phones, nor does he appraise them as the key to a 
better future. On a more general level, his important and 
commendable work is a substantial contribution to better 
understand the cultural diversity in the context of globally 
diffused technologies.

In order to emphasize the specificity of the local prac-
tices with regard to the handling of mobile phones, the 
conceptual framework for this study refers to two con-
cepts: appropriation and SCoT (= Social Construction 
of Technology). While cultural appropriation is a useful 
guideline to study the micro-level, SCoT sensitizes to the 
level of the society and the different groups within with 
regard to their evaluation of the technology. The author 
tends towards a very open definition of appropriation, us-
ing, for example, domestication and translation as syn-
onyms. All three concepts are widely used in cultural an-
thropology. Although slightly different in their focus, they 
have in common to avoid a one-sided presentation of only 
the benefits or only the disadvantages. It is up to the read-
er, whether she or he accepts the author’s suggestion to 
consider the local embedding of mobile phones as a dia-
logue between technology and culture.

Nevertheless, the author’s basic argument that society 
is not the “passive-receiving side,” and that technology is 
not the “driving force” of change is quite convincing. Be-
yond such dichotomies, however, we should keep in mind 
that the metaphor of dialogue includes the eventually un-
equal position of the participants, and the difference with 
regard to express themselves (157). The author, referring 
to Schleiermacher, rightly points out that there are two 
options in each translation: one can translate in such a 
way that the outcome is as close as possible to the origi-
nal language, or one can design a translation that as much 
as possible fits in the contexts of the target language (9).

Among the quite enriching facets of the book is the 
embedding of the mobile phone in a broader, but not de-
tailed, technology history of Ethiopia (chap. 2). The read-
er learns about the first fixed-line telephone (in 1890), the 
first freshwater pipe (1894), the opening of the Addis–
Djibouti railway line (1917), and the arrival of the first 
two aircrafts in Addis (1929). The author refers to this 
broad range of historical experiences with innovation in 
order to highlight the general openness of the Ethiopian 
society toward new technologies. Through his more de-
tailed observations, the reader learns about the high ap-
preciation of the transistor radio, to which many people 
have listened so devotedly for decades. One might consid-
er this attitude as a direct forerunner of the mobile phone, 
which now receives a comparable, if not greater attention.

Due to a lack of subscribers, the arrival of mobile 
phones in Ethiopia in April 1999 initially did not promise 
a good start. Twelve years later, at the time of the author’s 
doctoral research in Ethiopia, however, this technology 
is so widespread that it is difficult for younger people to 
imagine a life without them. This is the result of several 
focus group discussions carried out by the author at two 
universities in Ethiopia (chap. 3). An important difference 
to usage patterns is the willingness to share, i.e., to lend 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-723 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:00:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-723


724 Rezensionen

Anthropos  113.2018

out a headset temporarily or to make certain calls for oth-
ers upon request.

The author sums up the three groups that have been 
the focus of his empirical studies: students, married cou-
ples, and repair shop owners. Although to varying de-
grees, these groups have proved or have developed specif-
ic behaviors as well as material changes to the equipment 
and thus carried out an “innovation.” With P.-P. Verbeek 
(“What Things Do”) this appears at a first glance as a 
complete confirmation of the approach of SCoT. Howev-
er, there are still some urgent but unanswered questions 
for the reader: Since the three groups studied to a certain 
extent belong to an urban middle class, what about the 
rural population? What use do mobile phones have for 
those who can afford neither the devices nor the airtime 
charges? The study joins in the now classic canon of the 
SCoT, and shows how society changes through technol-
ogy, as well as how technology is modified or conditioned 
by society. But this study is also a victim of SCoT’s typi-
cal weakness by ignoring those who have little or no ac-
cess to the new technology. SCoT tends to overstate the 
presence of technology, thereby marginalizing forces of 
change that come from those groups in the society that do 
not participate or who are marginalized by the technology 
being studied.

Despite these limitations, the book opens up interest-
ing new perspectives, especially in linking mobile phones 
to the arrival of other technologies. In this way, it draws 
a thoroughly convincing picture of the Ethiopian society 
as an open culture that, since long, has been eager to par-
ticipate in innovations.  Hans P. Hahn 

Feest, Christian, und C. Ronald Corum: Frederick 
Weygold. Künstler und Erforscher nordamerikanischer 
Indianer. Altenstadt: ZKF Publishers, 2017. 260 pp. ISBN 
987-3-9818412-1-3. Preis: € 27,90

Mehr als 70 Jahre nach Weygolds Tod erscheint diese 
Publikation, die in 44 kurze, chronologisch angeordnete 
Kapitel untergegliedert ist, inklusive Katalogteil, Anmer-
kungen, Literaturverzeichnis und Register. Dabei handelt 
es sich offenbar um die deutsche Übersetzung des engli-
schen Begleitkatalogs der gleichnamigen Ausstellung am 
Speed Art Museum in Louisville, Kentucky, dem Wir-
kungsort Weygolds. Klar strukturiert zeichnet Feest den 
Lebensweg Weygolds nach, einem Deutschstämmigen, 
dessen konservative, religiöse Eltern in die USA emi
griert sind. Bereits als Heranwachsender interessiert er 
sich für Naturkunde und materielle Kultur indigener Kul-
turen Nordamerikas. Sein Leben lang widmet er sich dem 
Selbststudium der Ethnologie, bereist Reservate, knüpft 
Freundschaften mit Lakota (Sioux), dokumentiert ihre 
Gepflogenheiten und Sprache, für die er größten Res-
pekt empfindet. Gleichzeitig nutzt er seine Kontakte, um 
als Mittler Ethnographica nach Deutschland zu vertrei-
ben. Als Buchillustrator verdingt er sich zeitweise seinen 
Lebensunterhalt, bleibt zeitlebens Junggeselle, der sich 
vehement für die Rechte von Minderheiten einsetzt und 
Bildung als kostenfreies Allgemeingut sieht. Künstlerisch 
orientiert er sich am Zeitgeist – Elemente des Jugend-

stils und der Naturromantik lassen sich erkennen – bleibt 
jedoch zweitklassig, während er als Vorbild Karl Bod-
mer nachweislich bewundert und kopiert, wie auch Ru-
dolf Friedrich Kurz (147, 181). Auf der einen Seite kriti-
siert er Catlins künstlerische Freiheit der Umsetzung, um 
auf der anderen selbst zweifelhafte Kompositionen zu ar-
rangieren oder ungenau zu reproduzieren (z. B.: 30 f., 42, 
118, 132, 186, 231). Seinen Nachlass an Zeichnungen, 
Skizzen, Notizen und materiellen Zeugnissen indigener 
Kulturen der Plains hinterlässt er der Vorgängerinstitu-
tion des heutigen Speed Art Museums. Weygold kann zu 
Recht als Intellektueller beschrieben werden, der weit-
sichtig für mehr Toleranz, Verständnis gegenüber ande-
ren Lebensweisen und die Bedeutung bildender Künste 
eingetreten ist. Erst jetzt wird mit dieser Veröffentlichung 
seiner Verdienste erinnert.

Anscheinend ist die Arbeit jedoch unter erheblichem 
Zeitdruck entstanden. Was zumindest als Erklärung für 
die zahlreichen Ungenauigkeiten gelten kann. Ein inte-
ressierter Leser, der sich von den äußerst langatmigen, 
einleitenden Kapiteln nicht abschrecken lässt, wird je-
doch durch den Katalog mit seinen Ausführungen über 
Weygolds Einblicke in die Kulturen der Lakota (Sioux) 
belohnt. Den Schwerpunkt der Abhandlung bildet Feests 
Ausführung über Sammlungsaktivitäten um und nach 
1900, ein kaum erforschtes Kapitel in der Museumsge-
schichte. Mit Recht kritisieren die Autoren die vielen ver-
öffentlichten Unzulänglichkeiten der vergangenen und 
gegenwärtigen Forschung, zum anderen begründen sie 
selbst neue. Dies scheint umso erstaunlicher, wenn sie in 
der Einleitung schreiben, “Feest … konnte alle relevan-
ten materiellen, schriftlichen und fotografischen Unter-
lagen [in europäischen Museen in Bezug auf Weygold] 
einsehen” (ix f.). Hier sollen nur einige der gravierends-
ten Beispiele kurz erwähnt werden. So wurde die Samm-
lung des Prinzen zu Wied nicht dem König von Preußen 
wie behauptet geschenkt, sondern angekauft (29; siehe: 
Bolz und Sanner 1999: ​73). Anders lässt sich jedenfalls 
auch nicht erklären, warum Feest ein Aquarell von Wey-
gold (38) wiedergibt, ohne darauf zu verweisen, dass es 
sich hierbei um eine Kopie eines fotografierten Verkaufs
arrangements Lenders handelt, das sich im Archiv des 
Linden-Museums Stuttgart befindet, wie auch ein wei-
teres die Vorlage für die Abbildung auf Seite 39 bildet. 
Ebenfalls basiert das Portrait von Gnaśka (The Frog) auf 
einer Fotografie, die sich im Linden-Museum Stuttgart er-
halten hat. Im Gegensatz zu Feests Behauptung hält der 
Lakota auf diesem das Pfeifentomahawk, während Wey-
gold es unterließ, den getragenen Oberarmreif wiederzu-
geben, aber das Hemd modifizierte (42). Lenders Foto 
“Waḣća (Flower) beim Bemalen eines Tipis” (44) datiert 
laut Archivangabe ins Jahr 1908. Weitere spekulative Zu-
ordnungen, wie die eines Notizbüchleins, vormals am 
Linden-Museum Stuttgart, als Werk aus der Feder Wey-
golds lassen sich anhand eines Schriftabgleichs nicht be-
stätigen. Auch gehört seine Äußerung über Weygolds Vi-
sualisierung einer Bisonjagd hinterfragt, da Paul Kane, 
ein bekannter kanadischer Künstler, Métis mit Gewehr 
bei der Jagd auf kurze Distanz zeigt, und selbst an Jagden 
teilgenommen hat (135).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-723 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:00:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-723

