Akte der Verstandigung
Deaf Studies und die Differenz von Prasentation
und Reprasentation

Was sind Deaf Studies? Sind sie ein Studiengang, der thematisch an die Gehorlosen-
gemeinschaft gebunden ist und sich an taube und hérende Menschen wendet, die ei-
ne »Basisqualifikation fir pidagogische, therapeutische, beratende und sprachprakti-
sche Titigkeiten mit gehérlosen, ertaubten und schwerhérigen Menschen«' erwerben
wollen? Oder ist ein Studiengang Deaf Studies denkbar, der das Interesse an Gebir-
densprache ins Zentrum riickt und von seinen Studierenden und Dozenten nicht not-
wendigerweise eine Verortung in der Gehérlosengemeinschaft erwartet? Oder anders
gefragt: Sollte der Studiengang Deaf Studies allein darauf vorbereiten, spiter beruflich
als gebirdensprachkompetenter Dienstleister fiir hérgeschidigte Menschen zu arbei-
ten, oder sollte er seinen Fokus vor allem auf eine Sprache richten, deren Spuren zu
folgen dem Interesse jedes Einzelnen geschuldet ist, der in diesem Studiengang einge-
schrieben ist? Spuren, die zu den Strukturen einer Sprache genauso fithren kénnen wie
zu gehorlosen Menschen, aber auch in ganz andere Gefilde jenseits von tauben Men-
schen und ihren Gemeinschaften. Mit anderen Worten: Sind Deaf Studies als ein Stu-
diengang zu denken, der fiir eine Sprache und ihre Sprecher sensibilisiert, in dem die
Ausdrucksmoglichkeiten des Kérpers zwischen performativer Prisentation und sym-
bolischer Reprisentation oszillieren?

In meinem Text »In Leder iiber den Campus«* habe ich eine Sichtweise kritisiert,
die den Studiengang Deaf Studies allein als eine Veranstaltung tauber Menschen fir
sich in Anspruch nimmt, und stattdessen eine Perspektive zu entwickeln versucht, die
alle am Studiengang Beteiligten im Blick hat. Auf meinen Text hat die Arbeitsgemein-
schaft Deaf Studies in Deutschland mit einem Leserbrief (AG Deaf Studies 2012, 248)
reagiert. Die Autoren kritisieren, ich hitte in meinem Text kaum konstruktive Ansitze

1 Studienziele des BA-Studiengangs »Deaf Studies (Sprache und Kultur der Gehérlosengemein-
schaft)« an der Humboldt-Universitat zu Berlin; https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/
angebot/sgb/deafkombi (01.02.2021).

2 In diesem Band auf S. 293.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi

312

Deaf Studies

fiir eine weiterfithrende Diskussion gemacht; auferdem beklagen sie, ich hitte vor der
Veréffentlichung des Textes keinen fachlichen Austausch mit ihnen gesucht, stattdes-
sen erhebe mein Text »mehr oder minder aus heiterem Himmel gleich einige schwere
Vorwiirfe« (ebd.).?

Im Folgenden werde ich versuchen, meine Kritik sowie meinen Ansatz zu prizisie-
ren. Abschnitt I beschiftigt sich mit einem Text von Tom Humphries (»Talking Culture
and Culture Talking«, 2008; dt. 2017), den die Autoren des Leserbriefs mit dem gegen
mich gerichteten Vorwurf zitieren, ich wiirde einem Kulturkreis und seinen Mitgliedern
nicht die Gelegenheit geben, eigene Sichtweisen auszudriicken und ihre Einstellungen
und Geisteshaltungen nach auflen zu tragen. Vielmehr schriebe ich iiber eine Kultur,
»ohne den Mitgliedern die Gelegenheit anzubieten, darauf angemessen zu reagieren
bzw. Stellung zu beziehen« (AG Deaf Studies 2012, 248).

In Abschnitt II werfe ich einen kritischen Blick auf eine Sichtweise von »Deaf Stu-
dies«, wie sie H-Dirksen L. Bauman* in seiner Einleitung zu Open Your Eyes: Deaf Stu-
dies Talking (2008) vorstellt; eine Sichtweise, der meines Erachtens auch die Arbeitsge-
meinschaft Deaf Studies in Deutschland folgt, wenn sie wie Bauman Deaf Studies als
akademischen Ort begreift, an dem die Gehorlosenbewegung im Sinne einer Biirger-
rechtsbewegung reflektiert wird.

Schlieflich werden in Abschnitt III Konzepte vorgestellt, in denen »der Gebrauch
der Gebardensprache [..] nicht nur einen wichtigen Bestandteil der Erkenntnistheo-
rie des akademischen Fachs >Deaf Studies«< dar(stellt), sondern vor allem ein Schliissel-
element fiir alles Wissen, den Austausch innerhalb der Disziplinen und fiir die Ent-
wicklung neuer Ideen, Perspektiven und Theorien« (AG Deaf Studies 2012, 248) ist, wo-
bei meine Perspektive als Literatur- und Kulturwissenschaftler darin besteht, Gebir-
densprache nicht in erster Linie als linguistisches Medium des kommunikativen Aus-
tauschs zwischen gehorlosen und hérenden Menschen zu betrachten, sondern als kor-
persprachlichen Ausdruck, dessen sich gehérlose wie horende Menschen gleicherma-
Ren bedienen, und der seine Spuren in diversen kiinstlerischen Artefakten hinterlassen
hat.

3 Was die »konstruktiven Ansatze« betrifft, war es, wie oben angedeutet, mein Anliegen, vor al-

lem eine eindimensionale Denkweise der Arbeitsgruppe zu kritisieren, die Deaf Studies als eine
rein gehorlose Angelegenheit betrachtet. Mein sowohl in »In Leder (iber den Campus« als auch
in vielen anderen Texten bereits mehrfach vorgestelltes Konzept, Gebirdensprache, -theater und
-poesie kulturwissenschaftlich zu denken und nicht allein als ein linguistisches oder sprachpoliti-
sches Projekt, wurde bisher von den Mitgliedern der AG nicht rezipiert.
Der Vorwurf, dass mein Text aus heiterem Himmel gekommen sei, Gberrascht, nachdem 2009 und
2011 Texte der AG in Das Zeichen erschienen waren, die ja wohl deswegen veroffentlicht wurden,
um diskutiert zu werden, und die nach einer angemessenen Reaktion riefen, also —um im Bild zu
bleiben — die Unwetterfront geradezu heraufbeschworen haben.

4 Leiter des Studiengangs Deaf Studies an der Gallaudet University in Washington DC. Vgl. dazu das
Gesprach mit H-Dirksen L. Bauman in diesem Band auf S. 423.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung

Ich bin der AG Deaf Studies dankbar fir ihren Hinweis auf Tom Humphries’ Aufsatz,
den genauer zu rezipieren sich lohnt; vor allem auch deswegen, weil die Gedanken,
die darin zum Ausdruck kommen, absolut gar nichts damit zu tun haben, dass ein
hérender Kulturwissenschaftler iiber gehorlose Menschen spricht, statt in einen fach-
lichen Austausch mit ihnen zu treten, wie es mir die Autoren des Leserbriefs unter-
stellen. Humphries geht es nicht um einen (verweigerten) Dialog zwischen hérenden
und tauben Menschen, sondern um eine inner-gehdorlose Angelegenheit, wenn er seine
(gehorlosen) Leser auffordert, sich kritisch mit einem bestimmten Konzept von Gehor-
losenkultur im Sinne von Talking Culture auseinanderzusetzen.

Das identifikatorische »wir« und »viele von uns« (gehdrlose Menschen) (Humphries
2017, 399) des Humphries-Textes impliziert zwar ein Gegeniiber, ein »ihr« (horende
Menschen), doch dient dieser Text nicht wie gewohnlich bei biniren Weltbildkonstruk-
tionen der Abgrenzung der einen von der anderen Gruppe, sondern reflektiert vor dem
Hintergrund einer 40-jihrigen Geschichte der Emanzipation gehérloser Menschen kri-
tisch Positionen der Gehérlosengemeinschaft, die es infrage zu stellen gilt, um dabei
Perspektiven zu entwickeln, die neue Wege erméglichen. Insofern ist Humphries’ Auf-
satz als ein Text der Selbstvergewisserung respektive -verstindigung zu lesen. »Aber ich
halte es fiir notwendig, dass wir alle, besonders aber jene, die im Bereich Deaf Stu-
dies arbeiten, ein Gleichgewicht herstellen miissen zwischen einem Begriff von Talking
Culture, der vor allem dazu dient, etwas >beweisen«< zu wollen, und einem, der die Ver-
breitung und Forderung der Kultur in den Mittelpunkt stellt« (ebd., 405).

Der Titel des Aufsatzes — »Talking Culture und Culture Talking« (Herv. T.V.) — be-
dient sich eines Wortspiels, wobei das »und« eine Verbindung suggeriert, die der Autor
schmerzlich vermisst und die insofern eher Ausdruck einer Hoffnung oder eines Appells
ist. Das Wortspiel »Talking Culture und Culture Talking« benutzt Humphries zur Be-
schreibung zweier unterschiedlicher Perspektiven auf das Konzept »Gehorlosenkultur«:
Gehorlosenkultur im Sinne von Culture Talking hat es immer gegeben; es ist nicht gelei-
tet von politischen Intentionen und ereignet sich in dem Augenblick, in dem gehorlose
Menschen aufeinandertreffen und sich austauschen, d.h. hier bringt sich eine Kultur
tauber Menschen performativ zum Ausdruck, ohne selbst Gegenstand des Austauschs
zu sein. »Taube Menschen haben in der Geschichte einen Diskurs aufrechterhalten, der
— ohne das Wort >Kultur< zu erwihnen — von ihnen selbst, ihrem Leben, ihren Uberzeu-
gungen, ihrer Weltsicht, ihren Bediirfnissen und ihren Triumen handelte. Es ist diese
wahrscheinlich machtvollste Art, in der sich eine Kultur zum Ausdruck bringt, das »Cul-
ture Talking< innerhalb der Gemeinschaft, welches die Grundlage fiir das bildet, was wir
heute unter uns und in der Offentlichkeit >Gehérlosenkultur< nennen« (ebd., 399).

Gehorlosenkultur im Sinne von Talking Culture hingegen beschreibt einen radika-
len Blickwechsel. Es ist nicht mehr eine Kultur, die im Moment der Begegnung jener,
die zu dieser Kultur gehoren, im performativen Sinn vollzogen wird, sondern die Kultur
selbst wird zum Gegenstand der Betrachtung. Humphries schreibt von dem seit etwa
40 Jahren wihrenden Versuch, dieser Kultur eine Begrifflichkeit zu verleihen, die es er-
moglicht, iber diese Kultur zu sprechen. Aus dem performativen wird ein diskursiver
Akt oder anders, Talking Culture setzt Culture Talking voraus.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

313


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314

Deaf Studies

»Seine Stimme zu finden hat meiner Ansicht nach nichts mit einem Coming-out zu
tun. Es geht vielmehr um die Befindlichkeiten der eigenen Existenz und die der Grup-
pe. Das Entdecken eines eigenen Ausdrucks mag mit dem Bediirfnis nach Selbstbesti-
tigung und dem Wunsch sich zu bekennen einhergehen, wie das bei einem Coming-out
oft der Fallist. Aber eigentlich geht es um etwas anderes. Eine eigene Stimme zu entwi-
ckeln, bedeutet, aussagekriftige Begriffe zu finden, Begriffe, in denen sich sowohl der
Einzelne als auch die ganze Gruppe wiederfinden« (ebd., 401). Zwei wichtige Aspekte
sind es, die Humpbhries hier anspricht und die die Situation spiegeln, in der sich taube
Menschen nach der >Wiederentdeckung« der Gebirdensprache® durch William Stokoe
und seine Arbeitsgruppe befanden. Zum einen wurde mit der Veréffentlichung von Sign
Language Structure (Stokoe 1960) Gebardensprache Gegenstand der Sprachwissenschaft
mit wachsendem Interesse in der Fachdisziplin und einem wachsenden Interesse an
den Sprechern dieser Sprache, zum anderen begannen Sprecher dieser Sprache selbst
ihre Situation zu reflektieren und sich als politisch handelnde Subjekte zu begreifen.

Als Folge von Stokoes Forschung geriet Culture Talking in den Hintergrund und
mit aller Macht schob sich Talking Culture in den Diskurs gehorloser Aktivisten, denn
mit Stokoes Ergebnissen geriet ein Punkt auf die Tagesordnung, an den bislang keiner
ernsthaft gedacht hatte: Die politische Anerkennung der Gebirdensprache und die An-
erkennung tauber Menschen als einer kulturellen und sprachlichen Minderheit, auf der
Grundlage der sich durchsetzenden sprachwissenschaftlichen Erkenntnis, dass es sich
bei den Gebirdensprachen tauber Menschen um natiirliche Sprachen handelt. Doch
wihrend die Erforschung der Gebirdensprache das Geschift vor allem hérender Lin-
guisten war, betrifft die Kultur gehorloser Menschen einzig und allein sie selbst. Es
sollte Schluss damit sein, so Humphries, dass taube Menschen den falschen Leuten (h6-
renden Menschen) von ihren Dingen berichten. Mit dem »Finden einer eigenen Stim-
me«, mit dem Schritt aus dem Versteck in die Offentlichkeit, »haben wir selbst das
>Geheimnis« geliiftet« (ebd., 400). Mit anderen Worten: Das, was bisher tiber gehor-
lose Menschen geschrieben worden war, hatte mit deren Lebenswirklichkeit wenig zu
tun. Pidagogen, Seelsorger und Mediziner, die keinen Zugang zu tauben Menschen
haben und ihre Sprache nicht sprechen, bleiben auf3en vor; von ihrem Geheimnis kén-
nen gehorlose Menschen nur selbst sprechen. Es geht um Gehérlosenkultur, um das,
was die Gehorlosengemeinschaft »auf der ganzen Welt mit dem Begriff >Kultur« ver-
kniipft« (ebd., 399). Gebardensprache und Gehorlosenkultur wurden von den Aktivisten

5 200 Jahre vor Stokoe hatten Bonnot de Condillac, Charles-Michel de I'Epée, Roch-Ambroise Sicard,
vor allem aber Auguste Bébian die Sprachlichkeit der Gebardensprache gehorloser Menschen er-
fasst und beschrieben. Epée, Sicard, Bébian waren Lehrer an der Pariser Gehérlosenschule, folg-
ten jedoch unterschiedlichen Vorstellungen von tauben Menschen. In ihrem Aufsatz zur »Akti-
onssprache« weist Renate Fischer (1993) auf Konflikte zwischen Bébian und Sicard hin, die »trotz
ihrer zum Teil tibereinstimmenden theoretischen Grundlage«auf Interessenskonflikte hinweisen,
»wie sie die feministische Wissenschaftskritik oder die Wissenschaftssoziologie als ein allgemei-
nes Problem wissenschaftlicher Tatigkeit herausgearbeitet haben: Wie eine bestimmte Theorie
aufgegriffen wird und mit welchen Zielen sie in gesellschaftliche Auseinandersetzungen einge-
bracht wird, hdngt zu entscheidenden Teilen mit Faktoren zusammen, die wenig mit der jewei-
ligen Theorie, dagegen viel mit den Forscherpersonlichkeiten, ihrer Eingebundenheit in gesell-
schaftliche Zusammenhange etc. zu tun haben« (ebd., 530).

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung

der Gehorlosenbewegung als die beiden zentralen, die Identitit gehérloser Menschen
stiftenden Merkmale erkannt. Aber was Gehorlosenkultur eigentlich ist, auler einem
politischen Instrument der Identititsbildung und einer Abgrenzungsstrategie gegen-
iiber der Mehrheitsgesellschaft, war auch fiir taube Menschen schwer zu sagen.

Der Switch vom Culture Talking zum Talking Culture war nicht freiwillig, sondern
stand unter dem Zwang der politischen Notwendigkeit, der mit dem Kampf um Aner-
kennung einhergeht: Wenn Gebirdensprache als Sprache und taube Menschen als An-
gehorige einer kulturellen und sprachlichen Minderheit in der Mehrheitsgesellschaft
anerkannt sein wollen, miissen sie ihr, von der sie Anerkennung erwarten, etwas von
sich zeigen, ihnen etwas anbieten, sich zur Geltung bringen, etwas beweisen. Das eine,
was gehorlose Menschen unter diesem Zwang — und unter enormen Vorbehalten, wie
Humphries schreibt — anboten, war die Gebardensprache, an der die Sprachwissen-
schaft groRes Interesse zeigte: »Es waren starke Zwinge, und sie setzten uns damals
ziemlich unter Druck. Einige werden sich an den Widerstand erinnern, Fremden ASL
beizubringen. Unser Misstrauen gegeniiber den Motiven horender Menschen, ASL ler-
nen zu wollen, lief uns zigern [led us to a reticence]®, unsere Sprache mit ihnen zu teilen.
Schliefilich hatten sie bisher nur wenig Interesse an Gebirdensprache gezeigt, und was
sollten wir davon haben, wenn sie unsere >Geheim<sprache lernten? War es wirklich ei-
ne gute Idee, ihnen diese Sprache zu offenbaren und damit uns selbst zu offenbaren?
War das nicht riskant?« (ebd., 400; Herv. T.V.).

Das andere war der Versuch, eine Antwort auf die Frage zu geben, um was es sich
handelt, wenn taube Menschen von ihrer Kultur sprechen. Was ist das fiir eine Kultur
und wie bringt sie sich zum Ausdruck? »Es musste so etwas geben wie taube Kunst und
Literatur. Die tauben Menschen unter euch werden sich vielleicht erinnern, in welche
Panik wir gerieten, als uns klar wurde, dass man uns auffordern wiirde, solche Beispiele
unserer Andersartigkeit zu liefern. Und dann mussten es auch noch verdammt gute
Beispiele sein« (ebd., 401).

Das Geheimnisvolle des Geheimnisses der Gehorlosenkultur und ihrer Geheimspra-
che ist beunruhigend. Eine genauere Darstellung dessen, was Humphries mit dem Ge-
heimnisvollen zu fassen versucht, wird von ihm nicht beschrieben; moglicherweise ist
es weniger der Uberlegung geschuldet, welche Informationen oder Tatsachen oder Ge-
briuche aus der verborgenen Welt gehorloser Menschen offenbart werden sollten, als
vielmehr, dass dieses Geheimnisvolle zwei Seiten offenbart: Zum einen das Geheimnis
der Unkenntnis, vielleicht sogar der Scham, ob der eigenen Ahnungs- und Hilflosigkeit,
um was es sich handelt, wenn von Gebirdensprache und Gehdorlosenkultur die Rede ist;
zum anderen, mit welch grofRer Unsicherheit taube Menschen den Anforderungen be-
gegnet sind, die hérende Menschen einklagen und die die Anerkennung ihnen abver-
langt. Solange Gebirdensprache Geheimsprache war, also eine Sprache, deren giilti-
ge Regeln innerhalb der Gehorlosengemeinschaft vereinbart wurden, solange brauchte
man sich nicht um sie zu kiitmmern; solange Kunst unter gehérlosen Menschen statt-
fand, solange brauchte man sich nicht um ihre Qualitit zu sorgen, die einen mochten
das eine, die anderen das andere. Das Geheimnis, von dem Humphries schreibt, ist

6 Die Bedeutung des englischen Worts »reticence« beinhaltet neben dem Moment des Zégerns und
der Zuriickhaltung auch den der Verschwiegenheit.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

315


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316

Deaf Studies

das verschwiegene (»reticence«) Geheimnis eigener Unsicherheit, was diese >Gehorlo-
senkultur« eigentlich bedeuten soll. »Unsere Aufgabe bestand darin zu begreifen, was
die Stimme dieser >neuen« Gehorlosenkultur ausmacht, also genau das, was die Deaf
Studies jetzt so sehr beschiftigt« (ebd.) — die Politik des Talking Culture, die sich von
der kulturellen Tradition des Culture Talking so eklatant unterscheidet.

Die Aufgabe, Begriffe zu definieren, was Gehdrlosenkultur sei, konfrontierte die
Vertreter der Deaf Studies zwar mit Schwierigkeiten und bedeutete grofie Miihe,
schirfte aber den eigenen Blick darauf. »Durch diesen 6ffentlichen Druck, Arte-
fakte unserer Kultur vorzuweisen, haben wir vierzig Jahre damit zugebracht, >eine
Sammlung unserer selbst« anzulegen. So viel Zeit haben wir auf die Suche nach der au-
thentischen Literatur und Kunst tauber Menschen verwendet. Wir haben uns bemiiht,
Material zusammenzutragen, das die Einzigartigkeit unserer Welt widerspiegelt. Wie
die meisten Wissenschaftler innen wissen, die im Deaf Studies-Bereich arbeiten, war
das eine ungeheure Aufgabe« (ebd.).

Die Miithe habe sich jedoch insofern gelohnt, fihrt Humphries fort, als sie taube
Menschen gezwungen habe, in der Auseinandersetzung um das, was Kunst und Litera-
tur tauber Menschen sein soll, gerade auch das Private in den Fokus der Offentlichkeit
zu riicken. Die Gefahr, in die die Aktivisten der Gehorlosenbewegung dabei gerieten,
und in der sich auch die kulturschaffenden Aktivisten anderer Emanzipationsgruppen
befanden, war das teleologische Prinzip, das dem Diktum >Das Private ist das Politi-
sche« inhdrent ist: Eine an den politischen Bediirfnissen orientierte >Privatheits, die all
das abwehren muss, was den politischen Anspriichen widerspricht. Diese, dem poli-
tischen Zweck der Anerkennung unterworfene Kunst, wird von Humphries kritisiert:
»Wenn es in unserer Kunst und Literatur nur darum geht, den Rest der Welt davon
zu iiberzeugen, dass wir eine Kultur haben, oder ihr zu erzihlen, welche Verletzungen
die Welt uns zugefiigt hat, bleiben wir in unserer Beziehung zu den Anderen gefangen
und kénnen nicht frei sein« (ebd., 404). Das miisse ein Ende haben, fordert Humphries,
ansonsten sei das, was gehorlose Kiinstler an Artefakten produzieren, gerade mal gut
genug »fir die Leute, die Gebiardensprache lernen, als Material in der Dolmetscheraus-
bildung, oder zum Gebrauch in der Gehérlosenschule« (ebd.).

Selbstkritisch merkt er an: »Wir hatten uns 40 Jahre lang stillschweigend auf >Tal-
king Culture« verstindigt« (ebd., 405), nun sei es an der Zeit, »zum Culture Talking zu-
riickzukehren« (ebd., 404). Ganz offensichtlich ist es den Aktivisten der Gehérlosenbe-
wegung in den 40 Jahren nicht gelungen, das Geheimnis zu liiften, worum es sich han-
delt, wenn itber Gehorlosenkultur im Sinne von Talking Culture gesprochen wird. Man
komme, so Humphries, dem Geheimnis nur niher, wenn dem >Taub-Sein« ein grofierer
Raum gegeniiber dem >Uber-das-Taub-Sein-Reden« eingeriumt werde, wenn also das
Culture Talking wieder in den Mittelpunkt riicke und damit ein Ende des Zwangs nach
einem politischen Bekenntnis einhergehe, das eine politisch motivierte Gehorlosenkul-
tur meint prisentieren zu miissen. Gehorlosenkultur, so Humphries, ereigne sich nicht
im Statuieren von Artefakten, die dazu dienen sollen, den anderen, den Hérenden, die
Existenz einer Gehorlosenidentitit zu beweisen, die sie von einer Horendenidentitit
unterscheidet; Gehorlosenkultur ereigne sich im Moment des Culture Talking, in dem
Moment des Gehorlos-Gehorlosen-Kontakts respektive im Moment des Gehorlos-Seins.
Mit anderen Worten: Es geht nicht um die Differenz gehorlos-hérend, sondern um die

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung

Differenz des gehorlosen Subjekts, oder besser in den Worten Tom Humphries’, mit
denen er seinen Aufsatz beendet: »Es geht schlicht darum, weg von dem >Was macht
uns anders?« zu der Frage zu kommen: >Was macht uns eigentlich aus?« (ebd., 405).

Humphries ist selbst viel zu stark in die Aktivititen der Gehorlosenbewegung in-
volviert, um nicht alle ihre Irrwege zu kennen. Sein zusammen mit Carol Padden ge-
schriebenes Buch Deaf in America (Cambridge 1988, dt. 1991) gehort zu den Grundla-
genwerken der Gehorlosenbewegung und zum Kanon der Ideologie des biniren deaf/
Deaf-Konstrukts.” Sein Rekurs auf Culture Talking ist ganz gewiss keinem »roll back«
geschuldet, einem Zuriick auf den »Berg der Deathood« (Lentz 2009, 407) oder ins Club-
heim, sondern der Kritik an einer Notwendigkeit, sich den vermeintlichen Anspriichen
einer Mehrheitsgesellschaft zu beugen und dabei die subjektiven Entwiirfe gehorloser
Menschen zu vergessen. Humphries kritisiert die Begrifflichkeiten des Talking Culture
und leistet damit vor allem einen Akt der Selbstkritik als einer ihrer Vordenker. In die-
sem Ansinnen erinnert seine Orientierung an Culture Talking an Paddy Ladds Kritik
der Gehorlosenkultur und dessen Orientierung an dem Konzept »Deafhood« (2008).
Wiahrend sich jedoch bei Humphries Elemente einer Theorie des Performativen andeu-
ten, begriindet Ladd sein Konzept vor dem Hintergrund der marxistisch orientierten
Cultural Studies.

Fir die Autoren des Leserbriefs hingegen liegen die Dinge anders. Ihnen geht es
nicht um performative Entwiirfe, um das, was den Einzelnen in seinen Vollziigen aus-
macht, sondern sie verharren genau in der von Humphries kritisierten Dichotomie: Auf
der einen Seite ein ignoranter Horender, der iiber eine Kultur spricht — auf der ande-
ren Seite die Mitglieder einer Kulturgemeinschaft, deren Sichtweise von ihm nicht zur
Kenntnis genommen wird. Dass Humphries gerade nicht den Widerspruch gehorlos-
hérend im Blick hat, sondern das binire Konstrukt von Culture Talking und Talking Cul-
ture innerhalb der Gehorlosengemeinschaft, entgeht ihnen. Hérende Menschen kom-
men in Humphries’ Text — wenn iiberhaupt — nur am Rand vor und sind bestenfalls
als eine diffuse Macht spiirbar, der gegeniiber sich gehorlose Menschen verhalten miis-
sen und denen sie es in irgendeiner Weise recht zu machen versuchen, indem man
ihnen das Politikum einer >Gehorlosenkultur« liefert, das sich zwar anschaulich prisen-
tieren lisst, aber mit der Lebenswirklichkeit gehérloser Menschen nur bedingt etwas
zu tun hat. Damit — und das ist die Botschaft des Textes von Humphries — haben sich
die tauben Menschen keinen Gefallen getan. Vielmehr ist dieses Politikum allein dem
Paradigma der politischen Anerkennung geschuldet — damit »waren wir sehr erfolg-
reich« (Humpbhries 2017, 405). Die Fortsetzung einer Ideologie der >Gehorlosenkultur«
hief3e die Fortsetzung der Angst gehorloser vor hérenden Menschen. Humpbhries for-
dert, dieser Angstfalle zu entkommen: »Ich schlage aber vor, dass wir uns auch dar-
iiber Gedanken machen sollten, was >Gehorlosenkultur< um ihrer selbst willen bedeu-
tet« (ebd., 404), statt die Frage zu stellen: »Was die Gehorlosenkultur die Welt lehren

7 Wihrend sich das Kleingeschriebene »deaf« auf den audiologischen Befund bezieht und Men-
schen als »deaf« bezeichnet, die sich nicht der Gehérlosenkultur zugehérig fihlen, wird mit dem
grofigeschriebenen »Deaf« die kulturelle Zugehdrigkeit zur Gehérlosengemeinschaft markiert
(vgl. Woodward & Horejes 2016, 284ff.).

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

317


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318

Deaf Studies

kann« (ebd.), oder welchen Gewinn die Welt durch die Gehérlosenkultur hat. Diese Auf-
forderung, den Blick nach innen zu richten, ist als Humphries’ Vorschlag zu verstehen,
der zerstorerischen Dichotomie gehdrlos-horend und dem zwanghaften Blick auf den
vermeintlichen Gegner zu entkommen.

Im folgenden Abschnitt werfe ich einen kritischen Blick auf H-Dirksen L. Baumans
Sichtweise von »Deaf Studies«, der viele taube — und hérende — Vertreter folgen, die
Deaf Studies als akademischen Arm einer Biirgerrechtsbewegung® konzeptualisieren.

Es fillt auf, dass im Untertitel des Sammelbands, dem Humphries’ Text entstammt,
dessen Wortspiel anklingt: Open Your Eyes: Deaf Studies Talking. Erinnert man sich dar-
an, was Humphries mit der Ambiguitit von Talking Culture und Culture Talking zum
Ausdruck zu bringen versuchte, dann erschliefit sich auch die Entscheidung fiir den
Untertitel des Sammelbands: Er will einen Raum schaffen, in dem Deaf Studies pri-
sent sind, ohne den zwanghaften Gesten von Anrufung und Beschworung folgen zu
miissen. Die Vielfalt der unterschiedlichen Themen, die in dem Buch behandelt wer-
den, spiegeln das Konzept eines offenen diskursiven Raums, in dem sich hérende und
gehorlose Autoren gleichermafen aufhalten. Geht es bei Tom Humpbhries a priori um
einen Diskurs innerhalb der Gehérlosengemeinschaft, richtet H-Dirksen L. Bauman,
der Herausgeber des Sammelbands, seinen Blick auf jene, die bisher nicht im Fokus

8 Die Biirgerrechtsbewegung (Civil Rights Movement) beruft sich auf den Gleichheitsgrundsatz al-

ler Menschen, wie er in der Priambel der Unabhangigkeitserklarung der USA vom 4. Juli 1776
erklart wurde. Die Vorstellung von der Gleichheit aller Menschen ist ein zentrales Moment des
US-amerikanischen Griindungsmythos, der auf der Idee der protestantischen Arbeitsethik basiert,
wonach die aus Europa einwandernden Immigranten in einem Assimilationsprozess mit einer ge-
meinsamen Sprache, Identitat und religiosen Grundsatzen zu US-Biirgern werden. Juden und Ka-
tholiken, die die protestantische Ethik nicht teilten, hatten es schon schwerer mit dem Assimi-
lationsanspruch, und jenen, die nicht aus Europa kamen, wurde sie ginzlich vorenthalten. Das
galtvor allem fiir die schwarzen Sklaven und ihre Nachkommen. Auch eine Assimilation der ame-
rikanischen Urbevolkerung war nicht vorgesehen. Die Reste der Native Americans, die nicht an
eingeschleppten Krankheiten starben oder umgebracht worden waren, wurden in Reservate ge-
steckt und blieben Aussitzige.
Ausloser der Biirgerrechtsbewegung war der Busboykott von Montgomery 1955 (die Weigerung
Rosa Parks, ihren Platz im Bus fiir einen Weifden zu raumen, und der sich daran anschliefRende
13 Monate dauernde Busboykott), der die Spannungen durch die Existenz der Zweiklassengesell-
schaftvorallemin den Siidstaaten der USA zum Explodieren brachte, denn formal galten seit 1868
(nach dem Ende des amerikanischen Biirgerkriegs 1865) fiir Schwarze und Weifle die gleichen biir-
gerlichen Rechte. Doch mit den sog. Jim-Crow-Gesetzen (vgl. Alexander 2017, 20ff.), die bis in die
1960er-Jahre giiltig waren, konnte die Diskriminierung der schwarzen US-Amerikaner aufrecht-
erhalten werden. Einer der Hohepunkte der Biirgerrechtsbewegung war der Marsch nach Wa-
shington am 28. August 1963, bei dem Martin Luther King seine berithmte Rede »| have a Dream«
hielt. In der Tradition dieses Marsches marschierten 25 Jahre spater am 11. Mdrz 1988 die gehorlo-
sen Studierenden der Gallaudet University zum Washingtoner Kapitol, um ihrer Forderung nach
einem gehdrlosen Prasidenten fiir die Universitat Nachdruck zu verleihen (vgl. Adams 1977, 116ff.
sowie 392ff; Raeithel 1988, 33ff.; Sacks 1988, 19ff.; Raeithel 1989, 227ff.).

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung

der Deaf Studies standen: »Auf Deaf Studies héren« lautet der Titel seiner Einleitung
(2008); mit anderen Worten, hier werden auch hérende Leser aufgefordert, ihre Ohren
fiir Deaf Studies zu 6ffnen.

Eine Einleitung will einladen, will neugierig machen und, da sie sich auch an héren-
de Menschen richtet, in eine Welt fithren, mit der die meisten Leser nicht vertraut sind;
dieser Eindruck zumindest entsteht, wenn Bauman davon ausgeht, dass »die Leser
héchstwahrscheinlich annehmen, dass Gehorlosigkeit eine solche Blockade darstellt«
(Bauman 2008, 223), die Kommunikation vereitelt. »Ich mdchte hier eine Position ein-
nehmen, die gegen diese Intuition steht« (ebd.). Seine Einleitung ist ganz vom Geist
des Talking Culture geprigt, wie ihn Humpbhries in seinem Aufsatz wie folgt beschreibt:
»Zuerst zu Talking Culture. Viele von uns reden seit Langem von und iiber Gehorlosen-
kultur. Fiir viele von uns steht sie im Mittelpunkt unserer beruflichen Arbeit, unserer
Veroffentlichungen und Forschungsarbeiten. Jeder, der in den letzten vier Jahrzehnten
mit tauben Menschen zu tun hatte, kennt wohl Inhalt und Form dieses >Talking<: Er
bildet den Kern einer Theorie, die Gemeinschaften tauber Menschen auf der ganzen
Welt mit dem Begriff >Kultur< verkniipft. Durch diejenigen von uns, die ein solches Tal-
king Culture nicht beenden konnten oder wollten, entwickelte sich hier im Land aber
auch weltweit jener Diskurs, in dessen Zentrum die Diskussion itber Gehorlosenkul-
tur steht« (2017, 399). Zweifellos ist Bauman einer dieser Talking Culture-Forscher, der
in seiner Einleitung die Gehorlosenbewegung im Sinne einer Biirgerrechtsbewegung
verortet (vgl. 2008, 223 und 227), die erfolgreich gegen Diskriminierung und Ausgren-
zung und um Anerkennung, Akzeptanz und das Recht auf einen eigenen Lebensentwurf
streitet. Das Fach Deaf Studies dient dabei als akademischer Rahmen und Reprisentant
dieses Bemiihens:

« »Die Bestitigung der vollstindig sprachlichen Natur der Gebirdensprachen und die
darauffolgende Neuschreibung der Gehorlosenidentitit von >deaf< zu »Deaf« (ebd.,
222).

« »Nicht lange nachdem Gebirdensprachen in die Gemeinschaft der menschlichen
Sprachen aufgenommen worden waren, fingen Gehorlose an, sich selbst zu der Ge-
meinschaft der menschlichen Kulturen zugehérig zu fithlen« (ebd., 223).

« »Heutzutage gibt es eine weit reichende Akzeptanz der Tatsache, dass ein sozia-
les Gefiige gehorloser Menschen existiert. Jetzt konnen die Deaf Studies dariiber
hinausgehen, zu beweisen, dass es eine Gehorlosenkultur gibt, und die Frage bear-
beiten, was die Gehdrlosenkultur wertvoll fiir die menschliche Vielfalt macht« (ebd.,
224).

- »Daher sind Deaf Studies nicht nur fiir die Mitglieder und Verbiindeten dieser Ge-
meinschaft relevant, sondern jeder mit einem Interesse an den Themen Sprache,
Kultur, Identitit, Behinderung und Kritische Theorie kann seinen Nutzen aus der
Beschiftigung mit Deaf Studies ziehen« (ebd.).

Die Idee der Biirgerrechtsbewegung, die auf dem Grundsatz basiert, wonach alle Men-
schen gleich seien, blieb jedoch immer eine idealistische Konstruktion, die ihre Ver-
sprechen nur dann hielt, wenn 6konomische Bedingungen oder gesellschaftliche Be-
friedung dies erforderlich machten. Deutlich zeigt sich das bei der schwarzen Bevolke-

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320

Deaf Studies

rung in den USA, die die Biirgerrechtsbewegung ausldste. An ihrer Situation hat sich
wenig verdndert; ein grof3er Teil von ihnen lebt nach wie vor in Armut. Nicht viel anders
ergeht es den anderen Gruppen, die in der zweiten Hilfte des vergangenen Jahrhun-
derts um Biirgerrechte kimpften. Wenn Bauman die Gehérlosenbewegung als eine Biir-
gerrechtsbewegung konzeptualisiert und das Fach Deaf Studies als deren akademische
Reprisentation, dann muss er sich auf jene Momente konzentrieren, die den Gleich-
heitsgrundsatz betonen; und, da die Textsorte eine Einleitung ist, die auf ein junges
Fach neugierig machen will, muss er die Erfolge, die diese Biirgerrechtsbewegung auf-
zuweisen hat, hervorheben. Momente, die der Idee der Gleichheit widersprechen und
moglicherweise sogar Unverséhnliches zeigen, haben in Baumans Einleitung keinen
Ort.

Der zentrale Gedanke der Biirgerrechtsbewegung referiert auf eine Krise der Repri-
sentation. Die Verfassung reprisentiert eine Idee, die von der gesellschaftlichen Realitit
nicht abgebildet wird. Da die Vorstellung der Gleichheit aller Menschen ein Kernstiick
der US-amerikanischen Verfassung und des patriotischen Selbstverstindnisses ist und
mit seinem Versprechen von persénlichem Gliick und Freiheit bis heute die Menschen
begeistert, gleichzeitig jedoch der Widerspruch zwischen der gesellschaftlichen Situa-
tion und dem Versprechen der Verfassung in eklatanter Weise auseinanderklafft, wurde
in den USA die Krise der Reprisentation bspw. durch die Black Panther-Bewegung be-
sonders militant rezipiert. Nun ist aber die Biirgerrechtsbewegung selbst Kernstiick
einer Krise der Reprisentation geworden; sie kann, dhnlich wie die amerikanische Ver-
fassung, ihre Versprechen nicht halten: Die Schwarzen bleiben arm; Frauen sind Min-
nern nach wie vor nicht gleichgestellt; die meisten indigenen Bewohner verelenden in
den Reservaten; Schwule, Lesben und Transsexuelle sind weiterhin von Gewalt bedroht;
und der itberwiegenden Mehrheit tauber Kinder wird das Recht auf ein Leben als gehor-
loser Mensch vorenthalten. Das heif3t, dass das Bild, das die amerikanische Verfassung
vom Leben des Menschen vorgibt, mit der Wirklichkeit vieler Menschen genauso we-
nig iibereinstimmt, wie die Versprechungen der Biirgerrechtsbewegung, fiir die sich
Menschen seit iiber 50 Jahren engagieren.’” Hans Jorg Sandkiihler spricht aus diesem
Grund von einer »Krise der (abbildtheoretischen) Reprisentation« (2003, 48), da die
gesellschaftliche Realitit nicht die US-amerikanische Verfassung abbilde. Silja Freu-
denberger erginzt: »Um abgebildet werden zu kénnen, mufl ein Objekt reprisentati-
onsvorgingig existieren. Die >Krise der Reprisentation« in diesem Sinn hingt darum
eng mit der Krise metaphysischer Realismen zusammen. Wenn die Vorstellung, es gebe
eine Art und Weise, wie die Welt >wirklich« und reprisentationsvorgingig >ist¢, aufge-

9 Diese Krise der Reprasentation erfihrt auch eine Interessensorganisation wie der Deutsche
Gehorlosen-Bund. Anlidsslich der Kulturtage der Gehorlosen 2012 in Erfurt weist Jiirgen Stach-
lewitz von Sehen statt Hioren auf eine Diskrepanz zwischen dem Motto »Eine Kultur mehr: Ge-
bardensprache« und der tatsachlichen Sorgen gehdrloser Menschen in Bezug auf ihre Zukunft
hin. Dazu Josef Willmerdinger, ein Verantwortlicher im Gehorlosen-Sportverband: »Der Deutsche
Cehorlosen-Bund zeigt sich sehr stark und ist sehr selbstbewusst. Doch unter den Gehérlosen
herrschen viel Zweifel und Besorgnis, auch Beriihrungsiangste und Misstrauen gegeniiber dem
Gehorlosen-Bund. Denn versprochen wird viel, aber es mangelt an Umsetzung« (Sendung vom
06.10.2012).

- am 13.02.2026, 07:19:22. [


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung

geben wird, dann wird auch die Vorstellung aufgegeben, Reprisentation kénne in der
richtigen Abbildung eben dieser Welt bestehen« (2003, 71f.).

Im Wesentlichen sind es zwei »metaphysische Realismenc, von denen Baumans re-
prisentationale Vorstellung der Deaf Studies ausgeht: Da ist zum einen die sprach-
wissenschaftliche Erkenntnis, dass es sich bei den Gebirdensprachen um vollstindige
Sprachsysteme handelt. Zum anderen, dass es eine Gemeinschaft gibt, deren Mutter-
sprache die Gebirdensprache ist, mit einer eigenen Geschichte und Kultur. Reprisen-
tationsvorgingig ist das Wissen um die Regeln, die ein Etwas zu einer Sprache ma-
chen, aus dem sich der ethische Anspruch ableitet, dass eine Sprache und ihre Sprecher
schiitzenswerte Giiter sind. Die Folge der »metaphysischen Realismenc ist die Konstitu-
ierung gehorloser Menschen als einer sprachlichen und kulturellen Minderheit, die sich
im Fach Deaf Studies einen akademischen Rahmen als reprisentationalen Ort dieser
»Realismen« geschaffen hat.

Ein konstitutives Merkmal metaphysischer Konstrukte besteht darin, dass sie sich
durch die Differenz von Seele bzw. Geist und Korper ausweisen und die geistige intel-
lektuelle respektive erkenntnisschaffende Seite betonen, wihrend die kérperliche nach-
gelagertist: Ein erkennendes Ich erkennt das Geschehen, ohne selbst erkennbar zu sein.
Danach konstituiert sich Erkenntnis durch geistige Arbeit, nicht durch einen Prozess
geistig-korperlicher Erfahrung. Die von Bauman dargestellten »Realismen« beschrei-
ben die erkenntnistheoretische Dimension des Fachs Deaf Studies, nicht aber seine
phinomenologische.’ In seiner Einleitung ist der Gegenstand des Fachs die Beschrei-
bung von gehérlosen Menschen in ihrer Geschichte (Deaf History) sowie in ihrer psy-
chosozialen und soziologischen Situation. Auferdem gehort zu Deaf Studies die Lin-
guistik, die sich mit den sprachlichen Strukturen der Gebirdensprache beschiftigt.

Dieses erkenntnistheoretische Interesse schliefdt die Frage nach dem erkennenden
Subjekt aus. Insofern scheint in Baumans Deaf Studies-Vorstellung eine selbstreflexive
Dimension, wie sie dem Leser in Humpbhries’ Text begegnet, keinen Ort zu haben. Doch
der Schein triigt, denn ein gehérloser Deaf Studies-Forscher wird sich immer als ge-
hoérloser Mensch in den Deaf Studies verorten, unabhingig davon, wie pointiert er das
»many of us« expliziert; ein hérender Deaf Studies-Forscher hingegen kann sich oh-
ne Selbstreflexion oder gar -zweifel, ohne sich als hérendes Subjekt zu thematisieren,
seinem erkenntnistheoretischen Interesse hingeben. In diesem Sinn sind Baumans Deaf
Studies-Vorstellungen in hohem Maf3 selbst audistisch, denn sie unterstiitzen das, was den Audis-
mus auszeichnet: die Ideologie der Uberlegenheit des hirenden Menschen. Die Uberlegenheit
horender Menschen zeigt sich gerade darin, dass sie ihr Horend-Sein nicht themati-
sieren, sondern normativ voraussetzen. Diese normative Selbstverstindlichkeit prigen
die Deaf Studies-Vorstellungen Baumans, in dem eine selbstreflexive und -kritische Di-
mension des hérenden Forschenden nicht vorgesehen ist.

10  Esist die phanomenologische Tradition Maurice Merleau-Pontys, auf die ich mich hier beziehe,
mit ihrer Konzentration auf den Leib als Vollzugsort seines Konzeptes des »Zur-Welt-Seins«: »Der
Leib ist das Vehikel des Zur-Welt-Seins, und einen Leib haben heifst fiir den Lebenden, sich einem
bestimmten Milieu zugesellen, sich mit bestimmten Vorhaben identifizieren und darin bestindig
sich engagieren« (1966, 106).

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

kYAl


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Deaf Studies

Nicht angesprochen wird in Baumans Einleitung die Beschiftigung mit jenen ge-
hérlosen Menschen, die sich in der deaf/Deaf-Dichotomie nicht verorten kénnen, und
jenen, die in diesem System keinen Platz haben, wie z.B. schwerhorige, implantierte,
oral-orientierte oder solche gehdrlose Menschen, die den Kontakt zu anderen gehor-
losen Menschen nicht suchen.™ »Urspriinglich wurde die audiologische Gehdrlosigkeit
als Faktor in der Gehorlosenwelt geleugnet und das Wort deafness ist heute in der Ge-
hérlosenwelt immer noch mit negativen Konnotationen aufgeladen« (Bauman 2008,
417; Herv. i. Orig.). Insofern ist Baumans fehlende kritische Auseinandersetzung mit
dem Thema »Behinderung« konsequent.

Es ist ganz gewiss keine Unaufmerksamkeit, dass Bauman eine Auseinanderset-
zung mit den Themen »Horschidigung« und »Menschen mit Behinderung« scheut,
denn sie wiirden das Thema »Behinderung« zuriick in eine Auseinandersetzung brin-
gen, die seit den Tagen Stokoes als itberwunden galt: Mitglieder einer sprachlichen
Minderheit und einer Kulturgemeinschaft sind nicht behindert. Auch wenn die Themen
»Identitit«, »Macht«, »Sprache« nichts an ihrer Bedeutung verlieren wiirden, erschie-
nen sie doch im Kontext des Themas »Behinderung« in einem anderen Licht, da sich
das klare binire System von hérend und gehoérlos in eine uniiberschaubare Verzwei-
gung unterschiedlichster (Hor-)Vermdégen diversifiziert. Das Thema »Behinderung« ist
jedoch genau der Ort, an dem sich die Krise von Baumans reprisentationaler Vorstel-
lung von Deaf Studies zeigt.

Begreift man die Krise der Représentation als eine Krise der Metaphysik, dann gerit
Baumans metaphysischer Ansatz an der Stelle in die Krise, die den eigenen metaphysi-
schen Ansatz infrage stellt: Die Frage nach Krankheit und Gesundheit. Wenn Bauman
die erkenntnistheoretischen Erfolge im Bereich der Sprachwissenschaft und Soziolo-
gie feiert, gleichzeitig jedoch die erkenntnistheoretischen Erfolge in der Medizin ver-
dammt, die mit ihrem biniren System von »gesund« und »krank« selbst Bestandteil
metaphysischen Denkens ist, gerit er in einen Widerspruch, den er nicht aufzulsen
vermag. An dieser Stelle muss er in seinem Text die Perspektive verindern und das
»Schlachtfeld« (ebd., 414) wechseln. Kimpften die Aktivisten der Biirgerrechtsbewegun-
gen um verbriefte biirgerliche Rechte (Schwarze), um Selbstbestimmung und Chancen-
gleichheit (Frauen), um ein Recht auf ein eigenstindiges Leben (native Americans, se-
xuelle Minderheiten, Behinderte, Gehérlose), indert Bauman die Perspektive und stellt
die Frage nach der Berechtigung fiir dieses Leben: »Warum sollte die Gesellschaft Gehor-
lose weiter erhalten und f6rdern wollen? Welchen Nutzen hat die Gesellschaft von den
Gehorlosen? Welchen Nutzen hat eine Familie von gehérlosen Kindern?« (ebd., 429).”

B8 In ihrer scharfen Kritik an Baumans Konzeptionalisierung der Deaf Studies schreiben Shirley
Shultz-Myers und Jane Fernandes: »Die Auflésung der festgefahrenen Polaritiat zwischen gehorlos
und horend kénnte eine Anerkennung des Werts von Gehorlosigkeit erméglichen, ob deaf oder
Deaf, weif} oder farbig, mit oder ohne technischen Hilfsmitteln (Cochlea-Implantat, Horgerat),
mit gehorlosen oder hérenden Eltern, aus einem Gehérloseninternat oder einer Regelschule. [...]
Wie immer die Politik zwischen den kulturell Gehdrlosen und den Gbrigen Gehérlosen aussieht,
der Weg nach vorn in Deaf Studies muss sich mit einer breiteren, nicht hierarchischen Sicht der
sehr verschiedenen Lebensformen Gehorloser befassen« (2011, 92).

12 Die Frage nach dem Wert und dem Nutzen der Gehérlosenkultur fiir die menschliche Vielfalt re-
agiert auf einen Legitimationsdruck, den Bauman besonders ausgepragt in Australien beobach-

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung

Auf diese Fragen kann es nur Antworten geben, wenn man sich zum Komplizen dieses
Denkens macht. Sollten die Fragen nicht in eine ganz andere Richtung gehen: Welche
Fragen stellen sich, wenn sich horende und gehérlose Menschen begegnen? Wie ver-
andert sich die Sicht auf die Welt durch die Begegnung von hérenden und gehérlosen
Menschen? Wie sehen die Schwierigkeiten aus fiir eine Familie mit horenden und ge-
horlosen Kindern; aber auch, welches Gliick bedeutet es fiir eine Familie, in der horende
mit gehorlosen Kindern zusammenleben?

Baumans erkenntnistheoretischer Ansatz gerit in eine Sackgasse durch seine Ver-
weigerung einer Verortung der Deaf Studies in den Disability Studies. Ginzlich unge-
eignet ist sein Konzept, wenn der Forschende selbst in den Fokus der Forschung gerit.
Geistig-korperliche Erfahrungen, Selbstreflexion des Forschenden und damit seine Er-
kennbarkeit, wie sie in Humphries’ Text beschrieben werden, sind nicht Gegenstand
metaphysischen Erkennens und damit kein Gegenstand in seinem Konzept. Insofern
bedarf die Antwort auf die Frage, was einen horenden Menschen motiviert, sich fiir
Deaf Studies zu engagieren, in Baumans Konzeptualisierung der Deaf Studies keiner
Prizisierung (es bleibt bei der Allgemeinfloskel: »Interesse an den Themen Sprache, Kul-
tur, Identitit, Behinderung und Kritische Theorie«). In seinem Verstindnis von Deaf
Studies macht es keinen Unterschied, ob es sich bei den Deaf Studies-Forschern um
gehorlose oder hérende Menschen handelt, da eine selbstreflexive Perspektive des For-
schenden im Zusammenhang mit seinem Gegenstand von Bauman nicht wahrgenom-
men - oder vielleicht zutreffender: verschwiegen - wird.

Baumans und Humphries’ Texte reflektieren die Geschichte gehorloser Menschen,
beide arbeiten daran, das Fach Deaf Studies zu etablieren, allerdings aus vollig un-
terschiedlicher Perspektive. Anders als Bauman erdffnet Humpbhries in seinem Text
eine phinomenologische Perspektive, die gerade seine Erfahrungen als Aktivist der

tet, dessen Ursprung im Gedankengut der Ideologie der Eugenik liegt, die Bauman selbst als »Ge-
schichte einer schlechten Idee« (Bauman 2008, 419) zitiert. Was Bauman mit diesem Zitat sagen
will, ist schwer zu verstehen. Sicherlich teilt er die Einschdtzung, dass die Wertung der Eugenik als
einer schlechten Idee eine an Zynismus grenzende Verharmlosung darstellt angesichts der Fol-
gen dieser>ldee«. Dennoch ist Baumans von der Ideologie der Eugenik gepragte Vorstellung vom
Wert und Nutzen der Gehorlosenkultur eine der mich am meisten verstérenden Spuren in seinem
Denken. Zugespitzt wird diese Vorstellung in seinem Konzept des Deaf-gain, das er mit der Frage
einleitet: »Warum sollten Gehorlose und ihre Gebidrdensprache existieren?« (Bauman & Murray
2014, 22; vgl. dazu auch Bauman 2009, 50ff.). Die Suche nach Griinden fiir eine Existenzberech-
tigung gehdrloser Menschen impliziert die Moglichkeit, ihnen diese Berechtigung absprechen zu
wollen und fithrt mithin zuriick zu den nur allzu vertrauten Grundlagen eines pathologischen Ver-
standnisses von Gehorlosigkeit, wie es von Sabine Miiller und Ariana Zaracko aufgegriffen wurde,
wenn sie schreiben, dass die Gehdrlosengemeinschaft eine Notgemeinschaft und die Gehorlo-
sigkeit nicht langer ein unabwendbares Schicksal sei: »Kinder in einer solchen Notgemeinschaft
festzuhalten, stellt den Versuch dar, sie zu einer>zwanghaften Solidaritat« zu verpflichten« (2010,
247).

Mit der Vorstellung vom Wert und Nutzen der Gehérlosenkultur fiir die menschliche Vielfalt greift
Bauman unmittelbar auf ein Denken zurlick, das Menschen in wertvolle (weil nutzbare) und wert-
lose (weil nutzlose) unterteilt. Es (iberrascht nicht, dass bei gehorlosen Teilnehmern der Deaf Stu-
dies AG, die Baumans reprasentationaler Konzeptualisierung der Deaf Studies folgen, auch sein
Konzept des Deaf-gain auf grofle Zustimmung stofdt (vgl. Fries 2011, 596; Fries & Geidler 2011, 286;
Fries 2012, 325).

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

323


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324

Deaf Studies

Gehorlosen- und Gebirdensprachbewegung betont. Bauman bleibt unsichtbar, wih-
rend Humphries, der in erster Linie die Gehorlosengemeinschaft im Blick hat, von
Prozessen und (Fehl-)Entwicklungen dieser Geschichte schreibt, sich dabei als Autor
jedoch immer als ein Teil dieser Geschichte, Prozesse und Entwicklungen mitbegreift
und mitdenkt.

In diesem Zusammenhang passt es, wenn Bauman Deaf Studies und Talking Cul-
ture feiert und dabei gerade jenen Aspekt besonders betont, den Humphries mit gro-
3er Sorge betrachtet: »Das bedeutete, dass die Gehorlosenkultur das Fach Deaf Studies
brauchte, um das Phinomen der Gehorlosenkultur sowohl gegeniiber der hérenden
Welt als auch gegeniiber Gehorlosen klar ansprechen, ergriinden und férdern zu kén-
nen. Durch diesen Prozess, den Tom Humphries (2008) >talking culture« nennt, wurde
mit Hilfe der Deaf Studies angestrebt, die bisher bestehende geschichtliche Situati-
on, dass andere fiir einen sprechen, durch das >Fiir-sich-selbst-Sprechen< abzulésen
und dadurch die Kontrolle iiber die politische Reprisentation ihrer selbst zu erlangen«
(Bauman 2008, 224).

Unter Vorgabe von Baumans erkenntnistheoretischer Perspektive mag man die-
sen Worten zustimmen, unter phinomenologischen Gesichtspunkten gerit der Begrift’
»Talking Culture« hingegen in ein vollig anderes Spannungsfeld. Liegt fiir Bauman die
Bedeutung des Begriffs gerade darin, identititsstiftend zu wirken, betont Humphries
seinen prozessualen Charakter, der das identititsstiftende Moment von Talking Culture
infrage stellt: »Wihrend Talking Culture also fiir einige bedeutet, Identititen offenzu-
legen oder Identititen zu schaffen, geht es dabei meiner Ansicht nach ebenso darum,
in diesem Prozess Identititen zu verarbeiten und Artefakte zu entwickeln, die uns hel-
fen, jene Dinge fiir uns festzuhalten und an uns und andere weiterzugeben, die wir der
Offentlichkeit zeigen méchten« (Humphries 2017, 401). Obwohl Humphries selbst zu
den Fiirsprechern der Differenz von grofRem >Deaf< und kleinem >deaf« gehort, kritisie-
ren seine Zeilen den Identititsbegriff der Gehérlosenkultur und stellen seine Stabilitit
infrage.

Baumans Perspektive entbehrt nicht einer gewissen Ironie und es stellt sich mit-
hin die Frage, ob es nicht Bauman selbst ist, der das Fach Deaf Studies viel dringender
braucht als die gehérlosen Menschen? Ist es nicht eher so, dass hérende Menschen das
Fach Deaf Studies bendtigen, um von den Phinomenen der Gehorlosenkultur zu er-
fahren, die den tauben Menschen durchaus vertraut sind — Culture Talking? Setzt sich
nicht mit den Deaf Studies im Sinne Baumans genau das fort, was sie vermeintlich
bekimpfen? Um es noch einmal zu betonen: Es ist ein horender Forscher, der das Fach
Deaf Studies vertritt, ohne seine Interessen als horender Forscher an diesem Fach zu
erwihnen; es findet also genau das statt, was der Text leugnet, denn wiederum spricht
eine horende Person fiir gehorlose Menschen. Und es passieren genau die von Bauman
beschriebene »Kontrolle« und »Reprisentation« durch einen hérenden Wissenschaftler.
Diese Differenz findet in der Einleitung keine Erwihnung. Es wird so getan, als spiele
sie keine Rolle, als gibe es sie nicht.

Die Differenz der Texte Baumans und Humphries’ kann infolge der performativen
Wende in der Kulturwissenschaft als Differenz zwischen Reprisentation und Perfor-
mativitat bezeichnet werden. Oder um es deutlicher zu formulieren: An beiden Texten
lasst sich die erkenntnistheoretische Krise der Reprisentation und die phinomenologi-

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung

sche Wende hin zur Performativitit deutlich demonstrieren. Humphries begriindet das
Fach Deaf Studies prozessual mit einer Dialektik von Scheitern und erneutem Probie-
ren, an dem er unmittelbar beteiligt ist, und ohne dass dieser Prozess ein erkennbares
Ziel erreicht. Am Ende seines Textes wendet er sich an die Mitglieder der Gehérlosen-
gemeinschaft und fordert sie auf, sich der Frage zu stellen: »Was macht uns eigentlich
aus?« (ebd., 405). Es ist diese selbstreflexive Perspektive, die eine Zukunft fir Deaf Stu-
dies verspricht, und die fiir alle an dem Studiengang beteiligten Personen gilt, denn
sie beinhaltet den nicht endenden Prozess, das eigene Leben, ob gehorlos oder horend,
mutig und tapfer eingedenk aller Bedrohungen zu entwerfen und im Rahmen von Deaf
Studies akademisch zu reflektieren.

In diesem Abschnitt stelle ich Artefakte von tauben und hérenden Kiinstlern vor, die
mit einem Verstindnis von Gebirdensprache arbeiten, das in ihrem kérpersprachlichen
Ausdruck symbolische Reprisentation und performative Prisentation erkennt.

Mir stellt sich die Frage, ob Deaf Studies in einer Weise zu denken ist, der Dicho-
tomie von hérend und gehérlos entkommen zu kénnen, die thre Macht in der Uniiber-
windbarkeit des Zwei-Kulturen-Modells respektive des Zwei-Welten-Modells postuliert.
Die Dichotomie dient dazu, dem Fremden, das Unbehagen hervorruft, zu entkommen,
das sich in der Begegnung eines horenden mit einem gehérlosen Menschen ereignet.
Wenn Deaf Studies also noch etwas anderes sein soll als ein Nachdenken iiber die Struk-
turen der Gebirdensprache und die Welt der tauben Menschen, wie es die Einleitung
Baumans beinhaltet, dann ist es meines Erachtens notwendig, sich auf den Moment zu
konzentrieren, an dem das >Horende< und >Gehorlose« deutlich zutage treten und das
Fremde sichtbar wird.

In seiner Einleitung weist Bauman (2008) darauf hin, dass ASL zu den beliebtesten
Fremdsprachen zihlt, die an Schulen und Colleges in den USA angeboten werden. Auch
in Deutschland gibt es mittlerweile in vielen Einrichtungen, Volkshochschulen und Kul-
turzentren die Moglichkeit, Gebardensprache zu lernen sowie an einer Reihe akademi-
scher Institutionen zu studieren. Die meisten der dort eingeschriebenen Teilnehmer
bzw. Studierenden sind hérend. Die Entscheidung, diese Sprache zu erlernen, mag bei
einigen von ihnen familiire Griinde haben oder einem zukinftigen Beruf geschuldet
sein, die Mehrheit jedoch, so scheint es mir, sind von etwas anderem getrieben, sich
dieser Herausforderung zu stellen, das sich vielleicht mit Lust an dieser Sprache am
treffendsten beschreiben lisst.

Nun hat es mit der Gebirdensprache eine Bewandtnis, die ihr Erlernen, vor allem
aber die Sprachpraxis, von der anderer Fremdsprachen unterscheidet: Jedes Studium
einer Fremdphilologie beinhaltet einen lingeren Aufenthalt im jeweiligen Land, dessen
Sprache studiert wird. Ein solches Sprachbad gibt es fir Studierende der Gebirden-
sprachen nicht. Nachdem hérende Studierende die erforderlichen Gebardensprachkur-
se besucht und ihre Praktika absolviert haben, ist es vorbei mit der Sprachpraxis, es sei
denn, man lebt oder arbeitet mit gehorlosen Menschen zusammen oder sucht zumin-
dest intensiv den Kontakt mit den lokalen Vereinen, um dort taube Menschen zu treffen

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

325


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Deaf Studies

und den Sprachkontakt zu pflegen. Viele unserer Studierenden verzweifeln an der Tat-
sache, keine Gesprichspartner zu finden, mit denen eine zugewandte Kommunikation
moglich ist, ohne dass diese den Beigeschmack eines ausbeuterischen Verhiltnisses
bekommt.

Das Studium einer Fremdsprache bedeutet immer eine Fremdheitserfahrung. Dar-
in liegt sein Reiz — eine fremde Kultur kennenzulernen und Einlass in sie zu finden —,
was den meisten nur bis zu einem gewissen Grad gelingt. Gebirdensprachstudierende
machen diese Fremdheitserfahrung besonders intensiv und begegnen in dieser Erfah-
rung gehorlosen Menschen, denn im Gegensatz zum Kontakt mit Sprechern anderer
fremder Muttersprachen teilen gehérlose und hérende Menschen diese Fremdheitser-
fahrung miteinander. So fremd den einen das Héren ist, so fremd ist den anderen das
Nicht-Héren; so fremd den einen das lautsprachliche Sprechen ist, so fremd ist den
anderen das gebirdensprachliche. Wenn ich also davon ausgehe, dass Deaf Studies
ein Studiengang sein soll, in dem sich taube und hérende Menschen gleichermafien
verorten, und ich dabei mein Augenmerk auf den Moment richte, an dem die Diffe-
renz gehorlos-hérend erkennbar wird, dann kann die Fremdheitserfahrung, die jeder
in diesem Fach macht, Grundlage eines Vermogens werden, dieser Erfahrung eine (ge-
barden)sprachliche Form zu verleihen.

Ein Teil der Studierenden, denen das Experimentieren mit Gebirden(sprache) Freu-
de bereitet, zeigt Interesse an gebirdensprachpoetischen Formen, sucht nach Spuren
von Gebirdensprache und beschiftigt sich mit Sprachphinomenen, in denen Gebir-
densprache in einer Weise reflektiert werden, die weniger ihrer kommunikativen Funk-
tion geschuldet sind als einem Spiel mit Gebirden(sprache).

Gegen Ende seines Textes widmet sich Humphries dem Thema »Kunst«, nachdem
er zuvor das teleologische Bemithen kritisiert hat, Gehérlosenkunst nur deswegen zu
produzieren und zu sammeln, um eine Gehoérlosenkultur nachzuweisen: »Was taube
Kunst und Literatur betrifft, so kénnen und sollten wir mehr tun. Um zeitgendssische
Kiinstler_ innen und Autor_innen, Dichter_ innen und Schauspieler_innen zu ermu-
tigen, miissen wir uns mit einem Begriff von Kunst auseinandersetzen, der deutlich
macht, dass sich taube Kunst und Literatur nicht auf Offentlichkeitsarbeit beschrinkt.
Wir sind heute selbstbewusst genug — unsere Kunst muss nicht nur ausschliefilich dem
Zweck dienen, uns zu prisentieren; wir konnen uns eine Kunst leisten, die sich um an-
dere Dinge dreht als nur um uns und unsere Beziehung zu den Anderen« (Humphries
2017, 405).

Worauf Humpbhries hier hinweist ist die Feststellung, dass eine politische Bewegung
sich erst in dem Moment politisch nennen darf, wenn es ihr gelingt, Widerspriiche zu
artikulieren und auszuhalten. Selbst wenn Humpbhries bei zeitgenossischen Kiinstlern
vermutlich vor allem an gehorlose Kiinstler denkt, betrifft diese Aussage doch héren-
de gleichermafen, denn in dem Moment, als gehérlose Menschen begannen, horende
Menschen ihre Sprache zu lehren, ist sie nicht nur zum Gegenstand allgemeiner sprach-
wissenschaftlicher Untersuchungen, sondern auch zur Sprache hérender Menschen ge-
worden. Vielleicht mehr noch als fiir taube Menschen ist Gebardensprache fir horen-
de Menschen ein Ausdrucksmodus, der nicht dem Primat der Kommunikation unter-
geordnet ist, sondern der Moglichkeit sprachlicher Erweiterung. Es mag fur politisch
engagierte taube Menschen zuweilen schwierig und fir andere unertraglich sein, wie

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung

»naiv® hérende Menschen mit Gebirdensprache umgehen. Sie ist schlieflich »das bes-
te kulturelle Artefakt iiberhaupt: [...] unsere Sprache« (ebd., 401) und um die Anerken-
nung von ihr wurde ein Jahrhunderte wihrender erbitterter Kampf gefiihrt, dessen Sieg
trotz aller Erfolge immer wieder bedroht ist. Der Argwohn, mit dem manche gehorlose
Menschen den Umgang mit Gebdrdensprache bei horenden Menschen beobachten, be-
steht bis in die jiingste Vergangenheit. Und doch halte ich diese >Naivitit¢, ungeachtet
moglicher Krinkungen, die sie manchem gehérlosen Menschen zufiigt, fiir einen poli-
tischen und engagierten Ausdruck, mit dem gebirdende hérende Menschen hérenden
und gehorlosen Menschen begegnen, denn sie zeigt, dass die scheinbar uniiberwind-
bare Differenz horend-gehorlos zumindest an einer Stelle briichig — nicht aufgehoben
— ist und horende Menschen Gebirdensprache als einen Teil ihrer sprachlichen Mog-
lichkeiten angenommen haben; aber in einem ganz anderen Sinne, als es Humphries
und die Deaf Studies-Aktivisten befiirchteten, als sie begannen, hérende Menschen in
ASL (respektive DGS) zu unterrichten: Namlich die Gefahr, dass hérende Menschen das
Geheimnis der »Geheim«sprache liiften konnten. Ging es Humphries noch um die Sor-
ge, dass mit dem Eintritt hérender Menschen in die Gebirdensprache auch ein Eintritt
in die Sprachgemeinschaft eréfinet wiirde, dem diese mit grofRer Skepsis entgegen-
sah, geht es heute um die Sprache selbst, um das ihr innewohnende Geheimnisvolle. In
der Vermittlung der Gebirdensprache wird kein Geheimnis geliiftet, im Gegenteil: das
Geheimnis der »Geheim«sprache wird tradiert, denn etwas bringt sich in dieser Spra-
che zum Ausdruck, das tatsichlich ein Geheimnis birgt. Bei diesem Geheimnis (Louis
Aragon spricht von »les secrets sourds-muetsc; zit. in Stokes 1991, 229) handelt es sich
nicht um die Grammatikalitit oder Semantizitit der Gebirdensprache, vielmehr um ein
Geheimnis, das weder von gehorlosen noch von hérenden Menschen geliiftet werden
kann - es ist Teil der Gebirdensprache selbst und zeigt sich im performativen Vollzug.
Wenn sich also hérende Menschen mit Gebirdensprache beschiftigen, dann mag neben
dem Wunsch nach Kommunikation mit gehérlosen Menschen der Grund darin liegen,
die Chance zu ergreifen, dem Geheimnis korperlicher Sprachlichkeit niherzukommen,
mehr dariiber zu erfahren und das Repertoire korpersprachlicher Moglichkeiten zu er-
weitern.

Max Ernst

»Erwurde am 2. April 1892 geboren. Sohn eines Taubstummen und einer Blinden ist er
normal. Erist 31Jahre alt, hat eine schéne Gestalt und blaue Augen, einen Schénheits-
fleck rechts vom Gewissen und links auf der Brust das gleiche nochmal. Vom Vater hat
erdas hiibsche Talent zum Kopieren geerbt, von der Mutter Jungfraulichkeit, vom Sohn
viel Geld. Er zeichnet, ohne sich dessen bewufit zu sein, er hat einige grofie Olbilder
gemalt, wie alle Maler, selbst die beriihmtesten. Mit zwolf verlaRt er Vater und Mutter

13 Wennich hiervon Naivitit spreche, dannin seiner Bedeutung von natirlich, unbefangen, unerfah-
ren, arglos, treuherzig, einfiltig, unbedarft. Bei aller Naivitit ist diesem Wesenszug ganz gewiss
eine grofe Ernsthaftigkeitinharent. Jeder Mensch, der Gebardensprache lernt, weifs um die Dinge,
die gehorlosen Menschen in der Vergangenheit und Gegenwart angetan wurden und werden.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

327


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328

Deaf Studies

und wahlt ein Handwerk. Von da an wird er ein anderer Mensch« (Paul Eluard zit. in
Pech & Derenthal 1991, 157).

Das Portrit, das Paul Eluard hier von seinem Freund Max Ernst zeichnet, ist eine sur-
reale Sicht der Wirklichkeit. Die Arbeitsweise surrealistischer Dichter bestand darin, zu
schreiben, ohne dariiber nachzudenken, was sie schreiben. »Schreiben sie schnell, oh-
ne vorgefasstes Thema, schnell genug, um nichts zu behalten, oder um nicht versucht
zu sein, zu iiberlegen. Der erste Satz wird ganz von allein kommen, denn es stimmt
wirklich, daf in jedem Augenblick in unserem Bewuf3tsein ein unbekannter Satz exis-
tiert, der nur darauf wartet, ausgesprochen zu werden, schreibt André Breton in sei-
nen »Geheimnisse(n) der surrealistischen magischen Kunst« (1986, 30; Herv. T.V.). Nein,
Max Ernst war nicht der Sohn eines Taubstummen und einer Blinden, und normal war
er sicher auch nicht, aber er war das alles in surrealer Sicht, einer Sicht also, die eine
andere Realitit erblickt, mit der Eluard wohl auf die Bedeutung aufmerksam machen
will, die der Vater, Taubstummenlehrer und Kunstmaler, fiir seinen Sohn hatte. Und
wenn Eluard 1922 schreibt, dass Ernst mit 12 Jahren Vater und Mutter verlassen hat,
dann geht es nicht um das Jahr 1904, in dem Ernst 12 Jahre alt geworden ist, sondern
um 1910, also dem Jahr, in dem er sich gegen den Willen der Eltern entschlief, ein
Handwerk zu erlernen, und Maler wird — ein anderer Mensch, neugeboren.

1922 entsteht das Gemilde »Rendezvous der Freunde«, das 16 Mianner und eine Frau
zu nichtlicher Stunde in einer surrealen Gebirgslandschaft zeigt. Auffillig daran sind
die Handformen und -stellungen vieler der dort gezeigten Personen, die an Handfor-
men aus der Gebirdensprache erinnern (vgl. Abb. 1).

Abbildung 1: Max Ernst »Rendezvous der Freunde« (1922)

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung

Dieses Bild hatte Ernst kurz nach seiner Ankunft in Paris gemalt. Aus Tirol kom-
mend, wo er sich mit Freunden der Ziircher und Pariser Dada-Gruppe getroffen hatte,
zeigt das Werk Freunde aus der Dada-Bewegung™ und aus Paris, die sich spiter Sur-
realisten nennen werden, Schriftsteller und Maler. War ein Kennzeichen von Dada die
Verarbeitung vorgefundener Materialien zu Collagen, also die Verbindung von Dingen,
die urspriinglich nicht zueinander gehérten®, so zeigt das »Rendezvous der Freunde«
eine Gruppe Menschen, die nur fiir den Maler zusammengehoren. Die Griinde der An-
wesenheit von Raffael oder des russischen Dichters Dostojewski sind genauso im Bio-
grafischen versteckt, wie die Anwesenheit von Hans Arp und Johannes Baargeld, die
beide 1922 nicht in Paris waren. Raffaels Gegenwart nannte Ernst in einem Interview
mit dem Spiegel eine »Geistererscheinung«. »Spiegel: Woher kommt diese besondere
Beziehung eines modernen Kiinstlers zu dem klassischen Renaissance-Maler Raffael?
Hingt das etwa damit zusammen, dafd Thr Vater, der ein Laienmaler war, einmal Raf-
faels >Disputa< nachgemalt hat? Ernst: Das kann natiirlich auch mitspielen. Aber mein
Vater hat mich auch gequilt und hat mich immer angeschrien, wenn ich nicht malte,
wie er es wollte« (zit. in Pech & Derenthal 1991, 152).

Max Ernsts Vater war Lehrer an der Brithler Taubstummenanstalt und es ist zu ver-
muten, dass Ernst durch seinen Vater mit gehorlosen Menschen und deren Sprache
in Berithrung kam (vgl. Weiss 1991, 11ff.). Begreift man den Surrealismus als eine Be-
wegung, deren Intention darin bestand, das »Unbewuf3te zu erforschen« (Bauer 1992,
310) und erinnert sich der Freud-Lektiire von Max Ernst, dann liegt die Vermutung na-
he, dass die Gebirden, die der Maler seinen Freunden in die Hinde legt, Traumbilder
sind, die Kindheitserinnerungen in metonymischer und verdichteter Traumarbeit zei-
gen. »Es ist ja auffillig, daf selbst die Personen, die relativ ruhig stehen und sitzen,
sehr ausgreifende Gesten machen; das fillt jedem Betrachter des Bildes sofort auf, und
man fragt sich, sind das Signale, die sie uns geben wollen. [...] Es ist aber nicht so, daf}
dort nun exakt Gesten aus dem Lehrbuch der Taubstummensprache vollzogen wiirden,
sondern es bestehen nur allgemeine Analogien. Man kann also die Zeichen nicht als
Taubstummensprache lesen« (ebd., 315). Die Ahnlichkeit von Handformen und Hand-
stellungen erklart der Kunsthistoriker Gerd Bauer als die »vereinbarten Zeichen einer
Geheimgesellschaft [...]. Max Ernst benutzt die Kérpersprache seiner Figuren, um aus-
zudriicken, daf} die Freunde, die hier versammelt sind, eine neue Sprache zu entwickeln
beginnen. Angelehnt an die Sprache, wie sie im Urzustand gewesen ist, denn das war
nach bestimmten wissenschaftlichen Theorien die Gebirdensprache« (ebd.; Herv. T.V.).
Louis Aragon, einer der Freunde des Rendezvous, schreibt iitber Max Ernst:

»lch bin der Besessene der>Alle Vogel fliegen hoch<spielt
die taubstummen Geheimnisse seines Herzens ans Kreuz geheftet

14 1919 hatte Max Ernst zusammen mit Johannes Baargeld und Hans Arp die Kdlner Dada-Gruppe
gegriindet.

15 1996 nannten Renate Fischer und ich den Katalog, der die Beitrage der Deaf History-Tagung in
Hamburg zusammenfasste, Collage in Erinnerung an jenes Verfahren der Montage, hier von Ereig-
nissen, die an unterschiedlichen Orten und zu unterschiedlichen Zeiten und unabhangig vonein-
ander stattgefunden haben. Es ging uns dabei konzeptuell nicht um die Darstellung der Geschichte
der gehorlosen Menschen, sondern um die Darstellung eines Geflechts von Geschichten.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

329


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

Deaf Studies

und vergeblich die Sonne der Worter suchend
er driickt stets etwas anderes aus als er glaubt
iberhaupt nicht Spiegel seiend von allem was ein Bild gibt
mit den Hinden halte ich Vorschliage des Widerspruchs«.

Nach Humphries ereignet sich Gehérlosenkultur im Moment des Culture Talking, in
dem Moment des Gehorlos-Gehorlosen-Kontakts respektive im Moment des Gehorlos-
Seins. Wenn also Paul Eluard, inspiriert durch das »Rendezvous der Freunde«, Max
Ernst zum Sohn eines >Taubstummen< macht, dem — nach Aragon - »les secrets sourds-
muets« vertraut sind, dann ist Max Ernst ein Teil dieses Culture Talking, der von den
»taubstummen Geheimnissen« weif3, die weder von gehorlosen noch von hérenden
Menschen geliiftet werden kénnen, sondern Teil der Gebirdensprache selbst sind und
sich im performativen Vollzug — und sei es in einem Bild mit gebirdenden Menschen
- zeigen.

Wolfgang Miiller

1998 organisierte der Berliner Kiinstler Wolfgang Milller das Projekt »Gehdorlose Musik«
im Prater der Volksbithne in der Kastanienallee.”” Gezeigt wurde »Die tddliche Doris
in gebirdensprachlicher Gestaltung«®® (vgl. Abb. 2-4). Es handelt sich dabei um eine

16  je suis ce possédé quijoue a pigeon-vol / les secrets sourds-muets de son coeur mis en croix / et
cherchant vainement le soleil des paroles / autre chose toujours exprime qu’il ne croit / n'étant de
rien miroir de tout faisant image / je tiens avec les mains des propos de dément (Aragon zit. in
Stokes 1991, 229; Ubers. Marc Focking).

17 Vom 27. bis 29. November 1998 zeigten die »Freunde guter Musik eV.« in Koproduktion mit der
»Volksbiihne am Rosa-Luxemburg-Platz«die Veranstaltung »Gehérlose Musik«. Im Programmheft
konnte man damals lesen: »Musikgebarden. Gebardenmusik. Transformationen akustischer und
visueller Musik. Vibrierende und getanzte Klange im Zwischenraum der Sprache. Musik der ho-
renden und gehorlosen Welt. Seit Ende der 40er Jahre, als John Cage im Verbund mit anderen
Kiinstlern aus den fest gefligten Bahnen der westlichen Musiktradition ausbrach und neue We-
ge der Komposition und Klangerzeugung beschritt, ist auch eine visuelle, raumliche, laut- und
korpersprachliche Musik — eine >Gehdérlose Musik< — denkbar geworden. Viele grenziberschrei-
tende Kompositionen haben eine Plattform fiir den musikalischen Austausch von Hérenden und
Gehorlosen geschaffen. Im Schnittfeld von Horen, Spiiren und Sehen sind neue musikalische Aus-
drucksformen im Entstehen. Das Projekt>Gehorlose Musike mochte einen ersten Einblick in diese
Entwicklung geben« (Programmheft 1998, 0.5.).

18 »1980 erschien die erste LP der Gruppe Die Todliche Doris mit dem Titel >Die Todliche Doris, also
die>Sogenannte«. Auf ihr auch das Stiick>Der Tod ist ein Skandal«. Die dort auftauchenden Baf3se-
quenzen wihlte die Band zusammen mit gehérlosen Freunden aus: extrem tiefe, unregelmaflige
Schwingungen, die die versuchsweise vor den Boxen ausgelegten Kichererbsen in heftige Bewe-
gung brachten. Tanzstil: eine Art>Trocken-Pogo«. Die Mitglieder von Die Todliche Doris, Kathe Kruse,
Nikolaus Utermdhlen und Wolfgang Mdller, waren davon berzeugt, dass ihre Musik fiir Horen-
de und Gehorlose gleichermafien zu verstehen und zu konsumieren ist. Gleiches gilt fiir die Um-
setzung ihrer musikalischen und kiinstlerischen Konzepte. So spielte der gehérlose Rolf Puttrich-
Reignard Schlagzeugpassagen fir >Die Todliche Doris«<-LP sUnser Debiit< (1986), sein gehérloser
Bruder Gunter trug die Eréffnungsrede zu einer Ausstellung der Gruppe in der Kunsthalle Bremer-
haven in Gebardensprache vor und verteilte anschliefSend den schriftlichen Text der Ansprache an
die Horenden« (Programmheft 1998, 0.5.).

- am 13.02.2026, 07:19:22. [


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung

Versuchsanordnung, die einer genauen Spielanweisung folgt: »Der Schallplattenspieler I
(ein Mensch) sitzt neben dem Schallplattenspieler II (ein technisches Gerit). Davor ste-
hen Gebirdendolmetscherinnen I1I (zwei Menschen)« (Miiller 2010, 156; Herv. i. Orig.). Es
ist also nicht das klassische Dolmetschsetting von zwei sichtbar agierenden Gebirden-
sprachdolmetscherinnen, die auf der Bithne stehen, ihren akustischen Input von einem
sich im Off befindenden Plattenspieler erhalten, der von einem Techniker bedient wird,
um es einem gehorlosen Klientel zu prisentieren, sondern auf der Bithne stehen drei
gleichberechtigte Beteiligte, die die Szene erzeugen. »Schallplattenspieler I nimmt nun
die bedruckte Schallplattenhiille mit dem Titel Die todliche Doris in die Hand. Er entklei-
det den Korper der Schallplatte, indem er sie zunichst mitsamt der weifSen Papierhiille
aus dem Cover zieht. Nun streift er die Innenhiille ab. Er legt das schwarze Vinyl mit der
A-Seite nach oben auf die Gummimatte des Schallplattentellers. Das Loch im Zentrum
der Schallplatte passt prizise auf den Metallstift in der Mitte der Gummimatte. Nun
schiebt Schallplattenspieler I den Tonarm des Gerites zum dufleren Ende der Schallplat-
te, wobei sich die Unterlage zu drehen beginnt. Er senkt den Tonarm mit der unter ihm
befindlichen Diamantnadel. Diese gleitet nun in die Rillen der sich gleichmiRig dre-
henden Schallplatte und tibertragt eine Folge kurzen Knisterns. Der Transformations-
prozess beginnt in dem Moment, an dem der erste Ton aus den Boxen erklingt. Mit
dem erklingenden Ton bewegen sich die beiden Gebirdensprachlerinnen im Raum und
setzen mit interaktiven Gebirden ein« (ebd.; Herv. i. Orig.).

Abbildungen 2-4: Gunter Puttrich-Reignard gebdrdet »Die todliche Doris«

Wenn Miller hier von einem Transformationsprozess schreibt, dann geht es ihm
um den »sprechenden Kérper — Gebirdenpoesie« (ebd., 150ff.) in seiner Auseinander-
setzung mit Valeska Gert, deren Transformationsvermégen der Tanzkritiker Werner
Suhr 1922 mit den Worten beschreibt: »Hier ist wirklich Drama, Vers, Bild, Plastik und
besonders Metaphysik, der ganze Mensch durch Geistleiblichkeit gebildet und ausge-
driickt im kiinstlerischen Tanz« (Suhr zit. in Miiller 2010, 150). Das, was Suhr bei Gert
beobachtet, beobachtet Milller in der Gebirdensprachpoesie. Der Transformationspro-
zess soll also gerade nicht eine »Musik-Verdolmetschung« von Songs der Tédlichen Do-
ris sein, er will keine Mitteilung von einer Sprache in eine andere bewerkstelligen, es
soll nicht etwas fir die anderen verstindlich gemacht werden, was die einen bereits
verstanden haben, sondern es soll ein Prozess gezeigt werden, an dem »Schallplatten-
spieler L«, »Schallplattenspieler 11« und »Gebirdendolmetscherinnen I11« beteiligt sind,
und in dem sich etwas Neues ereignet. Es handelt sich um ein vollstindiges Missver-
stindnis, wenn die Redakteurin des Berliner Tagesspiegels der Gebardensprachperfor-

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

331


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332

Deaf Studies

mance in Bezug auf die horenden Zuschauer einen »Zwang zum Voyeurismus« und ei-
ne »Verarsche« gehorloser Menschen (vgl. Hanika zit. in Miiller 2010, 157) vorwirft und
sich dabei genau auf jene Ordnung (L1 > Dolmetscher » L2) bezieht, in der gehorlo-
se Menschen erst qua Dolmetscher Anteil an Kultur erfahren kénnen - eine Ordnung,
die von vielen in der Gehérlosengemeinschaft und im Berufsverband der Gebirden-
sprachdolmetscher geteilt wird. Nein, Miiller geht es gerade nicht um eine Verdolmet-
schung, sondern um gleichberechtigte Partizipation an einem Kunstwerk. Uberall dort,
wo gehorlose Menschen sind, ob unter gehérlosen Menschen im Clubheim oder unter
hérenden Menschen im Prater, ist Gehorlosenkultur. Dazu bedarf es keiner Verdolmet-
schung. Die Performance, die sich am Freitag, den 27.11.1998 um 21 Uhr ereignete, war
eine »urauffithrung der ersten lp von die tédliche doris in zeichen und gebirde«, wie
es im Veranstaltungsflyer heifdt — eine Urauffithrung, an der gehorlose und horende
Menschen beteiligt waren.

Die Schwierigkeiten, mit denen die Performance konfrontiert war, und bei denen
auch eine detaillierte Spielanweisung nicht zu helfen vermochte, spiegeln die diffe-
renten Erfahrungen der Protagonisten und méglicherweise auch die Unerfahrenheit
des Kiinstlers. Es war eine kluge Entscheidung Wolfgang Miillers, seine Performance
»Die Todliche Doris in gebardenprachlicher Gestaltung« (Herv. T.V.) zu nennen und sie
nicht mit dem Etikett einer Ubersetzung zu belasten. Anders als die gehérlosen und
selbstbewusst experimentierenden Kiinstler Rolf und Gunter Puttrich-Reignard sind
die »Gebirdendolmetscherinnen III« (Andrea Schaffers und Dina Tabbert-Zander) als
Gebirdensprachdolmetscherinnen einem Anspruch verpflichtet, der sich aus threm Be-
ruf ableitet und von ihnen verlangt, ein lautsprachliches Input in ein gebirdensprach-
liches Translat zu iibertragen. So wird in ihren Hinden aus dem Punksong »Stiimmel
mir / Stimmel mir / Stiimmel mir die Sprache // Alle werden gliicklich / Wenn die Wor-
ter gestimmelt werden // Alle werden gliicklich / Wenn die Laute gestimmelt sind //
Stiimmel mir/Stiimmel mir / Stimmel mir die Sprache / Stimmel mir / Stimmel mir /
Stiimmel mir die Worter« (Miiller 2006, 0.S.) eine Geschichte, in der einem gehérlosen
Kind (Tabbert-Zander) von einer zudringlich werdenden Gehorlosenlehrerin (Schaffers)
die Worter am Mund abgeschnitten werden. Tabbert-Zanders und Schaffers’ Geschich-
te hat einen Sinn und ist gehorlosen Menschen nur allzu vertraut. Sie speist sich aus
der Jahrhunderte alten und von Gewalt geprigten Geschichte der Missachtung gehor-
loser Kinder durch horende Lehrer, mit der sich jeder, der mit gehorlosen Menschen
zu tun hat, auseinandersetzen muss. Nur hat diese Interpretation der beiden Domet-
scherinnen mit dem Punksong selbst nicht viel zu tun, dessen Wurzeln nicht die Un-
terdriickung, sondern die Befreiung aus der Unterdriickung sind, und sich auf Dada
und Kurt Schwitters beziehen. Schwitters und Miiller sprechen nicht dariiber, die Welt
besser verstehen zu wollen, sie sind die bessere Welt. Es geht um Worter, um verstiim-
melte Worter, verstimmelte Sprache, um Sprachspiel und Rhythmus, und vor allem
geht es um die Befreiung vom Diktat des Sinns. In der Performance zeigen sich die
differenten Erfahrungen der Protagonisten: Wihrend sich Miiller auf die Dada-Kunst
Schwitters bezieht, orientieren sich Schaffers und Tabbert-Zander an ihrer Aufgabe als
Gebirdensprachdolmetscherinnen, als die sie in der Spielanweisung auch ausgewiesen
sind.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung
Barbara Stauss und Gunter Trube (geb. Puttrich-Reignard)

Die Grundlage der folgenden Ausfithrungen ist eine Korrespondenz, die ich 2020 mit
der Berliner Fotografin Barbara Stauss gefiihrt habe, bei dem sie mir von ihrer intensi-
ven Zusammenarbeit mit dem schwulen und tauben Aktivisten und Performance- und
Gebirdensprachkiinstler Gunter Puttrich-Reignard® schrieb, den sie 1990 in der Sze-
nekneipe Kumpelnest 3000 traf, in der er als Barmann arbeitete.

»Gunter liebte das Spiel mit Rollen, trat als Mann, dann wieder im Fummel hinter
dem Tresen auf, am meisten aber beeindruckte mich sein ausgesprochenes Talent in
der Verstindigung, sowohl mit den horenden als auch den gehérlosen Barbesuchern.
Gunter liebte seine Giste, jedem schenkte er Aufmerksamkeit: eine Geste, Umarmung,
eine Gebirde, ein Lachen oder ein Wort. Nach ungefihr einem Jahr, 1991, begann unse-
re Zusammenarbeit. Damals sollte ich wihrend meiner Ausbildung zur Fotografin am
Lette-Verein in Berlin einen ungew6hnlichen Menschen portritieren und machte meine
ersten Fotos mit Gunter.

Abbildung 5: In der Wohnung von Gunter mit einem Portrit von sich, gemalt
von Sabina Maria van der Linden (Berlin 1992)

Ich fotografierte seine Verwandlung vom Mann zur Drag Queen (Abb. 5). Das letz-
te Bild der Serie zeigte ihn bei der Arbeit im Kumpelnest (Abb. 6). Es stellte sich aber
bald die Frage, wie ich seine Gehorlosigkeit sichtbar machen kann. Obwohl ich dabei
war, Fotografin zu werden, mochte ich es nicht, zu fotografieren. Ich empfand es im-
mer als aufdringlich, auf andere Menschen mit der Kamera zuzugehen, mir war das

19 Mitseiner Hochzeit hatte Gunter Puttrich-Reignard den Namen seines Mannes Tom angenommen
und hief Gunter Trube. Gunter Trube ist 2008 im Alter von 48 Jahren verstorben. Zu Gunter Trube
und seiner Arbeit im Kumpelnest sowie seiner kiinstlerischen Arbeit vgl. auch das Gespriach mit
Tom Trube in diesem Band auf S. 409.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

333


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

Deaf Studies

Abbildung 6: Im Kumpelnest 3000, LiitzowstrafSe (Berlin 1992)

immer irgendwie unangenehm. Mit Gunter und mir war das anders, die Zusammenar-
beit machte Spaf3. Thm gefiel es, fotografiert zu werden, ich machte erste Versuche in
Gebirdensprache und wir lernten uns besser kennen. Vieles haben wir uns, wenn wir
zusammensaflen, auch gegenseitig aufgeschrieben. Gunter hatte immer einen kleinen
Zettelblock dabei, er war ja Barmann, diese diinnen Zettel, auf denen die Bestellungen
aufgenommen werden.

Das Kumpelnest blieb zentral, da war ich oft schon am Nachmittag, da hat man
einfach mal so reingeguckt, ob jemand da war, den man kannte oder nicht. Es war ja
die Zeit bevor es Computer mit email oder Mobiltelefon mit Textnachrichten gab. Wir
konnten uns nicht schnell mal schreiben, wir mussten uns finden« (Stauss 2020, 0.S.).

1992 kuratierte Wolfgang Miiller im Berliner Schwulen Museum die Ausstellung
»Die Hormone des Mannes«, an der sich auch Barbara Stauss mit einer Fotoarbeit be-
teiligte, die die gebirdensprachliche Ubersetzung eines Textes zeigte, die sie mit Gunter
Puttrich-Reignard gemacht hatte. In der Zusammenarbeit mit Puttrich-Reignard hatte
Stauss von Informationsliicken erfahren, die viele gehorlose Menschen aufgrund ihrer
Schwierigkeiten bei der Lektiire abstrakter Texte hitten. So lag es nahe, eine Arbeit
zu machen, die genau diese Schwierigkeit in den Fokus riickte. »Deshalb erschien es
umso sinnvoller, schwierige Texte, wie etwa wissenschaftliche Arbeiten, mittels Foto-
grafien, auf denen diese Texte gebirdet wurden, sichtbar und lesbar zu machen. Auch
den Hoérenden konnte dadurch die Gebirdensprache nahegebracht werden, indem sie
die Textvorlagen lasen und dann nach den fotografischen Entsprechungen suchten. Die
Fotografie transportiert hier noch etwas anderes als das Einzelbild. Es ist nicht nur ein
Zeichen, oder ein Schriftzeichen. Bei der Gebirdensprache geht es ja viel um die Bewe-
gung und die Fotografie scheint (im Gegensatz zum Film) erstmal nicht das geeignete
Medium zu sein, die Sprache abzubilden. Aber der Reiz ist gerade der, dass das Einzel-
bild dazu animiert, zu ibersetzen, nach der Entsprechung von Wort und Bild zu suchen

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung

und Liicken einfach mitzudenken, es schafft einen Raum und den Reiz, dieses Ritsel
l6sen zu wollen« (ebd.).

Stauss verweist auf ein Paradox, das in ihrer Versuchsanordnung erkennbar wird
und unmittelbar mit den Medien Bild und Gebirde verkniipft ist: Bild und Bewegung.*®
Zu sehen ist Puttrich-Reignard, der Gebirden zeigt, bei denen man gelegentlich das ei-
ne oder andere zu erkennen meint; mal ausdrucksstark, mal zuriickhaltend, mal auf
den ganzen Korper, mal nur auf die Hinde fokussiert. Es ist Stauss’ Versuch, die Fliich-
tigkeit dieser schriftlosen Sprache in Bilder zu bannen. Zwei Aspekte werden in der
Versuchsanordnung von Stauss und Puttrich-Reignard deutlich: Gebarden werden im-
mer von Personen ausgefiihrt. Der Betrachter muss sich entscheiden, welche Bilder
er sehen will: Bilder, die die Gebirde entsprechend den Anforderungen eines Lexikons
darstellen oder Bilder, die die Ausdruckskraft einer gebirdenden Person zeigen. Beides
zusammen geht offensichtlich nicht. Das hingt mit der klassischen Unterscheidung
von Bildtriger und Bildobjekt zusammen (vgl. Wiesing 2005, 37ff.). Wenn wir ein Bild
sehen, sehen wir immer beides, Bildtriger und Bildobjekt. Geht es aber um die Bedeu-
tung eines Bildes, um seine Aussage, seinen Sinn respektive seinen Zeichencharakter,
riickt das Interesse am Bildtriger in den Hintergrund. Als Zeichen interessiert nur das
Bildobjekt, nicht der Bildtriger. Fiir das Zeichen spielt es keine Rolle, ob der Anker
gemalt, fotografiert, gezeichnet oder titowiert ist, das Referenzobjekt ist immer der
Anker. Gebardensprachlexikografen sehen das dhnlich. Als Lemma interessiert sie nur
die Gebirde, unabhingig von der Person, die sie ausfithrt. Wenn jedoch der performa-
tive Anteil einer Gebirde in den Mittelpunkt riickt — und von dem ist hier die Rede -,
verbinden sich die Gebirde, die Puttrich-Reignard zeigt, mit ihm, der die Gebirde aus-
fithrt. Beim Betrachten ist also immer beides gleichzeitig zu denken: das Symbol des
sprachlichen Zeichens und seine performative Prisentation. Das zeigen die Fotografien
von Barbara Stauss sehr deutlich. Die Gebirdensprache, die sie zeigen, hintergeht die
Differenz von Signifikat und Signifikant, die grundlegend fiir unser Verstindnis von
Sprache ist, wonach die Verbindung von Signifikat und Signifikant eine konventionelle
und keine natiirliche ist.

Die Kritik an einer agrammatischen Imitation (»Affensprache«) und die Beobach-
tung, dass Gebirden aus Teilen bestehen (Handform, Handstellung, Ausfithrungsstel-
le und Bewegung), hat die linguistische Anerkennung der Gebirdensprache als Spra-
che ermoglicht. Gebiardensprachlinguisten wussten natiirlich immer, dass bei Gebir-
den eine Ahnlichkeit zwischen Signifikat und Signifikant nicht zu leugnen ist, und
dass diese Ahnlichkeit dem Arbitrarititsprinzip widerspricht; doch war diese Proble-
matik lange Zeit nicht im Fokus des Interesses. Fiir die Auseinandersetzung in der Ge-
biardensprachkunst hingegen ist die Bildhaftigkeit von Gebirden von zentraler Bedeu-
tung. Und, wie Barbara Stauss zutreffend bemerkt, haben wir es nicht nur mit Bildern,
sondern dariiber hinaus mit bewegten Bildern zu tun. Niemand wird leugnen, dass
Puttrich-Reignards Ubersetzung etwas mit dem Text zu tun hat, die er in Gebirden-
sprache zeigt, und dennoch zeigen ihre Fotografien gerade einen Raum zwischen Bild

20 Indem Text»Wem gehort die Gebardensprache?« habe ich dieses Paradox mit Walter Benjamins
Konzept des »dialektischen Bildes« in Verbindung gebracht; in diesem Band S. 23f.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

335


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Deaf Studies

und Sprache, der weder das eine noch das andere oder sowohl das eine als auch das
andere ist: Signifikat und Signifikant.

Unter dem gleichen Titel wie die Ausstellung — Die Hormone des Mannes — entstand
eine Publikation (Milller 1994), an der wiederum Barbara Stauss mit Arbeiten beteiligt
war, die sie zusammen mit Gunter Puttrich-Reignard gemacht hat (vgl. Stauss 1994,
21ff.). »Anfang 1993 fragte Wolfgang Miiller fiinf befreundete Berliner Kiinstlerinnen,
ein Gedicht zu schreiben, das Gunter und ich dann iibersetzen wollten. Neben der rei-
nen Ubersetzung wollten wir hier die Art der Textinhalte in die fotografischen Inszenie-
rungen miteinbauen: Ort, Licht, Kleidung, Make-up und der Ausdruck Gunters sollten
den Inhalten entsprechend wechseln. Die Gedichte waren stilistisch vollkommen divers
und behandelten ganz unterschiedliche Themen, es gab ein recht schwillstiges Liebes-
gedicht von Susi Pop, die Gedichte von Hermoine Zittlau und Kithe Kruse waren recht
abstrakt, das von Francoise Cactus war sehr witzig. Wir trafen uns mit jeder der Kiinst-
lerinnen und besprachen das Setting (Abb. 7). Hermoine Zittlau legte den Ort fest, zeigte
uns das Gebiisch, von dem das Gedicht auch handelt. In Kithe Kruses Text geht es um
ein Gemilde, das speziell fiir diesen Text gemalt wurde. Kithe gab genaue Anweisungen
fir das Setting: Gunter sollte auf einem Stuhl sitzen und seitlich neben ihm das Bild
hingen (Abb. 8-13). Es gab auch ein Gedicht, das von Missbrauch handelte. Es war von
der hollindischen Kiinstlerin Sabina Maria van der Linden und hief} >de pik van mi-
jn vader«. Ubersetzt also >»Der Schwanz meines Vatersc. Das war eine Herausforderung
(Abb. 14).*

Abbildung 7v. li. n. re.: Francoise Cactus, Kithe Kruse, Hermoine Zittlau, Sa-
bina Maria van der Linden, Susi Pop am Potsdamer Platz (Berlin 1993)

21 »Der Schwanz meines Vaters / Feucht und glanzend / Rot und grof / Hart und geddert / Das ist —
das ist—das ist / Der Sch-Sch-Sch-Schwanz meines Vaters«

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung 337

Abbildungen 8-9: »Haarig« und »irisierend« aus dem Gedicht »Febru-
ar« von Kithe Kruse

Abbildungen 10-11: »Du bist dumm« aus dem Gedicht »Dumm Dumm«
von Frangoise Cactus

An der Umsetzung von diesem Gedicht sind fiir mich aus heutiger Sicht zwei Sa-
chen interessant. In der Umsetzung finden wir wie in den anderen Gedichten Rhyth-
mus und Struktur, aber auch Betonung. So wie wenn man spricht. Da betont man eben
das eine Wort und das andere nicht. Man spricht leise oder laut, unterstreicht das ei-
ne vielleicht oder gibt dem anderen einen bestimmten Tonfall. Etwas ist deutsch oder
englisch, cool, Jugendsprache oder so. Wenn dreimal (die Gebirde) »das ist< stand, dann

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

Deaf Studies

Abbildung 12: »(an schone Stunden) denken« aus dem Gedicht »Aus
meinem Poesiealbum« von Susi Pop

Abbildung 13: »Wut« aus dem Gedicht »Im Garten« von Hermoine
Zittlau

haben wir drei Fotos gemacht, wir wollten wirklich immer, wie bei der Sprache, dass
man einmal >das ist< sagt, ein andermal aber vielleicht DAS IST. Hier haben wir es be-
wusst drei Mal sehr dhnlich fotografiert. Auch beim Stottern (Sch-Sch-Sch-Schwanz)
habe ich jedes Mal ein >anderes< Wort (oder Buchstabe) fotografiert, auch mal ein close
up gemacht, damit es betont wirkt. Ich habe also bei diesem Gedicht zum ersten Mal
versucht, solche Betonungen mittels Anderung des Kamerastandpunkts auszudriicken.
Mit diesem Gedicht habe ich den bis dahin statischen Kamerastandpunkt aufgegeben.
Das ist eher im Moment und spontan passiert, vielleicht auch deshalb, weil der Inhalt

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung 339

Abbildung 14: »Der Schwanz meines Vaters« von Sabina Maria van der Linden

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340

Deaf Studies

des Gedichts fir uns eine Herausforderung war. Also es geht da auch um Fotografie
und Wahrnehmung« (Stauss 2020, 0.S.).

Es gab weitere gemeinsame Projekte von Stauss und Puttrich-Reignard. Das si-
cherlich bekannteste und fiir gehérlose Schwule wichtigste Projekt war die Arbeit an
der AIDS-Broschiire, herausgegeben von der Deutschen AIDS-Hilfe (Stauss & Puttrich-
Reignard 1996) (Abb. 15-18), die mit den Worten eingeleitet wird: »Wir Gehorlosen und
Leseschwachen werden meist >vergessens, wenn es um die Vermittlung von Informatio-
nen geht. Sprache und Schrift der iiblichen Angebote zur Information beriicksichtigen
nur selten unsere Besonderheiten. Das ist auch beim Thema HIV/AIDS so. Es gibt bisher
kaum geeignete Broschiiren zu Fragen des Schutzes vor Ansteckung, zu medizinischen
und sozialen Problemen von HIV-Infizierten« (ebd., 0.S.). Dazu schreibt Barbara Stauss:
»Wihrend der Jahre unserer Zusammenarbeit starben viele von Gunters Freunden an
Aids. Als einer der Mitbegriinder der schwulen Gehérlosengruppe >Verkehrte Gehér-
lose e.V.« kiimmerte sich Gunter seit 1988 in Veranstaltungen und Seminaren intensiv
um die Vermittlung von Informationen zum Thema HIV und Aids. Dabei kritisierte er
immer wieder, dass er den Teilnehmern kein fiir sie verstindliches Material zur Ver-
fiigung stellen kénne, anhand dessen sie sich auch zuhause offene Fragen zum Thema
beantworten konnten. Er beklagte die grofie Unsicherheit und Angst im Umgang mit
dem Thema innerhalb der Gemeinschaft und die Dringlichkeit einer Broschiire, die sich
sachlich mit diesen Angsten auseinandersetzt und verstindliche Aufklirung bietet.

Gunter und ich erarbeiteten das Konzept einer solchen Broschiire, wobei an erster
Stelle die fotografische Umsetzung der Texte in Gebirdensprache stand, um die Ge-
hérlosen ganz personlich ansprechen zu konnen. Dann traten wir mit der Idee an die
Deutsche AIDS Hilfe (DAH) heran, die das Problem der mangelnden Aufklirung iiber
HIV und AIDS unter den Gehdorlosen kannte, sich fiir das Projekt interessierte und es
realisieren wollte. Mithilfe der Grafikerin Ulkii Bal, der Gebirdensprachdolmetscherin
Dina Tabbert-Zander und einer Gruppe der >Verkehrten Gehorlosen«< unter der Leitung
von Sebastian Biichner, die den Text auf Verstindlichkeit priifte, konnte die Broschiire
Gestalt annehmen.

Schon auf der Titelseite ist die Gebirde AIDS zu sehen. Ganz wichtig war es uns
auch, die inhaltliche Seite der jeweiligen Kapitel in der Aufmachung von Gunter zum
Ausdruck zu bringen. So reprisentiert er im Kapitel sGesellschaft« verschiedene Typen,
die den Leser mit unterschiedlichen Statements dazu auffordern, aktiv zu werden, was
das Thema AIDS betrifft. Besonderen Wert legten wir aber auch auf eine humorvolle
Darstellung, zum Beispiel beim Kapitel -Kondome benutzen — aber wie?<, in dem Gun-
ter als Krankenschwester auftritt und die einzelnen Schritte veranschaulicht. An den
Stellen im Text, wo Gefahr einer Ansteckung besteht, wurde mit der Farbe Rot gearbei-
tet. Auch an anderer Stelle sieht man Gunter oft an, ob etwas gefihrlich ist, dringend
oder problemlos, da muss man keine Gebirde verstehen.

Sebastian und die Gruppe der >Verkehrten Gehérlosen« priiften die Lauftexte in allen
Fassungen auf Verstindlichkeit. Das war ein langer Prozess, weil der vereinfachte Text
dann wiederum inhaltlich zur Uberpriifung an die DAH musste. Wir arbeiteten kapi-
telweise. Auch die Grofie der Typo in der Broschiire ist relativ grof}, wir nutzten kurze
Sitze und einfache Wortwahl, hinten planten wir zusitzlich ein Glossar, wo Fachbe-

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung

Abbildung 15: Titelseite der Broschiire mit der Gebirde »AIDS« (1996)

griffe iibersetzt wurden. Da steht u.a. der Begriff sHaltbarkeitsdatums, ein Begrift, den
wir Horenden gar nicht unbedingt als Fachbegriff wahrnehmen« (2020, 0.8.).

Die Entscheidung, die Ausfithrungen von Barbara Stauss in diesem Abschnitt weit-
gehend unkommentiert zu zitieren, beruht auf dem Eindruck, dass sich bei ihrer Zu-
sammenarbeit mit Gunter Trube zwei Kiinstler trafen, die sich einen Raum genommen
haben, in dem die horende Fotografin und der schwule und taube Aktivist und Per-
formancekiinstler einen kiinstlerischen Ausdruck fanden, der meines Erachtens bei-
spiellos ist. Tatsichlich ist hier vom »Misstrauen gegeniiber den Motiven hérender
Menschen« (Humphries 2017, 400) nichts zu spiiren, und Trube zeigt Stauss die »Ge-
heim«sprache« (ebd.) der Gehorlosen, ohne sich zu fragen: »War es wirklich eine gute
Idee, ihnen diese Sprache zu offenbaren und damit uns selbst zu offenbaren? War das
nicht riskant?« (ebd.). In der Zusammenarbeit von Stauss und Trube gelingt die Frei-
heit, von der Humphries schreibt und sich fiir eine Kunst tauber Menschen erhofft (vgl.
ebd., 404). Er, Tom Humphries, ist es, der die Fortsetzung einer Ideologie der >Gehor-
losenkultur< im Sinne von Talking Culture als Fortsetzung der Angst gehorloser vor ho-
renden Menschen begreift, und der fordert, dieser Angstfalle zu entkommen, um die

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

341


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342

Deaf Studies

Abbildungen 16-17: Im Kapitel »Gesellschaft« reprisentiert Gunter verschiedene Typen, die den
Leser mit unterschiedlichen Statements dazu auffordern, hinsichtlich des Themas AIDS aktiv zu
werden

zerstorerische Dichotomie gehérlos-hérend und den zwanghaften Blick auf den ver-
meintlichen Gegner zu iiberwinden.

Eine Dichotomie, auf der Baumans Deaf Studies-Konzept beruht, nach dem eine ei-
genstindige und unabhingige Gehorlosenkultur existiert, bei der es um die Frage geht,
»was die Gehorlosenkultur wertvoll fiir die menschliche Vielfalt macht« (Bauman 2008,
224). Wie kaum ein anderer — davon berichten Barbara Stauss und Wolfgang Miiller
(vgl. Miiller 2014, 305f.) — hat Gunter Trube die Aussage Baumans: »Urspriinglich wur-
de die audiologische Gehorlosigkeit als Faktor in der Gehorlosenwelt geleugnet und
das Wort deafness ist heute in der Gehorlosenwelt immer noch mit negativen Konnota-
tionen aufgeladen« (Bauman 2008, 417; Herv. i. Orig.) ad absurdum gefiihrt und seine
Taubheit als audiologischen Befund (deaf) wie als Lebensentwurf (Deaf) gleichermafien
selbstbewusst als schwuler Aktivist unter gehorlosen und hérenden Menschen, in der
Beziehung mit seinem horenden Mann und in seiner Arbeit als Barmann und Kiinstler
gezeigt.

Die Arbeiten von Max Ernst, Wolfgang Miiller, Barbara Stauss und Gunter Trube
stehen beispielhaft fir die anderer tauber und hoérender Kiinstler, deren Arbeiten mei-
nes Erachtens zentrale Gegenstinde von Deaf Studies sind, wenn Deaf Studies ein Stu-
diengang sein soll, in dem sich taube und hérende Menschen gleichermaflen verorten
und an dem die Differenz gehorlos-horend erkennbar wird. In dieser Differenz besteht
die Moglichkeit, den Fremdheitserfahrungen, die taube und hérende Menschen mit-
einander machen, eine (gebirden)sprachliche Form zu verleihen.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akte der Verstandigung 343

Abbildung 18: Gunter erklirt den Gebrauch eines Kondoms

Zu Beginn dieses Textes habe ich gefragt, was die Deaf Studies sind: Ob sie ein Studi-
engang sind, der thematisch an die Gehorlosengemeinschaft gebunden ist und sich an
taube und hérende Studierende wendet, um Qualifikationen fiir Dienstleistungen fiir
hérgeschidigte Menschen zu erwerben, oder ob sie ein Studiengang sind, der das In-
teresse an tauben und hérenden Menschen und an Gebirdensprache ins Zentrum riickt
und nicht von seinen Studierenden und Dozenten notwendigerweise eine Verortung in
der Gehorlosengemeinschaft erwartet. Sind die Deaf Studies der Studiengang, der fiir
eine Sprache und ihre Sprecher sensibilisiert, in dem die Ausdrucksmdoglichkeiten des
Korpers zwischen performativer Prisentation und symbolischer Reprisentation oszil-

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344 Deaf Studies

lieren? Sicherlich sind sie ein Ort, an dem Widerspriiche aufeinanderprallen; an dem
es gilt, die Geschwitzigkeit der politischen Parole genauso auszuhalten wie Sprach-
losigkeit, die sich oft einstellt, wenn unterschiedliche Erfahrungen unterschiedlicher
Biografien aufeinanderstofien. Deaf Studies konnen fiir Studierende und Dozenten ein
Ort der Konfrontation mit sich selbst werden. Sie kénnen ein Ort sein, der Fachwissen
und Selbsterfahrung bereithilt. Konnen wir uns darauf einigen, dass Deaf Studies der
Ort sind, der Akte der Verstindigung zwischen tauben und horenden Menschen er-
moglicht; und uns freuen, an einem Ort der Utopie zu sein, den Homi Bhabha einmal

den »Dritten Raum« genannt hat?*

22 Vgl. dazu»Exkurs II: Der Dritte Raum« in »Kritik des Horens. Deaf Studies neu denken«in diesem
Band auf S. 356.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [


https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

