
Akte der Verständigung

Deaf Studies und die Differenz von Präsentation

und Repräsentation

Was sind Deaf Studies? Sind sie ein Studiengang, der thematisch an die Gehörlosen-

gemeinschaft gebunden ist und sich an taube und hörende Menschen wendet, die ei-

ne »Basisqualifikation für pädagogische, therapeutische, beratende und sprachprakti-

sche Tätigkeiten mit gehörlosen, ertaubten und schwerhörigen Menschen«1 erwerben

wollen? Oder ist ein Studiengang Deaf Studies denkbar, der das Interesse an Gebär-

densprache ins Zentrum rückt und von seinen Studierenden und Dozenten nicht not-

wendigerweise eine Verortung in der Gehörlosengemeinschaft erwartet? Oder anders

gefragt: Sollte der Studiengang Deaf Studies allein darauf vorbereiten, später beruflich

als gebärdensprachkompetenter Dienstleister für hörgeschädigte Menschen zu arbei-

ten, oder sollte er seinen Fokus vor allem auf eine Sprache richten, deren Spuren zu

folgen dem Interesse jedes Einzelnen geschuldet ist, der in diesem Studiengang einge-

schrieben ist? Spuren, die zu den Strukturen einer Sprache genauso führen können wie

zu gehörlosen Menschen, aber auch in ganz andere Gefilde jenseits von tauben Men-

schen und ihren Gemeinschaften. Mit anderen Worten: Sind Deaf Studies als ein Stu-

diengang zu denken, der für eine Sprache und ihre Sprecher sensibilisiert, in dem die

Ausdrucksmöglichkeiten des Körpers zwischen performativer Präsentation und sym-

bolischer Repräsentation oszillieren?

In meinem Text »In Leder über den Campus«2 habe ich eine Sichtweise kritisiert,

die den Studiengang Deaf Studies allein als eine Veranstaltung tauber Menschen für

sich in Anspruch nimmt, und stattdessen eine Perspektive zu entwickeln versucht, die

alle am Studiengang Beteiligten im Blick hat. Auf meinen Text hat die Arbeitsgemein-

schaft Deaf Studies in Deutschland mit einem Leserbrief (AG Deaf Studies 2012, 248)

reagiert. Die Autoren kritisieren, ich hätte in meinem Text kaum konstruktive Ansätze

1 Studienziele des BA-Studiengangs »Deaf Studies (Sprache und Kultur der Gehörlosengemein-

schaft)« an der Humboldt-Universität zu Berlin; https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/

angebot/sgb/deafkombi (01.02.2021).

2 In diesem Band auf S. 293.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi
https://www.hu-berlin.de/de/studium/beratung/angebot/sgb/deafkombi


312 Deaf Studies

für eine weiterführende Diskussion gemacht; außerdem beklagen sie, ich hätte vor der

Veröffentlichung des Textes keinen fachlichen Austausch mit ihnen gesucht, stattdes-

sen erhebe mein Text »mehr oder minder aus heiterem Himmel gleich einige schwere

Vorwürfe« (ebd.).3

Im Folgenden werde ich versuchen, meine Kritik sowie meinen Ansatz zu präzisie-

ren. Abschnitt I beschäftigt sich mit einem Text von Tom Humphries (»Talking Culture

and Culture Talking«, 2008; dt. 2017), den die Autoren des Leserbriefs mit dem gegen

mich gerichteten Vorwurf zitieren, ichwürde einemKulturkreis und seinenMitgliedern

nicht die Gelegenheit geben, eigene Sichtweisen auszudrücken und ihre Einstellungen

und Geisteshaltungen nach außen zu tragen. Vielmehr schriebe ich über eine Kultur,

»ohne den Mitgliedern die Gelegenheit anzubieten, darauf angemessen zu reagieren

bzw. Stellung zu beziehen« (AG Deaf Studies 2012, 248).

In Abschnitt II werfe ich einen kritischen Blick auf eine Sichtweise von »Deaf Stu-

dies«, wie sie H-Dirksen L. Bauman4 in seiner Einleitung zu Open Your Eyes: Deaf Stu-

dies Talking (2008) vorstellt; eine Sichtweise, der meines Erachtens auch die Arbeitsge-

meinschaft Deaf Studies in Deutschland folgt, wenn sie wie Bauman Deaf Studies als

akademischen Ort begreift, an dem die Gehörlosenbewegung im Sinne einer Bürger-

rechtsbewegung reflektiert wird.

Schließlich werden in Abschnitt III Konzepte vorgestellt, in denen »der Gebrauch

der Gebärdensprache […] nicht nur einen wichtigen Bestandteil der Erkenntnistheo-

rie des akademischen Fachs ›Deaf Studies‹ dar(stellt), sondern vor allem ein Schlüssel-

element für alles Wissen, den Austausch innerhalb der Disziplinen und für die Ent-

wicklung neuer Ideen, Perspektiven undTheorien« (AG Deaf Studies 2012, 248) ist, wo-

bei meine Perspektive als Literatur- und Kulturwissenschaftler darin besteht, Gebär-

densprache nicht in erster Linie als linguistisches Medium des kommunikativen Aus-

tauschs zwischen gehörlosen und hörenden Menschen zu betrachten, sondern als kör-

persprachlichen Ausdruck, dessen sich gehörlose wie hörende Menschen gleicherma-

ßen bedienen, und der seine Spuren in diversen künstlerischen Artefakten hinterlassen

hat.

3 Was die »konstruktiven Ansätze« betrifft, war es, wie oben angedeutet, mein Anliegen, vor al-

lem eine eindimensionale Denkweise der Arbeitsgruppe zu kritisieren, die Deaf Studies als eine

rein gehörlose Angelegenheit betrachtet. Mein sowohl in »In Leder über den Campus« als auch

in vielen anderen Texten bereits mehrfach vorgestelltes Konzept, Gebärdensprache, -theater und

-poesie kulturwissenschaftlich zu denken und nicht allein als ein linguistisches oder sprachpoliti-

sches Projekt, wurde bisher von den Mitgliedern der AG nicht rezipiert.

Der Vorwurf, dassmein Text aus heiteremHimmel gekommen sei, überrascht, nachdem 2009 und

2011 Texte der AG in Das Zeichen erschienen waren, die ja wohl deswegen veröffentlicht wurden,

um diskutiert zu werden, und die nach einer angemessenen Reaktion riefen, also – um im Bild zu

bleiben – die Unwetterfront geradezu heraufbeschworen haben.

4 Leiter des Studiengangs Deaf Studies an der Gallaudet University inWashington DC. Vgl. dazu das

Gespräch mit H-Dirksen L. Bauman in diesem Band auf S. 423.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 313

I

Ich bin der AG Deaf Studies dankbar für ihren Hinweis auf Tom Humphries’ Aufsatz,

den genauer zu rezipieren sich lohnt; vor allem auch deswegen, weil die Gedanken,

die darin zum Ausdruck kommen, absolut gar nichts damit zu tun haben, dass ein

hörender Kulturwissenschaftler über gehörlose Menschen spricht, statt in einen fach-

lichen Austausch mit ihnen zu treten, wie es mir die Autoren des Leserbriefs unter-

stellen. Humphries geht es nicht um einen (verweigerten) Dialog zwischen hörenden

und tauben Menschen, sondern um eine inner-gehörlose Angelegenheit, wenn er seine

(gehörlosen) Leser auffordert, sich kritisch mit einem bestimmten Konzept von Gehör-

losenkultur im Sinne von Talking Culture auseinanderzusetzen.

Das identifikatorische »wir« und »viele von uns« (gehörlose Menschen) (Humphries

2017, 399) des Humphries-Textes impliziert zwar ein Gegenüber, ein »ihr« (hörende

Menschen), doch dient dieser Text nicht wie gewöhnlich bei binären Weltbildkonstruk-

tionen der Abgrenzung der einen von der anderen Gruppe, sondern reflektiert vor dem

Hintergrund einer 40-jährigen Geschichte der Emanzipation gehörloser Menschen kri-

tisch Positionen der Gehörlosengemeinschaft, die es infrage zu stellen gilt, um dabei

Perspektiven zu entwickeln, die neue Wege ermöglichen. Insofern ist Humphries’ Auf-

satz als ein Text der Selbstvergewisserung respektive -verständigung zu lesen. »Aber ich

halte es für notwendig, dass wir alle, besonders aber jene, die im Bereich Deaf Stu-

dies arbeiten, ein Gleichgewicht herstellen müssen zwischen einem Begriff von Talking

Culture, der vor allem dazu dient, etwas ›beweisen‹ zu wollen, und einem, der die Ver-

breitung und Förderung der Kultur in den Mittelpunkt stellt« (ebd., 405).

Der Titel des Aufsatzes – »Talking Culture und Culture Talking« (Herv. T.V.) – be-

dient sich eines Wortspiels, wobei das »und« eine Verbindung suggeriert, die der Autor

schmerzlich vermisst und die insofern eher Ausdruck einerHoffnung oder eines Appells

ist. Das Wortspiel »Talking Culture und Culture Talking« benutzt Humphries zur Be-

schreibung zweier unterschiedlicher Perspektiven auf das Konzept »Gehörlosenkultur«:

Gehörlosenkultur im Sinne von Culture Talking hat es immer gegeben; es ist nicht gelei-

tet von politischen Intentionen und ereignet sich in dem Augenblick, in dem gehörlose

Menschen aufeinandertreffen und sich austauschen, d.h. hier bringt sich eine Kultur

tauber Menschen performativ zum Ausdruck, ohne selbst Gegenstand des Austauschs

zu sein. »Taube Menschen haben in der Geschichte einen Diskurs aufrechterhalten, der

– ohne dasWort ›Kultur‹ zu erwähnen – von ihnen selbst, ihrem Leben, ihren Überzeu-

gungen, ihrer Weltsicht, ihren Bedürfnissen und ihren Träumen handelte. Es ist diese

wahrscheinlichmachtvollste Art, in der sich eine Kultur zum Ausdruck bringt, das ›Cul-

ture Talking‹ innerhalb der Gemeinschaft, welches die Grundlage für das bildet, was wir

heute unter uns und in der Öffentlichkeit ›Gehörlosenkultur‹ nennen« (ebd., 399).

Gehörlosenkultur im Sinne von Talking Culture hingegen beschreibt einen radika-

len Blickwechsel. Es ist nicht mehr eine Kultur, die im Moment der Begegnung jener,

die zu dieser Kultur gehören, im performativen Sinn vollzogen wird, sondern die Kultur

selbst wird zum Gegenstand der Betrachtung. Humphries schreibt von dem seit etwa

40 Jahren währenden Versuch, dieser Kultur eine Begrifflichkeit zu verleihen, die es er-

möglicht, über diese Kultur zu sprechen. Aus dem performativen wird ein diskursiver

Akt oder anders, Talking Culture setzt Culture Talking voraus.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Deaf Studies

»Seine Stimme zu finden hat meiner Ansicht nach nichts mit einem Coming-out zu

tun. Es geht vielmehr um die Befindlichkeiten der eigenen Existenz und die der Grup-

pe. Das Entdecken eines eigenen Ausdrucks mag mit dem Bedürfnis nach Selbstbestä-

tigung und demWunsch sich zu bekennen einhergehen, wie das bei einem Coming-out

oft der Fall ist. Aber eigentlich geht es um etwas anderes. Eine eigene Stimme zu entwi-

ckeln, bedeutet, aussagekräftige Begriffe zu finden, Begriffe, in denen sich sowohl der

Einzelne als auch die ganze Gruppe wiederfinden« (ebd., 401). Zwei wichtige Aspekte

sind es, die Humphries hier anspricht und die die Situation spiegeln, in der sich taube

Menschen nach der ›Wiederentdeckung‹ der Gebärdensprache5 durch William Stokoe

und seine Arbeitsgruppe befanden. Zum einen wurdemit der Veröffentlichung von Sign

Language Structure (Stokoe 1960) Gebärdensprache Gegenstand der Sprachwissenschaft

mit wachsendem Interesse in der Fachdisziplin und einem wachsenden Interesse an

den Sprechern dieser Sprache, zum anderen begannen Sprecher dieser Sprache selbst

ihre Situation zu reflektieren und sich als politisch handelnde Subjekte zu begreifen.

Als Folge von Stokoes Forschung geriet Culture Talking in den Hintergrund und

mit aller Macht schob sich Talking Culture in den Diskurs gehörloser Aktivisten, denn

mit Stokoes Ergebnissen geriet ein Punkt auf die Tagesordnung, an den bislang keiner

ernsthaft gedacht hatte: Die politische Anerkennung der Gebärdensprache und die An-

erkennung tauber Menschen als einer kulturellen und sprachlichenMinderheit, auf der

Grundlage der sich durchsetzenden sprachwissenschaftlichen Erkenntnis, dass es sich

bei den Gebärdensprachen tauber Menschen um natürliche Sprachen handelt. Doch

während die Erforschung der Gebärdensprache das Geschäft vor allem hörender Lin-

guisten war, betrifft die Kultur gehörloser Menschen einzig und allein sie selbst. Es

sollte Schluss damit sein, so Humphries, dass taubeMenschen den falschen Leuten (hö-

renden Menschen) von ihren Dingen berichten. Mit dem »Finden einer eigenen Stim-

me«, mit dem Schritt aus dem Versteck in die Öffentlichkeit, »haben wir selbst das

›Geheimnis‹ gelüftet« (ebd., 400). Mit anderen Worten: Das, was bisher über gehör-

lose Menschen geschrieben worden war, hatte mit deren Lebenswirklichkeit wenig zu

tun. Pädagogen, Seelsorger und Mediziner, die keinen Zugang zu tauben Menschen

haben und ihre Sprache nicht sprechen, bleiben außen vor; von ihrem Geheimnis kön-

nen gehörlose Menschen nur selbst sprechen. Es geht um Gehörlosenkultur, um das,

was die Gehörlosengemeinschaft »auf der ganzen Welt mit dem Begriff ›Kultur‹ ver-

knüpft« (ebd., 399). Gebärdensprache und Gehörlosenkultur wurden von den Aktivisten

5 200 Jahre vor Stokoe hatten Bonnot de Condillac, Charles-Michel de l’Epée, Roch-Ambroise Sicard,

vor allem aber Auguste Bébian die Sprachlichkeit der Gebärdensprache gehörloser Menschen er-

fasst und beschrieben. Epée, Sicard, Bébian waren Lehrer an der Pariser Gehörlosenschule, folg-

ten jedoch unterschiedlichen Vorstellungen von tauben Menschen. In ihrem Aufsatz zur »Akti-

onssprache« weist Renate Fischer (1993) auf Konflikte zwischen Bébian und Sicard hin, die »trotz

ihrer zum Teil übereinstimmenden theoretischen Grundlage« auf Interessenskonflikte hinweisen,

»wie sie die feministische Wissenschaftskritik oder die Wissenschaftssoziologie als ein allgemei-

nes Problem wissenschaftlicher Tätigkeit herausgearbeitet haben: Wie eine bestimmte Theorie

aufgegriffen wird und mit welchen Zielen sie in gesellschaftliche Auseinandersetzungen einge-

bracht wird, hängt zu entscheidenden Teilen mit Faktoren zusammen, die wenig mit der jewei-

ligen Theorie, dagegen viel mit den Forscherpersönlichkeiten, ihrer Eingebundenheit in gesell-

schaftliche Zusammenhänge etc. zu tun haben« (ebd., 530).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 315

der Gehörlosenbewegung als die beiden zentralen, die Identität gehörloser Menschen

stiftenden Merkmale erkannt. Aber was Gehörlosenkultur eigentlich ist, außer einem

politischen Instrument der Identitätsbildung und einer Abgrenzungsstrategie gegen-

über der Mehrheitsgesellschaft, war auch für taube Menschen schwer zu sagen.

Der Switch vom Culture Talking zum Talking Culture war nicht freiwillig, sondern

stand unter dem Zwang der politischen Notwendigkeit, der mit dem Kampf um Aner-

kennung einhergeht: Wenn Gebärdensprache als Sprache und taube Menschen als An-

gehörige einer kulturellen und sprachlichen Minderheit in der Mehrheitsgesellschaft

anerkannt sein wollen, müssen sie ihr, von der sie Anerkennung erwarten, etwas von

sich zeigen, ihnen etwas anbieten, sich zur Geltung bringen, etwas beweisen. Das eine,

was gehörlose Menschen unter diesem Zwang – und unter enormen Vorbehalten, wie

Humphries schreibt – anboten, war die Gebärdensprache, an der die Sprachwissen-

schaft großes Interesse zeigte: »Es waren starke Zwänge, und sie setzten uns damals

ziemlich unter Druck. Einige werden sich an den Widerstand erinnern, Fremden ASL

beizubringen. Unser Misstrauen gegenüber den Motiven hörender Menschen, ASL ler-

nen zuwollen, ließ uns zögern [led us to a reticence]6, unsere Sprachemit ihnen zu teilen.

Schließlich hatten sie bisher nur wenig Interesse an Gebärdensprache gezeigt, und was

sollten wir davon haben, wenn sie unsere ›Geheim‹sprache lernten? War es wirklich ei-

ne gute Idee, ihnen diese Sprache zu offenbaren und damit uns selbst zu offenbaren?

War das nicht riskant?« (ebd., 400; Herv. T.V.).

Das andere war der Versuch, eine Antwort auf die Frage zu geben, um was es sich

handelt, wenn taube Menschen von ihrer Kultur sprechen. Was ist das für eine Kultur

und wie bringt sie sich zum Ausdruck? »Es musste so etwas geben wie taube Kunst und

Literatur. Die tauben Menschen unter euch werden sich vielleicht erinnern, in welche

Panik wir gerieten, als uns klar wurde, dassman uns auffordern würde, solche Beispiele

unserer Andersartigkeit zu liefern. Und dann mussten es auch noch verdammt gute

Beispiele sein« (ebd., 401).

Das Geheimnisvolle des Geheimnisses der Gehörlosenkultur und ihrer Geheimspra-

che ist beunruhigend. Eine genauere Darstellung dessen, was Humphries mit dem Ge-

heimnisvollen zu fassen versucht, wird von ihm nicht beschrieben; möglicherweise ist

es weniger der Überlegung geschuldet, welche Informationen oder Tatsachen oder Ge-

bräuche aus der verborgenen Welt gehörloser Menschen offenbart werden sollten, als

vielmehr, dass dieses Geheimnisvolle zwei Seiten offenbart: Zum einen das Geheimnis

der Unkenntnis, vielleicht sogar der Scham, ob der eigenen Ahnungs- und Hilflosigkeit,

um was es sich handelt, wenn von Gebärdensprache und Gehörlosenkultur die Rede ist;

zum anderen, mit welch großer Unsicherheit taube Menschen den Anforderungen be-

gegnet sind, die hörende Menschen einklagen und die die Anerkennung ihnen abver-

langt. Solange Gebärdensprache Geheimsprache war, also eine Sprache, deren gülti-

ge Regeln innerhalb der Gehörlosengemeinschaft vereinbart wurden, solange brauchte

man sich nicht um sie zu kümmern; solange Kunst unter gehörlosen Menschen statt-

fand, solange brauchte man sich nicht um ihre Qualität zu sorgen, die einen mochten

das eine, die anderen das andere. Das Geheimnis, von dem Humphries schreibt, ist

6 Die Bedeutung des englischenWorts »reticence« beinhaltet neben demMoment des Zögerns und

der Zurückhaltung auch den der Verschwiegenheit.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Deaf Studies

das verschwiegene (»reticence«) Geheimnis eigener Unsicherheit, was diese ›Gehörlo-

senkultur‹ eigentlich bedeuten soll. »Unsere Aufgabe bestand darin zu begreifen, was

die Stimme dieser ›neuen‹ Gehörlosenkultur ausmacht, also genau das, was die Deaf

Studies jetzt so sehr beschäftigt« (ebd.) – die Politik des Talking Culture, die sich von

der kulturellen Tradition des Culture Talking so eklatant unterscheidet.

Die Aufgabe, Begriffe zu definieren, was Gehörlosenkultur sei, konfrontierte die

Vertreter der Deaf Studies zwar mit Schwierigkeiten und bedeutete große Mühe,

schärfte aber den eigenen Blick darauf. »Durch diesen öffentlichen Druck, Arte-

fakte unserer Kultur vorzuweisen, haben wir vierzig Jahre damit zugebracht, ›eine

Sammlung unserer selbst‹ anzulegen. So viel Zeit haben wir auf die Suche nach der au-

thentischen Literatur und Kunst tauber Menschen verwendet. Wir haben uns bemüht,

Material zusammenzutragen, das die Einzigartigkeit unserer Welt widerspiegelt. Wie

die meisten Wissenschaftler_innen wissen, die im Deaf Studies-Bereich arbeiten, war

das eine ungeheure Aufgabe« (ebd.).

Die Mühe habe sich jedoch insofern gelohnt, fährt Humphries fort, als sie taube

Menschen gezwungen habe, in der Auseinandersetzung um das, was Kunst und Litera-

tur tauber Menschen sein soll, gerade auch das Private in den Fokus der Öffentlichkeit

zu rücken. Die Gefahr, in die die Aktivisten der Gehörlosenbewegung dabei gerieten,

und in der sich auch die kulturschaffenden Aktivisten anderer Emanzipationsgruppen

befanden, war das teleologische Prinzip, das dem Diktum ›Das Private ist das Politi-

sche‹ inhärent ist: Eine an den politischen Bedürfnissen orientierte ›Privatheit‹, die all

das abwehren muss, was den politischen Ansprüchen widerspricht. Diese, dem poli-

tischen Zweck der Anerkennung unterworfene Kunst, wird von Humphries kritisiert:

»Wenn es in unserer Kunst und Literatur nur darum geht, den Rest der Welt davon

zu überzeugen, dass wir eine Kultur haben, oder ihr zu erzählen, welche Verletzungen

die Welt uns zugefügt hat, bleiben wir in unserer Beziehung zu den Anderen gefangen

und können nicht frei sein« (ebd., 404). Das müsse ein Ende haben, fordert Humphries,

ansonsten sei das, was gehörlose Künstler an Artefakten produzieren, gerade mal gut

genug »für die Leute, die Gebärdensprache lernen, als Material in der Dolmetscheraus-

bildung, oder zum Gebrauch in der Gehörlosenschule« (ebd.).

Selbstkritisch merkt er an: »Wir hatten uns 40 Jahre lang stillschweigend auf ›Tal-

king Culture‹ verständigt« (ebd., 405), nun sei es an der Zeit, »zum Culture Talking zu-

rückzukehren« (ebd., 404). Ganz offensichtlich ist es den Aktivisten der Gehörlosenbe-

wegung in den 40 Jahren nicht gelungen, das Geheimnis zu lüften, worum es sich han-

delt, wenn über Gehörlosenkultur im Sinne von Talking Culture gesprochen wird. Man

komme, so Humphries, dem Geheimnis nur näher, wenn dem ›Taub-Sein‹ ein größerer

Raum gegenüber dem ›Über-das-Taub-Sein-Reden‹ eingeräumt werde, wenn also das

Culture Talking wieder in den Mittelpunkt rücke und damit ein Ende des Zwangs nach

einem politischen Bekenntnis einhergehe, das eine politisch motivierte Gehörlosenkul-

tur meint präsentieren zu müssen. Gehörlosenkultur, so Humphries, ereigne sich nicht

im Statuieren von Artefakten, die dazu dienen sollen, den anderen, den Hörenden, die

Existenz einer Gehörlosenidentität zu beweisen, die sie von einer Hörendenidentität

unterscheidet; Gehörlosenkultur ereigne sich im Moment des Culture Talking, in dem

Moment des Gehörlos-Gehörlosen-Kontakts respektive imMoment des Gehörlos-Seins.

Mit anderen Worten: Es geht nicht um die Differenz gehörlos-hörend, sondern um die

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 317

Differenz des gehörlosen Subjekts, oder besser in den Worten Tom Humphries’, mit

denen er seinen Aufsatz beendet: »Es geht schlicht darum, weg von dem ›Was macht

uns anders?‹ zu der Frage zu kommen: ›Was macht uns eigentlich aus?‹« (ebd., 405).

Humphries ist selbst viel zu stark in die Aktivitäten der Gehörlosenbewegung in-

volviert, um nicht alle ihre Irrwege zu kennen. Sein zusammen mit Carol Padden ge-

schriebenes Buch Deaf in America (Cambridge 1988, dt. 1991) gehört zu den Grundla-

genwerken der Gehörlosenbewegung und zum Kanon der Ideologie des binären deaf/

Deaf-Konstrukts.7 Sein Rekurs auf Culture Talking ist ganz gewiss keinem ›roll back‹

geschuldet, einemZurück auf den »Berg der Deafhood« (Lentz 2009, 407) oder ins Club-

heim, sondern der Kritik an einer Notwendigkeit, sich den vermeintlichen Ansprüchen

einer Mehrheitsgesellschaft zu beugen und dabei die subjektiven Entwürfe gehörloser

Menschen zu vergessen. Humphries kritisiert die Begrifflichkeiten des Talking Culture

und leistet damit vor allem einen Akt der Selbstkritik als einer ihrer Vordenker. In die-

sem Ansinnen erinnert seine Orientierung an Culture Talking an Paddy Ladds Kritik

der Gehörlosenkultur und dessen Orientierung an dem Konzept »Deafhood« (2008).

Während sich jedoch bei Humphries Elemente einer Theorie des Performativen andeu-

ten, begründet Ladd sein Konzept vor dem Hintergrund der marxistisch orientierten

Cultural Studies.

Für die Autoren des Leserbriefs hingegen liegen die Dinge anders. Ihnen geht es

nicht um performative Entwürfe, um das, was den Einzelnen in seinen Vollzügen aus-

macht, sondern sie verharren genau in der vonHumphries kritisierten Dichotomie: Auf

der einen Seite ein ignoranter Hörender, der über eine Kultur spricht – auf der ande-

ren Seite die Mitglieder einer Kulturgemeinschaft, deren Sichtweise von ihm nicht zur

Kenntnis genommen wird. Dass Humphries gerade nicht den Widerspruch gehörlos-

hörend imBlick hat, sondern das binäre Konstrukt vonCulture Talking und TalkingCul-

ture innerhalb der Gehörlosengemeinschaft, entgeht ihnen. Hörende Menschen kom-

men in Humphries’ Text – wenn überhaupt – nur am Rand vor und sind bestenfalls

als eine diffuse Macht spürbar, der gegenüber sich gehörlose Menschen verhalten müs-

sen und denen sie es in irgendeiner Weise recht zu machen versuchen, indem man

ihnen das Politikum einer ›Gehörlosenkultur‹ liefert, das sich zwar anschaulich präsen-

tieren lässt, aber mit der Lebenswirklichkeit gehörloser Menschen nur bedingt etwas

zu tun hat. Damit – und das ist die Botschaft des Textes von Humphries – haben sich

die tauben Menschen keinen Gefallen getan. Vielmehr ist dieses Politikum allein dem

Paradigma der politischen Anerkennung geschuldet – damit »waren wir sehr erfolg-

reich« (Humphries 2017, 405). Die Fortsetzung einer Ideologie der ›Gehörlosenkultur‹

hieße die Fortsetzung der Angst gehörloser vor hörenden Menschen. Humphries for-

dert, dieser Angstfalle zu entkommen: »Ich schlage aber vor, dass wir uns auch dar-

über Gedanken machen sollten, was ›Gehörlosenkultur‹ um ihrer selbst willen bedeu-

tet« (ebd., 404), statt die Frage zu stellen: »Was die Gehörlosenkultur die Welt lehren

7 Während sich das Kleingeschriebene »deaf« auf den audiologischen Befund bezieht und Men-

schen als »deaf« bezeichnet, die sich nicht der Gehörlosenkultur zugehörig fühlen, wird mit dem

großgeschriebenen »Deaf« die kulturelle Zugehörigkeit zur Gehörlosengemeinschaft markiert

(vgl. Woodward & Horejes 2016, 284ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Deaf Studies

kann« (ebd.), oder welchen Gewinn dieWelt durch die Gehörlosenkultur hat. Diese Auf-

forderung, den Blick nach innen zu richten, ist als Humphries’ Vorschlag zu verstehen,

der zerstörerischen Dichotomie gehörlos-hörend und dem zwanghaften Blick auf den

vermeintlichen Gegner zu entkommen.

II

Im folgenden Abschnitt werfe ich einen kritischen Blick auf H-Dirksen L. Baumans

Sichtweise von »Deaf Studies«, der viele taube – und hörende – Vertreter folgen, die

Deaf Studies als akademischen Arm einer Bürgerrechtsbewegung8 konzeptualisieren.

Es fällt auf, dass im Untertitel des Sammelbands, demHumphries’ Text entstammt,

dessen Wortspiel anklingt: Open Your Eyes: Deaf Studies Talking. Erinnert man sich dar-

an, was Humphries mit der Ambiguität von Talking Culture und Culture Talking zum

Ausdruck zu bringen versuchte, dann erschließt sich auch die Entscheidung für den

Untertitel des Sammelbands: Er will einen Raum schaffen, in dem Deaf Studies prä-

sent sind, ohne den zwanghaften Gesten von Anrufung und Beschwörung folgen zu

müssen. Die Vielfalt der unterschiedlichen Themen, die in dem Buch behandelt wer-

den, spiegeln das Konzept eines offenen diskursiven Raums, in dem sich hörende und

gehörlose Autoren gleichermaßen aufhalten. Geht es bei Tom Humphries a priori um

einen Diskurs innerhalb der Gehörlosengemeinschaft, richtet H-Dirksen L. Bauman,

der Herausgeber des Sammelbands, seinen Blick auf jene, die bisher nicht im Fokus

8 Die Bürgerrechtsbewegung (Civil Rights Movement) beruft sich auf den Gleichheitsgrundsatz al-

ler Menschen, wie er in der Präambel der Unabhängigkeitserklärung der USA vom 4. Juli 1776

erklärt wurde. Die Vorstellung von der Gleichheit aller Menschen ist ein zentrales Moment des

US-amerikanischenGründungsmythos, der auf der Idee der protestantischen Arbeitsethik basiert,

wonach die aus Europa einwandernden Immigranten in einem Assimilationsprozess mit einer ge-

meinsamen Sprache, Identität und religiösen Grundsätzen zu US-Bürgern werden. Juden und Ka-

tholiken, die die protestantische Ethik nicht teilten, hatten es schon schwerer mit dem Assimi-

lationsanspruch, und jenen, die nicht aus Europa kamen, wurde sie gänzlich vorenthalten. Das

galt vor allem für die schwarzen Sklaven und ihre Nachkommen. Auch eine Assimilation der ame-

rikanischen Urbevölkerung war nicht vorgesehen. Die Reste der Native Americans, die nicht an

eingeschleppten Krankheiten starben oder umgebracht worden waren, wurden in Reservate ge-

steckt und blieben Aussätzige.

Auslöser der Bürgerrechtsbewegung war der Busboykott von Montgomery 1955 (die Weigerung

Rosa Parks, ihren Platz im Bus für einen Weißen zu räumen, und der sich daran anschließende

13 Monate dauernde Busboykott), der die Spannungen durch die Existenz der Zweiklassengesell-

schaft vor allem in den Südstaaten der USA zumExplodieren brachte, denn formal galten seit 1868

(nach dem Ende des amerikanischen Bürgerkriegs 1865) für Schwarze undWeiße die gleichen bür-

gerlichen Rechte. Doch mit den sog. Jim-Crow-Gesetzen (vgl. Alexander 2017, 20ff.), die bis in die

1960er-Jahre gültig waren, konnte die Diskriminierung der schwarzen US-Amerikaner aufrecht-

erhalten werden. Einer der Höhepunkte der Bürgerrechtsbewegung war der Marsch nach Wa-

shington am 28. August 1963, bei demMartin Luther King seine berühmte Rede »I have a Dream«

hielt. In der Tradition dieses Marsches marschierten 25 Jahre später am 11. März 1988 die gehörlo-

sen Studierenden der Gallaudet University zum Washingtoner Kapitol, um ihrer Forderung nach

einem gehörlosen Präsidenten für die Universität Nachdruck zu verleihen (vgl. Adams 1977, 116ff.

sowie 392ff.; Raeithel 1988, 33ff.; Sacks 1988, 19ff.; Raeithel 1989, 227ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 319

der Deaf Studies standen: »Auf Deaf Studies hören« lautet der Titel seiner Einleitung

(2008); mit anderen Worten, hier werden auch hörende Leser aufgefordert, ihre Ohren

für Deaf Studies zu öffnen.

Eine Einleitung will einladen,will neugierigmachen und, da sie sich auch an hören-

de Menschen richtet, in eineWelt führen,mit der die meisten Leser nicht vertraut sind;

dieser Eindruck zumindest entsteht, wenn Bauman davon ausgeht, dass »die Leser

höchstwahrscheinlich annehmen, dass Gehörlosigkeit eine solche Blockade darstellt«

(Bauman 2008, 223), die Kommunikation vereitelt. »Ich möchte hier eine Position ein-

nehmen, die gegen diese Intuition steht« (ebd.). Seine Einleitung ist ganz vom Geist

des Talking Culture geprägt, wie ihn Humphries in seinem Aufsatz wie folgt beschreibt:

»Zuerst zu Talking Culture. Viele von uns reden seit Langem von und über Gehörlosen-

kultur. Für viele von uns steht sie im Mittelpunkt unserer beruflichen Arbeit, unserer

Veröffentlichungen und Forschungsarbeiten. Jeder, der in den letzten vier Jahrzehnten

mit tauben Menschen zu tun hatte, kennt wohl Inhalt und Form dieses ›Talking‹: Er

bildet den Kern einer Theorie, die Gemeinschaften tauber Menschen auf der ganzen

Welt mit dem Begriff ›Kultur‹ verknüpft. Durch diejenigen von uns, die ein solches Tal-

king Culture nicht beenden konnten oder wollten, entwickelte sich hier im Land aber

auch weltweit jener Diskurs, in dessen Zentrum die Diskussion über Gehörlosenkul-

tur steht« (2017, 399). Zweifellos ist Bauman einer dieser Talking Culture-Forscher, der

in seiner Einleitung die Gehörlosenbewegung im Sinne einer Bürgerrechtsbewegung

verortet (vgl. 2008, 223 und 227), die erfolgreich gegen Diskriminierung und Ausgren-

zung und umAnerkennung, Akzeptanz und das Recht auf einen eigenen Lebensentwurf

streitet. Das Fach Deaf Studies dient dabei als akademischer Rahmen und Repräsentant

dieses Bemühens:

• »Die Bestätigung der vollständig sprachlichen Natur der Gebärdensprachen und die

darauffolgende Neuschreibung der Gehörlosenidentität von ›deaf‹ zu ›Deaf‹« (ebd.,

222).

• »Nicht lange nachdem Gebärdensprachen in die Gemeinschaft der menschlichen

Sprachen aufgenommen worden waren, fingen Gehörlose an, sich selbst zu der Ge-

meinschaft der menschlichen Kulturen zugehörig zu fühlen« (ebd., 223).

• »Heutzutage gibt es eine weit reichende Akzeptanz der Tatsache, dass ein sozia-

les Gefüge gehörloser Menschen existiert. Jetzt können die Deaf Studies darüber

hinausgehen, zu beweisen, dass es eine Gehörlosenkultur gibt, und die Frage bear-

beiten, was die Gehörlosenkultur wertvoll für diemenschliche Vielfalt macht« (ebd.,

224).

• »Daher sind Deaf Studies nicht nur für die Mitglieder und Verbündeten dieser Ge-

meinschaft relevant, sondern jeder mit einem Interesse an den Themen Sprache,

Kultur, Identität, Behinderung und Kritische Theorie kann seinen Nutzen aus der

Beschäftigung mit Deaf Studies ziehen« (ebd.).

Die Idee der Bürgerrechtsbewegung, die auf dem Grundsatz basiert, wonach alle Men-

schen gleich seien, blieb jedoch immer eine idealistische Konstruktion, die ihre Ver-

sprechen nur dann hielt, wenn ökonomische Bedingungen oder gesellschaftliche Be-

friedung dies erforderlich machten. Deutlich zeigt sich das bei der schwarzen Bevölke-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Deaf Studies

rung in den USA, die die Bürgerrechtsbewegung auslöste. An ihrer Situation hat sich

wenig verändert; ein großer Teil von ihnen lebt nach wie vor in Armut. Nicht viel anders

ergeht es den anderen Gruppen, die in der zweiten Hälfte des vergangenen Jahrhun-

derts umBürgerrechte kämpften.WennBauman die Gehörlosenbewegung als eine Bür-

gerrechtsbewegung konzeptualisiert und das Fach Deaf Studies als deren akademische

Repräsentation, dann muss er sich auf jene Momente konzentrieren, die den Gleich-

heitsgrundsatz betonen; und, da die Textsorte eine Einleitung ist, die auf ein junges

Fach neugierig machen will, muss er die Erfolge, die diese Bürgerrechtsbewegung auf-

zuweisen hat, hervorheben. Momente, die der Idee der Gleichheit widersprechen und

möglicherweise sogar Unversöhnliches zeigen, haben in Baumans Einleitung keinen

Ort.

Der zentrale Gedanke der Bürgerrechtsbewegung referiert auf eine Krise der Reprä-

sentation.Die Verfassung repräsentiert eine Idee, die von der gesellschaftlichen Realität

nicht abgebildet wird. Da die Vorstellung der Gleichheit aller Menschen ein Kernstück

der US-amerikanischen Verfassung und des patriotischen Selbstverständnisses ist und

mit seinem Versprechen von persönlichem Glück und Freiheit bis heute die Menschen

begeistert, gleichzeitig jedoch der Widerspruch zwischen der gesellschaftlichen Situa-

tion und demVersprechen der Verfassung in eklatanterWeise auseinanderklafft, wurde

in den USA die Krise der Repräsentation bspw. durch die Black Panther-Bewegung be-

sonders militant rezipiert. Nun ist aber die Bürgerrechtsbewegung selbst Kernstück

einer Krise der Repräsentation geworden; sie kann, ähnlich wie die amerikanische Ver-

fassung, ihre Versprechen nicht halten: Die Schwarzen bleiben arm; Frauen sind Män-

nern nach wie vor nicht gleichgestellt; die meisten indigenen Bewohner verelenden in

den Reservaten; Schwule, Lesben und Transsexuelle sind weiterhin von Gewalt bedroht;

und der überwiegendenMehrheit tauber Kinder wird das Recht auf ein Leben als gehör-

loser Mensch vorenthalten. Das heißt, dass das Bild, das die amerikanische Verfassung

vom Leben des Menschen vorgibt, mit der Wirklichkeit vieler Menschen genauso we-

nig übereinstimmt, wie die Versprechungen der Bürgerrechtsbewegung, für die sich

Menschen seit über 50 Jahren engagieren.9 Hans Jörg Sandkühler spricht aus diesem

Grund von einer »Krise der (abbildtheoretischen) Repräsentation« (2003, 48), da die

gesellschaftliche Realität nicht die US-amerikanische Verfassung abbilde. Silja Freu-

denberger ergänzt: »Um abgebildet werden zu können, muß ein Objekt repräsentati-

onsvorgängig existieren. Die ›Krise der Repräsentation‹ in diesem Sinn hängt darum

engmit der Krise metaphysischer Realismen zusammen.Wenn die Vorstellung, es gebe

eine Art und Weise, wie die Welt ›wirklich‹ und repräsentationsvorgängig ›ist‹, aufge-

9 Diese Krise der Repräsentation erfährt auch eine Interessensorganisation wie der Deutsche

Gehörlosen-Bund. Anlässlich der Kulturtage der Gehörlosen 2012 in Erfurt weist Jürgen Stach-

lewitz von Sehen statt Hören auf eine Diskrepanz zwischen dem Motto »Eine Kultur mehr: Ge-

bärdensprache« und der tatsächlichen Sorgen gehörloser Menschen in Bezug auf ihre Zukunft

hin. Dazu JosefWillmerdinger, ein Verantwortlicher im Gehörlosen-Sportverband: »Der Deutsche

Gehörlosen-Bund zeigt sich sehr stark und ist sehr selbstbewusst. Doch unter den Gehörlosen

herrschen viel Zweifel und Besorgnis, auch Berührungsängste und Misstrauen gegenüber dem

Gehörlosen-Bund. Denn versprochen wird viel, aber es mangelt an Umsetzung« (Sendung vom

06.10.2012).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 321

geben wird, dann wird auch die Vorstellung aufgegeben, Repräsentation könne in der

richtigen Abbildung eben dieser Welt bestehen« (2003, 71f.).

ImWesentlichen sind es zwei »metaphysische Realismen«, von denen Baumans re-

präsentationale Vorstellung der Deaf Studies ausgeht: Da ist zum einen die sprach-

wissenschaftliche Erkenntnis, dass es sich bei den Gebärdensprachen um vollständige

Sprachsysteme handelt. Zum anderen, dass es eine Gemeinschaft gibt, deren Mutter-

sprache die Gebärdensprache ist, mit einer eigenen Geschichte und Kultur. Repräsen-

tationsvorgängig ist das Wissen um die Regeln, die ein Etwas zu einer Sprache ma-

chen, aus dem sich der ethische Anspruch ableitet, dass eine Sprache und ihre Sprecher

schützenswerte Güter sind.Die Folge der »metaphysischen Realismen« ist die Konstitu-

ierung gehörloser Menschen als einer sprachlichen und kulturellenMinderheit, die sich

im Fach Deaf Studies einen akademischen Rahmen als repräsentationalen Ort dieser

»Realismen« geschaffen hat.

Ein konstitutives Merkmal metaphysischer Konstrukte besteht darin, dass sie sich

durch die Differenz von Seele bzw. Geist und Körper ausweisen und die geistige intel-

lektuelle respektive erkenntnisschaffende Seite betonen,während die körperliche nach-

gelagert ist: Ein erkennendes Ich erkennt das Geschehen, ohne selbst erkennbar zu sein.

Danach konstituiert sich Erkenntnis durch geistige Arbeit, nicht durch einen Prozess

geistig-körperlicher Erfahrung. Die von Bauman dargestellten »Realismen« beschrei-

ben die erkenntnistheoretische Dimension des Fachs Deaf Studies, nicht aber seine

phänomenologische.10 In seiner Einleitung ist der Gegenstand des Fachs die Beschrei-

bung von gehörlosen Menschen in ihrer Geschichte (Deaf History) sowie in ihrer psy-

chosozialen und soziologischen Situation. Außerdem gehört zu Deaf Studies die Lin-

guistik, die sich mit den sprachlichen Strukturen der Gebärdensprache beschäftigt.

Dieses erkenntnistheoretische Interesse schließt die Frage nach dem erkennenden

Subjekt aus. Insofern scheint in Baumans Deaf Studies-Vorstellung eine selbstreflexive

Dimension, wie sie dem Leser in Humphries’ Text begegnet, keinen Ort zu haben. Doch

der Schein trügt, denn ein gehörloser Deaf Studies-Forscher wird sich immer als ge-

hörloser Mensch in den Deaf Studies verorten, unabhängig davon, wie pointiert er das

»many of us« expliziert; ein hörender Deaf Studies-Forscher hingegen kann sich oh-

ne Selbstreflexion oder gar -zweifel, ohne sich als hörendes Subjekt zu thematisieren,

seinem erkenntnistheoretischen Interesse hingeben. In diesem Sinn sind Baumans Deaf

Studies-Vorstellungen in hohemMaß selbst audistisch, denn sie unterstützen das, was den Audis-

mus auszeichnet: die Ideologie der Überlegenheit des hörenden Menschen. Die Überlegenheit

hörender Menschen zeigt sich gerade darin, dass sie ihr Hörend-Sein nicht themati-

sieren, sondern normativ voraussetzen. Diese normative Selbstverständlichkeit prägen

die Deaf Studies-Vorstellungen Baumans, in dem eine selbstreflexive und -kritische Di-

mension des hörenden Forschenden nicht vorgesehen ist.

10 Es ist die phänomenologische Tradition Maurice Merleau-Pontys, auf die ich mich hier beziehe,

mit ihrer Konzentration auf den Leib als Vollzugsort seines Konzeptes des »Zur-Welt-Seins«: »Der

Leib ist das Vehikel des Zur-Welt-Seins, und einen Leib haben heißt für den Lebenden, sich einem

bestimmtenMilieu zugesellen, sichmit bestimmten Vorhaben identifizieren und darin beständig

sich engagieren« (1966, 106).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Deaf Studies

Nicht angesprochen wird in Baumans Einleitung die Beschäftigung mit jenen ge-

hörlosen Menschen, die sich in der deaf/Deaf-Dichotomie nicht verorten können, und

jenen, die in diesem System keinen Platz haben, wie z.B. schwerhörige, implantierte,

oral-orientierte oder solche gehörlose Menschen, die den Kontakt zu anderen gehör-

losen Menschen nicht suchen.11 »Ursprünglich wurde die audiologische Gehörlosigkeit

als Faktor in der Gehörlosenwelt geleugnet und das Wort deafness ist heute in der Ge-

hörlosenwelt immer noch mit negativen Konnotationen aufgeladen« (Bauman 2008,

417; Herv. i. Orig.). Insofern ist Baumans fehlende kritische Auseinandersetzung mit

dem Thema »Behinderung« konsequent.

Es ist ganz gewiss keine Unaufmerksamkeit, dass Bauman eine Auseinanderset-

zung mit den Themen »Hörschädigung« und »Menschen mit Behinderung« scheut,

denn sie würden das Thema »Behinderung« zurück in eine Auseinandersetzung brin-

gen, die seit den Tagen Stokoes als überwunden galt: Mitglieder einer sprachlichen

Minderheit und einer Kulturgemeinschaft sind nicht behindert. Auch wenn dieThemen

»Identität«, »Macht«, »Sprache« nichts an ihrer Bedeutung verlieren würden, erschie-

nen sie doch im Kontext des Themas »Behinderung« in einem anderen Licht, da sich

das klare binäre System von hörend und gehörlos in eine unüberschaubare Verzwei-

gung unterschiedlichster (Hör-)Vermögen diversifiziert. Das Thema »Behinderung« ist

jedoch genau der Ort, an dem sich die Krise von Baumans repräsentationaler Vorstel-

lung von Deaf Studies zeigt.

Begreift man die Krise der Repräsentation als eine Krise derMetaphysik, dann gerät

Baumans metaphysischer Ansatz an der Stelle in die Krise, die den eigenen metaphysi-

schen Ansatz infrage stellt: Die Frage nach Krankheit und Gesundheit. Wenn Bauman

die erkenntnistheoretischen Erfolge im Bereich der Sprachwissenschaft und Soziolo-

gie feiert, gleichzeitig jedoch die erkenntnistheoretischen Erfolge in der Medizin ver-

dammt, die mit ihrem binären System von »gesund« und »krank« selbst Bestandteil

metaphysischen Denkens ist, gerät er in einen Widerspruch, den er nicht aufzulösen

vermag. An dieser Stelle muss er in seinem Text die Perspektive verändern und das

»Schlachtfeld« (ebd., 414) wechseln. Kämpften die Aktivisten der Bürgerrechtsbewegun-

gen um verbriefte bürgerliche Rechte (Schwarze), um Selbstbestimmung und Chancen-

gleichheit (Frauen), um ein Recht auf ein eigenständiges Leben (native Americans, se-

xuelle Minderheiten, Behinderte, Gehörlose), ändert Bauman die Perspektive und stellt

die Frage nach der Berechtigung für dieses Leben: »Warum sollte die Gesellschaft Gehör-

lose weiter erhalten und fördern wollen? Welchen Nutzen hat die Gesellschaft von den

Gehörlosen? Welchen Nutzen hat eine Familie von gehörlosen Kindern?« (ebd., 429).12

11 In ihrer scharfen Kritik an Baumans Konzeptionalisierung der Deaf Studies schreiben Shirley

Shultz-Myers und Jane Fernandes: »Die Auflösung der festgefahrenen Polarität zwischen gehörlos

und hörend könnte eine Anerkennung des Werts von Gehörlosigkeit ermöglichen, ob deaf oder

Deaf, weiß oder farbig, mit oder ohne technischen Hilfsmitteln (Cochlea-Implantat, Hörgerät),

mit gehörlosen oder hörenden Eltern, aus einem Gehörloseninternat oder einer Regelschule. […]

Wie immer die Politik zwischen den kulturell Gehörlosen und den übrigen Gehörlosen aussieht,

der Weg nach vorn in Deaf Studies muss sich mit einer breiteren, nicht hierarchischen Sicht der

sehr verschiedenen Lebensformen Gehörloser befassen« (2011, 92).

12 Die Frage nach demWert und dem Nutzen der Gehörlosenkultur für die menschliche Vielfalt re-

agiert auf einen Legitimationsdruck, den Bauman besonders ausgeprägt in Australien beobach-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 323

Auf diese Fragen kann es nur Antworten geben, wenn man sich zum Komplizen dieses

Denkens macht. Sollten die Fragen nicht in eine ganz andere Richtung gehen: Welche

Fragen stellen sich, wenn sich hörende und gehörlose Menschen begegnen? Wie ver-

ändert sich die Sicht auf die Welt durch die Begegnung von hörenden und gehörlosen

Menschen? Wie sehen die Schwierigkeiten aus für eine Familie mit hörenden und ge-

hörlosen Kindern; aber auch, welches Glück bedeutet es für eine Familie, in der hörende

mit gehörlosen Kindern zusammenleben?

Baumans erkenntnistheoretischer Ansatz gerät in eine Sackgasse durch seine Ver-

weigerung einer Verortung der Deaf Studies in den Disability Studies. Gänzlich unge-

eignet ist sein Konzept, wenn der Forschende selbst in den Fokus der Forschung gerät.

Geistig-körperliche Erfahrungen, Selbstreflexion des Forschenden und damit seine Er-

kennbarkeit, wie sie in Humphries’ Text beschrieben werden, sind nicht Gegenstand

metaphysischen Erkennens und damit kein Gegenstand in seinem Konzept. Insofern

bedarf die Antwort auf die Frage, was einen hörenden Menschen motiviert, sich für

Deaf Studies zu engagieren, in Baumans Konzeptualisierung der Deaf Studies keiner

Präzisierung (es bleibt bei der Allgemeinfloskel: »Interesse an denThemen Sprache,Kul-

tur, Identität, Behinderung und Kritische Theorie«). In seinem Verständnis von Deaf

Studies macht es keinen Unterschied, ob es sich bei den Deaf Studies-Forschern um

gehörlose oder hörende Menschen handelt, da eine selbstreflexive Perspektive des For-

schenden im Zusammenhang mit seinem Gegenstand von Bauman nicht wahrgenom-

men – oder vielleicht zutreffender: verschwiegen – wird.

Baumans und Humphries’ Texte reflektieren die Geschichte gehörloser Menschen,

beide arbeiten daran, das Fach Deaf Studies zu etablieren, allerdings aus völlig un-

terschiedlicher Perspektive. Anders als Bauman eröffnet Humphries in seinem Text

eine phänomenologische Perspektive, die gerade seine Erfahrungen als Aktivist der

tet, dessen Ursprung im Gedankengut der Ideologie der Eugenik liegt, die Bauman selbst als »Ge-

schichte einer schlechten Idee« (Bauman 2008, 419) zitiert. Was Bauman mit diesem Zitat sagen

will, ist schwer zu verstehen. Sicherlich teilt er die Einschätzung, dass dieWertung der Eugenik als

einer schlechten Idee eine an Zynismus grenzende Verharmlosung darstellt angesichts der Fol-

gen dieser ›Idee‹. Dennoch ist Baumans von der Ideologie der Eugenik geprägte Vorstellung vom

Wert und Nutzen der Gehörlosenkultur eine der mich ammeisten verstörenden Spuren in seinem

Denken. Zugespitzt wird diese Vorstellung in seinem Konzept des Deaf-gain, das er mit der Frage

einleitet: »Warum sollten Gehörlose und ihre Gebärdensprache existieren?« (Bauman & Murray

2014, 22; vgl. dazu auch Bauman 2009, 50ff.). Die Suche nach Gründen für eine Existenzberech-

tigung gehörloser Menschen impliziert die Möglichkeit, ihnen diese Berechtigung absprechen zu

wollen und führt mithin zurück zu den nur allzu vertrauten Grundlagen eines pathologischen Ver-

ständnisses von Gehörlosigkeit, wie es von Sabine Müller und Ariana Zaracko aufgegriffen wurde,

wenn sie schreiben, dass die Gehörlosengemeinschaft eine Notgemeinschaft und die Gehörlo-

sigkeit nicht länger ein unabwendbares Schicksal sei: »Kinder in einer solchen Notgemeinschaft

festzuhalten, stellt den Versuch dar, sie zu einer ›zwanghaften Solidarität‹ zu verpflichten« (2010,

247).

Mit der Vorstellung vomWert undNutzen der Gehörlosenkultur für diemenschliche Vielfalt greift

Bauman unmittelbar auf ein Denken zurück, das Menschen in wertvolle (weil nutzbare) und wert-

lose (weil nutzlose) unterteilt. Es überrascht nicht, dass bei gehörlosen Teilnehmern der Deaf Stu-

dies AG, die Baumans repräsentationaler Konzeptualisierung der Deaf Studies folgen, auch sein

Konzept des Deaf-gain auf große Zustimmung stößt (vgl. Fries 2011, 596; Fries & Geißler 2011, 286;

Fries 2012, 325).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Deaf Studies

Gehörlosen- und Gebärdensprachbewegung betont. Bauman bleibt unsichtbar, wäh-

rend Humphries, der in erster Linie die Gehörlosengemeinschaft im Blick hat, von

Prozessen und (Fehl-)Entwicklungen dieser Geschichte schreibt, sich dabei als Autor

jedoch immer als ein Teil dieser Geschichte, Prozesse und Entwicklungen mitbegreift

und mitdenkt.

In diesem Zusammenhang passt es, wenn Bauman Deaf Studies und Talking Cul-

ture feiert und dabei gerade jenen Aspekt besonders betont, den Humphries mit gro-

ßer Sorge betrachtet: »Das bedeutete, dass die Gehörlosenkultur das Fach Deaf Studies

brauchte, um das Phänomen der Gehörlosenkultur sowohl gegenüber der hörenden

Welt als auch gegenüber Gehörlosen klar ansprechen, ergründen und fördern zu kön-

nen. Durch diesen Prozess, den Tom Humphries (2008) ›talking culture‹ nennt, wurde

mit Hilfe der Deaf Studies angestrebt, die bisher bestehende geschichtliche Situati-

on, dass andere für einen sprechen, durch das ›Für-sich-selbst-Sprechen‹ abzulösen

und dadurch die Kontrolle über die politische Repräsentation ihrer selbst zu erlangen«

(Bauman 2008, 224).

Unter Vorgabe von Baumans erkenntnistheoretischer Perspektive mag man die-

sen Worten zustimmen, unter phänomenologischen Gesichtspunkten gerät der Begriff

»Talking Culture« hingegen in ein völlig anderes Spannungsfeld. Liegt für Bauman die

Bedeutung des Begriffs gerade darin, identitätsstiftend zu wirken, betont Humphries

seinen prozessualen Charakter, der das identitätsstiftendeMoment von Talking Culture

infrage stellt: »Während Talking Culture also für einige bedeutet, Identitäten offenzu-

legen oder Identitäten zu schaffen, geht es dabei meiner Ansicht nach ebenso darum,

in diesem Prozess Identitäten zu verarbeiten und Artefakte zu entwickeln, die uns hel-

fen, jene Dinge für uns festzuhalten und an uns und andere weiterzugeben, die wir der

Öffentlichkeit zeigen möchten« (Humphries 2017, 401). Obwohl Humphries selbst zu

den Fürsprechern der Differenz von großem ›Deaf‹ und kleinem ›deaf‹ gehört, kritisie-

ren seine Zeilen den Identitätsbegriff der Gehörlosenkultur und stellen seine Stabilität

infrage.

Baumans Perspektive entbehrt nicht einer gewissen Ironie und es stellt sich mit-

hin die Frage, ob es nicht Bauman selbst ist, der das Fach Deaf Studies viel dringender

braucht als die gehörlosen Menschen? Ist es nicht eher so, dass hörende Menschen das

Fach Deaf Studies benötigen, um von den Phänomenen der Gehörlosenkultur zu er-

fahren, die den tauben Menschen durchaus vertraut sind – Culture Talking? Setzt sich

nicht mit den Deaf Studies im Sinne Baumans genau das fort, was sie vermeintlich

bekämpfen? Um es noch einmal zu betonen: Es ist ein hörender Forscher, der das Fach

Deaf Studies vertritt, ohne seine Interessen als hörender Forscher an diesem Fach zu

erwähnen; es findet also genau das statt, was der Text leugnet, denn wiederum spricht

eine hörende Person für gehörlose Menschen. Und es passieren genau die von Bauman

beschriebene »Kontrolle« und »Repräsentation« durch einen hörendenWissenschaftler.

Diese Differenz findet in der Einleitung keine Erwähnung. Es wird so getan, als spiele

sie keine Rolle, als gäbe es sie nicht.

Die Differenz der Texte Baumans und Humphries’ kann infolge der performativen

Wende in der Kulturwissenschaft als Differenz zwischen Repräsentation und Perfor-

mativität bezeichnet werden. Oder um es deutlicher zu formulieren: An beiden Texten

lässt sich die erkenntnistheoretische Krise der Repräsentation und die phänomenologi-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 325

scheWende hin zur Performativität deutlich demonstrieren.Humphries begründet das

Fach Deaf Studies prozessual mit einer Dialektik von Scheitern und erneutem Probie-

ren, an dem er unmittelbar beteiligt ist, und ohne dass dieser Prozess ein erkennbares

Ziel erreicht. Am Ende seines Textes wendet er sich an die Mitglieder der Gehörlosen-

gemeinschaft und fordert sie auf, sich der Frage zu stellen: »Was macht uns eigentlich

aus?« (ebd., 405). Es ist diese selbstreflexive Perspektive, die eine Zukunft für Deaf Stu-

dies verspricht, und die für alle an dem Studiengang beteiligten Personen gilt, denn

sie beinhaltet den nicht endenden Prozess, das eigene Leben, ob gehörlos oder hörend,

mutig und tapfer eingedenk aller Bedrohungen zu entwerfen und im Rahmen von Deaf

Studies akademisch zu reflektieren.

III

In diesem Abschnitt stelle ich Artefakte von tauben und hörenden Künstlern vor, die

mit einemVerständnis von Gebärdensprache arbeiten, das in ihrem körpersprachlichen

Ausdruck symbolische Repräsentation und performative Präsentation erkennt.

Mir stellt sich die Frage, ob Deaf Studies in einer Weise zu denken ist, der Dicho-

tomie von hörend und gehörlos entkommen zu können, die ihre Macht in der Unüber-

windbarkeit des Zwei-Kulturen-Modells respektive des Zwei-Welten-Modells postuliert.

Die Dichotomie dient dazu, dem Fremden, das Unbehagen hervorruft, zu entkommen,

das sich in der Begegnung eines hörenden mit einem gehörlosen Menschen ereignet.

WennDeaf Studies also noch etwas anderes sein soll als ein Nachdenken über die Struk-

turen der Gebärdensprache und die Welt der tauben Menschen, wie es die Einleitung

Baumans beinhaltet, dann ist es meines Erachtens notwendig, sich auf den Moment zu

konzentrieren, an dem das ›Hörende‹ und ›Gehörlose‹ deutlich zutage treten und das

Fremde sichtbar wird.

In seiner Einleitung weist Bauman (2008) darauf hin, dass ASL zu den beliebtesten

Fremdsprachen zählt, die an Schulen und Colleges in den USA angeboten werden. Auch

in Deutschland gibt esmittlerweile in vielen Einrichtungen, Volkshochschulen und Kul-

turzentren die Möglichkeit, Gebärdensprache zu lernen sowie an einer Reihe akademi-

scher Institutionen zu studieren. Die meisten der dort eingeschriebenen Teilnehmer

bzw. Studierenden sind hörend. Die Entscheidung, diese Sprache zu erlernen, mag bei

einigen von ihnen familiäre Gründe haben oder einem zukünftigen Beruf geschuldet

sein, die Mehrheit jedoch, so scheint es mir, sind von etwas anderem getrieben, sich

dieser Herausforderung zu stellen, das sich vielleicht mit Lust an dieser Sprache am

treffendsten beschreiben lässt.

Nun hat es mit der Gebärdensprache eine Bewandtnis, die ihr Erlernen, vor allem

aber die Sprachpraxis, von der anderer Fremdsprachen unterscheidet: Jedes Studium

einer Fremdphilologie beinhaltet einen längeren Aufenthalt im jeweiligen Land, dessen

Sprache studiert wird. Ein solches Sprachbad gibt es für Studierende der Gebärden-

sprachen nicht. Nachdem hörende Studierende die erforderlichen Gebärdensprachkur-

se besucht und ihre Praktika absolviert haben, ist es vorbei mit der Sprachpraxis, es sei

denn, man lebt oder arbeitet mit gehörlosen Menschen zusammen oder sucht zumin-

dest intensiv den Kontakt mit den lokalen Vereinen, um dort taubeMenschen zu treffen

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Deaf Studies

und den Sprachkontakt zu pflegen. Viele unserer Studierenden verzweifeln an der Tat-

sache, keine Gesprächspartner zu finden, mit denen eine zugewandte Kommunikation

möglich ist, ohne dass diese den Beigeschmack eines ausbeuterischen Verhältnisses

bekommt.

Das Studium einer Fremdsprache bedeutet immer eine Fremdheitserfahrung. Dar-

in liegt sein Reiz – eine fremde Kultur kennenzulernen und Einlass in sie zu finden –,

was den meisten nur bis zu einem gewissen Grad gelingt. Gebärdensprachstudierende

machen diese Fremdheitserfahrung besonders intensiv und begegnen in dieser Erfah-

rung gehörlosen Menschen, denn im Gegensatz zum Kontakt mit Sprechern anderer

fremder Muttersprachen teilen gehörlose und hörende Menschen diese Fremdheitser-

fahrung miteinander. So fremd den einen das Hören ist, so fremd ist den anderen das

Nicht-Hören; so fremd den einen das lautsprachliche Sprechen ist, so fremd ist den

anderen das gebärdensprachliche. Wenn ich also davon ausgehe, dass Deaf Studies

ein Studiengang sein soll, in dem sich taube und hörende Menschen gleichermaßen

verorten, und ich dabei mein Augenmerk auf den Moment richte, an dem die Diffe-

renz gehörlos-hörend erkennbar wird, dann kann die Fremdheitserfahrung, die jeder

in diesem Fach macht, Grundlage eines Vermögens werden, dieser Erfahrung eine (ge-

bärden)sprachliche Form zu verleihen.

Ein Teil der Studierenden, denen das Experimentierenmit Gebärden(sprache) Freu-

de bereitet, zeigt Interesse an gebärdensprachpoetischen Formen, sucht nach Spuren

von Gebärdensprache und beschäftigt sich mit Sprachphänomenen, in denen Gebär-

densprache in einerWeise reflektiert werden, die weniger ihrer kommunikativen Funk-

tion geschuldet sind als einem Spiel mit Gebärden(sprache).

Gegen Ende seines Textes widmet sich Humphries dem Thema »Kunst«, nachdem

er zuvor das teleologische Bemühen kritisiert hat, Gehörlosenkunst nur deswegen zu

produzieren und zu sammeln, um eine Gehörlosenkultur nachzuweisen: »Was taube

Kunst und Literatur betrifft, so können und sollten wir mehr tun. Um zeitgenössische

Künstler_ innen und Autor_innen, Dichter_ innen und Schauspieler_innen zu ermu-

tigen, müssen wir uns mit einem Begriff von Kunst auseinandersetzen, der deutlich

macht, dass sich taube Kunst und Literatur nicht auf Öffentlichkeitsarbeit beschränkt.

Wir sind heute selbstbewusst genug – unsere Kunst muss nicht nur ausschließlich dem

Zweck dienen, uns zu präsentieren; wir können uns eine Kunst leisten, die sich um an-

dere Dinge dreht als nur um uns und unsere Beziehung zu den Anderen« (Humphries

2017, 405).

Worauf Humphries hier hinweist ist die Feststellung, dass eine politische Bewegung

sich erst in dem Moment politisch nennen darf, wenn es ihr gelingt, Widersprüche zu

artikulieren und auszuhalten. Selbst wenn Humphries bei zeitgenössischen Künstlern

vermutlich vor allem an gehörlose Künstler denkt, betrifft diese Aussage doch hören-

de gleichermaßen, denn in dem Moment, als gehörlose Menschen begannen, hörende

Menschen ihre Sprache zu lehren, ist sie nicht nur zumGegenstand allgemeiner sprach-

wissenschaftlicher Untersuchungen, sondern auch zur Sprache hörenderMenschen ge-

worden. Vielleicht mehr noch als für taube Menschen ist Gebärdensprache für hören-

de Menschen ein Ausdrucksmodus, der nicht dem Primat der Kommunikation unter-

geordnet ist, sondern der Möglichkeit sprachlicher Erweiterung. Es mag für politisch

engagierte taube Menschen zuweilen schwierig und für andere unerträglich sein, wie

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 327

›naiv‹13 hörende Menschen mit Gebärdensprache umgehen. Sie ist schließlich »das bes-

te kulturelle Artefakt überhaupt: […] unsere Sprache« (ebd., 401) und um die Anerken-

nung von ihr wurde ein Jahrhunderte währender erbitterter Kampf geführt, dessen Sieg

trotz aller Erfolge immer wieder bedroht ist. Der Argwohn, mit demmanche gehörlose

Menschen den Umgang mit Gebärdensprache bei hörenden Menschen beobachten, be-

steht bis in die jüngste Vergangenheit. Und doch halte ich diese ›Naivität‹, ungeachtet

möglicher Kränkungen, die sie manchem gehörlosen Menschen zufügt, für einen poli-

tischen und engagierten Ausdruck, mit dem gebärdende hörende Menschen hörenden

und gehörlosen Menschen begegnen, denn sie zeigt, dass die scheinbar unüberwind-

bare Differenz hörend-gehörlos zumindest an einer Stelle brüchig – nicht aufgehoben

– ist und hörende Menschen Gebärdensprache als einen Teil ihrer sprachlichen Mög-

lichkeiten angenommen haben; aber in einem ganz anderen Sinne, als es Humphries

und die Deaf Studies-Aktivisten befürchteten, als sie begannen, hörende Menschen in

ASL (respektive DGS) zu unterrichten: Nämlich die Gefahr, dass hörende Menschen das

Geheimnis der »Geheim«sprache lüften könnten. Ging es Humphries noch um die Sor-

ge, dass mit dem Eintritt hörender Menschen in die Gebärdensprache auch ein Eintritt

in die Sprachgemeinschaft eröffnet würde, dem diese mit großer Skepsis entgegen-

sah, geht es heute um die Sprache selbst, um das ihr innewohnende Geheimnisvolle. In

der Vermittlung der Gebärdensprache wird kein Geheimnis gelüftet, im Gegenteil: das

Geheimnis der »Geheim«sprache wird tradiert, denn etwas bringt sich in dieser Spra-

che zum Ausdruck, das tatsächlich ein Geheimnis birgt. Bei diesem Geheimnis (Louis

Aragon spricht von »les secrets sourds-muets«; zit. in Stokes 1991, 229) handelt es sich

nicht umdie Grammatikalität oder Semantizität der Gebärdensprache, vielmehr um ein

Geheimnis, das weder von gehörlosen noch von hörenden Menschen gelüftet werden

kann – es ist Teil der Gebärdensprache selbst und zeigt sich im performativen Vollzug.

Wenn sich also hörendeMenschenmit Gebärdensprache beschäftigen, dannmag neben

dem Wunsch nach Kommunikation mit gehörlosen Menschen der Grund darin liegen,

die Chance zu ergreifen, dem Geheimnis körperlicher Sprachlichkeit näherzukommen,

mehr darüber zu erfahren und das Repertoire körpersprachlicher Möglichkeiten zu er-

weitern.

Max Ernst

»Er wurde am 2. April 1892 geboren. Sohn eines Taubstummen und einer Blinden ist er

normal. Er ist 31 Jahre alt, hat eine schöne Gestalt und blaue Augen, einen Schönheits-

fleck rechts vom Gewissen und links auf der Brust das gleiche nochmal. Vom Vater hat

er das hübsche Talent zumKopieren geerbt, von derMutter Jungfräulichkeit, vomSohn

viel Geld. Er zeichnet, ohne sich dessen bewußt zu sein, er hat einige große Ölbilder

gemalt, wie alle Maler, selbst die berühmtesten. Mit zwölf verläßt er Vater undMutter

13 Wenn ich hier vonNaivität spreche, dann in seiner Bedeutung vonnatürlich, unbefangen, unerfah-

ren, arglos, treuherzig, einfältig, unbedarft. Bei aller Naivität ist diesem Wesenszug ganz gewiss

eine große Ernsthaftigkeit inhärent. JederMensch, derGebärdensprache lernt, weiß umdieDinge,

die gehörlosen Menschen in der Vergangenheit und Gegenwart angetan wurden und werden.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Deaf Studies

und wählt ein Handwerk. Von da an wird er ein anderer Mensch« (Paul Eluard zit. in

Pech & Derenthal 1991, 157).

Das Porträt, das Paul Eluard hier von seinem Freund Max Ernst zeichnet, ist eine sur-

reale Sicht derWirklichkeit. Die Arbeitsweise surrealistischer Dichter bestand darin, zu

schreiben, ohne darüber nachzudenken, was sie schreiben. »Schreiben sie schnell, oh-

ne vorgefasstes Thema, schnell genug, um nichts zu behalten, oder um nicht versucht

zu sein, zu überlegen. Der erste Satz wird ganz von allein kommen, denn es stimmt

wirklich, daß in jedem Augenblick in unserem Bewußtsein ein unbekannter Satz exis-

tiert, der nur darauf wartet, ausgesprochen zu werden«, schreibt André Breton in sei-

nen »Geheimnisse(n) der surrealistischen magischen Kunst« (1986, 30; Herv. T.V.). Nein,

Max Ernst war nicht der Sohn eines Taubstummen und einer Blinden, und normal war

er sicher auch nicht, aber er war das alles in surrealer Sicht, einer Sicht also, die eine

andere Realität erblickt, mit der Eluard wohl auf die Bedeutung aufmerksam machen

will, die der Vater, Taubstummenlehrer und Kunstmaler, für seinen Sohn hatte. Und

wenn Eluard 1922 schreibt, dass Ernst mit 12 Jahren Vater und Mutter verlassen hat,

dann geht es nicht um das Jahr 1904, in dem Ernst 12 Jahre alt geworden ist, sondern

um 1910, also dem Jahr, in dem er sich gegen den Willen der Eltern entschließt, ein

Handwerk zu erlernen, und Maler wird – ein anderer Mensch, neugeboren.

1922 entsteht das Gemälde »Rendezvous der Freunde«, das 16 Männer und eine Frau

zu nächtlicher Stunde in einer surrealen Gebirgslandschaft zeigt. Auffällig daran sind

die Handformen und -stellungen vieler der dort gezeigten Personen, die an Handfor-

men aus der Gebärdensprache erinnern (vgl. Abb. 1).

Abbildung 1: Max Ernst »Rendezvous der Freunde« (1922)

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 329

Dieses Bild hatte Ernst kurz nach seiner Ankunft in Paris gemalt. Aus Tirol kom-

mend, wo er sich mit Freunden der Zürcher und Pariser Dada-Gruppe getroffen hatte,

zeigt das Werk Freunde aus der Dada-Bewegung14 und aus Paris, die sich später Sur-

realisten nennen werden, Schriftsteller und Maler. War ein Kennzeichen von Dada die

Verarbeitung vorgefundener Materialien zu Collagen, also die Verbindung von Dingen,

die ursprünglich nicht zueinander gehörten15, so zeigt das »Rendezvous der Freunde«

eine Gruppe Menschen, die nur für den Maler zusammengehören. Die Gründe der An-

wesenheit von Raffael oder des russischen Dichters Dostojewski sind genauso im Bio-

grafischen versteckt, wie die Anwesenheit von Hans Arp und Johannes Baargeld, die

beide 1922 nicht in Paris waren. Raffaels Gegenwart nannte Ernst in einem Interview

mit dem Spiegel eine »Geistererscheinung«. »Spiegel: Woher kommt diese besondere

Beziehung eines modernen Künstlers zu dem klassischen Renaissance-Maler Raffael?

Hängt das etwa damit zusammen, daß Ihr Vater, der ein Laienmaler war, einmal Raf-

faels ›Disputa‹ nachgemalt hat? Ernst: Das kann natürlich auch mitspielen. Aber mein

Vater hat mich auch gequält und hat mich immer angeschrien, wenn ich nicht malte,

wie er es wollte« (zit. in Pech & Derenthal 1991, 152).

Max Ernsts Vater war Lehrer an der Brühler Taubstummenanstalt und es ist zu ver-

muten, dass Ernst durch seinen Vater mit gehörlosen Menschen und deren Sprache

in Berührung kam (vgl. Weiss 1991, 11ff.). Begreift man den Surrealismus als eine Be-

wegung, deren Intention darin bestand, das »Unbewußte zu erforschen« (Bauer 1992,

310) und erinnert sich der Freud-Lektüre von Max Ernst, dann liegt die Vermutung na-

he, dass die Gebärden, die der Maler seinen Freunden in die Hände legt, Traumbilder

sind, die Kindheitserinnerungen in metonymischer und verdichteter Traumarbeit zei-

gen. »Es ist ja auffällig, daß selbst die Personen, die relativ ruhig stehen und sitzen,

sehr ausgreifende Gesten machen; das fällt jedem Betrachter des Bildes sofort auf, und

man fragt sich, sind das Signale, die sie uns geben wollen. […] Es ist aber nicht so, daß

dort nun exakt Gesten aus dem Lehrbuch der Taubstummensprache vollzogen würden,

sondern es bestehen nur allgemeine Analogien. Man kann also die Zeichen nicht als

Taubstummensprache lesen« (ebd., 315). Die Ähnlichkeit von Handformen und Hand-

stellungen erklärt der Kunsthistoriker Gerd Bauer als die »vereinbarten Zeichen einer

Geheimgesellschaft […]. Max Ernst benutzt die Körpersprache seiner Figuren, um aus-

zudrücken, daß die Freunde, die hier versammelt sind, eine neue Sprache zu entwickeln

beginnen. Angelehnt an die Sprache, wie sie im Urzustand gewesen ist, denn das war

nach bestimmten wissenschaftlichenTheorien die Gebärdensprache« (ebd.; Herv. T.V.).

Louis Aragon, einer der Freunde des Rendezvous, schreibt über Max Ernst:

»Ich bin der Besessene der ›Alle Vögel fliegen hoch‹ spielt

die taubstummen Geheimnisse seines Herzens ans Kreuz geheftet

14 1919 hatte Max Ernst zusammen mit Johannes Baargeld und Hans Arp die Kölner Dada-Gruppe

gegründet.

15 1996 nannten Renate Fischer und ich den Katalog, der die Beiträge der Deaf History-Tagung in

Hamburg zusammenfasste, Collage in Erinnerung an jenes Verfahren der Montage, hier von Ereig-

nissen, die an unterschiedlichen Orten und zu unterschiedlichen Zeiten und unabhängig vonein-

ander stattgefundenhaben. Es ginguns dabei konzeptuell nicht umdieDarstellung der Geschichte

der gehörlosen Menschen, sondern um die Darstellung eines Geflechts von Geschichten.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Deaf Studies

und vergeblich die Sonne der Wörter suchend

er drückt stets etwas anderes aus als er glaubt

überhaupt nicht Spiegel seiend von allem was ein Bild gibt

mit den Händen halte ich Vorschläge des Widerspruchs«.16

Nach Humphries ereignet sich Gehörlosenkultur im Moment des Culture Talking, in

dem Moment des Gehörlos-Gehörlosen-Kontakts respektive im Moment des Gehörlos-

Seins. Wenn also Paul Eluard, inspiriert durch das »Rendezvous der Freunde«, Max

Ernst zum Sohn eines ›Taubstummen‹macht, dem–nach Aragon – »les secrets sourds-

muets« vertraut sind, dann ist Max Ernst ein Teil dieses Culture Talking, der von den

»taubstummen Geheimnissen« weiß, die weder von gehörlosen noch von hörenden

Menschen gelüftet werden können, sondern Teil der Gebärdensprache selbst sind und

sich im performativen Vollzug – und sei es in einem Bild mit gebärdenden Menschen

– zeigen.

Wolfgang Müller

1998 organisierte der Berliner Künstler Wolfgang Müller das Projekt »Gehörlose Musik«

im Prater der Volksbühne in der Kastanienallee.17 Gezeigt wurde »Die tödliche Doris

in gebärdensprachlicher Gestaltung«18 (vgl. Abb. 2-4). Es handelt sich dabei um eine

16 je suis ce possédé qui joue à pigeon-vol / les secrets sourds-muets de son coeur mis en croix / et

cherchant vainement le soleil des paroles / autre chose toujours exprime qu’il ne croit / n’étant de

rien miroir de tout faisant image / je tiens avec les mains des propos de dément (Aragon zit. in

Stokes 1991, 229; Übers. Marc Föcking).

17 Vom 27. bis 29. November 1998 zeigten die »Freunde guter Musik e.V.« in Koproduktion mit der

»Volksbühne amRosa-Luxemburg-Platz« die Veranstaltung »GehörloseMusik«. Im Programmheft

konnte man damals lesen: »Musikgebärden. Gebärdenmusik. Transformationen akustischer und

visueller Musik. Vibrierende und getanzte Klänge im Zwischenraum der Sprache. Musik der hö-

renden und gehörlosen Welt. Seit Ende der 40er Jahre, als John Cage im Verbund mit anderen

Künstlern aus den fest gefügten Bahnen der westlichen Musiktradition ausbrach und neue We-

ge der Komposition und Klangerzeugung beschritt, ist auch eine visuelle, räumliche, laut- und

körpersprachliche Musik – eine ›Gehörlose Musik‹ – denkbar geworden. Viele grenzüberschrei-

tende Kompositionen haben eine Plattform für den musikalischen Austausch von Hörenden und

Gehörlosen geschaffen. Im Schnittfeld von Hören, Spüren und Sehen sind neuemusikalische Aus-

drucksformen im Entstehen. Das Projekt ›Gehörlose Musik‹ möchte einen ersten Einblick in diese

Entwicklung geben« (Programmheft 1998, o.S.).

18 »1980 erschien die erste LP der Gruppe Die Tödliche Doris mit dem Titel ›Die Tödliche Doris‹, also

die ›Sogenannte‹. Auf ihr auch das Stück ›Der Tod ist ein Skandal‹. Die dort auftauchenden Baßse-

quenzen wählte die Band zusammen mit gehörlosen Freunden aus: extrem tiefe, unregelmäßige

Schwingungen, die die versuchsweise vor den Boxen ausgelegten Kichererbsen in heftige Bewe-

gung brachten. Tanzstil: eine Art ›Trocken-Pogo‹. DieMitglieder vonDie TödlicheDoris, Käthe Kruse,

Nikolaus Utermöhlen und Wolfgang Müller, waren davon überzeugt, dass ihre Musik für Hören-

de und Gehörlose gleichermaßen zu verstehen und zu konsumieren ist. Gleiches gilt für die Um-

setzung ihrer musikalischen und künstlerischen Konzepte. So spielte der gehörlose Rolf Puttrich-

Reignard Schlagzeugpassagen für ›Die Tödliche Doris‹-LP ›Unser Debüt‹ (1986), sein gehörloser

Bruder Gunter trug die Eröffnungsrede zu einer Ausstellung der Gruppe in der Kunsthalle Bremer-

haven in Gebärdensprache vor und verteilte anschließend den schriftlichen Text der Ansprache an

die Hörenden« (Programmheft 1998, o.S.).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 331

Versuchsanordnung, die einer genauen Spielanweisung folgt: »Der Schallplattenspieler I

(ein Mensch) sitzt neben dem Schallplattenspieler II (ein technisches Gerät). Davor ste-

hen Gebärdendolmetscherinnen III (zwei Menschen)« (Müller 2010, 156; Herv. i. Orig.). Es

ist also nicht das klassische Dolmetschsetting von zwei sichtbar agierenden Gebärden-

sprachdolmetscherinnen, die auf der Bühne stehen, ihren akustischen Input von einem

sich im Off befindenden Plattenspieler erhalten, der von einem Techniker bedient wird,

um es einem gehörlosen Klientel zu präsentieren, sondern auf der Bühne stehen drei

gleichberechtigte Beteiligte, die die Szene erzeugen. »Schallplattenspieler I nimmt nun

die bedruckte Schallplattenhülle mit dem Titel Die tödliche Doris in die Hand. Er entklei-

det den Körper der Schallplatte, indem er sie zunächst mitsamt der weißen Papierhülle

aus demCover zieht. Nun streift er die Innenhülle ab. Er legt das schwarze Vinyl mit der

A-Seite nach oben auf die Gummimatte des Schallplattentellers. Das Loch im Zentrum

der Schallplatte passt präzise auf den Metallstift in der Mitte der Gummimatte. Nun

schiebt Schallplattenspieler I den Tonarm des Gerätes zum äußeren Ende der Schallplat-

te, wobei sich die Unterlage zu drehen beginnt. Er senkt den Tonarmmit der unter ihm

befindlichen Diamantnadel. Diese gleitet nun in die Rillen der sich gleichmäßig dre-

henden Schallplatte und überträgt eine Folge kurzen Knisterns. Der Transformations-

prozess beginnt in dem Moment, an dem der erste Ton aus den Boxen erklingt. Mit

dem erklingenden Ton bewegen sich die beiden Gebärdensprachlerinnen im Raum und

setzen mit interaktiven Gebärden ein« (ebd.; Herv. i. Orig.).

Abbildungen 2-4: Gunter Puttrich-Reignard gebärdet »Die tödliche Doris«

Wenn Müller hier von einem Transformationsprozess schreibt, dann geht es ihm

um den »sprechenden Körper – Gebärdenpoesie« (ebd., 150ff.) in seiner Auseinander-

setzung mit Valeska Gert, deren Transformationsvermögen der Tanzkritiker Werner

Suhr 1922 mit den Worten beschreibt: »Hier ist wirklich Drama, Vers, Bild, Plastik und

besonders Metaphysik, der ganze Mensch durch Geistleiblichkeit gebildet und ausge-

drückt im künstlerischen Tanz« (Suhr zit. in Müller 2010, 150). Das, was Suhr bei Gert

beobachtet, beobachtet Müller in der Gebärdensprachpoesie. Der Transformationspro-

zess soll also gerade nicht eine »Musik-Verdolmetschung« von Songs der Tödlichen Do-

ris sein, er will keine Mitteilung von einer Sprache in eine andere bewerkstelligen, es

soll nicht etwas für die anderen verständlich gemacht werden, was die einen bereits

verstanden haben, sondern es soll ein Prozess gezeigt werden, an dem »Schallplatten-

spieler I«, »Schallplattenspieler II« und »Gebärdendolmetscherinnen III« beteiligt sind,

und in dem sich etwas Neues ereignet. Es handelt sich um ein vollständiges Missver-

ständnis, wenn die Redakteurin des Berliner Tagesspiegels der Gebärdensprachperfor-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Deaf Studies

mance in Bezug auf die hörenden Zuschauer einen »Zwang zum Voyeurismus« und ei-

ne »Verarsche« gehörloser Menschen (vgl. Hanika zit. in Müller 2010, 157) vorwirft und

sich dabei genau auf jene Ordnung (L1 → Dolmetscher → L2) bezieht, in der gehörlo-

se Menschen erst qua Dolmetscher Anteil an Kultur erfahren können – eine Ordnung,

die von vielen in der Gehörlosengemeinschaft und im Berufsverband der Gebärden-

sprachdolmetscher geteilt wird. Nein, Müller geht es gerade nicht um eine Verdolmet-

schung, sondern um gleichberechtigte Partizipation an einem Kunstwerk. Überall dort,

wo gehörlose Menschen sind, ob unter gehörlosen Menschen im Clubheim oder unter

hörenden Menschen im Prater, ist Gehörlosenkultur. Dazu bedarf es keiner Verdolmet-

schung. Die Performance, die sich am Freitag, den 27.11.1998 um 21 Uhr ereignete, war

eine »uraufführung der ersten lp von die tödliche doris in zeichen und gebärde«, wie

es im Veranstaltungsflyer heißt – eine Uraufführung, an der gehörlose und hörende

Menschen beteiligt waren.

Die Schwierigkeiten, mit denen die Performance konfrontiert war, und bei denen

auch eine detaillierte Spielanweisung nicht zu helfen vermochte, spiegeln die diffe-

renten Erfahrungen der Protagonisten und möglicherweise auch die Unerfahrenheit

des Künstlers. Es war eine kluge Entscheidung Wolfgang Müllers, seine Performance

»Die Tödliche Doris in gebärdenprachlicher Gestaltung« (Herv. T.V.) zu nennen und sie

nicht mit dem Etikett einer Übersetzung zu belasten. Anders als die gehörlosen und

selbstbewusst experimentierenden Künstler Rolf und Gunter Puttrich-Reignard sind

die »Gebärdendolmetscherinnen III« (Andrea Schaffers und Dina Tabbert-Zander) als

Gebärdensprachdolmetscherinnen einem Anspruch verpflichtet, der sich aus ihrem Be-

ruf ableitet und von ihnen verlangt, ein lautsprachliches Input in ein gebärdensprach-

liches Translat zu übertragen. So wird in ihren Händen aus dem Punksong »Stümmel

mir / Stümmel mir / Stümmel mir die Sprache // Alle werden glücklich / Wenn dieWör-

ter gestümmelt werden // Alle werden glücklich / Wenn die Laute gestümmelt sind //

Stümmel mir/Stümmel mir / Stümmel mir die Sprache / Stümmel mir / Stümmel mir /

Stümmel mir die Wörter« (Müller 2006, o.S.) eine Geschichte, in der einem gehörlosen

Kind (Tabbert-Zander) von einer zudringlich werdenden Gehörlosenlehrerin (Schaffers)

die Wörter amMund abgeschnitten werden. Tabbert-Zanders und Schaffers’ Geschich-

te hat einen Sinn und ist gehörlosen Menschen nur allzu vertraut. Sie speist sich aus

der Jahrhunderte alten und von Gewalt geprägten Geschichte der Missachtung gehör-

loser Kinder durch hörende Lehrer, mit der sich jeder, der mit gehörlosen Menschen

zu tun hat, auseinandersetzen muss. Nur hat diese Interpretation der beiden Domet-

scherinnen mit dem Punksong selbst nicht viel zu tun, dessen Wurzeln nicht die Un-

terdrückung, sondern die Befreiung aus der Unterdrückung sind, und sich auf Dada

und Kurt Schwitters beziehen. Schwitters und Müller sprechen nicht darüber, die Welt

besser verstehen zu wollen, sie sind die bessere Welt. Es geht um Wörter, um verstüm-

melte Wörter, verstümmelte Sprache, um Sprachspiel und Rhythmus, und vor allem

geht es um die Befreiung vom Diktat des Sinns. In der Performance zeigen sich die

differenten Erfahrungen der Protagonisten: Während sich Müller auf die Dada-Kunst

Schwitters bezieht, orientieren sich Schaffers und Tabbert-Zander an ihrer Aufgabe als

Gebärdensprachdolmetscherinnen, als die sie in der Spielanweisung auch ausgewiesen

sind.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 333

Barbara Stauss und Gunter Trube (geb. Puttrich-Reignard)

Die Grundlage der folgenden Ausführungen ist eine Korrespondenz, die ich 2020 mit

der Berliner Fotografin Barbara Stauss geführt habe, bei dem sie mir von ihrer intensi-

ven Zusammenarbeit mit dem schwulen und tauben Aktivisten und Performance- und

Gebärdensprachkünstler Gunter Puttrich-Reignard19 schrieb, den sie 1990 in der Sze-

nekneipe Kumpelnest 3000 traf, in der er als Barmann arbeitete.

»Gunter liebte das Spiel mit Rollen, trat als Mann, dann wieder im Fummel hinter

dem Tresen auf, am meisten aber beeindruckte mich sein ausgesprochenes Talent in

der Verständigung, sowohl mit den hörenden als auch den gehörlosen Barbesuchern.

Gunter liebte seine Gäste, jedem schenkte er Aufmerksamkeit: eine Geste, Umarmung,

eine Gebärde, ein Lachen oder ein Wort. Nach ungefähr einem Jahr, 1991, begann unse-

re Zusammenarbeit. Damals sollte ich während meiner Ausbildung zur Fotografin am

Lette-Verein in Berlin einen ungewöhnlichenMenschen porträtieren undmachtemeine

ersten Fotos mit Gunter.

Abbildung 5: In der Wohnung von Gunter mit einem Porträt von sich, gemalt

von Sabina Maria van der Linden (Berlin 1992)

Ich fotografierte seine Verwandlung vom Mann zur Drag Queen (Abb. 5). Das letz-

te Bild der Serie zeigte ihn bei der Arbeit im Kumpelnest (Abb. 6). Es stellte sich aber

bald die Frage, wie ich seine Gehörlosigkeit sichtbar machen kann. Obwohl ich dabei

war, Fotografin zu werden, mochte ich es nicht, zu fotografieren. Ich empfand es im-

mer als aufdringlich, auf andere Menschen mit der Kamera zuzugehen, mir war das

19 Mit seinerHochzeit hatte Gunter Puttrich-Reignard denNamen seinesMannes Tomangenommen

und hieß Gunter Trube. Gunter Trube ist 2008 im Alter von 48 Jahren verstorben. Zu Gunter Trube

und seiner Arbeit im Kumpelnest sowie seiner künstlerischen Arbeit vgl. auch das Gespräch mit

Tom Trube in diesem Band auf S. 409.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Deaf Studies

Abbildung 6: Im Kumpelnest 3000, Lützowstraße (Berlin 1992)

immer irgendwie unangenehm.Mit Gunter und mir war das anders, die Zusammenar-

beit machte Spaß. Ihm gefiel es, fotografiert zu werden, ich machte erste Versuche in

Gebärdensprache und wir lernten uns besser kennen. Vieles haben wir uns, wenn wir

zusammensaßen, auch gegenseitig aufgeschrieben. Gunter hatte immer einen kleinen

Zettelblock dabei, er war ja Barmann, diese dünnen Zettel, auf denen die Bestellungen

aufgenommen werden.

Das Kumpelnest blieb zentral, da war ich oft schon am Nachmittag, da hat man

einfach mal so reingeguckt, ob jemand da war, den man kannte oder nicht. Es war ja

die Zeit bevor es Computer mit email oder Mobiltelefon mit Textnachrichten gab. Wir

konnten uns nicht schnell mal schreiben, wir mussten uns finden« (Stauss 2020, o.S.).

1992 kuratierte Wolfgang Müller im Berliner Schwulen Museum die Ausstellung

»Die Hormone des Mannes«, an der sich auch Barbara Stauss mit einer Fotoarbeit be-

teiligte, die die gebärdensprachliche Übersetzung eines Textes zeigte, die siemit Gunter

Puttrich-Reignard gemacht hatte. In der Zusammenarbeit mit Puttrich-Reignard hatte

Stauss von Informationslücken erfahren, die viele gehörlose Menschen aufgrund ihrer

Schwierigkeiten bei der Lektüre abstrakter Texte hätten. So lag es nahe, eine Arbeit

zu machen, die genau diese Schwierigkeit in den Fokus rückte. »Deshalb erschien es

umso sinnvoller, schwierige Texte, wie etwa wissenschaftliche Arbeiten, mittels Foto-

grafien, auf denen diese Texte gebärdet wurden, sichtbar und lesbar zu machen. Auch

den Hörenden konnte dadurch die Gebärdensprache nahegebracht werden, indem sie

die Textvorlagen lasen und dann nach den fotografischen Entsprechungen suchten. Die

Fotografie transportiert hier noch etwas anderes als das Einzelbild. Es ist nicht nur ein

Zeichen, oder ein Schriftzeichen. Bei der Gebärdensprache geht es ja viel um die Bewe-

gung und die Fotografie scheint (im Gegensatz zum Film) erstmal nicht das geeignete

Medium zu sein, die Sprache abzubilden. Aber der Reiz ist gerade der, dass das Einzel-

bild dazu animiert, zu übersetzen, nach der Entsprechung vonWort und Bild zu suchen

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 335

und Lücken einfach mitzudenken, es schafft einen Raum und den Reiz, dieses Rätsel

lösen zu wollen« (ebd.).

Stauss verweist auf ein Paradox, das in ihrer Versuchsanordnung erkennbar wird

und unmittelbar mit denMedien Bild und Gebärde verknüpft ist: Bild und Bewegung.20

Zu sehen ist Puttrich-Reignard, der Gebärden zeigt, bei denen man gelegentlich das ei-

ne oder andere zu erkennen meint; mal ausdrucksstark, mal zurückhaltend, mal auf

den ganzen Körper, mal nur auf die Hände fokussiert. Es ist Stauss’ Versuch, die Flüch-

tigkeit dieser schriftlosen Sprache in Bilder zu bannen. Zwei Aspekte werden in der

Versuchsanordnung von Stauss und Puttrich-Reignard deutlich: Gebärden werden im-

mer von Personen ausgeführt. Der Betrachter muss sich entscheiden, welche Bilder

er sehen will: Bilder, die die Gebärde entsprechend den Anforderungen eines Lexikons

darstellen oder Bilder, die die Ausdruckskraft einer gebärdenden Person zeigen. Beides

zusammen geht offensichtlich nicht. Das hängt mit der klassischen Unterscheidung

von Bildträger und Bildobjekt zusammen (vgl. Wiesing 2005, 37ff.). Wenn wir ein Bild

sehen, sehen wir immer beides, Bildträger und Bildobjekt. Geht es aber um die Bedeu-

tung eines Bildes, um seine Aussage, seinen Sinn respektive seinen Zeichencharakter,

rückt das Interesse am Bildträger in den Hintergrund. Als Zeichen interessiert nur das

Bildobjekt, nicht der Bildträger. Für das Zeichen spielt es keine Rolle, ob der Anker

gemalt, fotografiert, gezeichnet oder tätowiert ist, das Referenzobjekt ist immer der

Anker. Gebärdensprachlexikografen sehen das ähnlich. Als Lemma interessiert sie nur

die Gebärde, unabhängig von der Person, die sie ausführt. Wenn jedoch der performa-

tive Anteil einer Gebärde in den Mittelpunkt rückt – und von dem ist hier die Rede –,

verbinden sich die Gebärde, die Puttrich-Reignard zeigt, mit ihm, der die Gebärde aus-

führt. Beim Betrachten ist also immer beides gleichzeitig zu denken: das Symbol des

sprachlichen Zeichens und seine performative Präsentation. Das zeigen die Fotografien

von Barbara Stauss sehr deutlich. Die Gebärdensprache, die sie zeigen, hintergeht die

Differenz von Signifikat und Signifikant, die grundlegend für unser Verständnis von

Sprache ist, wonach die Verbindung von Signifikat und Signifikant eine konventionelle

und keine natürliche ist.

Die Kritik an einer agrammatischen Imitation (»Affensprache«) und die Beobach-

tung, dass Gebärden aus Teilen bestehen (Handform, Handstellung, Ausführungsstel-

le und Bewegung), hat die linguistische Anerkennung der Gebärdensprache als Spra-

che ermöglicht. Gebärdensprachlinguisten wussten natürlich immer, dass bei Gebär-

den eine Ähnlichkeit zwischen Signifikat und Signifikant nicht zu leugnen ist, und

dass diese Ähnlichkeit dem Arbitraritätsprinzip widerspricht; doch war diese Proble-

matik lange Zeit nicht im Fokus des Interesses. Für die Auseinandersetzung in der Ge-

bärdensprachkunst hingegen ist die Bildhaftigkeit von Gebärden von zentraler Bedeu-

tung. Und, wie Barbara Stauss zutreffend bemerkt, haben wir es nicht nur mit Bildern,

sondern darüber hinaus mit bewegten Bildern zu tun. Niemand wird leugnen, dass

Puttrich-Reignards Übersetzung etwas mit dem Text zu tun hat, die er in Gebärden-

sprache zeigt, und dennoch zeigen ihre Fotografien gerade einen Raum zwischen Bild

20 In dem Text »Wem gehört die Gebärdensprache?« habe ich dieses Paradox mit Walter Benjamins

Konzept des »dialektischen Bildes« in Verbindung gebracht; in diesem Band S. 23f.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Deaf Studies

und Sprache, der weder das eine noch das andere oder sowohl das eine als auch das

andere ist: Signifikat und Signifikant.

Unter dem gleichen Titel wie die Ausstellung – Die Hormone des Mannes – entstand

eine Publikation (Müller 1994), an der wiederum Barbara Stauss mit Arbeiten beteiligt

war, die sie zusammen mit Gunter Puttrich-Reignard gemacht hat (vgl. Stauss 1994,

21ff.). »Anfang 1993 fragte Wolfgang Müller fünf befreundete Berliner Künstlerinnen,

ein Gedicht zu schreiben, das Gunter und ich dann übersetzen wollten. Neben der rei-

nen Übersetzung wollten wir hier die Art der Textinhalte in die fotografischen Inszenie-

rungen miteinbauen: Ort, Licht, Kleidung, Make-up und der Ausdruck Gunters sollten

den Inhalten entsprechend wechseln. Die Gedichte waren stilistisch vollkommen divers

und behandelten ganz unterschiedliche Themen, es gab ein recht schwülstiges Liebes-

gedicht von Susi Pop, die Gedichte von Hermoine Zittlau und Käthe Kruse waren recht

abstrakt, das von Francoise Cactus war sehr witzig.Wir trafen uns mit jeder der Künst-

lerinnen und besprachen das Setting (Abb. 7).Hermoine Zittlau legte denOrt fest, zeigte

uns das Gebüsch, von dem das Gedicht auch handelt. In Käthe Kruses Text geht es um

ein Gemälde, das speziell für diesen Text gemalt wurde. Käthe gab genaue Anweisungen

für das Setting: Gunter sollte auf einem Stuhl sitzen und seitlich neben ihm das Bild

hängen (Abb. 8-13). Es gab auch ein Gedicht, das von Missbrauch handelte. Es war von

der holländischen Künstlerin Sabina Maria van der Linden und hieß ›de pik van mi-

jn vader‹. Übersetzt also ›Der Schwanz meines Vaters‹. Das war eine Herausforderung

(Abb. 14).21

Abbildung 7 v. li. n. re.: Francoise Cactus, Käthe Kruse, Hermoine Zittlau, Sa-

bina Maria van der Linden, Susi Pop am Potsdamer Platz (Berlin 1993)

21 »Der Schwanz meines Vaters / Feucht und glänzend / Rot und groß / Hart und geädert / Das ist –

das ist – das ist / Der Sch-Sch-Sch-Schwanz meines Vaters«

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 337

Abbildungen 8-9: »Haarig« und »irisierend« aus dem Gedicht »Febru-

ar« von Käthe Kruse

Abbildungen 10-11: »Du bist dumm« aus dem Gedicht »Dumm Dumm«

von Françoise Cactus

An der Umsetzung von diesem Gedicht sind für mich aus heutiger Sicht zwei Sa-

chen interessant. In der Umsetzung finden wir wie in den anderen Gedichten Rhyth-

mus und Struktur, aber auch Betonung. So wie wenn man spricht. Da betont man eben

das eine Wort und das andere nicht. Man spricht leise oder laut, unterstreicht das ei-

ne vielleicht oder gibt dem anderen einen bestimmten Tonfall. Etwas ist deutsch oder

englisch, cool, Jugendsprache oder so.Wenn dreimal (die Gebärde) ›das ist‹ stand, dann

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Deaf Studies

Abbildung 12: »(an schöne Stunden) denken« aus dem Gedicht »Aus

meinem Poesiealbum« von Susi Pop

Abbildung 13: »Wut« aus dem Gedicht »Im Garten« von Hermoine

Zittlau

haben wir drei Fotos gemacht, wir wollten wirklich immer, wie bei der Sprache, dass

man einmal ›das ist‹ sagt, ein andermal aber vielleicht DAS IST. Hier haben wir es be-

wusst drei Mal sehr ähnlich fotografiert. Auch beim Stottern (Sch-Sch-Sch-Schwanz)

habe ich jedes Mal ein ›anderes‹ Wort (oder Buchstabe) fotografiert, auch mal ein close

up gemacht, damit es betont wirkt. Ich habe also bei diesem Gedicht zum ersten Mal

versucht, solche Betonungenmittels Änderung des Kamerastandpunkts auszudrücken.

Mit diesem Gedicht habe ich den bis dahin statischen Kamerastandpunkt aufgegeben.

Das ist eher im Moment und spontan passiert, vielleicht auch deshalb, weil der Inhalt

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 339

Abbildung 14: »Der Schwanz meines Vaters« von Sabina Maria van der Linden

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Deaf Studies

des Gedichts für uns eine Herausforderung war. Also es geht da auch um Fotografie

und Wahrnehmung« (Stauss 2020, o.S.).

Es gab weitere gemeinsame Projekte von Stauss und Puttrich-Reignard. Das si-

cherlich bekannteste und für gehörlose Schwule wichtigste Projekt war die Arbeit an

der AIDS-Broschüre, herausgegeben von der Deutschen AIDS-Hilfe (Stauss & Puttrich-

Reignard 1996) (Abb. 15-18), die mit den Worten eingeleitet wird: »Wir Gehörlosen und

Leseschwachen werdenmeist ›vergessen‹, wenn es um die Vermittlung von Informatio-

nen geht. Sprache und Schrift der üblichen Angebote zur Information berücksichtigen

nur selten unsere Besonderheiten.Das ist auch beimThemaHIV/AIDS so.Es gibt bisher

kaum geeignete Broschüren zu Fragen des Schutzes vor Ansteckung, zu medizinischen

und sozialen Problemen vonHIV-Infizierten« (ebd., o.S.).Dazu schreibt Barbara Stauss:

»Während der Jahre unserer Zusammenarbeit starben viele von Gunters Freunden an

Aids. Als einer der Mitbegründer der schwulen Gehörlosengruppe ›Verkehrte Gehör-

lose e.V.‹ kümmerte sich Gunter seit 1988 in Veranstaltungen und Seminaren intensiv

um die Vermittlung von Informationen zum Thema HIV und Aids. Dabei kritisierte er

immer wieder, dass er den Teilnehmern kein für sie verständliches Material zur Ver-

fügung stellen könne, anhand dessen sie sich auch zuhause offene Fragen zum Thema

beantworten könnten. Er beklagte die große Unsicherheit und Angst im Umgang mit

demThema innerhalb der Gemeinschaft und die Dringlichkeit einer Broschüre, die sich

sachlich mit diesen Ängsten auseinandersetzt und verständliche Aufklärung bietet.

Gunter und ich erarbeiteten das Konzept einer solchen Broschüre, wobei an erster

Stelle die fotografische Umsetzung der Texte in Gebärdensprache stand, um die Ge-

hörlosen ganz persönlich ansprechen zu können. Dann traten wir mit der Idee an die

Deutsche AIDS Hilfe (DAH) heran, die das Problem der mangelnden Aufklärung über

HIV und AIDS unter den Gehörlosen kannte, sich für das Projekt interessierte und es

realisieren wollte. Mithilfe der Grafikerin Ülkü Bal, der Gebärdensprachdolmetscherin

Dina Tabbert-Zander und einer Gruppe der ›Verkehrten Gehörlosen‹ unter der Leitung

von Sebastian Büchner, die den Text auf Verständlichkeit prüfte, konnte die Broschüre

Gestalt annehmen.

Schon auf der Titelseite ist die Gebärde AIDS zu sehen. Ganz wichtig war es uns

auch, die inhaltliche Seite der jeweiligen Kapitel in der Aufmachung von Gunter zum

Ausdruck zu bringen. So repräsentiert er im Kapitel ›Gesellschaft‹ verschiedene Typen,

die den Leser mit unterschiedlichen Statements dazu auffordern, aktiv zu werden, was

das Thema AIDS betrifft. Besonderen Wert legten wir aber auch auf eine humorvolle

Darstellung, zum Beispiel beim Kapitel ›Kondome benutzen – aber wie?‹, in dem Gun-

ter als Krankenschwester auftritt und die einzelnen Schritte veranschaulicht. An den

Stellen im Text, wo Gefahr einer Ansteckung besteht, wurde mit der Farbe Rot gearbei-

tet. Auch an anderer Stelle sieht man Gunter oft an, ob etwas gefährlich ist, dringend

oder problemlos, da muss man keine Gebärde verstehen.

Sebastian und die Gruppe der ›VerkehrtenGehörlosen‹ prüften die Lauftexte in allen

Fassungen auf Verständlichkeit. Das war ein langer Prozess, weil der vereinfachte Text

dann wiederum inhaltlich zur Überprüfung an die DAH musste. Wir arbeiteten kapi-

telweise. Auch die Größe der Typo in der Broschüre ist relativ groß, wir nutzten kurze

Sätze und einfache Wortwahl, hinten planten wir zusätzlich ein Glossar, wo Fachbe-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 341

Abbildung 15: Titelseite der Broschüre mit der Gebärde »AIDS« (1996)

griffe übersetzt wurden. Da steht u.a. der Begriff ›Haltbarkeitsdatum‹, ein Begriff, den

wir Hörenden gar nicht unbedingt als Fachbegriff wahrnehmen« (2020, o.S.).

Die Entscheidung, die Ausführungen von Barbara Stauss in diesem Abschnitt weit-

gehend unkommentiert zu zitieren, beruht auf dem Eindruck, dass sich bei ihrer Zu-

sammenarbeit mit Gunter Trube zwei Künstler trafen, die sich einen Raum genommen

haben, in dem die hörende Fotografin und der schwule und taube Aktivist und Per-

formancekünstler einen künstlerischen Ausdruck fanden, der meines Erachtens bei-

spiellos ist. Tatsächlich ist hier vom »Misstrauen gegenüber den Motiven hörender

Menschen« (Humphries 2017, 400) nichts zu spüren, und Trube zeigt Stauss die »›Ge-

heim‹sprache« (ebd.) der Gehörlosen, ohne sich zu fragen: »War es wirklich eine gute

Idee, ihnen diese Sprache zu offenbaren und damit uns selbst zu offenbaren? War das

nicht riskant?« (ebd.). In der Zusammenarbeit von Stauss und Trube gelingt die Frei-

heit, von der Humphries schreibt und sich für eine Kunst tauber Menschen erhofft (vgl.

ebd., 404). Er, Tom Humphries, ist es, der die Fortsetzung einer Ideologie der ›Gehör-

losenkultur‹ im Sinne von Talking Culture als Fortsetzung der Angst gehörloser vor hö-

renden Menschen begreift, und der fordert, dieser Angstfalle zu entkommen, um die

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Deaf Studies

Abbildungen 16-17: Im Kapitel »Gesellschaft« repräsentiert Gunter verschiedene Typen, die den

Leser mit unterschiedlichen Statements dazu auffordern, hinsichtlich des Themas AIDS aktiv zu

werden

zerstörerische Dichotomie gehörlos-hörend und den zwanghaften Blick auf den ver-

meintlichen Gegner zu überwinden.

Eine Dichotomie, auf der Baumans Deaf Studies-Konzept beruht, nach dem eine ei-

genständige und unabhängige Gehörlosenkultur existiert, bei der es um die Frage geht,

»was die Gehörlosenkultur wertvoll für die menschliche Vielfalt macht« (Bauman 2008,

224). Wie kaum ein anderer – davon berichten Barbara Stauss und Wolfgang Müller

(vgl. Müller 2014, 305f.) – hat Gunter Trube die Aussage Baumans: »Ursprünglich wur-

de die audiologische Gehörlosigkeit als Faktor in der Gehörlosenwelt geleugnet und

das Wort deafness ist heute in der Gehörlosenwelt immer noch mit negativen Konnota-

tionen aufgeladen« (Bauman 2008, 417; Herv. i. Orig.) ad absurdum geführt und seine

Taubheit als audiologischen Befund (deaf) wie als Lebensentwurf (Deaf) gleichermaßen

selbstbewusst als schwuler Aktivist unter gehörlosen und hörenden Menschen, in der

Beziehung mit seinem hörenden Mann und in seiner Arbeit als Barmann und Künstler

gezeigt.

Die Arbeiten von Max Ernst, Wolfgang Müller, Barbara Stauss und Gunter Trube

stehen beispielhaft für die anderer tauber und hörender Künstler, deren Arbeiten mei-

nes Erachtens zentrale Gegenstände von Deaf Studies sind, wenn Deaf Studies ein Stu-

diengang sein soll, in dem sich taube und hörende Menschen gleichermaßen verorten

und an dem die Differenz gehörlos-hörend erkennbar wird. In dieser Differenz besteht

die Möglichkeit, den Fremdheitserfahrungen, die taube und hörende Menschen mit-

einander machen, eine (gebärden)sprachliche Form zu verleihen.

* * *

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akte der Verständigung 343

Abbildung 18: Gunter erklärt den Gebrauch eines Kondoms

Zu Beginn dieses Textes habe ich gefragt, was die Deaf Studies sind: Ob sie ein Studi-

engang sind, der thematisch an die Gehörlosengemeinschaft gebunden ist und sich an

taube und hörende Studierende wendet, um Qualifikationen für Dienstleistungen für

hörgeschädigte Menschen zu erwerben, oder ob sie ein Studiengang sind, der das In-

teresse an tauben und hörendenMenschen und an Gebärdensprache ins Zentrum rückt

und nicht von seinen Studierenden und Dozenten notwendigerweise eine Verortung in

der Gehörlosengemeinschaft erwartet. Sind die Deaf Studies der Studiengang, der für

eine Sprache und ihre Sprecher sensibilisiert, in dem die Ausdrucksmöglichkeiten des

Körpers zwischen performativer Präsentation und symbolischer Repräsentation oszil-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Deaf Studies

lieren? Sicherlich sind sie ein Ort, an dem Widersprüche aufeinanderprallen; an dem

es gilt, die Geschwätzigkeit der politischen Parole genauso auszuhalten wie Sprach-

losigkeit, die sich oft einstellt, wenn unterschiedliche Erfahrungen unterschiedlicher

Biografien aufeinanderstoßen. Deaf Studies können für Studierende und Dozenten ein

Ort der Konfrontation mit sich selbst werden. Sie können ein Ort sein, der Fachwissen

und Selbsterfahrung bereithält. Können wir uns darauf einigen, dass Deaf Studies der

Ort sind, der Akte der Verständigung zwischen tauben und hörenden Menschen er-

möglicht; und uns freuen, an einem Ort der Utopie zu sein, den Homi Bhabha einmal

den »Dritten Raum« genannt hat?22

22 Vgl. dazu »Exkurs II: Der Dritte Raum« in »Kritik des Hörens. Deaf Studies neu denken« in diesem

Band auf S. 356.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

