
Aus gegebenem Anlass: 					   
Wie wir uns gegenwärtig verstehen

In seltener Übereinstimmung beobachten Chronisten eine eigenartige Schwie­
rigkeit bei der Definition des Grundzugs der zeitgenössischen Philosophie – ja 
der heutigen Zeit überhaupt. Das Problem besteht darin, dass kein Thema an­
gegeben werden kann, das einheitlich und allgemein gültig beschreiben wür­
de, wie wir uns jetzt gerade verstehen – wie wir Heutigen zu unserer Welt und 
zueinander stehen.

Die Schwierigkeiten1 beginnen bei der Namensfindung für ein Paradig­
ma und reichen von der Unfähigkeit2, einheitliche Kriterien aufzustellen, 
zur ungenügenden Abgrenzung gegenüber Vorläufern und Gegenströmun­
gen, bis hin zur Inhaltsleere der positiven Bestimmung der Gegenwart oder 
einer Hauptrichtung der aktuellen Philosophie, die aussagekräftig für ihre 
Zeit wäre. Bei so vielen ungelösten Problemen und erstaunlicherweise un­
beantwortet bleibenden Fragestellungen drängt sich die Vermutung auf, dass 
mit dieser Unbestimmtheit einer heutigen Hauptströmung eine untergründi­
ge Unbestimmbarkeit einhergeht. Als ob es das Leitbild der heutigen Zeit wäre, 
kein Leitbild zu haben – zumindest keines, das von den meisten Zeitgenossen 
als allein gültig anerkannt werden könnte.

1 | Vgl. Zima, Peter: Die Dekonstruktion. Einführung und Kritik, Tübingen, Basel 1994, 

230.

2 | Vgl. Smith, James K. A.: Who’s afraid of Postmodernism? Taking Derrida, Lyotard 

and Foucault to Church, Grand Rapids 2006, 18-26. Dieser Autor bezeichnet die »Post-

moderne« als Chamäleon und vermeint sie anhand traditioneller metaphysischer Defi-

nitionen identifizieren zu können. Dem »Chamäleonhaften« der »Postmoderne« kann er 

damit nicht gerecht werden, denn diese hätte sich vor jeder Beobachtung getarnt und 

würde sich so einer Identifikation widersetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe14

Es scheint sich zwar mit der Benennung »Postmoderne«3 ein Paradigma 
durchgesetzt zu haben. Jedoch beschränkt sich die Akzeptanz dieses Schlag­
wortes nicht einmal auf alle Anhänger der Strömung, die sich unter diesem 
Namen4 wiedererkennen. Als ob das Problem durch die Namensfindung nicht 
gelöst, sondern in nachfolgende Schwierigkeiten verschoben und vervielfältigt 
wird.5 Als ob die Hauptströmung so verwirbelt und versandet wäre, dass sich 
für einen Beobachter keine durchsichtige Klarheit wie bei einem stillen Was­
ser ergäbe, sondern der Eindruck einer mit Sedimenten und Geschiebe ver­
schmutzten Überflutung entstünde.6 

In gewisser Weise kommt das Geröll, das eine klare Wesensbestimmung der 
Gegenwart unmöglich macht, von woanders her. Die Zeit hat dieses Problem 
aus der Vergangenheit mit sich geschwemmt. Eine Klärung der »Postmoder­
ne« als eigenständige Epoche ist allein deshalb schon so schwierig, weil eine 
Abgrenzung zur vorherigen Ära scheitert. Nicht nur weil das geschichtliche 
Prinzip einer Fortentwicklung ineinandergreifender Epochen, die zu einem 
gemeinsamen Ziel evolvieren, nicht mehr ohne weiteres akzeptiert wird.7 Son­
dern auch weil die »Moderne« als vorangegangene Epoche in ihrer Überdeter­

3 | Im Folgenden wird von der »Postmoderne« nur in Anführungszeichen die Rede sein. 

Es liegt in ihren Wesenszügen, dass diese Ar t von Quarantänemaßnahme nötig er-

scheint. Vgl. Derrida, Jacques: Einige Statements und Binsenweisheiten über Neologis-

men, New-Ismen, Post-Ismen, Parasitismen und andere kleine Seismen, Berlin 1997, 

23-33.

4 | Anders lautende Bezeichnungen wären unter anderem: »Poststrukturalismus«, 

»Denkonstruktivismus«, »Transavantgarde« oder »Spätmoderne«.

5 | Vgl. Übersichtsgrafik über die Phasen der Theoriediskussion zur »Postmoderne« bei 

Angermüller, Johannes: Nach dem Strukturalismus. Theoriediskurs und intellektuelles 

Feld in Frankreich, Bielefeld 2007, 40.

6 | Die Metaphorik des Wassers drängt sich nicht zufällig auf, sondern dient als Verweis 

auf eine später behandelte Bedeutungs- oder Wahrheitstheorie. Die Quelle steht für die 

Ursprünglichkeit der Erkenntnis, die sich auf keine Wirklichkeitsbindung berufen kann. 

Die Debatte über den Begrif f der »Postmoderne« spiegelt diese Wirklichkeitsferne in 

narzisstischer Weise wider. »Postmoderne« Diskurse werden nicht mehr durch Reali-

tätsbindung legitimier t.

7 | Vgl. Eagleton, Terry: The Illusions of Postmodernism, Oxford u.a. 2008, 30: »What 

postmodernism refuses is not history but History — the idea that there is an entity called 

History possessed of an immanent meaning and purpose which is stealthily unfolding 

around us even as we speak.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 15

miniertheit8 nicht genügend Kontrast abwirft, um aussagekräftige Konturen 
für die angrenzende neue Zeit zu geben.9 

So kann man die »Moderne« geistesgeschichtlich mit dem Begriff der Neu­
zeit zusammenfallen lassen und so ihre Wurzeln bis in den Rationalismus des 
16. Jahrhunderts zurückverfolgen. Der Beginn der Neuzeit kann demzufolge 
im Zerbrechen eines mittelalterlichen Denkens gesehen werden, in dessen 
Zentrum Gott als Schöpfer und Urgrund steht. Dieses hierarchische Denken 
auf Gott hin wird an zentraler Stelle ersetzt durch den Menschen, der alle 
Wirklichkeit auf sich selbst als allem zugrunde liegenden Subjekt bezieht. De­
scartes wird dabei die Rolle zugeschrieben, diesen Standpunkt maßgebend zu 
vertreten, in dem er die Selbstvergewisserung des Menschen zum Ankerpunkt 
des Denkens und des Seins macht.10 

Dem gegenüber ist gleichzeitig ein eher kunsthistorischer Begriff von 
»Moderne« gebräuchlich, der mit dem Beginn der Industrialisierung in Euro­
pa Ende des 19. Jahrhunderts identifiziert wird. Diese Zeit sei durch eine ästhe­
tizistische Wendung gegen die Profanierung des Alltags durch den Rationalis­
mus gekennzeichnet.11 Sie bestehe in einer modernen Kritik an der Moderne 
mit ihren eigenen Mitteln und äußere sich in der ästhetischen Überhöhung 
des sinnlich Gegebenen. Als literarische Vertreter werden Baudelaire12 oder 

8 | Vgl. Stanford Friedman, Susan: Definitional Excursions: The Meaning of Modern/

Modernity/Modernism, in: Caughie, Pamela L. (Hg.): Disciplining Modernism, Chippen-

ham and Eastbourne 2009, 16: »Modernisms is one thing, but modernism as absolute 

contradiction is quite another. Definitions spawn plurality in the very act of attempting 

to herd meaning inside consensual boundaries. Definitions mean to fence in, to fix, and 

to stabilize. But they often end up being fluid, in a destabilized state of ongoing forma-

tion, deformation, and reformation that serves the changing needs of the moment.«

9 | Einen Versuch der Rekontrastierung und Wiederbelebung des Begrif fs der Moderne 

findet man bei: Wagner, Peter: Moderne als Er fahrung und Interpretation. Eine neue 

Soziologie zur Moderne, Konstanz 2009

10 | Vgl. Heidegger, Martin: Die Zeit des Weltbildes, in: ders.: Holzwege, Frankfur t a.M. 

2003, 87 u. 98-100.

11 | Vgl. Petersen, Christer: Von der Moderne zur Postmoderne: Aspekte eines Epo-

chenwandels, in: Sagmo, Ivar (Hg.): Moderne, Postmoderne — und was noch? Akten 

der Tagung in Oslo, 25.- 26.11.2004, Frankfur t a.M. 2007, 10-11. Vgl. Zima, Peter V.: 

Why the Postmodern Age will last, in: Stiersdorfer, Klaus (Hg.): Beyond Postmodernism. 

Reassessments in Literature, Theory, and Culture, New York, Berlin 2003, 13.

12 | Vgl. Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfur t a.M. 

1993, 17-20; Baudelaire entwir f t eine ästhetische Konzeption des Neuen, die die alt-

hergebrachte Begrif flichkeit des Schönen durcheinanderwir f t und damit auch die epo-

chale Tradition dieser Begrif flichkeit. Vgl. Lecaye, Henri: Le secret de Baudelaire, Paris 

1991, 93-94: »La Modernité, pour Baudelaire, signifie, en profondeur, le refus d’ac-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe16

Huysmans genannt – sie verkörpern beispielhaft die Dekadenz der Moderne 
im so genannten »Modernismus«.13 Die überreiche Inhaltsleere des Begriffs 
»Moderne« ergibt sich auch bei diesen Autoren darin, dass »Moderne« haupt­
sächlich als Kampfbegriff verwendet wird, um sich von der Tradition und ihren 
althergebrachten Vertretern abzuheben. Die vorrangige Intention bei der Ver­
wendung schien weniger darin zu bestehen, sich mit positiven Zuschreibun­
gen auszustatten, als darin, die Gegner als überkommen, veraltet und obsolet 
zu diffamieren.14 Das Merkmal einer Wendung gegen moderne Tendenzen 
scheint also ebenfalls nicht geeignet, den Begriff »Postmoderne« ausreichend 
zu identifizieren. Ihre Kritik an der Moderne, die so alt wie die Moderne selbst 
ist, teilt die »Postmoderne« nicht nur mit dem »Modernismus.«

Die Verschiedenartigkeit der beiden Begriffe geben einen Eindruck von der 
Vielschichtigkeit der »Moderne«, die eine taxonomische Festlegung als Epoche 
so erschweren. Es handelt sich hierbei um einen Zeitraum von ungefähr 500 
Jahren – eine unübersichtliche Menge an Ereignissen, die in diesem Rahmen 
stattgefunden haben, und die alle im Begriff der Moderne untergebracht sind. 
Die Subsumption all dieser Elemente in ihrer Nuanciertheit unter einen Begriff 
führt zu seiner weitgehenden Untauglichkeit. Ein Begriff, der alles bezeichnet, 
ist nicht mehr geeignet, etwas zu bezeichnen und in seiner Einzigartigkeit zu 
bestimmen. Er ist nicht mehr dazu geeignet, aus einer unübersichtlichen Mas­
se von Bezeichnungen, die eine zu identifizieren. Die Identifikationsfunktion 
des historischen Begriffes der »Moderne« fällt mit seiner Unfähigkeit, seine 
universelle Anwendbarkeit einzuschränken. Und damit fällt die Möglichkeit 
einer kontrastierenden Definition im Hinblick auf die »Postmoderne«.

Die Schwierigkeit der Bestimmung von »Postmoderne« erscheint nicht nur als 
Abgrenzungs-, sondern auch als Distanzproblem wissenschaftlicher Beschrei­
bungen. Die Gegenwart lässt sich deshalb nicht eindeutig auf einen Nenner 

corder à une époque déterminée, le privilège de la Beauté. Il y a cer tes dans la Tradition 

une accumulation des réussites qui en font un lieu d’attraction et d’inspiration pour 

l’ar tiste; mais celui-ci peut, à l’inverse, refuser de faire de la peinture ou de la sculpture 

d’après les peintures et les sculptures de ses prédécesseurs, pour se consacre à d’au-

tres formes, à d’autres harmonies, à d’autres valeurs découvertes dans le monde qui 

l’entoure. Dans la Modernité, je vois un désir violent et de dire ce les autres n’ont jamais 

dit, et d’inaugurer un style. Grâce à l’innocence de son regard, l’ar tiste moderne jouira 

du spectacle qu’il a devant les yeux, tout en choisissant les éléments annonciateurs 

d’une esthétique nouvelle.«

13 | Vgl. Zima, Peter: Moderne/Postmoderne. Gesellschaft, Philosophie, Literatur; Tü-

bingen u. Basel 1997, 8-18.

14 | Vgl. Petersen, Christer: Von der Moderne zur Postmoderne, 26.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 17

bringen, weil die Beschreibung der Gegenwart selbst gegenwärtig ist15 – weil 
sie damit entweder in einen autologischen Fehlschluss verfällt oder einem Di­
stanzproblem gegenüber ihrem Untersuchungsgegenstand unterliegt.16 Aus 
diesem Grund verschiebt sich die Fragerücksicht nach der »Postmoderne«. 
Diese Arbeit kann nicht zum Gegenstand der Untersuchung die Frage nach 
dem »Was« der »Postmoderne« haben, weil dies in Widersprüche führt, die 
nicht mehr in Folgefragen auszulösen sind. Sondern der Gegenstand der Un­
tersuchung lautet: Wie ist es möglich, dass Definitionsversuche von »Postmo­
derne« scheitern?17

15 | Vgl. Fridell, Egon: Kulturgeschichte der Neuzeit. Die Krisis der Europäischen Seele 

von der schwarzen Pest bis zum Ersten Weltkrieg, München 2003, 940-941: »[…] Ge-

genwartsgeschichte [ist, Anm. d. Ver f.] unmöglich, und zwar aus einem sehr einfachen 

Grunde: eben weil sie von der vorhandenen, sichtbaren, körperlichen Gegenwart han-

delt. Denn es gibt nichts Unverständlicheres als den Augenblick und nichts Unwirkli-

cheres als die physische Existenz. Der Nebel der Ungewißheit, statt sich zu lichten, ver-

dickt sich mit jedem Tage der Annäherung an das Heute, und wir haben von Zeitläufen, 

Personen, Ereignissen, die ›zu uns gehören‹, ungefähr ebenso treffende Bilder, wie von 

unseren nächsten Familienangehörigen, denen wir Liebe oder (seit Freud) Haß entge-

genbringen, aber niemals Erkenntnis. […] Die Geschichte der Gegenwart aber befindet 

sich erst im Status eines schwebenden Prozesses, in dem bloß die ver tuschenden Advo-

katen, die gehässigen Ankläger, die einfältigen oder boshaften Sachverständigen, die 

falschen oder voreingenommenen Zeugen zu Worte kommen.« Geschichtsschreibung ist 

bei Fridell nur möglich, wenn sie sich durch narrative Fiktion verdichtet und von den 

Zwängen der Gegenwart entrückt hat.

16 | Vgl. Luhmann, Niklas: Beobachtungen der Moderne, Opladen 1992, 7: »Die Prokla-

mation der ›Postmoderne‹ hatte mindestens ein Verdienst. Sie hat bekannt gemacht, 

daß die moderne Gesellschaft das Vertrauen in die Richtigkeit ihrer eigenen Selbst-

beschreibungen verloren hat. […] Und währenddessen geschieht, was geschieht, und 

die Gesellschaft evoluier t im Ausgang von dem, was erreicht ist, in eine unbekannte 

Zukunft. Vielleicht hatte das Stichwort der Postmoderne nur eine andere, variantenrei-

chere Beschreibung der Moderne versprechen wollen, die ihre eigene Einheit nur noch 

negativ vorstellen kann als Unmöglichkeit eines métarécit.«

17 | Vgl. Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft [GdG], Frankfur t a.M. 

1998, 34: »Es kann keine endgültige Antwort auf solche Fragen, keine weiterer For-

schung entzogene Fixpunkte geben, sondern nur die Beobachtung, welche Begrif fsfest-

legungen welche Folgen haben. Im Modus der (Selbst-)Beobachtung zweiter Ordnung, 

im Modus konstruktivistischer Erkenntnistheorie also, lösen sich deshalb alle Merk-

malsvorgaben wieder auf, und man sieht ihre Notwendigkeit für die Forschung ebenso 

wie ihre Kontingenz. Es sind gleichsam auszuprobierende Selbstfestlegungen, es sind 

Forschungsprogramme, die unentbehrlich, aber auswechselbar sind, wenn es über-

haupt um den Unterschied von Wahrheit und Unwahrheit gehen soll.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe18

Die vorliegende Untersuchung wurde 2012 von der Hochschule für Philo­
sophie München, Philosophische Fakultät S.J., als Dissertation angenommen. 
Mein besonderer Dank gilt meinen Betreuern, Herrn Prof. Dr. Harald Schön­
dorf S.J. und Prof. Dr. Norbert Brieskorn S.J. sowie Frau Irene Wittmann, ohne 
die diese Arbeit nicht möglich gewesen wäre.

Definitionsversuch von »Postmoderne«

Eine Möglichkeit, die gescheiterten Einteilungsversuche aufzufangen, besteht 
darin, sich dem Begriff der »Postmoderne« anhand eines Kriterienkataloges 
zu nähern: Wenn sich die »Postmoderne« als derart aufgesplittert erweist und 
sich damit vereinheitlichenden Subsumptionsversuchen widersetzt, ist eine 
alternative Vorgehensweise von Vorteil, die die Splitter anhand von Einzelcha­
rakteristika einzusammeln versucht.18 Die Untersuchung einiger Kriterien für 
»Postmoderne« wird demnach als Kristallisationspunkt genutzt, an dem sich 
zeigt, wie sich »postmoderne« Eigenschaften autologisch auswirken und sich 
wieder auswischen.

Das erste Kriterium ist zugleich auch die Reformulierung des Grundes, wa­
rum einer zeitlichen Einteilung der »Moderne« als Epoche kein Vertrauen 
mehr geschenkt werden kann. Es scheint in der »Postmoderne« das Ende 
der großen Entwürfe und der Metaerzählungen19 erreicht zu sein, die den 

18 | Der Vorteil der Sammlung von Einzelaspekten besteht darin, dass dieses wissen-

schaftliche Design das erste Kriterium für »Postmoderne« ernst nimmt: Unter der Be-

dingung des Endes der großen Erzählungen ist ein Einheitskonzept, von dem aus alle 

Punkte einer Arbeit zu legitimieren sind, nicht mehr zeitgemäß. Ein kontingentes Neben-

einander von Stichpunkten würde dann ein strukturier tes, vereinheitlichtes Konzept er-

setzten. Ein Nachteil der Aufzählung von Kriterien ist ihre bloße Nebeneinanderstellung, 

ohne dass eine Organisationsstruktur oder gegenseitige Abhängigkeit ersichtlich wür-

de. Sowie die prinzipielle Unabgeschlossenheit einer solchen Aufreihung, aus der sich 

keine Anhaltspunkte für die Endlichkeit und Vollständigkeit von Einzelgesichtspunkten 

entnehmen lassen. 

19 | Vgl. Lyotard, Jean-François: Das postmoderne Wissen. Ein Bericht, Wien 1994: 

Hier wird die Veränderung des Wissens in der »Postmoderne« unter den Bedingungen 

der Fragmentierung und der Ökonomisierung durch die technische Revolution der In-

formatik beschrieben: Wissen ordnet sich nicht mehr mit Hilfe von Einheitskonzepten, 

sondern anhand von Leitunterscheidungen. Vgl. auch Lyotard, Jean-François: Postmo-

derne für Kinder. Briefe aus den Jahren 1982-1985, Wien 1987, 32: »Die ›Metaerzäh-

lungen‹, von denen im Postmodernen Wissen die Rede ist, sind das, was die Moderne 

ausgezeichnet hat: progressive Emanzipation von Vernunft und Freiheit, progressi-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 19

Anspruch hegen, die ganze Welt in einem hierarchischen Wissenssystem or­
ganisieren und erklären zu können.20 Eine Einteilung der Weltgeschichte in 
aufeinanderfolgende Epochen, die sich zudem noch inhaltlich aufeinander be­
ziehen und hin zu einem gemeinsamen Ziel entwickeln, erscheint aus diesem 
Grund nicht mehr sinnvoll. An eine solch allumfassende Einbindung unter ein 
einziges Einheitskonzept scheint nicht mehr geglaubt werden zu können. Die 
Geschichte als Wissenschaft fällt mit der Geschichtsschreibung als vereinheit­
lichende Erzählung. 

Die Gesamtentwürfe gelten nur mehr in eingeschränkter Hinsicht. Indem 
sie einen ausgewählten Bereich von Wirklichkeit als wahr, geordnet und wirk­
lich etablieren, diskriminieren sie gleichzeitig einen davon ausgeschlossenen 
Bereich, der sich jedoch in der gegenwärtigen Zeit immer aufdringlicher be­
merkbar macht. Die eine Wahrheit zerfällt in viele disparate Sichtweisen auf 
vielschichtige Welterfahrungen, die alle als gleich wahr oder unwahr erschei­
nen. Erklärungsversuche, die die Welt vorgeblich total und restlos aufgeklärt 
haben, stellen sich als partikulär heraus.21 Diese Erklärungsversuche schei­
tern in ihrem totalen Erklärungsbemühen und sind damit mit ihrem übrig 
gebliebenen totalitären Machtanspruch der Lächerlichkeit preisgegeben. Eine 
Gesellschaft, die das »anything goes« auf ihre Fahnen geschrieben hat, die die 

ve oder katastrophische Emanzipation der Arbeit (Quelle des entfremdeten Werts im 

Kapitalismus); Bereicherung der gesamten Menschheit durch den Fortschritt der ka-

pitalistischen Techno-Wissenschaft und sogar, wenn man das Christentum selbst zur 

Moderne zählt (also im Gegensatz zum antiken Klassizismus), Heil der Kreaturen durch 

die Bekehrung der Seelen zur christischen (christique) Erzählung von der Märtyrerliebe. 

Hegels Philosophie vereinigt in sich all diese Erzählungen, und in diesem Sinne konzen-

trier t sich in ihr die spekulative Moderne.«

20 | Vgl. Welsch, Wolfgang: Topoi der Postmoderne, Audiokassette. Vgl. auch Sloter-

dijk, Peter: Nach der Moderne, in: Wittstock, Uwe (Hg.): Roman oder Leben. Postmoder-

ne in der deutschen Literatur, Leipzig 1994, 177.

21 | Vgl. Briel, Holger Mathias: Adorno und Derrida, oder wo liegt das Ende der Mo-

derne?, New York, Berlin u.a. 1993, 53: »Bei der Beschäftigung mit Derrida bleibt ein 

wichtiger Unterschied bestehen. Bertens (1987:77seq.) und Calinescu sehen ihn darin, 

daß der PS [Poststrukturalismus, Anm. d. Ver f.] Derrida’scher Provenienz darauf ab-

zielt, eine ›Einheit‹ ausschließlich zu zerrütten, sie zu zerschlagen oder zumindest zu 

dekonstruieren, aber niemals, und das wäre für die PM [Postmoderne, Anm. d. Ver f.] zu 

konstatieren, sie durch die Bestätigung des Vielen zu ersetzen. Die Richtung des PS, 

Derridas Dekonstruktion ziele auf Negativität, die der PM auf gleichberechtigter Set-

zung des Vielen. Damit schaff t aber Derrida in seiner Dekonstruktion des Bestehenden 

erst den Raum, in dem das Viele gesetzt werden kann, ist der PM somit auf einer theore-

tischen Ebene vorgeschaltet und hat aber gleichzeitig damit auch Teil an der condition 

postmoderne, deren Setzungen die Dekonstruktion sich aber strikt verweigert.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe20

Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen nervös registriert und die sich der Be­
liebigkeit und der Fragmentierung von Gedankengebäuden ausgesetzt sieht, 
glaubt nicht mehr an solche Gesamtentwürfe.22 Wobei es bemerkenswert er­
scheint, dass dieses Zerbrechen von Einheitssystemen nicht nur als soziale 
Defragmentierung bedauert23, sondern bis zu gewissen Graden als Gewinn 
verzeichnet wird – etwa als Zugewinn individueller Entscheidungsfreiheit.24

Das Zerbrechen der großen Einheitssystematiken geht einher – als auffälligstes 
Kriterium für die »Postmoderne« – mit der Beliebigkeit von Aussagen.25 Es ist 
zu konstatieren, dass jede Aussage, die sich nicht mehr mit der Aura der Wahr­
heit als einzig gültig auszeichnet, nicht unbedingt und nicht ausschließlich 
zutreffen muss. Eine beliebige Aussage (A ist wahr) diskriminiert weder ihr 
Gegenteil als unwahr (¬ A ist falsch), noch unterdrückt sie alternative Aussa­
gen (A ist wahr, genauso wie B, C, D, und viele mehr). Kontingenz, als modal­
logische Formulierung von Beliebigkeit, bedeutet in diesem Sinn nicht mehr 
die Abhängigkeit einer Aussage von einem Wahrheitsgaranten, wie etwa der 
Korrespondenz mit einer Wirklichkeit, sondern trägt der Tatsache Rechnung, 

22 | Vgl. Trigg, Dylan: The Aesthetics of Decay. Nothingness, Nostalgia, and the Ab-

sence of Reason, New York 2006, 70: »Lyotard’s ›incredulity‹ toward the metanarrative 

is central to the temporally continuous identity of postmodernism. Modern academia 

does its best, if of ten in a perfunctory and diluted manner, to fulfill Lyotard’s skepticism 

by being cautious about categorial claims. More broadly, the resistance toward the met-

anarrative manifests itself in a discursive and playful fashion.«

23 | Vgl. O’Neill, John: The Poverty of Postmodernism, New York 1995, 2: »These ques-

tions [weather there will be justice and truth on earth, Anm. d. Ver f.] go unasked be-

cause those of us who own knowledge, who enjoy literacy, health, self-respect and 

social status have chosen to rage against our own gif ts rather than to fight for their 

enlargement in the general public. We have chosen to invalidate our science, to psycha-

trize our ar ts, to vulgarize our culture, to make it unusable an undesirable by those who 

have yet to know it. We honor no legacy. We receive no gif ts. We hand on nothing. We 

poison ourselves rather than live for others. We despise service and are slaves to our 

own self-degradation.« Dieser Vorwurf der sozialen Verantwortungslosigkeit aufgrund 

der Selbstkannibalisierung der »Postmoderne« und der Entwertung des Wissens erweist 

sich im Fortgang dieser Arbeit als gegenstandslos: Die Dekonstruktion ruft die ethische 

Frage nach der Verantwortung erst hervor.

24 | Wolfgang Welsch spricht in diesem Zusammenhang von Menschen, die sich aus ih-

ren »Prokrustres-Betten« erheben. Diese Betten geben für ihn eine stimmige Metapher 

für totalitäre Metaerzählungen ab, bei denen alles, was nicht ins Gesamtkonzept passt, 

abgeschnitten wird. Vgl. ders.: Topoi.

25 | Vgl. Vogt, Peter: Kontingenz und Notwendigkeit. Eine Ideen- und Begrif fsgeschich-

te, Berlin 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 21

dass es auch immer eine andere Möglichkeit gibt, eine Aussage zu treffen.26 
Es existieren mehrere, verschiedenste und sogar widersprüchliche Wahrheiten 
nebeneinander.27 Für die Individuen bedeutet diese Beliebigkeit von »Wahrhei­
ten« in der Folge eine Kontingenz der gewählten Lebensweise und der Identi­
tät. Die individuelle Pluralität von verschiedensten Lebensstilen wird als selbst­
verständlich akzeptiert.28

Gegner von »postmodernen« Erscheinungen nutzen diesen Gesichtspunkt 
oft als bevorzugtes Einfallstor für Kritik. Die Beliebigkeit von gleichrangigen 
Wahlmöglichkeiten wird als Bindungslosigkeit des Menschen in einem anar­
chischen Zustand der Entscheidungslosigkeit interpretiert.29 Tatsächlich las­

26 | Die andere Möglichkeit, eine Aussage zu treffen, führt uns weg von einer Sprach-

auffassung, die sich durch Wahrheit an eine Realität binden will. Weil es immer noch 

andere Aussagealternativen gibt, die nicht wahr oder real sein müssen, erhält das Mög-

liche, das was nicht ist, aber sein kann, eine erhöhte Beachtung. Vgl. Luhmann, Niklas: 

Aufsätze und Reden [AuR], Stuttgart 2001, 11-12: »Die Auffassung von Kontingenz als 

›Abhängigkeit von…‹ entstammt einem schöpfungstheologischen Kontext […]. Kein 

Wunder also, daß sie zu einer Theorie überleitet, die an Perfektion orientier t ist. Als von 

Gott geschaffen, mußte die ganze Welt als perfekt und zugleich als kontingent begrif fen 

werden: als vollkommen, so wie sie ist; und als auch anders möglich, da der allmäch-

tige Gott die Welt auch anders hätte einrichten können. Dieser abstraktere, logische 

und modaltheoretische Sinn des Kontingenzbegrif fs ist jedoch der ursprüngliche […]. Er 

wird gewonnen durch Negation von Notwendigkeit und von Unmöglichkeit. Kontingentes 

ist weder notwendig, noch unmöglich, also so, wie es ist, und auch anders möglich.« 

Vgl. auch in Bezug auf künstlerische Aussagemöglichkeiten Blumenberg, Hans: ›Nach-

ahmung der Natur‹. Zur Vorgeschichte der Idee des schöpferischen Menschen, in: ders.: 

Ästhetische und metaphorologische Schrif ten, Frankfur t a.M. 2001, 41-46.

27 | Die Darstellung der »postmodernen« Beliebigkeit folgt an diesem Punkt der Un-

tersuchung Wolfgang Welschs (Vgl. ders.: Topoi). Im weiteren Verlauf der Arbeit wird 

dieser Gedanke weitaus komplexer wieder aufgegrif fen. Bei Niklas Luhmann wird der 

Begrif f der Beliebigkeit unter dem Stichwort der »Kontingenz« als konstitutiv für die An-

schlussfähigkeit von Aussagen herausgearbeitet.

28 | Vgl. Welsch, Wolfgang: Unsere postmoderne Moderne, Weinheim 1987, S.  33: 

»Das Ende der großen, vereinheitlichend-verbindlichen Meta-Erzählungen gibt dem 

Faktum und der Chance einer Vielzahl begrenzter und heteromorpher Sprachspiele, 

Handlungsformen und Lebensweisen Raum. Dieser Perspektive gilt es zuzuarbeiten. 

Erst diese Zustimmung zur Multiplizität, ihre Verbuchung als Chance und Gewinn, macht 

das ›Postmoderne‹ am postmodernen Bewußtsein aus.«

29 | Vgl. Ratzinger, Joseph: Auf der Suche nach dem Frieden. Gegen erkrankte Vernunft 

und mißbrauchte Religion, in: Frankfur ter Allgemeine Zeitung am 11.6.2004, S.  39 

(Auszug einer Rede, die anlässlich des 60. Jahrestages der Landung der Alliier ten in 

der Normandie während des zweiten Weltkrieges in der Kathedrale von Caen gehalten 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe22

sen sich unter der Bedingung der Beliebigkeit keine Wahlmöglichkeiten mehr 
mit der Aura der Alleingültigkeit auszeichnen. Autoritative Auszeichnungen 
wie beispielsweise Wahrheit, göttliche Offenbarung oder Allgemeinwohl sind 
nicht mehr aufrechtzuerhalten.30 Dieser scheinbare Mangel wird dadurch 
kompensiert, dass unter der Bedingung der rasanten Veränderung aller Gege­
benheiten mit dem Instrumentarium der Beliebigkeit Dynamik offenkundig 
und beschreibbar wird. Bei sich beliebig entwickelnden Diskursen tritt der As­
pekt der Entstehungsgeschichte und der Entwicklungschancen in den Vorder­
grund, während in den Hintergrund gerückt ist, mit welchem Geltungsdrang 
und welcher autoritativen Exklusivität Argumente in Szene gesetzt sind.

Für das wissenschaftliche Design »postmoderner« Theoriebildung bedeu­
tet die Anerkennung der Mehrdimensionalität von Diskursen zugleich ihre 
Selbstreferentialität. Man geht »postmodern« von der Immanenz der Zei­
chen ohne externe Bezugssysteme als Bedeutungsgaranten aus.31 Die Sprache 
spricht für sich und nicht von einer ihr zugrunde gelegten Wirklichkeit. Sie 

wurde): »Der erkrankten Vernunft erscheint schließlich alle Erkenntnis von definitiv gül-

tigen Werten, alles Stehen zur Wahrheitsfähigkeit der Vernunft als Fundamentalismus. 

Ihr bleibt nur noch das Auflösen, die Dekonstruktion, wie sie uns etwa Jacques Derri-

da vorexerzier t: Er hat die Gastfreundschaft ›dekonstruier t‹, die Demokratie, den Staat 

und schließlich auch den Begrif f des Terrorismus, um dann doch erschreckt vor den 

Ereignissen des 11. September zu stehen. Eine Vernunft, die nur noch sich selber und 

das empirisch Gewisse anerkennen kann, lähmt und zersetzt sich selber. Eine Vernunft, 

die sich völlig von Gott löst und ihn bloß noch im Bereich des Subjektiven ansiedeln 

will, wird orientierungslos und öffnet so ihrerseits den Kräften der Zerstörung die Tür.« 

Dieses Thema greif t Joseph Ratzinger unter dem Stichwort des Relativismus wieder auf: 

Vgl. Ratzinger, Joseph: Glaube — Wahrheit — Toleranz. Das Christentum und die Welt-

religionen, Freiburg 2005. Vgl. auch: Becker, Patrick u. Diewald Ursula: Relativismus, 

Postmoderne und Wahrheitsanspruch, in: Stimmen der Zeit, 2009/2010.

30 | Es ist als ein Zeichen der gesteigerten Bedeutung von Beliebigkeit in den Postmo-

derne anzusehen, dass nicht einmal mehr physikalische Beschreibungen der Welt für 

sich in Anspruch nehmen, einzig wahre Naturgesetze abzubilden, sondern eher belie-

bige, beobachterabhängige Aussagen zur Vorhersagbarkeit bestimmter Phänomene zu 

treffen. Vgl. Smolin, Lee: Warum gibt es die Welt? Die Evolution des Kosmos, München 

1999, 319-328 oder Zeilinger, Anton: Einsteins Schleier. Die neue Welt der Quanten-

physik, München 2003, 18-25.

31 | Vgl. Petersen, Christer: Von der Moderne zur Postmoderne, 19-20.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 23

wird nur bestimmt durch eine »Eigendynamik von Signifikanten«32, die auf 
nichts verweisen als auf sich selbst.33

Zur selbstreferentiellen Eigendynamik kommt als Effekt ein selbstreflektiver 
Zug hinzu. »Postmoderne« Selbstreflexivität äußert sich darin, dass bei Be­
obachtungen (seien sie nur künstlerischer, wissenschaftlicher oder allgemein 
textueller Art) nicht nur der Beobachtungsgegenstand in den Blick gerät, son­
dern auch die Leistungsfähigkeit des eigenen Beobachtungsvorganges oder 
gar die Grundbedingungen des Beobachtens überhaupt.34 Beispielhaft für die­
se Selbstreflexivität kann das Gedicht »Mein Glück!« von Friedrich Nietzsche 
gelten. In der ersten Strophe beschreibt das lyrische Ich, seinen Beobachtungs­
gegenstand: Tauben, die sich auf dem venezianischen Markusplatz befinden. 
In den nächsten zwei Versen folgt die Beschreibung der Beobachtungssituati­
on, in der sich das lyrische Ich befindet, das in vormittäglicher Stille und Ruhe 
seinen Betrachtungen nachgeht, was in den folgenden Versen reflexiv auf den 
Vorgang des Dichtens angewendet wird. Das lyrische Ich als Beobachter im 
Text wird mit dem Autor des Textes verglichen. Aus purer Freude ahmt das ly­
rische Ich innerhalb des Textes den Taubenflug mit dem Jauchzen von Liedern 
nach, was der Autor des Textes mit der Anfügung einer zusätzlichen Verszei­

32 | Petersen, Christer: Von der Moderne zur Postmoderne, 16.

33 | Es kann von einem Leser versucht werden diese Hermetik der Verweisungsstruktur, 

mit Sinn zu füllen, wie das Terry Eagleton anhand zweier Lesarten darstellt. Die eine 

besteht (nach Wolfgang Iser) in der rationalen Reorganisation und Konstruktion von 

Sinn aufgrund der Leseerfahrung über einem unzugänglichen Konglomerat an Zeichen. 

Die andere (nach Roland Barthes) in der lustvollen Er fahrung des Scheiterns angesichts 

der Unzugänglichkeit des Textes. In: Eagleton, Terry: Einführung in die Literatur theorie, 

Stuttgart 1997, 40-48 und 48-50. Diese beiden Lesarten werden bei ihm vor allem 

deswegen so ausführlich behandelt, weil sie Lösungsvorschläge für ein virulentes Pro-

blem darstellen: Der Beliebigkeit des Textes, die zu seiner Selbstreferentialität und zu 

seiner textuellen Offenheit führt. Vgl. ders.: 48: »Die Leerstellen in den Texten spornen 

uns nur an, sie zu beseitigen und durch eine feste Bedeutung zu ersetzen.« Und 50: »[…] 

da es unmöglich wird, sie [die undechif frierbaren Texte] auf eine bestimmte Bedeutung 

festzulegen, schwelgt der Leser einfach im quälend verlockenden Treiben der Zeichen, 

im provozierenden Aufblitzen der Bedeutungen, die nur an die Oberfläche kommen, um 

gleich wieder hinabzutauchen.«

34 | Vgl. Bürger, Christa: Moderne als Postmoderne: Jean-Francois Lyotard, in: Bürger, 

Christa u. Peter (Hg.): Postmoderne: Alltag, Allegorie und Avantgarde, Frankfur t a.M. 

1987, 134-135: »Übertragen auf den Bereich der Kunst bedeutet entsprechend deren 

Eintritt in die Postmoderne ihr Reflexivwerden. […] Diese Verlagerung der Kunstrezepti-

on von der sinnlichen Wahrnehmung auf die Reflexion charakterisier t nach Lyotard die 

Postmoderne.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe24

le wiederholt, um eine zusätzliche Möglichkeit des Reimens zu erhalten. Die 
dargestellte Freude spiegelt sich in der Freude des Darstellens wieder. Der Pro­
zess des Beobachtens tritt auf diese Weise ins Beobachtete ein.35 Im Hinblick 
auf die Suche nach aussagekräftigen Kriterien für die »Postmoderne« kann 
dies bedeuten, dass »postmoderne« Beobachtungen nicht mehr nur allein 
der Etablierung ihrer Gegenstände dienen, sondern immer auch der Bestäti­
gung und Rückversicherung des Beobachtungsvorganges sowie seiner prin­
zipiellen Grundbedingungen gilt.36 Eine Interpretation als Vertrauensverlust 
in sprachliche Äußerungen, die nicht mehr als identifizierbare Derivate kon­
kreter Entitäten wahrgenommen werden, und der Versuch der gleichzeitigen 
Kompensation dieses Verlustes in Form der Verschiebung des Frageinteresses, 
liegt hier nahe. Die »Postmoderne« scheint sich nicht mehr auf die sprachliche 
Etablierung von Wirklichkeit verlassen zu wollen und stellt sich auf die Über­
prüfung der Sprechakte bei der Etablierung von Wirklichkeit um.37 

Diese Selbstbeschränkung von Texten in Selbstreferentialität und Selbst­
reflexivität geht widersprüchlicher Weise mit einer textuellen Offenheit einher. 
»Postmoderne« Aussagen sind polyvalent. Sie lassen sich nicht auf eine Bedeu­
tung festlegen, sondern offenbaren mit jeder erneuten Verwendung in einer 
anderen Sprechsituation eine schillernde Vielschichtigkeit an äquivalenten Be­
deutungsvariationen.38 Dieser Gesichtspunkt ist als Schattenwurf vom Aspekt 
der Beliebigkeit her zu betrachten. Als solcher nicht nur Folge eines fehlenden 

35 | Vgl. Nietzsche, Friedrich: Gedichte, (Hg.: Kray, Ralph u. Riha, Karl) Frankfur t a.M. 

und Leipzig 1994, 90: »Die Tauben von San Marco seh ich wieder:/Still ist der Platz, Vor-

mittag ruht darauf./In sanfter Kühle schick‹ ich müssig Lieder/Gleich Taubenschwärmen 

in das Blau hinauf — /Und locke sie zurück,/Noch einen Reim zu hängen in’s Gefieder/— 

mein Glück! Mein Glück!«

36 | Auch der so genannte »Verfremdungs-Effekt« bei Bertold Brecht dürf te unter die-

sem Gesichtspunkt zu nennen sein, da er zur Distanzierung des Rezipienten dient, um 

ihn von der Berieselung des Theatererlebnisses abzubringen und ihn die eigene Position 

als Beobachter deutlich werden lässt. Der Rezipient wird so in das Schauspiel des auf 

der Bühne präsentier ten, der Produktions- und Rezeptionsbedingungen integrier t und 

aktiv beteiligt. 

37 | Vgl. Luhmann, Niklas: Aufsätze, 8-9: »Zum anderen Theoriemodell geht man über 

in dem Maße, als man gerade das Normale für unwahrscheinlich hält. Das er fordert, 

darauf kommen wir zurück, den Mut und die Theoriemittel für kontrafaktische Abstrak-

tionen. Periodisch kommen solche Fragestellungen immer wieder hoch, und zwar an-

scheinend im Zusammenhang mit Ausdif ferenzierungsschüben im Wissenschaftssy-

stem der Gesellschaft. […] Seitdem ist die Frageform ›wie ist … möglich?‹ ein Indikator 

für diesen Typ des Theorieinteresses […].«

38 | Vgl. Petersen, Christer: Von der Moderne zur Postmoderne, 17.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 25

verbindlichen Wahrheitskonzeptes, sondern vor allem auch dem enormen Va­
riantenreichtum einer von Wirklichkeitszwängen entfesselten Kommunikati­
on zu verdanken.39

Die textuelle Offenheit wird komplementiert durch einen Eklektizismus. In 
der »Postmoderne« tritt bei der (Text-)Produktion das Paradigma der abso­
luten oder genialisch eigenständigen Neuschöpfung zurück. Demgegenüber 
gerät das Arrangement von verschiedensten Stileinflüssen und Zitaten in 
den Vordergrund. Die vielfältige Verwendung solcher Bausteine, die schon 
einmal in Gebrauch waren, gewährt den Texten eine anspielungsreiche Ver­
weisungsstruktur auf breit gestreute und bekannte Erfahrungsinhalte.40 Ein 
»postmodernes« Produkt besteht nicht mehr aus einem einheitlichen Guss, 
der der Leistung eines Autors entspricht, sondern offenbart Bruchstücke ver­
schiedenster Herkunft, die durch ihre Kompilation Wiedererkennungs- und 
Überraschungseffekte zeigen. Ein »postmoderner« Leser erfreut sich dann im 
Nachvollzug von Verweisen auf bekannte Werke und lässt sich überraschen 
von Neuem, das sich aus der Zusammensetzung ergeben hat. 

Die egalitäre Verwendung der subtextuellen Bezüge und Verweisungen 
wird durch eine zurückgedrängte Autorität des Verfassers über seine Werke 
begünstigt, der nicht mehr darüber bestimmen kann, welche Stellen inwie­
fern verwendungsfähig sind.41 Zudem erleichtert die Annahme der Eigen­

39 | Der Leser bemerkt, dass Anklänge an für die »Postmoderne« wesentliche Be-

stimmungen wie Paradoxalität und Vorrang des Nicht-Seienden an dieser Stelle auf-

geschoben, um an einem späteren Punkt wieder aufgenommen zu werden. Hier sei nur 

erwähnt, dass durch den systemeigenen Formalismus einer paradoxen Diskursstruktur 

auf einen Wirklichkeitsbezug verzichtet werden kann. Empirische Realität wird als kom-

munikationsfremd und -störend in die Umwelt des Systems abgeschoben, während die 

eigentlichen Systemstrukturen auf nicht-seienden, irrealen Operationen beruhen. Die 

Möglichkeiten für sinnvolle Aussagen sind potentier t, wenn irreale, nicht-aktuale An-

schlussmöglichkeiten genutzt werden können.

40 | Vgl. Petersen, Christer: Von der Moderne zur Postmoderne, 14-16.

41 | Kommentar von Ottmar Ette in: Barthes, Roland: Die Lust am Text, Berlin 2010, 

117-118: »In bisherigen Deutungen dieser Formulierungen wurde schon häufig auf die 

überragende Bedeutung einer in Auflösung befindlichen oder schon aufgelösten Sub-

jektivität hingewiesen. Dies ist auch keineswegs irreführend, ist diese Aufgabe des Sub-

jekts doch mit einer Aufgabe des Subjektbegrif fs gekoppelt und sucht im Sinne Julia Kri-

stevas einer von der Figur des Autors zentrier ten Werkmetaphorik die Vorstellung einer 

Produktivität namens Text […] entgegenzustellen. Sie rückt jenseits aller ›Sinngebung‹ 

durch das Subjekt an die Stelle des Begrif fs der Intersubjektivität folgerichtig den Be-

grif f der Inter textualität. Zugleich setzt sie traditionell am Autorsubjekt ausgerichteten 

Ästhetiken sowie (im Sinne Jacques Derridas […]) logozentristischen Subjektphiloso-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe26

dynamik von Signifikanten, die unabhängig von menschlicher Steuerung 
vonstattengeht,42 eine beliebige Verwendung von Einflüssen und Zitaten. Bei­
des Tendenzen, die in der »Postmoderne« eine weite Verbreitung und Akzep­
tanz gefunden haben. 

Die Beliebigkeit von Aussagen, die schon für die Wesensbestimmung der 
»Postmoderne« herangezogen wurde, kommt auch an diesem Punkt wie­
der zum Vorschein.43 Wenn keine einzelne Weltsicht mehr Exklusivität be­
anspruchen kann, weil die »eine Wahrheit« sich als beschränkt, sektiererisch 
und unzureichend herausgestellt hat, sind alle Sprechweisen gleichrangig gül­
tig. Produkte der Populär- wie auch Werke der Hochkultur können gleicher­
maßen als sinnhaltige Aussageformen genutzt werden.44 Vielheit und Gleich­
rangigkeit substituieren bei der Textproduktion die vormaligen Paradigmen 
von Einheit und hierarchischer Geordnetheit. 

Dass die vielen und nebeneinander geordneten Aussageformen produktiv 
handhabbar bleiben und nicht in Chaos und Unüberschaubarkeit untergehen, 
zeigt der Umgang mit Zitaten in der »Postmoderne«. Was die Verwendung 
von Zitaten so bedeutend macht, dass sie sogar für eine Klärung des Begriffs 
der »Postmoderne« herangezogen werden kann, ist ihre sinnkonstituierende 
Funktion. Dadurch dass Zitate nur bestimmte Anschlussmöglichkeiten zu­
lassen und andere Verwendungsweisen diskriminieren, können sinnhafte 
Bezüge hergestellt werden. Ein solches Referenzsystem von aufeinander be­
zogenen Aussagen kann die Sinnhaftigkeit von Aussagen garantieren, selbst 
wenn diese nicht mehr auf tatsachenbasierten Wahrheiten bezogen werden. 
Durch die Wiederholung von Aussagen können Diskurse geordnet, überschau­
bar und für weitere Verwendungen zugänglich gemacht werden, ohne auf ex­
terne Wahrheitsgaranten Bezug nehmen zu müssen.

Durch ein Zitat wird eine schon bestehende Aussageweise in einem neu­
en Kontext wiederholt. Bei dieser Wiederholung geschieht zweierlei. Erstens 

phien eine auf eine unendlich offene, von dif férences und dif férances geprägte Textauf-

fassung entgegen.«

42 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, 

Berlin 1967, 83-87.

43 | Vgl. Eagleton, Terry: Illusions, 97: »The belief that values are constructed, histori-

cally variable and inherently revisable has much to recommend it, though it fares rather 

better with Gorky than it does with genocide. It sees itself as a counter-Enlightenment 

move, which in one evident sense it is: values are no longer universal but local, no longer 

absolute but contingent.«

44 | Vgl. Fiedler, Leslie A.: Überquert die Grenze, schließt den Graben! In: Welsch, Wolf-

gang (Hg.): Wege aus der Postmoderne. Schlüsseltexte der Postmoderne-Diskussion, 

Weinheim 1988, 69-74.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 27

wird das Zitat aus einem bestehenden Zusammenhang herausgerissen, um 
zweitens in einen neuen Sinnzusammenhang eingefügt zu werden. Dadurch 
verliert ein Zitat zwar seinen ursprünglichen Sinn, indem es seines damaligen 
einzigartigen Kontextes beraubt wird. Gleichzeitig geschieht im Zitat aber eine 
Wiederaneignung. Man gewinnt neue Bedeutungsinhalte durch die wieder­
holte Verwendung des gleichen Wortlautes hinzu. Durch die Überführung in 
einen neuen Kontext wird eine Äußerung mit zusätzlichem Sinn angereichert. 
Die Wiederholung stattet in der Variation die zitierte Aussage mit einem Zu­
satz aus, der sich aus der Rekombination von ursprünglicher Bedeutung und 
aktualisierter Verwendungsweise ergibt.45 Derartige Aussagen erweisen sich 
damit als doppelbödig. Sie können nicht mehr in einem einzigen unveräußer­
lichen Sinn erfasst werden, sondern schillern je nach ihrer Verwendungsweise 
in einer veränderten Bedeutungsnuance. 

Diese Doppelbödigkeit bei Aussagen führt zum nächsten viel zitierten Cha­
raktermerkmal der »Postmoderne« – der Ironie. Auch bei der Ironie kommt 
die stillschweigende Verwendung von Bedeutungsunterschieden und Bedeu­
tungsvariationen zum Tragen. Ein ironischer Sprechakt ist dadurch gekenn­
zeichnet, dass die eigentliche Bedeutung eines Wortlautes so präsentiert wird, 
dass darunter ebenfalls sein Gegenteil verstanden werden kann. Bedingungen 
für eine solche Bedeutungstravestie können nicht allein aus der Wortbedeu­
tung entnommen, sondern müssen aus dem Kontext der Äußerung interpo­
liert werden. Ironie ist auf den Unterschied zwischen verstellter ursprünglicher 
Bedeutung und verkehrter Neuverwendung einer Aussage angewiesen. Auf 
diese Weise kommt es bei einer ironischen Äußerung – genau wie beim Zitat 
– zur Anreicherung eines Diskurses mit Zusatzbedeutungen, die sie durch die 
Verkehrung von bekannten Bedeutungsmustern etabliert. Die Ironie lebt von 
der changierenden Gleichzeitigkeit von traditionell-konventioneller Bedeutung 
und überraschender Bedeutungsänderung.46 

45 | Diese Kombination von Zitaten wird in der Literaturwissenschaft bei der Analyse 

popkultureller Werke unter dem Begrif f des Samplings verwendet. Vgl. Goodwin, An-

drew: Sample and Hold. Popmusik im Zeitalter ihrer digitalen Reproduktion, in: Kemper, 

Peter, Langhoff, Thomas u. Sonnenschein, Ulrich (Hg.): ›but I like it‹ Jugendkultur und 

Popmusik, Stuttgart 1998, 105-116 Vgl. auch: Jung, Thomas (Hg.): Alles nur Pop? An-

merkungen zur populären und Pop-Literatur seit 1990, Frankfur t a.M. 2002, 42, 43.

46 | Vgl. Hutcheon, Linda: A poetics of postmodernism, New York 1988, 4: »This is not 

a nostalgic return; it is a critical revisiting, an ironic dialogue with the past of both ar t 

and society, a recalling of a critically shared vocabulary of an architectural forms.« Der 

Schwebezustand zwischen mehreren Bedeutungsmöglichkeiten bei einem ironischen 

Sprechakt zeigt nicht nur eine semantische Ungewissheit oder in einer bivalenten Logik 

einen Widerspruch an, sondern bereichert eine Aussage mit zusätzlichem Inhalt.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe28

Für die »Postmoderne« kann die Ironie demgemäß eine befreiende Wir­
kung entfalten. Konventionelle Bedeutungsschemata müssen nicht mehr ein­
fach übernommen, gleichzeitig aber auch nicht zerstört werden.47 Ein ironi­
scher Umgang mit der Tradition ermöglicht in der »Postmoderne« Aussagen 
unter der Bedingung der verlorenen Unschuld. Die Menschen in der Gegen­
wart begreifen sich nicht mehr einfach, naiv, unbelastet. Alles, was gesagt wer­
den kann, ist schon einmal gesagt worden – vermutlich sogar schon besser. 
Eine ironische Aktualisierung des Altbekannten bietet – zusätzlich zu seiner 
konservatorischen Wiederholung – den Vorteil, dass in seiner spielerischen 
Verkehrung eine neuartige Bedeutungsvariante erzeugt werden kann, die 
noch dazu mit weiteren Diskursen vernetzt ist. Die ironische Zitation gestattet 
beiderlei: Unabhängigkeit von vergangenen Sprachschematismen und gleich­
zeitige Verbindung mit einer reichen Sprachtradition.48

Für den kritischen Umgang mit der Denktradition ist es für die »Postmo­
derne« zudem bezeichnend, dass weithin akzeptierte Errungenschaften der 

47 | Loegreid, Sigrid: »…mit Ironie, ohne Unschuld«, Rückblick auf die Moderne/Post-

moderne, in: Sagmo, Ivar (Hg.): Moderne, 35: »Denn als Charakteristikum des postmo-

dernen Spiels gilt, dass man darin spielt, ohne sich um die referenziellen Bezüge zu 

kümmern, mit Tradition, Sprache, Wahrheit und Identität. Der poststrukturalistischen 

Theorie und dekonstruktivistischen Praxis entsprechend spricht man über Gesproche-

nes und schreibt über Geschriebenes. Die Verfahrensweise trägt aber dadurch nicht zur 

Zerstörung, sondern […] auch […] zur Rettung der Tradition und der Vergangenheit bei.«

48 | Vgl. Eco, Umberto: Postmodernismus, Ironie und Vergnügen, in: Welsch, Wolfgang 

(Hg.): Wege, 76: »Die postmoderne Antwort auf die Moderne besteht in der Einsicht und 

Anerkennung, dass die Vergangenheit, nachdem sie nun einmal nicht zerstör t werden 

kann, da ihre Zerstörung zum Schweigen führt, auf neue Weise ins Auge gefasst werden 

muss: mit Ironie, ohne Unschuld. Die postmoderne Haltung erscheint mir wie die eines 

Mannes, der eine kluge und sehr belesene Frau liebt und daher weiss, dass er ihr nicht 

sagen kann: ›Ich liebe dich inniglich‹, weil er weiss, dass sie weiss (und dass sie weiss, 

dass er weiss), dass genau diese Worte schon, sagen wir, von Liala geschrieben worden 

sind. Es gibt jedoch eine Lösung. Er kann ihr sagen: ›Wie jetzt Liala sagen würde: Ich 

liebe dich inniglich.‹ In diesem Moment, nachdem er die falsche Unschuld vermieden 

hat, nachdem er klar zum Ausdruck gebracht hat, dass man nicht mehr unschuldig reden 

kann, hat er gleichwohl der Frau gesagt, was er ihr sagen wollte, nämlich dass er sie 

liebe, aber dass er sie in einer Zeit der verlorenen Unschuld liebe. Wenn sie das Spiel 

mitmacht, hat sie in gleicher Weise eine Liebeserklärung entgegengenommen. Keiner 

der beiden Gesprächspartner braucht sich naiv zu fühlen, beide akzeptieren die Her-

ausforderung der Vergangenheit, des längst schon Gesagten, das man nicht einfach 

wegwischen kann, beide spielen bewusst und mit Vergnügen das Spiel der Ironie… Aber 

beiden ist es gelungen, noch einmal von Liebe zu reden.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 29

Zivilisation unter dem Stichwort des Antihumanismus in Frage gestellt wer­
den.49

Dabei ist mit Antihumanismus vornehmlich weder die Verherrlichung von 
Menschenhass oder Unmenschlichkeit gemeint, sondern die Kritik an einem 
bestimmten Menschenbild, das in der abendländischen Tradition unter dem 
Schlagwort des Humanismus zum Paradigma für die Selbstbestimmung des 
Menschen in der Neuzeit wurde. Dem Menschen soll nicht seine (Mit-)Mensch­
lichkeit ausgetrieben oder antihumanes Verhalten propagiert werden.50 

Sondern es soll erklärt werden, inwiefern der Humanismus die Frage nach 
dem wahren Wesen des Menschen missversteht und deswegen in seinem Vor­
haben der aufklärerischen Menschheitsverbesserung scheitert.51 Humanisti­

49 | Vgl. die Kritik bei: O’Neill, John: The Poverty of Postmodernism, New York 1995, 

17: »What I mean is that anti-humanism may look well on one’s office door while the uni-

versity enjoys civil liber ties and good salaries in exchange for its responsible academic 

irresponsibility. But where the political consequences of anti-humanism are practiced 

by soulless bureaucracies and state machineries of confinement, censorship, and tor-

ture — such a notice would merely mark one’s own disappearance.«

50 | Vgl. Heidegger, Martin: Brief über den Humanismus, in: ders.: Wegmarken, Frank-

fur t a.M. 1996, 319 und vor allem 330: »Durch diese Wesensbestimmung des Menschen 

werden die humanistischen Auslegungen des Menschen als animal rationale, als ›Per-

son‹, als geistig-seelisch-leibliches Wesen nicht für falsch erklär t und nicht verworfen. 

Vielmehr ist der einzige Gedanke der, daß die höchsten humanistischen Bestimmungen 

des Wesens des Menschen die eigentliche […] Würde des Menschen noch nicht er fah-

ren. Insofern ist das Denken in ›Sein und Zeit‹ gegen den Humanismus.« Heidegger geht 

es um einen Rückbau des Humanismus auf seine unverfälschte Bedeutung. Vgl. ders.: 

Wegmarken, 345: »Im Hinblick auf diese wesentlichere Humanitas des homo humanus 

ergibt sich die Möglichkeit, dem Wort Humanismus einen geschichtlichen Sinn zurück-

zugeben, der älter ist als sein historisch gerechtet ältester. […] Das ›humanum‹ deutet 

im Wort auf die humanitas, das Wesen des Menschen. Der ›-ismus‹ deutet darauf, daß 

das Wesen des Menschen als wesentlich genommen sein möchte. Diesen Sinn hat das 

Wort ›Humanismus‹ als Wort. Ihm einen Sinn zurückgeben, kann nur heißen: den Sinn 

des Wortes wiederbestimmen.«

51 | Ein Beispiel für ein solches Scheitern kann die Reduktion des Menschen, auf seine 

technische Machbarkeit, auf sein Genom sein. Vgl. Baudrillard, Jean: Der unmögliche 

Tausch, Berlin 2000, 53-54: »Die Grenzen des Humanen und des Inhumanen sind also 

im Verschwinden begrif fen, wobei das Ganze nicht in Richtung des Übermenschlichen 

und einer Umwertung aller Werte geht, sondern in Richtung des Subhumanen, dessen, 

was diesseits des Menschlichen ist, in Richtung eines Verschwindens der symbolischen 

Charakteristika der Gattung. […] Der ursprüngliche Humanismus, der der Aufklärung, 

gründet sich auf die besonderen Eigenschaften des Menschen, auf seine Tugenden 

und seine natürlichen Gaben, auf sein Wesen, das mit dem Recht auf Freiheit und die 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe30

sche Denktraditionen und Legitimationsschemata werden als zivilisatorischer 
Putz wahrgenommen, der in lebensbedrohlichen Notlagen sofort abbröckelt 
und die Bereitschaft des Menschen zur Barbarei offenlegt.52 

Antihumanistische Positionen haben in dem »Brief über den Humanis­
mus« von Martin Heidegger einen prominenten Kulminationspunkt.53

Ausübung dieser Freiheit verbunden ist. Der heutige Humanismus in seiner erweiter-

ten Form ist eher mit der Erhaltung des organischen Seins und der Gattung verbunden. 

Die Menschenrechte rechtfer tigen nicht mehr so sehr das souveräne moralische Wesen 

als vielmehr die Vorrechte einer bedrohten Gattung. Mit einem Mal werden sie proble-

matisch, denn sie stellen die Frage nach den Rechten der anderen Arten, der anderen 

Rassen, der Natur, denen gegenüber sie sich abgrenzen bzw. definieren müssen. Gibt es 

aber eine Definition des Menschlichen in Begrif fen der Genetik?«

52 | In der ersten Fußnote zum »Brief über den Humanismus« ist die zeitliche Einord-

nung der Beschäftigung Heideggers mit dem Thema des Humanismus vom Beginn 1936 

bis zur Fer tigstellung des Aufsatzes 1949 datier t. Das Interesse an einer solchen Fra-

gestellung kann positivistisch im Hinblick auf ein Aufkommen der »Postmoderne« als 

Reaktion auf die Entmenschlichung und Entwürdigung des Menschen in diesem Zeit-

raum gedeutet werden. Traumatische Ereignisse wie das massenweise Abschlachten 

der Menschen in zwei Weltkriegen oder die Verbrechen gegen die Menschlichkeit, die 

ihre Hyperbolik und Diabolik im industriell organisier ten Holocaust er fuhren, machen 

eine Neulegitimierung des menschlichen Selbstverständnisses nötig. Das humanisti-

sche Selbstverständnis ist in diesen Er fahrungen der Reduktion des Menschen auf sei-

ne (Arbeits- oder Kampf-)Leistung bei einkalkulier tem Tod vollkommen zerbrochen. Der 

Text von Heidegger vermeidet dabei solche zeitgeschichtlichen Einordnungen, kreist 

allgemein um das Prinzip der Entmenschlichung unter dem Namen des Humanismus 

und öffnet sich nur vage an einzelnen Stellen konkreteren Ausblicken auf politische Er-

scheinungsformen wie dem »Menschen in der Totalität« von Nationalismus und Kommu-

nismus. Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, 341-342

53 | Darin geht er von der Frage nach dem Wesen des Menschen, nach seiner Mensch-

lichkeit als Grundproblem aus. Es wird hinter fragt, wie der Mensch auf das Sein bezogen 

ist. Dies geschieht in Absetzung zu einer als metaphysisch gekennzeichneten traditio-

nellen Sprech- und Denkweise, die in eine Depravation des Humanen im Humanismus 

geführt hat. Aus diesem Grund bleibt die naive Verwendung einer metaphysischen 

Sprache verwehrt. Um den Preis von unkonventionellen Formulierungen wird versucht, 

unverfälscht und unvoreingenommen zu denken, damit ein Rückfall in metaphysische 

Sprach- und Denkmuster vermieden wird. Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, 313: »Der 

Brief spricht immer noch in der Sprache der Metaphysik, und zwar wissentlich. Die an-

dere Sprache bleibt im Hintergrund. [Hervorhebung durch den Verf.]« Der Humanismus 

erweist sich demgemäß als Symptom eines neuzeitlichen Weltbildes, in dem sich der 

Mensch als Subjekt seiner Erkenntnisgegenstände bemächtigt. Der Mensch bezieht sei-

ne Welt auf sich — wissenschaftliche Er forschung und technische Nutzung sind dabei 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 31

Jacques Derrida wird diesen Gedanken54 wieder aufnehmen, indem er vor­
geblich die französische Rezeption von Heideggers »Brief über den Humanis­
mus« in der Nachkriegszeit thematisiert, hintergründig aber die Bedingungen 
der freien Wissenschaften (etwa Philosophie und Anthropologie) in Kriegszei­
ten anspricht.55 Die Frage, wie die Grenzlinien des Menschlichen verlaufen, 
führt ihn weiter zur Frage nach den Begrenzungen der Ausgangsfrage nach 

herausragende Bezugs- und Aneignungsformen. Der Mensch macht sich die Welt zu sei-

nem (Ab-)Bild. Vgl. Heidegger, Martin: Holzwege, 89: »Weltbild wesentlich verstanden, 

meint daher nicht ein Bild von der Welt, sondern die Welt als Bild begrif fen. Das Seiende 

im Ganzen wird jetzt so genommen, daß es erst und nur seiend ist, sofern es durch den 

vorstellend-herstellenden Menschen gestellt ist.« Im Weltbild richtet der Mensch eine 

systematische Ordnungsstruktur ein, in der alles Seiende zu einem frei ver fügbaren Ge-

genstand herabgewürdigt und derar t entfremdet wird. Der Gegenstand erhält seinen 

Wert im System in Bezug auf seine Erkennbarkeit, Ver fügbarkeit oder Nützlichkeit für 

das menschliche Subjekt. Vgl. ders.: 100-102.

54 | Auf einen der profilier testen Vertreter antihumanistischer Positionen soll hier nur 

verwiesen werden: Michel Foucault kritisier t nicht nur, dass historische Grausamkeiten 

durch humanistische Argumente gerechtfer tigt werden konnten, sondern auch, dass 

der Humanismus die Suche nach dem wahren Wesen des Menschen verhindert. »[…] 

ich glaube, die Humanwissenschaften führen uns überhaupt nicht zur Entdeckung des 

›Menschlichen‹, der Wahrheit des Menschen, seiner Natur, seiner Entstehung, seiner 

Bestimmung. […]« Foucault, Michel: Von der Subversion des Wissens, Frankfur t a.M. 

2000, 22-23. Vgl. auch: Geisenhanslücke, Achim: Antihumanismus? Über Michel Fou-

cault und die Folgen, in: Faber, Richard (Hg.): Streit um den Humanismus, Würzburg 

2003, 235-246.

55 | Die Frage nach der Rolle der (Geistes-)Wissenschaft in Bezug auf das Selbstver-

ständnis des Menschen wird Derrida in seinen späteren Überlegungen wieder aufneh-

men. Vgl. Derrida, Jacques: Die unbedingte Universität, Frankfur t a.M. 2001, 10: »Sie 

[die Frage nach der Wahrheit, Anm. d. Ver f.] nimmt einen Begrif f vom Eigenen des Men-

schen in Anspruch, also eben jenen Begrif f, der den Humanismus ebenso begründet 

hat wie die historische Idee der Humanities [angloamerikanische Bezeichnung der Gei-

steswissenschaften, Anm. d. Ver f.] Die Erneuerung und Neufassung der Erklärung der 

›Menschenrechte‹ (1949) und die Einführung des Rechtsbegrif fs ›Verbrechen gegen die 

Menschlichkeit‹ (1945) stecken heute den Horizont der mondialisation und des Völker-

rechts ab, das über sie zu wachen berufen sein soll. […] Eine solche mondialisation, ein 

solches Weltweit-Werden, wird, wie wir wissen, vom Raster der Begrif fe des Menschen, 

des dem Menschen Eigenen, des Menschenrechts, des Verbrechens gegen die Mensch-

lichkeit geregelt. Dieses Weltweit-Werden will sich also als Humanisierung verstanden 

wissen.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe32

dem Menschlichen. Die »Fines Hominis«56 verweben diese verschiedenen 
Motive: Die Wesensbestimmung des Menschen und Menschlichen wird im 
Nachgang der Untersuchung des Humanismusbegriffs bei Heidegger vollzo­
gen. Derrida interpretiert Heideggers »Brief über den Humanismus« als Ver­
such der Wiederbestätigung der Nähe des menschlichen Daseins zum Sein.57 
Im Humanismus verabsolutiert sich der Mensch und imaginiert sich seine 
Welt, indem er sie als Metaphysik nach seinen Vorgaben produziert und re­
produziert. Im Weltbild des Humanismus, in der Metaphysik hat der Mensch 
seinen authentischen Zugang zur Welt verloren. Er ist in dem Maß vom Sein 
abgetrennt, als er seine Welt metaphysisch zu Fassen bekommen will. Derri­
da wiederholt die Bemühungen von Heidegger, einen unverstellten Seinsbe­
zug des Menschen freizulegen. Er bemüht sich um die Nähe des Seins.58 Die 
Eigentümlichkeit des Menschen, zu sein, besteht in seiner Endlichkeit. Hier 
zeigt sich seine Menschlichkeit: Der Mensch vergewissert sich seines Seins, 
indem er seine Grenzen (Sein – Nichts, Sprache – Schweigen, Tod – Da-sein, 
Ek-sistenz) bedenkt.59 Gleichzeitig betont Derrida die Brüchigkeit einer anti-

56 | So lautet der Titel einer Rede, die Derrida im Oktober 1968 in New York auf einem 

Kolloquium zum Thema »Philosophie und Anthropologie« gehalten hat. Vgl. Derrida, Jac-

ques: Randgänge der Philosophie [RP], Wien 1999, 133-157 u. 375-382.

57 | Vgl. ders.: RP, 146-147: »Denn einerseits hatte bereits die existenziale Analytik 

den Horizont einer philosophischen Anthropologie überschritten: das Dasein ist nicht 

einfach der Mensch der Metaphysik. Und andererseits wird umgekehrt im Brief über den 

Humanismus und danach die Magnetisierung des ›Eigentlichen des Menschen‹ nicht 

aufhören, alle Bahnen des Denkens zu leiten. Dies zumindest möchte ich nahelegen, 

und ich werde die Auswirkungen oder die Indizien dieser Magnetisierung unter dem 

allgemeinen Begrif f der Nähe neu gruppieren. Im Spiel einer gewissen Nähe nämlich, 

Nähe zu sich selbst und Nähe zum Sein, werden wir sehen, wie sich gegen den meta-

physischen Humanismus und Anthropologismus eine andere Insistenz des Menschen 

konstituier t, die das, was sie zerstör t, auf jenen Wegen ablöst, aufhebt und ver tritt, auf 

denen wir uns befinden, die wir — vielleicht — kaum verlassen, und die doch zu befragen 

bleiben.«

58 | Derrida, Jacques: RP, 154: »Die Eigentlichkeit, die gemeinsame Eigentlichkeit des 

Seins und des Menschen ist die Nähe als Untrennbarkeit. Doch gerade als Untrenn-

barkeit wurden danach, in der Metaphysik, die Beziehungen zwischen dem Seienden 

(Substanz oder res) und seinem essentiellen Prädikat gedacht. Wie jene gemeinsame 

Eigentlichkeit des Menschen und des Seins, wie sie Heideggers Diskurs sich denkt, 

nicht ontisch ist, so bezieht sie auch nicht zwei ›Seiende‹ aufeinander, sondern, in der 

Sprache, den Sinn von Sein und den Sinn des Menschen.«

59 | Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, 359-360: »Weil das Nichten im Sein selbst 

west, deshalb können wir es nie als etwas Seinendes am Seienden gewahren. […] Das 

Nichten west im Sein selbst und keineswegs im Dasein des Menschen, insofern diese 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 33

metaphysischen Seinsbestimmung des Menschen, die wie bei Heidegger auf 
eine metaphysische Nomenklatur angewiesen ist.60 

Diese Wiederbesinnung auf das Menschliche wird durch einen Zwang 
des Faktischen, wie etwa politische Einflussnahme konterkariert. Die Tätig­
keit der Konzentration auf Sein und Dasein wird durch öffentliche Zwänge 
aufgebrochen und erweist sich durch die (real-)politischen Verhältnisse als 
potentiell illusionär.61 Derrida stellt die Beschäftigung mit den Fragen nach 

als Subjektivität des ego cogito gedacht wird […], sondern das Da-sein nichtet, insofern 

es als das Wesen, worin der Mensch ek-sistier t, selbst zum Wesen des Seins gehört.« 

Diese Abgründigkeit des Sein, dieser Grenzverlauf zwischen Sein und Nichts, und wie 

dies den Menschen in Wahrheit bestimmt, wird bei Heidegger ausführlicher behandelt: 

Vgl. Vom Wesen der Wahrheit, in: ders.: Wegmarken, 177-203.

60 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 155-156: »Die Gefahr besteht hier darin, gerade das, 

was man zu dekonstruieren meint, in immer sichererer Tiefe unaufhörlich zu konsolidie-

ren und aufzuheben.« Mit diesen Selbstwidersprüchen arbeitet Derrida: In seinen Tex-

ten werden Paradoxien entfaltet. Vgl. auch Wetzel, Michael: Grundwissen Philosophie. 

Derrida, Stuttgart 2010, 41-42: »Gerade die Daseinsanalyse Heideggers mit ihrer Frage 

nach dem Wesen des Menschen hatte ihren Ausgang von einer Grenzerfahrung genom-

men. Die Fundierung des Menschseins in der Sorge, das heißt in der Ausrichtung auf die 

Fortsetzung beziehungsweise Erhaltung des eigenen Lebens, hat im Tod als Möglichkeit 

der eigenen Unmöglichkeit ihre Ultima Ratio. Von dieser Grenze her und der damit ein-

hergehenden intensiven Er fahrung von Zeitlichkeit versucht Heidegger eine Neubestim-

mung des Wesens vom Menschen im Horizont des Seins, die für Derrida jedoch keine 

begrif fliche Verschiebung der Grenzen der Metaphysik bewirkt.« Vgl. auch Habermas, 

Jürgen: Diskurs der Moderne, 191: »Derrida nimmt wie Heidegger ›das Ganze des Ok-

zidents‹ in den Blick und konfrontier t es mit seinem Anderen, das sich durch ›radika-

le Erschütterungen‹ anmeldet — ökonomisch und politisch, d.h. vordergründig durch 

die neue Konstellation zwischen Europa und der Dritten Welt, metaphysisch durch das 

Ende des anthropozentrischen Denkens. Der Mensch, als das Sein zum Tode, hat im-

mer schon im Bezug zu seinem natürlichen Ende gelebt. Aber nun geht es um das Ende 

seines humanistischen Seinsverständnisses: in der Heimatlosigkeit des Nihilismus irr t 

nicht der Mensch, sondern das Wesen des Menschen blind umher. Und dieses Ende 

soll sich eben in dem von Heidegger initiier ten Denken des Sein enthüllen. Heidegger 

bereitet die Vollendung einer Epoche vor, die vielleicht im historisch-ontischen Sinne 

niemals enden wird. […] Die bekannte Melodie der Selbstüberwindung der Metaphysik 

gibt auch für Derridas Unternehmen den Ton an; die Destruktion wird in Dekonstruktion 

umbenannt […]«.

61 | Vgl. ders: RP, 136-137: »Daß die oppositionelle Bekundung [als eine solche ver-

steht Derrida seine Überlegungen zum Wesen des Menschen, Anmerkung des Verfas-

sers] gegen irgendeine offizielle Politik autorisier t wird, autorisier t von den Autoritäten, 

bedeutet auch, daß sie in eben diesem Maße die Ordnung nicht verwirr t, daß sie nichts 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe34

dem Wesen des Menschen in einen Rahmen: Der philosophische Diskurs wird 
durch gesamtgesellschaftliche Gegebenheiten bedroht. Die Freiheit der Lehre 
steht gegenüber Fragen von Leben und Tod auf dem Spiel (konkret handelt es 
sich um den Krieg der USA in Indochina). Der Text Derridas demonstriert in 
seinen Argumentationsschritten, wie die inhaltliche Beschäftigung mit dem 
Menschlichkeitsbegriff, mit dem Zu-Sich-Selbst-Kommen des Menschen im 
philosophischen Fragen, an ihre Grenzen stößt.62 Grenzen, die genau durch 
solches Philosophieren verschoben63, durchbrochen64 oder überschritten65 wer­
den können. Die Grenzverschiebung wird demnach zu einer der herausragen­
den Tätigkeiten des Menschen stilisiert.

Bei Derrida zeigt sich exemplarisch für die »Postmoderne«, dass das Selbst­
bild des Menschen nicht mehr widerspruchslos (als grenzenlos gültig) entwor­
fen werden kann. Die Widersprüche, die sich in verschiedenen Schattierun­
gen an den Grenzen von Humanismus und Antihumanismus auftun, treten 

ausmacht. […] Ich wollte einfach die historischen Bedingungen, unter denen ich diese 

Mitteilung vorbereitet habe [sic!] markieren, datieren und Sie daran teilhaben lassen. 

Sie scheinen mir mit vollem Recht dem Feld und der Problematik unseres Colloquiums 

anzugehören.«

62 | Schon der Begrif f »Antihumanismus« zeigt einen thematischen Grenzverlauf an: 

Dem Konzept des abendländisch-metaphysischen »animal rationale« wird von Heideg-

ger eine Alternative unter Rückbesinnung auf das »zoon logon echon« der griechischen 

Antike entgegengestellt. Derrida arbeitet dabei heraus, dass dieser Grenzverlauf ver-

wischt. Er führt diese Grenzziehung an ihre Grenzen.

63 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 155: Die »strategische Wette« Typ »a. den Ausgang und 

die Dekonstruktion zu versuchen, ohne den Standort zu wechseln, durch die Wiederho-

lung des Impliziten in den grundlegenden Begrif fen und in der ursprünglichen Problema-

tik, durch die Verwendung der Instrumente und Steine, die sich im Haus, das heißt auch 

in der Sprache, vor finden, gegen eben dies Gebäude.«

64 | Vgl. ders: RP, 156: Die »strategische Wette« Typ »b. einen Wechsel des Standortes 

zu beschließen, auf diskontinuierliche und plötzliche Weise, durch ein brutales Sich-au-

ßen-Einrichten und durch die Affirmation absoluten Bruches und absoluter Dif ferenz.«

65 | Vgl. ders: RP, 156-157: Hierbei handelt es sich um die übermenschliche Über-

schreitung in der Tradition Nietzsches, die ein aktives Vergessen propagier t, bei dem 

man sich nicht nach dem umsieht, was man hinter sich lässt. [Der Übermensch] »[…] 

verbrennt seinen Text und verwischt die Spuren seiner Schritte. Sein Lachen birst auf 

eine Wiederkehr hin, die nicht mehr die Form metaphysischer Wiederholung des Hu-

manismus haben wird und noch viel weniger, ›jenseits‹ der Metaphysik, die des Einge-

denkens oder der Wahrung des Sinnes von Sein, die des Hauses oder der Wahrheit des 

Seins.« 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 35

hier bestimmend in den Vordergrund.66 Die letztgültige Unauflöslichkeit der 
Widersprüche überwölbt in der Folge auch die Demarkationslinie zwischen 
»modernem« und »postmodernem« Denken. Als tragfähiges Kriterium für 
»Postmodernität« eignet sich so ein sich selbst mehrfach widersprechender 
Antihumanismus nicht.67

Bei den »Finis Hominis« ist beispielhaft zu sehen, inwieweit die Selbstbe­
züglichkeit »postmodernen« Fragens zur Selbstwidersprüchlichkeit führt. Die 
Frage nach den Grenzen des Menschen wird von der sich dadurch aufdrängen­
den Frage nach den Grenzen des bedingten Fragens nach der Menschlichkeit 
ausgehöhlt. Vor allem wenn man bedenkt, dass sich diese Grenzverschiebung 
immer weiter ausweitet – zur In-Frage-Stellung der Grenzverschiebung über­
haupt – und damit die inneren Widersprüche potenziert.

Dass die Selbstbezüglichkeit als Wesenszug der »Postmoderne« zum 
Selbstwiderspruch führt, kann man sich auf eine weitere Art veranschau­

66 | Vgl. ders.: RP, 154: »Was heute vielleicht ins Wanken gerät — ist es nicht diese 

Sicherheit des Nahen, diese gemeinsame Zugehörigkeit und Eigentlichkeit des Namens 

des Menschen und des Namens des Seins, wie sie in der Sprache des Okzidents, in ihrer 

oikonomia, wohnt und bewohnt wird, wie sie darin gemäß der Geschichte der Metaphy-

sik versunken ist, eingeschrieben und vergessen, wie sie auch durch die Destruktion der 

Onto-theologie wieder erwacht? Doch diese Erschütterung — die nur von einem gewis-

sen Außen herkommen kann — war schon in eben jener Struktur er forderlich, die von ihr 

gereizt wird. […] Im Denken und in der Sprache des Seins war das Ende des Menschen 

seit jeher vorgezeichnet, und diese Vorschrif t konnte die Äquivokationen des Endes im-

mer nur modulieren, im Spiel von Telos und Tod.« Vgl. Angermüller, Johannes: Nach dem 

Strukturalismus, 220: »Vom Leser wird die enunziative Umprogrammierung eines kano-

nischen philosophischen Texts als ein Diskurswechsel er fahren, und zwar vom ›Huma-

nismus‹, dessen Begrif fswörter auf ein sinnstif tendes Zentrum bezogen sind, zum ›An-

tihumanismus‹, in dem sich alle Begrif fswörter durch ihre Position in einem System von 

Dif ferenzen definieren, nämlich in der Welt des Texts, der dif férance und der écriture.«

67 | Vgl. Groys, Boris: Einführung in die Anti-Philosophie, München 2009, 96: »Die 

Strategie, die Derrida [in seinem Aufsatz: »Von einem neuerdings erhobenen Ton in der 

Philosophie«, Anm. d. Ver f.] beim Kommentieren dieses Kant-Textes wählt, den er auch 

für die gegenwärtige Situation in der Philosophie — angesichts des Anwachsens von 

Irrationalismus und der Feindschaft gegenüber rationalen Methoden — für aktuell hält, 

entspringt aus seiner eigenen ›postmodernen‹ Position im gegenwärtigen philosophi-

schen Diskurs. Einerseits tritt Derrida selbst als entschiedenster Feind des Rationalis-

mus oder, wie er es ausdrückt, ›Logozentrismus‹ der europäischen Philosophie hervor, 

aber andererseits begreif t er seine Kritik des Logozentrismus als For tsetzung der Tradi-

tion der Aufklärung.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe36

lichen.68 Wenn die »Postmoderne« alle Tatsachen als beliebig, kontingent und 
relativ betrachtet, dann gilt dies erst recht für den eigenen Standpunkt. Sie 
muss sich selbst relativieren. Auf einer sozialen Ebene kann das bedeuten, 
dass der Pluralismus der Meinungen in der »Postmoderne« nicht mehr von 
einem Standpunkt zusammengefasst werden kann und somit eine Legitimie­
rung durch ein übergeordnetes Prinzip ausgeschlossen wird. Die Beliebigkeit 
disparater Meinungsvielfalt führt zu einem autologischen Kurzschluss »post­
moderner« Diskurse, den man nicht vorschnell als Selbstwiderlegung oder 
Fehlschluss interpretieren sollte.

All diese Kriterien, die für eine Bestimmung der »Postmoderne« herange­
zogen werden, erweisen sich jedes Mal als instabil. Sie zerfallen spätestens 
dann, wenn ihre Geltung retorsiv überprüft werden soll. Das gilt für das Kri­
terium der Beliebigkeit, das beispielhaft für die Folgekriterien der Ironie, der 
Verwendung von Fremdzitaten oder der Eklektizität steht: Bei Selbstanwen­
dung folgt die Auflösung der Kriterien. Denn wenn das Kriterium der Belie­
bigkeit seinerseits wieder nur beliebig gültig ist, fällt seine Eindeutigkeit als 
differentia specifica für das definiendum »Postmoderne«. Dies erklärt sich da­
durch, dass das »postmoderne« Ressentiment gegenüber der Eindeutigkeit von 
Aussagen der Selbstanwendung prinzipiell nicht Stand hält. Dass sich Aus­
sagen als gefährlich zwei- und mehrdeutig herausstellen (wie es ironischer-, 
beliebiger- und eklektischerweise sowie bei Zitaten und offenen Texten der Fall 
ist), mündet bei Autoapplikation der Kriterien in einen Selbstwiderspruch.69 

Der Fall des Kriteriums des Antihumanismus besteht nicht nur in einem 
inneren Widerspruch, sondern sieht sich zusätzlich dem Problem einer prinzi­
piellen Unabgeschlossenheit unterworfen. Die Grenzziehungsversuche beim 
Antihumanismus münden in der stetigen Transgression dieser Grenzen. Als 
wesentlich unabgeschlossen können ebenfalls die Kriterien der Selbstreflexi­
vität und der Selbstreferentialität gelten. Hier stellt sich die Gefahr der un­
endlichen Selbstbespiegelung, die nicht in einer abschließbaren Wahrheit zur 
Geltung kommen kann. 

68 | Vgl. Zima, Peter: Postmoderne, 141.

69 | Solche polyvalenten Aussagen verstoßen gegen das Nicht-Widerspruchsprinzip. 

Eine logische Grundsatzannahme, auf der die ganze abendländische Denkweise beruht: 

Wenn eine Aussage wahr ist, dann kann die Verneinung dieser Aussage nicht ebenfalls 

gleichzeitig wahr sein. Vgl. Tugendhat, Ernst u. Wolf, Ursula: Logisch-semantische Pro-

pädeutik, Stuttgart 1993, 50-65: Eine ironische Aussage etwa verstößt insofern gegen 

dieses Prinzip vom ausgeschlossenen Widerspruch, als sie auf der einen Ebene etwas 

behauptet, was sie auf einer anderen gleichzeitig revidier t.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 37

Das Scheitern der Definition von »Postmoderne« 		
ist bezeichnend

Das Ungenügen dieser Kriterien führt aber bezeichnenderweise nicht zu ihrer 
Ungültigkeit. Mit dem Vorgang der Aufstellung und der Verwerfung der Krite­
rien hat sich immerhin gezeigt, dass die »Postmoderne« sich nicht einheitlich 
repräsentieren lässt. Dass die Bezeichnung »Postmoderne« für die Verweige­
rung eines Einheitsdenkens steht, die es nicht duldet, anders als paradox, wi­
dersprüchlich und innerlich zerrissen beschrieben zu werden.70 

Aus diesem Grund ist es bereits im Wesen der »Postmoderne« festgelegt, 
dass sich ihr Wesen nicht endgütig bestimmen lässt. Es können keine Kriterien 
angegeben werden, die ein für alle Mal klären, was unter »Postmoderne« zu 
verstehen ist. Das einzige, was solche Kriterien erweisen könnten, wäre der 
Aufweis ihrer eigenen Insuffizienz und Erschöpfung, in dem Moment, in dem 
sie zur Geltung kommen und erschöpfend dargestellt werden sollen. Was sich 
in dieser Aufstellung und Zertrümmerung von Kriterien zeigt, ist die formale 
Gewissheit der Ruinierbarkeit von Gewissheiten.71

Die »Postmoderne« erweist sich im performativen Spiel von Thesenfin­
dung und Thesenverwitterung als Bezeichnung für die Selbstdiagnose des 
gegenwärtigen Menschen, der sich symptomatisch durch Widersprüche be­
stimmt sieht.72 Eine Widersprüchlichkeit, die nicht nur der fortschreitenden 

70 | Vgl. Eagleton, Terry: Illusions, 30-35: Die »Postmoderne« entzieht sich selbst den 

Boden, indem die Geschichtlichkeit in Verbindung mit Identitätsgebung ablehnt. Des-

halb lässt sie sich auch nicht als geschichtliche Epoche kennzeichnen.

71 | Dieses »postmodern« ruinier te Wissen kann verschieden bewertet werden. Die Ei-

nen werden darin wohl eine Ar t mephistophelische Zerstörungswut erkennen: Die Nega-

tion der Welt, die es verdient hat, dass sie zusammenfällt. Die Anderen werden die naive 

Freunde am Zerlegen erkennen, um so die Funktionsweise des auseinander Gebauten 

besser verstehen zu können. Das Funktionieren einer Sache, eines Sachverhaltes wird 

auf diese Ar t erst deutlich, wenn die Bedingungen seines Nicht-Funktionierens geklär t 

sind. 

Wie man auch immer ur teilen will — der Verlust von Sicherheit und Wissen oder der Ge-

winn von Einsicht und Funktionsalternativen — das Zerstör te, oder Zerlegte wird nicht 

mehr so sein wie zuvor. Die Destruktion oder die Dekonstruktion kann nicht zurück, sie 

ist gezwungen, sich zu verändern, voranzutreiben, zu verschieben. Vielleicht ist es diese 

Getriebenheit, die zu einer Sehnsucht führt, dass alles wieder gut werde.

72 | Vgl. Münker, Stefan: Poststrukturalismus, Stuttgart u.a. 2000, 30: »Damit führt 

der Poststrukturalismus den Prozess der Dezentrierung weiter, der mit der strukturali-

stischen Verschiebung des Subjekts begann. Hatte der Strukturalismus das Subjekt als 

Mittelpunkt und Garant einer wahren und vollständigen Erkenntnis durch sein Konzept 

der Struktur ersetzt, so weist der Poststrukturalismus bereits die Idee der Möglichkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe38

Individualisierung des in vielfacher Hinsicht freigesetzten Menschen73, son­
dern zudem einer Lebenswirklichkeit Rechnung trägt, die unter der bestän­
digen Bedrohung der thermonuklearen Auslöschung steht.74 Wenn man die 
Gegenwart auf einen Begriff bringen und mit »Postmoderne« identifizieren 
will, dann erscheint dies nur sinnvoll, wenn damit die paradigmatische Zer­
brechlichkeit und innere Verworfenheit deutlich wird, deren Zersetzungspro­
zess weder vor der eigenen Position Halt macht,75 noch eine eindeutige Defini­
tion der »Postmoderne« zulässt.76

einer solchen Erkenntnis zurück durch seine Beschreibung der Unabgeschlossenheit 

und Offenheit sprachlicher Strukturen.« Was man dieser Hypothese jedoch unbedingt 

beifügen muss, ist der Zusatz, dass eine Theorierichtung (wie der Poststrukturalismus), 

die sich keiner Hierarchie und keinem zentralen Leitgedanken unterwir f t, nicht selbst 

durch Leitgedanken organisier t sein kann — selbst dann nicht, wenn das argumenta-

tive Zentrum in einer »Unabgeschlossenheit und Offenheit sprachlicher Strukturen« 

bestünde. 

73 | Vgl. Zima, Peter: Postmoderne, 141-147: Die »postmoderne« Selbstwidersprüch-

lichkeit mündet in sozialer Hinsicht im Pluralismus von Handlungsmöglichkeiten und 

Meinungen. Weil hier kein einheitlicher Überbau mehr als Vergleichspunkt dient, kann 

der freigesetzte Mensch seinen widersprüchlichen Pluralismus in kreativem Schreiben 

ausleben.

74 | Vgl. Fechner, Frank: Politik und Postmoderne. Postmodernisierung als Demokra-

tisierung? Wien 1990, 80-83. Dieser Autor nimmt Bezug auf Ulrich Becks Begrif f der 

Risikogesellschaft.

75 | Deshalb wird vom Ausdruck »Postmoderne« in dieser Arbeit nur dann Gebrauch 

gemacht, wenn Anführungszeichen signalisieren, dass dieser Begrif f mit inneren Wider-

sprüchen kontaminier t ist. Dass es in seiner Natur liegt, sich selbst zu widersprechen 

und so keine Natur zu haben.

76 | Vgl. in geschichtlicher Hinsicht: Vattimo, Gianni: Das Ende der Moderne, Stuttgart 

1990, 8-9: »[…] das ist heute übrigens auch einer der verbreitetsten Einwände gegen 

den Begrif f der Postmoderne selbst. Wenn man behauptet, daß wir uns in einem späte-

ren Stadium in Bezug auf die Moderne befinden, und dieser Tatsache eine gewisserma-

ßen entscheidende Bedeutung verleihen, so setzt dies die Annahme gerade desjenigen 

voraus, was den Standpunkt der Moderne kennzeichnet, nämlich die Idee der Geschich-

te mit ihren Korollarien, mit dem Begrif f des Fortschritts und dem der Überwindung. Die-

ser Einwand, der in verschiedener Hinsicht die typische Leere und Unabgeschlossen-

heit der rein formalen Argumente aufweist (wie etwa — paradigmatisch — das Argument 

gegen den Skeptizismus: Wenn man sagt, daß alles falsch ist, dann erhebt man den 

Anspruch, die Wahrheit zu sagen, also…), weist dennoch auf eine echte Schwierigkeit 

hin: nämlich die, ein unverwechselbares Kennzeichen eines Wendepunkts in bezug auf 

jene Bedingungen (der Existenz, des Denkens) zu bestimmen, die als Postmoderne be-

zeichnet werden […] Die Dinge ändern sich aber, wenn man […] die Postmoderne nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 39

Die Wirkungsweise eines solchen erodierenden Paradigmas in der Paradoxie 
entfaltet François Lyotard in seiner wegweisenden Schrift »Das postmoderne 
Wissen«. Sie behandelt die Frage, wie überhaupt Wissen erlangt wird, wenn 
sich mit jedem Versuch des Wissensgewinns immer nur die eigene Fragilität 
herausstellen kann. Diese Schrift ist nicht deshalb so erstaunlich, weil sie aus­
drücklich beschreiben würde, was solche unmöglichen Wissensinhalte genau 
wären, sondern weil sie performativ vorführt, wie produktiv das Spiel mit Wis­
sensgewinn und -verlust sein kann. Auf diese Weise kann gezeigt werden, wie 
»postmodernes« Wissen erlangt wird – und weniger, worin »postmodernes« 
Wissen inhaltlich besteht.77

Die Schrift systematisiert das moderne Wissen in Abgrenzung zum »post­
modernen«. Diese Abgrenzung besteht in einer mehrfach in sich gestaffel­
ten Unterscheidung. Das moderne Wissen ist inhaltlich durch die Ausein­
andersetzung von moderner Wissenschaft und Narration zugrunde gelegt. Die 
moderne Wissenschaft einerseits ist thematisch durch die Unterscheidung von 
Systemtheorie und Marxismus konstituiert,78 sowie institutionell durch den 
Gegensatz von Forschung und Lehre.79 Wissenschaftliches Wissen kann als 
eine Art von Erkenntnis bezeichnet werden, die als assertorische Aussage wahr 
oder falsch sein kann. Dieses Wissen soll wiederholt beobachtbar sein und dar­
über hinaus in seiner Sachgemäßheit von Experten bewert- sowie vergleichbar 
sein.80

Die interne Beziehungs- und Unterscheidungsstruktur der Wissenschaft 
findet sich in der Abgrenzung zur »Narration« wieder. Die Narration als al­
ternativer Stützpfeiler des modernen Wissens hat zunächst die Eigenheiten81, 
dass sie bildende Werturteile transportiert und rein denotativen Aussagen eine 

nur als Neuheit gegenüber der Moderne, sondern auch als Auflösung der Kategorie des 

Neuen charakterisier t […].« Wir sehen, dass diese »Einwände« und »Schwierigkeiten« 

die »Postmoderne« korrumpierend konstituieren.

77 | Demgegenüber interpretier t Wolfgang Welsch Lyotards Schrif t so, dass er zu dem 

Schluss kommen kann: Postmodernes Wissen besteht in der Preisgabe einer vereinheit-

lichenden Leitidee und im Übergang auf viele, verschiedene und disparate Sprachspie-

le. Vgl. Welsch, Wolfgang: Unsere postmoderne Moderne, 31-37. In der vorliegenden Ar-

beit soll dieser Ansatz nicht verneint, sondern um die Analyse erweiter t werden, wie es 

zu einem solch kleinteiligen »postmodernen« Wissen kommen kann: Was sagt Lyotard 

darüber aus, wie ein solcher Wissenserwerb vonstatten gehen kann?

78 | Vgl. Lyotard, Jean-François: postmoderne Wissen, 50-52.

79 | Vgl. ders.: postmoderne Wissen, 76-83.

80 | Vgl. ders.: postmoderne Wissen, 64.

81 | Diese Spezifika unterscheiden die Narration grundlegend von der Wissenschaft: 

Die Narration kann keine Wahrheit erbringen wie die Wissenschaft. Die Geschichten 

sind er funden.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe40

Vielfalt an weiteren Sprachspielen beigeben kann, sowie einer sozialen Gleich­
richtung82 dient. Die Erzählung hat weiterhin eine Säuberungsfunktion für 
das Wissen. Sie sorgt für das Vergessen und Reduktion von Wissen, indem 
ihre ästhetische Eigengesetzlichkeit (wie Rhythmus, Metrik, Reimschema, 
Rhetorik etc.) die Wissensinhalte überformt.83 Die Narration unterscheidet 
sich nicht nur von der modernen Wissenschaft, sie ist gleichzeitig als exter­
ner Legitimationsgarant strukturell an sie gebunden: Durch sie geschieht die 
narrative Beglaubigung der Wissenschaft durch Akzeptanzsteigerung bei den 
Peers sowie auch eine Rückbindung des Wissens an die Macht.84 Die Narration 
gleicht der modernen Wissenschaft in ihrer internen Aufspaltung, die zwi­
schen Bildungsfunktion und der sozialen Funktion der Herstellung von politi­
schem Konsens auftritt.85

Durch revolutionsartige Entwicklungen auf dem Gebieten der elektroni­
schen Datenverarbeitungs- und Übermittlungsmethoden sowie der Kyber­
netik und künstlichen Intelligenzforschung ist das moderne Wissen nicht nur 
einer Legitimitätskrise, sondern einem Paradigmenwechsel unterzogen.86 An 
seinen Grenzen macht sich das »postmoderne Wissen« bemerkbar. Es tritt 
dort zutage, wo sich die Fragwürdigkeit des modernen Wissens durch die in­
formationstechnologische Umgestaltung der Narration zum Zusammenbruch 
der vereinheitlichenden Metadiskurse ausgewachsen hat.87 

Als Hauptfolge88 der postmodernen Delegitimierung von Metadiskursen 
identifiziert Lyotard die Pluralität formaler und axiomatischer Systeme, die 

82 | Vgl. ders.: postmoderne Wissen, 70-71: »Die narrativen ›Rollen‹ (Sender, Empfän-

ger, Held) sind so ver teilt, daß das Recht, die eine, nämlich jene des Senders, zu be-

setzten, sich auf den doppelten Umstand gründet, die andere, also die des Narratärs, 

eingenommen zu haben, und durch den getragenen Namen bereits von der Geschichte 

erzählt worden zu sein; das heißt bei anderer narrativer Gelegenheit in die Position des 

berichteten Referenten gestellt worden zu sein. […] Die Sprechakte […], die für dieses 

Wissen relevant sind, werden also nicht nur vom Sprecher, sondern auch vom Angespro-

chenen und ebenso vom Dritten, von dem die Rede ist, ausgeführt.«

83 | Vgl. ders.: postmoderne Wissen, 72-73.

84 | Vgl. ders.: postmoderne Wissen, 89-95.

85 | Vgl. ders.: postmoderne Wissen, 104-108.

86 | Vgl. ders.: postmoderne Wissen, 20-29: Die Revolution besteht in einer Bewegung 

der Binarisierung (Selektion des Wissens aufgrund der Eignung zu digitaler Formatie-

rung) und einer der Ökonomisierung (Weiterverwendung des selektier ten Wissens an-

hand der Leitunterscheidung: Zahlungserkenntnisse — Investitionserkenntnisse). Vgl. 

auch Lyotard, Jean-François: Grabmahl des Intellektuellen, Wien 1985, 84-85.

87 | Vgl. Lyotard, Jean-François: postmoderne Wissen, 113-122.

88 | Nebeneffekte der »postmodernen« Legitimitätskrise sind die Aufrüstung des Men-

schen mit technischen Prothesen sowie die Kommerzialisierung des Wissens (da die 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 41

sich nicht aufeinander reduzieren lassen.89 Die Wissenschaft ist nicht mehr 
an die eine wahrhaftige Realität gebunden, was den Vorteil einer immensen 
Steigerung von Aussagemöglichkeiten mit sich bringt.90 »Postmoderne« Dis­
kurse müssen sich nicht mehr durch einen Rekurs auf eine vereinheitlichende 
Erzählung (wie Wahrheit oder Konsens) legitimieren, sondern setzen sich im 
Dissens von pluralen Alternativen fort.91 Daraus ergibt sich die Zulassung und 
der Respekt von anders lautenden Aussagen, deren positive Eigenschaften ge­
rade in der Beliebigkeit und bloßen Anschlussfähigkeit bestehen.92 

Die »Postmoderne« kultiviert in der Folge das paralogische und parado­
xe Wissen. Sie wendet sich – wie Lyotard – gegen die Moderne und ihre zi­
vilisatorischen Errungenschaften wie Wahrheit, Konsens, aufgeklärte Wis­
senschaft samt ihrer Legitimationsschemata, bewahrt sie aber gerade in ihrer 
kritischen Auseinandersetzung wieder auf. Diese Aufhebung wird wesentlich 
vom Unterscheidungsgebrauch geleistet. In der Form der Unterscheidung 
kann gleichzeitig eine Aussage getroffen, ihr widersprochen und diese kritisch 
rekontextualisiert werden. Die Bedeutung der Schrift »Das postmoderne Wis­
sen« liegt darin, dass in ihr vorgeführt wird, wie Sachverhalte erläutert werden 
können, indem sie sowohl durch diskriminierende als auch durch integrative 
Elemente innerhalb einer Unterscheidung strukturiert werden.93 So wird das 

Wissensvermittlung nicht mehr durch die Lehre garantier t werden kann). Vgl. ders.: 

postmoderne Wissen, 130-138 + 142-150.

89 | Vgl. ders.: postmoderne Wissen, 128. Vgl. auch ders.: Grabmahl, 86-87: »Wenn 

das, was Sie die französische Philosophie der letzten Jahre nennen, in irgendeiner Wei-

se postmodern ist, so darum, weil sie in ihrer Reflexion über die Dekonstruktion der 

Schrif t (Derrida), die Unordnung der Diskurse (Foucault), die epistemologischen Para-

doxien (Serres), die Alterität (Lévinas) oder die Sinneffekte, die aus nomadischen Be-

gegnungen resultieren (Deleuze), den Akzent auf Inkommensurabilitäten legte.«

90 | Vgl. ders.: postmoderne Wissen, 173.

91 | Vgl. ders.: postmoderne Wissen, 176 + 191.

92 | Vgl. ders.: postmoderne Wissen, 187: »Die dif ferenzierende Aktivität oder die der 

Er findungskraft oder der Paralogie haben in der aktuellen wissenschaftlichen Pragma-

tik die Funktion, diese Metapräskriptiven […] hervortreten zu lassen und zu fordern, daß 

die Partner andere akzeptieren. Die einzige Legitimierung, die eine solche Forderung 

letztlich annehmbar macht, ist, daß dies Ideen, das heißt neue Aussagen, hervorbrin-

gen wird.«

93 | Vgl. Lyotard, Jean-François: Die Mauer des Pazifik, Wien u.a. 1985: In dieser 

Schrif t f indet man ein weiteres Beispiel für verschobenen Unterscheidungsgebrauch, 

die widersprüchliche Rückbindung von Erkenntnissen auf sich selbst. In der Form einer 

Erzählung verwebt Lyotard hier autobiografische Elemente wie seinen Gastaufenthalt 

an der Universität von Kalifornien, die Einsamkeit eines dozierenden »Gastarbeiters« 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe42

moderne Wissen durch die Leitunterscheidung Wissenschaft/Narration legi­
timiert. Beide Seiten der Unterscheidung stützen sich dabei durch die kom­
plementäre Übernahme von gesellschaftlichen Funktionen gegenseitig – und 
das obwohl sie grundsätzliche und gegensätzliche Wesenszüge aufweisen. Es 
bleibt jedoch nicht bei dieser einen fundamentalen Opposition. Dieser Ge­
gensatz ist im Inneren wiederum durch verästelte Binnenunterscheidungen 
aufgebaut und verzweigt sich im Äußeren durch den Gegensatz von moder­
nem und »postmodernem« Wissen. Diese sich stützende und sich gegenseitig 
tragende Architektur von Widersprüchen wird von Lyotard vorgeführt: In sei­
nem Werk zeigt sich, wie »postmodernes« wissenschaftliches Design funk­
tioniert: in der Organisation von Widersprüchen, die dynamisch aufeinander 
aufbauen und sich ineinander verkletten und aufeinander aufbauen.94

und die architektonischen Besonderheiten des Arbeitsplatzes. Fiktional werden diese 

Elemente dann auf Themen wie Kunstinterpretation, Rassismus, Emanzipation, Impe-

rialismus im gegenwärtigen Amerika, in der Antike und in Nazideutschland ausgedehnt. 

Der Leser wird bei dieser Schrif t Zeuge, wie sich ein »postmodernes« Spiel von Integra-

tion und Desintegration entwickeln kann. So kann man auf Seite 11 eine Ar t von Motto 

entnehmen: »Kaum sucht Ihr Auge den Zeilen eines Buches oder eines Manuskripts zu 

folgen oder überläßt sich dem verwirrenden Geflecht der Linien der Landschaft, so be-

ginnt es, unmerklich von dem einen zum andern zu wandern, bis Sie gewahren, daß Sie 

›gefangen‹ sind, daß Sie nicht entkommen, aber auch niemals eindringen werden, da es 

weder ein Außen noch ein Innen gibt, keinen Ort, der zu greifen wäre, oder ergrif fen wer-

den wollte. Im Gegenteil, es ist Ihr Interesse selbst, das, in seiner Einzigartigkeit bald 

diesem Buch, bald jenem Blick zugewandt, in diesem Gestrüpp aus Wörtern und Dingen 

for twährend neue Verbindungen und Übergänge entdeckt und so diese Durchsichtigkeit 

immer undurchdringlicher werden läßt: Sie selbst sind es, der zu diesem Labyrinth mehr 

hinzufügt, ohne daß man doch genau sagen könnte was.«

94 | Bei Niklas Luhmann findet man dieses Phänomen der for tgesetzten Unterschei-

dungen unter dem Begrif f des »re-entry«. Die Unterscheidung tritt auf einer ihrer Seiten 

wieder ein. Die Makrostruktur findet sich kopier t in der Mikrostruktur wieder. So ist bei 

Lyotards »Postmodernem Wissen« der Gegensatz von Moderne/Postmoderne auf der 

Seite der Moderne als charakteristischer Gegensatz von Wissenschaft/Narration wie-

der zu finden. Zu diesem Punkt der Untersuchung bleiben wir bei einer Bewertung dieses 

»re-entry« als gelungenem Versuch, eine abgeschlossene Beobachtung für konstitutive 

Randbemerkungen zu öffnen. Bei solchen Definitionen tritt eine Grenzverschiebung ein: 

Das Außen wird konstitutiv für das Innen. Eine genaue Aufschlüsselung der unterschied-

lichen Wechselwirkungen zwischen dem Außenbereich und dem Innenbereich von Be-

obachtungen findet sich im späteren Verlauf der Arbeit, wenn die Funktionsweise der 

dif férance beschrieben wird.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 43

Die traditionelle Logik kann in dieser Art des Unterscheidungsgebrauchs nur 
einen paradoxen Selbstwiderspruch verstehen. In dieser Gleichzeitigkeit von 
Ablehnung und bejahender Aufhebung in einer paradoxen Unterscheidung 
liegt eine gewisse Unheimlichkeit, die gegenüber der »Postmoderne« empfun­
den wird. Im Begriff der Unheimlichkeit ist vornehmlich das Unbehagen der 
gegenwärtigen Menschen gegenüber der Zweischneidigkeit ihrer Aussagen 
versammelt.95 Dieser Begriff verdeutlicht aber darüber hinaus die Verbunden­
heit der Seiten einer Unterscheidung, die doch eigentlich sauber getrennt und 
geschieden sein sollten. Damit steht das Unheimliche, das sich vom heimlich 
Vertrauten unterscheidet und es doch in sich trägt, für eine »postmoderne« 
Eigenart bei der Verwendung von Unterscheidungen, die nicht hoch genug 
eingeschätzt werden kann. 

Sigmund Freud hat sich in seiner Schrift »Das Unheimliche«96 mit diesem 
Umstand der gleichzeitigen Trennung und Vereinigung beschäftigt, was bei 
zeitgenössischen Autoren auf Anklang gestoßen ist, die nach einem Paradig­
ma für die »Postmoderne« gesucht haben.97 Das Unheimliche ist verstrickt in 

95 | Das Unheimliche weist über die bloße Realität hinaus. Es lässt sich deshalb nicht 

sprachlich festzurren. Vgl. Saler, Michael: Profane Illuminations, Delicate and Myste-

rious Flames: Mass Culture and uncanny Gnosis, in: Collins, Jo u. Jervis, John (Hg.): 

Uncanny Modernity. Cultural Theories, Modern Anxieties, Chippenham and Eastbourne 

2008, 197: »Within modernity, the uncanny can be conceived as a disturbing sensa-

tion that has the potential to expose overlooked or unimagined possibilities about the 

nature of existence. It does not simply reflect atavistic impulses, as Freud maintained. 

The knowledge the uncanny provides is complementary to that of modern rationality, 

suggesting potentials that positivism could not postulate.« 

96 | Vgl. Freud, Sigmund: Das Unheimliche, in: Mitscherlich, Alexander, Richards, An-

gela u. Strachey, James (Hg.): Sigmund Freud. Studienausgabe, Band IV Psychologische 

Schrif ten, Frankfur t a.M. 2000, 241-274

97 | Die Postmoderne beziehe sich gleichermaßen ablehnend wie auch inkorporierend 

auf die Moderne; genauso wie sich das Unheimliche zum Heimlichen und Heimatlichen 

verhalte. Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion. Derrida und die poststrukturalistische 

Literatur theorie, Reinbek bei Hamburg 1999, 23: »Die Unterscheidung von Strukturalis-

mus und Poststrukturalismus in diesen Termini führt zu einer komplizier ten Beziehung, 

denn canny und uncanny sind keine einfachen Gegensätze. Ein er folgreicher uncanny 

Kritiker kann sehr wohl genau so scharfsinnig sein wie sein canny Gegenstück, und ob-

wohl das Unheimliche (uncanny) eine Verletzung der Ordnung darstellt, ist doch das 

beunruhigende Geheimnis des unheimlichen Moments in der Literatur oder in der Kritik 

auch eine Manifestation einer verborgenen Ordnung. […] Das uncanny erschöpft sich 

nicht im Unheimlichen oder Bizarren, sondern verweist auf tieferliegende Gesetze, und 

Millers Formulierungen stellen gewiß das uncanny über das canny. Der uncanny Post-

strukturalismus weckt den canny Strukturalismus aus dem dogmatischen Schlaf, in den 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe44

eine gebrochene Beziehung zum Heimlichen. Auf der einen Seite ist das Un­
heimliche Ausdruck einer verlorenen erkenntnistheoretischen Kontrolle des 
Menschen über seine Welt, Ausdruck des Fremden und Unvertrauten. Auf der 
anderen Seite steht das Unheimliche für das entdeckte Geheimnis und das 
Öffentliche, insofern es als das Gegenteil des Heimlichen und Verborgenen 
gesehen werden kann.98 Das Unheimliche ist durch eine paradoxe Doppelbö­
digkeit charakterisiert, die sowohl in einer Bewegung des Anvertrauens und 
der Aneignung besteht, als auch in einer Emotion des Missfallens und der 
Absonderung.99

Der Text von Freud kann deshalb zur Erklärung der »Postmoderne« her­
angezogen werden, weil hier der Unterscheidungsgebrauch aus den Fugen ge­
rät. Nicht nur weil das Unheimliche gleichzeitig verbunden und abgetrennt 
vom Heimat- und Heimlichen wird, sondern auch weil diese unheimliche Un­
terscheidungsstruktur auf das wissenschaftliche Design bei Freud übergreift. 
Zu Beginn erklärt Freud das Unheimliche etymologisch aus dem doppelten 
Begriff des Heimlichen. Die eigene Argumentation ist auf jene Symmetrie an­
gewiesen.100 Aus der Doppeldefinition des Heimlichen wird entsprechend eine 

ihn sein ›unerschütterliches Vertrauen‹ in das Denken und das ›Versprechen einer ratio-

nalen Ordnung‹ versetzt haben.« Culler bezieht sich hier auf einen Aufsatz von Joseph 

Hillis Miller aus dem Jahr 1976 mit dem Titel »Steven’s Rock and Criticism als Cure II«. 

Vgl. auch Punter, David: The Influence of Post-Modernism on contemporary Writing. An 

interdisciplinary Study, New York u.a. 2005, 131-155

98 | Vgl. Freud, Sigmund: Unheimliche, 244-248.

99 | Bei Freud selbst ist der Versuch bemerkbar, diese Doppelbödigkeit zu unterdrüc-

ken. Er versucht die paradoxe Doppeldefinition unter seinem Konzept der Verdrängung 

zu vereinheitlichen. Die Verdrängung als Versuch die Paradoxie zu verdrängen? — Die 

heimliche Unheimlichkeit wird in der geheimen Natur der Verdrängung mit Hilfe zweier 

Postulate harmonisier t: 1. Jeder Affekt einer Gefühlsregung kann durch Verdrängung in 

Angst verwandelt werden. Das Unheimliche ist dabei ein Indiz für die Wiederkehr des 

Verdrängten. 2. Es besteht ein Zusammenhang von Heimlichkeit und Unheimlichkeit, 

denn das Unheimliche stellt ein dem Seelenleben Altver trautes dar, dass nur durch ei-

nen Prozess der Verdrängung dem Bewussten nicht voll zugänglich ist. Vgl. ders.: Un-

heimliche, 263-264.

100 | Vgl. ders.: Unheimliche, 248-250; besonders aber 248-249: »Aus diesem langen 

Zitat ist für uns am interessantesten, daß das Wörtchen heimlich unter den mehrfachen 

Nuancen seiner Bedeutung auch eine zeigt, in der es mit seinem Gegensatz unheimlich 

zusammenfällt. Das Heimliche wird dann zum Unheimlichen […] Wir werden überhaupt 

daran gemahnt, daß dies Wort heimlich nicht eindeutig ist, sondern zwei Vorstellungs-

kreisen zugehört, die, ohne gegensätzlich zu sein, einander doch recht fremd sind, dem 

des Vertrauten, Behaglichen und dem des Versteckten, Verborgengehaltenen. […] Hin-

gegen werden wir auf eine Bemerkung von Schelling aufmerksam, die vom Inhalt des 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus gegebenem Anlass: Wie wir uns gegenwär t ig verstehen 45

zweifache Definition von »unheimlich« entwickelt. Untermauert wird diese 
etymologische Annäherung durch die Analyse von literarischen Beispielen 
und Fällen aus der psychoanalytischen Praxis.101 Im Anschluss an seine Ab­
handlung sieht sich Freud jedoch genötigt, dem Einwand zu begegnen, dass 
seine praktischen und literarischen Beispiele nur willkürlich gewählt seien 
und sich mit anderen Beispielen das Gegenteil beweisen ließe. Freud versucht 
dem Einwand dadurch zu entkommen, dass er das Unheimliche einseitig 
in Unheimlichkeit des Erlebens und Unheimliches der Fiktion unterteilt.102 
Damit bricht er mit der vorher postulierten Symmetrie zwischen Heimlich­
keit und Unheimlichkeit. Das Unheimliche lässt sich nicht aus einer einfa­
chen Entgegensetzung entwickeln. Es verkompliziert und verwirft sich im 
erzwungenen Unterscheidungsgebrauch – mehr als eine triviale Entgegenset­
zung zum Heimlichen vermuten lassen würde.103 Das Unheimliche erlangt 
durch seine Unabhängigkeit vom Heimlichen ein monströs verkompliziertes 
Eigenleben.

Was wir auch bei Freud für eine Erklärung der »Postmoderne« auffinden, 
ist ein Strukturmodell nicht-einfacher Unterscheidungen. Das Unheimliche 
an der »Postmoderne« ist eine Unheimatlichkeit, die jegliches Zur-Ruhe-
kommen in einer endgültigen Feststellung einer Wahrheit verhindert. Das 
Unheimliche an der »Postmoderne« ist die Schrecklichkeit in der Endlichkeit, 
dass alles nur innerhalb eng gesteckter Grenzen gilt, dass selbst die Grenzzie­
hung an sich nur eingeschränkte Gültigkeit besitzt und hinterfragt werden 
kann. Es ist unheimlich, dass es keine unabänderliche Sicherheit mehr gibt, 
dass alles, was wir hervorbringen, sich verändert und vergeht – und dass wir 
selbst sterben müssen. Das Unheimliche an der »Postmoderne« ist eine kor­
rumpierte Intimität des Menschen und seiner Welterfahrung. Die Welt als ver­
traute Heimat ist dem »postmodernen« Menschen nicht gegeben.104

Begrif fes Unheimlich etwas ganz Neues aussagt, auf das unsere Erwartung gewiß nicht 

eingestellt war. Unheimlich sei alles, was ein Geheimnis, im Verborgenen bleiben sollte 

und hervorgetreten ist.«

101 | Vgl. Freud, Sigmund: Unheimliche, 250-263.

102 | Vgl. ders.: Unheimliche, 268-274.

103 | Vgl. ders.: Unheimliche, 271-272: Freud kann seine Arbeit nicht für sich stehen 

lassen. Er verweigert sich einem endgültigen Abschluss, weil er mögliche Einwände in 

seine Theorie integrieren will. Das gelingt ihm — um den Preis der Verschiebung in Fol-

geunterscheidungen: »Das paradox klingende Ergebnis ist, daß in der Dichtung vieles 

nicht unheimlich ist, was unheimlich wäre, wenn es sich im Leben ereignete, und daß in 

der Dichtung viele Möglichkeiten bestehen, unheimliche Wirkungen zu erzielen, die fürs 

Leben wegfallen.«

104 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 1144: »Man muß deshalb umformulieren und sagen, 

daß die Einheit der Gesellschaft oder, von ihr aus gesehen, der Welt nicht mehr als Prin-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe46

Die folgende Arbeit soll aufweisen, inwieweit sich diese Anklänge des Un­
heimlichen, diese paradoxen Ausdrucksweisen der »Postmoderne« zur Er­
bringung sinnhafter Bezüge ausdrücken können. Sie gibt damit ein Beispiel 
für »postmodernes« Denken indem sie Autoren wie Jacques Derrida oder 
Niklas Luhmann heranzieht. Hier zeigt sich eine enge Verbindung zwischen 
der paradoxen Struktur der Sprache und der Gabe, sie künden beide von einer 
eigenartig brüchigen Reziprozität. Sei es die sprachliche Abgründigkeit eines 
kommunikativen Austausches, eines Dialoges, der den logos unterhöhlt – sei 
es die Vergeblichkeit eines reziproken Warenumschlags, eines unaufhaltsa­
men Tauschhandels, bei dem eine reine Gabe unmöglich erscheint.

zip, sondern nur noch als Paradox behauptet werden kann. Die Letztfundierung in einem 

Paradox gilt als eines der zentralen Merkmale postmodernen Denkens. Die Paradoxie 

ist die Orthodoxie unserer Zeit. […] Das heißt vor allem, daß Unterscheidungen und Be-

obachtungen nur noch als Auflösungen eines Paradoxes ›begründet‹ werden können.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002 - am 14.02.2026, 11:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

