Antigone

Gliicklich, dessen Leben keine Leiden kennt.

Als Sophokles (496-406 v.Chr.) fiir die Dionysien ein Stiick namens Antigone
ankiindigt, versetzt er die Athener damit in neugierige Vorfreude. Das hatte es
nimlich noch nie gegeben: Ein Stiick iiber die Tochter von Odipus. Uberhaupt
spielen die Téchter Ismene und Antigone in der Uberlieferung eine beigeordnete
Rolle. In manchen Versionen hat Odipus gar keine Kinder, da sich seine Gattin
und Mutter schon in der Hochzeitsnacht das Leben nimmt, in anderen nur die
beiden Sohne Eteokles und Polyneikes.2 Und wahrlich enttiduscht die Tragodie
die gespannten Zuschauer nicht: Antigones Schicksal ist mitreiend und neu.
Zwar hat Sophokles weder die Figur der Antigone noch das Bestattungsverbot
fiir Polyneikes erfunden, denn beides taucht bereits in einigen Versionen des
Odipus Mythos’ auf,’ aber bei ihm wird die Antigone von einer Neben- zu einer

1 Sophokles: Antigone. Griechisch/Deutsch. Ubersetzt und herausgegeben von Norbert
Zink. — Stuttgart: Reclam 1981, V. 581. Im Folgenden mit Titel und Versangabe im
Text zitiert.

2 Vgl.: Hellmut Flashar: Sophokles. Dichter im demokratischen Athen. — Miinchen:
Beck 2000, 59. Ausfiihrlich bei Christiane Zimmermann: Der Antigone-Mythos in der
antiken Literatur und Kunst. Band 5 in der von Hellmut Flashar und Niklas Holzberg
hrsg. Reihe Classica Monacensia. Miinchner Studien zur Klassischen Philologie. —
Tiibingen: Narr 1993, 59ff.

3 Genaueres zu den verschiedenen Fassungen des Odipus-Mythos vor dem eigentlichen
Inerscheinungtreten der Antigone im fiinften Jahrhundert v. Chr. ist bei Christiane
Zimmermann zu erfahren: Der Antigone-Mythos, Kap. 1I.1. »Die mythische Vorge-
schichte und der motivgeschichtliche Kontext«, 59-88 und Kap. III.2. »Entwicklung
und Grundbestand des Antigone-Mythos«, 294-301.

- 8 14.02.2026, 14:30:13. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Hauptfigur und erdffnet so eine vollkommen neue und andere Perspektive auf
den bekannten Mythenstoff.

Aufgefiihrt wird die Antigone vermutlich erstmals 442 v.Chr.* Zu diesem
Zeitpunkt ist Sophokles selbst politisch stark in Athen eingebunden: 443/42 wird
er zu den Hellenotamiai gewéhlt, einem Kollegium von zehn Minnern, das fiir
den attischen Seebund die Kriegskasse verwaltet. Nur ein Jahr spiter, wohl als
Ehrung fiir die aulergewohnliche Tragddie Antigone und seinen damit verbun-
denen Sieg bei den Dionysien, wird er in das hochste politische Amt Athens
gewihlt: Sophokles wird einer von zehn Strategen im Samischen Krieg. Sophok-
les ist aber nicht nur Politiker, er hat auch ein besonders enges Verhéltnis zu den
religiosen Kulten, besonders zu heilenden Gottern und Heroen. Historisch belegt
ist, dass er engagiert die Einfiihrung des Asklepioskults in Athen unterstiitze.
Ungewohnlich ist die Verquickung von Dichtung und Staat dabei nicht, wie Eri-
ka Fischer-Lichte in History of European Drama and Theatre verdeutlicht, denn
die Dionysien haben einen solch hohen Stellenwert in Athen, dass ihre Gewinner
oftmals in wichtige politische oder militirische Amter gewihlt werden.’ Die gro-
Be politische und gesellschaftliche Signifikanz des Festes wird durch den Ablauf
verdeutlicht, denn die Athener lassen wihrend der mehrere Tage andauernden
Feierlichkeiten keine Gelegenheit aus, sich ihren Freunden und Verbiindeten als
michtiger und reicher Staat zu prisentieren. Bei den Dionysien haben nicht nur
kultisch-religiose Rituale ihren Platz, sondern auch weltlich-politische Dinge:
Minner, die sich um Athen besonders verdient gemacht haben, werden in aller
Offentlichkeit geehrt, die S6hne der im Krieg Gefallenen bekommen hier feier-
lich die Waffen des Vaters iiberreicht, die jungen Minner, die nun an der
Schwelle zum Erwachsenwerden stehen, werden in die politische Gemeinschaft
aufgenommen.

Doch im Mittelpunkt der Dionysien steht der fiinf Tage dauernde dramati-
sche Wettstreit. Eingebunden in die religiosen Riten des Dionysoskults beginnt
er am ersten Abend des Festes mit der Auffithrung der Dithyramben (Heroenbal-
laden, die, nach Flashar, aus dem »alten Kultlied des Dionysos«’ hervorgegangen

4 Vgl.: Hellmut Flashar: Sophokles, 58. Das genaue Entstehungsdatum bleibt allerdings
umstritten, auch 440 v.Chr. gilt als mogliche Entstehungszeit.

5 Vgl.: Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre. — London:
Routledge 2002, 8. Dazu weiter: »The Great Dionysia was considered the most impor-
tant cultural event in the polis and represented the politics of the polis to the outside
world.« Ebd., 9.

6 Hellmut Flashar: Sophokles, 23. Hier gibt es iiberhaupt eine ausfiihrliche Beschrei-
bung des Ablaufs der Dionysien: Kapitel II: Fest und Theater, 19-29. Ebenfalls

- 8 14.02.2026, 14:30:13. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ANTIGONE | 123

sind) durch Jiinglings- und Minnerchore.” Geschiitzte vierzehn- bis siebzehn-
tausend Zuschauer verfolgen dann am nichsten Tag den Wettstreit der
Komdodien. Den Abschluss bildet der dreitéigige Tragddienagon. Dabei werden
taglich drei von einem Dichter zusammenhéngend geschriebene Tragddien und
ein Satyrspiel aufgefiihrt.® Die zur Antigone gehdrenden Dramen sind leider ver-
loren gegangen. Die von einer 500 Mitglieder umfassenden Ratsversammlung
schon Monate vorher bestimmten Schiedsrichter bewerten in einem komplizier-
ten Verfahren die Dramen — wahrscheinlich von den Zustimmungs- und Un-
mutsduBerungen der Zuschauer nicht unbeeinflusst — und bestimmen so einen
Sieger.” Sophokles gewinnt zwischen 468 und 406 zwanzig Mal den Wettstreit.
Fischer-Lichte und Flashar sind sich dabei darin einig, dass die Tragodie und
die Polis eng miteinander verbunden sind. Athen feiert bei den Dionysien nicht
nur Dionysos, sondern auch sich selbst als demokratischen Stadtstaat. Zwar wer-
den in den Dramen mythische Stoffe aufgearbeitet, ein Bezug zu aktuellen
politischen Geschehnissen ist aber beiden Autoren zu Folge stets gegeben. Flas-
har bezeichnet die Tragddie als ein »eminent politisches Theater«'’ und Fischer-
Lichte schreibt: »The tragedy as we know it owes its entire existence to the po-
lis.<'' Auch die Antigone hat demnach eine politische Dimension: Sophokles
behandelt hier nicht nur das in Kriegszeiten immer wieder auftretende Problem
des Bestattungsverbots, er fiihrt, so Fischer-Lichte, auch vor, was geschieht,
wenn eine Norm gebrochen wird: die Uberschreitung hat ernsthafte Konsequen-
zen sowohl fiir das Individuum, als auch fiir die Gemeinschaft der Polis. Damit
wird deutlich, dass die Dionysien nicht nur eine Feierlichkeit sind, die die eige-
nen Sitten verherrlicht, sondern dass im theatralen Wettstreit auch die Probleme
der Polis thematisiert werden. Dass beschreibt auch Hans-Thies Lehmann, wenn

ausfiihrlich zu Bedeutung und Aufbau der Dionysien: Erika Fischer-Lichte: History of
European Drama and Theatre, Chapter 1, Ritual theatre, 8-49.

7  Flashar rechnet aus, dass, da zu jedem Dithyramben-Chor fiinfzig Mitglieder gehoren,
insgesamt mit allen Schauspielern und dramatischen Choren (was bei der Komodie 24
Teilnehmer, bei der Tragddie 15 macht) etwa 1500 Athener gemischt aus professio-
nellen Schauspielern und Leihendarstellern an den Dionysien teilgenommen haben.
Hellmut Flashar: Sophokles, 23.

8 Leider ist nur eine einzige Trilogie erhalten geblieben: die Orestie des Aischylos: vgl:
Hellmut Flashar: Sophokles, 23.

9  Seit 449 wird ebenfalls der beste Schauspieler gekiirt. Vgl.: Erika Fischer-Lichte: His-
tory of European Drama and Theatre, 9.

10 Hellmut Flashar: Sophokles, 24.

11 Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 11.

- 8 14.02.2026, 14:30:13. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

er vom Theater als Fest spricht, »aber im Innern dieses Festes erschien eine boh-
rende Verunsicherung und Untergrabung der mit diesem Fest verherrlichten
Macht.« (TuM, 73) Die Verkniipfung von mythischem Stoff und aktueller Poli-
tik ist dabei nicht offenkundig, sondern untergriindig. Die Helden, die auf der
Biihne stehen, sind keine Identifikationsfiguren des Zuschauers, in dem Sinne,
dass sie fiir ihn eine andere Bedeutung hitten, als zur Geschichte Athens zu ge-
horen: »die Kidmpfe der groBen Geschlechter, der verruchten Atriden und
verfluchten Labdakiden, gehoren einer bedrohlichen legendédren Vergangenheit
an, denn die heroische AnmafBung widerspricht zutiefst den Idealen des neuen
politischen Denkens.« (TuM, 19)"* Trotzdem werden die Helden zum Paradigma
eines Problems, denn sie sind »verkniipft mit internen Spannungen der Polis, die
sich aus den rasanten sozialen Verdnderungen, aus dem Kampf der demokrati-
schen und aristokratischen Fraktionen und aus der dauernden Verwicklung in
Kriege ergeben.« (TuM, 19)

Interessant ist unter diesem Aspekt auch die antike theatrale Praxis, denn
der Schauspieler triigt eine Maske."” Das hat verschiedene Vorteile, zum einen
kann ein und dieselbe Person von verschiedenen Schauspielern gespielt werden
(je nachdem, wer in der Szene frei ist), zum anderen erleichtert die Maske die
Identifikation der Figur fiir den Zuschauer. Die Konsequenz ist allerdings, dass
die Person des Schauspielers nicht mit der Figur, die er spielt, identifiziert wird.
Auf dieses Paradox macht Lehmann zu Recht aufmerksam: Wihrend doch die
physische Prisenz des Darstellenden auf der Biihne eine »Konzentration auf den
einzelnen Menschen, eine Subjektivierung« (TuM, 35f.) ermoglicht, kommt
durch die Masken eine »stilisierende Entpersonlichung« zustande. Die hat eine
interessante Folge: Gesicht und Stimme werden durch die Maske voneinander

12 »Unzutreffend ist auch die Annahme, die Heroen, die Sophokles auf die Biihne bringt,
sollten durch ihre iibermenschliche Statur altaristokratische Ideale gegeniiber der mo-
dernen Polis wieder ins Leben rufen. Das ist nicht der Fall. Uniibersehbar werden die
Helden von ihrer Haltung in Katastrophen gestiirzt. Sie sind keine Idealbilder.« (TuM,
21)

13 Dass die Masken ein Relikt aus dem Kultischen sind und insofern auf die Biihne der
attischen Theater geschlittert sind, glaubt Hans-Thies Lehmann nicht: »der Wechsel
der Rollen sowie die Moglichkeit optisch deutlicher Markierung (wegen der erwahn-
ten groBen Entfernung der Zuschauer) legten aus theaterpraktischen Griinden den
Gebrauch der Maske nahe. Je grofer die Theater wurden [...], desto angebrachter wa-
ren die Masken als Hilfe zur Sichtbarmachung und grobgezeichneten Charakterisie-
rung. [...] Die durch die Maske bewirkte Stilisierung hebt den Helden von der All-
tagsrealitit ab und macht ihn fremd.« (TuM, 35)

- 8 14.02.2026, 14:30:13. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ANTIGONE | 125

getrennt. Damit verselbststidndigt sich die Stimme: »der antike Schauspieler war
zundchst und vor allem die Verkorperung einer Stimme.« (TuM, 36) Trotzdem
bleibt der Schauspieler unindividuell. Lehmann zufolge zeigt das eine Besonder-
heit des antiken Theaters: »Das Auseinanderklaffen der personalen Einheit
macht deutlich, da8 es im Diskurs des Theaters nicht um einen individuellen
Charakter geht; sondern um einen typisierten Représentanten, der Situationen
durchlebt, die ihn bestimmen, nicht als individuiertes Ich, das seinerseits die Si-
tuationen bestimmt.« (TuM, 37f.) Dieser Aspekt greift das auf, was am Ende des
vorangehenden Kapitels mit Hegel »substantielle Individualitit« genannt wird:
auf der antiken Bithne werden Ideale, die ihr Sein aus der Substanz speisen, zu
lebenden Figuren (mit skulpturhaften Masken) erweckt. Diese Verlebendigung
der Skulptur hat in der Antigone entscheidende Konsequenzen: So unwichtig das
Individuum selbst auch ist, macht es hier aufmerksam auf einen Fehler, der Kon-
sequenzen fiir alle haben wird.

Die sophokleische Antigone spielt nach dem Tod des Odipus: Kreon hat die
Kinder seiner Schwester Tokaste und seines Neffen und Schwiegersohns Odipus
in seinem Haus aufgenommen. Die bereits erwachsenen Sohne Eteokles und Po-
lyneikes entzweien sich ob ihres Herrscheranspruches iiber Theben und der
dltere Sohn wird vom Jiingeren aus der Stadt gejagt. Mit einem méchtigen Heer
kehrt er zuriick, um sich Theben mit Gewalt Untertan zu machen. Bei den
Kiampfen kommen beide Briider, Eteokles als Verteidiger der Stadt, und Poly-
neikes als deren Angreifer, um. Sie sterben im Zweikampf miteinander, jeder
durch die Waffe des anderen:

»CHOR. Denn sieben Fithrer an den sieben Toren / aufgestellt, Mann gegen Mann, lielen/
dem siegverleihenden Zeus den ehernen Tribut, / auler dem schrecklichen Briiderpaar, das
von einem Vater / und einer Mutter abstammend gegeneinander / die beidstarken Lanzen
richtete und den Teil / gemeinsamen Todes bekam, beide zusammen.« (Antigone, V. 141-
147)

Die Handlung der Antigone beginnt nach Beendigung der Kidmpfe, die Vorge-
schichte wird teils als bekannt vorausgesetzt, teils im Prolog wiedergegeben.
Wihrend der nun unangefochtene und seines Throns sichere Koénig Kreon, fiir
Eteokles ein Staatsbegribnis mit allen Ehren anordnet, soll seinen Weisungen zu
Folge, Polyneikes Leiche vor den Toren der Stadt unbestattet liegen bleiben,
»KREON. den Vogeln / und Hunden ein Fra$3, und als geschindet anzusehen.«
(Antigone, V. 205f.) Eine Nichtbestattung bedeutet dabei, dass der Tote zwar
Eingang in den Hades findet, dort aber nicht zur Ruhe kommt: Polyneikes wird
nicht nur die letzte Ehre verweigert, er wird zu einem ruhelosen Zwischendasein

- 8 14.02.2026, 14:30:13. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

verdammt."* Odipus’ ilteste Tochter Antigone betrachtet Kreons Befehl deshalb
als religiosen Frevel und sieht es als ihre heilige Pflicht an, den Bruder zu bestat-
ten, auch wenn ihr fiir diese Tat die Todesstrafe droht: »YANTIGONE. Jenen aber
werde ich / bestatten. Schon fiir mich, danach zu sterben!« (Antigone, V. 71f.)

Hellmut Flashar zu Folge war diese Wendung fiir die attischen Zuschauer
das eigentlich Uberraschende an der Tragodie. Denn Sophokles riickt hier eine
Frau in den Mittelpunkt, die eine Tat vollbringt, die, so Flashar, fiir einen Mann
unvorstellbar wire: »Die Frau lebt nicht in den Ehrbegriffen der Minnergesell-
schaft. Fiir sie gelten nicht die fiir all die mythischen Gestalten verbindlichen
Normbegriffe wie Ehre, Ansehen, Geltung und der Verlust dieser Werte in tragi-
schen Situationen. Die Sphére der Frau war das Haus, nicht der politische
Raum.«" Mit der Bestattung stoft Antigone zwar in den politischen Raum vor,
sie tut dies aber aus nicht politischen Griinden. Sie steht nicht auf der Seite des
Angreifer Thebens, sie will nicht seine Taten ehren oder rechtfertigen, sie will
nur den Bruder bestattet sehen. Sie fiihlt sich den Gottern verpflichtet, mehr ver-
pflichtet als dem Staat, dessen Biirgerin sie ist: »ANTIGONE: Denn linger ist die
Zeit, / die ich gefallen mufl den Unteren als denen hier oben. / Dort ndmlich
werde ich immer liegen.« (Antigone, V. 74-76) Als sie von den Wichtern, die
Kreon zur Bewachung von Polyneikes Leichnam abgestellt hat, dabei ertappt
wird, wie sie ihm die letzte Ehre erweist, wird sie verhaftet und ihrem Onkel und
zukiinftigen Schwiegervater Kreon vorgefiihrt. Der missdeutet ihre Tat als politi-
sche und verurteilt sie dazu, bei lebendigem Leibe in eine Felsgruft eingemauert
zu werden: »KREON. dort soll sie zu Hades, den allein von den Gottern sie ver-
ehrt, / beten und erreichen, daf} sie nicht sterben muf, / oder sie wird erkennen,
dort zuletzt, daB} es / tiberfliissige Miihe ist, Hades anzubeten.« (Antigone, V.
777-780) Klagend tritt Antigone den Weg zu diesem unehrenhaften Tod an:
»ANTIGONE. lo! Ich Arme / weder bei Sterblichen noch bei Toten / geduldet,
nicht bei Lebenden, nicht bei Gestorbenen.« (Antigone, V. 850-852)

Haimon, Antigones Verlobter und Kreons Sohn, kann seinen Vater nicht
umstimmen. Wild entschlossen und rasend vor Wut fliichtet er sich zu Antigones
Grabstitte: »HAIMON. Mir nahe wird sie nicht, dies bilde dir nicht ein, / sterben,
und du wirst niemals / mich mit deinen Augen wiedersehen« (Antigone, V. 762-

14 Vgl.: Christiane Zimmermann: Der Antigone-Mythos, 302.

15 Hellmut Flashar: Sophokles, 76. Ahnlich argumentiert auch Zimmermann: »Wenn
sich Frauen fiir die Bestattung einsetzten, dann durch Klagen und Bitten, aber nicht
durch die aktive Bestattungstat oder die aggressive Auseinandersetzung mit der zu-

standigen Instanz«, Christiane Zimmermann: Der Antigone-Mythos, 295f.

- 8 14.02.2026, 14:30:13. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ANTIGONE | 127

764). Erst der Seher Teiresias bringt Kreon mit der Androhung von Unheil fiir
sein eigenes Haus zum Umdenken:

»TEIRESIAS. So wisse denn, dal du nicht mehr viele / rasch rollende Kreise der Sonne
erleben wirst, / innerhalb deren du selbst von deinen Blutsverwandten einen / Toten den
Toten zum Entgeld geben musst, / dafiir, da3 du von den Oberen hinabstiirztest / ein Le-
ben und ihm ehrlos ein Grab als Zuhause gabst / und daf du hier festhilst der
unterirdischen Gotter / unteilhaftig, unbestattet, ungeweiht einen Toten.« (Antigone, V.
1064-1071)

Wihrend Kreon sich nun iiberstiirzt dazu aufmacht, zuerst Polyneikes Leiche zu
bestatten und dann Antigone aus ihrer Gruft zu befreien, beweint Haimon dort
schon Antigones Freitod. Ein Bote berichtet:

»BOTE. In der hintersten Ecke des Grabes, / am Halse aufgehingt, erblicken wir das Méd-
chen, / in eine gedrehte Schlinge aus feiner Leinwand gekniipft, / und ihn hingesunken, an
der Hiifte sie umschlingend, / beklagend den Verlust des Bettes hier oben / und des Vaters
Tat und das unselige Lager.« (Antigone, V. 1220-1225)

Blind vor Trauer und Wut versucht er seinen Vater zu toten, als dem aber dann
die Flucht gelingt, stiirzt er sich selbst in sein Schwert. Als Haimons Mutter Eu-
rydike vom Tod des Sohnes hort, nimmt auch sie sich das Leben. Ubrig bleibt
ein verzweifelter Kreon: »nichts habe ich, / wohin ich blicken, wo ich mich an-
lehnen kann; denn alles / ist brocklig, was ich in Hidnden halte, aufs Haupt traf
mich / ein schwer zu verwindendes Geschick.« (Antigone, V. 1341-1346)

Fischer-Lichte und Flashar interpretieren iibereinstimmend Kreon als Ty-
rannen, der durch seine Herrschaft ein gottliches Gesetz eindeutig iiberschreitet.
Flashar schreibt: »Kreon [geht] iiber die gesetzlichen Bestimmungen Athens im
fiinften Jahrhundert hinaus, wonach es den Angehorigen freistand, einen Lan-
desverriter auflerhalb der heimischen Erde zu bestatten, die Bestattung aber in
jedem Fall heilige Pflicht war.«'® Antigones Gefiihle und Tat sehen beide hinge-
gen als aufgehoben und gerechtfertigt in der Polis an, was Fischer-Lichte wie
folgt auf den Punkt bringt: »She dies because she >respected the right< (943), as a
victim of tyranny and, at the same time, as an expiatory sacrifice which reveals
the true values and ideals of the polis.« '’

16 Hellmut Flashar: Sophokles, 64.
17 Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 19.

- 8 14.02.2026, 14:30:13. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Die Interpretation Kreons als Tyrannen, der die Gesetzte der Polis iiber-
schreitet, wendet sich gegen Hegels Deutung, der in Antigone und Kreon zwei
gleichberechtigte Verkorperungen zweier widerstreitender sittlicher Prinzipien
sieht. Diese Figur erlaubt es ihm, die Polis auf eine bestimmte Art zu beschrei-
ben, die eine interne Spannung aufdeckt. Im folgenden Kapitel wird Hegels
Interpretation der Antigone im Mittelpunkt stehen. Die leitende Frage ist hier,
wie sich die Interpretation Hegels von der Phdnomenologie des Geistes bis zu
den Vorlesungen iiber die Asthetik verindert hat. Denn der Stellenwert des Indi-
viduums wird in dieser Zeit entscheidend umgeformt: Konnte das Leiden der
Einen in der Phdnomenologie noch fiir den Untergang der Sittlichkeit sorgen,
wird ihr Leiden in den Vorlesungen iiber die Asthetik zu Gunsten des Staates
tibergangen. Im Mittelpunkt steht dabei meine These, dass Hegel die Begriffe
Staat und Recht in der Phdnomenologie anders verwendet, als in seinem spiter
ausgearbeiteten Werk. Wie diese Verdnderung aussieht, und warum sie zu einer
Umdeutung der Antigone fithren muss, erarbeite ich mithilfe der Grundlinien der
Philosophie des Rechts, um mit den hier gewonnenen Erkenntnissen die spitere
Interpretation zu erkldren und ihre philosophischen Schwéchen aufzuzeigen.

- 8 14.02.2026, 14:30:13. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

