
Antigone 

Glücklich, dessen Leben keine Leiden kennt.1

Als Sophokles (496-406 v.Chr.) für die Dionysien ein Stück namens Antigone 
ankündigt, versetzt er die Athener damit in neugierige Vorfreude. Das hatte es 
nämlich noch nie gegeben: Ein Stück über die Tochter von Ödipus. Überhaupt 
spielen die Töchter Ismene und Antigone in der Überlieferung eine beigeordnete 
Rolle. In manchen Versionen hat Ödipus gar keine Kinder, da sich seine Gattin 
und Mutter schon in der Hochzeitsnacht das Leben nimmt, in anderen nur die 
beiden Söhne Eteokles und Polyneikes.2 Und wahrlich enttäuscht die Tragödie 
die gespannten Zuschauer nicht: Antigones Schicksal ist mitreißend und neu. 
Zwar hat Sophokles weder die Figur der Antigone noch das Bestattungsverbot 
für Polyneikes erfunden, denn beides taucht bereits in einigen Versionen des 
Ödipus Mythosʼ auf,3 aber bei ihm wird die Antigone von einer Neben- zu einer 

                                                             
1  Sophokles: Antigone. Griechisch/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von Norbert 

Zink. – Stuttgart: Reclam 1981, V. 581. Im Folgenden mit Titel und Versangabe im 

Text zitiert.   

2  Vgl.: Hellmut Flashar: Sophokles. Dichter im demokratischen Athen. – München: 

Beck 2000, 59. Ausführlich bei Christiane Zimmermann: Der Antigone-Mythos in der 

antiken Literatur und Kunst. Band 5 in der von Hellmut Flashar und Niklas Holzberg 

hrsg. Reihe Classica Monacensia. Münchner Studien zur Klassischen Philologie. – 

Tübingen: Narr 1993, 59ff.   

3  Genaueres zu den verschiedenen Fassungen des Ödipus-Mythos vor dem eigentlichen 

Inerscheinungtreten der Antigone im fünften Jahrhundert v. Chr. ist bei Christiane 

Zimmermann zu erfahren: Der Antigone-Mythos, Kap. II.1. »Die mythische Vorge-

schichte und der motivgeschichtliche Kontext«, 59-88 und Kap. III.2. »Entwicklung 

und Grundbestand des Antigone-Mythos«, 294-301.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121 - am 14.02.2026, 14:30:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Hauptfigur und eröffnet so eine vollkommen neue und andere Perspektive auf 
den bekannten Mythenstoff. 
 Aufgeführt wird die Antigone vermutlich erstmals 442 v.Chr.4 Zu diesem 
Zeitpunkt ist Sophokles selbst politisch stark in Athen eingebunden: 443/42 wird 
er zu den Hellenotamiai gewählt, einem Kollegium von zehn Männern, das für 
den attischen Seebund die Kriegskasse verwaltet. Nur ein Jahr später, wohl als 
Ehrung für die außergewöhnliche Tragödie Antigone und seinen damit verbun-
denen Sieg bei den Dionysien, wird er in das höchste politische Amt Athens 
gewählt: Sophokles wird einer von zehn Strategen im Samischen Krieg. Sophok-
les ist aber nicht nur Politiker, er hat auch ein besonders enges Verhältnis zu den 
religiösen Kulten, besonders zu heilenden Göttern und Heroen. Historisch belegt 
ist, dass er engagiert die Einführung des Asklepioskults in Athen unterstütze. 
Ungewöhnlich ist die Verquickung von Dichtung und Staat dabei nicht, wie Eri-
ka Fischer-Lichte in History of European Drama and Theatre verdeutlicht, denn 
die Dionysien haben einen solch hohen Stellenwert in Athen, dass ihre Gewinner 
oftmals in wichtige politische oder militärische Ämter gewählt werden.5 Die gro-
ße politische und gesellschaftliche Signifikanz des Festes wird durch den Ablauf 
verdeutlicht, denn die Athener lassen während der mehrere Tage andauernden 
Feierlichkeiten keine Gelegenheit aus, sich ihren Freunden und Verbündeten als 
mächtiger und reicher Staat zu präsentieren. Bei den Dionysien haben nicht nur 
kultisch-religiöse Rituale ihren Platz, sondern auch weltlich-politische Dinge: 
Männer, die sich um Athen besonders verdient gemacht haben, werden in aller 
Öffentlichkeit geehrt, die Söhne der im Krieg Gefallenen bekommen hier feier-
lich die Waffen des Vaters überreicht, die jungen Männer, die nun an der 
Schwelle zum Erwachsenwerden stehen, werden in die politische Gemeinschaft 
aufgenommen.  
 Doch im Mittelpunkt der Dionysien steht der fünf Tage dauernde dramati-
sche Wettstreit. Eingebunden in die religiösen Riten des Dionysoskults beginnt 
er am ersten Abend des Festes mit der Aufführung der Dithyramben (Heroenbal-
laden, die, nach Flashar, aus dem »alten Kultlied des Dionysos«6 hervorgegangen 

                                                             
4  Vgl.: Hellmut Flashar: Sophokles, 58. Das genaue Entstehungsdatum bleibt allerdings 

umstritten, auch 440 v.Chr. gilt als mögliche Entstehungszeit.   

5  Vgl.: Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre. – London: 

Routledge 2002, 8. Dazu weiter: »The Great Dionysia was considered the most impor-

tant cultural event in the polis and represented the politics of the polis to the outside 

world.« Ebd., 9. 

6  Hellmut Flashar: Sophokles, 23. Hier gibt es überhaupt eine ausführliche Beschrei-

bung des Ablaufs der Dionysien: Kapitel II: Fest und Theater, 19-29. Ebenfalls 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121 - am 14.02.2026, 14:30:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ANTIGONE | 123

sind) durch Jünglings- und Männerchöre.7 Geschätzte vierzehn- bis siebzehn-
tausend Zuschauer verfolgen dann am nächsten Tag den Wettstreit der 
Komödien. Den Abschluss bildet der dreitägige Tragödienagon. Dabei werden 
täglich drei von einem Dichter zusammenhängend geschriebene Tragödien und 
ein Satyrspiel aufgeführt.8 Die zur Antigone gehörenden Dramen sind leider ver-
loren gegangen. Die von einer 500 Mitglieder umfassenden Ratsversammlung 
schon Monate vorher bestimmten Schiedsrichter bewerten in einem komplizier-
ten Verfahren die Dramen – wahrscheinlich von den Zustimmungs- und Un-
mutsäußerungen der Zuschauer nicht unbeeinflusst – und bestimmen so einen 
Sieger.9 Sophokles gewinnt zwischen 468 und 406 zwanzig Mal den Wettstreit. 
 Fischer-Lichte und Flashar sind sich dabei darin einig, dass die Tragödie und 
die Polis eng miteinander verbunden sind. Athen feiert bei den Dionysien nicht 
nur Dionysos, sondern auch sich selbst als demokratischen Stadtstaat. Zwar wer-
den in den Dramen mythische Stoffe aufgearbeitet, ein Bezug zu aktuellen 
politischen Geschehnissen ist aber beiden Autoren zu Folge stets gegeben. Flas-
har bezeichnet die Tragödie als ein »eminent politisches Theater«10 und Fischer-
Lichte schreibt: »The tragedy as we know it owes its entire existence to the po-
lis.«11 Auch die Antigone hat demnach eine politische Dimension: Sophokles 
behandelt hier nicht nur das in Kriegszeiten immer wieder auftretende Problem 
des Bestattungsverbots, er führt, so Fischer-Lichte, auch vor, was geschieht, 
wenn eine Norm gebrochen wird: die Überschreitung hat ernsthafte Konsequen-
zen sowohl für das Individuum, als auch für die Gemeinschaft der Polis. Damit 
wird deutlich, dass die Dionysien nicht nur eine Feierlichkeit sind, die die eige-
nen Sitten verherrlicht, sondern dass im theatralen Wettstreit auch die Probleme 
der Polis thematisiert werden. Dass beschreibt auch Hans-Thies Lehmann, wenn 

                                                                                                                                  
ausführlich zu Bedeutung und Aufbau der Dionysien: Erika Fischer-Lichte: History of 

European Drama and Theatre, Chapter 1, Ritual theatre, 8-49.  

7  Flashar rechnet aus, dass, da zu jedem Dithyramben-Chor fünfzig Mitglieder gehören, 

insgesamt mit allen Schauspielern und dramatischen Chören (was bei der Komödie 24 

Teilnehmer, bei der Tragödie 15 macht) etwa 1500 Athener gemischt aus professio-

nellen Schauspielern und Leihendarstellern an den Dionysien teilgenommen haben.  

Hellmut Flashar: Sophokles, 23.  

8  Leider ist nur eine einzige Trilogie erhalten geblieben: die Orestie des Aischylos: vgl: 

Hellmut Flashar: Sophokles, 23.  

9  Seit 449 wird ebenfalls der beste Schauspieler gekürt. Vgl.: Erika Fischer-Lichte: His-

tory of European Drama and Theatre, 9.  

10  Hellmut Flashar: Sophokles, 24.  

11  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 11. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121 - am 14.02.2026, 14:30:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

er vom Theater als Fest spricht, »aber im Innern dieses Festes erschien eine boh-
rende Verunsicherung und Untergrabung der mit diesem Fest verherrlichten 
Macht.« (TuM, 73) Die Verknüpfung von mythischem Stoff und aktueller Poli-
tik ist dabei nicht offenkundig, sondern untergründig. Die Helden, die auf der 
Bühne stehen, sind keine Identifikationsfiguren des Zuschauers, in dem Sinne, 
dass sie für ihn eine andere Bedeutung hätten, als zur Geschichte Athens zu ge-
hören: »die Kämpfe der großen Geschlechter, der verruchten Atriden und 
verfluchten Labdakiden, gehören einer bedrohlichen legendären Vergangenheit 
an, denn die heroische Anmaßung widerspricht zutiefst den Idealen des neuen 
politischen Denkens.« (TuM, 19)12 Trotzdem werden die Helden zum Paradigma 
eines Problems, denn sie sind »verknüpft mit internen Spannungen der Polis, die 
sich aus den rasanten sozialen Veränderungen, aus dem Kampf der demokrati-
schen und aristokratischen Fraktionen und aus der dauernden Verwicklung in 
Kriege ergeben.« (TuM, 19)  
 Interessant ist unter diesem Aspekt auch die antike theatrale Praxis, denn 
der Schauspieler trägt eine Maske.13 Das hat verschiedene Vorteile, zum einen 
kann ein und dieselbe Person von verschiedenen Schauspielern gespielt werden 
(je nachdem, wer in der Szene frei ist), zum anderen erleichtert die Maske die 
Identifikation der Figur für den Zuschauer. Die Konsequenz ist allerdings, dass 
die Person des Schauspielers nicht mit der Figur, die er spielt, identifiziert wird. 
Auf dieses Paradox macht Lehmann zu Recht aufmerksam: Während doch die 
physische Präsenz des Darstellenden auf der Bühne eine »Konzentration auf den 
einzelnen Menschen, eine Subjektivierung« (TuM, 35f.) ermöglicht, kommt 
durch die Masken eine »stilisierende Entpersönlichung« zustande. Die hat eine 
interessante Folge: Gesicht und Stimme werden durch die Maske voneinander 

                                                             
12  »Unzutreffend ist auch die Annahme, die Heroen, die Sophokles auf die Bühne bringt, 

sollten durch ihre übermenschliche Statur altaristokratische Ideale gegenüber der mo-

dernen Polis wieder ins Leben rufen. Das ist nicht der Fall. Unübersehbar werden die 

Helden von ihrer Haltung in Katastrophen gestürzt. Sie sind keine Idealbilder.« (TuM, 

21) 

13  Dass die Masken ein Relikt aus dem Kultischen sind und insofern auf die Bühne der 

attischen Theater geschlittert sind, glaubt Hans-Thies Lehmann nicht: »der Wechsel 

der Rollen sowie die Möglichkeit optisch deutlicher Markierung (wegen der erwähn-

ten großen Entfernung der Zuschauer) legten aus theaterpraktischen Gründen den 

Gebrauch der Maske nahe. Je größer die Theater wurden […], desto angebrachter wa-

ren die Masken als Hilfe zur Sichtbarmachung und grobgezeichneten Charakterisie-

rung. […] Die durch die Maske bewirkte Stilisierung hebt den Helden von der All-

tagsrealität ab und macht ihn fremd.« (TuM, 35) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121 - am 14.02.2026, 14:30:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ANTIGONE | 125

getrennt. Damit verselbstständigt sich die Stimme: »der antike Schauspieler war 
zunächst und vor allem die Verkörperung einer Stimme.« (TuM, 36) Trotzdem 
bleibt der Schauspieler unindividuell. Lehmann zufolge zeigt das eine Besonder-
heit des antiken Theaters: »Das Auseinanderklaffen der personalen Einheit 
macht deutlich, daß es im Diskurs des Theaters nicht um einen individuellen 
Charakter geht; sondern um einen typisierten Repräsentanten, der Situationen 
durchlebt, die ihn bestimmen, nicht als individuiertes Ich, das seinerseits die Si-
tuationen bestimmt.« (TuM, 37f.) Dieser Aspekt greift das auf, was am Ende des 
vorangehenden Kapitels mit Hegel »substantielle Individualität« genannt wird: 
auf der antiken Bühne werden Ideale, die ihr Sein aus der Substanz speisen, zu 
lebenden Figuren (mit skulpturhaften Masken) erweckt. Diese Verlebendigung 
der Skulptur hat in der Antigone entscheidende Konsequenzen: So unwichtig das 
Individuum selbst auch ist, macht es hier aufmerksam auf einen Fehler, der Kon-
sequenzen für alle haben wird.  
 Die sophokleische Antigone spielt nach dem Tod des Ödipus: Kreon hat die 
Kinder seiner Schwester Iokaste und seines Neffen und Schwiegersohns Ödipus 
in seinem Haus aufgenommen. Die bereits erwachsenen Söhne Eteokles und Po-
lyneikes entzweien sich ob ihres Herrscheranspruches über Theben und der 
ältere Sohn wird vom Jüngeren aus der Stadt gejagt. Mit einem mächtigen Heer 
kehrt er zurück, um sich Theben mit Gewalt Untertan zu machen. Bei den 
Kämpfen kommen beide Brüder, Eteokles als Verteidiger der Stadt, und Poly-
neikes als deren Angreifer, um. Sie sterben im Zweikampf miteinander, jeder 
durch die Waffe des anderen:  

»CHOR. Denn sieben Führer an den sieben Toren / aufgestellt, Mann gegen Mann, ließen/ 

dem siegverleihenden Zeus den ehernen Tribut, / außer dem schrecklichen Brüderpaar, das 

von einem Vater / und einer Mutter abstammend gegeneinander / die beidstarken Lanzen 

richtete und den Teil / gemeinsamen Todes bekam, beide zusammen.« (Antigone, V. 141-

147)  

Die Handlung der Antigone beginnt nach Beendigung der Kämpfe, die Vorge-
schichte wird teils als bekannt vorausgesetzt, teils im Prolog wiedergegeben. 
Während der nun unangefochtene und seines Throns sichere König Kreon, für 
Eteokles ein Staatsbegräbnis mit allen Ehren anordnet, soll seinen Weisungen zu 
Folge, Polyneikes Leiche vor den Toren der Stadt unbestattet liegen bleiben, 
»KREON. den Vögeln / und Hunden ein Fraß, und als geschändet anzusehen.« 
(Antigone, V. 205f.) Eine Nichtbestattung bedeutet dabei, dass der Tote zwar 
Eingang in den Hades findet, dort aber nicht zur Ruhe kommt: Polyneikes wird 
nicht nur die letzte Ehre verweigert, er wird zu einem ruhelosen Zwischendasein 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121 - am 14.02.2026, 14:30:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

verdammt.14 Ödipusʼ älteste Tochter Antigone betrachtet Kreons Befehl deshalb 
als religiösen Frevel und sieht es als ihre heilige Pflicht an, den Bruder zu bestat-
ten, auch wenn ihr für diese Tat die Todesstrafe droht: »ANTIGONE. Jenen aber 
werde ich / bestatten. Schön für mich, danach zu sterben!« (Antigone, V. 71f.)  
 Hellmut Flashar zu Folge war diese Wendung für die attischen Zuschauer 
das eigentlich Überraschende an der Tragödie. Denn Sophokles rückt hier eine 
Frau in den Mittelpunkt, die eine Tat vollbringt, die, so Flashar, für einen Mann 
unvorstellbar wäre: »Die Frau lebt nicht in den Ehrbegriffen der Männergesell-
schaft. Für sie gelten nicht die für all die mythischen Gestalten verbindlichen 
Normbegriffe wie Ehre, Ansehen, Geltung und der Verlust dieser Werte in tragi-
schen Situationen. Die Sphäre der Frau war das Haus, nicht der politische 
Raum.«15 Mit der Bestattung stößt Antigone zwar in den politischen Raum vor, 
sie tut dies aber aus nicht politischen Gründen. Sie steht nicht auf der Seite des 
Angreifer Thebens, sie will nicht seine Taten ehren oder rechtfertigen, sie will 
nur den Bruder bestattet sehen. Sie fühlt sich den Göttern verpflichtet, mehr ver-
pflichtet als dem Staat, dessen Bürgerin sie ist: »ANTIGONE: Denn länger ist die 
Zeit, / die ich gefallen muß den Unteren als denen hier oben. / Dort nämlich 
werde ich immer liegen.« (Antigone, V. 74-76) Als sie von den Wächtern, die 
Kreon zur Bewachung von Polyneikes Leichnam abgestellt hat, dabei ertappt 
wird, wie sie ihm die letzte Ehre erweist, wird sie verhaftet und ihrem Onkel und 
zukünftigen Schwiegervater Kreon vorgeführt. Der missdeutet ihre Tat als politi-
sche und verurteilt sie dazu, bei lebendigem Leibe in eine Felsgruft eingemauert 
zu werden: »KREON. dort soll sie zu Hades, den allein von den Göttern sie ver-
ehrt, / beten und erreichen, daß sie nicht sterben muß, / oder sie wird erkennen, 
dort zuletzt, daß es / überflüssige Mühe ist, Hades anzubeten.« (Antigone, V. 
777-780) Klagend tritt Antigone den Weg zu diesem unehrenhaften Tod an: 
»ANTIGONE. Io! Ich Arme / weder bei Sterblichen noch bei Toten / geduldet, 
nicht bei Lebenden, nicht bei Gestorbenen.« (Antigone, V. 850-852)  
 Haimon, Antigones Verlobter und Kreons Sohn, kann seinen Vater nicht 
umstimmen. Wild entschlossen und rasend vor Wut flüchtet er sich zu Antigones 
Grabstätte: »HAIMON. Mir nahe wird sie nicht, dies bilde dir nicht ein, / sterben, 
und du wirst niemals / mich mit deinen Augen wiedersehen« (Antigone, V. 762-

                                                             
14  Vgl.: Christiane Zimmermann: Der Antigone-Mythos, 302. 

15  Hellmut Flashar: Sophokles, 76. Ähnlich argumentiert auch Zimmermann: »Wenn 

sich Frauen für die Bestattung einsetzten, dann durch Klagen und Bitten, aber nicht 

durch die aktive Bestattungstat oder die aggressive Auseinandersetzung mit der zu-

ständigen Instanz«, Christiane Zimmermann: Der Antigone-Mythos, 295f.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121 - am 14.02.2026, 14:30:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ANTIGONE | 127

764). Erst der Seher Teiresias bringt Kreon mit der Androhung von Unheil für 
sein eigenes Haus zum Umdenken:  

»TEIRESIAS. So wisse denn, daß du nicht mehr viele / rasch rollende Kreise der Sonne 

erleben wirst, / innerhalb deren du selbst von deinen Blutsverwandten einen / Toten den 

Toten zum Entgeld geben musst, / dafür, daß du von den Oberen hinabstürztest / ein Le-

ben und ihm ehrlos ein Grab als Zuhause gabst / und daß du hier festhälst der 

unterirdischen Götter / unteilhaftig, unbestattet, ungeweiht einen Toten.« (Antigone, V. 

1064-1071)  

Während Kreon sich nun überstürzt dazu aufmacht, zuerst Polyneikes Leiche zu 
bestatten und dann Antigone aus ihrer Gruft zu befreien, beweint Haimon dort 
schon Antigones Freitod. Ein Bote berichtet:  

»BOTE. In der hintersten Ecke des Grabes, / am Halse aufgehängt, erblicken wir das Mäd-

chen, / in eine gedrehte Schlinge aus feiner Leinwand geknüpft, / und ihn hingesunken, an 

der Hüfte sie umschlingend, / beklagend den Verlust des Bettes hier oben / und des Vaters 

Tat und das unselige Lager.« (Antigone, V. 1220-1225)  

Blind vor Trauer und Wut versucht er seinen Vater zu töten, als dem aber dann 
die Flucht gelingt, stürzt er sich selbst in sein Schwert. Als Haimons Mutter Eu-
rydike vom Tod des Sohnes hört, nimmt auch sie sich das Leben. Übrig bleibt 
ein verzweifelter Kreon: »nichts habe ich, / wohin ich blicken, wo ich mich an-
lehnen kann; denn alles / ist bröcklig, was ich in Händen halte, aufs Haupt traf 
mich / ein schwer zu verwindendes Geschick.« (Antigone, V. 1341-1346)  
 Fischer-Lichte und Flashar interpretieren übereinstimmend Kreon als Ty-
rannen, der durch seine Herrschaft ein göttliches Gesetz eindeutig überschreitet. 
Flashar schreibt: »Kreon [geht] über die gesetzlichen Bestimmungen Athens im 
fünften Jahrhundert hinaus, wonach es den Angehörigen freistand, einen Lan-
desverräter außerhalb der heimischen Erde zu bestatten, die Bestattung aber in 
jedem Fall heilige Pflicht war.«16 Antigones Gefühle und Tat sehen beide hinge-
gen als aufgehoben und gerechtfertigt in der Polis an, was Fischer-Lichte wie 
folgt auf den Punkt bringt: »She dies because she ›respected the right‹ (943), as a 
victim of tyranny and, at the same time, as an expiatory sacrifice which reveals 
the true values and ideals of the polis.« 17

                                                             
16  Hellmut Flashar: Sophokles, 64. 

17  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 19.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121 - am 14.02.2026, 14:30:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Die Interpretation Kreons als Tyrannen, der die Gesetzte der Polis über-
schreitet, wendet sich gegen Hegels Deutung, der in Antigone und Kreon zwei 
gleichberechtigte Verkörperungen zweier widerstreitender sittlicher Prinzipien 
sieht. Diese Figur erlaubt es ihm, die Polis auf eine bestimmte Art zu beschrei-
ben, die eine interne Spannung aufdeckt. Im folgenden Kapitel wird Hegels 
Interpretation der Antigone im Mittelpunkt stehen. Die leitende Frage ist hier, 
wie sich die Interpretation Hegels von der Phänomenologie des Geistes bis zu 
den Vorlesungen über die Ästhetik verändert hat. Denn der Stellenwert des Indi-
viduums wird in dieser Zeit entscheidend umgeformt: Konnte das Leiden der 
Einen in der Phänomenologie noch für den Untergang der Sittlichkeit sorgen, 
wird ihr Leiden in den Vorlesungen über die Ästhetik zu Gunsten des Staates 
übergangen. Im Mittelpunkt steht dabei meine These, dass Hegel die Begriffe 
Staat und Recht in der Phänomenologie anders verwendet, als in seinem später 
ausgearbeiteten Werk. Wie diese Veränderung aussieht, und warum sie zu einer 
Umdeutung der Antigone führen muss, erarbeite ich mithilfe der Grundlinien der 

Philosophie des Rechts, um mit den hier gewonnenen Erkenntnissen die spätere 
Interpretation zu erklären und ihre philosophischen Schwächen aufzuzeigen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121 - am 14.02.2026, 14:30:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

