IPUGY| ~[MDUST WYDS SPUUDYOL

LUBLDISYDIUOJOYIP N2 YISNJAT 24DINdOT ISt

YoysouL 52 Q0 PYUIPYIVU J2QIADD PUN 21YIQUL UIQI241IS USIISTUO[ONIP ASUN] punqoumuns usp 4if 1o312417 uauia yo1 j1o0z 2qoy uasajas yspyp|
pun ojouSip\7 YR 4opaas uassapIIvis you SSDP UdQUADP PUN aqYy 1YINSaq 1Yo YL a1p 21dIUOD] 1003Z A2Q1 ADSSH AGPULIPUDDUL-YISIISIUOII|[INDT

Nic

14.02.2026, 10:38:09.



https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 10:38:09.

Nic

164


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n: New Literary

<
B

2 Young, Robert F.C.: ,,Postcolonial Remains

1 Eine englische Fassung des Beitrags ist erschienen in: Ismaiel-Wendt, Johannes Salim / Schoon, Andi (Hg.): Postcolonial Repercussions. On

Sound Ontologies and Decolonised Listening, Bielefeld 2022, S. 101-116.

History, Bd. 43, Nr. 1, 2012, S. 19-42.

Um mit dem Ende des Titels und auch des gesamten Essays
anzufangen: Der folgende Beitrag zielt nicht allein

durch inhaltliche Argumente auf eine Vermittlung meines
Unbehagens mit einer zu unmittelbaren Anwendung des
Konzepts ,,Dekolonisieren® im Kontext von Populédrer Musik.
Ich mochte versuchen — auch tiber das Schweifen von

hier nach da und die Inszenierung von verschiedenen nur
angedeuteten Positionen im gesamten Textverlauf —, meine
Unsicherheiten in der Anwendung des Konzepts zum Ausdruck
zu bringen, z. B. gerade dadurch, dass ,,Bescheidwissen“ gemimt
wird. Am Ende ist es eigentlich der Weg der Versprachlichung
selbst, der im Hinblick auf die Beschéftigung mit Populédrer
Musik infrage gestellt wird.

Der vorliegende Text ist offenkundig ein privilegiertes
Dialoggesuch, das sich an Menschen wendet, die sich
aus der Akademia heraus fragen, ob und wie Kiinste zu
dekolonisieren sind. Ich schreibe ab hier in diesem
Artikel ,,dekolonialisieren® statt ,,dekolonisieren®, nicht weil
ich den zweiten Begriff irgendwie ablehne, sondern um
sprachlich hervorzuheben, dass ,,dekolonialisieren® weniger auf
territoriale Kolonien bezogen denn als eine widerstidndige
Praxis in Bezug auf nahezu alles durchdringende Kolonialitét
zu verstehen ist.

Die Frage danach, ob die akademischen Disziplinen, die
sich mit Populdrer Musik beschiftigen, dekolonialisiert
werden kénnten, wird im Folgenden nicht vertieft bearbeitet.
Es gibt wohl kaum etwas so eindeutig Eurozentristisches
wie die Historische und Systematische Musikwissenschaft, die
Musikethnologie, Musik-Institutionen mit ihren kanonischen
Bibliotheken, Repertoires und ausgrenzenden Aufnahmeritualen.
Auch was die in ihrem Ebenbilde erschaffenen jingeren
Richtungen betrifft, wie die Popular Music Studies, gibe es
zweifelsohne nicht nur ein paar Entrimpelungen vorzunehmen,
sondern die komplette Gehorbildung ist zu dezentrieren.

Im Folgenden konzentriere ich mich also nicht auf die
akademischen Disziplinen, sondern auf Populidre Musik
mit ihren Klang- und Rhythmustexturen, Song-Lyrics, Videos,
Konzerten und mehr. Mein Unbehagen mit dem Begriff
»dekolonialisieren® im Kontext Populdrer Musik in Europa, tiber
die ich von Europa aus schreibe, riihrt daher, dass mein Beitrag
doch eindeutig zu weit weg von den Noten der Menschen liegt,
die von kolonialen Verhéltnissen massiv und alltdglich betroffen
sind. Trotz aller Unbestimmtheiten und Bedeutungsoffenheiten,
die mehrfach betont werden, mochte ich kein beliebiges Spiel
darstellen. Die eingenommenen Positionen kénnen zumindest
in akademischen Kontexten strategisch ernst zu nehmende sein.

Geht doch schon mal vor. Ich bleib’ noch eine Weile. Es sind noch so
viele ,,Postkoloniale Uberreste ‘2 da. Oder: Auch wenn er aus der
Mode gekommen ist, kann man den Hackepeter-Igel nicht in die
Liste bedrohter Tierarten aufnehmen lassen

Populdre Musik kann wahrscheinlich nicht dekolonialisiert
werden. Selbstverstidndlich ist Populdre Musik etwas
Epistemisches — sie ist sogar etwas gewaltig Epistemisches, denn
die kompletten verdrehten Logiken, die mit dem

14.02.2026, 10:38:09. @

Ismaiel-Wendt


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der Hinweis auf das Nicht-Vorhandensein

einer pra-kolonialen Musikwelt bedeuter nicht, dass im Kontext von Dekolonialitdit
irgendwelche ethnischen Kategorien fix gedacht werden. Vgl. Mignolo, Walter | Walsh,

Catherine E.: On decoloniality. Concepts, analytics, and praxis, Durham 2018,

3  Ismaiel-Wendt, Johannes: tracks 'n’ treks. Populdre Musik und postkoloniale
S. 81.

Analyse, Miinster 2011, S. 35.

Kolonialismus einhergehen, sind ihre Basis: Rassismus,
Exotismus, Sexismus, Imperialismus,
Kapitalismus ... Der Kategorisierungs-, Segregierungs-
und Diskretisierungsexzess des Kolonialismus
konnte kaum irgendwo unbehelligter Fuf3 fassen als in
Schallplattenregalen und digitalen sound libraries.
Populdre Musik kann wahrscheinlich dennoch nicht
dekolonialisiert werden, denn wére sie gleichberechtigt,
dekolonialisiert, demokratisch und widerspruchsfrei
organisiert, dann wire sie einfach todlangweilig bzw.
wiirde es sie dann schlicht nicht mehr geben.
Populidre Musik kann wahrscheinlich aus einem viel
weniger fatalen und zynischen Grund nicht
dekolonialisiert werden: ,,Popmusik ist Postkoloniale
Musik“.3 Postkoloniale Theorieprojekte
sind genauso konstitutiv fiir sie wie die Logiken der
Kolonialherrschaft.
Zum einen gab es nie eine pri-koloniale Welt der
Populdren Musik, die von Pop-Indigenen oder
Pop-Originarios bevolkert wurde.4 Zum anderen wird
Populidre Musik hier als etwas zu verstehen versucht,
das erst zu den Formen gefunden hat, in denen sie heute
gespielt wird, und heute heif3t dabei:

— nach dem Zweiten Weltkrieg, im sogenannten
Kalten Krieg,

— nach den Dekolonisationskimpfen und
Unabhingigkeitserklarungen in
den von Europier_innen als Kolonien
bezeichneten Regionen,

— in Verbindung mit weiteren
Bewegungen (Frauenbewegungen,
Biirger_innenrechtsbewegungen,
Studierendenbewegungen),

— in Verbindung mit postmodernen
und auch (eurozentrisch
informierten) Postkolonialen
Theorien.

Das Vorangestellte kann als ein
Definitionsversuch fiir ,Populidre Musik*
verstanden werden, die eben nicht
Mitte des 19. Jahrhunderts und z. B. in
Verbindung mit massenhaftem
Notendruck oder phonographischer
Reproduktion ihren Anfang findet —

was auch eine mogliche Ausgangsphase
fiir einen Definitionsversuch ware.

Im vorliegenden Beitrag wird jedoch mit
folgender Definition Populidrer Musik
gearbeitet: Die Populédre Musik, tiber die
ich hier schreibe, ist nicht schlicht eine
von Kolonialitit durchdrungene, auf die

14.02.2026, 10:38:09. @

166


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Groove-Redaktion:

»»Roundtable iiber Techno und Politik: Machtkampf auf dem Dancefloor, in: Groove.de, 22.12.2017, hitps://groove.de/2017/12/22/roundtable-
8 In dem Sachbuch Erwachsenen-

sprache. Uber ihr Verschwinden aus Politik und Kultur (Frankfurt a. M. 2017, S. 37—39) schreibt der Bestseller-Autor und Philosoph Robert
Pfaller unterkomplex und kaum kontextualisiert bereits tiber die ,, Kolonisierung durch Dekolonialisierung . Er kritisiert, dass aus den USA (Pfaller

6 Zu Beispiel-Tracks fiir parallele Konzept-
differenziert nicht zwischen ,,den USA “ und beispielsweise ,,Schwarzen Aktivist_innen ) die Forderung nach Dekolonialisierung oder die Idee von

in: Charim, Isolde | Auer Borea, Gertraud (Hg.):

<
>

Professuren fiir Postcolonial Studies sogar in Lander exportiert werde, die nie Kolonien hatten (ebd.). Er zeigt damit, sprachlich durchaus in populis-
tisch-verschworungstheoretischer Art, zum einen, dass er das Konzept Dekolonialisierung nicht in Hinblick auf epistemische Dimensionen verstanden

hat sowte zwischen einer Professur fiir Postcolonial Studies und Dekolonialisierung nicht zu unterscheiden vermag. Zum anderen ist thm offenbar
nicht klar, dass Staaten, die offiziell keine Kolonialmdchte waren, wie beispielsweise die Schweiz, wirtschaftlich und auf vermemntlich indirekte Weise

ebenfalls vom europdischen Kolonialismus profitierten und noch profitieren. Solche Staaten sind also durchaus kolonialistisch verstrickt.

entwicklungen n Postcolonial Studies und Populidrer Musik siche Ismaiel-Wendr 2011 (wie Anm. 3), S. 71-183.

5 Mignolo, Walter: ,,Die Erfindung Amerikas. Das koloniale Erbe der europdischen Diaspora
Lebensmodell Diaspora. Uber moderne Nomaden, Bielefeld 2012, S. 75-82, hier: S. 78.
technik-und-politik-machtkampf-auf-dem-dancefloor-sexismus-rassismus-homophobie/5/ (12.3.2019).

mit Dekolonialisierung reagiert wurde
und werden kann. Sie musste, um
entstehen zu konnen, unter anderem
auf Dekolonisationsbewegungen in den
sogenannten europdischen Kolonien
genauso wie auf den Postkolonialismus
warten.5 Die manchmal sogar bewusst
gemachte Postkoloniale Informiertheit
macht einen nicht unerheblichen

Teil Populdrer Musik aus.®

Wenn Populidre Musik nicht immer
schon Postkolonial informierte
Musik war, hat sie sich auf jeden Fall
die Postcolonial Studies und andere
sogenannte Studies ldngst einverleibt.
Wenn in aktuellen Zeitschriften fiir
Electronic Dance Music DJs in Interviews
uber Booking Policy, Fragen
von Gender Diversity, kritische
Weifiseinsforschung und
Kanonisierungsprozesse sprechen,?
dann sind die Effekte der Diskurse
und Erkenntnisse im und aus dem
Feld angekommen. DJing steht
heutzutage offensichtlich genauso fiir
Plattenauflege-Praxis wie fur discourse
jockeying. Fur die gefraflige Populire
Musik diirfte es nicht einmal
anndhernd schwierig sein, sich neben
dem Postkolonialen auch noch den
hype of decolonization einzuverleiben.
Engagement soll nicht verhéhnt
werden. Verdeutlicht sei mit dieser
Beschreibung, dass sehr leicht
eine Dynamik in Gang gesetzt werden
kann (oder bereits in Gang
gesetzt wurde), die den Dekoloniali-
sierungsimperativ auf einer
néichsten Stufe kolonialistischer Sprach-
Gentrifizierung erprobt.8 Dann
ist ,,dekolonialisieren!“ nur noch eine
style note.

Es geht in Populdrer Musik
permanent um die Fragen, wem was
gehort, was wo seine Urspriinge
hat, wer mit welcher (geschlechtlichen)
(Selbst-)Identifikation was
(re-)prasentiert, aber dieses Geeifere
um Urspriinge und Sprecher_innen-
positionen ist ein performatives,
ein gezielt komponiertes — was nicht
heifdt, dass es immer auch
ein besonders klug oder bewusst
durchdachtes ist. Es ist nichts,
was sich in einem unterkomplexen,
wiederum bindren Muster
Kolonialisierung Dekolonialisierung

14.02.2026, 10:38:09. @

Ismaiel-Wendt


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Tor dem Hintergrund der aktu-

ellen Debatte um etnen Dokumentarfilm iiber Missbrauchsvorwiirfe gegen Michael Fackson sei an dieser Stelle betont, dass es in der oben gefiihrten
Auseinandersetzung eben zundchst nicht um mogliche Tatherginge und Handlungen geht, sondern um Spurenlesen in Populdren Musiken. Das

Beispiel ,Michael Fackson® zeigt sehr Rlar, dass zwischen Facksons Taten und dem musikalischen Geschehen zu differenzieren ist und dass es mog-
auf: ders.: Der Junge, der rennt, BMG 2016.

({3
B

lich ist, etwas anderes zu singen als ggf. zu leben. Rehfeld, Nina: ,,Missbrauchs-Doku ,Leaving Neverland . Wie Michael Fackson Familien bezirzte,
11 Guesinger, Max: ,,80 Millionen

zerriss, wegwarf, in: Spiegel Online, 5.3.2019, hitp:/lwww.spiegel. de/kultur/kino/michael-jackson-doku-leaving-neverland-so-ist-der-hbo-film-

9 Maria do Mar Castro Varela und Nikita Dhawan, zit. n. Ismaiel-Wendt 2011 (wie Anm. 3), S. 33.

a-1256269.html (12.3.2019).

lesen und losen lédsst. Populdre Musik entsteht nicht
nur aus dem Gerangel selbst: aus Kolonialisierung,
Dekolonialisierungsbestrebungen und Rekoloniali-
sierungsversuchen (so habe ich bislang in Anlehnung
an Maria do Mar Castro Varela und Nikita
Dhawan Populdre Musik als Postkoloniale Musik
hiufig zu definieren versucht),® sondern vor
allem auch aus der Simulation solcher Loops und
kiinstlicher/kiinstlerischer Reflexion derselben.
Selbst wenn etwas so dhnlich klingt wie ,keltische
Musik, ist es nicht ,keltische Musik sondern ein
Zeichenspiel und eine vorgestellte Kultur, die ihren
Ursprung wahrscheinlich eher in Der-Herr-der-
Ringe-Verfilmungen findet als in Uberlieferungen, die
auch noch der europédischen Notenschrift
vorausgehen miussten. Solche identitdren
Zeichenspiele sind meines Erachtens dennoch nicht
einfach dasselbe wie unmittelbare Realpolitik.
Die Musik, ich nenne es behelfsméflig auch mal das
Klanggeschehen, egal ob in der Konzerthalle oder
unter Kopfhérern im Wohnzimmer, spielt immer auch
parallel in einem eigenen utopischen Raum, der
sich — mihevoll und aufwindig und/oder dilettantisch
produziert — extra erschafft. Zwar spielt auch die
Realpolitik in einer erzeugten Welt, Populdre Musik
spielt aber gleichsam in einer beabsichtigterweise
parallel komponierten Welt zweiter Ordnung.
Auch wenn es techno tribes, bass culture, hip hop nations
und Ahnliches gibt, ist damit noch kein Staat aus
Populédrer Musik gemacht worden — nicht mal Jamaika.

Dennoch: Populdre Musik ist in der Welt
und gesellschaftlich relevant. Zum einen wirkt sie wie
Realpolitik, so wie beispielsweise Parlamente es
auch tun. Zum anderen wird stindig etwas aus ihr
und ihren Kontexten funktionalisiert. Dazu ist sie,
wie ich oben zu erkldren versucht habe, auch eigens
da. Das Spiel mit Ursprungserzidhlungen,
Reprisentationen, Identifikationen ist ihr Zweck.
Populdare Musik kennt alle Ubel dieser Welt
und spielt diese in verschiedensten Formen zum
Teil noch ibler aus. Selbstverstidndlich haben
Musiker_innen auch Verantwortung fiir das zu
ubernehmen, was sie in diesen anderen Rdumen
inszenieren,1® oder weniger moralisch, aber
stereotyp formuliert: Dancehall-Musiker_innen,
die homophobe Lyrics dichten, Rapper_innen,
die Vergewaltigungsfantasien reimen, miissen in der
diesseitigen Welt ertragen, dass manche Menschen
ihre Beitrdge, die in jenseitigen Welten Populérer
Musik spielen, fiir absolut unproduktiv halten,
abwerten und geringschétzen, genauso wie Singer-
Songwriter_innen, die subtiler daherkommende
heteronormative und nationalistische Verhdrtungs-
inszenierungen in Liedern wie ,,80 Millionen“
verbreiten.1

Populédre Musik schreibt eine eigene Geschichte,
weshalb sich auch so paradoxe Situationen wie

14.02.2026, 10:38:09. @

168


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wn: Panshia, Bhavisha
13 Hall, Stuart: Das verhidngnisvolle Dreieck. Rasse, Ethnie, Nation,

14 Lindemann: ,,Mathemauk “ ft. Haftbefehl (Official Video), auf: Youtube, 18.12.2018, https://lwww. youtube.com/

<
B

12 Panchia, Bhavisha /Vazquez, Rolando: ,,Bhavisha Panchia im Gespréich mit Rolando Vazquez. Zuhiren als Kritik ¢

(Hg.):Buried in the Mix, Memmingen 2018, S. 29—-37, hier S. 33f.

Berlin 2018, S. 55.

watch?v

15  bell hooks bezeichnete 1n einer Talkrunde die Performance von Beyoncé als anti-feministisch und

terroristisch, hooks: ,,AreYou Still a Slave? Liberating the Black Female Body <, Gespriichsrunde mit bell hooks am Eugene Lang College of Liberal

0YEZiDmbdA (12.3.2019).

rfRORNROwvzs; der hier in Frage stehende Redebeitrag beginnt im Video bei

16 Panchia /Vazquez 2018 (wie Anm. 12), S. 36.

Arts, auf: YouTube, 7.5.2014, hips:/[www. youtube. com/watch?v
00:47:20.

kulturelle Appropriationen ohne eigentliche
Besitzer_innen ergeben konnen. Die Formen im
Geschehen Populédrer Musik liefern zudem

sehr wichtige Ideen fir das In-der-Welt-Sein, die
sehr wohl — so oder so — wirkmaéchtig werden
kénnen. Ich verharre aber im Kontext von Populdrer
Musik und insbesondere im Kontext akademischer
Auseinandersetzung mit ihr lieber beim

Konzept ,Postkolonial‘. Das tue ich auch, um einen
deplatzierten, bagatellisierenden, inflationiren
Gebrauch des Begriffs ,dekolonial‘ zu vermeiden.
Er ist in der Radikalitit so zu verstehen, wie
Rolando Vazquez ihn im Gesprich mit Bhavisha
Panchia definiert:

Das Dekoloniale ist als ethisches Projekt

einer historischen Gerechtigkeit verpflichtet, die
nicht aus der Fantasie kommt, sondern die
Kolonialitidt zunichte machen will. Es ist keine
Utopie und will keine neue Welt aus der
Fantasie heraus erschaffen.12

Einer solch direkten Verpflichtung im Widerstand
zur Kolonialitdt muss das Populdre-Musik-Spiel
nicht nachkommen. Was ich verdeutlichen mdchte,
ist, dass in Populdrer Musik eigentlich

aus der diesseitigen Welt bekannte ,,gleitende
Signifikant[en]“?3 in einen anderen, parallelen
Kosmos abwandern und dort gleichsam
Test-Diskurse anreizen konnen. Die direkte und
nicht-isolierte Riickleitung dieser Metaphern-
dhnlichen Diskurse in diesseitige, reale
Lebenswelten erzeugt sehr leicht Kurzschliisse. Die
in Populdrer Musik entstandenen Diskurse

zeigen sich vielleicht mit bekannten Zeichen, sie sind
aber in ihrer Kombination nicht unmittelbar

und oft auch gar nicht lesbar. Versuchen wir eine
1:1-Entzifferung, stellen wir uns vielleicht
unsinnige Fragen: Was wollen uns Haftbefehl und
Rammsteinsdnger Till Lindemann mit ihrer
jungsten Kollaboration sagen?14 Ist das nicht eine
desastrose Inszenierung, die Riefenstahl-Rechts und
Kanak-Gangster-Rap verbindet, oder ist das

ironisch gemeint? Ist die schwerreiche, oftmals knapp
bekleidete Beyoncé eine Feministin oder eine
Terroristin?15 Und kénnen solche Fragen auch mit
,ja‘ oder ,nein‘ beantwortet werden?

Die von mir betonte Verlagerung Populérer
Musik in extraterrestrische Rdume meint nicht, dass
darin nicht wirkliche und wichtige selbstwirksame
und demnach vielleicht auch dekolonialisierende
Erfahrungen gemacht werden kénnen. Populidre Musik
bietet gerade Ridume, ,,die iiber unser Bezugssystem
der Verstdndlichkeit und unser modernes koloniales
Empfinden des Realen hinausgehen“.16 Zu meinen
Lieblingsarbeitsthemen gehort unter anderem das
Pladoyer fiur das Eintreten in und fiir beispielsweise

14.02.2026, 10:38:09. @

Ismaiel-Wendt


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21 Zum

hier gebrauchten Begriff des ,Fundamentalismus® siche Hall 2018 (wie Anm. 13),

S. 169.

18 Halbers-

tam, Fack: In a Queer Time and Place. Transgender Bodies, Subcultural Lives, New York
20 Es sei noch einmal

betont, dass ich hier gezielt und aus analysestrategischen Griinden zwischen Ariana Grande

19 Zur Definition des Faschismusbegriffs siehe Diederichsen, Diedrich: Freiheit
und dem musikalischen Geschehen beziehungsweise threr Populdren Musik unterscheide, ob-

17 Eshun, Kodwo: More brilliant than the sun. Adventures in sonic fiction, London:
macht arm. Das Leben nach Rock’n’Roll 1990-93, Koln 1993, S. 268: ,,Wer ohne primd-

wohl die Figur ,Ariana Grande‘ selbstverstindlich Teil der Populdren Musik ist.

1998. Siehe auch: Ismaiel-Wendr 2011 (wie Anm. 3), S. 169-181.

re Not Identitdt verlangt, stiftet oder verehrt, ist ein Faschist. ©

2005.

afro-futuristische Utopien1? und queere
Temporalitdten.18

In diesem Beitrag mochte ich mich aber von
einer ganz anderen Seite Welten-
Verstindnissen in Populdrer Musik ndhern.
In vorliegendem Text geht es mir um die
Kritik eines pubertidren genauso

wie paternalistisch-pddagogischen oder
,faschistischen‘1® kurzschlussartigen
Direktimports von Populdre-Musikwelten-
Diskursen in die diesseitige Welt — die

ich entlang einer personlichen
Banalisierungsepisode beispielhaft ausfithren
mochte.

Ist das ,D“in ,De-Kolonisieren! < das Gleiche wie
n ,,Dangerous Woman ““ oder ,D’Angelo ? Oder:
Ich war nicht beim Ariana-Grande-Konzert im
Mai 2017, schreibe aber trotzdem iiber ein
paar (Un-) Zusammenhdnge dort

In den allzu flachen Gleichsetzungen der
Populédre-Musikwelten-Diskurse mit

den realen Lebenswelten spielt das klingende
Geschehen zumeist keine Rolle. Das erklért
unter anderem auch, warum Attentate bei
Konzerten wie dem der Eagles of Death
Metal im Bataclan in Paris am 13. November
2015 oder dem Ariana-Grande-Konzert in
Manchester am 22. Mai 2017 nicht wirklich
etwas mit der Musik der auftretenden
Kunstler_innen zu tun haben und immer
fehlplatziert sind. Die meisten Menschen, die
die Nachrichten iiber die Anschlédge in Paris
aufmerksam verfolgt haben, wissen
wahrscheinlich nicht (mehr), dass die Eagles
of Death Metal und die Vorgruppe White
Miles an jenem Abend im Bataclan auftraten,
wie diese Bands klingen und was sie singen
(und wahrscheinlich haben sich auch

die Attentiter nicht dafiir interessiert). Weder
diese Populdre Musik noch die sehr andere
von Ariana Grande2© spielt wirklich in jener
realen Welt, die die Fundamentalisten21
angriffen, weil sie sich vielleicht gegen eine
Vorherrschaft des Westens zur Wehr setzen
mochten. Der letzte Halbsatz liest sich
wohlgemerkt wie eine Dekolonialisierungsidee;
es ist aber keine, weil die Vorherrschaft des
Westens nur durch eine andere ausgetauscht
werden soll.

Oh yeah

Don’t need permission

Made my decision to test my limits
’Cause it’s my business

14.02.2026, 10:38:09. @

170


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 Rag’n’Bone Man:

23 Schulze, Christoph: Etiketten-
Darkness and Light, Columbia

25 John Legend: ,,Darkness and Light, auf: ders.:

Human, Sony Music 2017.

schwindel. Die Autonomen Nationalisten zwischen Pop und Antimoderne, Baden-Baden 2017, S. 262.
26 D’Angelo: ,,How Does it feel“, auf: ders.: Voodoo, Virgin 2000.

22 Ariana Grande: ,,Dangerous Woman“, auf: dies.: Dangerous Woman, Republic Records 2016.
»Skin, auf: ders.:

2016.

God as my witness

Start what I finished

Don’t need no hold up

Taking control of this kind of moment
I’m locked and loaded

Completely focused my mind is open
All that you got, skin to skin, oh my God
Don’t ya stop, boy22

Was fiir ein perfektes Beispiel fiir die Polysemie von
Pop-Song-Lyrics sind die vorangestellten Zeilen? Die
erste Strophe des Songs ,,Dangerous Woman®, gesungen
von Ariana Grande, konnte auch der Text sein, den

sich der Attentéter in Vorbereitung auf seinen Anschlag
beim Ariana-Grande-Konzert selbst vorbetete:

»@Gott ist mein Zeuge/[...] Ich bin geladen und gesichert /
[...] lass dich nicht aufhalten, Junge®.

Es gab fundamentalistisch motivierte
Selbstmordattentate bei diversesten Grofiveranstaltungen,
wie internationalen Sportwettkimpfen und Konzerten,
und es gibt wohl keine thematischen Griinde fiir vergleichbare
Anschlédge auf Flughédfen oder U-Bahnstationen,
sondern wahrscheinlich ging es den Angreifer_innen und
Morder_innen in solchen Fillen eher schlicht darum, grofie
Menschenansammlungen zu treffen und damit
moglichst viele einzuschiichtern. Mein Aneinanderriicken
der Lyrics des Songs ,,Dangerous Woman“ und der
Gedanken eines fundamentalistisch motivierten Attentéters
wird hoffentlich von niemandem als obskure
Verschworungserzidhlung gelesen. Es soll verdeutlichen,
was schon lange iber Populdre Musik gewusst wird:

Ein Song, der die (vermeintlich) sexuelle Selbstbestimmung
einer Frau akzentuieren mochte, kann ohne Weiteres

zum inneren Mantra desjenigen werden, der sich vor dem
Hintergrund seiner religiés verbramten
Patriarchatsvorstellungen gerade iiber solch eine emanzipative
Idee entriistet und dann aufriistet. Um Christoph Schulze
zu zitieren, der seinerseits Diedrich Diederichsen zitiert:

Schon Diederichsen hatte dergleichen Anfang der 1990er
geahnt: Die ,,Explicitness“, also das auf den Tabubruch
Zielende im Text, [...] sei uneindeutig und kénne

darum ,,in der Wirklichkeit eine linke Demo genauso
mit Energien versorgen wie ein rechtes Pogrom®.23

Die Lyrics aus dem Song ,,Dangerous Woman“ kénnten
genauso die Lyrics aus dem Song ,,Skin“ von Rag’n’Bone Man
(2017)24 oder aus ,,Darkness and Light“ von John Legend
(2017)25 sein — der Wortschatz ist stets ein sehr dhnlicher.
Legends Stiick dhnelt ,,Dangerous Woman“ auch in

der Klang- und Rhythmustextur in vielfacher, ja beinahe jeder
Weise. Die Lyrics aus dem Song kénnten wiederum genauso
die Lyrics aus ,,How does it feel“ von D’Angelo (2000)26 sein.
Die eine oder der andere wird diese Einreihung
D’Angelosunter die zuvor genannten Musiker_innen vielleich
nicht gerne lesen, weil der Sdnger, Komponist und

14.02.2026, 10:38:09. @

Ismaiel-Wendt


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

<
S

31 Underwood,

Carrie: ,,Love Wins“ (Official Music Video), auf: Youtube, 11.9.2018, hitps://www.youtube.com/watch?v=-Py8OWAMkns (12.3.2019); dies.:

28 D’Angelo 2000 (wie Anm.
» The Champion“ (Official Music Video), auf: Youtube, 2.3.2018, hitps:/lwww.youtube. com/warch?v=HgknAaKNaMM (12.3.2019).

mp3, Polydor 2019 [Hervorhebungen ¥. 1.-W/].

(13
B

30 Stern, Bradley: ,,, Dangerous Woman ‘Wasn’t Originally Intended for Ariana Grande

29 Del Rey, Lana: ,,Hope 1s a dangerous thing for a woman to have — but I have it
Grande: ,,Break Up With Your Girlfriend, I'm Bored*, auf: dies.: Thank U, Next, Republic Records 2019). Unter anderem begriindet sich auch

wn: Pop Crush, 9.2.2017, http://popcrush.com/ariana-grande-dangerous-woman-songwriter-carrie-underwood/ (12.3.2019).

27 D’Angelo: Voodoo, Virgin 2000. D’Angelo and The Vanguard: Black Messiah, RCA 2014.

meine Titelformulierung aus diesem Mini-Trend

26).
Im Februar 2019 wurden sowohl von Lana Del Rey als auch von Ariana Grande Songs mit vergleichsweise langen Titeln verdffentlicht (Ariana

Multi-Instrumentalist nicht als irgendein
fremdproduziertes Popsternchen gilt, sondern sich,
verwiesen sei hier unter anderem auf seine

Alben TVoodoo (2000) und Black Messiah (2014),27
stilistisch wie mit seiner Show und durch
Kollaborationen in der Geschichte Schwarzer
Musik als sehr bewusster Performer platziert und
deutlich rassismuskritisch engagiert. Trotz einer
moglicherweise anderen Lesart der Positionierung
D’Angelos als der Ariana Grandes sind die
nachstehenden Zeilen aus ,,How does it feel®
durchaus mit solchen aus Ariana Grandes
»Dangerous Woman® zu vergleichen: ,,Girl it’s

only you/Have it your way/... you can decide/[...]
I wish you’d open up cause I want to take the
walls down*.28

Lana Del Rey: ,,Hope is a dangerous thing for a
woman like me to have — but I have 1,29 oder:
Mt Kritik schwadronieren

sDangerous Woman“ hitte theoretisch auch ein
Song fiir Alicia Keys, Carrie Underwood oder
Rihanna werden kénnen. Das soll zumindest Ross
Golan, einer der Song-Schreiber, verraten haben,
der den Song auch diesen drei Sdngerinnen
angeboten hat.30 Dass mich irritiert, dass der Song
genauso von Rihanna hitte gesungen werden
konnen wie von Carrie Underwood, der ,weif3en®
Singerin mit den naiven ,,LLove Wins“-,,The
Champion® -post-racial-hand-in-hand-Fantasien,
in deren Videos Muhammad Ali und Martin
Luther King kurzerhand in das gleiche
US-amerikanische-Wettbewerbserfolgsnarrativ
wie irgendwelche ,weiflen‘ Sportler_innen
integriert werden,31 ist wahrscheinlich exakt so ein
Hinweis auf meine kurzschlussartige,
zu identitdre Lesart Populdrer Musik und meine
flache Ordnung dieser nach ,weif3‘ und Schwarz.
Selbstverstandlich hitten alle oben
genannten Sidngerinnen und Singer ,,Dangerous
Woman® singen konnen. Ja, auch die als
Mainner Vorgestellten hitten diesen Song ohne
Weiteres erfolgreich performen kénnen;
dafiir gibt es mindestens zwei Erklarungen: Die
erste ist eine, die nachvollzieht, dass sich
Populdre Musik in einem eigenen Diskursraum
voller hochdynamischer, gleitender Signifikanten
in allen moglichen und unmoglichen
Kombinationen abspielt. ,,Dangerous Woman*
kann von Frauen wie Méinnern performt
werden, so wie die erste Strophe eine Message
von Ariana Grande genauso wie von dem
Attentiter auf dem Ariana-Grande-Konzert hitte
sein konnen, weil das Stiick eine Polysemiose-
Sofie ist — was nicht per se abzuwerten ist,

14.02.2026, 10:38:09. @

172


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LiosDmTIG60 (12.3.2019). Wihrend

des Auftritts (imVideo ab 00:02:22) werden im HintergrundVideo-Projektionen gezeigt, in denen ein Auge in Nahaufnahme durch eine Kamera-

in: Braudy, Leo | Cohen, Marshall (Hg.): Film Theory and

34 Miiller, L. ¥ (2018): Sound und Sexismus. Geschlecht

im Klang populdrer Musik. Eine feministisch-musiktheoretische Annidherung, Hamburg 2018, S. 138. Dass ,, Dangerous Woman “ nicht nur

<«
>

25.10.2009,  htps:/lwww. youtube. com/watch?v=FFFZqTIWrQ

auf: Youtube,

Video),

(Official  Music

What

33 Mulvey, Laura: ,,Visual Pleasure and Narrative Cinema

»So

von mir als ein voyeuristisches Spiel wahrgenommen wird, zeigt sich unter anderem bei einem Live-Auftritt von Ariana Grande bei den Radio
blende schaut. Das Spiel besteht darin, dass nicht klar ist, 0b das Auge z. B. Ariana Grande beobachtet oder ob das Auge seinerseits beobachtet wird.

Es ist so geschminkt, dass es konventionell als weibliches Auge, vielleicht sogar als Grandes Auge identifiziert werden kann.

Disney Music Awards 2016: Grande, Ariana: ,, Dangerous Woman , hitps:/lwww. youtube. com/watch?v

Criticism. Introductory Readings, New York 1999, S. 833-844, hier: S. 843.

32 Plnk
(12.3.2019).

sondern gerade auch als eine Qualitdt Populédrer
Musik verstanden werden kann. Die zweite
Erkldarung fihrt fix und identitér etwas in der
Welt der Populdaren Musik Gehortes in die
diesseitige Welt ein und zsetzt die
Performer_innen mit den Ich-Erzihler innen

in Song-Lyrics gleich. Auch wenn diese
Erklarung nicht unbedingt richtig oder wahr

ist, kann ich sie wahrlich weiter fundieren:
»Dangerous Woman“ entspringt Méannerfantasien
und koénnte deshalb genauso von Ménnern
performt werden. Der Song ist von

Johan Carlsson, Ross Golan und Max Martin
komponiert und produziert worden. Die
Chart-Erfolge dieser Manner mit Songs, die sie
fir Justin Bieber, P!nk, Nicki Minaj,

Demi Lovato, Jason Derulo, Snoop Dogg, Leila
K., *NSYNC, Take That, Katy Perry,

Britney Spears und viele, viele mehr geschrieben
und produziert haben, sind unzihlig geworden.
»Dangerous Woman“ bedeutet so viel

oder wenig ,female empowerment ‘ wie Plnks Song
»S0 What“,32 der ebenfalls in Zusammenarbeit
mit Max Martin entstanden ist. Die Songs
konnten als solche gehért werden, in denen
Frauen sich gegeniiber Minnern emanzipieren.
Die Videos dazu kénnen aber genauso gut

als Werbekampagne fiir Unterwische oder von
Kneipen, Baumirkten und Musikalienhandlungen
zur Gewinnung weiblicher Kundschaft

gesehen werden, in denen binédre Kategorien und
heteronormative Vorstellungen von Weiblichkeit
und Minnlichkeit nur verhértet werden.

Nicht nur das Video, in dem Ariana Grande
in korperlichen Teilstiicken in Spitze-
Waischeteilchen enthiillt wird, ist eine klassische
»male gaze“-Produktion, wie sie Laura Mulvey
kritisiert hat: Die Frau wird als Objekt
fiir den aktiven Blick des Mannes dargestellt.33
Die Musik erfiillt gleichsam formelhaft
ein sonic-pleasure-Narrativ im voyeuristischen
Setting:34 Im Intro kommt uns die Sdngerin
uber das Mikrofon ganz nah. Sie singt leise
und doch ist die Stimme so deutlich zu hoéren,
dass eine von der Anstrengung der Stimmbénder
stammende leichte Rauheit wahrnehmbar ist.
Das Intro funktioniert wie in der Tradition
der rorch-singer-Inszenierungen: mit allen
Anrufungen des heimlichen Einblick-Gewidhrens
oder Angehaucht-Werdens sowie des klischierten
Widerspruchs zwischen Verruchtheit und
madadchenhaft-christlicher Unschuld. Der zuletzt
beschriebene Eindruck stellt sich bei mir nicht
nur wegen der ,,Oh my God“-Anrufungen
ein, sondern auch wegen der tragenden Gospel-
Orgel-Akkorde. Ariana Grandes Stimme
wird im Intro auditiv nach und nach im Sinne

14.02.2026, 10:38:09. @

Ismaiel-Wendt


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

37 Vgl

wAriana Grande announces ,One Love Manchester benefic with Kary Perry, Fustin Bieber and more, in:

36 Griffith, Faclyn: From Dreamers to Dan-
Washington Post, 30.5.2017, https:/[www.washingtonpost.com/news/arts-and-entertainment/wp/2017/05/30/ariana-grande-announces-one-lo-

gerous Women: A Shift from Abstinence and Hypersexuality to Sexuality with Shame in Pop Music Listened to by Tween Girls in 2006
70ee0e63d280 (12.3.2019). Der Artikel bzw. die

Ankiindigung von One Love Manchester wird in diesem Artikel beispielsweise wie folgt kommentiert: ,,But she shows true human qualities. A true

American spirit that soars with free mind and human compassion.

and 2016, 2017 (= Honors College Theses, Bd. 153), S. 39f., http://digitalcommons. pace.edulhonorscollege_theses/153 (5.6.2019).
-bieber-and-more/?noredirect=on&utm_term

35 Zum Voyeurismus, bezugnehmend auf Mulvey, Miiller 2018 (wie Anm. 34), S. 80.
z. B. Gibson, Caithn:

ve-manchester-benefit-with-katy-perry-justin

des Wortes ,enthiillt.35 Nach circa 33 Sekunden
Oftnen sich die Filter fiir ein breiteres
Frequenzspektrum, passend zur Liedzeile ,,My
mind is open!“.

Spiter im Song kommt eine religiés-moralische
Verunsicherung mit der eigenen sexuellen
Handlungsfihigkeit und Selbstbestimmung in
den Lyrics zum Ausdruck. Jaclyn Griffith schreibt in
ihrer einen sehr interessanten Uberblick
gewidhrenden BA-Thesis From Dreamers
to Dangerous Women: A Shift from Abstinence and
Hypersexuality to Sexuality with Shame in Pop
Mousic Listened to by Tween Girls in 2006 and 2016
uber ,,Dangerous Woman“ von Ariana Grande:

She warns that ,,somethin’ bout® this ,,boy*
makes her ,,feel like a dangerous woman“ and
»want to do things that [she] shouldn’t.
Grande is condemning her own sexuality by
referring to her desire as something

she ,,shouldn’t” feel because it makes her
»dangerous.“ The guilt surrounding Grande’s
sexuality is also evident in the lyrics of her
song ,,Side To Side.“ She says, ,, Tonight I’'m
making deals with the devil and I know

it’s gonna get me in trouble,“ demonizing the
sexual choices that seem pleasurable and
positive in the song’s music video, and worrying
that her sexual desires will lead to punishment.36

Wenn Ariana Grande ,,Somethin’ ’bout you makes
me wanna do things that I shouldn’t” singt, klingen
zwar Ubertretene, eigentlich aber akzeptierte
moralische Vorstellungen an. Von dieser Kritik an der
scheinbaren sexuellen Selbstbestimmtheit der

Frau und ,female empowerment im Song ausgehend
mochte ich noch in eine andere Richtung
schwadronieren — gleichsam von einer feministischen
Kritik zu Postkolonialer Kritik iibergehen. In der
nachstehenden kurzen Passage soll plakativ ein
typischer kolonialismuskritischer Vorwurf gewagt sein,
um spiter zu zeigen, dass ich damit bestimmt

einen wichtigen Punkt treffe, dieser Punkt aber einer
sein kann, an dem ich vielleicht auch gerne

hitte stehen wollen, weil er eine — fiir mich sinnvolle
— Solidarisierung ermdglicht héitte. Nur knapp zwei
Wochen nach dem Anschlag beim Ariana-Grande-
Konzert fand das Benefiz-Konzert One Love
Manchester statt. Dies ist das zweite Konzert, bei dem
ich nicht gewesen bin und iiber das noch ein

paar Zeilen geschrieben werden sollen: Am 4. Juni
2017 standen unter anderem Justin Bieber, Miley
Cyrus, Katy Perry, Pharrell Williams und Robbie
Williams mit Ariana Grande auf der Bihne. Lese ich
diese Veranstaltung nur auf einer diskursiven Ebene,
dahingehend, wie Motivationen verbalisiert wurden
und wie vor Ort und anschlieflend tiber One Love

14.02.2026, 10:38:09. @

174


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

<
J

in: The Independent,

<
>

a1  Stevens, Sufjan: ,,The Black

40 Ebd., S. 35.

Hawk War, or, How to Demolish an Entire Cruilization and Stll Feel Good About Yourself in the Morning, or, We Apologize for the Inconvenience

Dearden, Lizzie: ,,Manchester Arena bomber Salman Abedi was rescued by Royal Navy before he carried out attack
31.7.2018, hups:/lwww.independent. co.uk/mews/uk/crimel/ariana-grande-manchester-arena-terror-artack-salman-abedi-royal-navy-hashem-ab-
39 Young 2012 (wie Anm. 2), S. 29.
but You’re Going to Have to Leave Now, or, ,]I Have Fought the Big Knives and Will Continue to Fight Them Until They Are Off Our Lands!

auf: ders.: Sufjan Stevens invites you to: Come on feel the Illinoise, Asthmatic Kitty Records 2015.

edi-a8470636.html (12.3.2019).

38

Manchester gesprochen wurde und wird, fallt mir ein
ubliches kolonialistisches Muster auf: In zahlreichen
verOffentlichten Reaktionen von Ariana Grande,
beteiligten Musiker_innen und Fans oder auch
in Kommentaren auf diversen Seiten im Internet3?
wird in berechtigter Ablehnung des Attentats
ein buntes, grenziiberschreitendes ,,Wir®, eine sich
liebende Einheit konstruiert und gefeiert. Die
»Freiheit®, ,, Toleranz“, ,,Selbstbestimmtheit in der
sexuellen Orientierung® und ,,Individualitat™
dieser ,,one love “ erscheinen vielleicht auf den ersten
Blick jenseits eines rassifizierten oder ethnisierten
Differenzsystems zu liegen, diese oneness kommt aber
nicht ohne die Re-Inszenierung und Konstruktion
eines Aufien, einer otherness aus. Dieses anders gedachte
Auflen wird, auch wenn es in dem Attentéter (der tot ist),
seinem Netzwerk und Gleichgesinnten gesehen wird,
schlussendlich genauso vage bleiben wie diejenigen, die
zur oneness dazugezihlt werden. Briider und sogenannte
Hinterménner des Attentiters wurden verhaftet.
Sie tragen dhnliche Namen wie meine Briader und ich, die
hiufig nur als arabische gelesen werden.38 Die inszenierte
oneness ergibt sich aus einer Sequenzialitit, die
wegen eines nachgereichten Bekenntnisses auf ,,irgendwas
mit Islam® verweist, tiber das Robert J. C.Young
geschrieben hat: ,,Westerners tend to read all forms
of radical Islam as the same, that is, as fundamentalism,
itself ironically a Western concept.“32 Am anderen Ende
der Sequenzkette steht One Love Manchester, und Young
wird bestétigt finden: ,, Tolerance is typically considered
to be both a Western virtue and a Western invention. “40
Diese kritischen Gedankenginge zu und
Umbkreisungen von Zusammenhéngen um ,,Dangerous
Woman“ brauche ich nicht fiir eine direkte
Argumentation, sondern nur zur Veranschaulichung
von zumindest fiir mich widerspriichlichen oder
unlesbaren Situationen. Vor dem Hintergrund
der beschriebenen Szenarios soll deutlich geworden
sein, wie schwer oder unmoglich es sein kann,
iiberhaupt einen Einsatzpunkt zu lokalisieren, von
dem aus Populdre Musik zu dekolonialisieren wire.

,» The Black Hawk War, or, How to Demolish an Entire
Crvthzarion and Stll Feel Good About Yourself in the
Morming, or, We Apologize for the Inconvenience but You’re
Going to Have to Leave Now, or, I Have Fought the Big
Knives and Will Continue to Fight Them Unul They

Avre Off Our Lands!““ ist ein Stiick ohne gesungene Lyrics
von Sufjan Stevens, das aber durch den Titel schon

sehr dekolonial anmuterd

Das bisherige kritische Fauchen und Fechten aus
verschiedenen Richtungen ist fiir mich nur bedingt
befriedigend. Meine Kritikformen sind denen dhnlich, die
in vielen eben westlichen Feuilletons wiederzufinden
wiren und niemanden mit einem erweiterten Wissen

14.02.2026, 10:38:09. @

Ismaiel-Wendt


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

43 Butler, Judith: Korper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt

44 Ebd.;vgl Hall 2018 (wie Anm. 13), S. 73.

42 Hall 2018 (wie Anm. 13), S. 73.

a. M. 1997, S. 34.

uberraschen diirften. Eine Einfitihrung in Theorien der
Postmoderne, die in Europa geprigt wurden, oder ordinére
Lesarten von dem Kulturindustrie-Kapitel in Adornos und
Horkheimers Dialektik der Aufklirung wirden
zur Argumentation schon ausreichen. Meine in die eine
Richtung gehenden Erkldrungen sind entweder fatalistisch,
beliebig und begreifen nicht, dass die Welten der Populédren
Musik zwar eigenstdndige sind, aber trotzdem nur durch
die realen Welten existieren. Die in die anderen Richtungen
gehenden Erklarungen miissen kurzerhand beispielsweise
diverse sexuelle Orientierungsmoglichkeiten oder die Gender-
Konstruktionsmoglichkeiten der drei Songschreiber-Produzenten
Carlsson, Golan und Martin ignorieren. Zudem habe ich nicht
erklart, warum tausende Médchen mit Ariana Grande ,,Dangerous
Woman“ als erméchtigend bejubeln, wenn das dazugehorige
Video doch eine Inszenierung ist, die Frauen nur zu Lustobjekten
fir Minner macht. Ohne das zu reflektieren, habe ich als scheinbar
den Kapitalismus durchschauender Mann die weiblichen
Fans aus einer vermeintlich feministischen, links-apodiktischen
Perspektive zu manipulierten Systemdienerinnen und quasi
zu lebendigen Alexa-Amazonen gemacht. Eigentlich habe ich mit
vielen der bisher vorgetragenen Erkldrungsansitze nur enttarnt,
dass ich in meinem scheinbar kritischen Denken auch recht
schnell mit den tiblichen fixen Kategorien aufwarte.

Ist das nun der Moment, in dem das brave new word
»dekolonialisieren“ dienen konnte? Vielleicht, aber ich weif3 nicht,
ob das Konzept wirklich weiterhilft. In Stuart Halls unter dem
Titel Das verhidngnisvolle Dreieck. Rasse, Ethnie, Nation posthum
veroffentlichten Vortridgen wird noch einmal klar, dass die
Diskussion zur Frage nach dem unschuldigen Bezug zu etwas
gleichsam Vor-Kategorialem eine alte ist und die Frage selbst
eigentlich z. B. schon von ihm in Bezug auf ,,Rasse” und von Judith
Butler in Bezug auf ,,biologisches Geschlecht” negativ beantwortet
worden ist.42 Judith Butler erklért, dass auch das angenommene
»Nicht-Konstruierte® durch eine signifizierende Praxis eingegrenzt
werde.43 Andernfalls kdnnten wir es gar nicht als Nicht-
Konstruiertes ausmachen. Sie schreibt weiter (und Hall zitiert):

Auf ein solches auf3er-diskursives Objekt naiv
oder direkt ,,zu referieren®, wird sogar
immer die vorausgegangene Abgrenzung des
Aufler-Diskursiven erfordern. Und insoweit
das Aufler-Diskursive abgegrenzt wird,

wird es von dem gleichen Diskurs gebildet,
von dem es sich frei zu machen sucht.44

Wenn diese Perspektiven unter anderem die koloniale Verfasstheit
von allem betonen und das Konzept ,dekolonialisieren’
eigentlich das Gleiche tut, kann ich den Vorteil des einen gegentiiber
dem anderen noch nicht erkennen. Vielmehr halte ich es
in Bezug auf Populdre Musik fiir irrefithrend, wenn das Konzept
,dekolonialisieren® in seiner sprachlichen Form als Verb
suggeriert, es gibe ein Jenseits der kolonialen Verfasstheit oder
ein Entkommen vor derselben — oder als sei sogar ein diese
vernichtender Kampf moglich.

Der zentrale Punkt, auf den ich in Bezug auf einen Song wie
»Dangerous Woman® abschlieflend bevorzugt aufmerksam

14.02.2026, 10:38:09. @

17


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

45 Mignolo | Walsh 2018 (wie Anm. 4), S. 106.

machen mdchte, zielt noch in eine andere Richtung: Mit meinem
feuilletonistisch-méaandernden Essay, durch das Hin-und-her-
Reichen eines Songs zwischen diskursiven Konzepten und trotz
vermeintlich klarer Kritik kann ich nur sehr bedingt und
nicht einmal mittelpriachtig vermitteln, welche Erfahrung ich in
der Populdren Musik oder bei den Konzerten hitte machen
konnen. Von einer wahrscheinlich immer allzu undifferenziert
bleibenden Aufforderung ,,dekolonisieren!“ mochte ich z. B.
die Formen der Dekolonialisierung, die Populdrer Musik immer
schon inhdrent waren, nicht missachtet wissen.
Jetzt kénnte mir entgegengehalten werden: Was gibt es iiberhaupt
an der musikalischen Praxis einer Ariana Grande in Hinsicht auf
die Frage der Dekolonialisierung zu ver-/lernen? Selbstverstindlich
habe ich mich sehr bewusst dafiir entschieden, entlang von
Ariana Grandes Musik, Videos und Konzerten zu schreiben. Ich
mochte schliefllich antworten, dass die zu diskutierenden
Fragen entlang der Figur und Musik von Ariana Grande genauso
gut bearbeitet werden kénnen wie entlang jeder anderen Populdren
Musik auch, denn Populdre Musik ist immer Postkoloniale
Musik. Und ich méchte zuriickfragen: Wie kommerzorientiert,
angezogen, produziert und kiinstlich darf eine Séngerin sein, wie
viel Koérpergewicht, Color, Cockney oder welche sexuelle
Orientierung sollte eine Musikerin haben, um als sich so ,ehrlich®
an der kolonial verstrickten Welt abarbeitend wahrgenommen zu
werden, wie es M.I.A. vielleicht noch bis 2007 wurde und Kate
Tempest heute wird?
Ich mochte nicht so tun, als generierten sich Dekolonialisierungs-
strategien und dekoloniales Wissen nur aufierhalb von
Populédrer Musik, z. B. wieder vor allem in diskursiver (im Sinne von
versprachlichter) und theoretischer oder gar vornehmlich
institutionalisierter wissenschaftlicher Kritik. Im
Verlauf dieses Essays habe ich demnach nicht
nur die Un-/Moglichkeit dessen problematisiert,
koloniale Verfasstheiten aufzuheben, sondern
parallel spielt noch ein anderer Track:
Ich problematisiere die Frage, wer tiberhaupt eine
Ubersetzung dsthetischer Praktiken, der Kiinste oder
praziser: Populidrer Musiken, die immer zumindest
auch schon Dekolonialisierungsstrategien kannten, in
(wissenschaftlichen) Flie3text braucht.
Wenn es denn moglich wire, Populdre Musik
zu dekolonialisieren, dann ist die Akademia mit
Sicherheit kein guter Ausgangspunkt. Zum einen
hitten insbesondere die Musikwissenschaften
und Popular Music Studies mit sich selbst zuerst
und zu viel zu tun. Zum anderen bliebe die Frage
bestehen, auf Grundlage welchen Wissenssystems
das geschehen sollte. Walter Mignolo und
Catherine E. Walsh formulieren aufgerdumt:

For example, if you apply to get grants or
fellowships to engage in decolonial praxis,
be sure that you will not get them. And to
disguise it with the name of decolonial
studies will be to keep decoloniality hostage
of modern epistemology.45

14.02.2026, 10:38:09. @

Ismaiel-Wendt


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

47 Haraway, Donna:

199 (4.6.2019).

a8 Mignolo, Walter 2013: ,,On Pluriversality “, als Word Document abrufbar auf: Convivialism Transnational,

wSutuated Knowledges: The Science Question in Fenunism and the Privilege of Partial Perspective, in: Feminist Studies, Bd. 14, Nr. 3, 1988,

46 Hall, Stuart: Cultural studies. Ein politisches Theorieprojekt. Ausgewihlte Schriften 3, Hamburg 2000.
S. 575-599, hier: S. 575.

21.12.2015, http://convivialism.org/?p

Ich kann die aktivierende Dimension des Konzepts
»Dekolonisieren!“ sehr gut nachvollziehen —
und das tue ich auch solidarisch mit den Leuten, mit deren
Denkansétzen ich mich schon oft und gerne verbunden
habe. Populdare Musik kann jedoch auch in ihrem eigenen
Geschehen immer schon als ein aktivistisches ,,politisches
Theorieprojekt“46 oder ,,situiertes Wissen“47 verstanden
werden, das auf eine eigene Art und in eigenen Rdumen
zumindest auch so etwas wie feministische Kritik,
Postkoloniale Analyse und Dekolonialisierungsbewegungen
vollfithrt. Um das so denken zu kénnen, waren fiir mich
unter anderem Queer und Postcolonial Studies sehr hilfreich —
selbst in ihrer zum Teil eurozentrisch beschrinkten Radikalitét.
Bislang kann ich noch keine deutlichen Unterschiede
erkennen zwischen Postcolonial Studies und den
sehr akademisch geprigten Ausrufen: ,,Dekolonisieren!“ Statt
Populidre Musik in die Geiselhaft eines nédchsten Konzepts zu
geben, denke ich: Warum nicht erst einmal wieder intensiver
reinhdren und eintreten in diese Rdume Populidrer Musik?
Vielleicht ist dieses Zuhoéren und Zutrauen nicht immer
eines, das gegeniiber Marginalisierten geschieht, denen
Lebens- und Handlungsrdume brutal genommen wurden,
aber auch der stark kolonial kontaminierten Populdren Musik
zuzuhoren und etwas zuzutrauen, kann die Pluralisierung
von Epistemologien und damit das Einlassen eines Feindes
ins eigene Haus der Kolonialitdt bedeuten. Wer will, findet
solche ,,Pluriversen“48 vielleicht sogar in den heutzutage
von kritischen sogenannten Studies schon viel zu oft
gefeierten Cyborg-artigen Stimmen im letzten Chorus von
»Dangerous Woman®.

14.02.2026, 10:38:09. @

178


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 10:38:09. Nic


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 10:38:09. Nic


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

