
Fe
ui

lle
to

ni
st

is
ch

-m
äa

nd
er

nd
er

 E
ss

ay
 ü

be
r 

zw
ei

 K
on

ze
rt

e,
 d

ie
 ic

h 
ni

ch
t b

es
uc

ht
 h

ab
e,

 u
nd

 d
ar

üb
er

, d
as

s 
ic

h 
st

at
td

es
se

n 
w

ie
de

r 
H

al
l, 

M
ig

no
lo

 u
nd

 
W

al
sh

 g
el

es
en

 h
ab

e,
 w

ei
l i

ch
 e

in
en

 A
rt

ik
el

 fü
r 

de
n 

S
am

m
el

ba
nd

 K
ün

st
e 

de
ko

lo
ni

si
er

en
 s

ch
re

ib
en

 m
öc

ht
e 

un
d 

da
rü

be
r 

na
ch

de
nk

e,
 o

b 
es

 m
ög

lic
h 

is
t, 

Po
pu

lä
re

 M
us

ik
 z

u 
de

ko
lo

ni
al

is
ie

re
n1

Jo
ha

nn
es

 S
al

im
 I

sm
ai

el
-W

en
dt

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16
4

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Is
m

ai
el

-W
en

dt

Um mit dem Ende des Titels und auch des gesamten Essays 
anzufangen: Der folgende Beitrag zielt nicht allein  
durch inhaltliche Argumente auf eine Vermittlung meines 
Unbehagens mit einer zu unmittelbaren Anwendung des 
Konzepts „Dekolonisieren“ im Kontext von Populärer Musik. 
Ich möchte versuchen – auch über das Schweifen von  
hier nach da und die Inszenierung von verschiedenen nur 
angedeuteten Positionen im gesamten Textverlauf –, meine 
Unsicherheiten in der Anwendung des Konzepts zum Ausdruck 
zu bringen, z. B. gerade dadurch, dass „Bescheidwissen“ gemimt 
wird. Am Ende ist es eigentlich der Weg der Versprachlichung 
selbst, der im Hinblick auf die Beschäftigung mit Populärer 
Musik infrage gestellt wird. 

Der vorliegende Text ist offenkundig ein privilegiertes 
Dialoggesuch, das sich an Menschen wendet, die sich 
aus der Akademia heraus fragen, ob und wie Künste zu 
dekolonisieren sind. Ich schreibe ab hier in diesem  
Artikel „dekolonialisieren“ statt „dekolonisieren“, nicht weil 
ich den zweiten Begriff irgendwie ablehne, sondern um 
sprachlich hervorzuheben, dass „dekolonialisieren“ weniger auf 
territoriale Kolonien bezogen denn als eine widerständige 
Praxis in Bezug auf nahezu alles durchdringende Kolonialität  
zu verstehen ist. 

Die Frage danach, ob die akademischen Disziplinen, die 
sich mit Populärer Musik beschäftigen, dekolonialisiert 
werden könnten, wird im Folgenden nicht vertieft bearbeitet. 
Es gibt wohl kaum etwas so eindeutig Eurozentristisches  
wie die Historische und Systematische Musikwissenschaft, die 
Musikethnologie, Musik-Institutionen mit ihren kanonischen 
Bibliotheken, Repertoires und ausgrenzenden Aufnahmeritualen. 
Auch was die in ihrem Ebenbilde erschaffenen jüngeren 
Richtungen betrifft, wie die Popular Music Studies, gäbe es 
zweifelsohne nicht nur ein paar Entrümpelungen vorzunehmen, 
sondern die komplette Gehörbildung ist zu dezentrieren.

Im Folgenden konzentriere ich mich also nicht auf die 
akademischen Disziplinen, sondern auf Populäre Musik 
mit ihren Klang- und Rhythmustexturen, Song-Lyrics, Videos, 
Konzerten und mehr. Mein Unbehagen mit dem Begriff 
„dekolonialisieren“ im Kontext Populärer Musik in Europa, über 
die ich von Europa aus schreibe, rührt daher, dass mein Beitrag 
doch eindeutig zu weit weg von den Nöten der Menschen liegt, 
die von kolonialen Verhältnissen massiv und alltäglich betroffen 
sind. Trotz aller Unbestimmtheiten und Bedeutungsoffenheiten, 
die mehrfach betont werden, möchte ich kein beliebiges Spiel 
darstellen. Die eingenommenen Positionen können zumindest 
in akademischen Kontexten strategisch ernst zu nehmende sein. 

Geht doch schon mal vor. Ich bleib’ noch eine Weile. Es sind noch so 
viele „Postkoloniale Überreste“2 da. Oder: Auch wenn er aus der 
Mode gekommen ist, kann man den Hackepeter-Igel nicht in die 
Liste bedrohter Tierarten aufnehmen lassen

Populäre Musik kann wahrscheinlich nicht dekolonialisiert 
werden. Selbstverständlich ist Populäre Musik etwas 
Epistemisches – sie ist sogar etwas gewaltig Epistemisches, denn 
die kompletten verdrehten Logiken, die mit dem 1 

E
in

e 
en

gl
is

ch
e 

Fa
ss

un
g 

de
s 

B
ei

tr
ag

s 
is

t e
rs

ch
ie

ne
n 

in
: I

sm
ai

el
-W

en
dt

, J
oh

an
ne

s 
S

al
im

 / 
S

ch
oo

n,
 A

nd
i (

H
g.

):
 P

os
tc

ol
on

ia
l R

ep
er

cu
ss

io
ns

. O
n 

S
ou

nd
 O

nt
ol

og
ie

s 
an

d 
D

ec
ol

on
is

ed
 L

is
te

ni
ng

, B
ie

le
fe

ld
 2

02
2,

 S
. 1

01
-1

16
.  


 2

 
Yo

un
g,

 R
ob

er
t J

.C
.: 

„P
os

tc
ol

on
ia

l R
em

ai
ns

“,
 in

: N
ew

 L
it

er
ar

y 
H

is
to

ry
, B

d.
 4

3,
 N

r. 
1,

 2
01

2,
 S

. 1
9–

42
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16
6

Kolonialismus einhergehen, sind ihre Basis: Rassismus, 
Exotismus, Sexismus, Imperialismus,  
Kapitalismus … Der Kategorisierungs-, Segregierungs- 
und Diskretisierungsexzess des Kolonialismus  
konnte kaum irgendwo unbehelligter Fuß  fassen als in 
Schallplattenregalen und digitalen sound libraries. 
Populäre Musik kann wahrscheinlich dennoch nicht 
dekolonialisiert werden, denn wäre sie gleichberechtigt, 
dekolonialisiert, demokratisch und widerspruchsfrei 
organisiert, dann wäre sie einfach todlangweilig bzw. 
würde es sie dann schlicht nicht mehr geben.

Populäre Musik kann wahrscheinlich aus einem viel 
weniger fatalen und zynischen Grund nicht 
dekolonialisiert werden: „Popmusik ist Postkoloniale 
Musik“.3 Postkoloniale Theorieprojekte 
sind genauso konstitutiv für sie wie die Logiken der 
Kolonialherrschaft.  
Zum einen gab es nie eine prä-koloniale Welt der 
Populären Musik, die von Pop-Indigenen oder  
Pop-Originarios bevölkert wurde.4 Zum anderen wird 
Populäre Musik hier als etwas zu verstehen versucht,  
das erst zu den Formen gefunden hat, in denen sie heute 
gespielt wird, und heute heißt dabei:

	‒ nach dem Zweiten Weltkrieg, im sogenannten  
Kalten Krieg, 

	‒ nach den Dekolonisationskämpfen und 
Unabhängigkeitserklärungen in  
den von Europäer_innen als Kolonien  
bezeichneten Regionen,

3
 

Is
m

ai
el

-W
en

dt
, J

oh
an

ne
s: 

tr
ac

ks
 ’

n’
 t

re
ks

. P
op

ul
är

e 
M

us
ik

 u
nd

 p
os

tk
ol

on
ia

le
 

A
na

ly
se

,  
M

ün
st

er
 2

01
1,

 S
. 3

5.
  


4

 
D

er
 H

in
w

ei
s 

au
f 

da
s 

N
ic

ht
-V

or
ha

nd
en

se
in

 
ei

ne
r 

pr
ä-

ko
lo

ni
al

en
 M

us
ik

w
el

t 
be

de
ut

et
 n

ic
ht

, d
as

s 
im

 K
on

te
xt

 v
on

 D
ek

ol
on

ia
lit

ät
 

ir
ge

nd
w

el
ch

e 
et

hn
isc

he
n 

K
at

eg
or

ie
n 

fix
 g

ed
ac

ht
 w

er
de

n.
 V

gl
. M

ig
no

lo
, W

al
te

r 
/  

W
al

sh
, 

C
at

he
ri

ne
 E

.: 
O

n 
de

co
lo

ni
al

it
y.

 C
on

ce
pt

s,
 a

na
ly

ti
cs

, 
an

d 
pr

ax
is

, 
D

ur
ha

m
 2

01
8,

 
S

. 8
1.

	‒ in Verbindung mit weiteren  
Bewegungen (Frauenbewegungen,  
Bürger_innenrechtsbewegungen, 
Studierendenbewegungen), 

	‒ in Verbindung mit postmodernen 
und auch (eurozentrisch 
informierten) Postkolonialen 
Theorien.

Das Vorangestellte kann als ein 
Definitionsversuch für ‚Populäre Musik‘ 
verstanden werden, die eben nicht  
Mitte des 19. Jahrhunderts und z. B. in 
Verbindung mit massenhaftem 
Notendruck oder phonographischer 
Reproduktion ihren Anfang findet –  
was auch eine mögliche Ausgangsphase 
für einen Definitionsversuch wäre.  
Im vorliegenden Beitrag wird jedoch mit 
folgender Definition Populärer Musik 
gearbeitet: Die Populäre Musik, über die 
ich hier schreibe, ist nicht schlicht eine 
von Kolonialität durchdrungene, auf die 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Is
m

ai
el

-W
en

dt

mit Dekolonialisierung reagiert wurde 
und werden kann. Sie musste, um 
entstehen zu können, unter anderem 
auf Dekolonisationsbewegungen in den 
sogenannten europäischen Kolonien 
genauso wie auf den Postkolonialismus 
warten.5 Die manchmal sogar bewusst 
gemachte Postkoloniale Informiertheit 
macht einen nicht unerheblichen  
Teil Populärer Musik aus.6 

Wenn Populäre Musik nicht immer 
schon Postkolonial informierte  
Musik war, hat sie sich auf jeden Fall 
die Postcolonial Studies und andere 
sogenannte Studies längst einverleibt. 
Wenn in aktuellen Zeitschriften für 
Electronic Dance Music DJs in Interviews 
über Booking Policy, Fragen  
von Gender Diversity, kritische 
Weißseinsforschung und 
Kanonisierungsprozesse sprechen,7 
dann sind die Effekte der Diskurse 
und Erkenntnisse im und aus dem 
Feld angekommen. DJing steht 
heutzutage offensichtlich genauso für 
Plattenauflege-Praxis wie für discourse 
jockeying. Für die gefräßige Populäre 
Musik dürfte es nicht einmal 
annähernd schwierig sein, sich neben 
dem Postkolonialen auch noch den 
hype of decolonization einzuverleiben. 
Engagement soll nicht verhöhnt 
werden. Verdeutlicht sei mit dieser 
Beschreibung, dass sehr leicht  
eine Dynamik in Gang gesetzt werden 
kann (oder bereits in Gang  
gesetzt wurde), die den Dekoloniali
sierungsimperativ auf einer  
nächsten Stufe kolonialistischer Sprach-
Gentrifizierung erprobt.8 Dann  
ist „dekolonialisieren!“ nur noch eine 
style note. 

Es geht in Populärer Musik 
permanent um die Fragen, wem was 
gehört, was wo seine Ursprünge 
hat, wer mit welcher (geschlechtlichen) 
(Selbst-)Identifikation was  
(re-)präsentiert, aber dieses Geeifere 
um Ursprünge und Sprecher_innen-  
positionen ist ein performatives,  
ein gezielt komponiertes – was nicht 
heißt, dass es immer auch  
ein besonders klug oder bewusst 
durchdachtes ist. Es ist nichts,  
was sich in einem unterkomplexen, 
wiederum binären Muster 
Kolonialisierung Dekolonialisierung 5

 
M

ig
no

lo
, W

al
te

r: 
„D

ie
 E

rfi
nd

un
g 

A
m

er
ik

as
. D

as
 k

ol
on

ia
le

 E
rb

e 
de

r 
eu

ro
pä

isc
he

n 
D

ia
sp

or
a“

, i
n:

 C
ha

ri
m

, I
so

ld
e 

/ A
ue

r 
B

or
ea

, G
er

tr
au

d 
(H

g.
):

 
L

eb
en

sm
od

el
l 

D
ia

sp
or

a.
 Ü

be
r 

m
od

er
ne

 N
om

ad
en

, 
B

ie
le

fe
ld

 2
01

2,
 S

. 
75

–8
2,

 h
ie

r: 
S

. 
78

.  


6
 

Z
u 

B
ei

sp
ie

l-
Tr

ac
ks

 f
ür

 p
ar

al
le

le
 K

on
ze

pt
-

en
tw

ic
kl

un
ge

n 
in

 P
os

tc
ol

on
ia

l 
S

tu
di

es
 u

nd
 P

op
ul

är
er

 M
us

ik
 s

ie
he

 I
sm

ai
el

-W
en

dt
 2

01
1 

(w
ie

 A
nm

. 
3)

, 
S

. 
71

–1
83

. 
  


7 

G
ro

ov
e-

R
ed

ak
tio

n:
 

„R
ou

nd
ta

bl
e 

üb
er

 T
ec

hn
o 

un
d 

Po
lit

ik
: 

M
ac

ht
ka

m
pf

 a
uf

 d
em

 D
an

ce
flo

or
“,

 i
n:

 G
ro

ov
e.

de
, 

22
.1

2.
20

17
, 

ht
tp

s:
//g

ro
ov

e.
de

/2
01

7/
12

/2
2/

ro
un

dt
ab

le
-

te
ch

ni
k-

un
d-

po
lit

ik
-m

ac
ht

ka
m

pf
-a

uf
-d

em
-d

an
ce

flo
or

-s
ex

is
m

us
-r

as
si

sm
us

-h
om

op
ho

bi
e/

5/
 (

12
.3

.2
01

9)
.  


8

 
In

 d
em

 S
ac

hb
uc

h 
E

rw
ac

hs
en

en
-

sp
ra

ch
e.

 Ü
be

r 
ih

r V
er

sc
hw

in
de

n 
au

s 
P

ol
it

ik
 u

nd
 K

ul
tu

r 
(F

ra
nk

fu
rt

 a
. 

M
. 2

01
7,

 S
. 3

7–
39

) 
sc

hr
ei

bt
 d

er
 B

es
ts

el
le

r-
A

ut
or

 u
nd

 P
hi

lo
so

ph
 R

ob
er

t 
P

fa
lle

r 
un

te
rk

om
pl

ex
 u

nd
 k

au
m

 k
on

te
xt

ua
lis

ie
rt

 b
er

ei
ts

 ü
be

r 
di

e 
„K

ol
on

is
ie

ru
ng

 d
ur

ch
 D

ek
ol

on
ia

lis
ie

ru
ng

“.
 E

r 
kr

iti
si

er
t, 

da
ss

 a
us

 d
en

 U
S

A
 (

P
fa

lle
r 

di
ffe

re
nz

ie
rt

 n
ic

ht
 z

w
is

ch
en

 „
de

n 
U

S
A

“ 
un

d 
be

is
pi

el
sw

ei
se

 „
S

ch
w

ar
ze

n 
A

kt
iv

is
t_

in
ne

n“
) 

di
e 

Fo
rd

er
un

g 
na

ch
 D

ek
ol

on
ia

lis
ie

ru
ng

 o
de

r 
di

e 
Id

ee
 v

on
 

P
ro

fe
ss

ur
en

 fü
r 

Po
st

co
lo

ni
al

 S
tu

di
es

 s
og

ar
 in

 L
än

de
r 

ex
po

rt
ie

rt
 w

er
de

, d
ie

 n
ie

 K
ol

on
ie

n 
ha

tte
n 

(e
bd

.)
. E

r 
ze

ig
t d

am
it,

 s
pr

ac
hl

ic
h 

du
rc

ha
us

 in
 p

op
ul

is
-

tis
ch

-v
er

sc
hw

ör
un

gs
th

eo
re

tis
ch

er
 A

rt
, z

um
 e

in
en

, d
as

s e
r d

as
 K

on
ze

pt
 D

ek
ol

on
ia

lis
ie

ru
ng

 n
ic

ht
 in

 H
in

bl
ic

k 
au

f e
pi

st
em

is
ch

e 
D

im
en

si
on

en
 v

er
st

an
de

n 
ha

t 
so

w
ie

 z
w

is
ch

en
 e

in
er

 P
ro

fe
ss

ur
 f

ür
 P

os
tc

ol
on

ia
l S

tu
di

es
 u

nd
 D

ek
ol

on
ia

lis
ie

ru
ng

 n
ic

ht
 z

u 
un

te
rs

ch
ei

de
n 

ve
rm

ag
. Z

um
 a

nd
er

en
 is

t 
ih

m
 o

ffe
nb

ar
 

ni
ch

t k
la

r, 
da

ss
 S

ta
at

en
, d

ie
 o

ffi
zi

el
l k

ei
ne

 K
ol

on
ia

lm
äc

ht
e 

w
ar

en
, w

ie
 b

ei
sp

ie
lsw

ei
se

 d
ie

 S
ch

w
ei

z,
 w

ir
ts

ch
af

tli
ch

 u
nd

 a
uf

 v
er

m
ei

nt
lic

h 
in

di
re

kt
e W

ei
se

 
eb

en
fa

lls
 v

om
 e

ur
op

äi
sc

he
n 

K
ol

on
ia

lis
m

us
 p

ro
fit

ie
rt

en
 u

nd
 n

oc
h 

pr
ofi

tie
re

n.
 S

ol
ch

e 
S

ta
at

en
 s

in
d 

al
so

 d
ur

ch
au

s 
ko

lo
ni

al
is

tis
ch

 v
er

st
ri

ck
t.  



https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16
8

lesen und lösen lässt. Populäre Musik entsteht nicht 
nur aus dem Gerangel selbst: aus Kolonialisierung, 
Dekolonialisierungsbestrebungen und Rekoloniali
sierungsversuchen (so habe ich bislang in Anlehnung 
an María do Mar Castro Varela und Nikita  
Dhawan Populäre Musik als Postkoloniale Musik 
häufig zu definieren versucht),9 sondern vor  
allem auch aus der Simulation solcher Loops und 
künstlicher/künstlerischer Reflexion derselben. 
Selbst wenn etwas so ähnlich klingt wie ‚keltische 
Musik‘, ist es nicht ‚keltische Musik‘ sondern ein 
Zeichenspiel und eine vorgestellte Kultur, die ihren 
Ursprung wahrscheinlich eher in Der-Herr-der-
Ringe-Verfilmungen findet als in Überlieferungen, die 
auch noch der europäischen Notenschrift 
vorausgehen müssten. Solche identitären 
Zeichenspiele sind meines Erachtens dennoch nicht 
einfach dasselbe wie unmittelbare Realpolitik.  
Die Musik, ich nenne es behelfsmäßig auch mal das 
Klanggeschehen, egal ob in der Konzerthalle oder 
unter Kopfhörern im Wohnzimmer, spielt immer auch 
parallel in einem eigenen utopischen Raum, der  
sich – mühevoll und aufwändig und/oder dilettantisch 
produziert – extra erschafft. Zwar spielt auch die 
Realpolitik in einer erzeugten Welt, Populäre Musik 
spielt aber gleichsam in einer beabsichtigterweise 
parallel komponierten Welt zweiter Ordnung.  
Auch wenn es techno tribes, bass culture, hip hop nations 
und Ähnliches gibt, ist damit noch kein Staat aus 
Populärer Musik gemacht worden – nicht mal Jamaika. 

Dennoch: Populäre Musik ist in der Welt  
und gesellschaftlich relevant. Zum einen wirkt sie wie 
Realpolitik, so wie beispielsweise Parlamente es  
auch tun. Zum anderen wird ständig etwas aus ihr 
und ihren Kontexten funktionalisiert. Dazu ist sie,  
wie ich oben zu erklären versucht habe, auch eigens 
da. Das Spiel mit Ursprungserzählungen, 
Repräsentationen, Identifikationen ist ihr Zweck. 
Populäre Musik kennt alle Übel dieser Welt  
und spielt diese in verschiedensten Formen zum 
Teil noch übler aus. Selbstverständlich haben 
Musiker_innen auch Verantwortung für das zu 
übernehmen, was sie in diesen anderen Räumen 
inszenieren,10 oder weniger moralisch, aber 
stereotyp formuliert: Dancehall-Musiker_innen, 
die homophobe Lyrics dichten, Rapper_innen, 
 die Vergewaltigungsfantasien reimen, müssen in der 
diesseitigen Welt ertragen, dass manche Menschen 
ihre Beiträge, die in jenseitigen Welten Populärer 
Musik spielen, für absolut unproduktiv halten, 
abwerten und geringschätzen, genauso wie Singer-
Songwriter_innen, die subtiler daherkommende 
heteronormative und nationalistische Verhärtungs-
inszenierungen in Liedern wie „80 Millionen“ 
verbreiten.11

Populäre Musik schreibt eine eigene Geschichte, 
weshalb sich auch so paradoxe Situationen wie 9

 
M

ar
ía

 d
o 

M
ar

 C
as

tr
o V

ar
el

a 
un

d 
N

ik
ita

 D
ha

w
an

, z
it.

 n
. I

sm
ai

el
-W

en
dt

 2
01

1 
(w

ie
 A

nm
. 3

),
 S

. 3
3.

   


10
 

Vo
r 

de
m

 H
in

te
rg

ru
nd

 d
er

 a
kt

u-
el

le
n 

D
eb

at
te

 u
m

 e
in

en
 D

ok
um

en
ta

rfi
lm

 ü
be

r 
M

is
sb

ra
uc

hs
vo

rw
ür

fe
 g

eg
en

 M
ic

ha
el

 J
ac

ks
on

 s
ei

 a
n 

di
es

er
 S

te
lle

 b
et

on
t, 

da
ss

 e
s 

in
 d

er
 o

be
n 

ge
fü

hr
te

n 
A

us
ei

na
nd

er
se

tz
un

g 
eb

en
 z

un
äc

hs
t 

ni
ch

t 
um

 m
ög

lic
he

 T
at

he
rg

än
ge

 u
nd

 H
an

dl
un

ge
n 

ge
ht

, s
on

de
rn

 u
m

 S
pu

re
nl

es
en

 i
n 

Po
pu

lä
re

n 
M

us
ik

en
. D

as
 

B
ei

sp
ie

l ‚
M

ic
ha

el
 J

ac
ks

on
‘ 

ze
ig

t s
eh

r 
kl

ar
, d

as
s 

zw
is

ch
en

 J
ac

ks
on

s T
at

en
 u

nd
 d

em
 m

us
ik

al
is

ch
en

 G
es

ch
eh

en
 z

u 
di

ffe
re

nz
ie

re
n 

is
t u

nd
 d

as
s 

es
 m

ög
-

lic
h 

is
t, 

et
w

as
 a

nd
er

es
 z

u 
si

ng
en

 a
ls 

gg
f. 

zu
 le

be
n.

 R
eh

fe
ld

, N
in

a:
 „

M
is

sb
ra

uc
hs

-D
ok

u 
‚L

ea
vi

ng
 N

ev
er

la
nd

‘. W
ie

 M
ic

ha
el

 J
ac

ks
on

 F
am

ili
en

 b
ez

ir
zt

e,
 

ze
rr

is
s, 

w
eg

w
ar

f“
, 

in
: 

S
pi

eg
el

 O
nl

in
e,

 5
.3

.2
01

9,
 h

ttp
:/

/w
w

w
.s

pi
eg

el
.d

e/
ku

ltu
r/

ki
no

/m
ic

ha
el

-j
ac

ks
on

-d
ok

u-
le

av
in

g-
ne

ve
rl

an
d-

so
-i

st
-d

er
-h

bo
-fi

lm
-

a-
12

56
26

9.
ht

m
l (

12
.3

.2
01

9)
.  


11

 
G

ie
si

ng
er

, M
ax

: „
80

 M
ill

io
ne

n“
, a

uf
: d

er
s.

: D
er

 J
un

ge
, d

er
 r

en
nt

, B
M

G
 2

01
6.

  


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12
 

Pa
nc

hi
a,

 B
ha

vi
sh

a 
/ V

áz
qu

ez
, R

ol
an

do
: „

B
ha

vi
sh

a 
Pa

nc
hi

a 
im

 G
es

pr
äc

h 
m

it 
R

ol
an

do
 V

áz
qu

ez
. Z

uh
ör

en
 a

ls 
K

ri
tik

“,
 in

: P
an

sh
ia

, B
ha

vi
sh

a 
(H

g.
):

 B
ur

ie
d 

in
 th

e 
M

ix
, M

em
m

in
ge

n 
20

18
, S

. 2
9–

37
, h

ie
r S

. 3
3f

.   


13
 

H
al

l, 
S

tu
ar

t: 
D

as
 v

er
hä

ng
ni

sv
ol

le
 D

re
ie

ck
. R

as
se

, E
th

ni
e,

 N
at

io
n,

 
B

er
lin

 2
01

8,
 S

. 5
5.

   


14
 

L
in

de
m

an
n:

 „
M

at
he

m
at

ik
“ 

ft.
 H

af
tb

ef
eh

l (
O

ffi
ci

al
 V

id
eo

),
 a

uf
: Y

ou
tu

be
, 

18
.1

2.
20

18
, h

ttp
s:

//w
w

w
.y

ou
tu

be
.c

om
/

w
at

ch
?v

=
0Y

E
Z

iD
tn

bd
A

 (
12

.3
.2

01
9)

. 
 

15
 

be
ll 

ho
ok

s 
be

ze
ic

hn
et

e 
in

 e
in

er
 T

al
kr

un
de

 d
ie

 P
er

fo
rm

an
ce

 v
on

 B
ey

on
cé

 a
ls 

an
ti-

fe
m

in
is

tis
ch

 u
nd

 
te

rr
or

is
tis

ch
, h

oo
ks

: „
A

re
 Yo

u 
S

til
l a

 S
la

ve
? 

L
ib

er
at

in
g 

th
e 

B
la

ck
 F

em
al

e 
B

od
y“

, G
es

pr
äc

hs
ru

nd
e 

m
it 

be
ll 

ho
ok

s a
m

 E
ug

en
e 

L
an

g 
C

ol
le

ge
 o

f L
ib

er
al

 
A

rt
s, 

au
f:

  Y
ou

T
ub

e,
 7

.5
.2

01
4,

 h
ttp

s:
//w

w
w

.y
ou

tu
be

.c
om

/w
at

ch
?v

=
rJ

k0
hN

R
O

vz
s; 

de
r 

hi
er

 i
n 

F
ra

ge
 s

te
he

nd
e 

R
ed

eb
ei

tr
ag

 b
eg

in
nt

 i
m

 V
id

eo
 b

ei
 

00
:4

7:
20

.  


16
 

Pa
nc

hi
a 

/ V
áz

qu
ez

 2
01

8 
(w

ie
 A

nm
. 1

2)
, S

. 3
6.

Is
m

ai
el

-W
en

dt

kulturelle Appropriationen ohne eigentliche  
Besitzer_innen ergeben können. Die Formen im 
Geschehen Populärer Musik liefern zudem  
sehr wichtige Ideen für das In-der-Welt-Sein, die 
sehr wohl – so oder so – wirkmächtig werden  
können. Ich verharre aber im Kontext von Populärer 
Musik und insbesondere im Kontext akademischer 
Auseinandersetzung mit ihr lieber beim  
Konzept ‚Postkolonial‘. Das tue ich auch, um einen 
deplatzierten, bagatellisierenden, inflationären 
Gebrauch des Begriffs ‚dekolonial‘ zu vermeiden.  
Er ist in der Radikalität so zu verstehen, wie  
Rolando Vázquez ihn im Gespräch mit Bhavisha 
Panchia definiert: 

Das Dekoloniale ist als ethisches Projekt  
einer historischen Gerechtigkeit verpflichtet, die 
nicht aus der Fantasie kommt, sondern die 
Kolonialität zunichte machen will. Es ist keine 
Utopie und will keine neue Welt aus der 
Fantasie heraus erschaffen.12

Einer solch direkten Verpflichtung im Widerstand  
zur Kolonialität muss das Populäre-Musik-Spiel  
nicht nachkommen. Was ich verdeutlichen möchte,  
ist, dass in Populärer Musik eigentlich  
aus der diesseitigen Welt bekannte „gleitende 
Signifikant[en]“13 in einen anderen, parallelen 
Kosmos abwandern und dort gleichsam  
Test-Diskurse anreizen können. Die direkte und 
nicht-isolierte Rückleitung dieser Metaphern-
ähnlichen Diskurse in diesseitige, reale 
Lebenswelten erzeugt sehr leicht Kurzschlüsse. Die  
in Populärer Musik entstandenen Diskurse  
zeigen sich vielleicht mit bekannten Zeichen, sie sind 
aber in ihrer Kombination nicht unmittelbar  
und oft auch gar nicht lesbar. Versuchen wir eine 
1:1-Entzifferung, stellen wir uns vielleicht  
unsinnige Fragen: Was wollen uns Haftbefehl und 
Rammsteinsänger Till Lindemann mit ihrer  
jüngsten Kollaboration sagen?14 Ist das nicht eine 
desaströse Inszenierung, die Riefenstahl-Rechts und 
Kanak-Gangster-Rap verbindet, oder ist das  
ironisch gemeint? Ist die schwerreiche, oftmals knapp 
bekleidete Beyoncé eine Feministin oder eine 
Terroristin?15 Und können solche Fragen auch mit 
‚ja‘ oder ‚nein‘ beantwortet werden?

Die von mir betonte Verlagerung Populärer 
Musik in extraterrestrische Räume meint nicht, dass 
darin nicht wirkliche und wichtige selbstwirksame 
und demnach vielleicht auch dekolonialisierende 
Erfahrungen gemacht werden können. Populäre Musik 
bietet gerade Räume, „die über unser Bezugssystem 
der Verständlichkeit und unser modernes koloniales 
Empfinden des Realen hinausgehen“.16 Zu meinen 
Lieblingsarbeitsthemen gehört unter anderem das 
Plädoyer für das Eintreten in und für beispielsweise 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17
0

afro-futuristische Utopien17 und queere 
Temporalitäten.18  
In diesem Beitrag möchte ich mich aber von 
einer ganz anderen Seite Welten-
Verständnissen in Populärer Musik nähern.  
In vorliegendem Text geht es mir um die 
Kritik eines pubertären genauso  
wie paternalistisch-pädagogischen oder 
‚faschistischen‘19 kurzschlussartigen 
Direktimports von Populäre-Musikwelten-
Diskursen in die diesseitige Welt – die  
ich entlang einer persönlichen 
Banalisierungsepisode beispielhaft ausführen 
möchte. 

Ist das ‚D‘ in ‚De-Kolonisieren!‘ das Gleiche wie 
in „Dangerous Woman“ oder ‚D’Angelo‘? Oder: 
Ich war nicht beim Ariana-Grande-Konzert im 
Mai 2017, schreibe aber trotzdem über ein 
paar (Un-)Zusammenhänge dort

In den allzu flachen Gleichsetzungen der 
Populäre-Musikwelten-Diskurse mit 
den realen Lebenswelten spielt das klingende 
Geschehen zumeist keine Rolle. Das erklärt 
unter anderem auch, warum Attentate bei 
Konzerten wie dem der Eagles of Death 
Metal im Bataclan in Paris am 13. November 
2015 oder dem Ariana-Grande-Konzert in 
Manchester am 22. Mai 2017 nicht wirklich 
etwas mit der Musik der auftretenden 
Künstler_innen zu tun haben und immer 
fehlplatziert sind. Die meisten Menschen, die 
die Nachrichten über die Anschläge in Paris 
aufmerksam verfolgt haben, wissen 
wahrscheinlich nicht (mehr), dass die Eagles 
of Death Metal und die Vorgruppe White 
Miles an jenem Abend im Bataclan auftraten, 
wie diese Bands klingen und was sie singen 
(und wahrscheinlich haben sich auch 
die Attentäter nicht dafür interessiert). Weder 
diese Populäre Musik noch die sehr andere 
von Ariana Grande20 spielt wirklich in jener 
realen Welt, die die Fundamentalisten21 
angriffen, weil sie sich vielleicht gegen eine 
Vorherrschaft des Westens zur Wehr setzen 
möchten. Der letzte Halbsatz liest sich 
wohlgemerkt wie eine Dekolonialisierungsidee; 
es ist aber keine, weil die Vorherrschaft des 
Westens nur durch eine andere ausgetauscht 
werden soll. 

Oh yeah 
Don’t need permission 
Made my decision to test my limits 
’Cause it’s my business 

17
 

E
sh

un
, 

K
od

w
o:

 M
or

e 
br

ill
ia

nt
 t

ha
n 

th
e 

su
n.

 A
dv

en
tu

re
s 

in
 s

on
ic

 f
ic

ti
on

, 
L

on
do

n:
 

19
98

. 
S

ie
he

 a
uc

h:
 I

sm
ai

el
-W

en
dt

 2
01

1 
(w

ie
 A

nm
. 

3)
, 

S
. 

16
9–

18
1.

  


18
 

H
al

be
rs

-
ta

m
, J

ac
k:

 I
n 

a 
Q

ue
er

 T
im

e 
an

d 
P

la
ce

. T
ra

ns
ge

nd
er

 B
od

ie
s,

 S
ub

cu
lt

ur
al

 L
iv

es
, N

ew
 Y

or
k 

20
05

.  


19
 

Z
ur

 D
efi

ni
tio

n 
de

s 
Fa

sc
hi

sm
us

be
gr

iff
s 

si
eh

e 
D

ie
de

ri
ch

se
n,

 D
ie

dr
ic

h:
 F

re
ih

ei
t 

m
ac

ht
 a

rm
. D

as
 L

eb
en

 n
ac

h 
R

oc
k’

n’
R

ol
l 

19
90

–9
3,

 K
öl

n 
19

93
, S

. 2
68

: „
W

er
 o

hn
e 

pr
im

ä-
re

 N
ot

 I
de

nt
itä

t 
ve

rl
an

gt
, s

tif
te

t 
od

er
 v

er
eh

rt
, i

st
 e

in
 F

as
ch

is
t.

“  


2
0

 
E

s 
se

i 
no

ch
 e

in
m

al
 

be
to

nt
, d

as
s 

ic
h 

hi
er

 g
ez

ie
lt 

un
d 

au
s 

an
al

ys
es

tr
at

eg
is

ch
en

 G
rü

nd
en

 z
w

is
ch

en
 A

ri
an

a 
G

ra
nd

e 
un

d 
de

m
 m

us
ik

al
is

ch
en

 G
es

ch
eh

en
 b

ez
ie

hu
ng

sw
ei

se
 i

hr
er

 P
op

ul
är

en
 M

us
ik

 u
nt

er
sc

he
id

e,
 o

b-
w

oh
l d

ie
 F

ig
ur

 ‚A
ri

an
a 

G
ra

nd
e‘

 se
lb

st
ve

rs
tä

nd
lic

h 
Te

il 
de

r P
op

ul
är

en
 M

us
ik

 is
t.  


2

1 
Z

um
 

hi
er

 
ge

br
au

ch
te

n 
B

eg
ri

ff 
de

s 
‚F

un
da

m
en

ta
lis

m
us

‘ 
si

eh
e 

H
al

l 
20

18
 

(w
ie

 
A

nm
. 

13
),

  
S

. 1
69

.  


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Is
m

ai
el

-W
en

dt

God as my witness 
Start what I finished 
Don’t need no hold up 
Taking control of this kind of moment 
I’m locked and loaded 
Completely focused my mind is open 
All that you got, skin to skin, oh my God 
Don’t ya stop, boy22

Was für ein perfektes Beispiel für die Polysemie von  
Pop-Song-Lyrics sind die vorangestellten Zeilen? Die  
erste Strophe des Songs „Dangerous Woman“, gesungen  
von Ariana Grande, könnte auch der Text sein, den  
sich der Attentäter in Vorbereitung auf seinen Anschlag  
beim Ariana-Grande-Konzert selbst vorbetete:  

„Gott ist mein Zeuge / […] Ich bin geladen und gesichert  /  
[…] lass dich nicht aufhalten, Junge“. 

Es gab fundamentalistisch motivierte 
Selbstmordattentate bei diversesten Großveranstaltungen, 
wie internationalen Sportwettkämpfen und Konzerten, 
und es gibt wohl keine thematischen Gründe für vergleichbare 
Anschläge auf Flughäfen oder U-Bahnstationen,  
sondern wahrscheinlich ging es den Angreifer_innen und  
Mörder_innen in solchen Fällen eher schlicht darum, große 
Menschenansammlungen zu treffen und damit  
möglichst viele einzuschüchtern. Mein Aneinanderrücken 
der Lyrics des Songs „Dangerous Woman“ und der 
Gedanken eines fundamentalistisch motivierten Attentäters 
wird hoffentlich von niemandem als obskure 
Verschwörungserzählung gelesen. Es soll verdeutlichen,  
was schon lange über Populäre Musik gewusst wird:  
Ein Song, der die (vermeintlich) sexuelle Selbstbestimmung  
einer Frau akzentuieren möchte, kann ohne Weiteres  
zum inneren Mantra desjenigen werden, der sich vor dem 
Hintergrund seiner religiös verbrämten 
Patriarchatsvorstellungen gerade über solch eine emanzipative 
Idee entrüstet und dann aufrüstet. Um Christoph Schulze 
zu zitieren, der seinerseits Diedrich Diederichsen zitiert: 

Schon Diederichsen hatte dergleichen Anfang der 1990er 
geahnt: Die „Explicitness“, also das auf den Tabubruch 
Zielende im Text, […] sei uneindeutig und könne  
darum „in der Wirklichkeit eine linke Demo genauso 
mit Energien versorgen wie ein rechtes Pogrom“.23 

Die Lyrics aus dem Song „Dangerous Woman“ könnten 
genauso die Lyrics aus dem Song „Skin“ von Rag’n’Bone Man 
(2017)24 oder aus „Darkness and Light“ von John Legend 
(2017)25 sein – der Wortschatz ist stets ein sehr ähnlicher. 
Legends Stück ähnelt „Dangerous Woman“ auch in  
der Klang- und Rhythmustextur in vielfacher, ja beinahe jeder 
Weise. Die Lyrics aus dem Song könnten wiederum genauso 
die Lyrics aus „How does it feel“ von D’Angelo (2000)26 sein.  
Die eine oder der andere wird diese Einreihung  
D’Angelosunter die zuvor genannten Musiker_innen vielleich 
nicht gerne lesen, weil der Sänger, Komponist und  2

2
 

A
ri

an
a 

G
ra

nd
e:

 „
D

an
ge

ro
us

 W
om

an
“,

 a
uf

: 
di

es
.: 

D
an

ge
ro

us
 W

om
an

, 
R

ep
ub

lic
 R

ec
or

ds
 2

01
6.

  


 2
3

 
S

ch
ul

ze
, 

C
hr

is
to

ph
: 

E
ti

ke
tt

en
-

sc
hw

in
de

l. 
D

ie
 A

ut
on

om
en

 N
at

io
na

lis
te

n 
zw

is
ch

en
 P

op
 u

nd
 A

nt
im

od
er

ne
,  

B
ad

en
-B

ad
en

 2
01

7,
 S

. 2
62

.  


2
4

 
R

ag
’n

’B
on

e 
M

an
: 

„S
ki

n“
, 

au
f: 

de
rs

.: 
H

um
an

, 
S

on
y 

M
us

ic
 2

01
7.

  


2
5

 
Jo

hn
 L

eg
en

d:
 „

D
ar

kn
es

s 
an

d 
L

ig
ht

“,
 a

uf
: 

de
rs

.: 
D

ar
kn

es
s 

an
d 

L
ig

ht
, 

C
ol

um
bi

a 
20

16
.  


2

6
 

D
’A

ng
el

o:
 „

H
ow

 D
oe

s 
it 

fe
el

“,
 a

uf
: d

er
s.

: V
oo

do
o,

 V
ir

gi
n 

20
00

.  


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17
2

Multi-Instrumentalist nicht als irgendein 
fremdproduziertes Popsternchen gilt, sondern sich, 
verwiesen sei hier unter anderem auf seine  
Alben Voodoo (2000) und Black Messiah (2014),27 
stilistisch wie mit seiner Show und durch 
Kollaborationen in der Geschichte Schwarzer 
Musik als sehr bewusster Performer platziert und 
deutlich rassismuskritisch engagiert. Trotz einer 
möglicherweise anderen Lesart der Positionierung 
D’Angelos als der Ariana Grandes sind die 
nachstehenden Zeilen aus „How does it feel“ 
durchaus mit solchen aus Ariana Grandes 

„Dangerous Woman“ zu vergleichen: „Girl it’s  
only you / Have it your way / … you can decide / […] 
I wish you’d open up cause I want to take the  
walls down“.28 

Lana Del Rey: „Hope is a dangerous thing for a 
woman like me to have – but I have it“,29 oder:  
Mit Kritik schwadronieren

„Dangerous Woman“ hätte theoretisch auch ein 
Song für Alicia Keys, Carrie Underwood oder 
Rihanna werden können. Das soll zumindest Ross 
Golan, einer der Song-Schreiber, verraten haben, 
der den Song auch diesen drei Sängerinnen 
angeboten hat.30 Dass mich irritiert, dass der Song 
genauso von Rihanna hätte gesungen werden  
können wie von Carrie Underwood, der ,weißen‘ 
Sängerin mit den naiven „Love Wins“- „The 
Champion“ -post-racial-hand-in-hand-Fantasien, 
in deren Videos Muhammad Ali und Martin 
Luther King kurzerhand in das gleiche  
US-amerikanische-Wettbewerbserfolgsnarrativ  
wie irgendwelche ,weißen‘ Sportler_innen 
integriert werden,31 ist wahrscheinlich exakt so ein 
Hinweis auf meine kurzschlussartige,  
zu identitäre Lesart Populärer Musik und meine 
flache Ordnung dieser nach ,weiß‘ und Schwarz. 

Selbstverständlich hätten alle oben 
genannten Sängerinnen und Sänger „Dangerous 
Woman“ singen können. Ja, auch die als  
Männer Vorgestellten hätten diesen Song ohne 
Weiteres erfolgreich performen können;  
dafür gibt es mindestens zwei Erklärungen: Die  
erste ist eine, die nachvollzieht, dass sich  
Populäre Musik in einem eigenen Diskursraum 
voller hochdynamischer, gleitender Signifikanten 
in allen möglichen und unmöglichen  
Kombinationen abspielt. „Dangerous Woman“ 
kann von Frauen wie Männern performt  
werden, so wie die erste Strophe eine Message  
von Ariana Grande genauso wie von dem 
Attentäter auf dem Ariana-Grande-Konzert hätte 
sein können, weil das Stück eine Polysemiose-
Soße ist – was nicht per se abzuwerten ist, 2

7 
D

’A
ng

el
o:

 
V

oo
do

o,
 V

ir
gi

n 
20

00
. 

D
’A

ng
el

o 
an

d 
T

he
 V

an
gu

ar
d:

 
B

la
ck

 
M

es
si

ah
, 

R
C

A
 

20
14

.  


2
8

 
D

’A
ng

el
o 

20
00

 
(w

ie
 A

nm
. 

26
).

  


2
9

 
D

el
 R

ey
, L

an
a:

 „
H

op
e 

is
 a

 d
an

ge
ro

us
 th

in
g 

fo
r 

a 
w

om
an

 to
 h

av
e 

– 
bu

t 
I 

ha
ve

 it
“,

 m
p3

, P
ol

yd
or

 2
01

9 
[H

er
vo

rh
eb

un
ge

n 
J.

 I
.-

W
.]

. 
Im

 F
eb

ru
ar

 2
01

9 
w

ur
de

n 
so

w
oh

l v
on

 L
an

a 
D

el
 R

ey
 a

ls 
au

ch
 v

on
 A

ri
an

a 
G

ra
nd

e 
S

on
gs

 m
it 

ve
rg

le
ic

hs
w

ei
se

 la
ng

en
 T

ite
ln

 v
er

öff
en

tli
ch

t 
(A

ri
an

a 
G

ra
nd

e:
 „

B
re

ak
 U

p 
W

ith
 Y

ou
r 

G
ir

lfr
ie

nd
, I

’m
 B

or
ed

“,
 a

uf
: d

ie
s.

: T
ha

nk
 U

, N
ex

t,
 R

ep
ub

lic
 R

ec
or

ds
 2

01
9)

. U
nt

er
 a

nd
er

em
 b

eg
rü

nd
et

 s
ic

h 
au

ch
 

m
ei

ne
 T

ite
lfo

rm
ul

ie
ru

ng
 a

us
 d

ie
se

m
 M

in
i-

Tr
en

d  


3
0

 
S

te
rn

, B
ra

dl
ey

: „
‚D

an
ge

ro
us

 W
om

an
‘ W

as
n’

t O
ri

gi
na

lly
 I

nt
en

de
d 

fo
r A

ri
an

a 
G

ra
nd

e“
, 

in
: P

op
 C

ru
sh

, 9
.2

.2
01

7,
 h

ttp
:/

/p
op

cr
us

h.
co

m
/a

ri
an

a-
gr

an
de

-d
an

ge
ro

us
-w

om
an

-s
on

gw
ri

te
r-

ca
rr

ie
-u

nd
er

w
oo

d/
 (

12
.3

.2
01

9)
.  


3

1 
U

nd
er

w
oo

d,
 

C
ar

ri
e:

 „
L

ov
e W

in
s“

 (
O

ffi
ci

al
 M

us
ic

 V
id

eo
),

 a
uf

: Y
ou

tu
be

, 1
1.

9.
20

18
, h

ttp
s:

//w
w

w
.y

ou
tu

be
.c

om
/w

at
ch

?v
=

-P
y8

O
W

A
M

kn
s 

(1
2.

3.
20

19
);

 d
ie

s.
: 

„T
he

 C
ha

m
pi

on
“ 

(O
ffi

ci
al

 M
us

ic
 V

id
eo

),
 a

uf
: Y

ou
tu

be
, 2

.3
.2

01
8,

 h
ttp

s:
//w

w
w

.y
ou

tu
be

.c
om

/w
at

ch
?v

=
H

gk
nA

aK
N

aM
M

 (
12

.3
.2

01
9)

.  


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3
2

 
P

!n
k:

 
„S

o 
W

ha
t“

 
(O

ffi
ci

al
 

M
us

ic
 

V
id

eo
),

 
au

f: 
Yo

ut
ub

e,
 

25
.1

0.
20

09
, 

ht
tp

s:
//w

w
w

.y
ou

tu
be

.c
om

/w
at

ch
?v

=
F

Jf
F

Z
qT

lW
rQ

 
(1

2.
3.

20
19

).
  


3

3
 

M
ul

ve
y,

 L
au

ra
: „

V
is

ua
l P

le
as

ur
e 

an
d 

N
ar

ra
tiv

e 
C

in
em

a“
, i

n:
 B

ra
ud

y,
 L

eo
 / 

C
oh

en
, M

ar
sh

al
l (

H
g.

):
 F

ilm
 T

he
or

y 
an

d 
C

ri
ti

ci
sm

. I
nt

ro
du

ct
or

y 
R

ea
di

ng
s,

 N
ew

 Yo
rk

 1
99

9,
 S

. 8
33

–8
44

, h
ie

r: 
S

. 8
43

.  


3
4

 
M

ül
le

r, 
L

. J
. (

20
18

):
 S

ou
nd

 u
nd

 S
ex

is
m

us
. G

es
ch

le
ch

t 
im

 K
la

ng
 p

op
ul

är
er

 M
us

ik
. E

in
e 

fe
m

in
is

ti
sc

h-
m

us
ik

th
eo

re
ti

sc
he

 A
nn

äh
er

un
g,

 H
am

bu
rg

 2
01

8,
 S

. 1
38

. D
as

s 
„D

an
ge

ro
us

 W
om

an
“ 

ni
ch

t 
nu

r 
vo

n 
m

ir
 a

ls 
ei

n 
vo

ye
ur

is
tis

ch
es

 S
pi

el
 w

ah
rg

en
om

m
en

 w
ir

d,
 z

ei
gt

 s
ic

h 
un

te
r 

an
de

re
m

 b
ei

 e
in

em
 L

iv
e-

A
uf

tr
itt

 v
on

 A
ri

an
a 

G
ra

nd
e 

be
i 

de
n 

R
ad

io
 

D
is

ne
y 

M
us

ic
 A

w
ar

ds
 2

01
6:

 G
ra

nd
e,

 A
ri

an
a:

 „
D

an
ge

ro
us

 W
om

an
“,

 h
ttp

s:
//w

w
w

.y
ou

tu
be

.c
om

/w
at

ch
?v

=
1i

os
D

m
T

IG
6o

 (
12

.3
.2

01
9)

. W
äh

re
nd

 
de

s A
uf

tr
itt

s 
(i

m
 V

id
eo

 a
b 

00
:0

2:
22

) 
w

er
de

n 
im

 H
in

te
rg

ru
nd

 V
id

eo
-P

ro
je

kt
io

ne
n 

ge
ze

ig
t, 

in
 d

en
en

 e
in

 A
ug

e 
in

 N
ah

au
fn

ah
m

e 
du

rc
h 

ei
ne

 K
am

er
a-

bl
en

de
 sc

ha
ut

. D
as

 S
pi

el
 b

es
te

ht
 d

ar
in

, d
as

s n
ic

ht
 k

la
r i

st
, o

b 
da

s A
ug

e 
z.

 B
. A

ri
an

a 
G

ra
nd

e 
be

ob
ac

ht
et

 o
de

r 
ob

 d
as

 A
ug

e 
se

in
er

se
its

 b
eo

ba
ch

te
t w

ir
d.

 
E

s 
is

t s
o 

ge
sc

hm
in

kt
, d

as
s 

es
 k

on
ve

nt
io

ne
ll 

al
s 

w
ei

bl
ic

he
s A

ug
e,

 v
ie

lle
ic

ht
 s

og
ar

 a
ls 

G
ra

nd
es

 A
ug

e 
id

en
tifi

zi
er

t w
er

de
n 

ka
nn

.  


Is
m

ai
el

-W
en

dt

sondern gerade auch als eine Qualität Populärer 
Musik verstanden werden kann. Die zweite 
Erklärung führt fix und identitär etwas in der 
Welt der Populären Musik Gehörtes in die 
diesseitige Welt ein und zsetzt die 
Performer_innen mit den Ich-Erzähler_innen  
in Song-Lyrics gleich. Auch wenn diese 
Erklärung nicht unbedingt richtig oder wahr  
ist, kann ich sie wahrlich weiter fundieren: 

„Dangerous Woman“ entspringt Männerfantasien 
und könnte deshalb genauso von Männern 
performt werden. Der Song ist von  
Johan Carlsson, Ross Golan und Max Martin 
komponiert und produziert worden. Die  
Chart-Erfolge dieser Männer mit Songs, die sie 
für Justin Bieber, P!nk, Nicki Minaj,  
Demi Lovato, Jason Derulo, Snoop Dogg, Leila 
K., *NSYNC, Take That, Katy Perry,  
Britney Spears und viele, viele mehr geschrieben 
und produziert haben, sind unzählig geworden. 

„Dangerous Woman“ bedeutet so viel  
oder wenig ‚female empowerment‘ wie P!nks Song 

„So What“,32 der ebenfalls in Zusammenarbeit 
mit Max Martin entstanden ist. Die Songs 
könnten als solche gehört werden, in denen 
Frauen sich gegenüber Männern emanzipieren. 
Die Videos dazu können aber genauso gut  
als Werbekampagne für Unterwäsche oder von 
Kneipen, Baumärkten und Musikalienhandlungen 
zur Gewinnung weiblicher Kundschaft 
gesehen werden, in denen binäre Kategorien und 
heteronormative Vorstellungen von Weiblichkeit 
und Männlichkeit nur verhärtet werden. 

Nicht nur das Video, in dem Ariana Grande 
in körperlichen Teilstücken in Spitze-
Wäscheteilchen enthüllt wird, ist eine klassische 
„male gaze“-Produktion, wie sie Laura Mulvey 
kritisiert hat: Die Frau wird als Objekt  
für den aktiven Blick des Mannes dargestellt.33 
Die Musik erfüllt gleichsam formelhaft  
ein sonic-pleasure-Narrativ im voyeuristischen 
Setting:34 Im Intro kommt uns die Sängerin 
über das Mikrofon ganz nah. Sie singt leise  
und doch ist die Stimme so deutlich zu hören, 
dass eine von der Anstrengung der Stimmbänder 
stammende leichte Rauheit wahrnehmbar ist. 
Das Intro funktioniert wie in der Tradition 
der torch-singer-Inszenierungen: mit allen 
Anrufungen des heimlichen Einblick-Gewährens 
oder Angehaucht-Werdens sowie des klischierten 
Widerspruchs zwischen Verruchtheit und 
mädchenhaft-christlicher Unschuld. Der zuletzt 
beschriebene Eindruck stellt sich bei mir nicht 
nur wegen der „Oh my God“-Anrufungen  
ein, sondern auch wegen der tragenden Gospel-
Orgel-Akkorde. Ariana Grandes Stimme  
wird im Intro auditiv nach und nach im Sinne 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17
4

des Wortes ‚enthüllt‘.35 Nach circa 33 Sekunden 
öffnen sich die Filter für ein breiteres 
Frequenzspektrum, passend zur Liedzeile „My  
mind is open!“.

Später im Song kommt eine religiös-moralische 
Verunsicherung mit der eigenen sexuellen 
Handlungsfähigkeit und Selbstbestimmung in  
den Lyrics zum Ausdruck. Jaclyn Griffith schreibt in 
ihrer einen sehr interessanten Überblick  
gewährenden BA-Thesis From Dreamers  
to Dangerous Women: A Shift from Abstinence and 
Hypersexuality to Sexuality with Shame in Pop  
Music Listened to by Tween Girls in 2006 and 2016  
über „Dangerous Woman“ von Ariana Grande: 

She warns that „somethin’ ’bout“ this „boy“ 
makes her „feel like a dangerous woman“ and 

„want to do things that [she] shouldn’t.“ 
Grande is condemning her own sexuality by 
referring to her desire as something  
she „shouldn’t“ feel because it makes her 

„dangerous.“ The guilt surrounding Grande’s 
sexuality is also evident in the lyrics of her  
song „Side To Side.“ She says, „Tonight I’m 
making deals with the devil and I know 
it’s gonna get me in trouble,“ demonizing the 
sexual choices that seem pleasurable and 
positive in the song’s music video, and worrying 
that her sexual desires will lead to punishment.36

Wenn Ariana Grande „Somethin’ ’bout you makes 
me wanna do things that I shouldn’t“ singt, klingen  
zwar übertretene, eigentlich aber akzeptierte 
moralische Vorstellungen an. Von dieser Kritik an der 
scheinbaren sexuellen Selbstbestimmtheit der  
Frau und ‚female empowerment‘ im Song ausgehend 
möchte ich noch in eine andere Richtung 
schwadronieren – gleichsam von einer feministischen 
Kritik zu Postkolonialer Kritik übergehen. In der 
nachstehenden kurzen Passage soll plakativ ein 
typischer kolonialismuskritischer Vorwurf gewagt sein, 
um später zu zeigen, dass ich damit bestimmt  
einen wichtigen Punkt treffe, dieser Punkt aber einer 
sein kann, an dem ich vielleicht auch gerne  
hätte stehen wollen, weil er eine – für mich sinnvolle 
– Solidarisierung ermöglicht hätte. Nur knapp zwei 
Wochen nach dem Anschlag beim Ariana-Grande-
Konzert fand das Benefiz-Konzert One Love 
Manchester statt. Dies ist das zweite Konzert, bei dem 
ich nicht gewesen bin und über das noch ein  
paar Zeilen geschrieben werden sollen: Am 4. Juni 
2017 standen unter anderem Justin Bieber, Miley 
Cyrus, Katy Perry, Pharrell Williams und Robbie 
Williams mit Ariana Grande auf der Bühne. Lese ich 
diese Veranstaltung nur auf einer diskursiven Ebene, 
dahingehend, wie Motivationen verbalisiert wurden 
und wie vor Ort und anschließend über One Love 3

5
 

Z
um

 V
oy

eu
ri

sm
us

, b
ez

ug
ne

hm
en

d 
au

f 
M

ul
ve

y,
 M

ül
le

r 
20

18
 (

w
ie

 A
nm

. 3
4)

, S
. 

80
.  


3

6
 

G
ri

ffi
th

, J
ac

ly
n:

 F
ro

m
 D

re
am

er
s 

to
 D

an
-

ge
ro

us
 W

om
en

: A
 S

hi
ft

 f
ro

m
 A

bs
ti

ne
nc

e 
an

d 
H

yp
er

se
xu

al
it

y 
to

 S
ex

ua
lit

y 
w

it
h 

S
ha

m
e 

in
 P

op
 M

us
ic

 L
is

te
ne

d 
to

 b
y 

T
w

ee
n 

G
ir

ls
 i

n 
20

06
 

an
d 

20
16

, 2
01

7 
(=

 H
on

or
s 

C
ol

le
ge

 T
he

se
s, 

B
d.

 1
53

),
 S

. 3
9f

., 
ht

tp
:/

/d
ig

ita
lc

om
m

on
s.

pa
ce

.e
du

/h
on

or
sc

ol
le

ge
_t

he
se

s/
15

3 
(5

.6
.2

01
9)

.  


3
7 

V
gl

. 
z.

 
B

. 
G

ib
so

n,
 

C
ai

tli
n:

 
„A

ri
an

a 
G

ra
nd

e 
an

no
un

ce
s 

‚O
ne

 
L

ov
e 

M
an

ch
es

te
r‘

 
be

ne
fit

 
w

ith
 

K
at

y 
Pe

rr
y,

 
Ju

st
in

 
B

ie
be

r 
an

d 
m

or
e“

, 
in

:  
W

as
hi

ng
to

n 
P

os
t,

 3
0.

5.
20

17
, 

ht
tp

s:
//w

w
w

.w
as

hi
ng

to
np

os
t.

co
m

/n
ew

s/
ar

ts
-a

nd
-e

nt
er

ta
in

m
en

t/w
p/

20
17

/0
5/

30
/a

ri
an

a-
gr

an
de

-a
nn

ou
nc

es
-o

ne
-l

o-
ve

-m
an

ch
es

te
r-

be
ne

fit
-w

ith
-k

at
y-

pe
rr

y-
ju

st
in

-b
ie

be
r-

an
d-

m
or

e/
?n

or
ed

ir
ec

t=
on

&
ut

m
_t

er
m

=
.7

0e
e0

e6
3d

28
0 

(1
2.

3.
20

19
).

 D
er

 A
rt

ik
el

 b
zw

. 
di

e 
A

nk
ün

di
gu

ng
 v

on
 O

ne
 L

ov
e 

M
an

ch
es

te
r 

w
ir

d 
in

 d
ie

se
m

 A
rt

ik
el

 b
ei

sp
ie

lsw
ei

se
 w

ie
 fo

lg
t k

om
m

en
tie

rt
: „

B
ut

 sh
e 

sh
ow

s t
ru

e 
hu

m
an

 q
ua

lit
ie

s. 
A

 tr
ue

 
A

m
er

ic
an

 s
pi

ri
t t

ha
t s

oa
rs

 w
ith

 fr
ee

 m
in

d 
an

d 
hu

m
an

 c
om

pa
ss

io
n.

“  


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3
8

 
D

ea
rd

en
, L

iz
zi

e:
 „

M
an

ch
es

te
r A

re
na

 b
om

be
r S

al
m

an
 A

be
di

 w
as

 re
sc

ue
d 

by
 R

oy
al

 N
av

y 
be

fo
re

 h
e 

ca
rr

ie
d 

ou
t a

tta
ck

“,
 in

: T
he

 I
nd

ep
en

de
nt

, 
31

.7
.2

01
8,

 
ht

tp
s:

//w
w

w
.in

de
pe

nd
en

t.
co

.u
k/

ne
w

s/
uk

/c
ri

m
e/

ar
ia

na
-g

ra
nd

e-
m

an
ch

es
te

r-
ar

en
a-

te
rr

or
-a

tta
ck

-s
al

m
an

-a
be

di
-r

oy
al

-n
av

y-
ha

sh
em

-a
b-

ed
i-

a8
47

06
36

.h
tm

l 
(1

2.
3.

20
19

).
  


3

9
 

Yo
un

g 
20

12
 (

w
ie

 A
nm

. 
2)

, 
S

. 
29

.  


4
0

 
E

bd
., 

S
. 

35
. 

  


4
1 

S
te

ve
ns

, 
S

uf
ja

n:
 „

T
he

 B
la

ck
 

H
aw

k 
W

ar
, o

r, 
H

ow
 to

 D
em

ol
is

h 
an

 E
nt

ir
e 

C
iv

ili
za

tio
n 

an
d 

S
til

l F
ee

l G
oo

d 
A

bo
ut

 Y
ou

rs
el

f i
n 

th
e 

M
or

ni
ng

, o
r, 

W
e 

A
po

lo
gi

ze
 fo

r 
th

e 
In

co
nv

en
ie

nc
e 

bu
t  

Yo
u’

re
 G

oi
ng

 to
 H

av
e 

to
 L

ea
ve

 N
ow

, o
r, 

‚I
 H

av
e 

Fo
ug

ht
 th

e 
B

ig
 K

ni
ve

s 
an

d 
 W

ill
 C

on
tin

ue
 to

 F
ig

ht
 T

he
m

 U
nt

il 
T

he
y 

A
re

 O
ff 

O
ur

 L
an

ds
!‘“

, 
au

f: 
de

rs
.: 

S
uf

ja
n 

S
te

ve
ns

 in
vi

te
s 

yo
u 

to
: C

om
e 

on
 f

ee
l t

he
 I

lli
no

is
e,

 A
st

hm
at

ic
 K

itt
y 

R
ec

or
ds

 2
01

5.

Is
m

ai
el

-W
en

dt

Manchester gesprochen wurde und wird, fällt mir ein 
übliches kolonialistisches Muster auf: In zahlreichen 
veröffentlichten Reaktionen von Ariana Grande, 
beteiligten Musiker_innen und Fans oder auch 
in Kommentaren auf diversen Seiten im Internet37 
wird in berechtigter Ablehnung des Attentats  
ein buntes, grenzüberschreitendes „Wir“, eine sich 
liebende Einheit konstruiert und gefeiert. Die 

„Freiheit“, „Toleranz“, „Selbstbestimmtheit in der 
sexuellen Orientierung“ und „Individualität“  
dieser „one love“ erscheinen vielleicht auf den ersten 
Blick jenseits eines rassifizierten oder ethnisierten 
Differenzsystems zu liegen, diese oneness kommt aber 
nicht ohne die Re-Inszenierung und Konstruktion 
eines Außen, einer otherness aus. Dieses anders gedachte 
Außen wird, auch wenn es in dem Attentäter (der tot ist), 
seinem Netzwerk und Gleichgesinnten gesehen wird, 
schlussendlich genauso vage bleiben wie diejenigen, die 
zur oneness dazugezählt werden. Brüder und sogenannte 
Hintermänner des Attentäters wurden verhaftet.  
Sie tragen ähnliche Namen wie meine Brüder und ich, die 
häufig nur als arabische gelesen werden.38 Die inszenierte 
oneness ergibt sich aus einer Sequenzialität, die  
wegen eines nachgereichten Bekenntnisses auf „irgendwas  
mit Islam“ verweist, über das Robert J. C. Young 
geschrieben hat: „Westerners tend to read all forms  
of radical Islam as the same, that is, as fundamentalism, 
itself ironically a Western concept.“39 Am anderen Ende 
der Sequenzkette steht One Love Manchester, und Young 
wird bestätigt finden: „Tolerance is typically considered 
to be both a Western virtue and a Western invention.“40 

Diese kritischen Gedankengänge zu und 
Umkreisungen von Zusammenhängen um „Dangerous 
Woman“ brauche ich nicht für eine direkte 
Argumentation, sondern nur zur Veranschaulichung 
von zumindest für mich widersprüchlichen oder 
unlesbaren Situationen. Vor dem Hintergrund  
der beschriebenen Szenarios soll deutlich geworden  
sein, wie schwer oder unmöglich es sein kann, 
überhaupt einen Einsatzpunkt zu lokalisieren, von 
dem aus Populäre Musik zu dekolonialisieren wäre. 

„The Black Hawk War, or, How to Demolish an Entire 
Civilization and Still Feel Good About Yourself in the 
Morning, or,  We Apologize for the Inconvenience but You’re 
Going to Have to Leave Now, or, I Have Fought the Big 
Knives and  Will Continue to Fight Them Until They  
Are Off Our Lands!‘“ ist ein Stück ohne gesungene Lyrics 
von Sufjan Stevens, das aber durch den Titel schon  
sehr dekolonial anmutet41

Das bisherige kritische Fauchen und Fechten aus 
verschiedenen Richtungen ist für mich nur bedingt 
befriedigend. Meine Kritikformen sind denen ähnlich, die 
in vielen eben westlichen Feuilletons wiederzufinden 
wären und niemanden mit einem erweiterten Wissen 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17
6

überraschen dürften. Eine Einführung in Theorien der 
Postmoderne, die in Europa geprägt wurden, oder ordinäre 
Lesarten von dem Kulturindustrie-Kapitel in Adornos und 
Horkheimers Dialektik der Aufklärung würden  
zur Argumentation schon ausreichen. Meine in die eine 
Richtung gehenden Erklärungen sind entweder fatalistisch, 
beliebig und begreifen nicht, dass die Welten der Populären 
Musik zwar eigenständige sind, aber trotzdem nur durch 
die realen Welten existieren. Die in die anderen Richtungen 
gehenden Erklärungen müssen kurzerhand beispielsweise 
diverse sexuelle Orientierungsmöglichkeiten oder die Gender-
Konstruktionsmöglichkeiten der drei Songschreiber-Produzenten 
Carlsson, Golan und Martin ignorieren. Zudem habe ich nicht 
erklärt, warum tausende Mädchen mit Ariana Grande „Dangerous 
Woman“ als ermächtigend bejubeln, wenn das dazugehörige 
Video doch eine Inszenierung ist, die Frauen nur zu Lustobjekten 
für Männer macht. Ohne das zu reflektieren, habe ich als scheinbar 
den Kapitalismus durchschauender Mann die weiblichen 
Fans aus einer vermeintlich feministischen, links-apodiktischen 
Perspektive zu manipulierten Systemdienerinnen und quasi 
zu lebendigen Alexa-Amazonen gemacht. Eigentlich habe ich mit 
vielen der bisher vorgetragenen Erklärungsansätze nur enttarnt, 
dass ich in meinem scheinbar kritischen Denken auch recht 
schnell mit den üblichen fixen Kategorien aufwarte. 

Ist das nun der Moment, in dem das brave new word 
„dekolonialisieren“ dienen könnte? Vielleicht, aber ich weiß nicht, 
ob das Konzept wirklich weiterhilft. In Stuart Halls unter dem 
Titel Das verhängnisvolle Dreieck. Rasse, Ethnie, Nation posthum 
veröffentlichten Vorträgen wird noch einmal klar, dass die 
Diskussion zur Frage nach dem unschuldigen Bezug zu etwas 
gleichsam Vor-Kategorialem eine alte ist und die Frage selbst 
eigentlich z. B. schon von ihm in Bezug auf „Rasse“ und von Judith 
Butler in Bezug auf „biologisches Geschlecht“ negativ beantwortet 
worden ist.42 Judith Butler erklärt, dass auch das angenommene 
„Nicht-Konstruierte“ durch eine signifizierende Praxis eingegrenzt 
werde.43 Andernfalls könnten wir es gar nicht als Nicht-
Konstruiertes ausmachen. Sie schreibt weiter (und Hall zitiert): 

Auf ein solches außer-diskursives Objekt naiv  
oder direkt „zu referieren“, wird sogar  
immer die vorausgegangene Abgrenzung des  
Außer-Diskursiven erfordern. Und insoweit  
das Außer-Diskursive abgegrenzt wird,  
wird es von dem gleichen Diskurs gebildet,  
von dem es sich frei zu machen sucht.44

Wenn diese Perspektiven unter anderem die koloniale Verfasstheit 
von allem betonen und das Konzept ‚dekolonialisieren‘  
eigentlich das Gleiche tut, kann ich den Vorteil des einen gegenüber 
dem anderen noch nicht erkennen. Vielmehr halte ich es  
in Bezug auf Populäre Musik für irreführend, wenn das Konzept 
‚dekolonialisieren‘ in seiner sprachlichen Form als Verb  
suggeriert, es gäbe ein Jenseits der kolonialen Verfasstheit oder 
ein Entkommen vor derselben – oder als sei sogar ein diese 
vernichtender Kampf möglich. 

Der zentrale Punkt, auf den ich in Bezug auf einen Song wie 
„Dangerous Woman“ abschließend bevorzugt aufmerksam  4

2
 

H
al

l 2
01

8 
(w

ie
 A

nm
. 1

3)
, S

. 7
3.

  


4
3

 
B

ut
le

r, 
Ju

di
th

: K
ör

pe
r 

vo
n 

G
ew

ic
ht

. 
D

ie
 d

is
ku

rs
iv

en
 G

re
nz

en
 d

es
 G

es
ch

le
ch

ts
, 

F
ra

nk
fu

rt
 

a.
 M

. 1
99

7,
 S

. 3
4.

  


4
4

 
E

bd
.; 

vg
l. 

H
al

l 2
01

8 
(w

ie
 A

nm
. 1

3)
, S

. 7
3.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Is
m

ai
el

-W
en

dt

machen möchte, zielt noch in eine andere Richtung: Mit meinem 
feuilletonistisch-mäandernden Essay, durch das Hin-und-her-
Reichen eines Songs zwischen diskursiven Konzepten und trotz 
vermeintlich klarer Kritik kann ich nur sehr bedingt und  
nicht einmal mittelprächtig vermitteln, welche Erfahrung ich in  
der Populären Musik oder bei den Konzerten hätte machen 
können. Von einer wahrscheinlich immer allzu undifferenziert 
bleibenden Aufforderung „dekolonisieren!“ möchte ich z. B.  
die Formen der Dekolonialisierung, die Populärer Musik immer  
schon inhärent waren, nicht missachtet wissen. 

Jetzt könnte mir entgegengehalten werden: Was gibt es überhaupt 
an der musikalischen Praxis einer Ariana Grande in Hinsicht auf  
die Frage der Dekolonialisierung zu ver-/lernen? Selbstverständlich 
habe ich mich sehr bewusst dafür entschieden, entlang von  
Ariana Grandes Musik, Videos und Konzerten zu schreiben. Ich 
möchte schließlich antworten, dass die zu diskutierenden  
Fragen entlang der Figur und Musik von Ariana Grande genauso  
gut bearbeitet werden können wie entlang jeder anderen Populären 
Musik auch, denn Populäre Musik ist immer Postkoloniale  
Musik. Und ich möchte zurückfragen: Wie kommerzorientiert, 
angezogen, produziert und künstlich darf eine Sängerin sein, wie 
viel Körpergewicht, Color, Cockney oder welche sexuelle 
Orientierung sollte eine Musikerin haben, um als sich so ,ehrlich‘ 
an der kolonial verstrickten Welt abarbeitend wahrgenommen zu 
werden, wie es M.I.A. vielleicht noch bis 2007 wurde und Kate 
Tempest heute wird?

Ich möchte nicht so tun, als generierten sich Dekolonialisierungs- 
strategien und dekoloniales Wissen nur außerhalb von  
Populärer Musik, z. B. wieder vor allem in diskursiver (im Sinne von 
versprachlichter) und theoretischer oder gar vornehmlich 

institutionalisierter wissenschaftlicher Kritik. Im 
Verlauf dieses Essays habe ich demnach nicht 
nur die Un-/Möglichkeit dessen problematisiert, 
koloniale Verfasstheiten aufzuheben, sondern 
parallel spielt noch ein anderer Track:  
Ich problematisiere die Frage, wer überhaupt eine 
Übersetzung ästhetischer Praktiken, der Künste oder 
präziser: Populärer Musiken, die immer zumindest 
auch schon Dekolonialisierungsstrategien kannten, in 
(wissenschaftlichen) Fließtext braucht.

Wenn es denn möglich wäre, Populäre Musik 
zu dekolonialisieren, dann ist die Akademia mit 
Sicherheit kein guter Ausgangspunkt. Zum einen 
hätten insbesondere die Musikwissenschaften  
und Popular Music Studies mit sich selbst zuerst 
und zu viel zu tun. Zum anderen bliebe die Frage 
bestehen, auf Grundlage welchen Wissenssystems 
das geschehen sollte. Walter Mignolo und 
Catherine E. Walsh formulieren aufgeräumt: 

For example, if you apply to get grants or 
fellowships to engage in decolonial praxis,  
be sure that you will not get them. And to  
disguise it with the name of decolonial  
studies will be to keep decoloniality hostage  
of modern epistemology.45

4
5

 
M

ig
no

lo
 / 

W
al

sh
 2

01
8 

(w
ie

 A
nm

. 4
),

 S
. 1

06
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17
8

Ich kann die aktivierende Dimension des Konzepts 
„Dekolonisieren!“ sehr gut nachvollziehen –  
und das tue ich auch solidarisch mit den Leuten, mit deren 
Denkansätzen ich mich schon oft und gerne verbunden 
habe. Populäre Musik kann jedoch auch in ihrem eigenen 
Geschehen immer schon als ein aktivistisches „politisches 
Theorieprojekt“46 oder „situiertes Wissen“47 verstanden 
werden, das auf eine eigene Art und in eigenen Räumen 
zumindest auch so etwas wie feministische Kritik, 
Postkoloniale Analyse und Dekolonialisierungsbewegungen 
vollführt. Um das so denken zu können, waren für mich 
unter anderem Queer und Postcolonial Studies sehr hilfreich –  
selbst in ihrer zum Teil eurozentrisch beschränkten Radikalität. 

Bislang kann ich noch keine deutlichen Unterschiede 
erkennen zwischen Postcolonial Studies und den  
sehr akademisch geprägten Ausrufen: „Dekolonisieren!“ Statt 
Populäre Musik in die Geiselhaft eines nächsten Konzepts zu 
geben, denke ich: Warum nicht erst einmal wieder intensiver 
reinhören und eintreten in diese Räume Populärer Musik? 
Vielleicht ist dieses Zuhören und Zutrauen nicht immer 
eines, das gegenüber Marginalisierten geschieht, denen 
Lebens- und Handlungsräume brutal genommen wurden, 
aber auch der stark kolonial kontaminierten Populären Musik 
zuzuhören und etwas zuzutrauen, kann die Pluralisierung  
von Epistemologien und damit das Einlassen eines Feindes 
ins eigene Haus der Kolonialität bedeuten. Wer will, findet 
solche „Pluriversen“48 vielleicht sogar in den heutzutage  
von kritischen sogenannten Studies schon viel zu oft 
gefeierten Cyborg-artigen Stimmen im letzten Chorus von 

„Dangerous Woman“. 

4
6

 
H

al
l, 

S
tu

ar
t: 

C
ul

tu
ra

l 
st

ud
ie

s.
 E

in
 p

ol
it

is
ch

es
 T

he
or

ie
pr

oj
ek

t.
 A

us
ge

w
äh

lt
e 

S
ch

ri
ft

en
 3

, 
H

am
bu

rg
 2

00
0.

  


4
7 

H
ar

aw
ay

, 
D

on
na

: 
„S

itu
at

ed
 K

no
w

le
dg

es
: T

he
 S

ci
en

ce
 Q

ue
st

io
n 

in
 F

em
in

is
m

 a
nd

 t
he

 P
ri

vi
le

ge
 o

f 
Pa

rt
ia

l 
Pe

rs
pe

ct
iv

e“
, i

n:
 F

em
in

is
t 

S
tu

di
es

, 
B

d.
 1

4,
 N

r. 
3,

 1
98

8,
 

S
. 5

75
–5

99
, h

ie
r: 

S
. 5

75
.  


4

8
 

M
ig

no
lo

, W
al

te
r 

20
13

: „
O

n 
P

lu
ri

ve
rs

al
ity

“,
 a

ls 
W

or
d 

D
oc

um
en

t 
ab

ru
fb

ar
 a

uf
: C

on
vi

vi
al

is
m

 T
ra

ns
na

ti
on

al
, 

21
.1

2.
20

15
, h

tt
p:

//c
on

vi
vi

al
is

m
.o

rg
/?

p=
19

9 
(4

.6
.2

01
9)

.   


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457726-015 - am 14.02.2026, 10:38:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

