Martyrium als Zeugnis

Zur Frage nach der theologischen und politischen Valenz
religioser Zeugenschaft, dargelegt am Beispiel des
Martyriums der Trappistenmonche von Tibhirine/Algerien

Joachim Negel (Miinster/ Marburg)

L. Verwirrende Mdrtyrerdiskurse

Religion und Gewalt... Im Rahmen dieser nicht enden-wollenden Debatte ist
wohl kaum ein theologischer Schliisselbegriff so sehr ins Zwielicht geraten wie der
des Mirtyrers. Urspriinglich Ehrentitel fiir jene, die um der Bezeugung der Wahr-
heit Christi willen ihr Leben lieflen, erfihrt der Begrift derzeit eine semantische
Verschiebung, die man geradezu als atemberaubend bezeichnen muss: ,Mirtyrer
— das sind Leute, die andere in die Luft sprengen, so die Aussage hessischer Schi-
ler im Rahmen einer Befragung iber die Bedeutung religioser Grundbegriffe.!
Mag man sich als christlicher Theologe einstweilen bei der Vorstellung beruhigen,
dass fur die hier vorgenommene gedankenlose Verkniipfung zweier schlechter-
dings kontrirer Begriffe (,Zeuge” und ,Mo6rder”) die medial verbreitete Selbstein-
schitzung islamistischer Selbstmordattentiter verantwortlich ist,? so ist eine solche
Selbstberuhigung nicht mehr méglich, wo man dieselbe Verkniipfung (wenngleich
natirlich subtiler) bei Kulturtheoretikern wie Peter Sloterdijk® oder Jan Assmann
findet. Als ,zentrales Motiv der jidischen und christlichen Religion, so Ass-
mann, ,tritt uns [das Martyrium] ebenso wie sein aktives Gegenstiick, das Toten
fiir Gott, [als] ein Phinomen [entgegen], das nur im Horizont des exklusiven
Monotheismus [...] denkbar ist.“ Als ,religios motivierte[r] Totaleinsatz[.] des ei-
genen Lebens” ist das Martyrium ,die letzte Konsequenz eines ,Eiferns’ fiir jenen
Gott, der als der einzige der wahre® ist* — man spiirt, wie Assmann seine Leser
sensibilisieren will fiir die unterirdisch laufenden Verbindungslinien zwischen der
»Bereitschaft, fiir den eigenen Glauben eher zu sterben, als sich zu Handlungen

Mitgeteilt von Dr. Irene Polke, Bischof-Neumann-Schule Konigstein/Ts.

Vgl. die entsprechenden, meist iiber das Internet verbreiteten Belege bei Hans Maier, ,,Poli-
tische Mirtyrer? Erweiterungen des Martyrerbegriffs in der Gegenwart®, in: Opfer — Helden —
Mirtyrer. Das Martyrium als religionspolitologische Herausforderung, hg. von Jozef Niewia-
domski et al., Innsbruck 2011, 26f., 29. Gegen die hybride Selbsteinschitzung islamisti-
scher Jihadisten wendet sich der religionsgeschichtliche Beitrag von Hamideh Mohagheghi,
sMartyrium aus islamisch=$i‘itischer Perspektive®, in: ebd. 181-193.

3 Peter Sloterdijk, Gottes Eifer. Vom Kampf der drei Monotheismen, Frankfurt et al. 2007, 15f.,
26f., 40-62 u.o.

Alle Zitate Jan Assmann, ,Monotheismus und die Sprache der Gewalt, in: Das Gewaltpo-
tential des Monotheismus und der dreieine Gott, hg. von Peter Walter, Freiburg/Br. 2005, 32, 34.

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 JOACHIM NEGEL

oder Uberzeugungen bereit zu finden, die mit der wahren Religion unvereinbar
sind“, und jener anderen ,,Bereitschaft, in bestimmten Konstellationen [...] ande-
re fiir die eigenen Uberzeugungen sterben zu lassen.“S Nach Assmann haben diese
Linien ihren gemeinsamen Fokus in einem exklusiven Wahrheitsbegriff. Dieser
erst verleiht die seelische Energie, sowohl das eigene als auch das Leben anderer
fur die Wahrheit zu opfern. Wo immer daher die Vertreter monotheistischer Reli-
gion im emphatischen Sinn des Wortes von Wahrheit sprechen, sei hohe Vorsicht
geboten.

Man sieht, dass die Polysemie der Begriffe ,Martyrium® bzw. ,Mirtyrer fur ei-
ne erhebliche Kategorienverwirrung sorgt. Die gegenwirtige kulturphilosophische
Debatte ist viel zu sehr tiberformt vom Diskurs tiber islamistische Selbstmordat-
tentdter, nationalistische Vaterlandsverteidiger und religios-(auto)erotisch aufgela-
dene Performances,® als dass das, was die exegetischen, historischen und systema-
tischen Fachdisziplinen der christlichen Theologie hierzu zu sagen hitten, Gehor
finden konnte. Im Folgenden werde ich deshalb auf den Mirtyrer-Begrift weitge-
hend verzichten; statt dessen werde ich die den profangriechischen Ausdriicken 6
paptog bzw. poapropeiv entsprechenden Synonyma ,Zeuge® bzw. ,Zeugnis able-
gen“ benutzen; denn um nichts anderes als um eine Selbstprisenz des Zeugnisses
Christi im Zeugnis des Christen geht es, wenn die christliche Theologie von
»Martyrium* spricht.

Zunichst diirfte es sinnvoll sein, Kriterien fiir den christlichen Zeugnisbegriff
festzulegen; die einschligigen Quellen sind hier neben dem Neuen Testament die
frithchristlichen Mirtyrerakten. Sodann wird zu fragen sein, inwieweit diese Krite-
rien heuristischen Wert im Blick auf das Gesprich zwischen den Kulturwissen-
schaften und der Theologie haben: Kénnte die Theologie zur Losung der beklag-
ten Begriffsverwirrung einen klirenden Beitrag leisten? An einem Beispiel aus
dem algerischen Biirgerkrieg der 1990er Jahre, dem Schicksal der Trappistenmon-
che von Tibhirine, sei die Moglichkeit eines solchen Beitrags eingehend dargestellt
und analysiert. In einem letzten Schritt soll dann wenigstens knapp der Frage
nachgegangen werden, welche politische und ethische Bedeutung dem Phinomen
existentieller Zeugenschaft in einer sowohl postreligiosen als auch postsikularen
Gesellschaft zukommt und was die Griinde dafiir sein mégen, dass der aktuelle
kulturphilosophische Diskurs so sehr von Argumenten dominiert wird, die der

aus Sicht des Theologen zu beklagenden Begriffsverwirrung eher beisteuern, statt
ihr abzuhelfen.

5 Jan Assmann, Die mosaische Unterscheidung — oder Der Preis des Monotheismus, Miinchen et al.

2003, 34.

Stellvertretend sei hier nur der gelehrte Essay von Sigrid Weigel genannt, der in den von
ihr herausgegebenen Sammelband Mdrtyrer-Portriits. Von Opfertod, Blutzeugen und Heiligen
Kriegern (Miinchen 2007) einfiihrt (ebd. 11-37).

6

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTYRIUM ALS ZEUGNIS 75

1. Kriterien christlicher Zeugenschaft

Recht besehen, gibt es christlich nur einen einzigen Mirtyrer: Jesus von Naza-
reth, der den Titel des ,treuen und zuverldssigen Zeugen® (6 péptog 6 moTOG Ko
aAndivoc) — namlich der Liebe Gottes — trigt (Oftb 1, 5; 3, 14) und von dem es
heifdt, er habe ,vor Pontius Pilatus das herrliche Zeugnis abgelegt® (1Tim 6, 13).
Christliche Zeugenschaft hat sich ausschlieflich an Jesus zu orientieren, an seiner
Reich-Gottes-Botschaft, die im Feindesliebegebot ihre steilste Aufgipfelung fin-
det (vgl. Mt 5, 38-48 par) - eine Haltung, die der Evangelist Lukas in Jesu Kreu-
zeswort ,Vater vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun® erfiillt sieht (Lk
23, 34), weshalb im zweiten Teil des lukanischen Doppelwerkes, in der Apostel-
geschichte, der Diakon und ,Protomirtyrer Stephanus ganz nach der Figur
Christi beschrieben wird (Apg 7, 54-60). Dem Lynchmord an Stephanus geht ei-
ne stilisierte Verteidigungsrede des Stephanus vor dem Hohen Rat der Juden vor-
aus, die eine einzige Bekenntnisrede zu Christus ist (Apg 7, 1-53) und ihrerseits
wieder der Verteidigungsrede Jesu vor Pilatus dhnelt (vgl. Mt 27, 1£.11-26; Mk 15,
1-15; Lk 23, 1-5.13-25; Joh 18, 28-40; 19, 9-12). Das theologische Kriterium, was
als christliche Zeugenschaft zu gelten hat, leitet sich ausschliefflich von diesen
Zusammenhingen her. Das profangriechische ,poptopeiv® (vor Gericht Zeugnis
ablegen)” wurde sehr frith mit dem Zeugnis Jesu vor dem Hohen Rat und vor
dem romischen Statthalter Pontius Pilatus gleichgesetzt. Sich diesem Zeugnis le-
bensdramatisch anzugleichen, als Knecht Christi nichts anderes zu tun als der
Meister (vgl. Mt 10, 24f.; Joh 15, 20), ist der Kern dessen, was die frithchristliche
Tradition ,Martyrium® nennt: gewaltlose Standhaftigkeit des christlichen Beken-
ners, wenn es sein muss bis in den Tod: das sog. ,Blutzeugnis®.

Mit den ,,Acta Martyrii Polycarpi“, dem Bericht Giber die Zeugenschaft des 86
Jahre alten Bischofs Polykarp von Smyrna (hingerichtet ca. 160 n. Chr.), deren
Grundlage wohl die amtlichen Protokolle der vernehmenden Behorde sind und
die zum Zweck der erbaulichen Lektiire narrativ-apologetisch stilisiert und mit
Einleitung und Schluss versehen wurden, ist dann nicht nur eine neue Textgat-
tung erfunden, sondern auch die spezifische Bedeutung dessen festgelegt worden,
was bis heute als ,Martyrium® im christlichen Sinne zu gelten hat.? Im Wesentli-
chen lassen sich vier Kriterien unterscheiden:

(1) Als erstes ist da die ,Gnade des Martyriums® zu nennen. Christliche Zeugen-
schaft ,usque ad effusionem sanguinis® darf nicht selbst inszeniert, provoziert
oder gar aus eigener Initiative gewihlt werden. Die ,,Gnade des Martyriums®
beinhaltet zwar die Bereitschaft zum Lebenszeugnis, aber nur in duferster

Vgl. Norbert Brox, Zeuge und Mirtyrer. Untersuchungen zur friihchristlichen Zeugnis-Terminolo-
gie, Miinchen 1961, 17f.

8 Vgl. Bernhard Kriegbaum, ,Mirtyrer — das christliche Heiligkeitsideal der frithen Kirche®,
in: Opfer — Helden — Mirtyrer, 35-49.

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

JOACHIM NEGEL

@)

@)

“)

Notlage. Es ist Gott selber, der aussucht, wen er als seinen Bekenner haben
will und wen nicht.?

Das zweite Kriterium liegt in der Leidensgemeinschaft mit Jesus, weshalb die
frithchristlichen Mirtyrerakten, insbesondere die des Polykarp von Smyrna,
die grundsitzliche Gewaltlosigkeit christlicher Zeugenschaft herausstreichen
(vgl. Mt 26, 51-54; Mk 14, 47; Joh 18, 10f.): Polykarp wendet nicht nur keine
Gewalt an, sondern bewirtet noch die Soldaten, die kommen, um ihn zu ver-
haften.10

Das dritte Kriterium ist das des offentlichen Bekenntnisses: ,, Christianus sum 11,
so lautet die stereotype Antwort der angeklagten Christen auf die ihnen vorge-
legten Fragen nach Herkunft, Stand und Religion. Man sieht: Der Grund der
Anklage liegt im Bekenntnis. Angeklagt ist die Identitit des Angeklagten, die
dieser nur aufrechterhalten kann unter Hintansetzung seines Lebens. Polykarp
will nur das tun dirfen, was er, der jetzt 86-Jdhrige immer getan hat: Christus
dienen.1?

Als viertes Kriterium streichen die frithchristlichen Mirtyrerakten die den Be-
kennern von Gott geschenkte Souverinitit gegeniiber jenen heraus, die nicht
anders als gewaltsam gegen die Wehrlosen vorgehen konnen!3 - erneut ist hier
das Beispiel Jesu stilbildend, erinnert sei an die Haltung Jesu im Garten
Gethsemani (Joh 18, 4-11), die sich fortsetzt im Verhor vor Pilatus (18, 33-39;
19, 9-12). In der Dialektik von Macht und Ohnmacht ist der Zeuge Christi nur
scheinbar ohnmichtig (vgl. Lk 21, 14f. parr). Seine seelische Kraft wichst dem
Zeugen Christi aus dem Wissen zu, dass — wie schon bei Jesus — Gottes Stirke
sich in die Hohlform menschlicher Schwiche ergiefit, um diese ganz mit ihr zu
erfiillen: ,Denn das Torichte an Gott ist weiser als die Menschen, und das
Schwache an Gott ist stirker als die Menschen® (1Kor 1, 25), schreibt der Apos-
tel Paulus, weshalb gilt: ,Deswegen bejahe ich meine Ohnmacht, alle Mif3-
handlungen und Noéte, Verfolgungen und Angste, die ich fiir Christus ertrage;
denn wenn ich schwach bin, bin ich stark.“ (2Kor 12, 10) So wird deutlich, dass
das Zeugnis des Christen nicht auf seine eigene menschliche Leistung zurtick-
zuftihren ist, sondern auf das Wirken des Heiligen Geistes.

10

11

12
13

Zu den frithesten, sich im Brief der Gemeinde von Smyrna findenden kirchlichen Auf3e-
rungen, die das ,Martyrium gemifl dem Evangelium® vom eigenwilligen Drang zum Mar-
tyrium abzugrenzen versuchen, vgl. Gerd Buschmann, Das Martyrium des Polykarp, Gottin-
gen 1998. Zum Ganzen auch Christel Butterweck, ., Martyriumssucht® in der Alten Kirche?
Studien zur Darstellung und Deutung friihchristlicher Martyrien, Tubingen 1995.

Mart. Pol. 7, 2f. — Dasselbe Motiv findet sich in den Akten tiber das Martyrium des Cypri-
an von Karthago. Cyprian ldsst seinem Scharfrichter, bevor dieser zur Tat schreitet, 25
Goldstiicke aushindigen (Act. Procons. Cypr. 5).

Mart. Polyc. 10, 1; Mart. Just. 4; Mart. Carp. 1; 3; Mart. Scil. 9; 10; 13; Mart. Apoll. 1f;
Act. Perp. 3, 2; 6, 6; Act. Pion. 7; 8; 9; 16; 18; Act. Procons. Cypr. 1.

Mart. Polyc. 9.

Mart. Polyc. 2; 8-12; 14; Mart. Just. 5; Mart. Carp. 4f.; Act. Perp. 18-21; Act. Pion. 6-10;
15f.; 18-21; Act. Procons. Cypr. 3-5.

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTYRIUM ALS ZEUGNIS 77

Nun klang allerdings schon an, dass die frithchristlichen Mirtyrerakten stilisierte
Texte sind. So sehr die Ereignisse, von denen sie berichten, ein historisches Fun-
dament in der Sache haben, so deutlich ist auch, dass sie dem Genre religitser
Erbauungsliteratur angehoren, der Gemeinde beim liturgischen Jahresgedichtnis
der Mirtyrer vorgetragen, ihr historischer Faktengehalt also theologisch iiber-
formt ist. Das muss an sich noch kein Einwand gegen ihre Glaubwirdigkeit sein,
artikuliert sich in solchen Texten doch vor allem die Selbstwahrnehmung einer
soziologisch prazise beschreibbaren Gruppe.!4 Problematisch werden solche Texte
hingegen dort, wo die theologische Stilisierung eine Wirkungsgeschichte in Gang
setzt, die alles andere als unschuldig ist. So ist es nicht zuletzt der deutliche Anti-
judaismus der Acta Polycarpi, der dem heutigen Leser zu denken gibt.!> Ferner
befremdet der in den Mairtyrerakten massiv herausgestrichene Heroismus der
Protagonisten — wohl ein Erbe der frithjiidischen Makkabdertradition und des an-
tiken Stoizismus, das im frithen Christentum bisweilen seltsame Friichte trug.
Schlie8lich ist die nicht selten moralistische Signatur jener Texte, die die Umwelt
dualistisch in Gut und Bose einteilt, wenig geeignet, der Frage zur Klirung zu
verhelfen, wie man das komplexe Phinomen ,christliche Zeugenschaft aus heu-
tiger Sicht zu bewerten habe.

Will man hierauf eine substantielle Antwort horen, so scheint es sinnvoll, zu-
nichst in Abstand zu den genannten Texten zu treten und an einem aktuellen Bei-
spiel zu kldren, was ,Martyrium® im christlichen Sinne meint. Ich greife hierzu auf
einen Text zuriick, der in den Weihnachtstagen des Jahres 1993 entstanden ist und
unter dem Titel Das Testament der Monche von Tibhirine weltweit fir Aufsehen ge-
sorgt hat. Der Text lisst sich als eine Art existentialtheologische Summe christlicher
Zeugenschaft lesen. Insofern scheint er mir auflerordentlich geeignet, Kriterien fiir
einen Begriff christlichen Martyriums bereitzustellen, die dazu beitragen konnen,
der eingangs beklagten Begriffsverwirrung abzuhelfen. Schauen wir uns den Text
und die konkreten Zusammenhinge, in denen er situiert ist, etwas genauer an.

III. Das Zeugnis der Monche von Tibbirine

Am 29. Mai 1996 erschien auf der Titelseite der franzosischen Tageszeitung La
Croix ein Text, der weit iiber Frankreich und die katholische Welt hinaus Men-
schen unterschiedlichster Herkunft, Weltanschauung und Religion bewegte. Der
Text war Uberschrieben mit dem Satz ,Wenn ein Lebewohl ansteht..., und als er-
klarenden Untertitel hatten die Herausgeber von La Croix hinzugefiigt: ,Das Tes-

14" ygl. Theofried Baumeister, ,,Zeugnisse der Mentalitit und Glaubenswelt einer vergangenen

Epoche. Hagiographische Literatur und Heiligenverehrung in der Alten Kirche®, in: Krimi-
nalisierung des Christentums? Karlheinz Deschners Kirchengeschichte auf dem Priifstand, hg. von
Hans Reinhard Seeliger, Freiburg/Br. et al. 1993, 267-278.

Die Juden sind an der Errichtung des Scheiterhaufens, auf welchem Polykarp hingerichtet
wird, besonders eifrig beteiligt. (Mart. Polyc. 13. Vgl. auch ebd. 17; Act. Pion. 4, 2-20; 13f.)

15

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 JOACHIM NEGEL

tament von Pater Christian de Chergé“.1® Wer war dieser Mann, dessen Leben
und Sterben solches Aufsehen erregte?

Colmar und Algerien, dann Paris und Algerien, schliefflich Rom und Algerien
sind die Lebensstationen von Christian de Chergé.l7 Als zweitiltester Sohn einer
franzosischen Offiziersfamilie im elsdssischen Colmar geboren, verbringt Chris-
tian de Chergé seine Kindheit in Algier, Constantine und Oran. In dieser frithen
Zeit der kindliche, im Stillen gefasste Entschluss, Priester zu werden - auch und
wohl nicht zuletzt beeinflusst von der tiefen Frommigkeit algerischer Muslime:
»lch stand wie angewurzelt und wusste nicht den Blick abzuwenden von jenen
Minnern, die, das Gesicht zur Erde geneigt, schweigend im Gebet verharrten.“18
Heimgekehrt nach Frankreich, tritt Christian im Alter von 19 Jahren ins Pariser
Séminaire des Carmes ein. Nach Abschluss des dreijahrigen Philosophiezyklus
Unterbrechung der Studien: der Militirdienst ist abzuleisten. Im Frithjahr 1960
findet er sich in Algerien wieder; die zum franzosischen Mutterland gehorende
Kolonie kimpft um ihre Unabhingigkeit. In diese Zeit fillt ein Ereignis, das sei-
nem Leben eine entscheidende Wende geben wird: Christian befreundet sich mit
einem Muslim, Muhammad, Vater einer zwolftkopfigen Familie, der als Feldhiiter
fur die franzosischen Behorden arbeitet, zugleich aber Sympathien fiir die anti-
kolonialistische Sache empfindet. Die angespannte Lage im Land ldsst keinen
Raum fiir solche Zweideutigkeiten. Als Muhammad bei einer aggressiven Rempe-
lei auf offener Strale Partei fiir seinen Freund ergreift, ist das Maf§ voll. Am fol-
genden Tag findet man ihn erschlagen auf. Zwanzig Jahre spiter, im Ruckblick
auf jene Zeit, schreibt Christian:

Angesichts des Blutes meines Freundes, der ermordet wurde, weil er sich nicht mit dem
Hass verbiinden wollte, wusste ich, dass mich der Ruf, Christus nachzufolgen, tiber kurz
oder lang in jenes Land fithren wiirde, in welchem mir ein Unterpfand jener grofleren
Liebe gegeben worden war, ,qui pro vobis et pro multis effundetur*.!?

16 Quand un A-DIEU s’envisage... Testament de Dom Christian de Chergé, ouvert le di-
manche de Pentecote 19967, in: La Croix Nr. 134 (29. Mai 1996). Leichter zuginglich bei
Christian de Chergé, Linvincible espérance (Textes recueillis et présentés par Bruno Chenu),
Paris 1997, 221-224.

17 Das Folgende in Anschluss an Marie-Christine Ray, Christian de Chergé. Prieur de Tibhirine,
Paris 1998; Mireille Duteil, Les martyrs de Tibbirine, Paris: Brépols (1996). — Auf Deutsch lie-
gen folgende Texte vor: Bernardo Olivera, ,Monch, Mirtyrer und Mystiker: Christian de
Chergé (1937-1996)%, in: Erbe und Aufirag 76 (2000), 119-138; John W. Kiser, Die Mdinche
von Tibhirine. Mdrtyrer der Versohnung zwischen Christen und Moslems, Interlaken 2002. Hin-
gewiesen sei ferner auf den Film Des hommes et des Dieux von Xavier Beauvois, der das
Drama der Monche von Tibhirine auf eindrucksvolle Weise einfingt und bei den 63. Film-
festspielen in Cannes 2010 mit dem Groflen Preis der Jury ausgezeichnet wurde.

18 Vgl. Marie-Christine Ray, Christian de Chergé, 20f.; John W. Kiser, Die Mdnche von Tibhirine.
43f.

19" Marie-Christine Ray, Christian de Chergé, 59 (Dt. Ubersetzung J.N.). Vgl. auch Bernardo
Olivera, ,Moine, martyre et mystique: Christian de Chergé (1937-1996), in: Collectanea
Cisterciensia 60 (1998) 279-294, hier 281. Anspielungen auf dieses Ereignis finden sich
auch in Christian de Chergé, Linvincible espérance, 186 und 230.

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTYRIUM ALS ZEUGNIS 79

Nach Paris zuriickgekehrt, nimmt Christian seine theologischen Studien wieder
auf. 1964 wird er zum Priester geweiht. Jedoch im Sommer 1969 ist der Ent-
schluss, als Ménch in Algerien leben zu wollen, so unerschiitterlich geworden,
dass der Pariser Erzbischof seinen jungen Priester trotz der vielen Hoffnungen,
die auf ihm ruhen, ziehen lassen muss: Ziel ist das Trappistenpriorat Notre Da-
me de ’Atlas in dem kleinen Dorf Tibhirine im Hohen Atlasgebirge.

Mit seiner am 14. September 1976, dem Fest ,Kreuzerh6hung“ abgelegten
Profess dndert sich fiir das Priorat manches. Man tibertrigt Christian die Verant-
wortung fur das Gistehaus. Schon bald bildet sich um den jungen Gastpater eine
Gruppe von Christen und Muslimen, die sich in Fragen des alltiglichen Lebens
austauschen, miteinander die Heiligen Schriften der Bibel und des Koran lesen,
schlieflich gemeinsam beten. Das Kloster trennt sich von seinem letzten Grund-
besitz, um mit den Bewohnern des Dorfes in einer Kooperative Gartenbau zu
betreiben. Den Muslimen wird ein leerstehendes Nebengebidude auf dem Klos-
tergelinde tUberlassen, um eine Moschee einzurichten, tiber die das Dorf bislang
nicht verfugt. Seitdem rufen die Glocken und der Muezzin, je auf ihre Weise,
gemeinsam zum Gebet. Zum Kloster gehort auch das Dispensarium, eine kleine
Apotheke, die Fréere Luc Dochier, der ilteste der Monche und von Beruf Arzt,
betreibt. Hier findet jeder, der anklopft, Rat und Hilfe - unabhingig von Religi-
on und Weltanschauung. Die Monche sind nicht nur im Dorf, sondern weit dar-
Uiber hinaus geachtet und respektiert.

Jedoch die Zeiten dndern sich. Der integralistische Islam, der seit dem Ende der
siebziger Jahre in den Lindern der arabischen Welt sptirbar an Boden gewinnt,
ldsst auch das sikulare Algerien nicht unbertihrt. Als im Frithjahr 1992 die Sam-
melbewegung ,Front Islamique du Salut® (FIS) aus den Nationalratswahlen als
stirkste politische Kraft hervorgeht, erkennt das algerische Militirregime das Wahl-
ergebnis nicht an. Binnen weniger Wochen schlittert das Land in einen Biirger-
krieg. Die Monche von Tibhirine verstehen sich als Giste im Land und bemithen
sich daher, den Vereinnahmungsversuchen beider Seiten zu widerstehen. Deshalb
auch die auf den ersten Blick weltfremde, treuherzig anmutende Titulierung der
miteinander verfeinden Gruppen: Die Monche sprechen von den islamistischen
Partisanengruppen als von den ,Briidern aus den Bergen®; und von den nicht
minder brutalen Regierungstruppen als von den ,,Briidern aus der Ebene®.

Die Situation verschirft sich: Im November 1993 ergeht von Seiten der Partisa-
nen die Aufforderung an alle nicht-muslimischen Auslinder, das Land binnen
dreilig Tagen zu verlassen. Schon wenige Tage nach Ablauf des Ultimatums bewei-
sen die Partisanen, wie ernst sie es mit ihrer Drohung meinen: Unweit von Tibhi-
rine wird eine Gruppe von zwolf kroatischen Gastarbeitern, die den Monchen
freundschaftlich verbunden sind, auf entsetzliche Weise massakriert. Die Behorden
fordern die Monche auf, das Land wenigstens zeitweilig zu verlassen, da man nicht
mehr flir ihre Sicherheit garantieren konne. Nach eingehenden Beratungen be-
schlieffen die Briider, zu bleiben. Ein Weichen vor der Gewalt empfinden sie als

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 JOACHIM NEGEL

Verrat gegeniiber all jenen, die keine Moglichkeit zur Flucht haben. Die Dorfbe-
wohner lohnen ihnen diese Solidaritit mit lebhaftem Dank.

Dann zwei Wochen spiter, am Heiligen Abend 1993, eine erste lebensgefihrli-
che Konfrontation. Die Moénche bereiten sich gerade darauf vor, die Vigil von
Weihnachten zu singen, als eine Gruppe bewaffneter Partisanen in das Kloster ein-
dringt. Christian de Chergé, zu diesem Zeitpunkt Prior des Klosters, stellt den An-
fuhrer der Gruppe zur Rede: ,Wir bereiten uns darauf vor, die Geburt Christi zu
feiern, des Friedensfiirsten, und ihr dringt hier ein mit Waffen.“ Der Anfiihrer der
Gruppe, auf solche Vorhaltungen nicht gefasst, wird unsicher. Es gelingt Christian,
ithn von seinem Vorhaben abzubringen, den iltesten der Briider, den Arzt Luc Do-
chier, zu entfithren. Der Anfiihrer wendet sich nach einem lingeren Wortwechsel
zum Gehen, nicht ohne sich fiir die Storung des Gottesdienstes entschuldigt zu
haben. Jedoch sein letztes Wort verfehlt seine Wirkung auf die Monche nicht: ,\Wir
kommen wieder!“

Die Monche spiiren instinktiv, dass sie nur knapp dem Tode entronnen sind. In
den Tagen nach Weihnachten zieht sich Christian deshalb in die Einsamkeit zu-
riick. Eine Reihe von Uberlegungen, die er einige Wochen zuvor zu Papier ge-
bracht hat, findet hier ihren Abschluss. Den Text sendet er seinem in Paris leben-
den Bruder Gérard in einem versiegelten Briefumschlag zu mit der Anweisung,
diesen zu 6ffnen, ,,quand un A-DIEU s’envisage...“, wenn ein Lebewohl ansteht...

Knapp zweieinhalb Jahre spiter ist der Zeitpunkt fiir ein solches ,,A-DIEU* ge-
kommen. In der Nacht vom 26. auf den 27. Mirz 1996 dringt erneut eine Gruppe
von Bewaffneten in das Kloster ein. Die Mdnche werden im Schlaf iiberrascht, sie-
ben von ihnen werden entfithrt. Vier Wochen spiter, am 26. April 1996, wird der
Londoner Tageszeitung A/ Hayat unter seltsamen Umstinden ein Communiqué
der ,,Groupes islamistes armés“ (GIA) zugespielt, in welchem Algerien und Frank-
reich aufgefordert werden, im Gegenzug zur Freilassung der Monche einige Hun-
dert Islamisten aus den Gefingnissen zu entlassen. Die Verhandlungen ziehen sich
hin. Weder die franzosische noch die algerische Regierung zeigen ein sonderliches
Interesse am Leben der Monche. Nach vier weiteren Wochen vermeldet ein zweites
Communiqué der GIA, dass man die sieben Monche am 21. Mai exekutiert habe.
Drei Tage spiter, am Vorabend des Pfingstfestes, 6ffnet Gerard de Chergé den Brief
seines Bruders. Er ruft die Familie zusammen, die, von Christians Testament tief
beriihrt, zu dem Entschluss kommt, dass dieser Text nicht auf den privaten Kreis
der Familie beschrinkt bleiben diirfe. Am 29. Mai veroffentlicht die Tageszeitung
La Croix ,das Testament von Pater Christian de Chergé“. Noch am selben Abend
versammeln sich spontan einige Hundert Menschen zu einem Gedenkgottesdienst
in der Pariser Kathedrale Notre Dame. Zwei Tage spiter, am 31. Mai 1996, werden
unweit von Tibhirine die abgetrennten Kopfe der Ermordeten gefunden. Ihre
Leichname sind bis heute verschollen.20

20 Uber das Drama der Entfithrung und Ermordung der Ménche von Tibhirine, das von of-
fizieller algerischer Seite den GIA angelastet wird, die seinerzeit allerdings stark vom algeri-

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTYRIUM ALS ZEUGNIS 81

Das Testament des Priors von Tibhirine besteht aus einem einzelnen Blatt Pa-

pier, beidseitig in gedringter Handschrift beschrieben. Man hat in diesem Text
nicht nur Christians Vermichtnis zu sehen, sondern das der Ménche von Tibhi-
rine insgesamt. Der Text ist so eindrucksvoll, dass man ihn im Wortlaut wieder-
geben muss:2!

Wenn es mir eines Tages geschehen sollte — und das konnte schon heute sein -, ein Op-
fer des Terrorismus zu werden, der sich nun auch gegen alle Fremden in Algerien zu
richten scheint, so mochte ich, dass meine Gemeinschaft, meine Kirche und meine Fa-
milie sich daran erinnern, dass mein Leben sowohl Gott als auch diesem Land GE-
SCHENKT war.

Sie mogen anerkennen, dass der Meister allen Lebens diesem brutalen Hinscheiden
nicht fremd gegentiberstehen kann.

Sie mogen flir mich beten: Wie sollte ich wiirdig sein fiir ein solches Opfer?

Sie mogen diesen Tod im Zusammenhang mit so vielen Toden sehen, die ebenso gewalt-
titig waren, aber in der Gleichgiiltigkeit dieser Zeit namenlos geblieben sind.

Mein Leben hat keinen hoheren Wert als ein anderes; es hat freilich auch keinen gerin-
geren.

Auf keinen Fall aber hat es die Unschuld der Kindheit bewahrt. Ich habe gentigend lan-
ge gelebt, um zu wissen, dass auch ich Komplize des Bosen geworden bin, das — leider
Gottes - in der Welt die Oberhand zu behalten scheint, Komplize gar dessen, der mich
dereinst in blinder Wut erschlagen wird.

Ich mochte, wenn dieser Augenblick kommt, so viel ruhige Klarheit haben, dass ich die
Verzeihung Gottes und meiner Menschenbriider anrufen kann, aber ebenso, dass ich
dem aus ganzem Herzen vergeben kann, der mich umbringen wird.

Ich kann einen solchen Tod nicht wiinschen. Es scheint mir wichtig, dies klarzustellen.
Ich sehe nicht, wie ich mich freuen konnte, dass dieses Volk, das ich liebe, ohne Unter-
schied wegen meiner Ermordung angeklagt wird.

Was man ,die Gnade des Martyriums“ nennen mag, ist zu teuer bezahlt, wenn man sie
einem Algerier schuldet, wer immer dieser auch sei. Vor allem dann, wenn er sagt, er
handle aus Treue zu dem, was er fiir den Islam hilt.

Ich weifd wohl, wie sehr man die Algerier mit Verachtung belegt hat. Ich kenne auch die
Karikaturen des Islam, die ein gewisser Fundamentalismus hervorgerufen hat. Es ist zu

21

schen Geheimdienst unterwandert waren, sowie tiber die politischen Hintergriinde des al-
gerischen Biirgerkrieges seit der Annullierung des Wahlsieges der FIS im Frithjahr 1992
durch das algerische Militirregime vgl. die Dokumentation von René Guitton, Sz nous nous
taisons... Le martyre des moines de Tibhirine, Paris 2001, sowie den Text des seitens der Ange-
horigen der ermordeten Monche und der Ordensleitung der Trappisten vorgebrachten An-
trags auf gerichtliche Untersuchung in Frankreich vom 9. Dezember 2003: ,, Lenlévement et
Passassinat de sept moines frangais a Tibhirine, en Algérie, en 1996, URL: http://algeria-watch.
de/fr/article/just/moines/plainte (zuletzt aufgerufen am 28. Mai 2006). Vgl. dazu auch die
einschlidgigen Artikel in der franzosischen Tageszeitung ,Libération” vom 10. Dezember
2003 sowie das Feature Tod der sieben Monche. Was wussten Algier und Paris? von Marc Thor-
ner, gesendet auf WDR 5 am 30. April 2006. Vgl. zum letzten Stand der Dinge Michaela
Wiegel, ,,Am Ende der falschen Fibrte. Frankreichs Prisident [Nicolas Sarkozy] will, dass die
Wabrheit iiber einen Mord an sieben Monchen in Algerien von 1996 ans Licht kommt. Dariiber zu
schweigen war fiir lange Zeit Staatsraison®, in: FAZ Nr. 156 (09.07.2009), 3.

Christian de Chergé, ,,Quand un A-DIEU s’envisage”. Deutsche Ubersetzung von Martin
Kopp (Concilium. Internationale Zeitschrift fiir Theologie 32 [1996] 379f)) im Abgleich
mit dem franzosischen Original vom Vf. an einzelnen Stellen leicht korrigiert.

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

JOACHIM NEGEL

leicht, sich ein ruhiges Gewissen zu machen, indem man den religiésen Weg des Islam
mit dem fundamentalistischen Integralismus und seinen Extremisten gleichsetzt. — Alge-
rien und der Islam: fir mich ist das wie Leib und Seele!

Ich habe es oft genug beteuert: Im Hinblick auf alles, was ich erhalten habe, glaube ich
hier so oft den klaren Leitgedanken des Evangeliums wiederzufinden, welches ich da-
mals auf den Knien meiner Mutter, meiner allerersten Kirche, gelernt habe, genau hier
in Algerien, und damals schon im groflen Respekt vor den muslimischen Gliubigen.
Mein Tod scheint denen recht zu geben, die mich immer schnell als naiv oder idealis-
tisch abgeschrieben haben. ,Er mag uns jetzt sagen, was er dariiber denkt!” Aber jene,
die so reden, miissen wissen, dass nun endlich meine brennendste Neugierde zufrieden-
gestellt sein wird: Nun werde ich, wenn es Gott gefillt, meinen Blick mit dem Gottes,
des Vaters, vereinen diirfen, um so mit Ihm seine Kinder aus dem Islam zu betrachten,
und zwar so, wie Er sie sieht, ganz erleuchtet von der Herrlichkeit Christi, auch sie
Frichte seines Leidens, angetan mit den Gaben des Geistes, dessen tiefverborgene Freu-
de immer die sein wird, die Gemeinschaft zu begriinden und die Ahnlichkeit wiederher-
zustellen, indem er mit den Unterschieden unter den Menschen spielt.

Dieses verlorene Leben, das so ganz meines ist, es wird ebenso ganz das ihre sein. Ich
danke Gott, von dem mir scheint, er wollte dieses Leben ganz fiir diese Freude, gegen al-
les und trotz allem.

In diesen Dank, mit dem nun alles iitber mein Leben gesagt ist, schliefe ich natiirlich
auch Euch ein, Freunde von gestern und heute, Ihr lieben Freunde von hier, zur Seite
meiner Mutter und meines Vaters, meiner Schwestern und Briider, hundertfach hinzuge-
schenkt, wie es versprochen war [vgl. Mk 10, 29f.; Mt 19, 29].

Und auch Du bist eingeschlossen, Freund meines letzten Augenblicks, der Du nicht
weiflt, was Du tust! Ja, auch fiir Dich will ich diesen Dank und dieses ,,A-Dieu”, das Du
mir [gegen Deinen erklirten Willen, denn in Gottes Antlitz sehe ich das Deine] berei-
test.[22]. Dass es uns geschenkt sei, uns als gliickliche Schicher im Paradiese wiederzuse-
hen, wenn es Gott, dem Vater von uns beiden, gefillt. Amen. Insh’Allah.

Algier, 1. Dezember 1993
Tibhirine, 1. Januar 1994
Christian 1

22

Dieser vorletzte Satz des ,,Jestaments” ist kaum ins Deutsche Gbertragbar: ,,Oui, pour toi anssi
Je le veux ce MERCI, et cet ,A-DIEU® en-visagé de toi.” Christian de Chergé will sagen, dafy der
Mord auf paradoxe Weise das Gegenteil dessen bewirkt, was der Morder intendiert: Nicht
Trennung von Gott, Verdammnis des Ermordeten bewirkt die Tat, sondern Heimkehr. Des-
halb kann die Tat auf seiten des Titers die Qualitit einer ,felix culpa“ annehmen: Der Ab-
schiedsgrufl ,A-DIEU®, den der Sterbende spricht, wird zum ehrlichen Segenswunsch, der
dem Titer gilt: ,,Auch Du zu Gott!“ Zugleich verbindet sich die Doppelsinnigkeit des ,A-
DIEU“ mit der Doppelsinnigkeit des Wortes ,en-visager” (einerseits ,in Aussicht nehmen,
beabsichtigen, planen; anderseits ,ins Antlitz schauen, betrachten®). Der todliche Hieb des
Morders wird tiberstrahlt vom Antlitz dessen, dem der Ermordete in seinem Sterben begeg-
net: Christus bzw. der gottliche Vater. Man beachte, dass die franzésischen Worte im Origi-
nal mit Bindestrich geschrieben sind. Christian de Chergé wollte also wohl bewusst auf die
Hintersinnigkeit beider Ausdriicke hinaus. (N.B.: Die vom Trappistenorden autorisierte eng-
lische Fassung tibersetzt dhnlich wie wir: ,And also you, my last-minute friend, who will not
have known what you were doing: Yes, I want this THANK YOU and this ,A-DIEU* to be for
you, too, because in God’s face I see yours.” [In: Bernardo OLIVERA: How far to Follow? The
Martyrs of Atlas, Kalamzoo/Mich.: Cistercian Publications 1997, 129].)

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTYRIUM ALS ZEUGNIS 83

Der Text ist von solcher Wucht, dass es sich im Grunde verbietet, thn auf die
psychologischen Beweggriinde seines Verfassers hin untersuchen zu wollen.
Gleichwohl mag die Frage erlaubt sein, aus welcher Kraft ein Mensch in die Lage
versetzt wird, sehenden Auges in den Tod zu gehen und dabei schon im Vorhin-
ein demjenigen, der sein Morder werden wird, nicht nur zu verzeihen, sondern
ihm dariiber hinaus liebevoll zugewandt bleiben zu wollen bis ins Auferste, bis
in die zum todlichen Schlag erhobene Faust. Es scheint, dass eine Antwort auf
diese Frage im intensiven Gebetsleben von Christian de Chergé gesucht werden
muss. Obgleich selber von der Scheu beseelt, von den eigenen Gebetserfahrun-
gen nur ja nicht zu viel preis zu geben, schildern ihn jene, die das Privileg hatten,
ihn niher kennenzulernen, als einen auflerordentlich anspruchsvollen geistlichen
Menschen, der durchdrungen war von einer fiir den Auflenstehenden geradezu
unfassbaren Liebe zu Gott: ,Man musste ihn nur einmal beten sehen: ausge-
streckt auf dem Boden, demiitig, arm. Eines Tages, als er mir iber das Gebet
sprach, brach es aus ihm heraus: ,Nur ein paar Minuten, und ich bin >weg:.“ 23

In der tiglichen Ubung volliger Selbstiiberlassung hat man denn wohl auch
die Quelle jener inneren Freiheit, jener freundlichen Gelassenheit und klaren
Entschiedenheit zu sehen, mit der Christian in das Antlitz eines jeden Menschen
blicken wollte - selbst in jenes seines Morders. In einem Exerzitienvortrag, den
er im Mirz 1996, wenige Wochen vor seinem Tod, in Algier hielt,?* kommt
Christian noch einmal auf jene unheilverheiflende Begegnung am Vorabend des
Weihnachtsfestes 1993 zu sprechen, als es ihm nur knapp gelungen war, seine
Briider und sich selbst vor einer Entfithrung durch die Maquisarden zu bewah-
ren. In diesem Zusammenhang erwihnt er auch das Fiinfte Gebot des Dekalogs
»Du sollst nicht toten” und deutet es mit Hilfe eines Zentralgedankens von Em-
manuel Lévinas, der ihm besonders wichtig war:

Wenn gilt, dass alle Ethik tiberhaupt erst durch dieses Gebot [,Du sollst nicht toten] in
die Welt gekommen ist, so ist zugleich deutlich, dass dieses Gebot sich mir im Antlitz
des Anderen zuspricht, der mir durch seinen Blick auf stumme Weise zu verstehen gibt:
,Achte mich!?5

Was aber, wenn ich im Antlitz des Anderen gerade nicht die stumme Bitte ,,Achte
mich!“ zu lesen bekomme, sondern das genaue Gegenteil: ,,Das war’s, Freundchen!
Sprich dein letztes Stofgebet!“? — Diese Frage ist keineswegs ins Blaue hinein ge-
stellt, denn es war sehr wohl denkbar, dass der ,Freund meines letzten Augen-

23 Zeugnis einer franzosischen Krankenschwester in Algier, {ibermittelt bei Marie-Christine

Ray, Christian de Chergé. Prieur de Tibhirine, 124. (Dt. Ubersetzung J.N.) Zumindest am Ran-
de sei vermerkt, dass das anspruchsvolle geistliche Leben, dem Christian sich selber unter-
warf, zuweilen fiir Spannungen innerhalb der Monchsgemeinschaft sorgte, weil lingst
nicht jeder seiner Mitbriider bereit war, dieses Programm mitzutragen.

24 D’Eglise C’est I'incarnation continuée®, Christian de Chergé, Linvincible espérance, 289-318.

25 Ebd. 305. (Dt. Ubersetzung J.N.) - Vgl. Emmanuel Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit. Ver-
such iiber die Exterioritit [1961], Freiburg/ Br. et al. 1987, 285f.; ders. Die Spur des Anderen. Un-
tersuchungen zur Phinomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg/ Br. et al. 1998, 115-120, 198ff.

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 JOACHIM NEGEL

blicks“, von welchem Christian in seinem Testament spricht, die Ziige des Kom-
mandanten jenes Uberfallkommandos tragen wiirde, das die Monche eine Woche
zuvor heimgesucht hatte. Jener Kommandant, ‘Attiya al-Sayah mit Namen, war als
einer der Emire der GIA verantwortlich fiir die Uberfille auf die Dérfer um Tibhi-
rine; seine Brutalitit und sein kalter Fanatismus waren beriichtigt, und die Erftl-
lung der Drohung ,,Wir kommen wieder” somit keineswegs unwahrscheinlich. An-
gesichts dieser beingstigenden Perspektive um die Kraft zu bitten, in jenem Antlitz
— durch die siffisanten oder hassverzerrten Ziige des Morders hindurch — immer
noch den Blick dessen zu erkennen, der mein Bruder und insofern schutzbediirftig
ist, lduft allen instinktiven Selbsterhaltungsmechanismen zuwider. Eine Selbst-
Uberwindung der menschlichen Natur ist hier erfordert, die sich aus anderen als
menschlichen Kriften speisen muss und die Anerkennung der letztlich metaphysi-
schen Griinde jenes Appells voraussetzt:

Der Grund, weshalb es [sc. in der Menschheitsgeschichte] iberhaupt zu so etwas wie ei-
nem Totungsverbot gekommen ist, liegt wohl darin, dass man das Bild Gottes totet,
wenn man totet. In jedem Menschen lebt etwas Ewiges, das durch den Mord tangiert
wiirde und von dem man im Falle einer Mordtat nicht mehr loskime. Sich seinem
Nichsten zu nihern, bedeutet, zum Hiiter seines Bruders zu werden; Hiiter seines Bru-
ders zu sein, aber bedeutet, sich in eine Verantwortung hineingestellt zu finden, die sich
nicht mehr abschitteln ldsst, die mich nachgerade zur Geisel meines Bruders, meines
Nichsten werden lisst.26

In dieser metaphysischen Uberzeugung, die, wenn sie lebensgeschichtlich wirk-
sam werden soll, nicht im Kognitiven verbleiben darf, sondern durch das beharr-
liche Gebet immer wieder neu verinnerlicht werden muss, liegt wohl auch der ei-
gentliche und bestimmende Grund fur jene ungeheure Versohnungsgeste
Christian de Chergés. Zugleich wusste er aber auch, wie sehr er selber der Zu-
wendung, ja der Vergebung bedirftig ist: ,,Auch ich habe nicht die Unschuld der
Kindbeit bewabrt, sondern bin ein Komplize des Bosen geworden...“ Selbst durch den
Mord kann die elementare Gemeinsamkeit von Opfer und Titer nicht ausge-
16scht werden - jene Gemeinsambkeit, die (iiber alle eventuellen Komplizenschaf-
ten hinaus?’) darin besteht, Kinder des einen Gottes zu sein. Als solche bleiben

26 Christian de Chergé, L'Eglise c'est Ilncarnation continuée, 308. (Dt. Ubersetzung J.N.) -
Christian de Chergé zitiert hier, ohne niher darauf hinzuweisen, Emmanuel Lévinas. Vgl.
Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht [1974], Freiburg/Br. et al. 1992, 260f.; Die Spur
des Anderen. Untersuchungen zur Phinomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg/Br. et al.
1998, 115-120, 198ft.; Wenn Gott ins Denken einfillt. Diskurse iiber die Betroffenbeit von Trans-
zendenz, Freiburg/Br. 1988, 208-215 und ,Die Verantwortung fiir den Anderen®, in: Ethik
und Unendliches. Gespriiche mit Philippe Nemo, Wien 1992, 72-79.

Im Rahmen einer geistlichen Aufarbeitung des Uberfalls am Vorabend des Weihnachtsfes-
tes 1993 kreisen Christians Gedanken um das Geheimnis des christlichen Martyriums (vgl.
Linvincible espérance, 225-251). Am Karsamstag 1994 kommt er auf ,das Zeugnis der Un-
schuld® (,le martyre de I'Innocence®) zu sprechen, das einzig Jesus, dem Stindlosen, zu-
komme (vgl. ebd. 231-237). Daraus schlussfolgert er: ,Angesichts dieses ,Martyriums* sind
der Heilige und der Morder nur zwei Schicher, die auf die gleiche Vergebung angewiesen
sind. Manchmal fehlt nur wenig, und man konnte sie verwechseln.“ (,Obscurs témoins

27

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTYRIUM ALS ZEUGNIS 85

beide, Opfer wie Tater, gleichermaflen auf die gottliche Vergebung angewiesen:
»Dass es uns geschenkt sei, uns als gliickliche Schéicher im Paradiese wiederzuseben, wenn es
Gott, dem Vater von uns beiden, gefillt. Amen. InshAllah.“

1V, Zur Frage nach der Bedeutung existentieller Zeugenschaft
in postsiakularer Zeit

Blicken wir zuriick, so ist deutlich, dass die genannten vier Kriterien christlicher
Zeugenschaft im Martyrium der Monche von Tibhirine allesamt prisent sind:
von auflen kommende Notigung zum Zeugnis, vergebungsbereite Gewaltlosig-
keit, allein aus Gott sich schopfende christusformige Machtlosigkeit, 6ffentliches
(und insofern auch politisch relevantes) Bekenntnis. Insbesondere aber sind die
Fallibilititen christlicher Zeugenschaft, wie wir sie anhand unserer Analyse der
frithchristlichen Mirtyrerakten vorfanden, im Lebenszeugnis der Moénche von
Tibhirine weitestgehend vermieden: Weder wird der Gegner um der Herausstrei-
chung der eigenen religiosen Wahrheit willen herabgesetzt (im Gegenteil!) noch
ist hier ein fragwiirdiger Heroismus, eine depressive Leidverliebtheit oder gar ei-
ne lebensuntiichtige Todessehnsucht am Werk. Nicht zuletzt deshalb gilt das Le-
benszeugnis der Monche von Tibhirine vielen als Beispiel christlicher Zeugen-
schaft par excellence.

Natiirlich kann man auch dieses Zeugnis noch einer Hermeneutik des Ver-
dachts unterziehen. Da uns der Anruf Gottes immer nur im Widerhall der Ant-
wort des Menschen vernehmbar wird — da m.a.W. gottliches Wort uns immer nur
in der Gestalt des Zeugnisses entgegenkommt, das Menschen, die sich von ihm
ergreifen lassen, von ihm ablegen, ist Wahrheit niemals als sie selbst zu haben,
sondern immer nur in der Gestalt, welche das menschliche Zeugnis ihr verleiht.
Und so konnte man natiirlich auch angesichts eines Zeugnisses wie jenem der
Monche von Tibhirine fragen, ob hier nicht der Zeuge seinen eigenen Projektio-
nen aufgesessen ist. Ist sein Reden und Handeln nicht vor allem Echo seiner reli-
giosen Vorurteile bzw. der kulturellen Klassenverhiltnisse, denen er angehort?
Schon die blofle Tatsache, dass die Monche von Tibhirine als Angehorige der
ehemaligen franzosischen Kolonialmacht im muslimischen Algerien das Evange-
lium bezeugen, provoziert ja eine gewisse Ambivalenz in dem ganzen Entfih-
rungsdrama. Und konnte es nicht sein, dass der Wunsch, als christlicher Monch
franzosischer Herkunft dem algerischen Islam moglichst respektvoll zu begegnen,
von altruistischen Wiedergutmachungsphantasien begleitet, also gar nicht so un-
eigenniitzig ist, wie es auf den ersten Blick erscheint? Man konnte mit solchen
Insinuierungen problemlos fortfahren.

d’une espérance” [17. Juli 1994, Sept vies pour Dien et [Algérie. Recueil de lettres et bulletins des
sept moines de Tibbirine, hg. von Bruno Chenu, Paris 1996, 136. [Dt. Ubersetzung J.N.])

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 JOACHIM NEGEL

Stattdessen sei hier folgender Frage nachgegangen: Wird durch die Einsicht in
die kulturelle Relativitit menschlicher Zeugenschaft deren argumentatives Potential
notwendig hinfillig? Wohl kaum! Mir scheint vielmehr, dass hier eher eine Her-
meneutik des Verdachts, die vor dem religios imprignierten Wahrheitsanspruch
ethischer Uberzeugungen stindig warnen zu miissen glaubt, unter Rechtferti-
gungsdruck gerit. Zwar will auch die durch Jan Assmann prominent gewordene
Monotheismus-Kritik nicht einer Authebung der kritischen Unterscheidung von
swahr und ,falsch®, ,gut“ und ,bose” das Wort reden; sie meint aber, diese Unter-
scheidung diskursiv verfliissigen zu miissen:

An der Unterscheidung zwischen Wahr und Falsch, an klaren Begriffen dessen, was wir
mit unseren Uberzeugungen als unvereinbar empfinden, werden wir unter allen Um-
stinden festhalten miissen, wenn anders diese Uberzeugungen irgendeine Kraft und Tie-
fe besitzen sollen. Nur werden wir diese Unterscheidung nicht mehr auf ein fiir allemal

festgeschriebene Offenbarungen griinden diirfen, sondern immer wieder neu aushandeln

miissen.28

Seltsam — wie kann man beides logisch zugleich behaupten: Man miisse ,unter
allen Umstidnden® (also unbedingt) an ,klaren Begriffen festhalten (ndmlich in
Hinsicht auf die Unterscheidung von ,Wahr und Falsch®, mit unseren politischen
oder ethischen Uberzeugungen ,vereinbar® oder ,unvereinbar®), und gleichzeitig
auf ein Unbedingtes (nimlich ,Offenbarung®) verzichten und alles ,,immer wie-
der neu aushandeln“? Zwischen dem unbedingten Festhalten an etwas und dem
Himmer wieder neu Aushandeln® kann es kein ,sowohl als auch® geben, sondern
nur ein ,entweder—oder“.?’ Eine unbedingte Verpflichtung setzt nun aber die
Annahme eines Unbedingten voraus, sei es (biblisch formuliert) einer Offenba-
rung der den Menschen in die von ihm zu verantwortende Freiheit setzenden
gottlichen Gnade, sei es (in philosophischer Sprache) eines mir eingeschriebenen
Sittengesetzes (vgl. Rom 2, 14ff.), das eben deshalb einer metaphysischen Fun-
dierung bedarf.3? Sowohl die Vorgabe gnadenhafter Berufung des Menschen zur
Freiheit als auch die eines metaphysisch fundierten Sittengesetzes miissen zwar
immer wieder neu plausibilisiert werden, konnen aber gerade wegen der ihnen
innewohnenden Selbstperformanz nicht einfach ,immer wieder neu ausgehan-
delt werden®, will man sie nicht unter das ihnen eignende Verbindlichkeitsniveau
fallen lassen.

28 Jan Assmann, Die mosaische Unterscheidung, 165.

29 So die berechtigte Kritik von Karl-Josef Kuschel, ,Moses, Monotheismus und die Kultur
der Moderne. Zum Gesprich iiber Jan Assmanns ,Moses der Agypter’™, in: Die Mosaische
Unterscheidung, hg. von Jan Assmann, 273-286, hier 274.

Kant wusste um diese Zusammenhinge sehr genau, weshalb die Erfahrung einer unbeding-
ten Verpflichtung des ,moralischen Gesetzes in mir“ (Kritik der praktischen Vernunfi, A 289,
in: Werke, hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. 6, 300), reformuliert im Kategorischen Impe-
rativ, fir ihn nicht anders denkbar war denn unter dem Postulat bzw. regulativen Prinzip
der Vernunft, dass ein Gott sei, in welchem das Natur- und das Sittengesetz auf eine ihre
Verbindung begriindende héchste Einheit und auf einen Grund dieser Einheit tiberein-
kommen.

30

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTYRIUM ALS ZEUGNIS 87

Assmann schreckt vor beiden Konsequenzen (sowohl vor der explizit biblisch-
mosaischen bzw. jesuanischen als auch vor der kantisch moderierten) zuriick,
weshalb die an und fiir sich erfreuliche Revision, der er seine Monotheismuskri-
tik unterzogen hat,! fir die uns hier beschiftigende Problematik nicht ausrei-
chend ist. Kénnten es nicht gerade geschichtliche Krisensituationen sein, wie sie
das katastrophische 20. Jahrhundert zur Geniige geboten hat, um sich des Wertes
jener Grenze, die die biblische Offenbarung aufgerichtet hat, zu vergewissern?3?
Womdglich lernt man nur hier, dass es Situationen gibt, da ein Zuriickweichen
hinter das einmal als giltig Erkannte alles verriete, was man als wertvoll erachtet.
Wo hingegen in apodiktischer Sprache konstatiert wird, dass an Offenbarung zu
glauben ,uns® intellektuell nicht mehr moglich sei, dass ,wir“ dies nicht mehr
Ldirfen”, sondern dass ,wir“ statt dessen immer wieder von neuem ,auszuhan-
deln® hitten, was uns als ,,mit unseren Uberzeugungen® noch vereinbar erscheint
und was nicht, da riickt uns das Problem postmoderner Velleitit auf den Leib:
die Furcht vor der den Menschen woméglich das Auferste abverlangenden Ent-
scheidung, was ethisch richtig ist und was falsch. Dass solche Entscheidungen
nicht willkiirlich getroffen werden diirfen, dass man sie vielmehr argumentativ zu
verantworten hat und dass gerade deswegen Offenbarung und Vernunft keines-
wegs einen Widerspruch darstellen miissen, wie Assmann insinuiert, sondern die
Vernunft durch eine unwiderruflich ergangene und kritisch reflektierte Offenba-
rung womoglich iber sich selbst aufgeklirt worden sein konnte: genau das schei-
nen er und seine Epigonen nicht wahrhaben zu wollen, weswegen sie in jenem
duflersten Zeugnis, das die theologische Sprache ,Martyrium® nennt, den Auf-
schein einer Intransigenz religios formierter Vernunft erblicken, angesichts derer
man nur warnend seine Stimme erheben konne.

Dagegen hat Paul Ricceur wenige Jahre nach dem Zweiten Weltkrieg die Zu-
sammenhinge, vor welche uns das Zeugnis der Mdnche von Tibhirine fithrt, auf
folgende biblisch fundierte und philosophisch reflektierte Formel gebracht:

Ich mache die Entdeckung, dass mein Lebenswille der Todesangst nur in dem Augen-
blick entgeht, in dem meine Griinde zum Leben iiber mein Leben selbst gesetzt werden,
in dem die konkreten Werte, die den Sinn meines Gliicks und meiner Ehre bilden, den
Gegensatz von Leben und Tod selbst tiberwinden. Es versteht sich von selbst, dass dieser
Akt der Transzendenz nur in der Haltung des Opfers vollendet wird; im Opfer ist mein
Leben zugleich gefihrdet und transzendiert, gefihrdet durch den Tod in der Katastro-
phensituation, und transzendiert durch seine eigenen Griinde zum Leben, die zu Griin-

31 Als eine solche will Assmann sein Buch Die mosaische Unterscheidung oder Der Preis des Mono-

theismus [2003] verstanden wissen, in welchem er die Thesen aus Moses der Agypter. Entziffe-
rung einer Geddichtnisspur [1997/98] einer vorsichtigen Retraktation unterzieht.

Genau darauf macht ja ein i theologicis so unverdichtiger Romancier wie Thomas Mann
aufmerksam: ,Das Gesetz“ [1942/44), in: Die Erzibhlungen, Frankfurt/M, 1986, 961-1037. -
Vgl. dazu Karl-Josef Kuschel, Moses, Monotheismus und die Kultur der Moderne; sowie ders.,
~Weltethos und die Erfahrungen der Dichter. Thomas Manns Suche nach einem ,Grundge-
setz des Menschenanstandes™, in: Wissenschaft und Weltethos, hg. von Hans Kiing et al.,
Miinchen et al. 1998, 455-492.

32

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 JOACHIM NEGEL

den zum Sterben geworden sind. Aber das ist leichter gesagt als gelebt, und die Reflexi-
on braucht die Unterstiitzung leuchtender Beispiele, mit denen eine Gefahrenepoche
wie die unsere vollgestopft ist.33

Was Ricceur hier tastend umschreibt, hat Abraham J. Heschel, dessen Familie in
den nationalsozialistischen Konzentrationslagen fast vollstindig ausgeldscht wur-
de, auf folgende eindriickliche Formel gebracht: ,Wir kénnen die Wahrheit nur
leben, wenn wir auch die Kraft besitzen, fiir sie zu sterben®3 (das judische ,Kid-
dusch haSchem® klingt hier an3) - ein Satz, der nicht zuletzt an Kierkegaard ge-
mahnt, der die Frage nach der Wahrheit bekanntlich unter das Kriterium gestellt
hatte, ob man bereit sein konne, sich fuir sie gegebenenfalls auch totschlagen zu
lassen,3¢ und zwar nicht aus der verbohrten Intransigenz eines religiosen oder
ideologischen Fanatismus heraus, sondern — um mit Albert Camus zu sprechen -
aus der Erkenntnis, dass ,einen Grund zum Leben“ zu haben ,ein ausgezeichne-
ter Grund zum Sterben® ist, ist doch ,die Frage nach dem Sinn des Lebens die
dringlichste aller Fragen“.3” Den Sinn meines Lebens kann ich mir freilich nicht
selber geben. Nicht um ein weltanschauliches Problem geht es hier, zu dessen Lo-
sung ich mich aus eigener Kraft ermannen bzw. das man immer wieder einmal
yneu aushandeln® konnte: Vielmehr ,,[d]er Begriff des Sinns involviert Objektivi-
tit jenseits allen Machens; als gemachter ist er bereits Fiktion, verdoppelt das [...]
Subjekt und betriigt es um das, was er zu gewihren scheint.“38 Insofern ist tatsach-
lich allein, was mir das Leben erméglicht, jenes, wofiir sich zu sterben verlohnt,
aber nicht aus einer fragwiirdigen Todesverliebtheit heraus, sondern aus dem un-
bezwingbaren Wunsch, zu leben. Hans Urs von Balthasar hat diese Zusammen-
hinge folgendermaflen auf den Punkt gebracht: ,[...] Zeugenschaft, martyrion,
[ist] weniger eine Sache des Sterbens als des Lebens in jedem Augenblick®3? — hier
leuchtet die den Tod transzendierende Macht existentieller Zeugenschaft auf, von
welcher Ricceur sprach und wie sie im Lebenszeugnis der Monche von Tibhirine
an den Tag kommt: Selbst noch (oder gerade dann), wenn man an dem, was ei-
nem das Leben ermdglicht, ,,bis hinein in den Tod“ (Offb 12, 11) festhilt, schopft
man sich aus ithm - und allein so lebt man. Lisst sich ein solcher ,unter allen
Umstinden® festzuhaltender, lebensstiftender Sinn ,immer wieder neu aushan-
deln®, wie Assmann meint?

33 Paul Ricoeur, ,Wahre Angst und falsche Angst“ [1953], in: Ders.: Geschichte und Wabrbeit,
Miinchen 1974, 319.

34 We can only live the truth if we have the power to die for it.“ Abraham J. Heschel, Who is
Man?, Stanford 1965, 92.

35 Vgl. Verena Lenzen, Jiidisches Leben und Sterben im Namen Gottes, Ziirich et al. 2002.

36 Soren Kierkegaard, Hat ein Mensch das Recht, sich fiir die Wabrheit totschlagen zu lassen?, in: Ge-
sammelte Werke 21.-23. Abtlg., Kleine Schriften 1848/49, Diisseldorf et al. 1960, 77-114.

37 Albert Camus, Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch diber das Absurde, Reinbek bei Hamburg
1982, 9.

38 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt/M. 1988, 369.

39 Hans Urs von Balthasar, ,Martyrium und Mission®, in: ders.: Neue Klarstellungen, Einsie-
deln 1979, 172.

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTYRIUM ALS ZEUGNIS 89

Aus der Perspektive christlicher Theologie liegt die Antwort auf der Hand:
Blickt man auf das Leben und Sterben derer, die die abendlindische Tradition als
»Zeugen der Wahrheit” bezeichnet, so wird deutlich, dass sie die besseren Argu-
mente liefern. Ohne des Sokrates Vernunftbesessenheit, die angesichts des dro-
henden Todes ihre ganze Stirke offenbart, wire nicht das leibhaftige Beispiel da-
fiir in der Welt, dass die Vernunft, jenes die Menschen von den Tieren unter-
scheidende Vermogen zur Abstraktion, auch eine die menschlichen Entscheidun-
gen und Handlungen durchgingig bestimmende Kraft sein konnte. Und ohne
den Gerechtigkeitssinn derer, die selbst angesichts von Verfolgung und Bedrohung
an ihrer kritischen Einsicht in die Inhumanitit von Faschismus oder Stalinismus
festhielten, wiissten wir nicht, was Humanitit, Solidaritdt oder Gerechtigkeit sein
konnten. Und schliefflich ohne das Glaubenszeugnis derer, die sich in ihrem Le-
ben und Sterben auf jenen Gott verlieflen, ,der die Toten lebendig macht und
das, was nicht ist, ins Dasein ruft“ (Rom 4, 17), wiissten wir nichts von Ihm. Inso-
fern ist Giber Ricceur noch hinauszugehen: Nicht nur braucht ,die Reflexion [...]
die Unterstiitzung leuchtender Beispiele, mit denen eine Gefahrenepoche wie die
unsere vollgestopft ist; es scheint, dass nicht zuletzt an jenen Beispielen sich so-
wohl die ethische wie die religiose Reflexion entziindet (hat), sind doch sie es, die
ihr immer wieder aufs neue zu denken geben. Insbesondere hierin, so scheint mir,
liegt die unaufgebbare, das menschliche Denken und Handeln humanisierende
Bedeutung eines Lebenszeugnisses wie jenes der Monche von Tibhirine.

hittps://dol.org/10.5771/6783956505430-73 - am 28.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.ora/10.5771/6783956505430-73 - am 26.01.2028, 23:44:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - 1 Emmm


https://doi.org/10.5771/9783956505430-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

