MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES ODER
,,0:0 UNENTSCHIEDEN*?

SUSAN KAMEL

,Die Religionen der Welt werden im 21. Jahrhundert
Moglichkeiten fiir einen Bewufstseinswandel anbieten miissen
— oder sie werden im Museum landen.* (von Briick 1999, I)

Vorwort

Bedeutet eine Sammlung von Religionen im Museum ein Begribnis, wie
es der Theologe Michael von Briick implizit in seinem Artikel iiber die
Zukunft von Religionen prognostiziert, oder kann ein Museum Ort einer
Auseinandersetzung, einer Kommunikation sein? ,,Museen konnen unge-
fahrlich machen, was auflerhalb der Museen zu Kriegen fiihren kann®,
erldutert Bazon Brock die Aufgabe und Wirkungsweise von musealen
Sammlungen und weist dem Museum damit eine soziale Aufgabe zu,
lasst das Museum zum Lern- bzw. Kommunikationsort werden.

In meinem Aufsatz mochte ich Vermittlungsstrategien fiir ,,Religio-
nen‘ im Museum néher beleuchten: Museen als Musentempel, als Agen-
ten Gottes, oder als Kommunikationsort — mit unentschiedenem Aus-
gang — spiegeln unterschiedliche Prisentationsformen wieder, die unter
einem kommunikationstheoretischen Gesichtspunkt analysiert werden
sollen. Die unterschiedlichen Formen der musealen Présentation korre-
lieren mit unterschiedlichen Begriffsdefinitionen von Religion(en). Die-
se reichen von einer theologischen Definition von Religion (singular) als
Begegnung mit dem ,,Heiligen* (Otto 1991) oder als einer phinomeno-
logischen Bestimmung der ,,Erscheinungsformen und (des) Wesen(s) der
Religion* (Heiler 1961) bis hin zu einer kulturwissenschaftlichen Defini-
tion von Religionen als kulturelle Sinn- bzw. Deutungssysteme von
Wirklichkeit (Geertz 1994)."

1 Die unterschiedlichen Bestimmungen des Gegenstandes der Religionswis-
senschaft werden beschrieben von Gladigow 1988, 6-37. Einen in den

97

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

1. Einleitung

Betrachtet man die musealen Vermittlungsstrategien von Religionen, so
stellt man fest, dass sie vorwiegend an zwei Orten stattfinden: In den
Kunstmuseen und den ethnologischen Museen.” Wir finden Religionen
als Teil von Kulturen in den volkerkundlichen Sammlungen und als ,,re-
ligiose Kunst* im Kunstmuseum. Erst neuerdings werden Religionen in
eigenstindigen ,,Religionsmuseen* ausgestellt, wie etwa im St. Mungo
Museum of Religious Life and Art in Glasgow oder in dem im November
2001 erofftneten Museum of World Religions in Taipeh.

Die Prisentation von Religionen als Kunst ist die éltere und zugleich
fiir die Geschichte des Museums bedeutsamere Form der Présentation.
Der Kunsthistoriker Werner Busch schrieb iiber die Funktion der Kunst:
,Der weitaus grofite Teil aller heute im Museum héngenden Bilder [...]
ist religioser Natur oder urspriinglich religios fundiert” (Busch 1987, 1).

Die Diskussion um die museale Préisentation von Kunst und somit
auch von religioser Kunst blickt auf eine lange Tradition zuriick, die an
einem Beispiel verdeutlicht werden soll:

,Nur der Unwissende verachtet die Kunst**

Diese Inschrift tiber dem Westgiebel des 1859 erdffneten Neuen Muse-
ums in Berlin, weist auf einen folgenreichen Paradigmenwechsel der
Kunstbetrachtung hin, die mit dem Schlagwort ,,Museumskrieg* ver-
bunden ist. Im ,,Berliner Museumskrieg“, wie Karl Scheffler seine 1921
erschienene Streitschrift betitelte (Scheffler 1921), fochten damals
Kunstkenner auf der einen Seite und Ethnologen bzw. Kulturhistoriker
auf der anderen. Scheffler, Vertreter der Kunstkenner, sah die hohe
Kunst als autonom und behauptete, Kunstwerke gehorten ,,nicht in das
Museum fiir Volkerkunde, [...] sie sind zu isolieren und mit ihresglei-
chen zusammenzubringen*®. Ethnologen und Kulturhistoriker jedoch

Kulturwissenschaften verankerten Religionsbegriff beschreibt Sabbatucci
1988, 43-59. Eine Kritik an Geertz liefern Asad 1993 und Gottowik 1997.

2 Syring konstatiert im Katalog zur Ausstellung ,,Altdre — Kunst zum Nie-
derknien eine Konkurrenz von Ethnologie und Kunst beziiglich des Ge-
genstandes der religiosen Objekte. Syring 2001, 14-19.

3 Im lateinischen Original: Artem non odit nisi ignarus.

4 Westphal-Hellbusch zitiert nach Gaehtgens 1992, 136. Die Griinde, die zu
der Logik der Sammlung gefiihrt haben, wie wir sie heute in der Berliner
Museumslandschaft prisentiert bekommen, sind zahlreich. Einige kultur-

98

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

versuchten, sie in ihren kulturhistorischen Kontext einzuordnen (Gaeht-
gens 1992, 78). Alois Hirt, Archdologe und zugleich geistiger Vater der
Berliner Museumsinsel, wollte die Sammlungen sogar um Abgiisse, d.h.
nicht originale, authentische Objekte bereichern, um eine vollstindige
Entwicklung aufzeigen zu kénnen (Vahrson 1995, 82).°

Wilhelm von Bode schlielich vermittelte mit der Griindung des Kai-
ser Friedrich Museums im Jahre 1904 die beiden Positionen, indem er
forderte:

»dollen unsere Museen grofle Bildungsschulen fiir das Publikum sein [...] so
konnen sie in zweifacher Weise bildend und civilisierend wirken: einmal
durch die gebotene Moglichkeit zu eingehendem Studium, und zweitens durch
die Darstellung des wahrhaft Schonen in méglichster Vollkommenheit* (Bode
nach Joachimides 1995, 142-156).

Bode wollte, so die Analyse Alexis Joachimides, eine ,,Schule des Ge-
schmacks®. Er zeigte dem Besucher eine isthetische Entwicklung und
wollte ihn somit zum Genuss befdhigen. Bode changierte mit seinen
Hotilrdumen® zwischen den Prisentationsarten einer historischen Kon-
textualisierung und einer am Zeitgeschmack ausgerichteten formalésthe-
tischen Inszenierung der Kunstwerke.

Diesem heute wieder aktuellen Problem der Prisentation von Kunst
werde ich mich als erstes widmen. Dabei sollen die Gefahren aufgezeigt
werden, die sich hinter der Asthetisierung von religiosen Artefakten zu
autonomen Kunstwerken verbergen.

Im Anschluss an diese Uberlegungen iiber die Priisentation von ,,Re-
ligion als Kunst“ werde ich das 1993 eroffnete St. Mungo Museum of
Religious Life and Art in Glasgow vorstellen, das mit einem neuartigen
Konzept eine vergleichende religionskundliche Vermittlung von Religi-
onen als Deutungs- und Symbolsystem — und nicht mehr nur als religidse
Kunst versucht.

Mein Interesse an einer Prisentation von Religionen im Museum wird
bestiarkt durch die Annahme, dass eine kritische Dekonstruktion von so-

politische Entscheidungen werden in Gaehtgens Werk erwihnt. Eine wei-
tere gute Quelle ist der im folgenden genannte Titel Museumsinszenierun-
gen oder die Dissertation von Christoph Vogtherr iiber das Entstehen der
Museumsinsel Berlin. Vogtherr 1997.

5 Natiirlich muss erwihnt werden, dass der Bildungsbegriff Hirts ein idea-
listischer im Sinne Humboldts war.

99

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

zialhistorischen Mythen gerade in Bezug auf Religionen unbedingt not-
wendig ist, um das Museum als Lern- bzw. Kommunikationsort so zu
gestalten, dass es zur Anerkennung von Verschiedenheiten beitragen
kann, ohne dabei einer kritischen Auseinandersetzung mit diesen Unter-
schieden im Wege zu stehen.

2. Der Museumstempel:
Ein Spiel mit asthetischer und religioser Erfahrung

»Religiositdt ist heute nur noch in der Kunst méglich.
(nach Schmied 1990, 17)

Das Verhiltnis von religioser Erfahrung und &sthetischer Erfahrung ist
fir die Geschichte des Museums vom ,Musentempel zum Lernort
(Hochreiter 1994) bzw. Kommunikationsort konstitutiv: Wird Kunst
mittels rein dsthetischer Prasentation dekontextualisiert und enthistori-
siert (Clifford 1990, 104; Vogel 1985, 10f.; Rubin 1984)6, so sind auch
Religionen im neuem Bildungsort Museum nicht davor gefeit, als Reli-
gion dsthetisiert zu werden, so dass Religion als Kunst &sthetisch erlebt
werden kann.

Das Museum wird auch heute noch oft als Ort der reinen sinnlichen
Erkenntnis protegiert (Alpers 1990), ja sogar als der einzige Ort, an dem
»Religiositit* heute noch moglich ist. Eine ,,dsthetische Urerfahrung”
(Jaul 1996, 17)7 oder ein ,Paradies der Unmittelbarkeit” (Stohr 1996,
319)* werden ins Feld gefiihrt, um einen reinen Kunstgenuss in den Be-
reich der Inkommunikabilitdt zu riicken (Herrmann 1998). Schweigen,
Kontemplation, ein ,,Wirken-lassen der Werke* scheint hierfiir die an-
gemessene Ausdrucksform zu sein.” Dieser Ansatz erinnert an Vasaris

6 Die Praxis des ,,white cube®, die stellvertretend fiir den autonomen Kunst-
begriff die Ausstellungspraxis beschreibt, kritisiert Joachimides 2001. Der
Begriff ,,white cube® geht zuriick auf Brian O’Doherty 1986.

7 Der Autor will — ganz im Sinne Schleiermachers — die ,,gesellschaftliche
Funktion der Kunst [...] gegen die Gebildeten wie die Ungebildeten unter
ihren Veridchtern [...] rechtfertigen.*

8 Stohr beschreibt mit diesem Ausdruck die dsthetische Erfahrung der Male-
rei Newmans und macht zugleich darauf aufmerksam, worum es Kiinst-
lern heute gehen konnte, ndmlich, ,,selbstreflexiv hinter die unmittelbare
asthetische Erfahrung zuriickzugreifen und zu zeigen, wie Erhabenheitser-
fahrung gemacht wird.*

9 Vgl. hierzu auch die Bedeutung des ,,Erhabenen” in: Miiller 1998, 144-
164.

100

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

Vitenbeschreibungen iiber Leonardo da Vinci, Raffael und Michelange-
lo, denen der Autor das Epitheton ,,gottlich verleiht (Vasari 2000
[Erstausg. 1550]), oder an Wackenroders romantischen Vergleich vom
,»Genuss der edleren Kunstwerke dem Gebet* (nach Kemp 1987, 221).lO

Einige kunsthistorische Positionen sehen sogar alle moderne Kunst
als religios inspiriert (z.B. Schmied 1990). Religion ist aus dieser kunst-
phianomenologischen Sicht ,.ein Phinomen sui generis®, eine ,,universale
anthropologische Konstante®. Mit dieser ,,Sakralisierung der Kunst*
(Lanwerd 1001, 10) wird eine Reduzierung von Kulturgeschichte auf
Religionsgeschichte betrieben, die andere wichtige Funktionen von
Kunst vernachlissigt (vgl. Busch 1987, 2).!" Auch werden Religion und
Kunst als ,,Zwillinge oder Klone einer Menschheit* beschrieben, die sich
auf ihr ,,Wesentliches* beschrinken sollten: Der Begegnung mit Schon-
heit und mit den Gottern (Augé 2001).

Der Annahme einer Gleichurspriinglichkeit von Religion und Kunst
oder der kunstphdnomenologischen Position steht die Meinung gegen-
iiber, dass es nicht-religidse oder religios inspirierte Kunst gibt. Das Bild
von Sigmar Polke: ,,Hohere Wesen befahlen obere Ecke schwarz ma-
len!* soll hier als Beispiel geniigen.'” Susanne Lanwerd fasst den For-
schungsstand der von ihr mit zahlreichen Aufsitzen ins Recht gesetzten
Teildisziplin der Religionsisthetik folgendermaflen zusammen:

,JForschungen zu religioser Kunst und Untersuchungen zu religiosen und &s-
thetischen Erfahrung begleiten [...] die Wissenschaftstradition der Religions-
geschichte seit langem [...]. Das hier oftmals zugrunde gelegte Postulat einer
[llustration nicht sichtbarer Ideen und Vorstellungen [...] wird seit ca. zehn
Jahren durch Arbeiten zur ,religious visual culture’ [...] korrigiert. Zu nennen
sind die Versuche, die die historische Kontextualisierung religioser Kunst-
und Ritualproduktionen thematisieren und die religidse, visuelle Kultur als
Ausdruck einer sozialen Konstruktion des Glaubens interpretieren [...]*
(Lanwerd 2002, 13).

10 Vgl. hierzu auch Lanwerd 1999, 292-299.

11 Busch 1987, 2. Busch nennt hier mindestens vier Funktionen der Kunst:
die asthetische, die religiose, die politische und die abbildende. Einen an-
deren Kunstbegriff spiegeln auch Documenta und Museum Fridericianum
(Hg.), 2002.

12 Vgl. z.B. die Kunst von Sigmar Polke, der mit seinem Bild ,,Hohere We-
sen befahlen obere Ecke schwarz malen! nicht-religiose Kunst schuf. Auf
diesem weillen Bild ist die obere Ecke schwarz ausgemalt. Ein Schriftzug
auf dem unteren Bildrand gibt den Titel des Werkes wieder. Hiermit per-
sifliert Polke eine weit verbreitete idealistische Geisteshaltung von Kunst.

101

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

Lanwerd richtet sich hier gegen eine Ontologie der Kunst aus dem Sak-
ralen und einer unmittelbaren #sthetischen Erfahrung, deren Beschrei-
bung deutliche Parallelen mit der Beschreibung religioser Erfahrungen
aufweist."” Sie legt das Augenmerk auf die historische Produktion von
Kunstwerken und Religionen. Auch in Bezug auf religiose Erfahrung
werden ,.ein ozeanisches Gefiihl“ (Kohl 2000, 81-85), ,,Unmittelbarkeit®,
das ,,Numinose®, ,,ganz Andere* (vgl. Firsching; Schlegel 1998, 31-81)
genannt, um den Erfahrungsdiskurs der empirischen Wissenschaftlich-
keit zu entheben.'* Das ,,Absolute* wird uns als prireflexiv vorgestellt,
es verbleibe im Gefiihl und konne nicht addquat dargestellt werden
(Miiller 1998, 162).15 Der religiose Mensch, so scheint es, ist ebenso be-
gabt wie der Kunstgeniesser; der eine zur religiosen, der andere zur is-
thetischen Erfahrung.

Der hiermit beschriebene Zwang zur Unmittelbarkeit wird durch eine
rein dsthetische Priasentation im Museum unterstiitzt, womit das Museum
zum Agenten Gottes, zum Ubermittler eines Absoluten wird. Diese Art
der reinen &sthetischen oder formaldsthetischen Prisentation ist fiir das
Kunstmuseum bisher immer noch die hiufigste Vermittlungsform.'® Mit
einer formaldsthetischen Prisentation meine ich, dass die Konstruiertheit
von Wahrnehmung auBler Acht gelassen wird und universale Sehweisen
oder universale Gefiihle, sprich anthropologische Konstanten, vorausge-
setzt werden. Schonheit und auch Heiligkeit sind in dieser Theorie keine
Zuschreibung, nicht Schonheit fiir mich, sondern eine den Dingen im-
manente Wesensart und somit potentiell von allen — schon rein formal —

13 Religionswissenschaftliche Uberlegungen des bisher von der Theologie
und Religionspsychologie definierten Begriffs der religiosen Erfahrung
siehe Sharf 1998, 94-116.

14 Die religiose Erfahrung soll die wahre Essenz von Religion konstituieren.
Die Religionsphinomenologie (Rudolf Otto) und Religionspsychologie
(William James) sind hierbei die eifrigsten Handlanger. Vgl. Otto 1991
und James 1997.

15 Als religionsgeschichtliches Phinomen sei hier die Mystik genannt. Das
Problem, Undarstellbares darzustellen findet in der mystischen Sprache
eindrucksvolle Beispiele. Vgl. z.B. Margreiter 1997.

16 Das Museum als Lehrmeister anzusehen, der uns lehrt, wie wir Objekte
(an-)zu sehen haben, hat eine Tradition, die weit in die Geschichte von
Sammlungen zuriickgehen. William Rubin und Susan Vogel vertreten die
Meinung, dass dasthetische Qualitdten ihre Artikulation transzendieren
konnen, da ,Meisterwerke” universelle Gefiihle des Menschen anspre-
chen. Vgl. Alpers 1990, 20.

102

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

erfahrbar. Die Fihigkeit etwas #sthetisch oder religios erfahren zu kon-
nen, hingt aus dieser Perspektive allein von der Empfindsamkeit der
Betrachter ab. Die Notwendigkeit von Hintergrundwissen, um eine Er-
fahrung als ,,religios* oder ,,schon® deuten zu konnen, bleibt unberiick-
sichtigt.

Betrachtet man die Vermittlungsstrategien religionspadagogischer
oder kunstpiadagogischer Positionen, so treten ihre Parallelen offen zu
Tage (vgl. Lesch 1994). Setzt man religiose oder auch dsthetische Erfah-
rung als préreflexiv, so ergibt sich fiir die Moglichkeit der Konstruktion
von religioser Erfahrung eine Sakralisierung profaner Alltags- oder
Kunsterfahrung durch theologische Positionen der Gegenwart. Sie be-
miihen eine sinnliche Erkenntnis, die mit ,performativen’ Mitteln eine
Identitdt von dsthetischer und religioser Erfahrung zu erzwingen sucht
(ZilleBen 1999, 84). Hierfiir werden nicht-religiose Bedeutungstriger,
wie z.B. das Rockkonzert (,,God is a concert®)"’ religios aufgeladen. Die
Erfahrungswirklichkeit soll durch einen Umkodierungsprozess in einen
religiosen Kontext gestellt werden (Roller 1998, 101f): Die Alltags- oder
die Kunsterfahrung muss dann nur religios gedeutet werden.'®

Doch auch zeitgenossische kunstpddagogische Interessen bemiihen
eine vermeintlich prireflexive religiose Erfahrung, um eine &sthetische
Erfahrung als ,hohere Weihe* zu nutzen. Jean Hubert Martin, der
Hauptkurator der Ausstellung ,,Altire — Kunst zum Niederknien® vermit-
telt Ritualobjekte allein mittels der dsthetischen Kontemplation und will
somit, so Martin selbst, zu Toleranz und Verstindnis fremder Kulturen
beitragen (vgl. Martin 2001, 8-15)."° Fiir seine Ausstellung habe er Alti-

17 Vgl. den Rahmenplan des evangelischen Religionsunterrichts fiir den Se-
kundarbereich 1. Berlin 1995, 19. Hier wird versucht, die ,,Bediirfnisse*
des Menschen nach nichtlicher Ekstase als religiose Bediirfnisse zu deu-
ten.

18 In zahlreicher religionspadagogischer Literatur, die die semiotische
Debatte fiir die Theologie entdeckt, wird der Trend der Asthetisierung be-
nutzt, um mittels einer vermeintlich préreflexiven sinnlichen Erkenntnis
das ,,Andere* als das ,,ganz Andere®, ,,Dunkel Individuelle* neu zu entde-
cken. Hierfiir wird der christliche Gott entchristianisiert oder entinstitutio-
nalisiert. Vgl. Roller 1998 und ZilleBen 1999.

19 Dieses Anliegen ist ihm mit Karl Scheffler gemein. Scheffler schrieb
1921: ,,Und die Volker werden sich mit Hilfe der Kunst um so niher
kommen, je weniger von dem, was sie ethnisch unterscheidet, Authebens
gemacht wird. Hier liegt die einzige Moglichkeit einer wahrhaften Vol-
kerverstidndigung.* Scheffler 1921, 18.

103

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

re nach rein dsthetischen Gesichtspunkten ausgewihlt. Die Schopfer die-
ser Altire werden folgerichtig auch zu Kiinstlern und sind nicht mehr
,nur religiose Spezialisten. Folgt man Martins Logik, die einen ,,abso-
luten Gehalt aller Kunstwerke voraussetzt, so konnen Altidre — aus den
unterschiedlichsten Kulturen, aus unterschiedlichen Zeiten und Orten,
als Meisterwerke angeschaut werden. Zu dieser formalisthetischen
Wahrnehmung will er ermutigen. Jean-Hubert Martin mochte die unter-
schiedlichen Perspektiven der Ethnologie und der Kunst iiberwinden, in-
dem er geweihte Altire als dsthetische Gebilde présentiert. So wird bei-
spielsweise ein tibetischer Altar aus religidser Perspektive vom Kiinstler
selbst, dem Lama Tscheuky Sengué, als ,,Opfergabenstand‘ Vorgestellt,20
der es dem Gldubigen erlauben soll, Verdienste zu erwerben. Fragen der
sozialen Konstruktion von Geschlecht oder von gesellschaftlichen Hie-
rarchien durch den Erwerb von religiosen Verdiensten werden ausge-
klammert.”' Die isthetische Erfahrung tritt an die Stelle der religidosen
Erfahrung der geweihten Objekte, womit die religiosen Spezialisten
durch die Kunsthistoriker abgeldst werden. Sie sind die neuen Uberbrin-
ger und Konstrukteure gesellschaftlicher Werte. Eine Prisentation von
Religionen als Kunst verstellt somit einen kritischen Blick auf die darge-
stellten Phinomene und propagiert eben diese #sthetische Wahrneh-
mungsform als universal.

Historisch lisst sich diese elitire vormoderne Asthetiktheorie auf das
19. Jahrhundert zuriickfiihren: Wolfgang Kemp analysiert die Erfindung
der modernen Institution Museum als religios anmutende ,.hohere Wei-
he* fiir das Biirgertum, das sich mit der Definitionsmacht — und zugleich
mit der Versicherung ihres Geschmacks — iiber eine ,,Hochkunst in
Konkurrenz zu Adel und Geistlichkeit stellte (vgl. Kemp 1987, 213). Die
Moglichkeiten des Zugangs zu Sammlungen gibt laut Pierre Bourdieu
Aufschluss iiber Gesellschaftshierarchien. Haben die Herrschaftshéduser
frilher dem Volk den physischen Zugang verweigert, so bleibt heutzuta-
ge breiten Bevolkerungsschichten der intellektuelle Zugang versperrt
(Bennet 1994, 10).2

20 Siehe die Objektbeschriftung zum tibetischen Altar und Beschreibung im
Katalog zur Ausstellung.

21 Auf die Konstruktion von Geschlecht durch ein religioses tibetisches Ri-
tual macht Toni Huber aufmerksam. Vgl. Huber 1994, 350-371.

22 Bennet argumentiert mit Pierre Bourdieu, dass Kunstgalerien diejenigen
Galerien sind, die am wenigsten der breiten Offentlichkeit zuginglich
sind, da das Konzept der Ausstellung sich damit abfinde, dass die Ord-

104

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

Gegen diese Reduzierung von Asthetik zu einer ,Asthetik als er-
zwungene Unmittelbarkeit (Brock 1986) schreibt Bazon Brock in sei-
nem Werk ,,Asthetik als Vermittlung” (Brock 1976) an. Brock macht
darauf aufmerksam, dass die Asthetik einer Vermittlung bediirfe, da un-
sere Wahrnehmungs-, Erkenntnis- und Erlebnisformen schon immer
vorgepriigt sind.”> Kunst ist demnach, um die Worte Norbert Schneiders
zu zitieren, Ausdruck eines metaphysischen Systems, ,,universalistisch
ausgerichtet auf den gottlichen Kosmos als letzte Seinsstruktur
(Schneider 1997, 7).

In Anlehnung an Bazon Brocks Forderung einer L Asthetik als Ver-
mittlung® mochte ich zusammenfassen:

1. Es besteht die Gefahr der Sakralisierung bzw. Idealisierung von
Kunst.

2. Vermittlung ist fiir eine Demokratisierung des Museums notwen-
dig.

Das Museum hat ndmlich per definitionem durch das International
Council of Museums (ICOM) mindestens eine doppelte gesellschaftliche
Funktion: Es soll dsthetischen Genuss und Bildung elrméjglichen.24

Der Lernort Museum, der seit der Franzosischen Revolution dem
Gedanken der Aufkliarung verpflichtet ist, verliert somit eine wichtige
Legitimation bzw. reduziert Bildung im idealistischen Sinne Wilhelm
von Humboldts auf die ,,moralische Liuterung durch Schonheit von
Kunstwerken* (Vogtherr 1985, 49). Nimmt man aktuelle Forderungen
ernst, das Museum als ,,intervention in society” (O’Neill 1993) zu be-
greifen, das in aktuelle politische Diskurse eintritt, so ergibt sich insbe-

nung hinter der Kunst fiir diejenigen unsichtbar bleibt, die nicht das notige
kulturelle Wissen haben.

23 Auch Wolfgang Welsch macht auf die Wichtigkeit der Wahrnehmung ge-
rade fiir die Reflexion und die Logik aufmerksam: ,,Die zur Aisthetik ge-
mauserte Asthetik wird zur prima philosophia, der gegeniiber Logik und
Ethik den Status von ,,Subdisziplinen* erhalten.” Zitiert nach: Seel 1997,
22.

24 1COM spricht von ,,education and enjoyment“. Vgl. International Council
of Museums (ICOM): Statutes. Adopted by the 16th General Assembly of
ICOM. The Hague, 5 September 1989. Paris 1990. Artikel 2-Definitions.
Absatz 1.

25 Auch Pantke macht in ihrem Beitrag im vorliegenden Band darauf auf-
merksam, dass Museen zwar zum einen die Aufgabe des Konservierens

105

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

sondere bei der Prisentation von Religionen die Aufgabe der De-
konstruktion von sozialhistorischen Mythen. Religiose Erfahrung und
idsthetische Erfahrung sind keine mystischen Begabungen, sondern durch
Sprache, Geschlecht, Alter, Kultur etc. vermittelt und werden in einem
bestimmten Wahrnehmungsraum als solche gedeutet (vgl. Kubach-
Reutter 1985, 130f). Gerade bei der Prisentation von Religionen ist da-
her eine kontextualisierte Vermittlungsstrategie notwendig, wollen die
Ausstellungsmacher und -macherinnen sich nicht auch zu Vertretern ei-
ner gottlichen oder dsthetischen Heilsbotschaft machen lassen. Museen
sind moderne Instrumente der Wissensvermittlung, die aufgrund ihrer
»erlebnisreicheren” Vermittlungsart auch unprivilegierte soziale Grup-
pen ansprechen kénnen.

Anders als Ausstellungsmacher, die in einer reinen dsthetischen Pra-
sentation von Objekten die Antwort auf den alten Museumskrieg sehen,
und somit wieder eine &dsthetische Bildung in den Vordergrund riicken,
mochte ich mit meinem Ansatz die Abhingigkeit des dsthetischen Ur-
teils von einer ,,theoriegeleiteten Wahrnehmung*“ bewusst machen.

Das Museum als Kommunikationsort muss auch fiir eine dsthetische
Erfahrung aktive Vermittlungsarbeit leisten und die Besucherlnnen als
aktive Bedeutungsmacher mit einbeziehen.”’

Die Kuratoren konnten im Lernort Museum den Weg der Konstrukti-
on von ,,profan“ bzw. ,.heilig* oder ,,authentisch* aufzeigen. Sie kdnnten
vermitteln, dass Werte wie Authentizitat immer verbunden sind mit so-
zialem und materiellem Wert und der Vorstellung, es gibe eine univer-
selle Wahrheit.”® Die eigentlichen Bedeutungsmacher von ,heilig bzw.

haben, zum anderen jedoch aktiv in gesellschaftliche Prozesse eingreifen.
Vgl. Pantke im vorliegenden Band.

26 Diese ,erlebnisreichere Vermittlungsart bedeutet nicht zwangsldufig,
dass Museen zu ,,Themenparks® oder ,,Erlebniswelten” werden miissen.
Zur Kritik an diesen beiden Formen der Vermittlungsstrategie vgl.
Drescher 2002.

27 Das Institut fiir Museum Studies in Leicester unter der Leitung von Eilean
Hooper-Greenhill (z.B. Hooper-Greenhill 1994) beschreibt den Wandel,
den Kommunikationstheorien fiir das Museum von einer positivistischen
zu einer konstruktivistischen Vermittlungsstrategie gegangen sind und
nunmehr die Bedeutung immer mehr auf den Besucher legen, der Wissen
konstruiert. Das mogliche Resultat hiervon, das ,,konstruktivistische Mu-
seum** wird dann von Hein 1999 zusammengetragen.

28 Zur Aufgabe der Dekonstruktion durch die Kuratoren vgl. Phillips 1997,
5-27.

106

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

»profan“ jedoch bleiben die Betrachter und Betrachterinnen (vgl. hierzu
Brock 1998, 217-232; Kemp 1985).29 Dies wird auch deutlich aus der
Tatsache, dass ganz ungeachtet des vermeintlich sdkularen Wahrneh-
mungraumes im Museum Menschen dort zur Andacht oder zum Gebet
niederknien (Kemp 1987, 185).30

Religionen werden jedoch im Museum auch noch — wie bereits er-
wihnt — im Rahmen ihres kulturellen und historischen Kontextes ge-
zeigt. Das St. Mungo Museum of Religious Life and Art in Glasgow bie-
tet beide Présentationsformen. Es befindet sich, wie ich im Folgenden
zeigen werde, auf dem Weg zu einem kritisch-religionskundlichen Mu-
seum, das versucht, in aktuelle gesellschaftliche Diskurse einzugreifen.3 !

3. Auf dem Weg zu einem Kkritisch-religionskundlichen Museum:
Das St. Mungo Museum of Religious Life and Art

One Day, one of my children was asked, what are you?

He replied, ‘I really don’t know, my mother is French, my father is Scottish and
we are Jewish.’

He was asked if there was a football match, who would he support?

He said: ‘I should like it to be a draw.”’

Das St. Mungo Museum of Religious Life and Art 6ffnete seine Tiiren am
1. April 1993. Anfinglich als Besucherzentrum der anliegenden Glas-
gow Cathedral gebaut, wurde das Projekt 1990 aufgrund von finanziel-
len Problemen dem Glasgow City Council iiberantwortet (Dunlop 1998,
263). Der City Council versuchte das Projekt zu retten und diskutierte

29 Treinen erklart hierzu, dass Wissen fiir eine Kommunikation im Museum
unbedingt notwendig ist. Isolierte Objekte bleiben ohne ,,Hinweise auf die
vom Aussteller intendierten Bedeutungsaspekte® unentschliisselbar, so
dass die ,,gewiinschte Wahrnehmungsrichtung® nicht aufgenommen wer-
den kann. Dies gilt es im Museum zu beriicksichtigen. Treinen 1996.

30 Auch aus Glasgow habe ich @hnliche Berichte erhalten. Dort versuchte ein
Muslim auf dem ausgestellten Gebetsteppich sein Gebet zu vollziehen.

31 Die Existenz des St Mungo Museums spiegelt meines Erachtens einen
wissenschaftlichen Zeitgeist wieder, nach dem Erkenntnisse und Wahrhei-
ten als historisch bedingt begriffen werden und sich nicht auf ein religio-
ses oder dsthetisches Erleben reduzieren lassen. In Glasgow wird nach der
sozialen Konstruktion von Religion gefragt.

32 The Herald, Glasgow, 21 Mirz 1994. Das Zitat ist einem Artikel zur Er-
offnung des St. Mungo Museums entnommen.

107

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

eine neue Idee fiir das Gebdude, um es einerseits fiir die mittelalterliche
Kathedrale zu erhalten, andererseits einem noch breiterem Publikum zu-
ginglich zu machen. Das Museum Department in Glasgow schlug ein
Museum vor, ,,which responded to the ancient religious site by celebrat-
ing the human search for the spiritual, not just in Scotland, but over five
continents and from earliest times to the present“.”> Dieses Konzept
wurde schlielich angenommen und mit dem Ziel durchgefiihrt, beider-
seitiges Verstindnis und Respekt zwischen Menschen mit unterschiedli-
chem Glauben und ohne Glauben zu férdern (Dunlop 1998, 264).* Die
gesamte Ausstellung wurde von einem Team von Kuratoren und Kurato-
rinnen konzipiert. Harry Dunlop, einer der Kuratoren, gab hierzu fol-
gende Auskunft: ,,There were six people, and we all came from different
backgrounds. And we all had different points of view and that helped.
There were anthropologists, social historians, art historians, archeolo-
gists®.

Das St. Mungo Museum bietet ein dreigliedriges permanentes Aus-
stellungskonzept.”” In dem ersten Raum wird religiose Kunst prisentiert,
im zweiten, dem Raum fiir religioses Leben, wird gezeigt, wie Religio-
nen den menschlichen Lebenslauf — von der Geburt bis zum Tod und
dariiber hinaus — beeinflussen. In diesem Raum finden sich auch Darstel-
lungen der sechs grofiten Religionen Glasgows. Im dritten Raum, dem
Raum ,,Religion in the West of Scotland®, wird gezeigt, wie sich alltdg-
liche religiose Praktiken der MigrantInnen im schottischen Kontext ver-
inderten. Wechselausstellungen finden in einem gesonderten Raum ih-
ren Platz.*

33 O’Neill, Mark: The St. Mungo Museum of Religious Life and Art. Unver-
offentlichtes Skript, 1.

34 Vgl. auch die Einleitung vom ehemaligen Direktor Julian Spalding im
Ausstellungskatalog ,,The St. Mungo Museum of Religious Life and Art.
Glasgow 1993, 6: ,,...we hope that the museum will in some way contribu-
te to the creation of a society better able to celebrate and respect diversity
of belief.*

35 Die m.E. bisher einzige Analyse des St Mungo Museums in gedruckter
Buchform: Michel 1999. Michel analysiert hier das St Mungo Museum,
ausgehend von Besucherreaktionen, als einen Ort, der die ,,Selbigkeit*
(ipséité, 163) dekonstruiere und die ,,Pluralitit™ (la pluralité, 63) zelebrie-
re.

36 Das einleitende Video beschreibt das Museum folgendermaf3en: ,,The mu-
seum features three main galleries. One gallery uses religious objects as
works of art to show the inspiration and power of religion. A second, the

108

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

Anhand von Beispielen innerhalb der Riaume ,,Religiose Kunst* und
»Religioses Leben® mochte ich nun kurz die Spannbreite der Vermitt-
lungsstrategien des Museums aufzeigen.

St. Mungo Museum of Religious Art

Abbildung I: Blick in den Raum fiir religiose Kunst. Foto: S.K.

Im Raum fiir religiose Kunst (siche Abb. 1) werden religiose Artefakte
wie in einem ,,Tempel der Kunst“ iiblich als Kunstwerke présentiert. Die
Architektur des Raumes erinnert an Sakralbauten, zumal der Bau wie
erwihnt als Besucherzentrum der Kathedrale gedacht war. Alle Objekte
der Ausstellung werden in einer Vitrine prisentiert, deren Durchsichtig-
keit den Eindruck einer unerreichbaren Nihe erweckt, also als ,,begren-

religious life gallery looks at how religion is an important part of the hu-
man life circle, from birth throughout our lives and ultimately to death-
and beyond. Religion in the context of Scotland is explored in the third
gallery, where we discover how over the last 2000 years the area has been
home for different religions and denominations.*

109

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

zende Transparenz®®’ interpretiert werden kann. Nur die iiberdurch-

schnittlich langen Erlduterungen zu den Kunstwerken konkurrieren mit
der Inszenierung der Exponate als ,,Meisterwerke®, die ihre ,,Wirkung*
beim Besucher im Museumstempel zu erzielen suchen. ,,Dieser Ort wur-
de erschaffen als ruhiger, besinnlicher Raum, der es den Leuten erlaubt,
die Objekte und deren Bedeutung zu erkunden und, was noch wichtiger
ist, was sie ihnen bedeuten®,*® so Harry Dunlop, jetziger Direktor des
Museums. Auf das oben skizzierte spannungsreiche Verhéltnis von &s-
thetischer und religioser Erfahrung wird nicht hingewiesen.

Die ausfiihrlichen Erlduterungen iiber die Symbolhaftigkeit der Ex-
ponate geben nur die religiose Bedeutung wieder. Es wird von einem
einzigen ,,label®, d.h. einer einzigen Bedeutungszuschreibung ausgegan-
gen (vgl. Vogel 1990, 200).*” Andere Funktionen werden verschwiegen
(vgl. Busch 1987).

Es ist nicht das Anliegen des Museums, ,,das Heilige* darzustellen,
wie wir gleich sehen werden. Wenn es sich an dieser Stelle explizit ge-
gen die These Gerardus von der Leeuws gestellt hitte, die besagt, dass
alle groe Kunst versuche, ,,das Heilige* darzustellen (Arthur 1999,
14),* wiire es beziiglich der Unzulinglichkeit, dieses darstellen zu kon-
nen, nicht angreifbar. So aber befindet es sich im Schussfeld zahlreicher
Kritiker, die eben diese fehlende Spiritualitdt vermissen und auch profa-
ne Kunst ausgestellt sehen wollen, da diese immer eine ,,aura of the sac-
red* habe (Arthur 1993).

Der allen Menschen gleichsam zugrunde liegende Lebenszyklus wird
im zweiten Raum, dem Raum fiir religioses Leben, als Ausgangspunkt
genommen, um die Einfliisse von verschiedenen Glaubenssystemen auf
das menschliche Leben zu zeigen.

Eine einleitende Wandtafel gibt im Raum fiir religioses Leben Aus-
kunft iiber Systematik und Intention des Dargebotenen. Der Text, der

37 Den aussagekriftigen Begriff der ,begrenzenden Transparenz habe ich
von Burghart Schmidt iibernommen. Vgl. Schmidt, 1994, 10.

38 ,,This was designed as a quiet reflective space which allows people to
explore the objects and their meaning, and more importantly, what they
mean to them.* (Dunlop 1998, 265)

39 Susan Vogel schligt vor, unterschiedliche labels an den Objekten anzu-
bringen, um Subjektivitit fiir den Besucher erfahrbar zu machen.

40 Interessant ist, dass alle Autoren dieses m.E. ersten Bandes iiber Religion
und Museum mit Ottos, Van der Leeuws oder Eliades Religionsbegriff ar-
beiten (vgl. Paine 1999).

110

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

unter dem Grundriss des Raumes steht, soll deshalb hier wiedergegeben
werden:

,In the centre section of this gallery the beliefs of the six world religions and
beliefs about afterlife in many faiths and periods are explored. The cases
against the walls show how religious beliefs affect people’s everyday lives
from birth to death. The display aims to show the separate dignity of each
faith, while also demonstrating the human themes which are common to many
religions. The objects on display are sacred to believers, and are treated with
respect. However this is not a religious place but a museum. We have there-
fore not tried to reconstruct altars or other settings but to suggest the meanings
of the objects by the symbolic shape of the backgrounds.

Oral testimony: Throughout the gallery you will be able to read and listen to
people of different faiths talking about their beliefs. We would like to thank
everyone, who by sharing their faiths, brought to the objects a sense of their
meaning and feeling they evoke. The tapes last just under 4 minutes.

Dates: Because this is a multi-faith museum we have used the international
dating system CE (Common Era) and BCE (Before Common Era).

Religious Life-Introduction: From birth to death and beyond rituals mark the
different stages of human life. Through prayer, meditating, singing, music and
dance, people try to approach the sacred. Religious beliefs sometimes rein-
force the social order and at other times cause revolution, war and death. Re-
ligion can also inspire people to live better lives, so they may receive bless-
ings now or be better prepared for the afterlife.*

Die Macher des St. Mungo Museums betonen, dass das Museum kein re-
ligioser Ort sei. Trotzdem kam es im Laufe der Anfangszeit zu Proble-
men mit Gldubigen, die ihre Religion nicht richtig reprisentiert sahen.
Fiir manche hat sich der Wandel von einem Kultobjekt in ein Museums-
stiick nicht automatisch mit diesem neuem Wahrnehmungsraum vollzo-
gen. Da das Museum auch Objekte, wie etwa den Elephantengott Ga-
nesha, ausstellt, die extra fiir die Ausstellung geweiht wurden, ver-
schwimmt die Trennungslinie zwischen Kult- und Kunstobjekt fiir den
Betrachter. Diese Eingangsstatue entstammt, so konnen wir in Englisch,
Urdu, Punjabi, Chinesisch und Gaelisch von der begleitenden Schriftta-
fel erfahren, dem hinduistischen Kontext, der aufgrund seiner Einbettung
anderer Gottheiten in den eigenen Pantheon fiir religiose Toleranz be-
kannt ist und auf eben diese den Besucher einstimmen soll. Auch beim
Eingangsobjekt des Raumes fiir Religioses Leben, dem Dancing Skele-
ton, wird der Besucher verunsichert. Das Skelett ist , Kunstwerk® und
»Ritualobjekt“ und wurde in Mexiko zum Festival des ,,Day of the
Dead* angefertigt, einem Tag, an dem die Toten die Lebenden aufsu-

111

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

chen, um von ihren Verwandten Gaben zu erhalten.*' Dieses Objekt
wurde eigens fiir das Museum erschaffen. Sabine Offe nennt die unter-
schiedlichen Bedeutungszuschreibungen von Objekten im Museum eine
»~semiotische Wippe*, da sie zwischen semantischen Oppositionen hin
und her kippen (Offe 1995). Die Objekte sind Zeichen — religitse und
museale, die iiber beide Bezugssysteme Auskunft geben konnten, jedoch
an sich stumm seien.

In diesem Teil der Ausstellung finden sich ebensolche ,,ehrwiirdige*
und ,,authentische* Museumstiicke, wie etwa ein Florentinischer Engel
aus der Vitrine ,,die Vermittler (Go-Betweens) wie im ersten Raum.
Harry Dunlop erklédrte mir die Zusammenstellung der Exponate folgen-
dermaf3en:

,»That (die Auswahl, S.K.) drives people nuts sometimes. We deliberately mix
the objects together, because of two reasons: One is we wanted to mix the
precious art, the Florentine angels with the 19th century Catholic tacky ob-
jects, because all these objects are precious to people. So some people com-
municate through these things. Sometimes even directly to these things.*

Ein personliches Statement einer Gldubigen, aus der thematischen Vitri-
ne zum Christentum zeigt die Konstruiertheit von Religionen durch
Sprache und die Konstruktion von Geschlecht durch Religion:

,If I read the gospels and it says ‘brothers’ I read brothers and sisters. People
say it’s only language but language shapes our whole society. It shapes the
way we think.*

Das St. Mungo Museum kann in diesem Sinne als ,,intervention in socie-
ty* begriffen werden, da es beschreibt, analysiert, die von den Muse-
umsmachern intendierte Wahrnehmungsrichtung anzeigt und selbst of-
fen fiir Veréinderungen ist. Dies wurde deutlich, als die Beschriftung ei-
ner Fotographie, die ein junges dgyptisches Méadchen wihrend ihrer Kli-
torisbeschneidung zeigt, nach einiger Zeit so abgeédndert wurde, dass die
menschenunwiirdige Praxis explizit verurteilt wurde.

41 Das Label besagt Folgendes: ,,Dancing Skeleton. Life forms burst from
this Mexican dancing skeleton inspired by the festival of the Day of the
Dead. Early November the dead return to accept offerings from living re-
latives. The Day of the Dead festival combines the Christian feasts of all
Saints and all Souls Day. Papier maché skeletons like this have become
popular in Mexico city where this one was made for the museum by the
Lineares family in 1992.

112

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

Sind Kritiken an das Museum herangetragen worden, so meist von
religioser Seite, da sich die Gruppen nicht addquat dargestellt sahen. Der
Theologe Chris Arthur legt in seinem Aufsatz ,,Exhibiting the Sacred*
dem Museum zur Last, dass das Anliegen des Museums nicht das der
Religionen sei. Es spiire nicht das Heilige auf, sondern kiimmere sich um
,unwesentliches* und nicht um sein ,,transcendent core® (Arthur 1999,
25). Jedoch gerade die Intention des Museums, Marginales in das Zent-
rum der Betrachtung zu riicken und die Vielfalt der Erscheinungen zu
zeigen, ist zeitgemil und erstrebenswert. Die Ausstellung zelebriert die
»Differenz* und dekonstruiert ,,Selbigkeit” bzw. , Identititen*. Das Reli-
giose ist nicht das reale Ziel des Museums, sondern Pluralitit. Nicht das
Absolute, sondern das Relative wird gefeiert und ausgestellt (Michel
1999, 155).

Die ,,Religious Life* Ausstellung im St. Mungo Museum bietet zahl-
reiche Zeichentriger, die aus unterschiedlichen Perspektiven Zuschrei-
bungen erfahren und mehr als nur religiose Identititszuschreibungen er-
lauben. Der dritte Teil der Ausstellung ,,Religion in the West of Scot-
land*, der hier nicht ndher besprochen wurde, reflektiert zudem die pro-
zesshafte Konstruktion von religiosen Identititen, die in der Neuveror-
tung von Migrationskulturen in den schottischen Kontext stattfindet.
»Hybride Kulturen“, ,,gebrochene®, ,inkohdrente* Biographien stellen
sich hier vor und verweisen iiberkommene Vorstellungen von Identitét
als ,,geradlinig" und ,,stimmig* in den Bereich der Ideologien.**

Nachwort oder: ,,0:0 Unentschieden*?

Zusammenfassend mochte ich festhalten: Religionen werden als religio-
se Kunst im Kunstmuseum thematisiert oder im Rahmen ihres Kontextes
in ethnologischen Ausstellungen.

Erst neuerdings treten vergleichende religionskundliche Ausstellun-
gen (St. Mungo;, Museum of World Religions) mit unterschiedlichen In-
tentionen an die Offentlichkeit. Aufgrund der Komplexitit der Entwick-
lung der modernen Institution Museum und der Entwicklung der Diszip-
linen der Kommunikationstheorie(n), der Kunstgeschichte(n) und der
Religionswissenschaft oder Kulturwissenschaft(en) lassen sich keine
eindeutigen Zuschreibungen vornehmen. Beschreibungen von Ausstel-

42 Viele zeitgenossische Wissenschaftler feiern ,,hybride Kulturen® als Ant-
wort auf den von Samuel Huntington prophezeiten ,,Clash of Civilizati-
on“. Vgl. z.B. Bhaba 2000.

113

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

lungen als ,,religios®, ,kulturhistorisch®, ,,formaldsthetisch®, , kontextua-
lisiert®, ,,positivistisch* oder ,,konstruktivistisch* kénnen jedoch wichti-
ge Koordinaten sein, um die Vermittlungsintentionen und -strategien von
Religionen zu beschreiben. ,,Museen als Agenten Gottes, die von einer
universellen Wahrnehmung ausgehen und eine formalésthetische Prasen-
tationsart fiir eine Identifizierung von &dsthetischer und religioser Erfah-
rung auswihlen, so mein Fazit, sind obsolet und werden weder einem
neuen Kunstverstdndnis noch einem Religionsbegriff gerecht, der Reli-
gion als einen identitétsstiftenden Faktor begreift, der in der Realitdt mit
anderen Faktoren konkurriert. Ausstellungen hingegen konnten die
Hybriditdten aller Kulturen (vgl. Bhabha 2000) ausstellen und — wie im
St. Mungo Museum versucht — multiple Identitdten (Schottisch, Franzo-
sisch, Jiidisch) dekonstruieren, um eindeutige Identititszuschreibungen
als politische Instrumentalisierungen zu entlarven.

Literatur

Alpers, Svetlana (1990): The Museum as a Way of Seeing. In: Karp,
Ivan; Steven, D. (Hg.): Exhibiting Cultures. The Poetics and Politics
of Museum Display. Philadelphia, 25-32

Arthur, Chris, (1993): Art of the Immaterial. The Times Higher. 4. Juni
1993. Glasgow

Arthur, Chris (1999): Exhibiting the Sacred. In: Paine, Crispin (Hg.):
Godly Things. Museums, Objects and Religion. Leicester, 1-27.

Asad, Talal (1997): Genealogies of Religion. London

Augé, Marc (2001): kunst, ethnologie, religion. In: Martin, Jean Hubert:
altire — Kunst zum Niederknien. Katalog zur Ausstellung im museum
kunst palast. Diisseldorf, 22-25

Bennet, Tony (1994): The Birth of the Museum: History, Theory, Poli-
tics. London

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur. Tiibingen

Brock, Bazon (1976): Asthetik als Vermittlung. Arbeitsbiographie eines
Generalisten. Ko6ln

Brock, Bazon (1986): Asthetik gegen erzwungene Unmittelbarkeit. Die
Gottsucherbande. Schriften 1978-1986. K6ln

Brock, Bazon (1998): Der Kiinstler als gnadenloser Konkurrent Gottes.
In: Herrmann, Jorg (Hg.): Die Gegenwart der Kunst: dsthetische und
religiose Erfahrung heute. Miinchen, 217-232

Busch, Werner (Hg.) (1987): Funk Kolleg Kunst. Bd. 1.: Eine Geschich-
te der Kunst im Wandel ihrer Funktionen. Miinchen

114

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

Clifford, James (1990): Sich selbst Sammeln. In: Korff, Gottfried; Roth,
Martin (Hg.): Das historische Museum. Frankfurt/Main

Documenta und Museum Fridericianum (Hg.) (2002): Documenta 11,
Platform 5: Ausstellung/Exhibition. Kurzfiithrer/Short Guide. Kassel

Drescher, Bettina (2002): Immersion und Irritation. Zu inhaltlich-
konzeptionellen und gestalterischen Tendenzen in Wissenschaftspra-
sentationen. Unverdffentlichte Dissertation an der Karl-Franzens-
Universitdt Graz am Institut fiir Geschichte

Dunlop, Harry (1998): Religious Life and Art. St. Mungo Museum in
Glasgow. In: Dladmark, J.M: In Search of Heritage. As Pilgrims or
Tourists? Aberdeen

Firsching, Horst/Schlegel, Matthias (1998): Religiése Innerlichkeit und
Geselligkeit. Zum Verhéltnis von Erfahrung, Kommunikabilitdt und
Sozialitdt — unter besonderer Beriicksichtigung des Religionsverstind-
nisses Friedrich Schleiermachers. In: Tyrell, Hartmann; Krech, Volk-
hard; Knoblauch, Hubert (Hg.): Religion als Kommunikation. Wiirz-
burg, 31-81

Gacehtgens, Thomas W. (1992): Die Berliner Museumsinsel im deut-
schen Kaiserreich. Miinchen, 136

Geertz, Clifford (1994): Dichte Beschreibung. Frankfurt/Main

Gladigow, Burkhard (1988): Religionsgeschichte des Gegenstandes —
Gegenstinde der Religionsgeschichte. In: Zinser, H. (Hg.): Religi-
onswissenschaft. Eine Einfiihrung. Berlin, 6-37

Gottowik, Volker (1997): Konstruktion des Anderen. Berlin

Heiler, Friedrich (1961): Erscheinungsformen und Wesen der Religion.

Hein, George E. (1999): Learning in the Museum. Leicester

Herrmann, Jorg (Hg.) (1998): Die Gegenwart der Kunst: dsthetische und
religiése Erfahrung heute. Miinchen

Hochreiter, Walter (1994): Vom Musentempel zum Lernort: Zur Sozial-
geschichte deutscher Museen 1800-1914. Darmstadt

Hooper-Greenhill, Eilean (1994): The Educational Role of the Museum.
London

Huber, Toni (1992): Why Can’t Women Climb Pure Crystal Mountain?
Remarks on Gender, Ritual and Space in Tibet. In: Tibetan Studies.
Oslo, 350-371

James, William (1997): Die Vielfalt religioser Erfahrung. Frank-
furt/Main

JauB, Hans Robert (1996): Kleine Apologie der dsthetischen Erfahrung.
In: Stohr, Jiirgen (Hg.): Asthetische Erfahrung heute. K6In

115

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

Joachimides, Alexis (1995): Die Schule des Geschmacks. Das Kaiser-
Friedrich-Museum als Reformprojekt. In: Joachimedes, Alexis; Kuh-
rau, Sven; Vahrson, Viola; Bernau, Nikolaus (Hg.): Museumsinsze-
nierungen. Dresden, 142-156

Joachimides, Alexis (2001): Die Museumsreformbewegung in Deutsch-
land und die Entstehung des modernen Museums 1880-1940. Dresden

Kemp, Wolfgang (Hg.) (1985): Der Betrachter ist im Bilde: Kunst-
wissenschaft und Rezeptionsésthetik. Koln

Kemp, Wolfgang (1987): Kunst kommt ins Museum. In: Busch, Werner
(Hg.): Funk Kolleg Kunst. Bd. 1: Eine Geschichte der Kunst im Wan-
del ihrer Funktionen. Miinchen, 205-229

Kemp, Wolfgang (1987): Kunst wird gesammelt. In: Busch, Werner
(Hg.): Funk Kolleg Kunst. Bd. 1: Eine Geschichte der Kunst im Wan-
del ihrer Funktionen. Miinchen, 185-204

Kimmerle, Heinz (2000): Philosophien der Differenz. Wiirzburg

Kohl, Karl-Heinz (2000): ,,dies ozeanische Gefiihl...” — Anmerkungen
zu einer neueren Bestimmung von Religion. In: Baumunk, Bodo-
Michael; Thimme, Eva Maria (Hg.): V) Glauben. 7 Hiigel — Bilder
und Zeichen des 21. Jahrhunderts. Ausstellung im Marin-Gropius-Bau
Berlin vom 14. Mai — 29. Oktober 2000. Bonn, 81-85

Kubach-Reutter, Ursula (1998): Uberlegungen zur Asthetik in der Eth-
nologie und zur Rolle der Asthetik bei der Prisentation volkerkundli-
cher Ausstellungsgegenstinde. Eine Studie zur Museumsethnologie.
Niirnberg

Lanwerd, Susanne (1999): Kunst/Asthetik. In: Auffahrt, C.; Bernhard, J.;
Mohr, H. (Hg.): Metzler-Lexikon Religion. Bd. 2. Stuttgart, 292-299

Lanwerd, Susanne (2002): Religionsésthetik. Studien zum Verhiltnis
von Symbol und Sinnlichkeit. Wiirzburg

Lanwerd, Susanne (2002): Die Bildformel Pieta. Religios tradierte Ge-
schlechterbilder in Symbolisierungen des Nationalsozialismus. In: E-
schebach, Insa; Jacobeit, Sigrid; Wenk, Silke (Hg.): Geddchtnis und
Geschlecht. Frankfurt/New York, 163-180

Lesch, W. (Hg.) (1994): Theologie und é&sthetische Erfahrung. Beitrige
zur Begegnung von Religion und Kunst. Darmstadt

Margreiter, Reinhard (1997): Erfahrung und Mystik: Grenzen der Sym-
bolisierung. Berlin

Martin, Jean Hubert (2001): altire — Kunst zum Niederknien. Katalog
zur Ausstellung im Museum Kunst Palast. Diisseldorf, 8-15

Michel, Patrick (1999): La Religion au Musée. Croir dans I’Europe
contemporaire. L’Harmattan

116

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN ALS AGENTEN GOTTES

Miiller, Ernst (1998): Beraubung oder Erschleichung des Absoluten?
Das Erhabene als Grenzkategorie &sthetischer und religioser Erfah-
rung. In: Herrmann, Jorg (Hg.): Die Gegenwart der Kunst: dsthetische
und religiose Erfahrung heute. Miinchen, 144-164

O’Doherty, Brian (1986): Inside the white Cube. The Ideology of the
Gallery Space. San Francisco

O’Neill, Mark (1993): Keeping the Faith. In: Museums Journal. Mai, 22

Offe, Sabine (1995): Schaustiick und Gedéchtnis: Jiidisches im Museum.
In: Friedl, Gottfried (Hg.): Wie zu sehen ist. Essays zur Theorie des
Ausstellens. Museum zum Quadrat. No. 5. Wien

Otto, Rudolf (1991): Das Heilige. Miinchen: C.H. Beck [Erstausgabe
1917]

Paine, Crispin (Hg.) (1999): Godly Things. Museums, Objects and Re-
ligion. Leicester

Phillips, David (1997): The Cult of Saints and the Cult of Art. In: Ders.:
Exhibiting Authenticity. Manchester, 5-27

Roller, Dirk (1998): Religionsunterricht als Zeichenbildung. Frank-
furt/Main

Rubin, William (Hg.) (1984): ,Primitivism‘ in Modern Art: Affinity of
the Tribal and the Modern. 2 Bde, New York

Sabbatucci, Dario (1988): Kultur und Religion. In: Cancik, H.; Gladi-
gow, B.; Laubscher, M. (Hg.): Handbuch religionswissenschaftlicher
Grundbegriffe. Bd. 1. Stuttgart, 43-59

Scheffler, Karl (1921): Berliner Museumskrieg. Berlin

Schmidt, Burghart (1994): Postmoderne — Strategien des Vergessens.
Frankfurt/Main

Schmied, Wieland (1990): GegenwartEwigkeit. Gedanken zu Konzept,
Sinn und Problematik dieser Ausstellung. In: Schmied, Wieland;
Schilling, Jirgen (Hg.): GegenwartEwigkeit. Spuren des Transzen-
denten in der Kunst unserer Zeit. Katalog zur Ausstellung im Martin-
Gropius-Bau Berlin vom 7. April — 24. Juni 1990. Stuttgart, 11-26

Schneider, Norbert (1997): Geschichte der Asthetik von der Aufklirung
bis zur Postmoderne. Stuttgart

Seel, Martin (1997): Asthetik und Aisthetik. Uber einige Besonderheiten
asthetischer Wahrnehmung. In: Recki, Birgit; Wiesing, Lambert
(Hg.): Bild und Reflexion. Miinchen

Sharf, Robert H. (1998): Experience. In: Taylor, Mark C. (Hg.): Critical
terms for religious studies. Chicago, 94-116

Stohr, Jirgen (Hg.) (1996): ,,.Das Geistige in der Kunst* oder wo die
Zeitgeister sich scheiden. In: Ders.: Asthetische Erfahrung heute. Kéln

117

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSAN KAMEL

Syring, Marie Luise (2001): ethnologie und kunst — eine trennung fiir
immer? In: Oh! Cet écho! Museum kunst palast magazin, Nr. 2, 14-19

Treinen, Heiner (1996): Ausstellungen und Kommunikationstheorie. In:
Museen und ihre Besucher. Herausforderungen in der Zukunft. Haus
der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland. Berlin, 60-71

Vahrson, Viola (1995): Die Krise der historischen Kunstbetrachtung.
Die Berliner Abgufisammlung zwischen Enzyklopéddie und Aura. In:
Joachimedes, Alexis; Kuhrau, Sven; Vahrson, Viola; Bernau, Niko-
laus (Hg.): Museumsinsezenierungen. Dresden, 82-91

Vasari, Giorgio (2000): Das Leben von Lionardo da Vinci, Rafael von
Urbino und Michelagnolo Buonarroti. (Herausgegeben von Roland
Kanz nach der Edition von Ludwig Schorn und Emst Férster) 6 Bde.
Stuttgart [Erstausg. 1550]

Vogel, Susan (1985): African Masterpieces from the Museé de
I’Homme. New York

Vogel, Susan (1990): Always True to the Object, in our Fashion. In:
Karp, I.; Lavine, D. S. (Hg.): Exhibiting Cultures. The Poetics and
Politics of Museum Displays. Philadelphia, 191-294

Vogtherr, Christoph Martin (1985): Kunstgenuf3 versus Kunstwissen-
schaft. Berliner Museumskonzeptionen bis 1830. In: Joachimides, A-
lexis; Kuhrau, Sven; Vahrson, Viola; Bernau, Nikolaus (Hg.): Muse-
umsinszenierungen. Dresden

von Briick, Michael (1999): Wunschbilder der Hoffnung. In: Feuilleton-
Beilage der Stiddeutschen Zeitung, 8./9. Mai, Nr. 105, 1

ZilleBen, Dietrich (1999): Phianomenologische Religionspddagogik: Dis-
kurs und Performance. In: Dressler, Bernhard; Johannsen, Friedrich;
Tammeus, Rudolf (Hg.): Hermeneutik Symbol Bildung. Neukirche-
ner, 84-104

118

14.02.2026, 22:13:51. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

