Einleitung

Bernhard Griimme/Gunda Werner

Judith Butler verstort. Fiir die einen wurde sie gleichsam tiber Nacht mit ihren ers-
ten international beachteten Veroffentlichungen berithmt. Mit diesen bleibt sie im
deutschsprachigen Raum vor allem in jhrem feministischen Ansatz rezipiert — be-
geistert und kritisch gleichermafien, wenngleich sie selbst lingst tiber ihre ersten
Veroffentlichungen >Gender trouble< und >Bodies that matter< hinausgegangen ist.
Der 11. September 2011 katapultiert Butler in die politische Ethik - eine Ethik, in
der sich jenes Ethos jiidischer Philosophen, die wie Emmanuel Lévinas fordern, es
brauche eine >Lesebrillec, um den Menschen als Mensch sehen zu kénnen, artiku-
liert, den Butler selbst als ihre philosophische Schule benennt. Sie hat neue Bli-
cke ermoglicht, Dekonstruktionen eréfinet, Sensibilitit fir die performative Kraft
der Sprache und zugleich Bewusstsein fiir deren hegemoniale Mechanismen ge-
schaffen, die Rationalitit und Sprache selber nochmals zur kritischen Selbstrefle-
xivitit zwingt. Fiir die anderen wirkt sie irritierend, herausfordernd, verstérend.
Sie gilt als eine, die den Differenz- und Identititsdiskurs so weit vorantreibt, dass
Gleichheits- und Gerechtigkeitsfragen zuriicktreten. Sie gilt als diejenige, die tiber-
kommene Ordnungen delegitimiert.

Auch in der Theologie findet sich eine solche Spannung. Fiir die einen sind
ihre Analysekategorien der Gendertheorie ebenso bedeutsam wie ihre Offentlich-
keitstheorie, ihre Einlassungen zur Verkorperung der Versammlung, ihr Subjekt-
denken, ihre Reflexionen auf Anerkennung und deren ethischen Implikationen.
Die anderen scheinen abgestoflen durch Butlers Kritikbegriff, von ihrer Delegi-
timierung iberkommener Ordnungen, die zugleich im Selbstverstindnis man-
cher Theologinnen und Theologen mit einer massiven Kirchenkritik einhergeht.
Bei manchen bleiben Texte eher verschimt in Schubladen als in den 6ffentlichen
Diskurs in Theologie und Kirche eingebracht zu werden. Diese Spannung nimmt
der vorliegende Band zum Ausgangspunkt. Angesichts der vielfiltigen Moglichkei-
ten zum Dialog wie zum Wiederspruch scheint es lohnenswert, grundsitzlicher
den theologischen Rezeptionsmoglichkeiten und -grenzen der Butler’schen Philo-
sophie im Spiegel der theologischen Einzeldisziplinen nachzugehen. Dies ist das
Ziel dieses als (interdisziplinires) Projekt angelegten Sammelbandes.

- am 14.02.2026, 19:17:02.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griimme/Gunda Werner

Die VertreterInnen unterschiedlicher theologischer Ficher, die sich zumeist
schon mit Judith Butler beschiftigt haben, wurden gebeten, aus der Perspektive ihres
Faches und ihver thematischen Schwerpunktsetzungen, die bisher erfolgten Rezeptionen
sowie die Anschlussmoglichkeiten, Inspirationen und Irritationen fiir die Theolo-
gie, die sie im Butler’'schen Denken sehen, herauszuarbeiten. In Summe entsteht
so — zumindest exemplarisch — ein Panorama von Rezeptionsmdglichkeiten der
Arbeiten Butlers im Gesamtfeld der Theologie. Ein dhnliches Projekt hat es bisher
vor vierzehn Jahren in den USA im Anschluss an ein Panel mit Judith Butler auf
dem Annual Meeting der American Academy of Religion 1997 gegeben'. Mit dem
geplanten Buchprojekt wird einerseits der Stand der Butler-Rezeption in der Theo-
logie erhoben; andererseits soll gezeigt werden, wie weitere Aufnahmen von Moti-
ven ihres Denkens in den theologischen Teildisziplinen stimuliert werden kénnen.
Damit schlief3t dieser Sammelband eine grundlegende Liicke in der deutschspra-
chigen Theologie. Denn die Rezeption Judith Butlers ist — so sind sich alle einig - in
der deutschsprachigen Theologie kaum bis gar nicht vorhanden. Die genauere Un-
tersuchung zeigt, dass sich lediglich in der sozialethischen und interkulturellen
Forschung dezidierte monographische Auseinandersetzungen mit Judith Butler
finden lassen. Die weiteren bisherigen theologischen Reflexionen finden sich aus-
schlieRlich in einzelnen Aufsitzen oder Buchkapiteln, hier wiederum auch nicht
in allen Fachern.

In dem vorliegenden Band wird damit nicht nur theologisches Neuland betre-
ten, so vor allem in der Liturgiewissenschaft, dem Kirchenrecht, der Pastoraltheo-
logie, der Religionsphilosophie, sondern ebenso bestehende Rezeptionen entwe-
der vertieft, so in der Sozialethik und der Religionspidagogik, oder korrigiert, so
in den systematischen Fichern. Die lehramtliche Rezeption Judith Butlers im ro-
misch-katholischen Kontext zeichnet sich ja durch eine spezifische Interpretation
und Farbung aus, die auf alle Ficher einen Einfluss hat, aber eben die Fachgruppen
zur kritischen Auseinandersetzung aufruft, die besonders betroffen sind, nament-
lich das Kirchenrecht, die Moraltheologie und die Dogmatik. Die gingige rémi-
sche Interpretation der Gender-Ideologie erschwert eine konstruktive theologische
Rezeption Judith Butlers. Diese Spannung wirkt sich zugleich auf jede theologi-
sche Auseinandersetzung innerhalb der katholischen Tradition aus. Die hingegen
durchwegs produktive Irritation durch die Gedanken und Theorien Judith Butlers
fiir die einzelnen Fachvertreterinnen und Fachvertreter zeigen ein weites Spek-
trum der moglichen Themen auf. Jenseits der vielfiltigen Ankniipfungspunkte fir
die Theologien lassen sich thematische Linien in funf Problemfeldern skizzieren:
die ethische Dimension in ihren politischen Auswirkungen; die Subjektthematik;

1 Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville, Bodily Citations. Religion and Judith Butler, New York
2006.

- am 14.02.2026, 19:17:02.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

die Machtfrage; die Gender-Thematik und die Vulnerabilitit mit ihrem Thema der
Trauer.

In der religionspadagogischen Rezeption macht Bernhard Griimme darauf auf-
merksam, dass, wenn iiberhaupt, nur von einer halbierten Rezeption zu sprechen
ist; damit unterscheidet sich diese Rezeption zugleich von der pidagogischen. Be-
griindet sieht Griitmme dies vor allem in der »paradigmatischen Selbstpositionie-
rung«, die sich an der Denkform der Pluralisierungsfihigkeit orientiert und da-
mit doch auf Identititspraktiken bezogen bleibt. Diese stehen wiederum diametral
zu Butlers Anliegen. Allerdings konne eine religionspidagogische Denkform ei-
ner »Aufgeklirten Heterogenitit«, weil sie intersektionale Perspektiven einnimmt,
durch Judith Butlers Theoreme wichtige Impulse erhalten. Die religionspidago-
gische Rezeption orientiert sich an Subjekt- und den ihnen inhirenten Identi-
titsdiskursen und vernachlissigt dabei, so Griimme, eklatant die Geschlechter-
perspektive. Wird diese in den Diskurs eingefiigt, so erscheint sie merkwiirdig
eindimensional, weil sie die weiteren Kategorien wenig bedenkt. In kritischer Re-
flexion kann eine religionspidagogische Forschung aber Judith Butlers Geschlech-
tertheorie konstruktiv weiterdenken und zugleich den geschlechtstheoretisch un-
reflektierten Ruckgrift auf Vorbilder in der eigenen Didaktik korrigieren. Aller-
dings sieht Griitmme das grofite Potential darin, dass Judith Butlers Anliegen einer
Geschlechtergerechtigkeit im umfassenden Sinn deswegen die Fokussierung auf
Identititsfragen tiberwinden konnte, weil mit der Gerechtigkeit ebenso die Inter-
sektionalitit eingefiigt wiirde. Dies sieht Griimme vor allem in zwei Bereichen,
nimlich in der Refomulierung des Subjektbegriffs mit dessen Konsequenzen fir
Anerkennungs- und praxeologische Prozesse der Ubersetzung - beides genuine
Felder religionspidagogischer Forschung und Praxis. Religionspidagogik ist mit
Butler in der Unterbrechung durch Alteritit, in der Interdependenz von Identitit
und Gleichheit, also Gerechtigkeitsfragen, und in der bestehenden Dialektik der
Didaktik im Blick auf ihre Machtférmigkeit produktiv irritiert.

Ute Leimgruber attestiert der Praktischen Theologie ebenfalls eine nicht vor-
handene oder doch nur zdgerliche Butler Rezeption, obwohl Butlers Theorien eine
deutliche Relevanz fiir pastoraltheologische Forschungen aufweisen. Leimgrubers
Ziel ist es, mit Butler anhand einer pastoraltheologischen Kernfrage die inhirenten
Machtwirkungen offen zu legen und zu iiberwinden. Die »Option fiir die Armen«
ist das prominente Beispiel einer sozialpastoralen Intention, die gleichwohl - so
Leimgruber kritisch — hegemoniale Strukturen perpetuiert, weil sie die Subjekte
der Unterdriickung aus dem Blick verliert. Gerade aber weil dieser Pastoralbegrift
in der Verantwortung fiir diese Welt pointiert zusammengefasst werden kann, be-
ansprucht er eine iber die binnenkirchliche Relevanz hinausgehende sozial-poli-
tische Dimension. Nicht nur gibt es keine Verstindigung, wer genau »die Armen
sind«, sondern die disperse Fassung dieses Begriffs kann das Gegenteil bewirken,
nimlich ihn zu einer Leerformel werden zu lassen. Mit Butler, so Leimgruber, ist

- am 14.02.2026, 19:17:02.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griimme/Gunda Werner

der Ansatz gegeben, die eigenen Verstrickungen in die Bedingungen der Struktu-
ren zu bedenken, die fiir manche das >Arm-Sein« zur Folge haben. Erst durch die
Analyse der postkolonialen, geschlechtlichen und hegemonialen Voraussetzungen
der Strukturbedingungen von Armut kann iiberhaupt iiber eine Verinderung ge-
sprochen werden. Es braucht, so Leimgruber, einen genauen Blick sowohl fiir ei-
gene machtasymmetrische Pramissen als auch fiir die hidden patterns in der Pas-
toraltheologie. Fiir die Pastoraltheologie bedeutet eine Butler-Rezeption, dass sie
auf das abwertende Othering aufmerksam macht und damit ebenso auf die episte-
mische Gewalt wirkt, indem erneut die Bedingungen der eigenen Wahrnehmung
und ihrer theologischen Folgen untersucht werden. Denn im Kern geht es in der
Pastoraltheologie um die Fragen »was ist sagbar?« und »was ist sehbar?«. Hier kann
mit Butler an den bestehenden Selbstverstindlichkeiten geriittelt werden.
Innerhalb der kirchenrechtlichen Forschung gibt es keine Butler-Rezeption, so
Judith Hahn in ihrem Beitrag. Auch fiir Hahn steht die produktive Irritation im Zu-
sammenhang mit dem Subjektverstindnis und der Geschlechterordnung. Zudem
reflektiert Hahn auf die grundsitzliche Frage, wie Recht und Herrschaft zusam-
menhingen. Hahn entdeckt eine Gemeinsambkeit in der Subjektphilosophie Butlers
und der gegenwirtigen Rechtsphilosophie, denn beide sprechen von einem Hervor-
bringen des Subjekts. Hahn spitzt ihre Beobachtungen daraufhin zu, dass — ebenso
wie bei Butler — Sprache ein Subjekt erzeugt, wodurch Rechtssprache Rechtssub-
jekte erzeugt. Fiir Butler ist das Problem der rechtlichen Rede in ihrer Subjekt-
konstruktion, dass sie totalisierend handelt, also aus einem Subjekt ein schuldiges
Subjekt macht, das keine anderen Anteile mehr hat und zudem die Schuld so auf
sich zu nehmen hat, dass es keine anderen Orte oder Anteile dieser Schuld mehr
gibt. Kirchenrechtlich iibertragen auf die gegenwirtige Situation des Missbrauchs,
ist nur der einzelne Tater schuldig, nicht aber die Institution. Hier wire von But-
ler das Gegenteil zu lernen. Ahnliche Argumentationsmuster kann Hahn im Blick
auf Geschlechtsidentititen beschreiben. Die lehramtliche Festlegung auf die binire
Geschlechterordnung und ihre Konsequenzen erzeugen exakt binire Geschlechter,
die zudem durch die Konstruktion als Rechtssubjekte verdoppelt werden. Denn —
so Hahn - Judith Butler deckt den Zusammenhang von Gewalt und Gewalt durch
Sprache gerade in diesen Prozessen des wirklichkeitserzeugenden Benennens auf.
Hier wire eine Veranderung durch Butlers Erkenntnisse denkbar, allerdings struk-
turell lehramtlich ausgeschlossen, denn Menschen, die nicht Frauen und Minner
im phino- und genotypisch eindeutigen Sinn sind, sind ja ebenfalls keine Rechts-
subjekte innerhalb der katholischen Kirche. Deswegen fragt Hahn drittens nach
dem grundsitzlichen Herrschafts- und Machtanspruch des Rechts auf Herstellung
von Wirklichkeit. Recht kann beides, »Diskurse abschneiden und sie erméglichenc.
Sieht Butler eher die unterdriickende Seite von Rechtsdiskursen, weist Hahn dar-
auf hin, dass Recht auch Gerechtigkeitsdiskurse erméglichen kann. Alles in allem

- am 14.02.2026, 19:17:02.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

konnte mit Butler eine Verbesserung des Rechtes geschehen, um Reformpotentiale
zu entdecken und um dem butlerischen »Rechtstrouble« nicht auszuweichen.

Stefan Bontert verweist eindriicklich darauf, dass die Liturgie »geradezu ein Hot-
spot« sei, »in dem und aus dem sich kirchliches Leben realisiert«. Judith Butlers
Konzeptionen zu Gender, Macht und Vulnerabilitit konnen als eine Sehhilfe gelten,
um diese Zusammenhinge besser zu verstehen. Allerdings spielt in der deutsch-
sprachigen katholischen Liturgiewissenschaft Butler ebenfalls keine Rolle. Dabei
ist gerade die Genderperspektive fiir eine liturgiewissenschaftliche Untersuchung
von Gottesdienstentwiirfen unerlisslich. Erstens ist die Gottesdienstordnung durch
vorgeschriebene Rollenzuweisungen geschlechtlich geordnet. Zweitens wirkt sich
die Heteronormativitit auf die Gottesdienstordnung zusitzlich in dem aus, wel-
che Beziehungskonstellationen liturgisch gewiirdigt werden kénnen. Weil dies nur
heteronormative Formen sind, ist hier ebenso Liturgie geschlechtlich geordnet.
Selbst wenn diese Themen in der Liturgiewissenschaft behandelt werden, wird Ju-
dith Butler nicht rezipiert. Dabei kann mit Butler viel besser verstanden werden,
»wie anfillig (liturgie-) theologische Muster, aber auch Rechtsnormen von Gottes-
diensten fiir die Verengung auf scheinbar festgelegte Geschlechteridentititen sein
konnen«. Weiterhin wird theologisch und damit ebenso liturgisch der Machtbe-
griff ausschlieRlich auf Gott hin angewandt, das menschliche Handeln ist in der
Chiffre des Dienstes beschrieben. Somit wird iiber die Machtverhiltnisse in der
Feier der Liturgie geschwiegen, denn Macht ist eben nicht nur eine Kategorie Got-
tes, sondern auch des Priesters und diese wird wirkmichtig inszeniert. Vor allem
aber muss der Liturgiewissenschaft klar sein, dass sich Liturgie durch ihr Wech-
selspiel mit geschlechtlicher Macht und Normen als Akteur sowie auch als Raum
fiir machtmissbrauchende Strukturen und Akteure anbietet.

Auch den neutestamentlichen Wissenschaften kann Ute Poplutz in ihrem Bei-
trag attestieren, dass die Rezeption von Judith Butler eher bescheiden ausfillt. Al-
lerdings sieht Poplutz aus der Grundstruktur butlerischen Denkens eine Grenze
gegeniiber neutestamentlichen Uberzeugungen gegeben, die in der Bewertung der
zeitlichen Struktur liegt. Ist bei Butler die Perspektive rein diesseitig, orientieren
sich die Textsammlungen des Neuen Testaments an einer zur Gegenwirtigkeit hin-
zukommenden Zukiinftigkeit. Dennoch findet Poplutz vor allem in der ethischen
Dimension butlerischen Denkens wichtige Ankniipfungspunkte. So ist der Gedan-
ke des Antlitzes, den Butler von Emmanuel Lévinas iibernimmt, neutestamentlich
hoch relevant. Denn Gesicht und Gesprich sind miteinander verbunden und stel-
len jede Person unter den ethischen Anspruch, diesem Gesicht zu entsprechen. Das
Gesicht fordert eine prinzipielle Gewaltlosigkeit, die bei Butler viel weitergeht als
der reine Verzicht auf Gewalt. Es geht um den Verzicht auf das umfassende Wissen
um sich selbst und darum, diese von Anderen zu verlangen. Dieser Ansatz bietet,
so Poplutz, in besonderer Weise Ankniipfungspunkte an die matthiischen Anti-
thesen. Neben der ethischen Herausforderung wird die Notwendigkeit der Uber-

- am 14.02.2026, 19:17:02.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griimme/Gunda Werner

setzung deutlich, die in den Texten iiberliefert ist. Die Ubersetzung von Gewaltlo-
sigkeit ist dann auch der verbindende Punkt, da Butler diese in der Frage verortet,
wie mit eigener Verletzlichkeit umgegangen werden kann ohne andere zu verlet-
zen. Gewaltlosigkeit ist damit weniger ein friedlicher Zustand, als eine Praxis, die
einzuitben den Menschen zum Menschen macht. Die subversive Aufforderung der
Bergpredigt, die genau Gewaltverzicht und Feindesliebe fordert, wire mit dieser
Praxis sehr gut ins Gesprich zu bringen.

Ilse Miillner stellt mit zwei Textanalysen die Frage der Betrauerbarkeit sowie die
Frage nach der Bedeutung von Trauer in den Mittelpunkt. Die Rezeption der grie-
chischen Tragodie der Antigone strukturiert die Idee Judith Butlers, dass Trauer
immer mehr ist als der personliche emotionale Ausdruck. Miillner extrahiert dar-
aus zwei Fragen: erstens wer denn iiberhaupt wie betrauert werden darf und zwei-
tens das Spannungsfeld von Verwandtschaft und Staat. Weil Trauerriten nicht nur
personlicher Ausdruck sind, sondern ebenfalls Verbindungen zwischen den Indivi-
duen herstellen, sind sie produktiv fiir die Konstitution von Gruppen. Jedoch liegt
genau in dieser iiberindividuellen Bedeutung ihre politische Brisanz, wie dies ein-
driicklich bei Antigone nachzulesen ist. Denn Trauer ist auch als eine politische
Kategorie zu verstehen, so Miillner mit Butler, weil sie einen Hinweis auf gesell-
schaftliche Muster der Wahrnehmung sowie der Handlungen bietet. Die alttesta-
mentliche Referenzstelle liefert Miillner in der Geschichte der Biicher Samuel, in
der David den hingerichteten >Sauliden« die Bestattung verweigert und darauthin
Rizpa, eine der Frauen Sauls, die Leichname bewacht und so 6ffentlich trauert.
In der Offentlichkeit, so die gemeinsame Linie, bekommen die Trauerriten ihre
Brisanz, weil sie auf Unrecht hinweisen und eine Korrektur erwarten. Diese bei-
den Themen behandeln im Kern die Identititsfrage. Hierhin platziert Miillner die
Frage der Empathie, die den Perspektivwechsel einschlief3t. Mit einer alternativen
Ubersetzung von Lev. 19, 18, also dem Gebot der Selbst- und Nichstenliebe, macht
sie auf die hebriische Bedeutung aufmerksam, die den Nichsten als »wie du« be-
schreibt. Empathie und Betrauerbarkeit, so Miillner in einer butlerinformierten
Exegese, gehoren zusammen. Allerdings ist der eigentliche Clou darin zu sehen,
dass mit Butler zu verstehen ist, dass Trauer eine andere Kategorie ist als Empa-
thie, ndmlich zur »erkenntnistheoretisch[en] Figuration des Dritten« gehért und
damit als moralbegriindende Funktion verstanden wird.

In der Sozialethik hingegen hat es in den letzten Jahren intensivere Auseinan-
dersetzungen um die Philosophie Butlers gegeben, die dann auch als genuin ethi-
sche Philosophin verstanden wird. Dementsprechend kann Anna Maria Ried] auf Ju-
dith Butlers Arbeiten zu ethischen Fragestellungen verweisen. Im Mittelpunkt der
Auseinandersetzung von Riedl stehen die Reflexionen zu Anerkennung und Sub-
jektwerdung. Weil Ethik im Spannungsfeld von politischen Theorien, Realititen
und Anspriichen steht, ist Ethik auf diese Praxis hin orientiert, allerdings in einer
Zuriickhaltung, die um die Gefihrdung demokratischer Prozesse durch simplifi-

- am 14.02.2026, 19:17:02.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

zierende ethische Urteile weif’. Deswegen ist Ethik im Bereich der Reflexionswis-
senschaften angesiedelt und intensiviert die Reflexion normativer Annahmen in
politischen Prozessen. Weil dem so ist, ist die Ethik weniger normativ als kritisch
gegeniiber den Normen und ihren Auswirkungen. In diesem Sinne hat eine solche
Ethik bereits von Judith Butler gelernt, dass Normen durch Diskurse durch per-
formative Prozesse Macht real setzen. Umso notwendiger ist es, zu verstehen, wie
Normen Subjekte hervorbringen. Weil das Subjekt postsouverin ist, ist dies auch
eine Ethik, die sich auf diese Subjektwerdung bezieht. Diese postsouverine Ethik
sieht die Verantwortung in dieser grundlegenden Gebundenheit des Subjekts und
zieht daraus ihre Konsequenzen, die bis in die politischen Dimensionen hineinge-
hen. Fiir die Ethik bedeutet dies, dass sie nur dann politisch sensibel sein kann,
wenn sie in der Normendiskussion auf die andere Seite der Normen, niamlich ih-
re hegemoniale und unsichtbarmachende Seite hinweist und fiir die Verinderung
dieser einsteht. Es handelt sich also um eine kritische Perspektive auf den Normen-
rahmen, insofern dieser Sichtbarkeiten setzt. Diese »Pathologie zweiter Ordnung«
ist das Reflexionsziel von Ethik, denn diese bestimmt ja, wer als exkludiert und
wer als nicht exkludiert auftauchen kann. Theologische Ethik will also Pathologien
zweiter Ordnung verindern, indem sie diejenigen unterstiitzt, die sich gegen die
Pathologien erster Ordnung wehren, ohne sie paternalistisch zu bestimmen.

Aus moraltheologischer Perspektive bietet Walter Schaupp in drei Motiven An-
kniipfungspunkte in den Arbeiten Butlers an: dem universalistischen Ausgriff ihrer
Ethik, der anti-individualistischen Anthropologie und der grundsitzlichen Unab-
geschlossenheit des Ethischen. Leitend ist die Frage »wer bist du?«. Denn der ant-
wortende Mensch bleibt zweimal fragmentarisch: sich selbst als auch der fragen-
den Person gegeniiber, denn wissen kann der Mensch die Antwort nicht sicher.
Allerdings bleibt fiir Schaupp fraglich, ob das antwortende Subjekt nicht doch ein
Mehr gegeniiber dem ihn oder sie bestimmenden Sprachspiel ist? In dem ersten
Motiv kann Schaupp eine argumentative Ahnlichkeit zum naturrechtlichen Denken
in der Theologie entdecken, welches sich ebenfalls aus einer vor- und iiber das Sub-
jekt hinausgehende Verflochtenheit ableitet und einen unmittelbaren Aufforde-
rungscharakter kennt, wie ihn auch Butler fiir die normative Performanz der Dis-
kurse beschreibt. Allerdings schreibt die theologische Ethik in diese Formations-
und Appellprozesse eine grundlegende Unabgeschlossenheit hinein, die als escha-
tologischer Vorbehalt zu verstehen ist. Das zweite Motiv nimmt die Kritik an be-
stimmten Identititskonzepten in den Blick, die auf der einen Seite die Frage nach
dem Subjekt als Identitit, also die Antwort auf die Frage »wer bist du?« offen l4sst,
auf der anderen Seite die Rolle kollektiver Identititen hinterfragt. Denn die Of-
fenheit bedeutet theologisch, sich von einer Abgeschlossenheit sozialer Narrative,
zum Beispiel der Kirche als Volk Gottes, zu verabschieden. Moglich ist dies, in-
dem Menschen ihre eigene Erzihlung gegen das bestehende Narrativ stellen. Da-
mit verbiinden sie sich zu einer Gruppe und hier liegt die anti-individualistische

- am 14.02.2026, 19:17:02.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griimme/Gunda Werner

Pointe. Wie sind dann die Intersubjektivitit und das soziale Miteinander so zu
bestimmen, dass es der Logik der Macht und Unterwerfung entkommt? Die Un-
abgeschlossenheit des Ethischen als drittes Motiv erinnert aber auch daran, dass
das Ethische sich zwar in der Sprache verdeutlicht, nicht jeder sprachliche ethische
Anspruch aber gewalttitig und abschlief3end ist. Die Unabgeschlossenheit dieser
Prozesse konne theologisch erneut mit dem eschatologischen Vorbehalt unterfan-
gen werden. Wie aber diese Prozesse der Unterwerfung durch Sprache und der
Ermichtigung so gestaltet werden konnen, dass sie am Ende nicht in eine Aporie
— es gibt kein handlungsfihiges Subjekt — oder in einen unendlichen Regress — die
Unterwerfung findet eine immer neu vorgelagerte Unterwerfung — miinden kann,
bleibt die Frage, die sich bis in die kérperliche Konstitution und das Bewusstsein
hinein erstreckt.

Eine weitere ethisch-moralische Reflexion iiber die Bedeutung Butlers fiir theo-
logisches Denken ist in dem Beitrag von Brianne Jacobs zu finden. Ihre Arbeiten ver-
binden die Anregungen Butlers mit den aus der Tradition entnommenen Kategorie
von Schuld und Siinde und fithren sie deutlich weiter. Jacobs kann in der englisch-
sprachigen Theologie bereits auf eine bestehende Rezeption Butlers in der feminis-
tischen Ethik hinweisen und auf dieser aufbauen. Sie stellt die These auf, dass die
Theorie des sozialen Selbst von Butler helfen kann, moralische Zurechenbarkeit im
Kontext sozialer Siinde zu denken. Stinde ist selbst eine durchaus hilfreiche Ka-
tegorie, wenn sie den Denkhorizont erdffnet, dass es gute und gelingende Bezie-
hungen geben kann. Weil Siinde also das Gegenteil dessen darstellt, was gut und
gelungen ist, kann sie als Hoffnungshorizont positiv reframed werden. Diese Neu-
interpretation geschieht gleich doppelt, nimlich in der Tradition der katholischen
Soziallehre, die Ende des 19. Jahrhunderts den Gedanken struktureller Siinde ent-
wickelt, und zugleich in der Veranderung der Deutung als Hoffnung. Soziale Siinde
hat vor allem das Problem, dass sie der Kerndefinition von Siinde nicht mehr nach-
kommt, nimlich, dass Siinde eine personliche willentliche Entscheidung sei. But-
ler bietet einen Ausweg: »What our moral obligations are within systems of nation,
rights, and identities that negate some subject’s claim to full humanity«. Zugrunde
liegt der Perspektivwechsel Butlers von Gender-Fragen zu politisch-ethischen Fra-
gen nach 9/11. Dieser Wechsel ist, so Jacobs, ein Wechsel, der die Moralitit in den
Mittelpunkt stellt. Das Subjekt bleibt jedoch konstruiert und das Subjekt kann sich
zu sich selbst narrativ nur verhalten iiber das Angewiesensein auf Andere, die die
Konstruktion des Subjekts gestalten. In diesen Konstruktionen spiegeln sich aber
die Normen und Sichtbarkeiten, also die Frage, wer zum Humanen gehort. Damit
ist die Subjektkonstruktion bereits der Ort sozialer Siinde. Auch wenn also jedes
Subjekt nicht freiwillig und freigewihlt teilhat an der sozialen Stinde, kann jedes
Subjekt sich zur vorfindbaren Struktur, zur siindigen Situation verhalten. Deutlich
wird dies in der Trauer, die zu einer messianischen Haltung wird, weil sie das Jetzt
in die Geschichrte fugt.

- am 14.02.2026, 19:17:02.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Magnus Striet nimmt im theologischem Nachdenken eine weitgehende Igno-
ranz der Subjektivationstheorie, die Judith Butler im Anschluss an Michel Foucault
entwickelt hat, wahr. Dabei bietet diese Theorie wesentliche Einsichten in die Art
und Weise, wie sich das Subjekt vorfindet. Denn als gleichermaflen unterworfe-
nes und ermichtigtes Subjekt miisste sich Theologie doch der Aufgabe stellen, das
Zueinander von Gott und Mensch neu zu denken, ein Zueinander, das theologisch
mit dem Begriff der Gnade verstanden wird. So sehr also Striet Butler kritisch
aufnimmt und betont, dass im Subjekt selbst keine Kausalitit wirken kann, al-
so die Freiheit postuliert werden muss, so sehr stimmt er mit ihr iberein, dass
kein Subjekt gedacht werden kann, das nicht subjektviert ist. Vor allem aber be-
deutet dies, sich wirksam von der Vorstellung zu verabschieden, es gibe so etwas
wie eine tberzeitliche Vorstellung >des< Menschen, als sei »der< Mensch unverin-
derlich. Der Mensch, dann doch im Singular benannt, ist einzeln, vulnerabel und
nur als Individuum anzutreffen und muss sogar vor dem Zugriff eines iiberindivi-
duellen, Gberzeitlichen Mensch-Seins geschiitzt werden. Diesem Menschen steht
ein Gott gegeniiber, der radikal freier gedacht werden miisste, als er es wird: als
wirkliche Kontingenz, als Nicht-Notwendigkeit bis in die letzte Konsequenz. Was
passiert dann aber mit einem Gott-Mensch-Verhiltnis? Was passiert im Menschen
im Moment des Bewusstwerdens von Subjektivierungsprozessen? Die — so Striet
- beinahe meditativen Passagen Butlers in ihren Adorno-Lectures von 2002, in de-
nen sie iiber die intersubjektive Zumutung angesichts der Subjektivierungen nach-
denkt und iiber die Frage, wie mit der Schuld umzugehen ist, die dadurch entsteht,
erdffnen ein sikulares Sprechen iiber Gnade. Es geschieht etwas im Zueinander
subjektivierter Subjekte, wenn sie sich ihrer und der fremden Subjektivation ge-
wahr werden. Mit dem Gewahrwerden wird ja auch die Schuld, die durch die nicht
ausbleibende Subjektivation sich einstellt, selbst wenn der Mensch die ethische
Verantwortung tibernimmt, deutlich. Diese Schulderfahrung bei iibernommener
ethischer Verantwortung holt Butler — so Striet — nicht mehr argumentativ oder
reflektiert ein. Striet vergleicht diese Erfahrung von Gnade und Vergebung, die
vielleicht einander gewdhrt werden koénnen, mit der Erfahrung Kants, in sich das
moralische Gesetz und den bestirnten Himmel bewunderungswiirdig zu entde-
cken. Dies konnte, so Striet abschliefend fragend, fiir ein ethisches Leben doch
ausreichen.

Judith Butlers Uberzeugung, dass Widerstand deswegen méglich ist, weil zwi-
schen jeder Aussage und ihrem Zitieren eine Liicke, ein >Gap« besteht, fihrt Gunda
Werner zu der grundlegenden dogmatischen Reflexion, wie Traditionsbildung mit
Butler zu denken wire. Weil Judith Butler in dem Mainstream der (katholischen)
Dogmatik nicht rezipiert wird, gibt es auch hier keine Referenzpunkte. Normen
sind, so Butler deutlich, keine Einbahnstrafle, sondern das Subjekt verhilt sich zu
dem sie oder ihn normierenden Diskurs. Die Fragilitit der Normen liegt genau in
diesem Prozess. Nun ist im rémisch-katholischen Verstindnis Tradition in Denk-

- am 14.02.2026, 19:17:02.

17


https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griimme/Gunda Werner

formen formuliert, die die Weitergabe der Tradition als >Verheutigung, sDeutung
in den Zeichen der Zeit< u.v.m. verstehen. Damit ist zugeich ausgesagt, dass der
Inhalt des Glaubens, das depositum fidei, unverinderlich ist, nur die Form kann
sich in Maflen dndern. Allerdings macht die katholische Kirche seit den 1960er
Jahren sehr eindeutig die Erfahrung, dass nicht nur die Formen, sondern auch die
Inhalte nicht mehr gelebt, nicht mehr tradiert werden. Dieser breite Dissens von
Glaubigen, TheologInnen und zum Teil auch Bischéfen oder Priestern wird als ein
Problem angesehen, welches die Einheit gefihrdet. Was aber wire, wenn dieser
Dissens, mit Butler gesprochen, die Liicke im Zitat, nicht gefihrlich, sondern Be-
dingung der Moglichkeit von Tradition tiberhaupt wire? Dann ist das personliche
Sich-Verhalten zum Zitat, was die Liicke ausmacht, Teil der Traditionsbildung und
zwar sowohl des Subjekts als auch der Kirche. Die Liicke wiitrde damit zur norma-
tiven Gestalt der kirchlichen Traditionsbildung und zum kritischen Moment der
Uberpriifung. Dies ist eindeutig an den geschlechtlichen Kérperpraxen nachzu-
weisen, die tun, was sie sind und nicht, was sie sollen. Anders als mit diesen dis-
sidenten Kérpern war und ist aber Tradition nicht denkbar. Dieser Dissens, diese
Liicke wire der Ort der Traditionsreflexion als auch Bedingung von Tradition.
Saskia Wendel streicht die Bedeutung hervor, die Judith Butler ihrer jidischen
Herkunft in Philosophie und Ethik gibt und sieht hierhin religionsphilosophisch
drei Ankniipfungspunkte. Erstens untersucht Wendel die innere Architektur zwi-
schen Politik, ethischer Praxis und einem religiosen Hoffnungsversprechen auf Er-
16sung und betont, dass sich Butler in die »Tradition einer Philosophie und Theo-
logie >nach Auschwitz« stellt«. In Butlers Denken wird dies durch die expliziten Be-
ziige zu der Idee des Messianischen bei Benjamin hervorgehoben, die Wendel als
eine Unterbrechung der Jetzt-Zeit deutet und damit die Aufmerksambkeit auf die
Leidenden und die Opfer gelenkt wird. Weil sich Butler mit den Unterwerfungsme-
chanismen auseinandersetzt und die Verletzlichkeit und Trauer des Menschseins
in den Mittelpunkt stellt, ist ihre Philosophie wie auch die Religionsphilosophie
auf eine Idee der Erlésung hin ausgerichtet, die allerdings deutlicher zu bestim-
men wire. Zweitens kniipft sie an das Subjektverstindnis von Butler an und fragt
nach den Méglichkeiten religiser Selbstdeutung. Weil das Leben als gefihrdetes
und von anderen abhingiges Leben gedacht wird, kann diese Vulnerabilitit »zu
einer Art Existenzial verkorperter Existenz« werden, so Wendel. Die Erfahrung
der gefihrdeten Existenz, so Wendel weiter, ist aber gerade die Grunddispositi-
on die nach Kant die Frage nach der Religion, nimlich nach der Hoffnung, eroft-
net. Mit Butler kann gezeigt werden, wieso angesichts der grundlegenden Gefihr-
dung des Lebens und der Erfahrung der Nichterfiillung der Sehnsucht nach gu-
tem Leben, die zur Trauer und Melancholie fithrt, itberhaupt religiose Sinn- oder
Weltdeutungen entstehen. Drittens geht die religionsphilosophische Reflexion ei-
nen Schritt weiter, weil sie auch die Bestimmung der aufgewiesenen Méglichkeit
religioser Selbstdeutung denken will. Es entsteht eine Dialektik in der Subjekti-

- am 14.02.2026, 19:17:02.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

vierung. Zugleich wird die andere Seite deutlich, die melancholisch die Briiche
und das Unvollendete sieht, etwas das — so Wendel — Butler als kritischen Einwurf
gegen einen Geschichtsentwurf betont, der immer nur den Fortschritt sieht. Des-
wegen haben die religiésen Hoffnungsgestalten einen ethischen und politischen
Charakter, weil sich in der performativen Versammlung etwas darstellt, was rein
innerweltlich nicht vollzogen werden kann. So sind die religiése und sikulare Deu-
tung des Lebens sich darin einig, dass es um gute Lebensbedingungen im Hier und
Jetzt fir alle geht.

Der Beitrag von Claudia Jahnel orientiert sich in einer anderen theologischen
Disziplin, der interkulturellen Theologie, ebenfalls an der Frage des »Zwischens
oder des >Mehr«. In der interkulturellen Theologie findet sich auch deswegen so
eine breite, wenn auch kritische Rezeption von Judith Butler, was fiir die Theologie
eine eher einmalige Situation darstellt, weil sich in der interkulturellen Theologie
auch zunehmend jene Theologien verorten, die aus einer spezifischen Perspektive
Theologie denken, fiir die Butler theoriebildend gewesen ist (queere Theologien,
kontextuell feministischen Theologien z.B.). Fiir Jahnel steht der kritische Bezug
auf Butler im Mittelpunkt ihrer Ausfithrungen, denn so sehr Butler die Themen
ausweist, die fir interkulturelle Theologie grundlegend sind, also vor allem die Fra-
ge nach der Deutungsmacht und der Reprisentation, die Fragen nach Widerstand
und Othering und viele mehr, ist der Bezug auf Butler oftmals deswegen kritisch,
weil in der Dekonstruktion der vorherrschenden Diskurse durch die Konstruktion
von Gegendiskursen die machtvollen Diskurse wiederholt werden, solange es nicht
eine wirkliche subversive Gegenkonstruktion gibt. Fiir diese miisste aber geklirter
sein, so Jahnel kritisch, wie Handlungsmacht sich gestaltet. Fiir das Fach Interkul-
turelle Theologie, das sich mit weltweiten Hybridformen des Christlichen beschif-
tigt, gilt im besonderen Mafle die Aufmerksamkeit fir die Aushandlungsprozesse
als Machtprozesse, wobei das Augenmerk auf das >Zwischen« gelegt wird, das als
scontact zone« zu denken ist und zugleich als der Ort der Wahrheit Gottes. Denn
fur die Theologie ist der scultural turn< nicht der alleinige Orientierungspunkt, son-
dern die Uberzeugung, dass in den Rissen und Ambivalenzen sich mehr zeigt. In
der konkreten Durchfithrung kann Jahnel am Beispiel dreier >turns¢, dem cultural,
postcolonial und dem material-body turn, zeigen, wie sich die Butler-Rezeption ge-
rade iber die Ambivalenzen und diskursiven Briiche in die Theologie einschreibt.
Offen bleibt dabei jedoch die westliche Perspektive als auch erneut die Frage, ob es
eine eigene, nicht-diskursive bestimmte korperliche Erfahrung geben konne. In-
terkulturelle Theologie jedenfalls, so Jahnel abschliefiend, tritt fiir das Offenhalten
der Risse und Briiche ein, um von dort neu zu lernen, was in der Eindeutigkeit
zunichst verlernt werden miisse.

Uber das Verhiltnis von rabbinischem Judentum und Judith Butler denkt Yiftach
Fehige in seinem Aufsatz, der sich mit dem Verstindnis von Pluralitit und Diversi-
tit in einem wissenschaftstheoretischen Interesse auseinandersetzt. Pluralitit ist

- am 14.02.2026, 19:17:02.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Bernhard Griimme/Gunda Werner

prizise genommen die Anerkennung von Verschiedenheiten, in diesem Fall von
sexueller Diversitit. Denn die sexuelle Diversitit ist — so Fehige — die Case Study
fir das dahinterliegende Wissenschaftsverstindnis. Fehige verdeutlicht dies am
Beispiel von Transgender. Nirgendwo sonst wird so deutlich, dass eine postulierte
Binaritit der Geschlechter - sei sie evolutionir begriindet oder religiés — an ihre
Grenzen st63t und keinen lebbaren Raum erméglicht. Denn gerade die auf Repro-
duktion sich begriindende Wissenschaftlichkeit verfolgt einen wissenschaftlichen
Monismus, in dem die Begriindung nur in einer These, in einer Logik erfolgt. Dies
gilt ebenso fiir eine Theologie, die sich dieser Begriindung anschlief3t. Gegen die-
sen theologischen Wissenschaftsmonismus setzt Fehige entschieden die nur in der
Diversitit existierende rabbinische Diskussionskultur. Erst>das eine und das ande-
re< erdffnet den Raum fir eine qualifizierte Pluralitit, die die Diversitit als durch
Variationen von Bedeutung affirmiert. Dies aber entspricht ziemlich genau dem
Anliegen Judith Butlers, aus den bestehenden Machtverhiltnissen heraus die Be-
dingung der Moglichkeit fiir eine Lesbarkeit geschlechtlicher Identititen jenseits
des binidren Codes zu analysieren. Theologische Reflexion kann mit Judith Butler
und der rabbinischen Uberzeugung, dass konfligierende Ideen gleichzeitig wahr
sein kénnen und erst im Zueinander wahr sind, aus dem wissenschaftlichen Mo-
nismus herauskommen zu einer qualifizierten Pluralitit.

Ute Gause und Benedikt Bauer bieten eine kirchengeschichtliche Reflexion dar-
auf, welche Themen Gegenstinde kirchenhistorischer Forschung wiren, wiirde die
Theorie von Judith Butler, dass jedes Thema ein >Abjektumc« hat, ernst genommen.
Konsequent zeigen beide AutorInnen auf, wie sich diese >Abjektifizierungsmus-
ter< nicht erst durch die Kirchengeschichtsschreibung ziehen, sondern auch be-
reits schon in den historischen Fallbeispielen zu erkennen sind. Dieser Bereich des
Abjekten stellt dabei jene Themen zur Verfiigung, die sich gegen die vorgeschrie-
bene binire Geschlechternorm stellen. Wird mit dieser Perspektive konkret auf die
Reformationsgeschichte geschaut, so kénnte eine andere Geschichte erzihlt wer-
den. Gerade die Frage der Geschlechter wird in der Kirchengeschichtsschreibung
beider Konfessionen zu einem Kampfbegriff, mit dem die andere Konfession als
nicht normal, als abjekt beschrieben wird. Darin, so z.B. in der katholischen Lu-
therdeutung als >Sarcologie<, konnen zugleich aber nicht nur eigene konfessionelle
Zuspitzungen verstanden werden, sondern auch die der anderen Konfession. Die
Frage, wie die realititsgetreue Nachzeichnung und Referenz der Quellen méglich
ist, stellt sich allerdings fiir Bauer und Gause weniger, sondern wie durch Kirchen-
geschichte eine normierte binire und auf Differenz und vermeintliche Komple-
mentaritit festgelegte Zweigeschlechtlichkeit und ihr Verhiltnis perpetuiert wird.
Kirchengeschichte ist also nicht neutral. Deswegen miisste es mit Butler darum
gehen, im Nachhinein in den vorfindbaren kirchengeschichtlichen Aufarbeitun-
gen jene Ambiguititen und Abjektifizierungsmuster zu identifizieren und offen zu
legen, die den hermeneutischen Rahmen bilden. Dies wiirde zu einer verinder-

- am 14.02.2026, 19:17:02.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

ten und erginzten Kirchengeschichte fithren, die z.B. eine reine additive Frauen-
geschichtsforschung als nicht ausreichend entlarven witrde, weil mit ihr noch nicht
die kritische Perspektive eingenommen wiirde, wieso jetzt welche Frauenfigur wie
erforscht wird. Die beiden AutorInnen konnen die Fruchtbarkeit der Suche nach
dem Abjekten an unterschiedlichen Beispielen illustrieren und damit in der Tat
eine kritische Kirchengeschichte, man konnte sagen, eine Kirchengeschichte der
zweiten Ordnung, eréffnen.

Die Untersuchung normierter und normiernder Geschlechtsvorstellungen, vor
allem der weiblichen, steht im Mittelpunkt der dogmengeschichtlich orientier-
ten Untersuchung von Gunda Werner. Indem sie die bestehenden rémischen Do-
kumente zu Frauen, Familie und Gender analysiert, kann sie eine zweifache Re-
zeptionsgeschichte offenlegen. Erstens wird der Begriff >Gender« in den romischen
Lesarten zunichst iiberhaupt nicht auf Judith Butler zuriickgefithrt. Dies ist nur
konsequent, wurde doch der Begriff auf der UN-Frauenkonferenz in Peking 1995
zum ersten Mal durchgehend benutzt. Er ist in erster Linie ein juristischer Be-
griff und zeichnet ein, dass Gerechtigkeit fiir alle Geschlechter einzufordern ist
und dies @iberpriifbar sein muss. Allerdings ist die weitere Rezeption von Gender-
Theorien mit einer massiven Ablehnung dieser Vorstellung von Gerechtigkeit auf
Seiten des Vatikans der Beginn einer Entwicklung, die rémisch in die Vorstellung
einer >Gender-Ideologie« miindet, die wiederum nicht namentlich, aber der Sache
nach mit Judith Butler zu verbinden ist. Dem stellt der Vatikan die Vorstellung ent-
gegen, die Frauen seien von ihrem Wesen her ontologisch anders als Minner, nim-
lich empfangend, passiv. Dies wird in einer grundlegend ontologisch angelegten
Komplementaritit als von Gott gewollt verstanden. So wird die Argumentation ein-
gefiithrt, dass nur ein Mann Christus reprisentieren konne, weswegen Frauen keine
Weihe empfangen kénnten. Auch Maria sei nicht zum Priester in der Nachfolge Je-
su von ihm benannt worden, weil die Rolle der Frau in der Kirche eine andere sei.
Dieses an Maria orientierte Bild zeigt zweitens die Rezeption eines Marienbildes,
das sich im spiten 19. Jahrhundert im sogenannten >marianischen Wunder« ver-
festigte und eine antimoderne Stofirichtung hat. Diese verbindet sich mit einer
grundlegenden Dichotomie von Welt und Kirche, bis in die Begriindungslogiken
hinein. Denn es miisse in der Welt nicht verstindlich sein, wie Kirche sich versteht
und umgekehrt kénnten weltliche Argumente fiir die Kirche nicht gelten. Deswe-
gen ist es notwendig, dogmengeschichtlich die von Gause und Bauer geforderte
Reflexion zweiter Ordnung anzuwenden, um die >hidden patterns< zu entdecken
und wirkungsvoll dekonstruieren zu kénnen.

Mit diesen vielstimmigen Blicken auf das so komplexe Werk Butlers will eine
Diskussion eroftnet sein, die die Theologie aufmerksam macht fiir ihr Eingebun-
densein in die gegenwirtigen kontextuellen Prozesse, in denen sie steht. Als sei
es eine erste Bewihrungsprobe, fillt die Fertigstellung des Buches in die >Corona-
Zeit«. Fast alle Beitrige beschiftigen sich mit Vulnerabilitit, mit Korperlichkeit,

- am 14.02.2026, 19:17:02.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Bernhard Griimme/Gunda Werner

mit der Bedeutung, in der Offentlichkeit zu erscheinen, mit Trauer, mit der Fra-
ge, wer wie gefihrdet ist und wonach sich Gefihrdung richtet, der Frage nach dem
Wert des Lebens und des Mensch-Seins. In dieser Zeit dieses Buch fertig zu stellen,
bedeutet auf einer Meta-Ebene, dariiber nachzudenken, wie TheologInnen Theolo-
gie verstehen konnen in einer verkorperten Vulnerabilitit, die zugleich einen ethi-
schen Anspruch erhebt, iiber Menschsein nachzudenken und darin politisch zu
sein; und doch zugleich als Theologlnnen in der Wissenschaft im Gegensatz zu
anderen privilegiert zu sein, dem eigenen Beruf nachzugehen und in gesicherter
Existenz Theologie treiben zu kénnen. Mit Judith Butler lieRe sich ein zweites theo-
logisches Buch zu den Herausforderungen dieser Zeit schreiben!

Die Idee fir dieses Buch entstand in einer Kneipe in Bochum, der vielleicht
beste Ort fiir das Nachdenken tiber eine Theologie, die sich aufderhalb ihrer eigenen
Beziige bewegt und nach Innovationen und Anregungen sucht. Nach zwei Jahren
intensiver Arbeit danken wir den Autorinnen und Autoren fiir dieses theologische
Experiment, fir viele war es die erste Auseinandersetzung mit Judith Butler, oder
die erste im Blick auf das eigene Fach oder eine Entwicklung einer neuen Idee mit
den Anregungen von Judith Butler.

An der Fertigstellung des Buches haben in Graz und Bochum viele Menschen
mitgearbeitet, es entstand nach und nach eine >Butler-Buch-Gruppe«. Ganz beson-
ders mdchten wir daher Mario Steinwender, Graz, fiir die unermiidliche Korrek-
tur und formale Bearbeitung der Texte, Frau Andrea Granitz, Graz, dafiir, dass sie
am Papier und in der digitalen Datei so verlisslich und griindlich auf Fehlersuche
gegangen ist, danken! Ebenso danken wir Herrn Dr. Daniel Minch, Graz, fir die
Korrektur der englischen Texte. Frau Petra Schifer, Bochum, hat unzihlige Korrek-
turen itbertragen, Herr Patrick Dzambo, Bochum, kurzentschlossen und tatkriftig
die Koordination und die Uberarbeitung der korrigierten Texte iibernommen und
hatte stets den Uberblick. Frau Brigitte Domanski, Bochum, verdanken wir nicht
nur die kurzentschlossene Erstellung des Manuskripts, sondern auch einen kriti-
schen Blick auf alle Texte und die Sorge dafiir, dass wir den Zeitplan einhalten.
Ganz herzlichen Dank allen und irgendwann kénnen wir dies auch gemeinsam
feiern!

Bochum und Graz, im Mai 2020

- am 14.02.2026, 19:17:02.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

