
Einleitung

Bernhard Grümme/Gunda Werner

Judith Butler verstört. Für die einen wurde sie gleichsam über Nacht mit ihren ers-

ten international beachteten Veröffentlichungen berühmt. Mit diesen bleibt sie im

deutschsprachigen Raum vor allem in ihrem feministischen Ansatz rezipiert – be-

geistert und kritisch gleichermaßen, wenngleich sie selbst längst über ihre ersten

Veröffentlichungen ›Gender trouble‹ und ›Bodies that matter‹ hinausgegangen ist.

Der 11. September 2011 katapultiert Butler in die politische Ethik – eine Ethik, in

der sich jenes Ethos jüdischer Philosophen, die wie Emmanuel Lévinas fordern, es

brauche eine ›Lesebrille‹, um den Menschen als Mensch sehen zu können, artiku-

liert, den Butler selbst als ihre philosophische Schule benennt. Sie hat neue Bli-

cke ermöglicht, Dekonstruktionen eröffnet, Sensibilität für die performative Kraft

der Sprache und zugleich Bewusstsein für deren hegemoniale Mechanismen ge-

schaffen, die Rationalität und Sprache selber nochmals zur kritischen Selbstrefle-

xivität zwingt. Für die anderen wirkt sie irritierend, herausfordernd, verstörend.

Sie gilt als eine, die den Differenz- und Identitätsdiskurs so weit vorantreibt, dass

Gleichheits- undGerechtigkeitsfragen zurücktreten. Sie gilt als diejenige, die über-

kommene Ordnungen delegitimiert.

Auch in der Theologie findet sich eine solche Spannung. Für die einen sind

ihre Analysekategorien der Gendertheorie ebenso bedeutsam wie ihre Öffentlich-

keitstheorie, ihre Einlassungen zur Verkörperung der Versammlung, ihr Subjekt-

denken, ihre Reflexionen auf Anerkennung und deren ethischen Implikationen.

Die anderen scheinen abgestoßen durch Butlers Kritikbegriff, von ihrer Delegi-

timierung überkommener Ordnungen, die zugleich im Selbstverständnis man-

cher Theologinnen und Theologen mit einer massiven Kirchenkritik einhergeht.

Bei manchen bleiben Texte eher verschämt in Schubladen als in den öffentlichen

Diskurs in Theologie und Kirche eingebracht zu werden. Diese Spannung nimmt

der vorliegende Band zum Ausgangspunkt. Angesichts der vielfältigenMöglichkei-

ten zum Dialog wie zum Wiederspruch scheint es lohnenswert, grundsätzlicher

den theologischen Rezeptionsmöglichkeiten und -grenzen der Butler’schen Philo-

sophie im Spiegel der theologischen Einzeldisziplinen nachzugehen. Dies ist das

Ziel dieses als (interdisziplinäres) Projekt angelegten Sammelbandes.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Bernhard Grümme/Gunda Werner

Die VertreterInnen unterschiedlicher theologischer Fächer, die sich zumeist

schon mit Judith Butler beschäftigt haben, wurden gebeten, aus der Perspektive ihres

Faches und ihrer thematischen Schwerpunktsetzungen, die bisher erfolgten Rezeptionen

sowie die Anschlussmöglichkeiten, Inspirationen und Irritationen für die Theolo-

gie, die sie im Butler’schen Denken sehen, herauszuarbeiten. In Summe entsteht

so – zumindest exemplarisch – ein Panorama von Rezeptionsmöglichkeiten der

Arbeiten Butlers im Gesamtfeld der Theologie. Ein ähnliches Projekt hat es bisher

vor vierzehn Jahren in den USA im Anschluss an ein Panel mit Judith Butler auf

dem Annual Meeting der American Academy of Religion 1997 gegeben1. Mit dem

geplanten Buchprojekt wird einerseits der Stand der Butler-Rezeption in derTheo-

logie erhoben; andererseits soll gezeigt werden, wie weitere Aufnahmen von Moti-

ven ihres Denkens in den theologischen Teildisziplinen stimuliert werden können.

Damit schließt dieser Sammelband eine grundlegende Lücke in der deutschspra-

chigenTheologie. Denn die Rezeption Judith Butlers ist – so sind sich alle einig – in

der deutschsprachigenTheologie kaum bis gar nicht vorhanden. Die genauere Un-

tersuchung zeigt, dass sich lediglich in der sozialethischen und interkulturellen

Forschung dezidierte monographische Auseinandersetzungen mit Judith Butler

finden lassen. Die weiteren bisherigen theologischen Reflexionen finden sich aus-

schließlich in einzelnen Aufsätzen oder Buchkapiteln, hier wiederum auch nicht

in allen Fächern.

In dem vorliegenden Band wird damit nicht nur theologisches Neuland betre-

ten, so vor allem in der Liturgiewissenschaft, dem Kirchenrecht, der Pastoraltheo-

logie, der Religionsphilosophie, sondern ebenso bestehende Rezeptionen entwe-

der vertieft, so in der Sozialethik und der Religionspädagogik, oder korrigiert, so

in den systematischen Fächern. Die lehramtliche Rezeption Judith Butlers im rö-

misch-katholischen Kontext zeichnet sich ja durch eine spezifische Interpretation

und Färbung aus, die auf alle Fächer einen Einfluss hat, aber eben die Fachgruppen

zur kritischen Auseinandersetzung aufruft, die besonders betroffen sind, nament-

lich das Kirchenrecht, die Moraltheologie und die Dogmatik. Die gängige römi-

sche Interpretation der Gender-Ideologie erschwert eine konstruktive theologische

Rezeption Judith Butlers. Diese Spannung wirkt sich zugleich auf jede theologi-

sche Auseinandersetzung innerhalb der katholischen Tradition aus. Die hingegen

durchwegs produktive Irritation durch die Gedanken und Theorien Judith Butlers

für die einzelnen Fachvertreterinnen und Fachvertreter zeigen ein weites Spek-

trum der möglichen Themen auf. Jenseits der vielfältigen Anknüpfungspunkte für

die Theologien lassen sich thematische Linien in fünf Problemfeldern skizzieren:

die ethische Dimension in ihren politischen Auswirkungen; die Subjektthematik;

1 Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville, Bodily Citations. Religion and Judith Butler, New York

2006.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 11

die Machtfrage; die Gender-Thematik und die Vulnerabilität mit ihremThema der

Trauer.

In der religionspädagogischen Rezeption macht Bernhard Grümme darauf auf-

merksam, dass, wenn überhaupt, nur von einer halbierten Rezeption zu sprechen

ist; damit unterscheidet sich diese Rezeption zugleich von der pädagogischen. Be-

gründet sieht Grümme dies vor allem in der »paradigmatischen Selbstpositionie-

rung«, die sich an der Denkform der Pluralisierungsfähigkeit orientiert und da-

mit doch auf Identitätspraktiken bezogen bleibt. Diese stehen wiederum diametral

zu Butlers Anliegen. Allerdings könne eine religionspädagogische Denkform ei-

ner »Aufgeklärten Heterogenität«, weil sie intersektionale Perspektiven einnimmt,

durch Judith Butlers Theoreme wichtige Impulse erhalten. Die religionspädago-

gische Rezeption orientiert sich an Subjekt- und den ihnen inhärenten Identi-

tätsdiskursen und vernachlässigt dabei, so Grümme, eklatant die Geschlechter-

perspektive. Wird diese in den Diskurs eingefügt, so erscheint sie merkwürdig

eindimensional, weil sie die weiteren Kategorien wenig bedenkt. In kritischer Re-

flexion kann eine religionspädagogische Forschung aber Judith Butlers Geschlech-

tertheorie konstruktiv weiterdenken und zugleich den geschlechtstheoretisch un-

reflektierten Rückgriff auf Vorbilder in der eigenen Didaktik korrigieren. Aller-

dings sieht Grümme das größte Potential darin, dass Judith Butlers Anliegen einer

Geschlechtergerechtigkeit im umfassenden Sinn deswegen die Fokussierung auf

Identitätsfragen überwinden könnte, weil mit der Gerechtigkeit ebenso die Inter-

sektionalität eingefügt würde. Dies sieht Grümme vor allem in zwei Bereichen,

nämlich in der Refomulierung des Subjektbegriffs mit dessen Konsequenzen für

Anerkennungs- und praxeologische Prozesse der Übersetzung – beides genuine

Felder religionspädagogischer Forschung und Praxis. Religionspädagogik ist mit

Butler in der Unterbrechung durch Alterität, in der Interdependenz von Identität

und Gleichheit, also Gerechtigkeitsfragen, und in der bestehenden Dialektik der

Didaktik im Blick auf ihre Machtförmigkeit produktiv irritiert.

Ute Leimgruber attestiert der Praktischen Theologie ebenfalls eine nicht vor-

handene oder doch nur zögerliche Butler Rezeption, obwohl Butlers Theorien eine

deutliche Relevanz für pastoraltheologische Forschungen aufweisen. Leimgrubers

Ziel ist es,mit Butler anhand einer pastoraltheologischen Kernfrage die inhärenten

Machtwirkungen offen zu legen und zu überwinden. Die »Option für die Armen«

ist das prominente Beispiel einer sozialpastoralen Intention, die gleichwohl – so

Leimgruber kritisch – hegemoniale Strukturen perpetuiert, weil sie die Subjekte

der Unterdrückung aus dem Blick verliert. Gerade aber weil dieser Pastoralbegriff

in der Verantwortung für diese Welt pointiert zusammengefasst werden kann, be-

ansprucht er eine über die binnenkirchliche Relevanz hinausgehende sozial-poli-

tische Dimension. Nicht nur gibt es keine Verständigung, wer genau »die Armen

sind«, sondern die disperse Fassung dieses Begriffs kann das Gegenteil bewirken,

nämlich ihn zu einer Leerformel werden zu lassen. Mit Butler, so Leimgruber, ist

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Bernhard Grümme/Gunda Werner

der Ansatz gegeben, die eigenen Verstrickungen in die Bedingungen der Struktu-

ren zu bedenken, die für manche das ›Arm-Sein‹ zur Folge haben. Erst durch die

Analyse der postkolonialen, geschlechtlichen und hegemonialen Voraussetzungen

der Strukturbedingungen von Armut kann überhaupt über eine Veränderung ge-

sprochen werden. Es braucht, so Leimgruber, einen genauen Blick sowohl für ei-

gene machtasymmetrische Prämissen als auch für die hidden patterns in der Pas-

toraltheologie. Für die Pastoraltheologie bedeutet eine Butler-Rezeption, dass sie

auf das abwertende Othering aufmerksam macht und damit ebenso auf die episte-

mische Gewalt wirkt, indem erneut die Bedingungen der eigenen Wahrnehmung

und ihrer theologischen Folgen untersucht werden. Denn im Kern geht es in der

Pastoraltheologie um die Fragen »was ist sagbar?« und »was ist sehbar?«.Hier kann

mit Butler an den bestehenden Selbstverständlichkeiten gerüttelt werden.

Innerhalb der kirchenrechtlichen Forschung gibt es keine Butler-Rezeption, so

Judith Hahn in ihrem Beitrag. Auch für Hahn steht die produktive Irritation im Zu-

sammenhang mit dem Subjektverständnis und der Geschlechterordnung. Zudem

reflektiert Hahn auf die grundsätzliche Frage, wie Recht und Herrschaft zusam-

menhängen.Hahn entdeckt eine Gemeinsamkeit in der Subjektphilosophie Butlers

und der gegenwärtigenRechtsphilosophie, denn beide sprechen von einemHervor-

bringen des Subjekts.Hahn spitzt ihre Beobachtungen daraufhin zu, dass – ebenso

wie bei Butler – Sprache ein Subjekt erzeugt, wodurch Rechtssprache Rechtssub-

jekte erzeugt. Für Butler ist das Problem der rechtlichen Rede in ihrer Subjekt-

konstruktion, dass sie totalisierend handelt, also aus einem Subjekt ein schuldiges

Subjekt macht, das keine anderen Anteile mehr hat und zudem die Schuld so auf

sich zu nehmen hat, dass es keine anderen Orte oder Anteile dieser Schuld mehr

gibt. Kirchenrechtlich übertragen auf die gegenwärtige Situation des Missbrauchs,

ist nur der einzelne Täter schuldig, nicht aber die Institution. Hier wäre von But-

ler das Gegenteil zu lernen. Ähnliche Argumentationsmuster kann Hahn im Blick

auf Geschlechtsidentitäten beschreiben.Die lehramtliche Festlegung auf die binäre

Geschlechterordnung und ihre Konsequenzen erzeugen exakt binäre Geschlechter,

die zudem durch die Konstruktion als Rechtssubjekte verdoppelt werden. Denn –

so Hahn – Judith Butler deckt den Zusammenhang von Gewalt und Gewalt durch

Sprache gerade in diesen Prozessen des wirklichkeitserzeugenden Benennens auf.

Hier wäre eine Veränderung durch Butlers Erkenntnisse denkbar, allerdings struk-

turell lehramtlich ausgeschlossen, denn Menschen, die nicht Frauen und Männer

im phäno- und genotypisch eindeutigen Sinn sind, sind ja ebenfalls keine Rechts-

subjekte innerhalb der katholischen Kirche. Deswegen fragt Hahn drittens nach

dem grundsätzlichen Herrschafts- undMachtanspruch des Rechts auf Herstellung

vonWirklichkeit. Recht kann beides, »Diskurse abschneiden und sie ermöglichen«.

Sieht Butler eher die unterdrückende Seite von Rechtsdiskursen, weist Hahn dar-

auf hin, dass Recht auch Gerechtigkeitsdiskurse ermöglichen kann. Alles in allem

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 13

könnte mit Butler eine Verbesserung des Rechtes geschehen, um Reformpotentiale

zu entdecken und um dem butlerischen »Rechtstrouble« nicht auszuweichen.

StefanBöntert verweist eindrücklich darauf, dass die Liturgie »geradezu einHot-

spot« sei, »in dem und aus dem sich kirchliches Leben realisiert«. Judith Butlers

Konzeptionen zu Gender,Macht und Vulnerabilität können als eine Sehhilfe gelten,

um diese Zusammenhänge besser zu verstehen. Allerdings spielt in der deutsch-

sprachigen katholischen Liturgiewissenschaft Butler ebenfalls keine Rolle. Dabei

ist gerade die Genderperspektive für eine liturgiewissenschaftliche Untersuchung

von Gottesdienstentwürfen unerlässlich.Erstens ist die Gottesdienstordnung durch

vorgeschriebene Rollenzuweisungen geschlechtlich geordnet. Zweitens wirkt sich

die Heteronormativität auf die Gottesdienstordnung zusätzlich in dem aus, wel-

che Beziehungskonstellationen liturgisch gewürdigt werden können.Weil dies nur

heteronormative Formen sind, ist hier ebenso Liturgie geschlechtlich geordnet.

Selbst wenn diese Themen in der Liturgiewissenschaft behandelt werden, wird Ju-

dith Butler nicht rezipiert. Dabei kann mit Butler viel besser verstanden werden,

»wie anfällig (liturgie-) theologische Muster, aber auch Rechtsnormen von Gottes-

diensten für die Verengung auf scheinbar festgelegte Geschlechteridentitäten sein

können«. Weiterhin wird theologisch und damit ebenso liturgisch der Machtbe-

griff ausschließlich auf Gott hin angewandt, das menschliche Handeln ist in der

Chiffre des Dienstes beschrieben. Somit wird über die Machtverhältnisse in der

Feier der Liturgie geschwiegen, denn Macht ist eben nicht nur eine Kategorie Got-

tes, sondern auch des Priesters und diese wird wirkmächtig inszeniert. Vor allem

aber muss der Liturgiewissenschaft klar sein, dass sich Liturgie durch ihr Wech-

selspiel mit geschlechtlicher Macht und Normen als Akteur sowie auch als Raum

für machtmissbrauchende Strukturen und Akteure anbietet.

Auch den neutestamentlichen Wissenschaften kann Ute Poplutz in ihrem Bei-

trag attestieren, dass die Rezeption von Judith Butler eher bescheiden ausfällt. Al-

lerdings sieht Poplutz aus der Grundstruktur butlerischen Denkens eine Grenze

gegenüber neutestamentlichen Überzeugungen gegeben, die in der Bewertung der

zeitlichen Struktur liegt. Ist bei Butler die Perspektive rein diesseitig, orientieren

sich die Textsammlungen des Neuen Testaments an einer zur Gegenwärtigkeit hin-

zukommenden Zukünftigkeit. Dennoch findet Poplutz vor allem in der ethischen

Dimension butlerischen Denkens wichtige Anknüpfungspunkte. So ist der Gedan-

ke des Antlitzes, den Butler von Emmanuel Lévinas übernimmt, neutestamentlich

hoch relevant. Denn Gesicht und Gespräch sind miteinander verbunden und stel-

len jede Person unter den ethischen Anspruch, diesemGesicht zu entsprechen.Das

Gesicht fordert eine prinzipielle Gewaltlosigkeit, die bei Butler viel weitergeht als

der reine Verzicht auf Gewalt. Es geht um den Verzicht auf das umfassendeWissen

um sich selbst und darum, diese von Anderen zu verlangen. Dieser Ansatz bietet,

so Poplutz, in besonderer Weise Anknüpfungspunkte an die matthäischen Anti-

thesen. Neben der ethischen Herausforderung wird die Notwendigkeit der Über-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Bernhard Grümme/Gunda Werner

setzung deutlich, die in den Texten überliefert ist. Die Übersetzung von Gewaltlo-

sigkeit ist dann auch der verbindende Punkt, da Butler diese in der Frage verortet,

wie mit eigener Verletzlichkeit umgegangen werden kann ohne andere zu verlet-

zen. Gewaltlosigkeit ist damit weniger ein friedlicher Zustand, als eine Praxis, die

einzuüben den Menschen zum Menschen macht. Die subversive Aufforderung der

Bergpredigt, die genau Gewaltverzicht und Feindesliebe fordert, wäre mit dieser

Praxis sehr gut ins Gespräch zu bringen.

IlseMüllner stellt mit zwei Textanalysen die Frage der Betrauerbarkeit sowie die

Frage nach der Bedeutung von Trauer in den Mittelpunkt. Die Rezeption der grie-

chischen Tragödie der Antigone strukturiert die Idee Judith Butlers, dass Trauer

immer mehr ist als der persönliche emotionale Ausdruck. Müllner extrahiert dar-

aus zwei Fragen: erstens wer denn überhaupt wie betrauert werden darf und zwei-

tens das Spannungsfeld von Verwandtschaft und Staat. Weil Trauerriten nicht nur

persönlicher Ausdruck sind, sondern ebenfalls Verbindungen zwischen den Indivi-

duen herstellen, sind sie produktiv für die Konstitution von Gruppen. Jedoch liegt

genau in dieser überindividuellen Bedeutung ihre politische Brisanz, wie dies ein-

drücklich bei Antigone nachzulesen ist. Denn Trauer ist auch als eine politische

Kategorie zu verstehen, so Müllner mit Butler, weil sie einen Hinweis auf gesell-

schaftliche Muster der Wahrnehmung sowie der Handlungen bietet. Die alttesta-

mentliche Referenzstelle liefert Müllner in der Geschichte der Bücher Samuel, in

der David den hingerichteten ›Sauliden‹ die Bestattung verweigert und daraufhin

Rizpa, eine der Frauen Sauls, die Leichname bewacht und so öffentlich trauert.

In der Öffentlichkeit, so die gemeinsame Linie, bekommen die Trauerriten ihre

Brisanz, weil sie auf Unrecht hinweisen und eine Korrektur erwarten. Diese bei-

den Themen behandeln im Kern die Identitätsfrage. Hierhin platziert Müllner die

Frage der Empathie, die den Perspektivwechsel einschließt. Mit einer alternativen

Übersetzung von Lev. 19, 18, also dem Gebot der Selbst- und Nächstenliebe, macht

sie auf die hebräische Bedeutung aufmerksam, die den Nächsten als »wie du« be-

schreibt. Empathie und Betrauerbarkeit, so Müllner in einer butlerinformierten

Exegese, gehören zusammen. Allerdings ist der eigentliche Clou darin zu sehen,

dass mit Butler zu verstehen ist, dass Trauer eine andere Kategorie ist als Empa-

thie, nämlich zur »erkenntnistheoretisch[en] Figuration des Dritten« gehört und

damit als moralbegründende Funktion verstanden wird.

In der Sozialethik hingegen hat es in den letzten Jahren intensivere Auseinan-

dersetzungen um die Philosophie Butlers gegeben, die dann auch als genuin ethi-

sche Philosophin verstandenwird.Dementsprechend kann AnnaMaria Riedl auf Ju-

dith Butlers Arbeiten zu ethischen Fragestellungen verweisen. Im Mittelpunkt der

Auseinandersetzung von Riedl stehen die Reflexionen zu Anerkennung und Sub-

jektwerdung. Weil Ethik im Spannungsfeld von politischen Theorien, Realitäten

und Ansprüchen steht, ist Ethik auf diese Praxis hin orientiert, allerdings in einer

Zurückhaltung, die um die Gefährdung demokratischer Prozesse durch simplifi-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 15

zierende ethische Urteile weiß. Deswegen ist Ethik im Bereich der Reflexionswis-

senschaften angesiedelt und intensiviert die Reflexion normativer Annahmen in

politischen Prozessen. Weil dem so ist, ist die Ethik weniger normativ als kritisch

gegenüber den Normen und ihren Auswirkungen. In diesem Sinne hat eine solche

Ethik bereits von Judith Butler gelernt, dass Normen durch Diskurse durch per-

formative Prozesse Macht real setzen. Umso notwendiger ist es, zu verstehen, wie

Normen Subjekte hervorbringen. Weil das Subjekt postsouverän ist, ist dies auch

eine Ethik, die sich auf diese Subjektwerdung bezieht. Diese postsouveräne Ethik

sieht die Verantwortung in dieser grundlegenden Gebundenheit des Subjekts und

zieht daraus ihre Konsequenzen, die bis in die politischen Dimensionen hineinge-

hen. Für die Ethik bedeutet dies, dass sie nur dann politisch sensibel sein kann,

wenn sie in der Normendiskussion auf die andere Seite der Normen, nämlich ih-

re hegemoniale und unsichtbarmachende Seite hinweist und für die Veränderung

dieser einsteht. Es handelt sich also um eine kritische Perspektive auf denNormen-

rahmen, insofern dieser Sichtbarkeiten setzt. Diese »Pathologie zweiter Ordnung«

ist das Reflexionsziel von Ethik, denn diese bestimmt ja, wer als exkludiert und

wer als nicht exkludiert auftauchen kann.Theologische Ethik will also Pathologien

zweiter Ordnung verändern, indem sie diejenigen unterstützt, die sich gegen die

Pathologien erster Ordnung wehren, ohne sie paternalistisch zu bestimmen.

Aus moraltheologischer Perspektive bietet Walter Schaupp in drei Motiven An-

knüpfungspunkte in den Arbeiten Butlers an: dem universalistischen Ausgriff ihrer

Ethik, der anti-individualistischen Anthropologie und der grundsätzlichen Unab-

geschlossenheit des Ethischen. Leitend ist die Frage »wer bist du?«. Denn der ant-

wortende Mensch bleibt zweimal fragmentarisch: sich selbst als auch der fragen-

den Person gegenüber, denn wissen kann der Mensch die Antwort nicht sicher.

Allerdings bleibt für Schaupp fraglich, ob das antwortende Subjekt nicht doch ein

Mehr gegenüber dem ihn oder sie bestimmenden Sprachspiel ist? In dem ersten

Motiv kann Schaupp eine argumentative Ähnlichkeit zumnaturrechtlichenDenken

in derTheologie entdecken, welches sich ebenfalls aus einer vor- und über das Sub-

jekt hinausgehende Verflochtenheit ableitet und einen unmittelbaren Aufforde-

rungscharakter kennt, wie ihn auch Butler für die normative Performanz der Dis-

kurse beschreibt. Allerdings schreibt die theologische Ethik in diese Formations-

und Appellprozesse eine grundlegende Unabgeschlossenheit hinein, die als escha-

tologischer Vorbehalt zu verstehen ist. Das zweite Motiv nimmt die Kritik an be-

stimmten Identitätskonzepten in den Blick, die auf der einen Seite die Frage nach

dem Subjekt als Identität, also die Antwort auf die Frage »wer bist du?« offen lässt,

auf der anderen Seite die Rolle kollektiver Identitäten hinterfragt. Denn die Of-

fenheit bedeutet theologisch, sich von einer Abgeschlossenheit sozialer Narrative,

zum Beispiel der Kirche als Volk Gottes, zu verabschieden. Möglich ist dies, in-

dem Menschen ihre eigene Erzählung gegen das bestehende Narrativ stellen. Da-

mit verbünden sie sich zu einer Gruppe und hier liegt die anti-individualistische

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Bernhard Grümme/Gunda Werner

Pointe. Wie sind dann die Intersubjektivität und das soziale Miteinander so zu

bestimmen, dass es der Logik der Macht und Unterwerfung entkommt? Die Un-

abgeschlossenheit des Ethischen als drittes Motiv erinnert aber auch daran, dass

das Ethische sich zwar in der Sprache verdeutlicht, nicht jeder sprachliche ethische

Anspruch aber gewalttätig und abschließend ist. Die Unabgeschlossenheit dieser

Prozesse könne theologisch erneut mit dem eschatologischen Vorbehalt unterfan-

gen werden. Wie aber diese Prozesse der Unterwerfung durch Sprache und der

Ermächtigung so gestaltet werden können, dass sie am Ende nicht in eine Aporie

– es gibt kein handlungsfähiges Subjekt – oder in einen unendlichen Regress – die

Unterwerfung findet eine immer neu vorgelagerte Unterwerfung –münden kann,

bleibt die Frage, die sich bis in die körperliche Konstitution und das Bewusstsein

hinein erstreckt.

Eineweitere ethisch-moralische Reflexion über die BedeutungButlers für theo-

logisches Denken ist in dem Beitrag von Brianne Jacobs zu finden. Ihre Arbeiten ver-

binden die Anregungen Butlers mit den aus der Tradition entnommenen Kategorie

von Schuld und Sünde und führen sie deutlich weiter. Jacobs kann in der englisch-

sprachigenTheologie bereits auf eine bestehende Rezeption Butlers in der feminis-

tischen Ethik hinweisen und auf dieser aufbauen. Sie stellt die These auf, dass die

Theorie des sozialen Selbst von Butler helfen kann, moralische Zurechenbarkeit im

Kontext sozialer Sünde zu denken. Sünde ist selbst eine durchaus hilfreiche Ka-

tegorie, wenn sie den Denkhorizont eröffnet, dass es gute und gelingende Bezie-

hungen geben kann. Weil Sünde also das Gegenteil dessen darstellt, was gut und

gelungen ist, kann sie als Hoffnungshorizont positiv reframed werden. Diese Neu-

interpretation geschieht gleich doppelt, nämlich in der Tradition der katholischen

Soziallehre, die Ende des 19. Jahrhunderts den Gedanken struktureller Sünde ent-

wickelt, und zugleich in der Veränderung der Deutung als Hoffnung. Soziale Sünde

hat vor allem das Problem, dass sie der Kerndefinition von Sünde nicht mehr nach-

kommt, nämlich, dass Sünde eine persönliche willentliche Entscheidung sei. But-

ler bietet einen Ausweg: »What our moral obligations are within systems of nation,

rights, and identities that negate some subject’s claim to full humanity«. Zugrunde

liegt der Perspektivwechsel Butlers von Gender-Fragen zu politisch-ethischen Fra-

gen nach 9/11. Dieser Wechsel ist, so Jacobs, ein Wechsel, der die Moralität in den

Mittelpunkt stellt. Das Subjekt bleibt jedoch konstruiert und das Subjekt kann sich

zu sich selbst narrativ nur verhalten über das Angewiesensein auf Andere, die die

Konstruktion des Subjekts gestalten. In diesen Konstruktionen spiegeln sich aber

die Normen und Sichtbarkeiten, also die Frage, wer zum Humanen gehört. Damit

ist die Subjektkonstruktion bereits der Ort sozialer Sünde. Auch wenn also jedes

Subjekt nicht freiwillig und freigewählt teilhat an der sozialen Sünde, kann jedes

Subjekt sich zur vorfindbaren Struktur, zur sündigen Situation verhalten. Deutlich

wird dies in der Trauer, die zu einer messianischen Haltung wird, weil sie das Jetzt

in die Geschichte fügt.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 17

Magnus Striet nimmt im theologischem Nachdenken eine weitgehende Igno-

ranz der Subjektivationstheorie, die Judith Butler im Anschluss an Michel Foucault

entwickelt hat, wahr. Dabei bietet diese Theorie wesentliche Einsichten in die Art

und Weise, wie sich das Subjekt vorfindet. Denn als gleichermaßen unterworfe-

nes und ermächtigtes Subjekt müsste sich Theologie doch der Aufgabe stellen, das

Zueinander von Gott und Mensch neu zu denken, ein Zueinander, das theologisch

mit dem Begriff der Gnade verstanden wird. So sehr also Striet Butler kritisch

aufnimmt und betont, dass im Subjekt selbst keine Kausalität wirken kann, al-

so die Freiheit postuliert werden muss, so sehr stimmt er mit ihr überein, dass

kein Subjekt gedacht werden kann, das nicht subjektviert ist. Vor allem aber be-

deutet dies, sich wirksam von der Vorstellung zu verabschieden, es gäbe so etwas

wie eine überzeitliche Vorstellung ›des‹ Menschen, als sei ›der‹ Mensch unverän-

derlich. Der Mensch, dann doch im Singular benannt, ist einzeln, vulnerabel und

nur als Individuum anzutreffen und muss sogar vor dem Zugriff eines überindivi-

duellen, überzeitlichen Mensch-Seins geschützt werden. Diesem Menschen steht

ein Gott gegenüber, der radikal freier gedacht werden müsste, als er es wird: als

wirkliche Kontingenz, als Nicht-Notwendigkeit bis in die letzte Konsequenz. Was

passiert dann aber mit einem Gott-Mensch-Verhältnis? Was passiert im Menschen

im Moment des Bewusstwerdens von Subjektivierungsprozessen? Die – so Striet

– beinahe meditativen Passagen Butlers in ihren Adorno-Lectures von 2002, in de-

nen sie über die intersubjektive Zumutung angesichts der Subjektivierungen nach-

denkt und über die Frage, wiemit der Schuld umzugehen ist, die dadurch entsteht,

eröffnen ein säkulares Sprechen über Gnade. Es geschieht etwas im Zueinander

subjektivierter Subjekte, wenn sie sich ihrer und der fremden Subjektivation ge-

wahr werden. Mit dem Gewahrwerden wird ja auch die Schuld, die durch die nicht

ausbleibende Subjektivation sich einstellt, selbst wenn der Mensch die ethische

Verantwortung übernimmt, deutlich. Diese Schulderfahrung bei übernommener

ethischer Verantwortung holt Butler – so Striet – nicht mehr argumentativ oder

reflektiert ein. Striet vergleicht diese Erfahrung von Gnade und Vergebung, die

vielleicht einander gewährt werden können, mit der Erfahrung Kants, in sich das

moralische Gesetz und den bestirnten Himmel bewunderungswürdig zu entde-

cken. Dies könnte, so Striet abschließend fragend, für ein ethisches Leben doch

ausreichen.

Judith Butlers Überzeugung, dass Widerstand deswegen möglich ist, weil zwi-

schen jeder Aussage und ihrem Zitieren eine Lücke, ein ›Gap‹ besteht, führt Gunda

Werner zu der grundlegenden dogmatischen Reflexion, wie Traditionsbildung mit

Butler zu denken wäre. Weil Judith Butler in dem Mainstream der (katholischen)

Dogmatik nicht rezipiert wird, gibt es auch hier keine Referenzpunkte. Normen

sind, so Butler deutlich, keine Einbahnstraße, sondern das Subjekt verhält sich zu

dem sie oder ihn normierenden Diskurs. Die Fragilität der Normen liegt genau in

diesem Prozess. Nun ist im römisch-katholischen Verständnis Tradition in Denk-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Bernhard Grümme/Gunda Werner

formen formuliert, die die Weitergabe der Tradition als ›Verheutigung‹, ›Deutung

in den Zeichen der Zeit‹ u.v.m. verstehen. Damit ist zugeich ausgesagt, dass der

Inhalt des Glaubens, das depositum fidei, unveränderlich ist, nur die Form kann

sich in Maßen ändern. Allerdings macht die katholische Kirche seit den 1960er

Jahren sehr eindeutig die Erfahrung, dass nicht nur die Formen, sondern auch die

Inhalte nicht mehr gelebt, nicht mehr tradiert werden. Dieser breite Dissens von

Gläubigen, TheologInnen und zum Teil auch Bischöfen oder Priestern wird als ein

Problem angesehen, welches die Einheit gefährdet. Was aber wäre, wenn dieser

Dissens, mit Butler gesprochen, die Lücke im Zitat, nicht gefährlich, sondern Be-

dingung der Möglichkeit von Tradition überhaupt wäre? Dann ist das persönliche

Sich-Verhalten zum Zitat, was die Lücke ausmacht, Teil der Traditionsbildung und

zwar sowohl des Subjekts als auch der Kirche. Die Lücke würde damit zur norma-

tiven Gestalt der kirchlichen Traditionsbildung und zum kritischen Moment der

Überprüfung. Dies ist eindeutig an den geschlechtlichen Körperpraxen nachzu-

weisen, die tun, was sie sind und nicht, was sie sollen. Anders als mit diesen dis-

sidenten Körpern war und ist aber Tradition nicht denkbar. Dieser Dissens, diese

Lücke wäre der Ort der Traditionsreflexion als auch Bedingung von Tradition.

Saskia Wendel streicht die Bedeutung hervor, die Judith Butler ihrer jüdischen

Herkunft in Philosophie und Ethik gibt und sieht hierhin religionsphilosophisch

drei Anknüpfungspunkte. Erstens untersucht Wendel die innere Architektur zwi-

schen Politik, ethischer Praxis und einem religiösen Hoffnungsversprechen auf Er-

lösung und betont, dass sich Butler in die »Tradition einer Philosophie und Theo-

logie ›nach Auschwitz‹ stellt«. In Butlers Denken wird dies durch die expliziten Be-

züge zu der Idee des Messianischen bei Benjamin hervorgehoben, die Wendel als

eine Unterbrechung der Jetzt-Zeit deutet und damit die Aufmerksamkeit auf die

Leidenden und die Opfer gelenkt wird.Weil sich Butlermit denUnterwerfungsme-

chanismen auseinandersetzt und die Verletzlichkeit und Trauer des Menschseins

in den Mittelpunkt stellt, ist ihre Philosophie wie auch die Religionsphilosophie

auf eine Idee der Erlösung hin ausgerichtet, die allerdings deutlicher zu bestim-

men wäre. Zweitens knüpft sie an das Subjektverständnis von Butler an und fragt

nach den Möglichkeiten religiöser Selbstdeutung. Weil das Leben als gefährdetes

und von anderen abhängiges Leben gedacht wird, kann diese Vulnerabilität »zu

einer Art Existenzial verkörperter Existenz« werden, so Wendel. Die Erfahrung

der gefährdeten Existenz, so Wendel weiter, ist aber gerade die Grunddispositi-

on die nach Kant die Frage nach der Religion, nämlich nach der Hoffnung, eröff-

net. Mit Butler kann gezeigt werden, wieso angesichts der grundlegenden Gefähr-

dung des Lebens und der Erfahrung der Nichterfüllung der Sehnsucht nach gu-

tem Leben, die zur Trauer und Melancholie führt, überhaupt religiöse Sinn- oder

Weltdeutungen entstehen. Drittens geht die religionsphilosophische Reflexion ei-

nen Schritt weiter, weil sie auch die Bestimmung der aufgewiesenen Möglichkeit

religiöser Selbstdeutung denken will. Es entsteht eine Dialektik in der Subjekti-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 19

vierung. Zugleich wird die andere Seite deutlich, die melancholisch die Brüche

und das Unvollendete sieht, etwas das – so Wendel – Butler als kritischen Einwurf

gegen einen Geschichtsentwurf betont, der immer nur den Fortschritt sieht. Des-

wegen haben die religiösen Hoffnungsgestalten einen ethischen und politischen

Charakter, weil sich in der performativen Versammlung etwas darstellt, was rein

innerweltlich nicht vollzogen werden kann. So sind die religiöse und säkulare Deu-

tung des Lebens sich darin einig, dass es um gute Lebensbedingungen imHier und

Jetzt für alle geht.

Der Beitrag von Claudia Jahnel orientiert sich in einer anderen theologischen

Disziplin, der interkulturellen Theologie, ebenfalls an der Frage des ›Zwischen‹

oder des ›Mehr‹. In der interkulturellen Theologie findet sich auch deswegen so

eine breite, wenn auch kritische Rezeption von Judith Butler, was für die Theologie

eine eher einmalige Situation darstellt, weil sich in der interkulturellen Theologie

auch zunehmend jene Theologien verorten, die aus einer spezifischen Perspektive

Theologie denken, für die Butler theoriebildend gewesen ist (queere Theologien,

kontextuell feministischen Theologien z.B.). Für Jahnel steht der kritische Bezug

auf Butler im Mittelpunkt ihrer Ausführungen, denn so sehr Butler die Themen

ausweist, die für interkulturelleTheologie grundlegend sind, also vor allem die Fra-

ge nach der Deutungsmacht und der Repräsentation, die Fragen nach Widerstand

und Othering und viele mehr, ist der Bezug auf Butler oftmals deswegen kritisch,

weil in der Dekonstruktion der vorherrschenden Diskurse durch die Konstruktion

von Gegendiskursen die machtvollen Diskurse wiederholt werden, solange es nicht

eine wirkliche subversive Gegenkonstruktion gibt. Für diese müsste aber geklärter

sein, so Jahnel kritisch, wie Handlungsmacht sich gestaltet. Für das Fach Interkul-

turelle Theologie, das sich mit weltweiten Hybridformen des Christlichen beschäf-

tigt, gilt im besonderen Maße die Aufmerksamkeit für die Aushandlungsprozesse

als Machtprozesse, wobei das Augenmerk auf das ›Zwischen‹ gelegt wird, das als

›contact zone‹ zu denken ist und zugleich als der Ort der Wahrheit Gottes. Denn

für die Theologie ist der ›cultural turn‹ nicht der alleinige Orientierungspunkt, son-

dern die Überzeugung, dass in den Rissen und Ambivalenzen sich mehr zeigt. In

der konkreten Durchführung kann Jahnel am Beispiel dreier ›turns‹, dem cultural,

postcolonial und dem material-body turn, zeigen, wie sich die Butler-Rezeption ge-

rade über die Ambivalenzen und diskursiven Brüche in die Theologie einschreibt.

Offen bleibt dabei jedoch die westliche Perspektive als auch erneut die Frage, ob es

eine eigene, nicht-diskursive bestimmte körperliche Erfahrung geben könne. In-

terkulturelle Theologie jedenfalls, so Jahnel abschließend, tritt für das Offenhalten

der Risse und Brüche ein, um von dort neu zu lernen, was in der Eindeutigkeit

zunächst verlernt werden müsse.

Über das Verhältnis von rabbinischem Judentumund Judith Butler denkt Yiftach

Fehige in seinem Aufsatz, der sich mit dem Verständnis von Pluralität und Diversi-

tät in einem wissenschaftstheoretischen Interesse auseinandersetzt. Pluralität ist

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Bernhard Grümme/Gunda Werner

präzise genommen die Anerkennung von Verschiedenheiten, in diesem Fall von

sexueller Diversität. Denn die sexuelle Diversität ist – so Fehige – die Case Study

für das dahinterliegende Wissenschaftsverständnis. Fehige verdeutlicht dies am

Beispiel von Transgender. Nirgendwo sonst wird so deutlich, dass eine postulierte

Binarität der Geschlechter – sei sie evolutionär begründet oder religiös – an ihre

Grenzen stößt und keinen lebbaren Raum ermöglicht. Denn gerade die auf Repro-

duktion sich begründende Wissenschaftlichkeit verfolgt einen wissenschaftlichen

Monismus, in dem die Begründung nur in einer These, in einer Logik erfolgt. Dies

gilt ebenso für eine Theologie, die sich dieser Begründung anschließt. Gegen die-

sen theologischenWissenschaftsmonismus setzt Fehige entschieden die nur in der

Diversität existierende rabbinischeDiskussionskultur. Erst ›das eine und das ande-

re‹ eröffnet den Raum für eine qualifizierte Pluralität, die die Diversität als durch

Variationen von Bedeutung affirmiert. Dies aber entspricht ziemlich genau dem

Anliegen Judith Butlers, aus den bestehenden Machtverhältnissen heraus die Be-

dingung der Möglichkeit für eine Lesbarkeit geschlechtlicher Identitäten jenseits

des binären Codes zu analysieren. Theologische Reflexion kann mit Judith Butler

und der rabbinischen Überzeugung, dass konfligierende Ideen gleichzeitig wahr

sein können und erst im Zueinander wahr sind, aus dem wissenschaftlichen Mo-

nismus herauskommen zu einer qualifizierten Pluralität.

Ute Gause und Benedikt Bauer bieten eine kirchengeschichtliche Reflexion dar-

auf, welcheThemen Gegenstände kirchenhistorischer Forschung wären, würde die

Theorie von Judith Butler, dass jedes Thema ein ›Abjektum‹ hat, ernst genommen.

Konsequent zeigen beide AutorInnen auf, wie sich diese ›Abjektifizierungsmus-

ter‹ nicht erst durch die Kirchengeschichtsschreibung ziehen, sondern auch be-

reits schon in den historischen Fallbeispielen zu erkennen sind. Dieser Bereich des

Abjekten stellt dabei jene Themen zur Verfügung, die sich gegen die vorgeschrie-

bene binäre Geschlechternorm stellen.Wird mit dieser Perspektive konkret auf die

Reformationsgeschichte geschaut, so könnte eine andere Geschichte erzählt wer-

den. Gerade die Frage der Geschlechter wird in der Kirchengeschichtsschreibung

beider Konfessionen zu einem Kampfbegriff, mit dem die andere Konfession als

nicht normal, als abjekt beschrieben wird. Darin, so z.B. in der katholischen Lu-

therdeutung als ›Sarcologie‹, können zugleich aber nicht nur eigene konfessionelle

Zuspitzungen verstanden werden, sondern auch die der anderen Konfession. Die

Frage, wie die realitätsgetreue Nachzeichnung und Referenz der Quellen möglich

ist, stellt sich allerdings für Bauer und Gause weniger, sondern wie durch Kirchen-

geschichte eine normierte binäre und auf Differenz und vermeintliche Komple-

mentarität festgelegte Zweigeschlechtlichkeit und ihr Verhältnis perpetuiert wird.

Kirchengeschichte ist also nicht neutral. Deswegen müsste es mit Butler darum

gehen, im Nachhinein in den vorfindbaren kirchengeschichtlichen Aufarbeitun-

gen jene Ambiguitäten und Abjektifizierungsmuster zu identifizieren und offen zu

legen, die den hermeneutischen Rahmen bilden. Dies würde zu einer veränder-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 21

ten und ergänzten Kirchengeschichte führen, die z.B. eine reine additive Frauen-

geschichtsforschung als nicht ausreichend entlarvenwürde,weil mit ihr noch nicht

die kritische Perspektive eingenommen würde, wieso jetzt welche Frauenfigur wie

erforscht wird. Die beiden AutorInnen können die Fruchtbarkeit der Suche nach

dem Abjekten an unterschiedlichen Beispielen illustrieren und damit in der Tat

eine kritische Kirchengeschichte, man könnte sagen, eine Kirchengeschichte der

zweiten Ordnung, eröffnen.

Die Untersuchung normierter und normiernder Geschlechtsvorstellungen, vor

allem der weiblichen, steht im Mittelpunkt der dogmengeschichtlich orientier-

ten Untersuchung von Gunda Werner. Indem sie die bestehenden römischen Do-

kumente zu Frauen, Familie und Gender analysiert, kann sie eine zweifache Re-

zeptionsgeschichte offenlegen. Erstens wird der Begriff ›Gender‹ in den römischen

Lesarten zunächst überhaupt nicht auf Judith Butler zurückgeführt. Dies ist nur

konsequent, wurde doch der Begriff auf der UN-Frauenkonferenz in Peking 1995

zum ersten Mal durchgehend benutzt. Er ist in erster Linie ein juristischer Be-

griff und zeichnet ein, dass Gerechtigkeit für alle Geschlechter einzufordern ist

und dies überprüfbar sein muss. Allerdings ist die weitere Rezeption von Gender-

Theorien mit einer massiven Ablehnung dieser Vorstellung von Gerechtigkeit auf

Seiten des Vatikans der Beginn einer Entwicklung, die römisch in die Vorstellung

einer ›Gender-Ideologie‹ mündet, die wiederum nicht namentlich, aber der Sache

nachmit Judith Butler zu verbinden ist. Dem stellt der Vatikan die Vorstellung ent-

gegen, die Frauen seien von ihremWesen her ontologisch anders als Männer, näm-

lich empfangend, passiv. Dies wird in einer grundlegend ontologisch angelegten

Komplementarität als vonGott gewollt verstanden. Sowird die Argumentation ein-

geführt, dass nur einMannChristus repräsentieren könne,weswegen Frauen keine

Weihe empfangen könnten. Auch Maria sei nicht zum Priester in der Nachfolge Je-

su von ihm benannt worden, weil die Rolle der Frau in der Kirche eine andere sei.

Dieses an Maria orientierte Bild zeigt zweitens die Rezeption eines Marienbildes,

das sich im späten 19. Jahrhundert im sogenannten ›marianischen Wunder‹ ver-

festigte und eine antimoderne Stoßrichtung hat. Diese verbindet sich mit einer

grundlegenden Dichotomie von Welt und Kirche, bis in die Begründungslogiken

hinein. Denn es müsse in der Welt nicht verständlich sein, wie Kirche sich versteht

und umgekehrt könnten weltliche Argumente für die Kirche nicht gelten. Deswe-

gen ist es notwendig, dogmengeschichtlich die von Gause und Bauer geforderte

Reflexion zweiter Ordnung anzuwenden, um die ›hidden patterns‹ zu entdecken

und wirkungsvoll dekonstruieren zu können.

Mit diesen vielstimmigen Blicken auf das so komplexe Werk Butlers will eine

Diskussion eröffnet sein, die die Theologie aufmerksam macht für ihr Eingebun-

densein in die gegenwärtigen kontextuellen Prozesse, in denen sie steht. Als sei

es eine erste Bewährungsprobe, fällt die Fertigstellung des Buches in die ›Corona-

Zeit‹. Fast alle Beiträge beschäftigen sich mit Vulnerabilität, mit Körperlichkeit,

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Bernhard Grümme/Gunda Werner

mit der Bedeutung, in der Öffentlichkeit zu erscheinen, mit Trauer, mit der Fra-

ge, wer wie gefährdet ist und wonach sich Gefährdung richtet, der Frage nach dem

Wert des Lebens und desMensch-Seins. In dieser Zeit dieses Buch fertig zu stellen,

bedeutet auf einer Meta-Ebene, darüber nachzudenken, wie TheologInnenTheolo-

gie verstehen können in einer verkörperten Vulnerabilität, die zugleich einen ethi-

schen Anspruch erhebt, über Menschsein nachzudenken und darin politisch zu

sein; und doch zugleich als TheologInnen in der Wissenschaft im Gegensatz zu

anderen privilegiert zu sein, dem eigenen Beruf nachzugehen und in gesicherter

ExistenzTheologie treiben zu können.Mit Judith Butler ließe sich ein zweites theo-

logisches Buch zu den Herausforderungen dieser Zeit schreiben!

Die Idee für dieses Buch entstand in einer Kneipe in Bochum, der vielleicht

beste Ort für das Nachdenken über eineTheologie, die sich außerhalb ihrer eigenen

Bezüge bewegt und nach Innovationen und Anregungen sucht. Nach zwei Jahren

intensiver Arbeit danken wir den Autorinnen und Autoren für dieses theologische

Experiment, für viele war es die erste Auseinandersetzung mit Judith Butler, oder

die erste im Blick auf das eigene Fach oder eine Entwicklung einer neuen Idee mit

den Anregungen von Judith Butler.

An der Fertigstellung des Buches haben in Graz und Bochum viele Menschen

mitgearbeitet, es entstand nach und nach eine ›Butler-Buch-Gruppe‹. Ganz beson-

ders möchten wir daher Mario Steinwender, Graz, für die unermüdliche Korrek-

tur und formale Bearbeitung der Texte, Frau Andrea Granitz, Graz, dafür, dass sie

am Papier und in der digitalen Datei so verlässlich und gründlich auf Fehlersuche

gegangen ist, danken! Ebenso danken wir Herrn Dr. Daniel Minch, Graz, für die

Korrektur der englischen Texte. Frau Petra Schäfer, Bochum, hat unzählige Korrek-

turen übertragen, Herr Patrick Dzambo, Bochum, kurzentschlossen und tatkräftig

die Koordination und die Überarbeitung der korrigierten Texte übernommen und

hatte stets den Überblick. Frau Brigitte Domanski, Bochum, verdanken wir nicht

nur die kurzentschlossene Erstellung des Manuskripts, sondern auch einen kriti-

schen Blick auf alle Texte und die Sorge dafür, dass wir den Zeitplan einhalten.

Ganz herzlichen Dank allen und irgendwann können wir dies auch gemeinsam

feiern!

 

Bochum und Graz, im Mai 2020

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001 - am 14.02.2026, 19:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

