
Wissenskrise als Wahrheitskrise

Postmoderne Wahrheitskritik gegen den Strich gelesen

Johanna Wischner

In der Philosophie ist Wissen immer schon in der Krise. Sie fragt: Was können wir

wissen? Woher wissen wir, was wir wissen? Und wie können wir sicher sein? Die-

se Fragen zu stellen ist die Kernaufgabe der Epistemologie, eines Teils der theore-

tischen Philosophie. Insofern ist für die Philosophie das In-die-Krise-Bringen von

Wissen Teil des täglichen Geschäfts. Zugleich weist die Frage nach demWissen auf

eine viel tiefere,metaphysisch deutlich aufgeladenere Frage: auf die Frage nach der

Wahrheit. Im Folgenden wird ein fast vergessener philosophischer Streit um die

Wahrheit analysiert, die habermasianische Kritik an der Postmoderne, die zwar in-

zwischen historisch ist, aber ein bis heute wirksames theoretisches Framing ge-

setzt hat.Habermas’Vorwürfe desRelativismusunddie deutlich normativ geprägte

Stoßrichtung seiner Kritik verdecken einerseits die wahrheitstheoretische Unaus-

gegorenheit seiner Position und weisen andererseits der wahrheitskritischen Posi-

tion der Postmoderne eine rein destruktive Rolle zu. Der vorliegende Text will hier

eine Gegenposition einnehmen und darstellen, wieso diese Deutung ein Missver-

ständnis ist und auf welcheWeise das konstruktive Potenzial postmoderner, wahr-

heitskritischerTheoriebildung sogar besonders gut geeignet sein könnte,auf die ak-

tuelle Lage der politisch-gesellschaftlichenWahrheitskrise zu reagieren.

Die Beziehung zwischen Wahrheit und Wissen ist weit weniger klar als man

meinen könnte.Wahrheit ist natürlich das, auf dasWissen sich bezieht – der Inhalt

desWissens kannnurWahrheit sein, sonst ist es keinWissen (vgl. dazu auchHardy/

Meier-Oeser 2004). Allerdings gehen die epistemologischen Ansichten darüber, ob

und inwiefernWissen überhaupt erreichbar ist, naturgemäß auseinander. Skeptisch

werden die Positionen genannt, die diese Möglichkeit tendenziell bezweifeln, rea-

listisch diejenigen, die grundsätzlich von einer Erkenntnismöglichkeit der Realität

ausgehen – Abstufungen und Differenzierungen erzeugen aus diesem Befund ein

kaum überblickbares Meer an Positionen.

In Bezug auf die Wahrheitstheorie bedeutet das, dass realistische Positionen

grundsätzlich davon ausgehen müssen, dass Wahrheit in einer für den Menschen

handhabbarenWeise existiert, sonst wäre die Forderung, sie sei erkennbar, witzlos.

Skeptische Positionen können hingegen in Wahrheitsfragen sehr unterschiedliche

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 (Nicht-)Wissen in der Krise

Auffassungen vertreten: Eine zum Beispiel wissenschaftstheoretisch verstandene

Skepsis, jemals überzeitlich gültige wahre Aussagen über dieWirklichkeit im Sinne

von bewiesenen Naturgesetzen treffen zu können, wie sie Poppers Falsifikationis-

mus ausdrückt (vgl. Poser 2001: 119f.), bedeutet nicht, dass nicht im Hintergrund

dennoch die Vorstellung steht, es gebe eine solche, absolut gültige Wahrheit – sie

ist in dieser Epistemologie nur nicht erkennbar. Die von Jürgen Habermas für seine

Philosophie in Anspruch genommene »Fallibilität«, die im Fortgang dieses Textes

zur Sprache kommt,muss, so meine ich, in ähnlicherWeise verstanden werden.

Wahrheitstheorien

Eine klassische und intuitiv wohl auch die einleuchtendste Vorstellung des Zusam-

menhangs vonWissen undWahrheit ist die, dassWissen (sei es nun erreichbar oder

nicht) die Realität abbilden soll und auf diese Weise wahr ist. Das Prädikat »wahr«

zeigt hier die Übereinstimmung zwischen Wissen und Welt an. Wahrheit ist et-

was,das sinnvollerweise (spätestens seit dem linguistic turn) nurAussagenzukommen

kann, das heißt, sie ist sprachlich verfasst. Die Abbildungsfunktion, die Sprache

also einnimmt, wenn es um die Erkenntnis der Realität geht, wurde exemplarisch

von LudwigWittgenstein in seinem berühmtenWerk »Logisch-philosophische Ab-

handlung« (Wittgenstein 1963/1922), auch bekannt als »Tractatus«, dargestellt. Auch

wenn sich seither die philosophische Forschung weiterentwickelt hat, nicht zuletzt

hat Wittgenstein selbst in seinem zweiten großenWerk, »Philosophische Untersu-

chungen« (Wittgenstein 2001/1953) das Verständnis von Sprache als Abbild in Frage

gestellt, so entspricht dieses dennoch nachwie vor einer weit verbreiteten Intuition

über die Beziehung zwischenRealität,Wissen undWahrheit. Es steht insbesondere

auch im Hintergrund vieler skeptischer Positionen, die zwar die Erkenntnismöglich-

keit vonWahrheit in Frage stellen, aber die grundsätzliche Vorstellung, dassWissen

die Realität abbildenmuss (bzw.müsste, wenn esmöglich wäre) und dass diese Be-

ziehung als »Wahrheit« verstanden wird, besonders stark betonen.1

1 Das, was heute in der Regel als erkenntnistheoretische Skepsis bezeichnet wird, geht auf

das Konzept der so genannten »pyrrhonischen Skepsis« zurück. Pyrrhon hat die klassische,

heute als skeptisch bezeichnete Position vertreten (vgl. insbes. Long 1995: 939, 943f.): Dioge-

nes Laertios »beschreibt ihn als jemanden, der ›eine Philosophie der Unbegreiflichkeit der

Dinge (…) und der Urteilsenthaltung (…) praktiziert‹« habe. (Long 1995: Sp. 939, vgl. insges.

Long 1995) Dass in einer solchen Haltung ein besonders starker Wahrheitsbegriff zu finden

sein kann, zeigt ein Cicero-Zitat, das paraphrasiert, dass »die Wahrheit in die Tiefe versenkt

worden sei und daß alles von Meinungen und Konventionen beherrscht werde« (zit. n. Long

1995: Sp. 941). Skepsis ist also auch verstehbar als eine Haltung, die der Wahrheit einen be-

sonders großen Stellenwert einräumt, aber bezweifelt, diesem Anspruch durch die mensch-

liche Forschung gerecht werden zu können. Es kann dabei ein besonders herausgehobener,

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Wischner: Wissenskrise als Wahrheitskrise 21

So einleuchtend diese Vorstellung von Wahrheit als die Wirklichkeit abbildend

ist, gab es immer auch Gegenbewegungen zu einem zu optimistischen Wahrheits-

begriff.2 In der neueren Philosophie hat sich spätestens ab dem Ende des 19. Jahr-

hunderts in der Geistesgeschichte eine metaphysik- und wahrheitskritische Bewe-

gung vollzogen, die die Existenz von Wahrheit als etwas Absolutes, nicht Korrum-

pierbares – d.h. vor allem auch nichtmitMachtfragen Vermischtes – und überzeit-

lichGültiges zunehmend inFrage stellte.UnddieseBewegung,die inder sogenann-

ten »Postmoderne«kulminierte,warkeineprimär epistemologischeErschütterung,

sondern letztlich eine derMetaphysik. Es war eineWahrheitskrise, die aber vielerorts

alsWissenskrise begriffenwurde und deren Erscheinen sich in der Breite tatsächlich

oftmals als Krise desWissens zeigte.

Die Postmoderne und ihre Gegner*innen

Die »Postmoderne« wurde 1979 durch Jean-François Lyotard ausgerufen. In diesem

Jahr veröffentlichte er »La condition postmoderne«, auf deutsch 1986 »Das postmo-

derne Wissen«, das als Gegenwartsdiagnose zu verstehen ist. Hier brachte er die

zeitgenössischen Entwicklungen so pointiert auf den Punkt, dass sich die Bezeich-

nung breit durchsetzte und ein topos geschaffen wurde, der auch einen bestimm-

tenphilosophischenStandpunktmarkiert.Esmagzunächst einmal eineempirische

Diagnose gewesen sein, aber Lyotard ergreift in diesem Werk auch Partei für eine

bestimmteWirklichkeitsdeutung und eine bestimmteMetaphysikkritik.

Interessanterweise ist es wiederum Wittgenstein, auf den er sich beruft,

und zwar auf einen Begriff aus den »Philosophischen Untersuchungen«: Um die

Gebrauchsfunktion vonSprache– inAbgrenzung zur reinenBildfunktion– indenFo-

kus zu rücken, prägteWittgenstein den Begriff des »Sprachspiels«, in dem Sprache

als regelgeleitete, lebensweltlich eingebettete Praxis aufgefasst wird. »[E]ine Spra-

che vorstellen heißt, sich eine Lebensform vorstellen.« (PU § 19) In Wittgensteins

Konzeption kann es unendlich viele Sprachspiele geben, da auch unendlich viele

metaphysisch gehaltvoller Wahrheitsbegriff eine Rolle spielen, vergleicht man das etwamit

dem pragmatistischen Wahrheitsbegriff – der Pragmatismus ist eine dezidiert antiskepti-

sche Philosophie –, der es den Handelnden relativ einfach macht, herauszufinden, ob eine

Aussage wahr ist oder nicht (vgl. klassisch James 1994, Kap. 6).

2 Man könnte mitunter den Eindruck erhalten, es gebe in der Philosophie eine unendliche

Pendelbewegung zwischen Konstruktivismus und Realismus (vgl. Heidenreich 2015: 229) –

kürzlich wurde mit dem »Neuen Realismus« eine Bewegung hin zu mehr »Erkenntnisopti-

mismus« ausgerufen. Dessen Anspruch, neu oder innovativ zu sein, stellt Felix Heidenreich

(2015) allerdings in Frage (Zitat ebd. S. 229) und legt überdies eine pointierte Darstellung des

momentanen Stands der Postmoderne-Diskussion vor.

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 (Nicht-)Wissen in der Krise

soziale Kontexte denkbar sind, für die eigene Verständigungsweisen entwickelt

werden.

Lyotards Postulation der Postmoderne entwickelt aus diesem Begriff des

Sprachspiels heraus eine Gegenwartsdeutung, die von einer »Heterogenität der

Sprachspiele« (Lyotard 1986: 16) ausgeht. Er stellt dar, warum die »großen Erzäh-

lungen« der Moderne nicht mehr funktionieren: die spekulative Erzählung und die

Erzählung der Emanzipation, die für die Moderne als Fundierungsnarrative für

Wissen fungieren. Seiner Analyse nach können diese Erzählungen nicht mehr das

Wissen legitimieren, weil sie aufgrund innerer Erosion, der Erosion ihrer Anlage

und Prinzipien, nicht mehr glaubwürdig sind (Lyotard 1986: 112–119).

DieHeterogenität der Sprachspiele, die nicht durch gemeinsame »großeErzäh-

lungen« überbrückt werden kann, führt letztlich zu einer Zersplitterung der Wis-

sensansprüche, die nicht mehr in eine einzige große und glatte Weltdeutung über-

setzbar sind. Zugleich ist in der Postmoderne das Wissen gesellschaftlich in einem

Regelkreis der Performativität an Geld undMacht gebunden und daher tendenziell

auchals problematisch zuverstehen,aber: »DaspostmoderneWissen ist nicht allein

das Instrument der Mächte. Es verfeinert unsere Sensibilität für die Unterschiede

und verstärkt unsere Fähigkeit, das Inkommensurable zu ertragen.« (Lyotard 1986:

16)

Es lehrt uns also Kernkompetenzen für das Zurechtfinden in einer komplexer

werdenden Welt. Dieser zwischen philosophischer und soziologischer Analyse

changierende, monumentale Text wurde aber auch als Stellungnahme aufgefasst:

als Stellungnahme in der Debatte um die Fundierungskrise, die die Geisteswis-

senschaften, insbesondere die Philosophie, seit dem Ausgang des 19. Jahrhunderts

erfasst hatte.

Der von Lyotard in dem Buch direkt angegriffene Habermas hat mit seinem

Buch »Der philosophische Diskurs der Moderne« der Postmoderne eine bestimmte

Haltung gegenüber Grundlegungsfragen zugeschrieben, die bis heute das Bild der

Postmoderne und von postmodernenDenker*innen prägt.Die Parallelführung von

Postmoderne und »neostrukturalistische[r] Vernunftkritik« wird bereits im Vor-

wort des Bandes angedeutet (Habermas 1988a: 7) – hier wird deutlich, dass es sich

um eine »Herausforderung« handelt, auf die Habermas durch die Rekonstruktion

seines eigenenModerneverständnisses reagiert (vgl. ebd.).

So uneins sichHabermas und Lyotard in derDeutung der Krise seinmögen, dass

das Wissen in der Krise ist und damit auch der Wahrheitsbegriff zur Disposition

steht, ist für beide unstrittig. Mehr noch: Sie sind sich auch darüber einig, dass es

sich um eine Fundierungs-, eine Legitimationskrise handelt. Während allerdings

Lyotard in gewisserWeise auf der beschreibendenEbene bleibt, auchwenn er eben-

so überUmgangsweisenmit den von ihmherausgearbeiteten Befunden nachdenkt,

hebt Habermas stark auf die normative Ebene ab und geht davon aus, dass diejeni-

gen, die die Zerstörung der modernen Legitimierungen beschreiben, diese guthei-

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Wischner: Wissenskrise als Wahrheitskrise 23

ßen. Ich glaube,das ist ein zentralesMissverständnis derDebatte, die später beson-

ders heftig, auch von jeweiligenSchüler*innen, als die »Foucault-Habermas-Debat-

te« geführt wurde.

Motiv 1: Relativismus

Die Prägekraft, dieHabermas’Deutungder so genanntenPostmodernen,des »Neo-

strukturalismus«, wie er es auch nennt, im deutsch- und englischsprachigen Dis-

kurs entfaltet hat, ist kaum hoch genug einzuschätzen. Mit ihr hat sich die Über-

zeugung festgesetzt, die Postmodernewürde einem »Relativismus« dasWort reden

undgrundsätzlich jedeArt von rationalenoderWahrheitsansprüchenablehnen (vgl.

dazu insbes. die Kapitel X und XI in Habermas 1988a).

Doch hier ist zunächst zu fragen: Relativ zu was soll Wahrheit sein? Naturge-

mäß ist sie relativ zu einem Sprachsystem, denn Wahrheit kann nur Aussagen zu-

kommen oder zumindestmussman sich sprachlich über sie verständigen.Darüber

hinaus ist vollkommen klar, dass jeder naturwissenschaftliche Wahrheitsanspruch

heute fallibilistisch seinmuss; das heißt, er wird immer nur vorbehaltlich seiner ei-

genenWiderlegung erhoben.

Habermas selbst legt Wert auf die Feststellung, seine Philosophie sei fallibel

(vgl. Habermas 1988a: 247, FN 74). Damit beansprucht er, »zwischen der Scylla des

Absolutismus und der Charybdis des Relativismus hindurchzusteuern« (Haber-

mas 1988a: 351) und eine nicht-fundamentalistische aber auch nicht relativistische

Philosophie vorzulegen. Wenn aber das Denken grundsätzlich fallibel sein soll,

dann muss man davon ausgehen, dass es keine Wahrheiten produzieren kann, die

ewig gültig sind – und damit verschwimmt die Abgrenzung zum »Relativismus«.3

Die Betonung von Fallibilität, einem erkennbar aus der naturwissenschaftlichen

Wissenschaftstheorie entlehnten Begriff, weist im Übrigen auf einen gewissen

Szientismus in Habermas’ Theorie hin, der eher im Hintergrund steht, aber in

seiner Bedeutung für Habermas’Theorieverständnis nicht zu unterschätzen ist.

Zwar wird dasWort »Relativismus« als Anschuldigung gegenüber Philosophien

verwendet, die angeblich überhaupt nichts mehr als Wahrheit anerkennen oder für

die Wahrheit vollkommen beliebig ist. Allerdings ist dieser Maximalvorwurf eher

zu verstehen als der Einsatz einer Strohpuppe zur Abgrenzung der eigenen Annah-

men.Mirwäre keine Philosophie bekannt, die daswirklich in dieser Radikalität und

mitErnsthaftigkeit vertretenwürde.VielmehrwirdderVorwurf desRelativismus in

3 Eine gänzlich anders gelagerte aber gründlich ausargumentierte Kritik an der Zwiespältig-

keit und Widersprüchlichkeit in Habermas metaphysikkritischen Aussagen, deren Kontext

eine Auseinandersetzung mit Dieter Henrich Ende der 1980er Jahre ist, legt Volker Gerhardt

(1988) vor.

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 (Nicht-)Wissen in der Krise

der Regel Philosophien gegenüber erhoben, die radikal die Vorstellung von »letzten

Wahrheiten« ablehnen – prominent etwa Richard Rorty undMichel Foucault.

Das ist gar nicht weit entfernt von einem Fallibilismus-Begriff, der allerdings

eher epistemologisch als metaphysisch verstanden werden muss. Dass eine Er-

kenntnis fallibel, also nicht sicher wahr ist, bedeutet nicht, dass die Person, die

diese Fallibilität in Anspruch nimmt, nicht dennoch davon ausgeht, dass eine, eben

nicht sicher zugängliche, absolute, »letzte«Wahrheit existiert.

Der Fehler, der häufig im Relativismus-Vorwurf zu finden ist, liegt darin, der

»Arbeit an derWahrheit« und der Feststellung, dassWahrheit mit Macht verknüpft

ist, auf einer normativen Ebene zu begegnen und damit den Eindruck zu erwecken,

es gehe hier darum, die Wahrheit oder die Rationalität abzuschaffen. Dabei ist es

zunächst ein im Grunde empirischer Befund über die Komplexität der Wahrheits-

undWissenszugriffe in der zeitgenössischen Realität (und, wennman auf Foucault

schaut, auch in der Geschichte), letztlich der Krisenhaftigkeit des Wissens und des

Wahrheitsbegriffs. Lyotards, Foucaults und auch Rortys4 Philosophien können ver-

standen werden als der Versuch, durch die Arbeit am Wahrheitsbegriff Verfahren

zu entwickeln, die die philosophische Rationalität teilen, aber die Krisenhaftigkeit

derWahrheit in sich aufnehmen und somit Realitätsbeschreibungen zu liefern, die

nicht auf dem Fundament moderner Aporien ruhen.

Motiv 2: Fundamentalismuskritik mit doppeltem Boden

In der Darstellung Habermas’, der in »Der philosophische Diskurs der Moderne«

Foucault als Gegner besonders heraushebt, indem er ihm als einzigem der dort be-

arbeiteten Denker zwei Kapitel widmet, wird Foucault, vor allem aufgrund seines

angeblichen Relativismus, zum »Zyniker« (Habermas 1988a: 297). Das Problem be-

steht fürHabermas darin, dass der postmodernenKritik »die Richtung nicht einge-

schrieben« (Habermas 1988a: 145) ist,5 unddass damit keineKriterien und keine Ab-

sicherung gegenüber normativ »falschen« Entwicklungen mehr möglich sind. Pla-

kativ ausgedrückt lässt sichHabermas’Haltung folgendermaßen zusammenfassen:

4 Rorty ist zwar kein »Neostrukturalist«, sondern dem Pragmatismus zuzuordnen, aber er hat

sich durchaus als der postmodernen Bewegung zugehörig verstanden und ist einer der pro-

minentesten Betroffenen regelmäßiger Relativismusvorwürfe in der Philosophie der letzten

Jahrzehnte.

5 Diese Aussage bezieht sich auf Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, die in dem Band

ebenfalls stark kritisiert werden. In meiner Dissertation (Wischner 2022) konnte ich zeigen,

dass die starke Ablehnung des postmodernen Denkens bei Habermas im Grunde mit ei-

ner Auseinandersetzung undNeubewertung derModernekritik vonAdorno undHorkheimer

einsetzt und dass bestimmte gedanklicheMuster auch bei Foucault angewandt werden.Wie

diesen bezeichnet er auch Adorno und Horkheimer als zynisch (vgl. Habermas 1988: 143).

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Wischner: Wissenskrise als Wahrheitskrise 25

Wer nicht annimmt, dass es eine unabhängige und allgemein zugängliche Rationa-

lität gibt, der öffnet der Unmoral Tür und Tor.6

DieseDenkbewegunghat sich in das kollektive philosophischeBewusstsein ein-

gebrannt und ist in sich »habermasianisch« verstehenden Kreisen nach wie vor ab-

rufbar, auch wenn das Interesse an der Postmoderne insgesamt nachgelassen hat.

Habermas’ Ablehnung der postmodernen Wahrheitskritik beruht, neben dem Re-

lativismus-Vorwurf, auf zwei weiteren Argumentationslinien, die nur zum Teil ex-

plizit gemacht werden. Zum einen ist es die behauptete Fundamentalismuskritik

bei gleichzeitiger Ablehnung theoretischer »Bodenlosigkeit« in der eigenen Theo-

rie, zum anderen ist es der Vorwurf des »performativenWiderspruchs« bei den ver-

nunftkritischen Gegner*innen und damit das Setzen eines ganz bestimmten theo-

retischen Framings.

Habermas’ Haltung gegenüber dem Fundamentalismus ist weit weniger ein-

deutig als es zunächst scheinenmag.Zwar betontHabermas, imGegensatz zuKarl-

Otto Apel, mit dem er gemeinsam an der Entwicklung der Diskursethik gearbei-

tet hatte, keinen Letztbegründungsanspruch zu erheben (vgl.Habermas 1991: 192f.7)

und untermauert das auch mit der Forderung nach fallibilistischer Theorie. Er legt

Wert auf nachmetaphysische und nicht-fundamentalistische philosophischeTheo-

riebildung,8 diemit der grundlegenden Einsicht in Fallibilität einhergeht (vgl. ebd.:

206). Die philosophischen Probleme, die die Forderung nach einer sicheren Grün-

dungnach sich zieht, sind ihmalso klar und es ist auch klar, dass es sich hierbeiwie-

derum um den Versuch handelt, sowohl Relativismus als auch Fundamentalismus

auszuschließen. Es ist also nicht zu viel behauptet, wenn man feststellt, dass auf

dem Terrain der Philosophie, in der Auseinandersetzung zwischen Moderne und

Postmoderne, die Wissenskrise, die als Wahrheitskrise verstanden werden kann,

letztlich als Fundierungskrise begriffen werdenmuss.

Andererseits aber, und das führt mitten hinein in die spezifisch habermasiani-

scheKritik, ist in seinenAngriffengegen»diePostmoderne«wiederholt derVorwurf

derBodenlosigkeit zufinden.9Theoretisch bodenlos zu sein, ist ein schwerer Vorwurf

Habermas’ an von ihm untersuchte Theorien, den er immer wieder vorbringt und

6 Diese Art von Dammbruch-Argument wird gegenüber wahrheitskritischen Positionen häu-

fig vorgebracht; Heidenreich schildert, wie der »neue Realist« Mario Ferraris »innerhalb we-

niger Sätze von Rortys Begriff der Solidarität zu Joseph Goebbels überleitet« (Heidenreich

2015: 229). Argumente dieser Art, wenn auch weniger brachial ausformuliert, durchziehen

Habermas’ Postmodernekritik.

7 Für den Zusammenhang vgl. Habermas 1991: 185–199.

8 Vgl. in Bezug auf die Diskursethik etwa Habermas 1991: 73, 209. Insgesamt ist insbesondere

der Begriff des »Nachmetaphysischen« stehender Terminus in Habermas’ Theorie, dessen

Bedeutung auch deutlich wird anhand seines Gebrauchs im Titel zweier Sammelbände (vgl.

Habermas 1988b, 2012).

9 Exemplarisch gegen Horkheimer und Adorno in Habermas 1988a: 154.

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 (Nicht-)Wissen in der Krise

derwie eine Abkürzung für eine Argumentationwirkt, die in der Kritik anHorkhei-

mer und Adorno zumindest angedeutet ist als Kritik an Theorien, die Macht- und

Geltungsansprüche vermischen (Habermas 1988a: 154). Doch wie ist es zusammen-

zubringen, fallibilistisch und nicht-fundamentalistisch denken zu wollen und den-

noch einen festen Boden für die eigeneTheorie zu beanspruchen?

Trotz der Forderung nach einer nicht-fundamentalistischen und nachmetaphy-

sischen Grundhaltung will Habermas eine grundlegende Rationalität absichern, die

auch dafür notwendig ist, in der ethisch-politischen Sphäre sicher und gut zu navi-

gieren und dabei vor allem einer zynischen, richtungslosen Haltung zu entgehen.

Diese Anstrengung unternimmt Habermas in seiner Theorie des kommunikativen

Handelns und im Entwurf der Diskursethik (Habermas 1991, 2014a,b). Hier wird

aus einem sprachtheoretisch ausgearbeiteten Kommunikationsbegriff heraus eine

grundsätzliche Absicherung von Rationalität im öffentlichen politischen Diskurs

konstruiert, die als Garantie für gute politisch-ethische gesellschaftliche Ent-

scheidungen verstanden wird. Damit versucht er, das traditionelle moderne Band

zwischen Rationalität und Moralität neu zu knüpfen und das heißt, die Eman-

zipationserzählung (vgl. Lyotard 1986: 117f.), die genau auf dieser Verknüpfung

beruht, neu zu beleben. Ob man nun Lyotards Diagnose, dass das zum Scheitern

verurteilt ist, teilt oder nicht: Deutlich wird, dass hier zwar auf der Oberfläche

beansprucht wird, nicht-fundamentalistisch zu denken, dass aber gleichzeitig der

Versuch unternommen wird, bestimmte moderne Errungenschaften zu befestigen

und theoretisch abzusichern. »Bodenlose« Rationalitätskritik bedeutet daher für

Habermas eine Infragestellung des Gesamtsystems, was seine vehemente Kritik

an »der Postmoderne« erklärt und auch sein Unbehagen mit Kritik, die eine solche

Absicherung der »richtigen Richtung« nicht liefert.

Schließlich trifft das tatsächlich auf die von ihm kritisierten Philosoph*innen

zu: Dass sie keine Werkzeuge zu haben scheinen, um ein Abdriften in antidemo-

kratische oder unterdrückerische politische Systeme zu verhindern – wohingegen

Habermas mit seiner Diskursethik einen Entwurf für eine deliberative Demokra-

tie vorlegt, die aus der systematischen Anlage heraus gut funktionieren soll. Die ak-

tuelle politische Situation, in der »Fake News« und »Bullshit«10 an der Tagesord-

nungsindunddasVertrauen ineinegemeinsame,anWahrheitskriterienorientierte

Weltbeschreibung vollkommen erodiert zu sein scheint, erweckt den Eindruck, als

10 Vgl. dazuweiterführend auch Frankfurt 2014.Hierwird beschrieben,wie die spezifische Form

des »Bullshits«, der im Gegensatz zur Lüge keinerlei Beziehung zurWahrheit eingeht – es ist

einfach egal, ob das, was gesagt wird, wahr ist –, den Diskurs verunsichert. Der im Original

erstmals 1986 erschienene Text bezieht allerdings implizit auch Stellung zur Postmoderne

und bringt die Vermutung vor, dass gerade die zeitgenössischen »›antirealistischen‹ Doktri-

nen« (Frankfurt 2014: 47) dieser Verunsicherung Vorschub leisten (vgl. Frankfurt 2014: 46f.).

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Wischner: Wissenskrise als Wahrheitskrise 27

könnte Habermas recht haben:Wenn es keine verbindliche Absicherung vonWahr-

heit, vonRichtigkeit undFalschheit gibt,keinenMinimalkonsens indieserHinsicht,

dann rutscht unsereWelt in ein wahrheitstheoretisches Chaos, das zu politisch und

ethisch problematischen Folgen führen kann.

Motiv 3: Performativer Widerspruch

Das Problem ist allerdings: Die Postmoderne spricht sich gar nicht grundsätzlich

gegen die Wahrheit aus. Sie arbeitet nur heraus, warum und wie unsere Legitimie-

rungen nicht mehr funktionieren; wie der bisher verwandteWahrheitsbegriff eben

nicht unabhängig, sondern in Machtbeziehungen eingebunden ist.11 Das ist es ja,

was Habermas fordert: eine Rationalität, die unbeeinflusst von politischen Einflüs-

sen über das Richtige entscheidet; den »herrschaftsfreien Diskurs«. Die Diagnose,

dass es einen solchen nicht geben kann, ist natürlich ein direkter Angriff auf die von

Habermas verteidigten modernen Werte. Aber es ist keine Infragestellung von Ra-

tionalität »an sich« und auchnicht die Behauptung, es gebe keineWahrheit, alles sei

beliebig. Diese Darstellung, die eine bestimmte Form der Kritik diskreditieren soll,

verdeckt vollkommen das konstruktive Potenzial postmodernen Denkens.

Kritik an einer solchen sozusagen »schwebenden« Haltung gegenüber Fun-

dierungsfragen wird häufig mit dem Vorwurf des »performativen Widerspruchs«

verbunden – und das ist die andere Argumentationslinie, die Habermas gegen

»die Postmoderne« und ihren angeblichen Relativismus in Stellung bringt. Das

Konzept »Performativer Widerspruch«, das Habermas beispielsweise gegenüber

der Vernunftkritik von Adorno und Horkheimer anwendet,12 besagt, dass ein*e

Sprecher*in, der*die die Möglichkeit sicheren Wissens und sicherer Wahrheit

abstreitet, dies mit einem Allgemeinheits- bzw. Rationalitätsanspruch tue, den

er oder sie selbst ablehnt. Das ist ein kluger Einwand gegen wahrheitskritische

Positionen, allerdings funktioniert er nur in einem fundamentalistischen Setting,

in dem die Alternative »Fundamentalismus oder Relativismus« ist. Rorty würde

sagen, der Vorwurf des Relativismus funktioniere nur in einem platonischen (und

damit meint er unter anderem: fundamentalistischen) Vokabular – und daher

sollten die Gegner*innen eines metaphysischen Absolutismus sich nicht auf diese

Weise bezeichnen lassen (Rorty 1997).

11 Diese Darstellung ist natürlich eine grobe Verallgemeinerung »der Postmoderne«, die nie

als Gruppe existiert hat, in der sich Philosoph*innen mit ähnlichen Annahmen zusammen-

geschlossen hätten, sondern die in einem Großteil der Fälle ein von außen angeheftetes Eti-

kett blieb. Allerdings trifft diese Diagnose von der Verschränkung von Wissen und Macht

eine Kernannahme, die auch Habermas zentral kritisiert hat. Prominent vertreten wurde sie

etwa von Lyotard (1986) und insbesondere von Foucault in seinem gesamten Schaffen.

12 Vgl. Habermas 1988a: 130–157, insbes. S.144f.

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 (Nicht-)Wissen in der Krise

Der Vorwurf des performativenWiderspruchs schreibt philosophischen Aussa-

gen einen Allgemeinheits- und damit verbunden einenWahrheitsanspruch zu, den

in der Tat vieleTheorien, insbesondere postmoderne, gar nicht erheben und bewer-

tet somit diese Theorien innerhalb seines eigenen (»modernen«, fundamentalisti-

schen) theoretischen Framings. Ein gutes Beispiel für diese vollkommen anders ge-

lagerten rahmenden theoretischen Ansprüche ist Foucaults partikularistische kri-

tische Praxis, die zwar auf eine bestimmte Analysematrix mit den Achsen Wissen,

Macht und Subjekt zurückgreift,13 sie aber nicht als Arbeit an einer vollständigen

oder allgemeingültigenBeschreibungderRealität versteht. Immerhöchst skeptisch

gegenüber allgemeinenAussagen,war FoucaultswichtigstesThemadoch dieWahr-

heit und ihre historische Gewordenheit. Das als »relativistisch« zu bezeichnen oder

hier einen »performativen Widerspruch« zu finden, legt vollkommen unpassende

Maßstäbe an diese theoretischen Anstrengungen.

Deren Potenzial liegt gerade in theoretischen Analysen dieser Art; in der akri-

bischen Kleinarbeit, in der Foucault die Muster herausgearbeitet hat, in denen sich

Macht undWissen in Diskursen, in Institutionen verschränken. Eine solche Analy-

sepraxis ist eineMöglichkeit, auchohne festes philosophisches Fundament kritisch,

man könnte sogar sagen: kritisch im Sinne der Aufklärung, tätig zu sein.

Das Erbe der Aufklärung und das Potenzial postmoderner Theoriebildung

Wie eine fundamentalismuskritische theoretische Praxis aussehen kann, die dar-

über hinaus auch in der Tradition der Aufklärung steht, hat Foucault nicht nur in

seinem Schaffen vorgeführt, sondern auch in seinem Spätwerk analysiert. Seine

Vorlesungen am Collège de France aus den Jahren 1983 und 1984 behandeln die anti-

ke Praxis der parrhesia (Foucault 2012a,b). Diese Art des freimütigen Sprechens, des

»Muts zurWahrheit«, konturiert Foucault als die philosophische Praxis par excellence

und schreibt damit zugleich seiner eigenenZunft, der Philosophie, eineGenealogie.

Die Philosophie, so könnte man rekonstruieren, ist immer schon durch einen

besonderen Mut ausgezeichnet, die Wahrheit zu sprechen, ein »wahres Leben« zu

führen, und dieserMut hat auch eine politische Komponente. Foucault selbst rahmt

die erste Vorlesungsreihe durch Überlegungen zu Kants »Was ist Aufklärung?«, ein

Text, zu dem er bereits gearbeitet hatte (Foucault 1992); parrhesia ist für ihn aufklä-

rerische und philosophische Praxis. Aus dieser Perspektive ist Aufklärung Philoso-

phie, eine Praxis des Wahrsprechens, auch und gerade gegenüber der Macht (was

nicht dasselbe ist wie die Forderung, »dieMacht«, bzw. die Politik, solle sich an »der

Wahrheit« orientieren).

13 Vgl. dazu Foucault 2005c: 759.

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Wischner: Wissenskrise als Wahrheitskrise 29

Es ist die Stärke einer so verstandenen kritischenPraxis, dass sie »bodenlos« ist,

denn das bedeutet, sie ist sich der Verschränkung von Macht undWahrheit immer

bewusst und situiert auch das Subjekt in diesem dynamischen Geflecht. Einer sol-

chenPraxis ist,dasmussmitHabermaszugegebenwerden,»dieRichtungnicht ein-

geschrieben« (Habermas 1988a: 145). Aber nur deswegen kann sie sich amEnde auch

gegen sich selbst richten und die eigene Praxis als ebenfalls historisch geworden und

immer in einem Spannungsverhältnis zwischen Wahrheit und Macht sich verhal-

tend verstehen. Damit stellt Foucault eine alternative Deutung von der Entstehung

der Philosophie vor: In dieser Deutung steht weniger die Erkenntnis als die Praxis –

an derenWurzel immer schon Politisches und dieWahrheitsfragemiteinander ver-

woben sind – imMittelpunkt einer antiken Traditionslinie, die im Kynismus14 ihre

erste idealtypische Ausprägung fand,die aber in derModerne imSchatten einer do-

minanteren Erkenntnistradition steht.

Es ist nicht ohne Ironie, dass sich sowohl Habermas, der sich selbst als »Vertei-

diger« derModerne versteht, als auch Foucault, ein von ihmals »postmodern« abge-

lehnter Philosoph, sehr positiv auf die Aufklärung beziehen und ihre eigeneTheorie

in deren Erbe stellen. FoucaultsModernebezug ist auch keinesfalls abwertend, son-

dern, wenn auch kritisch, durchaus affirmativ.15 Während es Habermas allerdings

darum geht, das Erbe der Aufklärung systematisch abzusichern und auf diese Weise

gute ethisch-politische Verfahren zu gewährleisten, liegt bei Foucault der Aufklä-

rungsbezug eher in einer bestimmtenHaltung desWiderstands, die er einmal als »die

Kunst nicht dermaßen regiert zu werden« (Foucault 1992: 12) charakterisiert hat.

Foucaults theoretisches Schaffen, das immer wieder auch politische Interven-

tionen hervorgebracht hat, zeigt mit aller Deutlichkeit, dass man nicht unbedingt

ein allgemeingültiges, widerspruchsfreies theoretisches Fundament benötigt, um

Kritik zu üben oder politisch zu handeln.

Die Deutung, wie sie Habermas maßgeblich geprägt hat, geht davon aus, dass

man zunächst ein theoretisches Fundament benötigt, einen Boden, dermindestens

die Trennung zwischenWahrheit undMacht gewährleistet. Erst dann ist eine poli-

tische Deliberation möglich, die tatsächlich auf Rationalität beruht und daher die

besten Ergebnisse sichert. Die Postmoderne hingegen sei bodenlos und verdeckt

selbstwidersprüchlich und damit relativistisch.

Aber nur weil Wahrheit nicht als absolut und unabhängig betrachtet wird, ver-

liert Rationalität nicht automatisch an Bedeutung und Wahrheit wird auch nicht

14 Die Analyse des Kynismus widmet Foucault vor allem die zweite seiner parrhesia-Vorlesun-

gen, die unter dem Titel »Der Mut zur Wahrheit« erschienen ist (Foucault 2012b).

15 Tatsächlich ist die Thematik bei Foucault weniger stark betont als man denken könnte. In

seiner im Spätwerk stärker ausgearbeiteten Aufklärungsrezeption wird allerdings auch die

Moderne zumThema; ebensowie die Aufklärungmehr als Haltung denn als historische Epo-

che (vgl. exemplarisch Foucault 2005b: 694f.).

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 (Nicht-)Wissen in der Krise

einfach durch Beliebigkeit ersetzt (vgl. dazu Foucault 2005a: 333f.).16 Eine kritische

Wahrheitspraxis, wie sie Foucault konturiert und durchführt, zeigt das schließlich

deutlich.Aber auchTextewieLyotards »Bericht«überdaspostmoderneWissenkön-

nen indieserWeise als Vollzug einer bestimmtenAnalyse- undKritikpraxis verstan-

den werden.

Postmoderne Theorie als Wegweiserin in einer postmodernen Lage

Es mag sein, dass Wahrheit in der Postmoderne keinen metaphysisch herausgeho-

benen Status mehr beanspruchen kann, gerade auch in Bezug auf die Rechtferti-

gung moralischer Normen. Allerdings bedeutet das nicht, dass man beispielswei-

se eine Lüge nicht erkennen könnte. Es ist durchaus auch vor diesem Hintergrund

möglich, zu erkennen, ob eine Behauptung nach redlichen Kriterien erfolgt, oder

nicht.

Das Schreckgespenst der Beliebigkeit, der Vereinnahmung desDiskurses durch

Lügenund Ideologie,das imHintergrund vonHabermas’ Sorge vor einemRelativis-

mus zu stehen scheint –nicht anders ist sein Zynismus-Vorwurf zu verstehen –, ist

gleichwohl eines, das in unserer Gegenwart durchaus Relevanz besitzt. Das Schlag-

wort »Fake News« ist seit einigen Jahren weit verbreitet und es wird allen Erns-

tes von »alternativen Fakten« gesprochen. Die in diesen Debatten genutztenWahr-

heits- und Faktenbegriffe wären tatsächlich Gegenstand für weitere Forschungen.17

Aber es ist nicht von der Hand zu weisen, dass hier eine echte öffentliche Verun-

sicherung in Bezug aufWahrheit undWahrheitsansprüche zu beobachten ist. Man

könntealso folgern,Habermas’Sorgehabe sichbewahrheitet unddiebeschriebenen

Verunsicherungen seien durch den »Erfolg« der Postmoderne hervorgerufen wor-

den.

16 Mehrfach nutzt Habermas in seiner Kritik an Foucault auch dessen Bezeichnung der Genea-

logie als »Antiwissenschaft« (Habermas 1988a, Kap. IX und X). Allerdings präzisiert Foucault

diese gerade nicht als »Verweigerung des Wissens« (Foucault 2003: 219), sondern vielmehr

als »Aufstand desWissens […] gegen die zentralisierendenMachteffekte, die mit der Institu-

tion unddemFunktionieren eines innerhalb einer Gesellschaftwie der unseren organisierten

wissenschaftlichen Diskurses verbunden sind.« (Ebd.: S. 220.)

17 Die Literatur zum Thema »Fake News« hat sich in den letzten Jahren geradezu explosionsar-

tig vermehrt, allerdings handelt es sich dabei vornehmlich um Veröffentlichungen aus jour-

nalistischer, politologischer, psychologischer und soziologischer Perspektive. Der philoso-

phisch-geisteswissenschaftliche Diskurs steht offenbar noch am Anfang – obwohl das vie-

lerorts ausgerufene »postfaktische Zeitalter« doch ein philosophisches Kernthema berührt.

Hervorzuheben sind Jaster/Lanius (2019), Zingg/Mazenauer (2019) und Philosophie-Maga-

zin/Reclam (2019).

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Wischner: Wissenskrise als Wahrheitskrise 31

Aber das würde bedeuten, dass das Ziel der Postmoderne die Abschaffung eines

verbindlichen Wahrheitsbegriffs gewesen wäre. Überzeugender erscheint mir die

Deutung, dass Arbeiten im »Geist der Postmoderne« den Verlust dieses verbindli-

chen Begriffs beobachten und beschreiben. Gerade in dieser Hinsicht ist ihre Arbeit

wesentlich Analyse. Eine kontinuierliche theoretische und kritische Praxis,wie Fou-

cault sie vorschlägt, könnte als Versuch gelesenwerden, diesemBefund konstruktiv

zu begegnen.Wenn es keine allgemeinverbindlichen Fundamente gibt, die Sprach-

spiele sich pluralisiert haben und ein Konsens ausgeschlossen ist – liegt es da nicht

nahe, eine kontinuierliche Praxis der Kritik zu verfolgen, die dieWahrheits- wie die

Machtfrage immer wieder thematisiert und so das Bewusstsein für die Problema-

tik wachhält? Gerade eine aufklärerischeHaltung, die immer auch Selbst-Kritik be-

inhaltet (und sich nicht in der selbstgerechtenÜberzeugung, »dieWahrheit« bereits

gefunden zu haben, einrichtet), könnte in all ihrer Unbequemlichkeit das beste ver-

fügbare Mittel für die Aufklärung von Lügen und Ideologien sein –Unbequemlich-

keit deshalb,weil sie dieWahrheit nichtmehr als »Schiedsrichterin« für den öffent-

lichen Diskurs heranziehen kann. Trotzdem scheint mir das der beste verfügbare

Ansatz zu sein in Bezug auf die Frage, wie man sich Analyse- und Handlungsspiel-

räume in einer pluralistischer und unübersichtlicher werdenden Realität undTheo-

rie erhalten soll.

Anstatt also »die Postmoderne« zu beschuldigen, Relativismus zu verbreiten,

obwohl ihre Infragestellung eines absolutenWahrheitsbegriffs eher als analytischer

Befund denn als normative Forderung zu verstehen ist,18 sollten postmoderne

Theorien vielmehr als theoretische Hilfestellung für den Umgang mit dieser (gar

nicht mehr so neuen) Unübersichtlichkeit verstanden werden. Die Postmoderne

stelltWerkzeuge der Analyse und der Kritik zur Verfügung, die gerade dazu geeignet

sind, gegen Beliebigkeit anzuarbeiten und deren Potenzial für die gegenwärtige

Diskurslage daher noch längst nicht voll begriffen ist.

Das von Habermas gesetzte normative Framing in Bezug auf Moderne und

Postmoderne, das der Postmoderne einen wesentlich destruktiven Charakter

zuschreibt, erschwert bis heute das Erfassen der Chancen postmoderner Theorie-

bildung, die, wie skizziert, auch konstruktiv ausgedeutet werden kann. Anstatt das

systemphilosophische Erbe Kants hochzuhalten mit seinen unerreichbar hohen

Ansprüchen wäre es angezeigt, sein aufklärerisches Erbe, das auch verstehbar ist als

eine bestimmte parrhesiastische oder philosophischeHaltung gegenüber sich selbst

und dem Gemeinwesen, in den Vordergrund zu rücken und so auch die Moderne

denkerisch neu zu erfassen.

18 Was nicht heißen soll, dass es von Seiten der »Postmodernen« keinerlei normative Forderun-

gen gab und gibt. Mir scheint aber, dass der analytische Aspekt dieses theoretischen Ansat-

zes in der Debatte häufig zu kurz kommt und damit die Interpretation in der geschilderten

Weise einseitig bleibt.

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 (Nicht-)Wissen in der Krise

Literatur

Foucault,Michel (1992):Was ist Kritik? Berlin:Merve. [OT:Qu’est-ce que la critique?,

1990.]

Foucault, Michel (2003): »Vorlesung vom 7. Januar 1976«, in: Ders.: Schriften in vier

Bänden.Dits etEcrits. III. 1976–1979.Hg.vonDanielDefert undFrançoisEwald.

Unter Mitarb. von Jacques Lagrange. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 213–231.

Foucault, Michel (2005a): »Raum, Wissen und Macht«, in: Ders.: Schriften in vier

Bänden.Dits etEcrits. IV. 1980–1988.Hg.vonDanielDefertundFrançoisEwald.

Unter Mitarb. von Jacques Lagrange. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 324–341.

Foucault,Michel (2005b): »Was ist Aufklärung?«, in: Ders.: Schriften in vier Bänden.

Dits et Ecrits. IV. 1980–1988. Hg. von Daniel Defert und François Ewald. Unter

Mitarb. von Jacques Lagrange. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 687–707.

Foucault,Michel (2005c): »ZurGenealogiederEthik:EinÜberblicküberdie laufende

Arbeit«, in:Ders.: Schriften in vierBänden.Dits et Ecrits. IV. 1980–1988.Hg.von

Daniel Defert und François Ewald. Unter Mitarb. von Jacques Lagrange. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp, S. 747–776.

Foucault, Michel (2012a): Die Regierung des Selbst und der anderen. Vorlesung am

Collège de France 1982/83. Hg. von Frédéric Gros. Unter Mitarb. von François

Ewald und Alessandro Fontana. Berlin: Suhrkamp. [OT : Le gouvernement de

soi et des autres. Cours au Collège de France, 1982–1983, 2008.]

Foucault, Michel (2012b): Der Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst und der

anderen II. Vorlesung am Collège de France 1983/84. Hg. von Frédéric Gros.

Unter Mitarb. von François Ewald und Alessandro Fontana. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp. [OT : Le courage de la verité. Le gouvernement de soi et des autres

II. Cours au Collège de France, 1983–1984, 2009.]

Frankfurt,HarryG. (2014) : Bullshit. Frankfurt a.M. : Suhrkamp. [OV 1986 inRaritan

06.2.]

Gerhardt, Volker (1988): »Metaphysik und ihre Kritik. Zur Metaphysikdebatte zwi-

schen Jürgen Habermas und Dieter Henrich«, in: Zeitschrift für philosophische

Forschung 42, S. 45–70.

Habermas, Jürgen (1988a): Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorle-

sungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1988b): Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1991): Erläuterungen zur Diskursethik. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Habermas, Jürgen (2012): Nachmetaphysisches Denken II. Aufsätze und Repliken.

Berlin: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Wischner: Wissenskrise als Wahrheitskrise 33

Habermas, Jürgen (2014a): Theorie des kommunikativen Handelns. Band I. Hand-

lungsrationalitätundgesellschaftlicheRationalisierung.9.Aufl.Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (2014b):TheoriedeskommunikativenHandelns.Band II.ZurKri-

tik der funktionalistischen Vernunft. 9. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hardy, Jörg; Meier-Oeser, Stephan (2004): s.v. »Wissen. I. – A. Terminologie«, in:

HWPh 12, S. 855–856.

Heidenreich, Felix (2015): »Politik der Wahrheit, Wahrheit der Politik. Was ist neu

am »Neuen Realismus«?«, in: Philosophische Rundschau 62, S. 225–242.

James, William (1994): Der Pragmatismus. Ein neuer Name für alte Denkmetho-

den. Hg. von Klaus Oehler. 2. Aufl., mit neuen bibliogr. Hinweisen. Hamburg:

Meiner. [OT: Pragmatism: A NewName for Some OldWays ofThinking, 1907.]

Jaster, Romy; Lanius, David (2019): DieWahrheit schafft sich ab.Wie Fake News Po-

litik machen. Ditzingen: Reclam.

Long, Anthony A. (1995): s.v. »Skepsis; Skeptizismus. I. Antike«, in: HWPh 9,

S. 938–950.

Lyotard, Jean-François (1986): Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Hg. von Pe-

ter Engelmann. Vollst. überarb. Fassung. Graz,Wien: Böhlau. [OT: La condition

postmoderne, 1979.]

PhilosophieMagazin; ReclamVerlag (2019) (Hg.): Undworan zweifelst du? Leitfaden

für das postfaktische Zeitalter. Ditzingen: Reclam.

Poser, Hans (2001): Wissenschaftstheorie. Eine philosophische Einführung. Stutt-

gart: Reclam.

Rorty, Richard (1997): »Relativismus: Finden undMachen«, in: Antje Gimmler; Mike

Sandbothe;Walther Ch. Zimmerli (Hg.): DieWiederentdeckung der Zeit. Refle-

xionen – Analysen – Konzepte. Darmstadt: Primus Verlag, S. 9–26. [OT: Relati-

vism: Finding andMaking, 1996.]

Wischner, Johanna (2022): Fundamentalismuskritik.EineNeubetrachtungder poli-

tischen Philosophien von Foucault, Habermas und Rorty. Frankfurt a.M./New

York: Campus.

Wittgenstein, Ludwig (1963): Tractatus logico-philosophicus. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp. [OV 1922/1933]

Wittgenstein, Ludwig (2001): Philosophische Untersuchungen. Kritisch-genetische

Edition. Hg. von Joachim Schulte. Frankfurt a.M.: WBG. [OV 1953]

Zingg,Martin; Mazenauer, Beat (2019) (Hg.): Fake? News. Versuche zum informati-

ven Zwielicht. alit – Verein Literaturstiftung Bern.

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461600-003 - am 13.02.2026, 07:22:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461600-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

