
Postmigrantisch

Erol Yildiz

Abstract: Hierwerden Ideenvorgestellt, diedazuanleiten, dieDingevon ihrerSchatten-

seite her zu betrachten, um gewohnte Vorstellungen von Migration zu überdenken und

irritierende Fragen zu stellen. PostmigrantischesDenken bedeutet eine kritische Ausein-

andersetzung mit hegemonialer Wissensproduktion, eine Revision dessen, was erzählt

und was weggelassen wurde. Nur wenn eingeübte hegemoniale Denkmuster überwun-

denwerden, kann das gesamte Feld, in das derMigrationsdiskurs eingebettet ist, neu ge-

dacht werden.Die Idee des Postmigrantischen ist visionär, weil sie an der Transformati-

onder gesellschaftlichenVerhältnisse festhält,weil sie die StimmederMigrationpräsen-

tiert, marginalisierte Geschichten undWissensformen sichtbar macht. Diese Perspekti-

ve lenkt denBlick auf dasVerdrängte, dasAusgesparte, erweitert dasBlickfeld, setzt neue

Akzente und eröffnet neueWahrnehmungshorizonte.

Einleitung

DerAusgangspunkt der postmigrantischen Idee ist,dassMigrations- undMo-

bilitätsbewegungen alle Gesellschaften von Anfang an geprägt haben und im-

mernochprägen,auchwenndies imöffentlichenBewusstseinkaumverankert

ist. Gesellschaftsgeschichten sind immer auch Migrationsgeschichten. Selbst

in ›alteingesessenen‹ Familienfindenwir bei genauer Betrachtung einen soge-

nannten ›Migrationshintergrund‹. So betrachtet gehörenMobilitätserfahrun-

gen zur Familiengeschichte der allermeistenMenschen.

Wenn man auf den Umgang mit Migration im deutschsprachigen Raum

in den letzten 70 Jahren zurückblickt, wird jedoch deutlich, dass diese Per-

spektive in den jeweiligen nationalen Erzählungen nicht vorgesehen und mit

dem nationalen Denken nicht kompatibel zu sein scheint. Obwohl heute von

der zweiten, dritten, ja sogar vierten Generation von Migrierenden die Rede

ist, wird in der konventionellen Migrationsforschung weiterhin zwischen

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Erol Yildiz

Migrant:innen und Einheimischen eine wertende Unterscheidung vorge-

nommen. Dieses Differenzdenken hat eine Normalität erzeugt, die in vielen

wissenschaftlichen Studien und öffentlichen Debatten bis heute nachwirkt.

Dazu gehören auch das Denken und Forschen in ethnischen und nationalen

Kategorien, das zur Etablierung eines nach Herkünften sortierenden ›Mi-

grantismus‹1 geführt hat. Solche kategorialen Klassifizierungen sind also

nicht neutral, sondern tradieren gewisse Bedeutungen, prägen gesellschaft-

liche Auseinandersetzungen, reproduzieren und legitimieren Normalitäten

und gelten dementsprechend als »wirkmächtige Erkenntnisinstrumente«

(Bettini 2018: 25).

Diese durch den postkolonialen Diskurs inspirierte Kritik am Migrantis-

mus hat in den letzten Jahren zunehmend an wissenschaftlicher wie gesell-

schaftlicherRelevanzgewonnen.Sie setzt sichmit ethnisch-nationalenSortie-

rungen auseinander, die auf eingeübten Klassifikationen und Dualismen be-

ruhen, hinterfragt historisch tradierte Gewissheiten und Kontinuitäten und

richtet den Fokus auf marginalisierte Perspektiven und Diskontinuitäten, die

mehr Denk- undDeutungsalternativen ermöglichen.Der Begriff des ›Postmi-

grantischen‹ wird in den letzten Jahren in unterschiedlichen Kontexten disku-

tiert und umfasst eine Reihe von Ideen, Perspektiven und Visionen in unserer

in hohemMaße diversen Gesellschaft.

Im Folgenden beschreibe ich zunächst die Genealogie des Postmigranti-

schenundgeheanschließendaufdrei Perspektiven ein,diemir indiesemKon-

text besonders relevant erscheinen: Eine betrifft die historische Entwicklung

(Neuerzählung der Migrationsgeschichte), eine zweite die gegenwärtige Situation

(postmigrantische Generation) und die dritte eine auf die Zukunft ausgerichtete

Sicht auf Migration und Vielheit2 (Migrationsforschung als Gesellschaftsanalyse).

1 Unter Migrantismus wird ein normalistisches Diktat von Ordnung und Abweichung

verstanden, ein System, das dieMenschen anhand tradierter, gesellschaftlich konstru-

ierter Vorstellungen von Normalität sortiert, klassifiziert, bewertet und ein- oder aus-

schließt. So wird ›der:die Migrant:in‹ zumWissensobjekt.

2 ÄhnlichwieMark Terkessidis (2017: 8) verwende ich hier bewusst denBegriff ›Vielheit‹,

um bestimmte Assoziationen etwa des Begriffs ›Vielfalt‹ zu vermeiden. Im Gegensatz

zum Begriff der Vielfalt, der fast automatisch mit ›ethnisch‹ konnotiert wird, verweist

Vielheit auf unterschiedliche Lebenswirklichkeiten, Lebensformen und Erfahrungsho-

rizonte, die ein Gemeinwesen ausmachen.

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Postmigrantisch 271

Zur Genealogie des (Begriffs des) Postmigrantischen

Bei postmigrantischen Ideen handelt es sich um eine offene Denkhaltung, die

verbunden wird mit einer ›kontrapunktischen Lektüre‹, wie sie der Literatur-

wissenschaftler Edward Said (1994) in seiner Forschung praktizierte. In seinen

Studien zeigt er,wie sich bestimmte historische Kontinuitäten formieren,wie

bestimmteWissensformenprivilegiertwerdenundwie aufdieseWeise andere

Geschichten und Erfahrungen kaumwahrgenommen werden und unsichtbar

bleiben. Kontrapunktische Lektüre oder Gegenlesen bedeutet in diesem Kon-

text, das Ausgelassene, das Unterdrückte, das Verschwiegene in den Blick zu

nehmen.

Das Postmigrantische verweist somit auf einen Bruchmit der hegemonia-

len Deutung von Migration, Kultur und Gesellschaft; es ermöglicht uns, his-

torische Entwicklungen und gesellschaftliche Verhältnisse anders zu denken

und eine andere Genealogie der Gegenwart zu entwerfen. Dahinter steht zu-

gleich eine kritische Auseinandersetzung mit der bisherigenWissensproduk-

tion, eineRevisiondessen,was bisher erzählt undwas ignoriert bzw.ausgelas-

sen wurde, eine Art erkenntnistheoretische Verschiebung. Darüber hinaus ist

das Postmigrantische eine politische Kategorie, ein Kampfbegriff gegen eine

›Migrantisierung‹3 und Marginalisierung von Menschen, die sich als Teil der

Gesellschaft sehen.

Die Idee des Postmigrantischen wurde in den vergangenen 20 Jahren und

vor allem im deutschsprachigen Raum entwickelt; in letzter Zeit wird sie auch

im internationalen Kontext rezipiert (exemplarisch: Foroutan 2019; Schramm/

Moslund/Ring Petersen 2019; Hill/Yildiz 2018; Foroutan/Karakayalı/Spielhaus

2018).

Der Begriff des Postmigrantischen wurde erstmals in einer wissenschaft-

lichen Arbeit von Gerd Baumann undThijl Sunier im Jahr 1995 verwendet. Die

Autoren wollten damit die dynamische, bewegte und nicht-essentielle Seite

3 ›Migrantisierung‹ verweist zunächst auf negative Zuschreibungen, die mit Migrant:in-

Sein verbunden sind. Man bekommt oft den Eindruck, dass der Begriff Migrant:in wie

eine Eigenschaft, ja sogar wie eine Berufsbezeichnung verwendet wird. Beispielweise

wird in letzter Zeit diskutiert, was Bildungseinrichtungen tunmüssen, damitmehrMi-

grant:innen ins Museum oder Theater gehen, ohne darüber nachzudenken, dass we-

derMigrant:innen noch Einheimische ins Theater gehen, sondern die ›bürgerliche Par-

allelgesellschaft‹.

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Erol Yildiz

von Kultur und Identität betonen. In einem weiteren Aufsatz von 1998 ge-

brauchte Baumann denBegriff Postmigration erneut und bezog sich dabei auf

spezifische (kulturelle) Praktiken von Jugendlichen in einem Londoner Vorort,

insbesondere auf Prozesse der Selbstethnisierung und Selbstkulturalisierung,

die sie in Auseinandersetzung mit hegemonialen Zugehörigkeitsordnungen

entwickelt hatten. Die Entstehung und Affirmation einer ›asiatischen‹ Iden-

tität und kulturellen Gemeinschaft sieht er dementsprechend als Antwort

auf die Klassifizierung durch Andere (vgl. Baumann 1998: 305–311). In den

frühen 2000er Jahren wurde die postmigrantische Perspektive analog zum

Postkolonialismus diskutiert. Inspiriert vom postkolonialen Diskurs kam es

im deutschsprachigen Raum zu einer Auseinandersetzung mit dem etablier-

ten Migrantismus. Daraus gingen neue theoretische Perspektiven hervor, die

nun, in Anlehnung an die Begrifflichkeit des Postkolonialismus, als ›post-

migrantisch‹ bezeichnet wurden (vgl. Yildiz 2005: 327–352). Später wurde

die Bezeichnung von Shermin Langhoff, der Begründerin des postmigran-

tischen Theaters in Berlin, popularisiert. Im Jahr 2010 habe ich den Begriff

des Postmigrantischen in einem sozialwissenschaftlichen Beitrag in Bezug

auf die Lebensentwürfe und Subjektivierungsweisen von Vertreter:innen

der Nachfolgegenerationen verwendet (vgl. Yildiz 2010). Seitdem finden sich

postmigrantische Ideen in nahezu allen wissenschaftlichen, künstlerischen

und politischen Bereichen, sowohl im deutschsprachigen Raum als auch im

internationalen Kontext.

Ein Blick auf den akademischen Diskurs zeigt, dass unterschiedliche

Aspekte diskutiert werden, die sich auf das Thema Migration beziehen, die

jedoch alle in eine bestimmte Richtung weisen: in jene einer widerständigen

Wissensproduktion.4 Da mir einige Ideen im Postkolonialismusdiskurs, der in

den 1990er Jahren entwickeltwurde, für den (Post-)Migrationsdiskurs relevant

4 Um einige Beispiele zu geben: Naika Foroutan (2019) nimmt in ihren Beiträgen die Re-

levanz pluraler Demokratie zum Ausgangspunkt und spricht von einer postmigranti-

schen Gesellschaft. Regina Römhild (2015) plädiert dafür, das PhänomenMigration als

Perspektive zu nehmen, um gesellschaftliche Entwicklungen zu beobachten und zu

analysieren. Für sie ist die Migrationsforschung keine Sonderforschung, sondern eine

Gesellschaftsanalyse. Der Verfasser dieses Beitrags versucht, postkoloniale Perspekti-

ven für dieMigrationsforschung nutzbar zumachen, und plädiert dafür, eine neue Ge-

nealogie der Migrationsgeschichte und somit eine Genealogie der Gegenwart zu ent-

werfen (Yildiz 2015); in seinen Analysen befasst er sich vor allem mit Praktiken, Arti-

kulationsformen und Positionierungsprozessen, die er postmigrantisch nennt (Yildiz

2010).

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Postmigrantisch 273

erscheinen, möchte ich sie im Folgenden aufgreifen und in die aktuelle Dis-

kussion über (Post-)Migrationsgesellschaften einbringen. Auch wenn diese

Analogie zunächst irritierend wirkt und von einigen Autor:innen kritisiert

wird (vgl. Mecheril 2014), lassen sich meines Erachtens auf den zweiten Blick

Parallelen erkennen.

Postkolonialismus kann als eine Reaktion auf koloniale Machtverhältnis-

se, auf eine bestimmte Art, Geschichten zu erzählen und historische Konti-

nuitäten zu denken, beschriebenwerden. Postkoloniale Forschungmacht dar-

auf aufmerksam, dass in der Ideologie des Kolonialismus all jene Erfahrun-

genundWissensweisen ausgeschlossenwurden,die nicht in das entsprechen-

de Geschichtsbild passten. »Gesellschaften, die den Stilen und Anforderungen

des europäischen Lebens nicht entsprechen, gelten im Entwicklungsprozess

des ›modernen Zeitbewusstseins‹ als ›zurückgeblieben‹«, so der Literaturwis-

senschaftler Walter D. Mignolo (2012: 121). Er spricht in diesem Kontext von

einer »eurozentrierten Geographie der Erkenntnis« (ebd.: 161). Das Hauptziel

desPostkolonialismusdiskurseswares,solchehistorischgeprägtenwestlichen

Denkweisen und Wissenspraktiken kritisch zu hinterfragen und alternative

Ideen aufzuzeigen. Postkolonialismus kann daher als eine Form des Wider-

stands gegen koloniale Hegemonien und deren Folgen interpretiert werden,

die mit den großen Erzählungen der westlichen/kolonialen Moderne bricht

(vgl. Castro Varela/Dhawan 2015).

Anstatt weiterhin die dualeDenkweise, in der derWesten vomNicht-Wes-

ten getrennt erscheint, zu reproduzieren, konzentriert sich die postkolonia-

le Perspektive auf die miteinander verwobenen und verflochtenen Geschich-

ten von Kolonisator:innen und Kolonisierten und thematisiert die Folgen des

imperialen Systems in der globalisierten Welt. Ein zentraler Punkt innerhalb

des Diskurses des Postkolonialismus, der für das postmigrantische Denken

relevant ist, besteht im Fokus darauf, wie die Kolonisierten auf die Kolonisa-

tor:innen reagierten, welche religiösen Orientierungen, Sprachpraktiken und

Wissensformen sie sich auf spezifischeWeise aneignetenundwelchehybriden

Lebensweisen, welche kulturellen und sozialen Räume in diesem Zusammen-

hang entstanden.

Der Soziologe und Mitbegründer der Cultural Studies Stuart Hall hat

in seinem berühmten Aufsatz »Wann war ›der Postkolonialismus‹?« (1997)

zu Recht darauf hingewiesen, dass sich der Diskurs des Postkolonialismus

jedoch nicht nur auf die postkoloniale Periode bezieht, sondern sowohl in

zeitlicher als auch in erkenntnistheoretischer Hinsicht darüber hinausgeht.

Für Hall ist die Spannung zwischen dem Erkenntnistheoretischen und dem

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Erol Yildiz

Zeitlichen nicht disruptiv, sondern produktiv (vgl. ebd.: 238). Übertragen auf

die Perspektive des Postmigrantischen geht es darum, eine andere Genealogie

derMigration als die,welche die Perspektive derDominanzgesellschaftwider-

spiegelt, zu skizzieren und den Gesamtzusammenhang, in den der Diskurs

der Migration mündet, neu zu denken.

Migrationsgeschichten neu erzählen

Die Haltung des konventionellen Migrantismus kann man sehr genau am

Umgang nicht zuletzt der Wissenschaft mit der ersten Migrationsgenerati-

on erkennen. Migrationsforschung war von Anfang an eine Ausländer- und

Fremdheitsforschung, aber in seltenen Fällen Mobilitäts- oder Transkultura-

litätsforschung. Eigentlich waren gerade die Angehörigen der sogenannten

ersten Generation Pionier:innen der Transnationalisierung, mussten sie

doch unter schwierigen gesellschaftlichen Bedingungen ihr Leben und ih-

re Mobilität organisieren. Die Migrationsgeschichte wurde aber nicht auf

diese Weise erzählt. Stattdessen ging es immer um die Vorstellung, wie

man die eingewanderten Menschen durch bestimmte Integrationsmaßnah-

men dazu motivieren könnte, sich an die hiesige Gesellschaft anzupassen.

Ihre Perspektiven, ihre Mobilitätserfahrungen wurden kaum zur Kenntnis

genommen, wenn überhaupt, dann als desintegrativ eingestuft und abgewer-

tet. Solche Migrationserfahrungen und Mobilitätsgeschichten werden jetzt

von den Nachfolgegenerationen gezielt sichtbar gemacht, rekonstruiert, in

unterschiedlichen Kontexten genutzt, neu erzählt und mit neuen Visionen

verknüpft.

Zugewanderte Menschen bringen Mobilitätserfahrungen mit und haben

deshalb oft einen kulturellen und Wissensvorsprung, weil sie gelernt haben,

mit Unsicherheiten, Mehrdeutigkeiten und Ambivalenzen umzugehen. Im

Laufe der Zeit entwickelten die eingewanderten Familien transnationale

Verbindungen und Strategien, erwarben transkulturelle Kompetenzen und

akkumulierten einMobilitätswissen,das sie situativ für ihregesellschaftlichen

Verortungsprozesse nutzen konnten.

Angesichts ihrer prekären Lebensverhältnisse und der öffentlichen Abwer-

tung ihrer Lebensweise blieb der sogenannten Gastarbeiter:innengeneration

nichts anderes übrig, als sich über die lokalen Kontexte hinaus zu orientie-

ren.Wie in den alten Filmen und auf Fotos jener Zeit zu sehen ist, verwandel-

ten sich die Bahnhöfe, auf denen man sich in den 1960er Jahren mit der Hoff-

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Postmigrantisch 275

nung traf, Neueingewanderte aus den eigenen Herkunftsgebieten zu treffen

und Neuigkeiten über Familie und Nachbarschaft auszutauschen, in Knoten-

punkte transnationaler Bezüge. Dort fanden Begegnungen statt, entstanden

neue Verbindungen und Kommunikationsräume.

Die Angehörigen der ersten Generation versuchten, so gut es ihnen un-

ter diesen schwierigen Lebensbedingungen und angesichts des technischen

Stands der damaligen Fernkommunikation möglich war, die Verbindung

zu ihren Herkunftsorten aufrechtzuerhalten. Vor diesem Hintergrund ent-

standen neue Formen der Mobilität und neue Infrastrukturen und informelle

Netzwerke,die denNachzugweiterer Personenmöglichmachten.Durchdiese

grenzüberschreitenden Netzwerke wurden Transnationalisierungsprozesse

in Gang gesetzt und gewissermaßen eine Transnationalisierung von unten

vorangetrieben (vgl. Yildiz 2013).

Generation postmigrantisch

Aus der postmigrantischen Perspektivewerden die (Ur-)Enkel:innen der soge-

nannten Gastarbeiter:innen als postmigrantische Generation bezeichnet (vgl.

Yildiz 2010). In diesem Kontext, in dem der Begriff als eine politische Katego-

rie verwendet wird, sind damit Menschen gemeint, deren Eltern oder Groß-

eltern nach Deutschland oder Österreich eingewandert sind, die aber selbst

hier aufgewachsen sind undmit diskriminierenden Erfahrungen konfrontiert

werden. Sie setzen sich mit der Gesellschaft, in der sie Diskriminierung und

Ausgrenzung erfahren, auseinander und versuchen in dieser Auseinanderset-

zung, sich zu positionieren und selbstbestimmteBiografien zu entwerfen.Da-

zwischenseinprägt die LebenserfahrungendieserMenschenund eröffnet ihnen

neue und kreative Denkhorizonte.Gerade diesesDazwischensein als Erfahrung

ist das,was die Angehörigen der postmigrantischenGeneration verbindet und

unter ihnen eine gewisse solidarische Haltung erzeugt (vgl. Yildiz 2020), wie

die folgende Passage aus einem Artikel der Wiener Autorin und Journalistin

Vina Yun, die der postmigrantischen Generation angehört, prägnant zeigt:

»Wir lassen uns nicht mehr von euch definieren, sondern definieren uns

selbst. Doch dieses ›Wir‹ ist nicht einheitlich, sondern basiert auf einer Alli-

anz, die real wird durch kollektive Aktionen, indem wir bestimmte Haltun-

gen und Praktiken ersinnen […]. Uns eint nicht das Schicksal, sondern der

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Erol Yildiz

gemeinsame Bezug auf eine migrantische Erfahrung und ein marginalisier-

tes Wissen.« (Yun 2019: 7)

Yun und andere Vertreter:innen der postmigrantischen Generation nehmen

keine Rücksicht auf nationale Erzählungen, sondern versuchen, andere Ge-

schichten zu erzählen, andere Fragen zu stellen und andere Biografien zu ent-

werfen. Das Erfahrungswissen, das bisher ignoriert und marginalisiert wur-

de, wird zumAusgangspunkt genommen und zumTeil privilegiert. Die Ange-

hörigen der postmigrantischen Generation, die weiterhin mit negativen Zu-

schreibungen konfrontiert werden, scheinen eher als die erste Generation in

derLagezu sein,mituneindeutigen,mehrdeutigenundambivalentenLebens-

wirklichkeiten umzugehen. Dazwischensein gehört zur Normalität und zu den

Lebensentwürfen dieser Generation, eine Art kreativer Desorientierung, wie

das folgende Zitat des Rappers Dynamite, der mit seiner Familie vor dem Ju-

goslawienkrieg nach Österreich flüchtete, zum Ausdruck bringt:

»Mittlerweile fühle ich mich schon angekommen, weil ich gemerkt habe,

dass dieses Dazwischen das ist, was mich ausmacht. Das ist mein Leben.

Ichmuss nicht probieren, wiemeine Eltern zu leben. Oder wie andere Leute,

die hier leben. Ich lebe mit beiden Seiten, die mich beeinflussen. Das ist in

Ordnung. Man muss sich nicht biegen und brechen, damit man irgendwo

dazu passt.«5

Eine weitere Vorgehensweise ist es, wie das Bündnis Kanak Attak6 oder das

WeblogMigrantenstadl,7 die vonaußenzugeschriebenennegativenEigenschaf-

5 Zit. n. »Rapper Dynamite gewinnt Protestsongcontest 2020«, in: Wiener Zeitung,

15./16.02.2020, S. 2. Dino Izic kam als Flüchtling vor dem Jugoslawienkrieg nach Ös-

terreich.

6 Kanak Attak entstand 1998 als loser Zusammenschluss von Angehörigen der zweiten

und dritten Generation in Deutschland und begründete eine Art soziale Bewegung,

die die rassistische Zuschreibung ›Kanake‹ durch ironische Umdeutung in eine posi-

tive Selbstdefinition verwandelte. Auf diese Weise schufen die Akteur:innen Räume

des Widerstands gegen eine hegemoniale Praxis der Normalisierung, wobei der Wi-

derstand in einer kreativen Konfrontation mit demWissen der Dominanzgesellschaft

besteht und von der Absicht geprägt ist, dieses zu hinterfragen und zu dekonstruieren.

7 Das WeblogMigrantenstadl ist ein Beispiel für subversiv-ironische Umdeutung hege-

monialer Normalität. Gesellschaftliche Verhältnisse werden unter Einsatz eines ent-

sprechenden Erfahrungshintergrunds aus einem postmigrantischen Blickwinkel be-

trachtet und interpretiert (vgl. Önder/Mustafa 2016). Das Selbstverständnis der Be-

treiber:innen des Blogs lautet: »migrantenstadl ist ein blog von und für grenzüber-

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Postmigrantisch 277

ten zu übernehmen, zu transkodieren und positiv zu besetzen. Das Subversi-

ve besteht darin, hegemoniale Begriffe zu übernehmen und positiv umzudeu-

ten.Solche Selbstbenennungenwirken oft irritierend,weil sie von außennicht

ganz verstanden werden. Die damit einhergehende Positionierung ist Teil ei-

nes Kampfes gegen die Migrantisierung und Fremdverortung von Menschen,

die dazugehören. Mit dieser Neupositionierung fordert die postmigrantische

Generation ein Recht auf Selbstbestimmung. Es ist für sie nicht nachvollzieh-

bar, warum die Fähigkeit, zwischen oder in unterschiedlichenWelten denken

und handeln und daraus neue Lebensentwürfe kreieren zu können, nicht an-

erkannt wird.

Der beschriebeneUmgangmit negativenBezeichnungen ist eine besonde-

re Fähigkeit, eine politische Artikulation, die diese Generation kennzeichnet.

Solche Selbstverortungspraktiken können als ein Versuch gelesen werden,

negative Zuschreibungen zu dekonstruieren und ihnen eigene Deutungen

entgegenzusetzen. Mit anderen Worten: Die postmigrantischen Protago-

nist:innen verstärken das Bild einer hybriden, superdiversen Gesellschaft,

in der sich nichts mehr eindeutig zuordnen lässt, und machen unterschied-

liche Beziehungsgeflechte sichtbar. Ethnische Herkünfte oder Traditionen

werden allenfalls ironisch behandelt und/oder subversiv überhöht. Die ein-

gesetzten Stereotype werden nicht abwertend verstanden, sondern bewusst

überzeichnet, sodass ihr Konstruktionscharakter sichtbar wird. Kategorien

wie ›Gastarbeiterin‹ oder ›Ausländer‹, aber auch die der zweiten und dritten

Generation werden als Konstruktionen entlarvt und die damit verbunde-

nen Klischees immer wieder gebrochen. Wie María do Mar Castro Varela

und Nikita Dhawan (2015: 236) treffend angemerkt haben, haben solche Hy-

bridisierungsprozesse zur Folge, dass vielheitliche Differenzen kaum noch

identifizierbar erscheinen und daher nicht vereinnahmt werden können.

schreitende dadaisten und textterroristen, mit provokativen, subjektiven und politi-

schen ansichten und geschichten aus dem migrantenmilieu und darüber hinaus, in

münchen und anderswo. Migrantenstadl ist die stimme mitten aus der peripherie!«

So die Selbstbeschreibung auf der Website, https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/

vom 06.01.2022.

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom
https://dasmigrantenstadl.blogspot.com/%20vom


278 Erol Yildiz

Migration als Perspektive und Migrationsforschung
als Gesellschaftsanalyse

Migration als Perspektive zu betrachten bedeutet, sich von einem Menschen

nach Herkunft sortierenden Migrantismus zu verabschieden und stattdessen

die globalisierten Gesellschaften in den Blick zu nehmen, die ohne Migration

kaum denkbar sind. Die Idee des Postmigrantischen bedeutet in diesem Zu-

sammenhang, die konventionelle Migrationsforschung aus ihrer bisherigen

Sonderrolle zu befreien und sie als Gesellschaftsanalyse zu etablieren. Regi-

na Römhild (2015) spricht von einer ›postmigrantischenMigrationsforschung‹

und plädiert für eine Forschungsrichtung, in derMigration als Perspektive und

nicht als Objekt zu verstehen ist. Demnach verschiebt sich Migration von der

Peripherie ins Zentrum und wird als konstitutiv für alle europäischen Gesell-

schaften gesehen: »Was fehlt, ist nicht noch mehr Forschung über Migration,

sondern eine von ihr ausgehende reflexive Perspektive,mit der sich neue Ein-

sichten in die umkämpften Schauplätze ›Gesellschaft‹ und ›Kultur‹ gewinnen

lassen.« (Römhild 2014: 263)

Das Postmigrantische fungiert somit als Analysekategorie für soziale Si-

tuationen der Mobilität und Vielheit; sie macht Brüche, Mehrdeutigkeit und

marginalisierteErinnerungen sichtbar,die nicht amRandederGesellschaft zu

verorten sind, sondern Ausdruck der zentralen gesellschaftlichen Verhältnis-

se sind.Durch ihre irritierendeWirkung schafft diese Blickverschiebung auch

einekritischeAuseinandersetzungmitgesellschaftlichenMachtverhältnissen.

DasPostmigrantische versteht sichdann alsKampfbegriff gegen ›Migrantisie-

rung‹ und Ausgrenzung vonMenschen, die sich selbst als integralen Bestand-

teil der Gesellschaft verstehen, gegen einen öffentlichen Diskurs, der Migra-

tionsgeschichten weiterhin als spezifische historische Ausnahmen behandelt

und in dem zwischen einheimischer Normalität und migrantischen Konflik-

ten unterschieden wird. Für ein gesellschaftliches Zusammenleben ist es al-

so nicht besonders produktiv und zukunftsweisend, zwischen Migrant:innen

und Nicht-Migrant:innen zu unterscheiden. Damit werden künstliche Grup-

pen geschaffen, die sich in der gesellschaftlichenWirklichkeit so nicht finden,

und zwar dies umsomehr, als wir in einer Gesellschaft leben, die schon immer

durchMobilität und Vielheit geprägt war.

Jüngst haben Wolfgang Meixner und ich den Begriff mehrheimisch vorge-

schlagen, um von der etablierten binären Denkweise ›wir‹ und ›die Anderen‹,

›Migrant:innen‹ und ›Einheimische‹ wegzukommen und die bisher getrennt

betrachteten Phänomene zusammenzudenken (vgl. Yildiz/Meixner 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Postmigrantisch 279

Gerade dieses Differenzdenken von ›wir‹ und ›die‹ hat im Laufe der Zeit eine

Normalität erzeugt, welche die gesellschaftlichenWahrnehmungen reguliert.

Daher erscheint mir die Perspektive des Mehrheimischseins interessant, weil

sie die eingespielte Denkart von ›einheimisch‹ und ›migrantisch‹ in Frage

stellt und eine andere Normalität hervorbringt bzw. sichtbar macht. Die Idee

dabei ist, dass wir alle mehrheimisch sind, wenn auch auf unterschiedliche

Art und Weise und in unterschiedlicher Intensität, d.h., alle Menschen ha-

ben unterschiedliche biografische, geografische, soziale, kulturelle, familiäre

Bezüge. Aus dieser Sicht erscheint das Individuum als ein Produkt dieses

Beziehungsgeflechts. Mehrheimischsein ist eine realisierte Utopie und lenkt

die Aufmerksamkeit auf ein alternatives Verständnis vonWelt, Kultur, Raum,

Ort und Mensch, eine Perspektive, aus der gesellschaftliche Phänomene und

historische Entwicklungen nicht getrennt gedacht, sondern miteinander in

Bezug gesetzt werden. Das steht im Gegensatz zum konventionellen Heimat-

begriff, mit dem versucht wird, Mehrdeutigkeiten und hybride Lebenswelten

eindeutig zumachen, also vermeintlich ›in Ordnung‹ zu bringen.

Fazit: Utopien des Alltäglichen

Resümierend kann festgehaltenwerden, dass alle Perspektiven, künstlerische,

zivilgesellschaftliche und kulturelle Praktiken und Artikulationsformen, die

mit dem Vorzeichen des Postmigrantischen diskutiert werden, neue Denkho-

rizonte eröffnen und Räume des Widerstands schaffen, die jene gesellschaft-

lichen Imaginationen untergraben oder zumindest destabilisieren, die der

Legitimation hegemonialer Machtverhältnisse dienen. Konkret ist damit ein

grundsätzlicher Perspektivwechsel verbunden: Der etablierte Migrantismus

wird dabei ›entmigrantisiert‹, während die historischen und gesellschaftli-

chen Verhältnisse zugleich migrantisiert und Migrationserfahrungen nor-

malisiert werden (vgl. Bojaǆijev/Römhild 2014). Immer weniger Menschen

verbringen ihr ganzes Leben an ein und demselben Ort, viele wechseln ihren

Wohnsitz mehrfach, auch über Ländergrenzen hinweg. Geografische und

kognitive Bewegungen gehen Hand in Hand. Selbst in ›alteingesessenen‹

Familien finden sich bei näherer Betrachtung oft Mobilitätserfahrungen.

Weitergedacht bedeutet die postmigrantische Denkhaltung erstens, den

historisch formierten Migrantismus kritisch zu hinterfragen sowie die eta-

blierteMigrationsforschungaus ihrerSonderrolle zubefreienundals kritische

Gesellschaftsanalyse neu zu denken. Zweitens ist damit der Fokus auf die radi-

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Erol Yildiz

kale Vielheit der Gesellschaft zu richten, um differenzierte Einsichten jenseits

herkömmlicher ethnisch-nationaler Polarisierungen zu ermöglichen, ohne

jedoch diskriminierende und rassistische Strukturen zu ignorieren. Drit-

tens werden die postmigrantischen Artikulationsformen als Dissens und als

ermächtigende Praxis betrachtet, die die Einnahme einer Subjektposition

und damit eine Intervention in den dominanten Diskurs zulässt. Viertens

sind die postmigrantischen Subjektivierungsformen als eine Handlungs-

möglichkeit zu verstehen, um sich mit diskriminierenden und rassistischen

Gesellschaftsstrukturen auseinanderzusetzen und sich in dieser dynamischen

Auseinandersetzungzupositionieren.Subjekte sind indieser Sichtweisenicht

nur den bestehenden Verhältnissen unterworfen, sondern als Akteur:innen

auch in der Lage, sich in machtvollen Räumen zurechtzufinden und dadurch

Spielräume für widerständige und subversive Handlungen zu generieren.

Aus diesem radikalen Perspektivwechsel ergeben sich neue Ideen für eine Ge-

sellschaft, die von Utopien des Alltäglichen ausgehen und neue Erfahrungs-

und Handlungsfelder schaffen, in denen wir miteinander über gesellschaftli-

che Visionen sprechen und gemeinsam über Zukunftsentwürfe nachdenken

können.

Literatur

Zum Weiterlesen

CastroVarela,María doMar/Dhawan,Nikita (2015 [2005]): PostkolonialeTheo-

rie. Eine kritische Einführung, 2., kompl. überarb. u. erw. Aufl., Bielefeld:

transcript.

Foroutan, Naika (2019): Die postmigrantische Gesellschaft. Ein Versprechen

der pluralen Demokratie, Bielefeld: transcript.

Hall, Stuart (1997): »Wann war ›der Postkolonialismus‹? Denken an der Gren-

ze«, in: Elisabeth Bronfen/Benjamin Marius/Therese Steffen (Hg.), Hybri-

deKulturen.Beiträge zur angloamerikanischenMultikulturalismusdebat-

te, Tübingen: Stauffenburg, S. 219–246.

Hill,Marc/Yildiz, Erol (Hg.) (2018): Postmigrantische Visionen. Erfahrungen –

Ideen – Reflexionen, Bielefeld: transcript.

Mignolo,Walter D. (2012): Epistemologischer Ungehorsam. Rhetorik der Mo-

derne, Logik der Kolonialität und Grammatik der Dekolonialität, Wien/

Berlin: Turia + Kant.

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Postmigrantisch 281

Römhild, Regina (2015): »Jenseits ethnischer Grenzen. Für eine postmigranti-

sche Kultur- und Gesellschaftsforschung«, in: Erol Yildiz/Marc Hill (Hg.),

Nach der Migration. Postmigrantische Perspektiven jenseits der Parallel-

gesellschaft, Bielefeld: transcript, S. 37–48.

Yildiz, Erol (2010): Die Öffnung der Orte zur Welt und postmigrantische Le-

bensentwürfe, in: SWS-Rundschau 50, S. 318–339.

Yildiz, Erol/Meixner, Wolfgang (2021): Nach der Heimat. Neue Ideen für eine

mehrheimische Gesellschaft, Stuttgart: Reclam.

Zitierte Literatur

Baumann, Gerd (1998): Ethnische Identität als duale diskursive Konstruktion.

Dominante und demotische Identitätsdiskurse in einer multiethnischen

Vorstadt von London, in: Aleida Assmann/Heidrun Friese (Hg.), Identi-

täten. Erinnerung, Geschichte, Identität 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

S. 288–313.

Baumann, Gerd/Sunier, Thijl (1995): Post-Migration Ethnicity, Amsterdam:

Het Spinhuis Publishers.

Bettini, Maurizio (2018): Wurzeln: Die trügerischen Mythen der Identität,

München: Kunstmann.

Bojaǆijev, Manuela/Römhild, Regina (2014): »Was kommt nach dem ›trans-

national turn‹? Perspektiven für eine kritische Migrationsforschung«, in:

Berliner Blätter 65: Vom Rand ins Zentrum. Perspektiven einer kritischen

Migrationsforschung, S. 10–24.

Foroutan, Naika/Karakayalı, Julia/Spielhaus, Riem (Hg.) (2018): Postmigranti-

schePerspektiven.Ordnungssysteme,Repräsentationen,Kritik,Frankfurt

a.M./New York: Campus.

Mecheril, Paul (2014): »Was ist das X im Postmigrantischen?«, in: sub\urban.

Zeitschrift für kritische Stadtforschung 2, S. 107–112.

Römhild, Regina (2014): »Diversität?! Postethnische Perspektiven für eine re-

flexive Migrationsforschung«, in: Boris Nieswand/Heike Drotbohm (Hg.),

Kultur, Gesellschaft,Migration.Die reflexiveWende in derMigrationsfor-

schung,Wiesbaden: Springer, S. 255–270.

Önder, Tunay/Mustafa, Imad (2016): Migrantenstadl, Münster: Unrast.

Said, Edward (1994): Kultur und Imperialismus. Einbildungskraft und Politik

im Zeitalter der Macht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Erol Yildiz

Schramm, Moritz/Moslund, Sten Pultz/Ring Petersen, Anne (Hg.) (2019): Re-

framing. Migration, Diversity and the Arts. The Postmigrant Condition,

London: Routledge.

Terkessidis,Mark (2017): Nach der Flucht.Neue Ideen für einemehrheimische

Gesellschaft, Stuttgart: Reclam.

Yildiz, Erol (2005): Kosmopolitane Moderne: Die Öffnung der Orte zur Welt,

unveröff. Habil.-Schrift, Universität zu Köln, Köln.

Yildiz,Erol (2013): Dieweltoffene Stadt.WieMigrationGlobalisierung zumur-

banen Alltag macht, Bielefeld: transcript.

Yildiz, Erol (2015): »Postmigrantische Perspektiven. Aufbruch in eine neue Ge-

schichtlichkeit«, in: ders./Marc Hill (Hg.), Nach der Migration. Postmi-

grantische Perspektiven jenseits der Parallelgesellschaft, Bielefeld: tran-

script, S. 19–36.

Yildiz, Erol (2020): »Solidarität in der postmigrantischen Gesellschaft«, in:

Agora. Das philosophischeWirtschaftsmagazin 42, S. 61–65.

Yun, Vina (2020): »Die permanente Zumutung im Alltag – über ein neues Vo-

kabularderZugehörigkeit«, in:MagazinSchauspielhausWien2019/20,Nr.

3, S. 7–8.

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018 - am 14.02.2026, 04:06:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457122-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

