
»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei
Nietzsche und Fink

Babette Babich

Finks Lektüre von Nietzsches Welt-Künstler.
Heraklit und Weltspiel

Nietzsches »Artisten-Metaphysik« hat von Natur aus eine gewisse
Zweideutigkeit. Ebenso zweideutig ist die Idee dessen, was er als »äs-
thetische Rechtfertigung« der Welt bezeichnet, die einzige Form der
Rechtfertigung, die Nietzsche zulässt.1 Und wenn es gerade diese
Zweideutigkeit seiner »Artisten-Metaphysik« ist, die ihren Reiz aus-
macht, so bedeutet das auch, dass der Leser dazu verführt werden kann,
einen Aspekt zugunsten eines anderen zu ignorieren, und es somit ver-
säumt, gerade auf diese Zweideutigkeit in aller philosophischen, das
heißt kritischen Strenge zu achten. Denn eine Artisten-Metaphysik
kann sich ganz exoterisch auf die metaphysische Weltsicht des Künst-
lers beziehen,2 aber sie hat zugleich, bei Nietzsche ebenso wie bei
Martin Heidegger und Eugen Fink, den Sinn einer künstlerischen Me-
taphysik.3 Wenn Nietzsche mit einem Schopenhauerischen bzw. klas-

57

1 Doch was soll uns eine solche Rechtfertigung eigentlich sagen? Was sollen wir unter
einer ästhetischen Rechtfertigung der Welt verstehen? Wir werden uns der Frage, was
Fink unter der Kreativität des Spiels versteht, gegen Ende des Aufsatzes mit Bezug auf
Finks Rilke-Lektüre nähern können.
2 Zur Artisten-Metaphysik in einem weiteren Sinne vgl. Wyss 1996, 1997; Kuspit 1998;
Neumann 1986; Bätschmann 1997; Goffman 1976. Peter Bürger (Bürger 1999) findet
sich in seinem Artikel »Die mißbrauchten Bilder« dazu veranlasst hervorzuheben, dass
Nietzsches Konzeption einer Artisten-Metaphysik nichts mit einem »›Künstlerkult‹«
und noch weniger mit dem »›Selbstverständnis des Künstlers als Ausnahmemensch‹«
zu tun hat. Bürger bespricht hier die von Peter-Klaus Schuster ausgerichtete Berliner
Ausstellung Das XX. Jahrhundert (der Museumskatalog dieser Ausstellung trägt den
Titel Artistenmetaphysik. Friedrich Nietzsche in der Kunst der Nachmoderne).
3 Vgl. über die vorliegende Auseinandersetzung mit Finks Ausarbeitung hinaus Volker
Gerhardts, Wagner und Schopenhauer mit einbeziehende Erörterung der ›Artisten-Me-
taphysik‹ in: Gerhardt 1988, 46–71 sowie Recki 2002, 262–285; Wohlfart 1991; Hart-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sischen Bild, das an Platons Timaios erinnert, vom »Urkünstler der
Welt« (GT; KSA 1, 38) spricht, wird die metaphysische Natur der Welt
unter der ›Optik‹ der Kunst zum Ausdruck gebracht. Auch Fink in sei-
ner eigenen Vision von der Welt als Spiel ist dieser eher esoterischen
als exoterischen Form der Artisten-Metaphysik verpflichtet.

Fink, einer der Wenigen, der Nietzsches Schriften zu den vor-
sokratischen Denkern für ein Verständnis der Basis von Nietzsches ei-
genem Philosophieren für wesentlich hält, vertritt den Standpunkt,
dass die »Artisten-Metaphysik« zu Nietzsches frühesten Vorstellun-
gen gehört. Schon »von seinen ersten Schriften an«4 bewegt sich
Nietzsche nach Fink »in seiner Artistenmetaphysik, in seinem Herakli-
tismus vom spielenden Weltenkinde Zeus, dem pais paizon« (Fink
1960a, 187). Im Kontext von Nietzsches Griechentum und Pessimis-
mus könnte ein spielendes Weltkind so verstanden werden, als wollte
Fink Nietzsches Lehre von der Ewigen Wiederkehr in schön Heidegge-
rischer Manier als »die allumfängliche, alles-bringende und alles-til-
gende Spiel-Zeit der Welt« (Fink 1960a, 189) darstellen. Und so
verstanden wäre Nietzsches »Artisten-Metaphysik« auch mit der ent-
sprechenden Vision vom schöpferischen Künstler als der »ewige[n] und
ursprüngliche[n] Kunstgewalt« (GT; KSA 1, 155) verbunden. Der
Schlüssel für Finks Nietzsche-Lesart wie auch für seine eigene Kosmo-
logie oder Welt-Ontologie liegt jedoch darin, dass die Vision des
Künstlers gerade keine Anspielung auf die Begeisterung des 19. Jahr-
hunderts für den Genius bedeutet – jenen Fetisch, der sich heute zu
einem Faszinosum entwickelt hat nicht nur in Bezug auf Naturwissen-
schaftler, Politiker, Filmstars und Sportler, sondern auf die Berühmt-
heit eines jeden – und bestünde sie, wie Andy Warhol sinniert, nur
für 15 Minuten. Nietzsche übersieht jedoch die Kritik des Subjekts
nicht, durch die er überhaupt erst zu dem gelangt, was er »das Problem
des Künstlers« (FW; KSA 3, 361)5 nennt. Der Künstler ist nämlich jen-
seits eines solchen Subjekts zu verstehen; seine Schöpferkraft muss
vom Reichtum des Spiels her, vom »spielende[n] Aufbauen und Zer-

58

Babette Babich

wich 2002. Jean Grondin stellt den Begriff der ›Artisten-Metaphysik‹ mit Gadamers
Spielbegriff samt seinen Bezügen zu Schiller und Kant zusammen in: Grondin 2002,
37–44.
4 Also längst bevor sie in Nietzsches 1886 neu herausgegebener (und anders untertitel-
ter) Schrift Die Geburt der Tragödie Oder Griechentum und Pessimismus ausdrücklich
erscheint.
5 Vgl. dazu Babich 2000; eine deutsche Fassung erscheint in Kürze.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


trümmern der Individualwelt als Ausfluss einer Urlust« (GT; KSA 1,
153) begriffen werden. Nietzsches metaphysische Referenz ist hier
nicht vom Platonischen Ideal der Kunst zu trennen, und er verfolgt,
wie Fink uns erinnert, das artistische Ideal von eben diesem Ort aus
zurück zu Heraklit. Fink pfeift also jene unter uns zurück, die in Ver-
suchung geraten könnten, Nietzsches unveröffentlichte Schrift »Die
Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen« als den Ort eines
›reinen Nietzsche‹ zu betrachten, und das hieße in diesem Fall: des
bleibenden, von den verdächtigen (Wagnerischen oder Schopenhaueri-
schen) Querelen scheinbar freien Philologen Nietzsche.6 Eine solche
Abgrenzung kann jedoch irreführen, ganz einfach weil sich heraus-
stellt, dass Nietzsche kein schlichter Philologe ist und wir bis zum heu-
tigen Tag so entfernt sind wie je von einer tieferen Auseinandersetzung
mit der ernsthaften, d. h. ebenso philologischen wie philosophischen
Betrachtung der ursprünglichen Nietzscheschen Idee eines Spiels der
Tragödie – wir können deren Nachhall in Finks Sprache vernehmen –,
die ihr Werden oder ihre Geburt aus dem Geist der Musik empfing,
einem Geist, den Nietzsche nicht in der theatralischen Vision des Bocks-
tanzes fand, wie von Peter Sloterdijk (1999) in seinem Denker auf der
Bühne kritisch und einsichtsvoll analysiert, sondern auf philologi-
schem Wege und also buchstäblich in dem Klang der Lyrik als dem
musikalischen Spiel des tragischen Kunstwerkes. Zu sagen (wie ich es
anderswo getan habe), dass Nietzsches Geburt der Tragödie in dem
Ausmaß als eine archäologische Quelle gelesen werden kann, in dem
sie auf den akustischen Stand einer alten oder toten – und das meint
ungesprochenen Sprache – hinweist, bedeutet, die kritische Reflexions-
höhe zu betonen, die erforderlich ist, um Finks (und Heideggers) Auf-

59

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

6 Wie der eine oder andere Forscher schon enttäuscht feststellen musste, entgeht dem so
Versuchten das erhoffte akademische Handbuch für Einblicke in das vor-platonische
Denken – das man sich immer als ein den anderen Büchern über antike Philosophie
irgendwie gleichwertiges, doch mit Nietzscheschem Flair versehenes, vorstellt. Für alle,
die nach einem solchen Handbuch suchen, wären Nietzsches Vorlesungen ein guter
Ansatz; vgl. die letzten zwei Bände seiner fünfbändigen Frühen Schriften. Die Frage
nach Nietzsches Beitrag zur Klassik bleibt selbst nach den beeindruckenden Aufsätzen
von Hubert Cancik, Barbara von Reibniz, James Porter und den jüngsten Bemühungen
von Enrico Müller und Christian Benne ebenso wie den eher peripheren, aber wertvol-
len Beiträgen von Hugh Lloyd-Jones, Albert Henrich oder Marcel Detienne nach wie
vor offen. Es scheint also so zu sein, dass wir noch immer nicht weiter sind als die
Beiträge von Silk, Stern oder auch Helmut Flashar in: Flashar 1995 oder auch O’Flaher-
ty et al. 1976.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


forderung zu verstehen, Heraklit zusammen mit Nietzsche und Höl-
derlin zu lesen, und dies unter einer neuen philosophischen Perspek-
tive.7

Nach Finks Lesart, ähnlich wie derjenigen Heideggers, ist Heraklit
Nietzsches ständiger Partner in diesen zu seinen Lebzeiten unver-
öffentlichten Notizen, und ich habe an anderer Stelle den Standpunkt
vertreten, dass diese Beständigkeit auch andere Namen doppelt ver-
pflichtet, also nicht nur Nietzsches eigenen (wie Kommentatoren
immer wieder behaupten, dass, wo Heraklit war, jetzt Nietzsche stehen
soll, genau wie Nietzsche uns selber die Lesetechnik nahelegt, den Na-
me Wagners durch seinen eignen zu ersetzen), als eine Art Zwiespra-
che mit sich selbst, sondern auch den der Rätselfigur Zarathustra8 und,
in metonymischer Umformung, wiederum den ebenso esoterischen
Namen Empedokles.9 Der vieldeutige Name Heraklits – von einer phi-
losophischen Mehrzahl, von Hegel und Schopenhauer bis zu Heideg-
ger und Sarah Kofman als Lieblings-Vorsokratiker hochgehalten, und
also alles andere als ein Inbegriff des Esoterischen – überschattet Nietz-
sches erstes Buch als die metaphysische Veranschaulichung des spie-
lenden Künstlers – »wie wenn von Heraklit dem Dunklen« zu dem
ähnlich »dunklen« Pindar, aber vor allem zu dem erz-obskuren Hera-
klitischen Gleichnis von der »weltbildende[n] Kraft« übergegangen
würde, einer Kraft, die anschließend einem Kind verglichen wird, »das
spielend Steine hin und her setzt und Sandhaufen aufbaut und wieder
einwirft« (GT; KSA 1, 153; Wohlfahrt 1999).

Denn Nietzsche erkannte, dass wir Nicht-Griechen – oder, wie er
uns auch nennt, wir »Spätgeborenen« – diese Idee einer spielerischen
Kreativität in ihrer »wahren Würde« als »dionysischer Weltspiegel«
möglicherweise am Modell der physisch-metaphysischen Domäne der
Musik verstehen könnten. Es handelt sich hier um Musik, die in Bezug
auf ihre »dionysische Weltbestimmung« (GT; KSA 1, 126) auf einer
kosmisch-dynamischen Ebene angesiedelt wird.10 Folglich erklärt
Nietzsche, dass »Musik und tragischer Mythos […] in gleicher Weise
Ausdruck der dionysischen Befähigung eines Volkes und von einander

60

Babette Babich

7 Vgl. die ersten Kapitel von Babich 1996.
8 Von Einfluss war für Nietzsche darüber hinaus der historische Zoroaster, wie er durch
Goethe und Heinrich von Kleist vermittelt wurde sowie durch Rameaus mit gnosti-
schem Hintergrund komponierte, 1749 uraufgeführte Oper Zoroastre.
9 Vgl. für weitere literarische Hinweise Babich 2000a, 117–134.
10 Zum Dionysischen bei Nietzsche siehe Sokel 2005, 501–520.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


untrennbar« (GT; KSA 1, 154) sind.11 Und in diesem Sinne ist Nietz-
sche »Artisten-Metaphysik« unentbehrlich für ein Verständnis seiner
Vision der Tragödie und der Verbindung der Tragödie zur Musik, die
das zentrale Thema seines ersten Buches bildet.

Tragische Weisheit zwischen Heraklit und Anaximander

Sowohl in seiner 1957 publizierten Studie zum Spiel, Oase des Glücks.
Gedanken zu einer Ontologie des Spiels, wie in seinem Buch über
Nietzsches Philosophie aus dem Jahre 1960 bringt Fink dieses Nietz-
sche-Heraklitische Schema spielerischer Kreativität zum Ausdruck.
Neben Fink haben auch andere Interpreten Zuflucht zu Nietzsches
von Schopenhauer beeinflusstem Bild einer ästhetischen Metaphysik
genommen, die auf die Kunst als das Muster oder Paradigma für unsere
Erfahrung einer irreduziblen phänomenalen Welt anspielt. Wie schon
Heidegger ist jedoch Fink in dieser Hinsicht vor allem deshalb bedeut-
sam, weil sich seine Lektüre auf die metaphysischen Dimensionen von
Nietzsches Denken richtet und in diesem Zusammenhang das Physi-
sche hervorhebt. Natürlich ist hier ein besonderer Vorbehalt anzubrin-
gen: Wie sehr Nietzsche noch Metaphysiker war oder nicht, ist eine
Frage, die nicht gestellt werden kann, ohne zuvor die nach der Bedeu-
tung der Metaphysik bei Nietzsche, bei Heidegger, aber auch bei Fink
selbst geklärt zu haben. Heideggers Kritik der Metaphysik – ein-
schließlich seiner Kritik Nietzsches als dem »letzten Metaphysiker«
des Abendlandes – impliziert zwar eine Betonung des metaphysischen
Elements in Nietzsches Denken, bleibt jedoch mit Nietzsches episte-
mologischer Kritik der Metaphysik unvereinbar, die seine spezifische
Kritik des Subjekts und der eigentlichen Möglichkeit von Wissen und
Wahrheit einschließt.12

Das Bild einer künstlerischen Metaphysik, verbunden mit der Idee
des Spiels, wie Fink sie entwirft, könnte zunächst den Eindruck erwe-
cken, als wollte man die schlechtesten Karikaturen der »griechischen
Fröhlichkeit« herbeizitieren, um deren Anfechtung sich Nietzsche in

61

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

11 Vgl. Babich 2006a, 221–238.
12 Ich diskutiere diese Unterscheidung nicht nur in Babich 1994, sondern auch in direk-
tem Zusammenhang mit Heidegger in den letzten Abschnitten von Babich 2003, 63–
103.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Geburt der Tragödie so bemüht zeigte. Seine »tragische Erkennt-
niss« (GT; KSA 1, 101) – nicht, als spräche er im aufgeklärten Sinne
von einer kritischen Leistung reflexiven Wissens (d. h. mit Respekt ge-
genüber der Aufklärung selbst), wie Fink es hervorgehoben hat, son-
dern nach dem Muster des »weisen Silen« – ist eine tragische Weisheit,
die wir nicht als eine quasi-göttliche Einsicht missverstehen sollten; sie
ist vielmehr das geheime Wissen der »Begleiter des Dionysus« (GT;
KSA 1, 35). Diesem entspricht die Sophokleische Weisheit des me phy-
nai, der Wunsch des nicht Gewordenseins, das bedeutet: des überhaupt
nicht Geborenwordenseins, als das Beste für alle Menschen: »nicht ge-
boren zu sein, nicht zu sein, nichts zu sein« (ebd.). Doch die objektive
Aussicht »niemals geboren worden zu sein« ist ein für lebendige We-
sen zugleich unmöglicher Traum. Er verspricht Vollendung für den
möglichen Fall, dass das, was wurde, niemals eingetreten ist, also eine
tautologische Unmöglichkeit. Der alte jüdische Witz hält eine Antwort
auf das lebenswidrige Ideal des Nichtgeborenwordenseins parat: »Per-
fekt, klar. Aber wem passiert das schon? Unter Tausenden kaum
einem!« Für uns, die wir als Sterbliche geboren wurden, wird das Aller-
beste, wie der Silene uns mitteilt, zurückgestellt zu einem Zweitbesten:
nur »bald zu sterben« (ebd.).

Tragische Weisheit ist verbunden mit der Erkenntnis, dass die täg-
liche Wirklichkeit selbst eine Illusion ist, ein perspektivischer Einblick
in das Spiel der Spiele, und dass die Außerkraftsetzung einer solchen
Illusion nicht die Beruhigung einer ultimativen, tragenden, schützen-
den und gründenden Wahrheit hinter der Illusion nach sich zieht.13

Wie der späte Nietzsche der Götzendämmerung in seiner »Geschichte
eines Irrthums« schreiben wird, bedeutet die Abschaffung der Ikone
einer ultimativen Wahrheit, die Idee des Erscheinens als Maske der
Wahrheit selbst zu vernichten, so dass die Abschaffung der Wahrheit
gerade die Maske des unendlichen Werdens zum Ausdruck bringt. Es
handelt sich dabei um eine träumende Metaphysik oder eine Metaphy-
sik des Traumes. Für Nietzsche entspricht der »Schleier der Maja« (GT;
KSA 1, 29) sowohl der Erleuchtung des Buddhismus (alles ist Illusion)
wie den nüchternsten und modernsten Wissenschaften von Wahrneh-

62

Babette Babich

13 Eben deshalb ruft Nietzsche uns in Erinnerung, was wir sein tragisches epistemolo-
gisches Realitätsprinzip nennen könnten: »Wissen um das Irren hebt es nicht auf!« (NF;
KSA 9, 503).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mung und Erkenntnis (es findet alles im Gehirn statt).14 Seine Meta-
physik eines kosmischen Künstlertums findet ihren Widerklang in
Finks kosmischer Betonung des Spiels und des Spielens, und zwar nicht
in Form von Vergnügen und Unterhaltung, sondern mit tiefem Ernst
zum Ausdruck gebracht. Wie Fink zu dieser komplexen Einsicht
schreibt: »Im Spiel wird auch das Antlitz des Gorgo verklärt.« (Fink
1957, 28) Und bezüglich des immer wieder zitierten Spruches von He-
raklit hält er die »Tiefe einer solchen Konzeption« fest, die »zu einer
ästhetischen Weltdeutung hindrängt«, aber auch »ihre Gefahr und Ver-
führungsgewalt« (ebd. 51). Der Kreativität des Spiels entspricht auf
einer metaphysischen Ebene die Destruktion: Welten schaffen und zer-
stören. Das Modell ist Zeus als Weltkind, spielend auf dem Strand der
Ewigkeit.

Zusätzlich zu Heraklit hebt Fink Nietzsches Auffassung der Welt-
sicht Anaximanders hervor, die wir als Entfaltung einer Art rückläu-
figer Genealogie des apeiron deuten können. In seiner Darlegung von
Anaximanders Einsicht in eine Welt umgekehrter Rechtfertigung be-
steht das Unrecht des Daseins nämlich nicht darin, dass es in Verfall
und Tod zu einem Ende kommt; liest man Anaximander ernsthaft und
ethisch, tritt als das größere Unrecht nun das Geborenwerden zum
Vorschein. So ist nach dem Anaximander der Philosophie im tragi-
schen Zeitalter der Griechen – und es gilt noch einmal festzuhalten,
dass dieser Text für Fink selbst eine Art Palimpsest darstellt – »alles
Werden wie eine strafwürdige Emancipation vom ewigen Sein anzuse-
hen, als ein Unrecht, das mit dem Untergange zu büßen ist« (PtZG;
KSA 1, 819). Die ethische Lösung für dieses kosmische Dilemma wird
in dem strengen und königlichen Maß Heraklits gesehen, der »die eine
Gerechtigkeit« im »Streit des Vielen« (PtZG; KSA 1, 827) findet – »die
Welt ist das Spiel des Zeus, oder physikalisch ausgedrückt, des Feuers
mit sich selbst, das eine ist nur in diesem Sinne zugleich das Viele«
(ebd.). In der Geburt der Tragödie wiederum ist Nietzsches Bild für
den fließenden Aufruhr des Anaximandrischen bzw. Heraklitischen
Werdens die Welle. Individuen werden nun als flüchtige Wellen ge-
sehen, als wirbelnde Strudel, die im wiederkehrenden Andrang der sich
aufbäumenden Woge emporsteigen und wieder versinken. So spricht

63

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

14 Hier ist die überraschende Anmerkung nötig, dass sich seit Nietzsches Festlegung
solcher Termini des 19. Jahrhunderts wie »Nervenreiz« und »perzeptueller Resonanz«
in der heutigen Kognitionswissenschaft nur die technische Terminologie geändert hat.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nietzsche von »der einzelnen Welle« im Gegenzug zur »ganzen See«
und der »plötzlich anschwellenden Fluth des Dionysischen«, die »dann
die einzelnen kleinen Wellenberge der Individuen auf ihren Rücken«
(GT; KSA 1, 70) nimmt; im Anschluss daran spricht er unverhüllt von
den »Wallungen des Willens« und dem »anschwellenden Strom der
Leidenschaften« (GT; KSA 1, 140).

Verklärung. Das Spiel und das Offene

Der spätere (und nach Nietzsche eher dekadente) stoische Ausdruck
dieser Erkenntnis besagt, dass jedes Lebensalter einem Traume gleicht,
der auf den Tod zuhastet, an jeder Wendung bekämpft von zahllosen
Anderen, die ungeduldig danach drängen, geboren zu werden. Aber wo
es die ästhetische Kosmodizee ist, die als letzte Bedeutung seiner Artis-
tenmetaphysik hervortritt (als die metaphysische Idee des »Urkünst-
ler[s] der Welt« [GT; KSA 1, 48], wie wir es auch aus dem Mund von
Aischylos’ Prometheus hätten vernehmen können), erinnert uns
Nietzsche gewissermaßen als ein Vorzeichen seines Gedanken des
Amor fati daran, den Schluss zu ziehen, dass »alles Vorhandene […]
gerecht [ist] und ungerecht und in beidem gleich berechtigt« (GT; KSA
1, 71). Auf diese Weise geschieht der eigentliche Zweck der Darstellung
einer ultimativen Realität gemäß dem Modell der Kunst im Begriff des
in seine Erscheinung verlorenen Homerischen Künstler-Schauspielers,
»der gerade in seiner höchsten Thätigkeit, ganz Schein und Lust am
Schein ist« (GT; KSA 1, 84). Dies ist die »Mysterienlehre der Tragödie«
(GT; KSA 1, 73), und sie gleicht der Heraklitischen Antwort auf das
Anaximandrische Ideal der ausgleichenden Gerechtigkeit zwischen
gut und böse, richtig und falsch, gerecht und ungerecht: Es ist die tra-
gische Weisheit oder tragische Wahrheit als »die Grunderkenntnis der
Einheit alles Vorhandenen« (ebd.). In dieser Hinsicht ist es eine lehr-
reiche Beobachtung, dass die in Frage stehende Kunst nicht uns betrifft,
sie ist keine Feier des homo faber, wie wir uns in Selbstgratulation
gerne bezeichnen, nicht eine des menschlichen Daseins, das Nietzsche
das der »klugen Thiere« nennt, die einmal das »Erkennen« erfanden,
aber doch genau auf derselben Ebene wie alle anderen Lebewesen und
unvermeidlich eine im selben Lauf der Natur zur Auslöschung ver-
urteilte Spezies sind wie die Sterne oder ihr Sonnensystem (UWL,
KSA 1, 875). Für Nietzsche sagt dieser Punkt alles über die Bedingun-

64

Babette Babich

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gen der Möglichkeit (und die Kantische Terminologie ist hier bewusst
gewählt), die nötig sind, um die notwendige Perspektive zu erlangen,
»dass die ganze Kunstkomödie durchaus nicht für uns, etwa unserer
Besserung oder Bildung wegen, aufgeführt wird, ja dass wir ebenso
wenig die eigentlichen Schöpfer jener Kunstwelt sind …« (GT; KSA
1, 47). Dieser antihumanistische (und das heißt wohl über- oder post-
menschliche gegen einen allzu-humanistischen) Vorstoß bewirkt mehr,
als jeden x-beliebigen Hinz und Kunz aus seiner Sicherheit aufzuschre-
cken, vor dem jüdisch-christlichen Schöpfergott als der letzten Auf-
sichtsinstanz das Zentrum des Universums zu sein. Für Fink ist immer
Folgendes zu bedenken: »Gesetzt den Fall, das Spiel sei etwas, was nur
der Mensch allein vermag, so bleibt weiterhin die Frage, ob der Mensch
als Spieler im Menschenland verbleibt oder ob er sich dabei notwendig
auch zu einem Übermenschlichen verhält.« (Fink 1957, 40) Die Aus-
sage, wir sollten das Leben, das Spiel der Welt oder, und dies vielleicht
vor allem, uns selbst nicht allzu ernst nehmen, wie Nietzsche Heraklits
Lehre zusammenfasst, bedeutet, auch vom Leben oder der Existenz
(und diese schließt die Idee des religiösen Rituals, des antiken ebenso
wie des modernen, ein) zu sagen: »›es ist ein Spiel, nehmt’s nicht zu
pathetisch, und vor Allem nicht moralisch!‹« (GT; KSA 1, 27) Später
werden wir sehen, dass diese Betonung des Spiels zugleich seine em-
phatische Bejahung bedeutet, wie auch das Spiel des Traumes in Nietz-
sches Erklärung: »Es ist ein Traum! Ich will ihn weiter träumen!« (GT;
KSA 1, 27) zu verstehen ist. Dass Nietzsche seinen Lesern als summa-
rische Darstellung Heraklits einen solchen hermeneutischen Ratschlag
gibt, macht seine tiefere Erkenntnis keineswegs zunichte, dass es das-
selbe Spiel ist, das die Gegensätze und die bewegliche Wahrheit der
Dinge aus sich entlässt. Es handelt sich um eine Metaphysik des Spiels,
wie Fink es richtig auffasst (wenn auch Fink selber, im Gegensatz zu
Nietzsche, an diesem Punkt noch eine Gottheit einführt), um das Spiel
der Welt, um den ganzen Weg hinab zu den »Müttern des Sein’s« (GT;
KSA 1, 103). Eine solche Heraklitische Vorstellung vom ewigen Welt-
spiel gibt uns auch der Weltkünstler Schopenhauers (dieser Weltkünst-
ler wäre, noch einmal, Nietzsches »Urkünstler der Welt«), der mit dem
Leben spielt und der gerade als ein Leidender spielt. In Nietzsches Dar-
stellung spielt dieser Weltkünstler mit schönen Erscheinungen als
einem Mittel der Verführung, der Raffinesse, mit einer schrecklichen,
Ehrfurcht gebietenden Schönheit, die die jeweiligen Leidenden dieser
Erscheinungen (d. h. die Beobachter, Wahrnehmenden, Wissenden) da-

65

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu verführt, im irdischen Leiden auszuhalten. Wie Nietzsche fortfährt,
entspricht das apollinische Ideal der olympischen Kunst einer außer-
ordentlichen Empfänglichkeit für das Leiden: »Der Grieche kannte
und empfand die Schrecken und Entsetzlichkeiten des Daseins.« (GT;
KSA 1, 30) Eben diesen »Schrecken« und dieses »Entsetzen« bringt der
ästhetisch-metaphysische Einblick der Geburt der Tragödie zum Aus-
druck: »Derselbe Trieb, der die Kunst in’s Leben ruft, als die zum Wei-
terleben verführende Ergänzung und Vollendung des Daseins liess
auch die olympische Welt entstehn, in der sich der hellenische ›Wille‹
einen verklärenden Spiegel vorhielt.« (GT; KSA 1, 31) Das wird bestä-
tigt oder veranschaulicht durch das, was Nietzsche als das primär Ge-
gebene betrachtet, nämlich das paradoxe, aber erfahrungsgemäß zeit-
gleiche Phänomen der unheimlichen Mischung von Schmerz und Lust:
»dass Schmerzen Lust erwecken, dass der Jubel der Brust qualvolle
Töne entreisst« (GT; KSA 1, 33). Was Fink nun mit dieser tragischen
Einsicht Nietzsches in seinem Spiel als Weltsymbol macht, ist, sie als
ein mystisches Element zum Ausdruck zu bringen, nicht in Distanz
etwa zu den Griechen, sondern in einer modernen Stimmlage, die an
die aktuelle Gegenwart sowohl damals als auch heute gerichtet ist. So
führt ihn seine Besinnung auf das Spiel zu einer Erörterung des Reli-
giösen, ausgedrückt in Begriffen der Welt – der »Weltlichkeit des
Spiels« (Fink 1960b, 218), und das bedeutet zugleich: des Kosmos, ge-
sehen aus der Perspektive der Ewigkeit, wie Nietzsche dies als eine
Anspielung auf die stoische Weltsicht bezeichnen würde. Von dieser
Perspektive aus ist es Fink möglich, seine Entfaltung der Welt »als
Spiel ohne Spieler« (Fink 1960b, 230) vorzulegen. Sein Verständnis
der menschlichen Möglichkeit oder des menschlichen Potenzials für
das Spiel erweist sich nicht zuletzt als sehr fruchtbar für eine Aus-
einandersetzung mit Giorgio Agambens jüngster Wiederaufnahme
der Rilkeschen und Heideggerschen (und das meint immer Hölderlin-
schen) Vorstellung vom Offenen.

Für Fink gilt: »Gerade sofern der Mensch wesenhaft durch die
Spielmöglichkeit bestimmt ist, ist er bestimmt durch das Unergründ-
lich-Unbestimmte, das Unfeste, Offene, das Wogend-Mögliche der
waltenden Welt, die in ihm widerscheint.« (Fink 1960b, 230 f.) Das
Spiel ist nichts anderes als dieses höchst dynamische Hin und Her zwi-
schen bestimmter Präsenz und Offenheit: »Im menschlichen Spiel er-
eignet sich eine Ekstase des Daseins zur Welt.« (Fink 1960b, 231) Und
weil Fink vor Heideggerscher Terminologie nicht zurückschreckt, ist er

66

Babette Babich

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu einer außerordentlichen Präzision in seiner eigenen Sprache fähig.
So trägt uns das Spiel wortwörtlich über uns, unser Leben und unsere
Begrenzungen hinaus. Im »Spiel ›transzendiert‹ der Mensch sich
selbst, übersteigt er die Festlegungen, mit denen er sich umgeben und
in denen er sich ›verwirklicht‹ hat, macht er die unwiderruflichen Ent-
scheidungen seiner Freiheit gleichsam widerrufbar, entspringt er sich
selber, taucht er aus jeder fixierten Situation in den Lebensgrund ur-
quellender Möglichkeiten« (ebd.) – und Fink ist sorgfältig darauf be-
dacht, diesen existenziellen Hintergrund als die wirkliche Basis für die
Möglichkeit der Transzendenz zu betonen. Es gründet gerade im
Zwang des Lebens, dass das Spiel alles zu ändern vermag. Tatsächlich
ist es das existenzielle Verständnis der Zeit – kosmisch und phänome-
nologisch verstanden als Lebenszeit, als gelebte Tragödie, die gleicher-
maßen vom Schicksal oder Zufall wie von getroffenen Entscheidungen
gezeichnet ist, wie Fink es wunderbar an der Verengung solcher Gele-
genheiten veranschaulicht, die ein Insichkehren des Offenen im Rah-
men der Lebensmöglichkeiten darstellen –, das die Vorstellung einer
verlorenen Gelegenheit unterstreicht und unmittelbar ans Licht bringt,
was im Spiel auf dem Spiele steht. Um sich das Wesen der griechischen
Einsicht in die entscheidende Bedeutung des Anfangs vor Augen zu
führen – wie Aristoteles in der Nikomachischen Ethik festhält, ent-
scheidet der Anfang ›alles‹ –, nimmt Fink diesen Punkt, um den zen-
tralen Unterschied zwischen Möglichsein und Wirklichsein aufzuzei-
gen:

»Das Kind ist potenziell: das besagt nicht, es ist noch nicht dieses oder jenes,
sondern: es ist noch ›alles‹, es hat noch tausend offene Möglichkeiten, das ganze
Leben vor aller Festlegung schwingt noch in ihm. Der Greis hat die Geschichte
der Selbstverwirklichung hinter sich, er hat tausend Möglichkeiten so oder so
vertan, hat sich realisiert, und mit jedem Schritt des Lebensganges hat er die
offene Welt eingeengt.« (Fink 1960b, 78 f.)

Diese Verengung des Offenen ist das tätige Werk der Zeit. So schreibt
Fink:

»Die unaufhaltsame Schrumpfung unserer Möglichkeiten, welche unseren Le-
bensgang begleitet und das unerbittliche Gesetz des Lebensernstes ist, wird in
ihrer Traurigkeit gemildert – durch das Spiel. Denn im Spiel genießen wir die
Möglichkeit, die verlorenen Möglichkeiten wiederzuholen, ja sogar weit darü-
ber hinaus ins Offene einer nicht festgelegten und nichtgebundenen Existenz-
weise zu gelangen.« (Fink 1960b, 79)

67

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aber eben, wie Fink präzisiert, gerade als nicht wirklich, »sondern nur
›zum Schein‹« (ebd.). Daher kann er behaupten, dass wir im Spiel »ein
eigentümliches Schöpfertum« erleben, »ein Schaffensglück: wir kön-
nen alles sein, die Möglichkeiten stehen offen, wie haben die Illusion
des freien, uneingeschränkten Beginnens« (Fink 1960b, 78). Und auf
der Basis dieser exakt Nietzscheschen Konzeption einer freien »Illu-
sion« kann Fink in seinem Buch über das Spiel später schließen, dass
das Spiel als solches Anfang ist: Spielen ist immer reines Beginnen.

Die Betonung auf den Anfang oder Beginn zu legen, bedeutet, die
ekstatische Aussetzung der Zeit, und das heißt des Lebens, im Spiel
aufzunehmen. Das Spiel – und darin kehrt Fink zu seiner früheren
Beschäftigung mit der Zeit zurück – ist so das stehende Jetzt, ein spie-
lerisches Äquivalent des nunc stans der Ewigkeit, selbst wenn nur im
Spiel, nur dieses eine Mal, nur als Ausnahme. Spielend ist das mensch-
liche Dasein zwar nicht ad hoc, aber doch in diesem Moment, für diesen
Moment (aber das bedeutet im wirklichen Zeit-Raum des Spiels: für
immer) fähig, »die Last seiner Lebensgeschichte« abzuwerfen, hier
und für diesen selben Moment zu beginnen, als wäre es »von neuem«
(Fink 1960b, 231). Aber Fink, und hier ist Nietzsche für ihn ebenfalls
der zentrale Ansprechpartner, hebt diese Überlegung nicht auf die Ebe-
ne einer Dispension von Alltag und Sorge, wie es das gängige Ver-
ständnis des Spiels tun würde. Es ist gerade der weltliche Charakter
des Spiels, sein welteröffnender, weltschaffender Charakter, der Fink
interessiert, denn – und das ist ein Schlüssel für eine typische philo-
sophische Befangenheit, in der wir alle als Erben Platons stehen: der
Geschichte der Metaphysik, die Fink ebenso wie Heidegger als eine
Geschichte der Täuschung selbst liest – es ist das Spiel, in das wir die
moderne, zutiefst wissenschaftlich-technische, metaphysische Erb-
schaft der Platonischen Tradition hineintragen, was in ganz alltäglichen
Begriffen zum Ausdruck kommt: in denen von Wirklichkeit und
Unwirklichkeit, Echtheit und Scheinbarkeit, Verlässlichkeit und Frag-
würdigkeit. Im Spiel »sind die Bereiche gemischt und durcheinander-
gewirbelt, die wir sonst sorgsam trennen, – und die wir auch auseinan-
derhalten müssen, wenn wir bestehen wollen. In allen Geschäften des
Lebensernstes trennen wir das Wirkliche vom bloßen Schein, das
Handfeste von dem bloß Eingebildeten, das Verläßliche und Sichere
von dem Fragwürdigen und bloß Vermutlichen. Im Spiel aber mischen
wir Sein und Schein ungehemmt durcheinander, haben eine rätselhafte
Freude am Scheinhaften, das uns eine höhere Wahrheit zuweilen ver-

68

Babette Babich

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bürgt als die massiv wirklichen Dinge unserer alltäglichen Umwelt«
(Fink 1960b, 233).

Transfiguration. Bild und Musik

Um zu unserer Erörterung von Finks Nietzsche zurückzukommen (ge-
nauer dahin, wo Fink seine Besprechung des Weltspiels mit der »Vogel-
Weisheit« des Zarathustra-Abschnittes »Die sieben Siegel« beschließt:
»wirf dich umher, hinaus, zurück«15): Fink ist von bemerkenswerter
Einsicht in seiner Herausarbeitung des dionysischen Elements bei
Nietzsche getragen, besonders im Kontext der Geburt der Tragödie.
Hier wird die Opposition zwischen Apoll und Dionysos klar gezogen
und doch zugleich als eine dazu in Kontrast stehende, gemischte dar-
gestellt.16 Wir können uns hier Paul Veynes anspruchsvolles Resümee
der Konsequenzen in Erinnerung rufen, die von Wilamowitz’ lako-
nischem Wort ausgehen, die Griechen »glaubten« nicht an ihre Götter.
Fasst man dies in Nietzsches Begriffe, so versagten die Griechen auch
darin, ihre Götter voneinander zu unterscheiden; sie projizierten also
die Eigenschaften des einen Gottes in einen jeweils anderen. Erinnern
wir uns, dass Nietzsche selbst so weit ging, diese synkretistische Mi-
schung von Attributen in einem entscheidenden Beispiel freimütig vor-
zuführen, wo er nämlich wortwörtlich ihr »geheimnisvolles Ehebünd-
niss« (GT; KSA 1, 42) ankündigt und die mysteriöse Sprache der
Alchemie verwendet, um den »Bruderbund« (GT; KSA 1, 150) zwi-
schen Dionysos und Apoll auszudrücken, die der Tragödie zu ihrer
Geburt verholfen haben, einer Tragödie, die »zugleich Antigone und
Kassandra ist« (GT; KSA 1, 42; Hervorh. BB). Es ist diese schöne Ge-
nealogie, die es Nietzsche erlaubt, den Geist der Musik, aus dem er die
Geburt der Tragödie herleitet, mit ihren beiden Elternteilen zu identi-
fizieren: mit Apoll und mit Dionysos, mit dem Bogenschützen und
Lyra spielenden Gott und mit dem flötenden, tanzenden Gott. Fink
findet dieselbe Dualität im verborgenen Wesen des Spiels wieder, das

69

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

15 Fink 1960b, 242. Fink zitiert Nietzsche als den »dithyrambischen Denker Zarathus-
tra«.
16 Tatsächlich lässt sich zeigen, dass Apoll so plötzlich nach seinem Auftritt wieder ver-
schwindet, dass diese Absenz manchen Nietzsche-Lesern Kummer bereitet; in ihrem
Kummer bilden sie sich den Namen Apoll wieder ein, indem sie ihn als eine schöpferi-
sche, formgebende Instanz im Zarathustra wiederentdecken.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Eigenschaft hat, das »helle apollinische Moment der freien Selbst-
heit, aber auch das dunkle dionysische Moment panischer Selbstauf-
gabe in sich [zu] bergen« (Fink 1957, 39).

Apoll (Nietzsche nennt ihn den »Scheinenden«) ist der glänzende
Gott – Heidegger wird in seiner Philosophie viel aus der Ambiguität
von Glanz und Erscheinung machen –, aber Apoll ist auch der »Gott
aller bildnerischen Kräfte« (GT; KSA 1, 27). Schon das »sonnenhafte«
Auge Apolls korrespondiert einem Bild maßvoller Beherrschung und
gerade nicht der dissonanten (oder temperierten oder versöhnten)
Stimmung der Musik oder Tragödie oder auch – wie ich im Sinne Hei-
deggers oder vielleicht eher noch in dem Merleau-Pontys sagen könnte
– der tätigen Kraft der bewegten Sphäre einer Skulptur.

Wenn Nietzsche sich also in der Geburt der Tragödie auf Raphaels
Die Verklärung Christi (Die Transfiguration) bezieht – auf den auf-
scheinenden Christus oben: auf der apollinischen Ebene, als reines
Licht, als reine Vision, die Apostel in geblendetes Schweigen bannend,
und das dionysische Element des Wahnsinns unten, die Stimme des
Dämons im Inneren des besessenen Kindes, die Kakophonie der ver-
wirrten Menge um das Kind herum17 –, dann beleuchtet er das Spiel
solcher dyadischen Erscheinungen aus der Höhe und der Tiefe zu-
gleich, aus Licht und Klang, indem er die »gegenseitige Nothwendig-
keit« der beiden Gottheiten auf der Basis der »schreckliche[n] Weisheit
des Silen« (GT; KSA 1, 39) aufzeigt. So haben wir bei Nietzsche die
Entsprechung von Apoll und Dionysos als die der Vision des Traumes
und der Wahrheit des Wahnsinns. Zugleich ist diese Erscheinung hoff-
nungslos eindimensional, aperspektivisch. Im ästhetischen Spiel der
Illusion, wo das Leben und die Realität einander »rechtfertigen«, wie
wir, gefangen im Spiel des Lebens, uns selbst »rechtfertigen«, haben
wir (und können nur) dasselbe nivellierte Bewusstsein haben, wie »die

70

Babette Babich

17 Vgl. Gary Shapiros reichhaltige Darstellung dieser bildnerischen Konstruktion in
Shapiro 2003; vgl. auch Jähnig 1972 sowie für eine Diskussion dieses Bildes in Nietz-
sches Erstwerk Figal 1999. Für eine Diskussion von Shapiros Lesart vgl. Babich 2003/
2004, bes. 189–193. Aufgrund des begrenzten Raumes für meine Diskussion von Sha-
piros Analyse dieser ekphrastischen Konstruktion erwähne ich Shapiros außerordent-
lich subtile Lesart der apollinischen Vision der Ruhe nicht, die durch die zentrale weib-
liche Figur in der unteren Hälfte des Gemäldes repräsentiert wird; eine feministische
Perspektive könnte diese Figur des Künstlers mit Nietzsches Reflexion über Frauen in
Die fröhliche Wissenschaft, Nr. 60, vergleichen. Zu diesem Thema vgl. weiter Babich
2000b.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf Leinwand gemalten Krieger von der auf ihr dargestellten Schlacht«
(GT; KSA 1, 47).

Wie die Musik das dionysische Gegenstück zu der apollinischen
Vision des Dramas darstellt, verlangt das vollendete oder abgerundete
Werk tragischer Kunst die dreidimensionalen Konturen von Skulptur
oder Architektur oder selbst die vier Dimensionen des Liedes der Zeit
von Musiktheater und Tanz. Also entwirft die Vision am Schluss der
Geburt der Tragödie die verklärte Musik der Philosophie als den Ver-
such, »eine Menschwerdung der Dissonanz« (GT; KSA 1, 155) anstelle
der metaphorischen Fantastik musikalischer Harmonie zu denken. Um
eine solche »Dissonanz« zu überstehen, das heißt, um den Grad, in dem
diese Dissonanz dem Übermaß des Lebens selbst (oder, um die Sprache
des späten Nietzsche zu verwenden, seinem Reichtum) korrespondiert,
benötigen wir beide, Dionysos und Apoll. Nietzsche verfügt hier über
zwei von Grund auf leibliche Schemata von Raum und Sphäre: die
Wirkung von Skulptur und Architektur auf das Wesen. Es ist die mu-
sikalische Reflektion des Lebens in Griechenland, die Nietzsche am
Schluss der Geburt der Tragödie versucht, für uns zu »erfinden« (»sei
es auch im Traume«):

»Im Wandeln unter hohen ionischen Säulengängen, aufwärtsblickend zu einem
Horizont, der durch reine und edle Linien abgeschnitten ist, neben sich Wieder-
spiegelungen seiner verklärten Gestalt in leuchtendem Marmor, rings um sich
feierlich schreitende oder zart bewegte Menschen, mit harmonisch tönenden
Lauten und rhythmischer Gebärdensprache …« (Ebd.)

Obgleich beide Gottheiten wechselseitig denselben Anspruch an uns
richten, kann der Kontrast hier als der zwischen Skulptur (nicht als
alleinige Kunst Apolls, sondern genauer als Architektur, hier im Sinne
einer Musik im Raum) und Gemälde (wieder nicht als dionysische Far-
be, sondern präziser als der Spiegel, manche Forscher würden sagen,
das »Fenster« der apollinischen Vision) weitergedacht werden. Es ist
also von Bedeutung, dass Nietzsche seine Geburt der Tragödie aus
dem Geiste der Musik mit einer Bezugnahme auf die skulpturale Form
und Architektur beginnen und enden lässt, diejenigen klassischen
Kunstformen, die dem entsprechen, was er, schwer fassbar, »den »gro-
ßen Stil«18 nennt.

71

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

18 Vgl. zu einer differenzierten Ausarbeitung dieser Überlegung die Schlussfolgerun-
gen in Babich 2007a sowie Babich 2006a.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wenn der späte Nietzsche immer nachdrücklicher seine ästheti-
sche Opposition zu der rezeptiven Ästhetik der Masse betont, einer
Ästhetik, die er mit dem billigen Sexismus eines Mannes, der sich bei
den Frauen für erfolglos hielt, eine »weibliche Ästhetik« nennt, dann
entspricht seine kosmische Ästhetik oder Artisten-Metaphysik dem,
was er als die »männliche Ästhetik« des schöpferischen Künstlers be-
zeichnet. Aber dieser letzte Ausdruck einer männlichen und weiblichen
Ästhetik stammt aus seinen späteren Schriften, und selbst wenn eine
Besinnung auf Nietzsches metaphysische oder kosmische Ästhetik
nichts anderes zum Ziel hätte, wäre schon dies von unschätzbarem
Wert als ein Korrektiv zu der Tendenz, Nietzsche wie das alte Gallien
in drei Teile zu brechen – den frühen, den mittleren und den späten.
Wenn Fink seinerseits diese systematische Unterscheidung wiederholt,
so ist er doch vorsichtig genug, uns davor zu warnen, sie allzu kano-
nisch zu nehmen. Klassifizieren wir Nietzsche in dieser Weise, geht es
uns weniger um eine Entfaltung seiner Gedanken als um die Anord-
nung seiner Schriften auf unserem Bücherregal.19

Finks bibliographische Lesart Nietzsches

In einem gewissen Sinne ist Finks Nietzsche-Buch eine Entfaltung von
Nietzsches Ecce homo, mit dem Vorteil, dass diese Schrift gewisserma-
ßen aus einer Perspektive der Zukunft heraus rekonstruiert wird (und
darin unterscheidet sich Finks Ansatz etwa von dem Sarah Kofmans in
ihren beiden Studien zu diesem Buch).20 Aus dieser Perspektive ist Fink

72

Babette Babich

19 Auf diese Art könnten wir Bücher freilich ganz verschieden arrangieren, wir könnten
sie etwa nach der Farbe sortieren oder alphabetisch, aber wir arrangieren sie dann letzt-
lich nach unserem eigenen Ideal, als gäbe es nur ein imaginäres chronologisches, der
Reihenfolge ihres Erscheinens verpflichtetes Bücherbord, obwohl wir es als Forscher
mit Zugang zu den persönlichen Notizen und Entwürfen des Autors besser wissen
müssten. Der Nietzsche, den wir kennen, ist der Nietzsche dieser Bücher und Notizen,
und er änderte sich so, wie diese ihre Form änderten.
20 Vgl. hierzu Kofman 1992/1993. Kofman betrachtet Nietzsches Ecce homo als ein
Werk im Sinne Hannah Arendts und damit weniger als ein abschließendes Werk und
noch weniger als eine idiosynkratische Aufrechnung seines eigenen Schreibens denn als
eine direkt an den Leser gerichtete Darstellung von Nietzsches Beschäftigung mit ihnen
und ihrer »Taubheit« oder scheinbaren Unfähigkeit zu hören. Nietzsche nennt diese
Unfähigkeit eine Krankheit, ebenso Kofman, die hier Derrida echoisiert, ein Echo, das
seinerseits ohne Gehör blieb – aus einem Briefentwurf an Jean Bourdeau vom 17. De-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(ähnlich wie Heidegger, Nietzsche selbst natürlich nicht) in der Lage,
den Willen zur Macht, diese Frucht der kreativen Nachlassverwaltung
von Nietzsches Schwester, in seine Überlegungen mit einzubeziehen.
So beginnt Fink mit der »›Artisten-Metaphysik‹« (dieses Kapitel be-
handelt Die Geburt der Tragödie ebenso wie das Philosophenbuch und
Nietzsches Unzeitgemäße Betrachtungen) und nimmt die unver-
öffentlichte Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen mit auf,
eine Schrift, die üblicherweise in den Synopsen zu Nietzsches Werken
vernachlässigt wird – auch bei Heidegger, trotz seines Interesses für die
vorsokratischen Denker.

Von Anfang an grenzt Fink sich einerseits von Heidegger ab, wie
er ihm andererseits folgt, vor allem darin, dass er mit dem zu Nietz-
sches Zeit unveröffentlicht gebliebenen Textmaterial einsetzt. Wir er-
innern daran, dass die heute ganz geläufige Unterscheidung zwischen
Nietzsches veröffentlichten Schriften und solchen, die bis zu den Kom-
pilationen seiner Herausgeber (einschließlich seiner Schwester) unver-
öffentlicht geblieben waren, als Ausgangspunkt für Heideggers Nietz-
sche-Vorlesungen diente. Heideggers Herausforderung in diesen
Vorlesungen lag in der Behauptung – Zündstoff für eine Industrie der
Widerlegung, aber auch eine ungeheuerliche Haltung der Nachlässig-
keit oder gar des verächtlichen Abtuns –, dass Nietzsches »eigentliche
Philosophie« unveröffentlicht im Nachlass liege.21 Als ein philologisch
geschulter Philosoph übertrug Fink Heideggers provokative Behaup-
tung in eine exoterische und esoterische Terminologie. Wenn wir uns
Nietzsches Andeutungen auf Tübingen dazudenken, spiegelt die »un-
geschriebene« (esoterische) Philosophie die Anspielung Wittgensteins
wider, der seine Gesprächspartner mit der Behauptung aufzog, der
wichtigste Teil seiner eigenen Philosophie sei der, den er nicht geschrie-
ben habe. Jeder, der ein bisschen Platon gelesen hat, kann die Gründe

73

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

zember 1888, in dem es heißt, die »Otitis« sei tatsächlich eine »Metaotitis« (KGB III/5,
534). [Otitis: Ohrenentzündung]. Man kann daher sehen, dass Kofman über Derrida
einen Impetus verfolgt, der seinen Ausgang quer zu Heideggers »Wer ist Nietzsches
Zarathustra« nimmt und direkt an Batailles Versuch anknüpft, die Herausforderungen
der Nietzsche-Lektüre im Zusammenhang seiner eigenen Epoche als eine Herausforde-
rung zeitgenössischer Lesarten (in Kofmans Fall: der gegenwärtigen Nietzsche-Rezep-
tion in Frankreich) zu bedenken.
21 Vgl. Heidegger 1961. Ich deute diese Behauptung Heideggers im Kontext ihres Ein-
flusses auf Heideggers zeitgleiches Schreiben dessen, was ich als eine berechnende Zu-
sammenstellung seines eigenen Nachlasses und Willens zur Macht betrachte; vgl. Ba-
bich 2007b.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erraten, warum ein Philosoph so etwas sagt. In diesem Zusammenhang
ist es kein Zufall, dass kein Geringerer als Leo Strauss in derselben
Tradition steht wie Fink – es ist das Erbe Heideggers.

Der Aufbau von Finks Buch sollte den Leser innehalten lassen: so
viel wird gleich zu Beginn zusammengenommen, so viel Aufmerksam-
keit bereits dem entscheidenden Beitrag der Geburt der Tragödie ge-
widmet. Vor allem bespricht Fink immer wieder die Frage nach der
Wissenschaft – »die Wissenschaft als Problem« (Fink 1960a, 18), wie
Nietzsche selbst in seinem späteren »Versuch einer Selbstkritik« for-
mulieren wird, einem Vorwort, das wohl so komponiert ist, dass es sich
zu seinem Erstwerk verhält wie Kants Prolegomena zu den Missver-
ständnissen der Kritik der reinen Vernunft.22

Finks Kapitel über »Nietzsches Aufklärung« beginnt mit der –
zumindest unter den Analytikern bereits fest etablierten – Überzeu-
gung, der Nietzsche der so genannten mittleren Periode sei ein Positi-
vist und »Aufklärer«. Diese Identifikation verwirrt die Forscher, die
ebenso davon überzeugt sind, Nietzsche sei ein eingeschworener Geg-
ner der Aufklärung. So wechseln sich in vorangehenden Darstellungen
solche von Nietzsches Irrationalismus mit Analysen des syphilitischen
Wahnsinnigen (der nicht wusste, was er sagte) ab, und dann gibt es da
noch die Rede von Nietzsche als postmodernem Denker, die irgendwo
zwischen dem wilden Mann Nietzsche und, wahnsinnig cool, dem
Nietzsche, der uns das Lachen lehrt, ansetzt. Gerade die Idee des Ge-
lächters (nebenbei: weder des Lachens Aischylos’ noch des Lachens
Nietzsches), erlaubt es uns analytischen Lesern jetzt, uns davon zu
befreien, Nietzsche überhaupt Sinn abzugewinnen, und so gelangen
wir schließlich zu der Überzeugung, Nietzsche habe keinen, und finden
daher keinen irgendwie seltsamen oder widersprüchlichen Charakter
in dem, was er geschrieben hat – diese ›Macht keinen Sinn, bedeutet
nichts‹-Taktik hat noch einigen Charme bei Maudemarie Clark, ver-

74

Babette Babich

22 Diese Parallele ist nicht die einzige zwischen Nietzsche und Kant, wie die Leser lang-
sam zu merken beginnen. Ich habe das erstmals in meiner Studie zu Nietzsches Theorie
der Wissenschaft behauptet (vgl. Babich 1994). Aber weil die geläufigen Nietzsche-Les-
arten, abgesehen von den bemerkenswerten Ausnahmen Heidegger und Löwith oder
Adorno und Jaspers, selten von der Voraussetzung ausgingen, Nietzsche sei in erster
Linie ein Philosoph, haben sie gleichfalls unterstellt, er sei ahnungslos in der Philoso-
phie. Beide Unterstellungen waren abwegig, wie wir zu entdecken beginnen, und diese
Entdeckung stellt die Basis für eine ganze Industrie von Quellenforschung bereit, um
eine Annahme zu widerlegen, mit der nicht der Anfang gemacht werden sollte.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


liert aber zunehmend an Plausibilität, wo sie bei Epigonen wie Brian
Leiter und anderen wieder auftaucht. Wieder anders hat man diese so
genannte mittlere Periode als eine bloße Phase abgeschrieben, ebenso
wie man Nietzsches Eingenommensein durch Wagner oder Schopen-
hauer als bloße Phasen abschreibt oder die beim frühen, mittleren und
späten Nietzsche gleichermaßen seltsame Rede von Disziplin, Züch-
tung und Rasse – sie ist so seltsam und beunruhigend, dass manche
Autoren diese Begriffe ganz zu vermeiden suchen. Aber Fink hat
Nietzsches kritisches philosophisches Denken schon in seinem ersten
Kapitel näher zu bestimmen versucht. Vor allem hat er Nietzsches Be-
schäftigung mit dem Problem der Wissenschaft »im ganzen, mitsamt
allen ihren Problemen« als für Nietzsche »fragwürdig, problematisch
und verdächtig« (Fink 1960a, 18) in den Vordergrund gestellt. Schon
diese Voraussetzung sollte den Leser dazu bringen, Finks Anordnung
seiner Themen als eine präzise These zu nehmen: als Organisations-
moment einer diskursiven Entfaltung von Nietzsches philosophischem
Werk.

Auf diese Weise wird Nietzsches Aufklärung nämlich als eine
Aufklärung »über die Aufklärung hinaus« deutlich: als Gegensatz zu
einer hypnotischen Verzauberung durch den aufklärerischen Gedan-
ken, der so zu einem neuen Mythos wird – eben das ist das Ideal des
hyper-cartesischen Zweifels, wie Nietzsche ihn sich selbst vorgibt in
seinem Gelöbnis »es muß besser gezweifelt werden als Descartes!«
(NF; KSA 11, 641), und diese kritische cartesische Perspektive ist, wie
wir von Anfang an gesehen haben, auch für den Husserlianer Fink von
bestechender Überzeugungskraft. In diesem Kontext erläutert Fink
Nietzsches Perspektive der Aufklärung als eher verwandt mit Montai-
gne als mit Comte, Lange oder selbst Kant oder Schopenhauer. Den-
noch wiederholt Fink seinerseits leider die übliche Reduktion von
Nietzsches Kant auf Nietzsches Schopenhauer, er erklärt, dass »Wis-
senschaft […] für Nietzsche wesentlich Kritik [bedeutet]«, ein unent-
behrlicher Ausgangspunkt eigentlich für jede Betrachtung von Nietz-
sches Bezugnahme auf Kants kritische Philosophie. Denn es handelt
sich hier um den ur-kritischen Nietzsche, kritischer selbst als Adornos
exemplarischer Ur-Kritizismus, ein kritischer Kritizismus, der mehr als
nebensächliche Affinitäten zu den spöttischen Gesten oder der pro-
vozierenden Prosa von Karl Kraus hat. Nietzsche provoziert, polemi-
siert, er fühlt kulturellen Idolen und philosophischen Überzeugungen
auf den Zahn. Nietzsches Philosophie der Masken – aus der die Strauss-

75

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ianer, Descartes und Bacon auf den Spuren, so viel gemacht haben – ist
eine »Psychologie«, die Fink, Ludwig Klages’ (im englischsprachigen
Raum wenig bekannte) konventionelle Terminologie beschwörend, als
Nietzsches eigentliche Leistung hervorhebt. Ein solcher »Psychologe«
ist ein Experte der Demaskierung. Es handelt sich dabei um eine zer-
mürbende, aber mit Nietzsches metaphysischer Vision von der Welt als
Kunst vereinbare Therapie; so beschreibt auch Fink diese Demaskie-
rung mit der wundervollen Sonnen-Metaphorik des Versprechens und
der heraufziehenden Morgendämmerung als eine Wendung in die Zu-
kunft, wie es die Inschrift aus dem Rigveda, die Nietzsche über seine
Morgenröthe gesetzt hat, nahelegt – »Es giebt so viele Morgenröthen,
die noch nicht geleuchtet haben«. Diese schöne Anspielung erlaubt es
Fink, Nietzsches eigene Sprache aufzunehmen und die Morgenröthe
wie Die fröhliche Wissenschaft gleichermaßen als eine »Philosophie
des Vormittags« (Fink 1960a, 51) zu beschreiben.

Dem Morgen folgt natürlich der Mittag, die Zeit der Verkündi-
gung, also handelt Finks drittes Kapitel von Zarathustra, den er zum
Lehrer der Ewigen Wiederkehr ausruft, zum Verkünder eines Geheim-
nisses, eines Ethik und Kosmologie zugleich umfassenden Verspre-
chens (das ist Heidegger), aber zugleich die Wiederkehr des Gleichen
und somit die Frage, was es bedeutet, das Selbe zu sein und zu sagen,
und die ewige Wiederkehr als Liebe, als Sehnsucht und als Begehren
der Freude. Wir erinnern darüber hinaus daran, dass Zarathustra der
Prophet des Übermenschen ist,23 und an den Tod Gottes, der die Uni-
versalität des Willens zur Macht in allen Dingen, den größten wie den
kleinsten, nach sich zieht.

Fink hält an seiner expliziten Nähe zu Heidegger fest – liest Jen-
seits von Gut und Böse, Zur Genealogie der Moral, Der Antichrist,
Götzendämmerung, aber auch Der Wille zur Macht (als wäre Der Wil-
le zur Macht eine Schrift Nietzsches), und sollte ein Leser so unbedacht

76

Babette Babich

23 ›Übermensch‹ ist an sich schon ein umstrittener Terminus, wird es aber vor allem
dort, wo er gleichsam im Vorübergehen benutzt wird. Mir als vornehmlich englisch
publizierender Autorin scheint es wichtig zu bemerken, dass er weder mit ›Superman‹
(glücklicherweise und trotz seines Shawschen Gebrauchs tendieren nur noch Wenige zu
dieser Übersetzung) noch mit ›Overman‹ übersetzt werden sollte, sondern präziserweise
mit ›Overhuman‹ oder, wie ich an anderer Stelle geschrieben habe, mit ›Post-human‹.
Forscher, die sich beeilen, darauf hinzuweisen, dass ›Mensch‹ trotz seiner grammatika-
lischen Neutralität als Maskulinum fungiert, sollten bedenken, dass der Begriff einer
›Überfrau‹ für Nietzsche ebenso sinnlos wäre wie der eines ›Übermannes‹.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sein, Finks ausdrückliche Bezugnahme auf Heidegger zu übersehen, so
wäre sie unüberlesbar hinsichtlich der Diskussion von »Nietzsches Ver-
hältnis zur Metaphysik als Gefangenschaft und Befreiung« (Fink
1960a, 185), einer Diskussion, die nicht jenseits ihrer Abhängigkeit
von und Zuflucht zu Heideggers Terminologie geführt werden kann.

Nietzsches Artisten-Metaphysik und die geschichtlichen
Restbestände der Metaphysik

Fink teilt Heideggers Urteil und viel von seiner Subtilität in der Beob-
achtung, »dass Nietzsche […] sich ebenso wie die metaphysische Tra-
dition, die er bekämpft, in den Seinshorizonten: Nichts, Werden […]
[bewegt]. Er bleibt im Banne der Metaphysik dort noch, wo er bereits
seinen Sieg über sie feiert« (ebd.). Und diese Tatsache lässt sich nach
Fink, ebenso wie nach Heidegger, auch auf Nietzsches Entwurf neuer
Werte übertragen, insofern Nietzsche »vorwiegend das Sein als Wert
interpretiert« (ebd.). Auch wenn Fink Nietzsches Artisten-Metaphysik
allegorisch in eben denselben Termini als einen »Aufriß der abendlän-
dischen Metaphysik« darlegt, also »einmal negativ als den Tod Gottes
und dann positiv als das apollinisch-dionysische Spiel, das alle Dinge
als Gebilde des Scheins produziert«, so argumentiert er doch auch da-
für, dass das Ganze der Natur (Wirklichkeit) geschaffen ist, »wie der
Künstler das Kunstwerk« (Fink 1960a, 185) schafft. In dieser spieleri-
schen und produktiven Lesart geht Fink über Heideggers Kritik hinaus
und bemerkt, dass Nietzsche zuletzt »die Wahrheit von all dem, sofern
sie als menschliche existiert, als den Übermenschen« (ebd.) fasst. Wo
Fink jedoch Heideggers beste wie zugleich ärgerlichste These von
Nietzsche als dem letzten Denker der abendländischen Metaphysik
fortführt, plädiert er dafür, dass Nietzsche von Anfang bis Ende mit
den zentralen Themen der Philosophie befasst ist.24 Bei diesen handelt
es sich um keine anderen als die explizit metaphysischen Themen des
Nichts, der Erscheinung und Wirklichkeit, von Wahrheit und Irrtum,
Gott, Subjektivität, Bewusstsein, Moral usw. Es geschieht also auf der-
selben metaphysischen Ebene, dass Fink einerseits behaupten kann,
Nietzsche sei fähig, die traditionelle Metaphysik zu entlarven, indem

77

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

24 Siehe hier Seubert 2000, aber auch die verschiedenen Beiträge in Denker/Zaborowski
2005.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


er andererseits nichts anderes dagegen hält als eine Tafel höherer oder
niederer Werte.

Diese Ausrichtung auf die großen Fragen der Tradition ist überaus
komplex, wenn man sich darüber im Klaren ist, dass Nietzsche übli-
cherweise – abgesehen von Heidegger und Fink – als ein Philosoph
jenseits dieser philosophischen Tradition aufgefasst wird. Hier bedient
Nietzsche jede mögliche (auch missbräuchliche) Lesart seines Denkens,
er bietet eine diffuse Vielseitigkeit, besonders für jene, die davon über-
zeugt sind, dass analytische Klarstellungen das leisten können, was
Heidegger, aber auch Derrida und Deleuze, nicht zu leisten imstande
sind. Für Fink wird dieser Punkt besonders deutlich innerhalb der Pro-
blematik der Nietzscheschen Ausrufung vom Tode Gottes. »Mit sei-
nem Gedanken vom Tode Gottes denkt Nietzsche im Problemraum
von Sein und Schein. Er bekämpft die Auffassung von einer Scheinhaf-
tigkeit der irdischen Welt und der Eigentlichkeit der metaphysischen
Hinterwelt. Das ontos on ist ihm nicht die Idee und nicht Gott, nicht
ein summum ens, welches als höchstrangiges, als agathon und damit
als Maß aller Dinge angesprochen werden könnte.« (Fink 1960a, 184)
Auf diese Weise korrespondiert Nietzsches Problematik mit dem Ent-
wurf der westlichen Metaphysik, insofern er »die Seiendheit des Sei-
enden als Wille zur Macht, das Seiende in seiner Ganzheit als die Ewige
Wiederkunft des Gleichen« (Fink 1960a, 185) auffasst. Ob nun Heideg-
gerisch oder nicht – diese Behauptung kann nur aus der Perspektive
von Nietzsches Artisten-Metaphysik verstanden werden. Eher als ein-
deutig zu sein, wie Heidegger angenommen hatte, bleibt in der Frage
nach Nietzsches verwickelter Eingliederung in den in sich geschlosse-
nen Verlauf der abendländischen Metaphysik für Fink »gleichwohl of-
fen, ob Nietzsche in der Grundintention seines Weltdenkens nicht be-
reits die ontologische Problem-Ebene der Metaphysik hinter sich läßt«
(Fink 1960a, 187). Gegen Heideggers Nietzsche sowie seine Interpreta-
tion der Philosophie in ihrem Anfang (und damit für Derrida auch: an
ihrem Ende) erinnert uns Fink daran, dass Nietzsche nichts weniger als
der »Blitzgetroffene« ist, »versengt vom Blitz eines neuen Anfangs der
Wahrheit vom Seienden im Ganzen« (Fink 1960a, 181). Hier ist wie-
derum an Heideggers Überlegungen zum Blitz der Philosophie an
ihrem Anfang zu denken (Heidegger 1990, 221).

In diesem Sinne lässt sich Fink also als jemand verstehen, der ge-
gen eine Tradition sich selbst verteidigender Leser anschreibt, die eini-
gen offensichtlich größenwahnsinnigen Abschnitten in Ecce homo

78

Babette Babich

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


widersprochen haben, aber sich ebenso auf Heidegger – samt seinen
zahlreichen Skandalen, von denen einer gerade wieder in Frankreich
hochkocht25 – beziehen können, denkt man an seine Charakteristik
der polemischen Texte Nietzsches: »Man versteht wenig von der Größe
dieses Denkens, wenn man nur die schrillen Töne einer maßlosen Hy-
bris, einer wahnsinnigen Selbstüberschätzung findet.« (Fink 1960a,
181)

Fink über das Fragen, die Kosmodizee und das Spiel

Jenseits der noch immer nicht gestellten und möglicherweise über-
haupt nicht zu stellenden Frage nach der politischen Rolle der ›political
correctness‹ innerhalb der Philosophie, einer Frage, von der Fink selbst
weit entfernt war, kann Fink die Nietzsche und die Metaphysik betref-
fende Frage offen lassen. Nicht nur, weil er einer der wenigen Denker
war, die der Bedeutung des Fragens in der Phänomenologie26 über-
haupt eine spezifische Aufmerksamkeit geschenkt haben (wie Jacques
Derrida es für Nietzsches Denken erkannt hat),27 sondern auch auf-
grund seiner Einsicht in Nietzsches Verständnis einer kreativ-künst-
lerischen Metaphysik, das heißt in die »geheimnisvolle Dimension des
Spiels, seiner Artistenmetaphysik« (Fink 1960a, 187). Dieses Nietz-

79

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

25 Vgl. Faye 2005 und für ein (verspätetes und allzu übertrieben widerständiges) Ge-
genargument die von François Fedier eingeleitete Aufsatzsammlung Fedier 2007. Zum
Hintergrund und generell aufschlussreich vgl. das Buch des verstorbenen genialen Den-
kers Dominique Janicaud 2001.
26 Diese Betonung der wichtigen Dynamik eines fragenden Ausgangs für die Philoso-
phie kommt in Finks Vergegenwärtigung und Bild zum Ausdruck, wo der Autor sich
explizit auf diese Aufgabe bezieht als die Anzeige eines Problems an sich: »Probleme
sind aber nicht vorhanden, sie erwachsen allererst im Geschehen des Fragens.« (Fink
1966, 1) Wir finden bei Fink eine der präzisesten Erörterungen der Phänomenologie
des Fragens seit Heideggers Sein und Zeit: »Jede Frage birgt als Stukturmoment in sich
eine vorgängige Sicht auf das, was in die Frage genommen warden soll. Jedes Fragen ist
ein Offenhalten eines Horizontes und Umblickes möglicher Beantwortungen.« Dass
Fink in dieser Hinsicht auch bemüht ist, Heidegger näher an Husserl heranzubringen,
wird deutlich, wo er erklärt: »Jeder Entwurf der phänomenologischen Problematik be-
stimmter Phänomene ist in sich zurückverwiesen auf dasjenige Verständnis, das als
fragwürdig gewordenes den Entwurf des Problems überhaupt motiviert.« (Fink 1966, 3).
27 Das wird deutlich nicht nur in Derridas Anthologien zu Nietzsche wie in Eperons,
sondern auch im Gespräch mit Jan Patočka, den Derrida in Bezug auf Fink, als Ratgeber
Patočkas, liest, vgl. Derrida 1992.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


scheanische Spiel, gepaart mit Heraklits ursprünglicher formelhafter
Wendung für die Ewigkeit, taucht in Finks genialer Formel eines
»Spiels ohne Spieler« (Fink 1960b, 230) wieder auf.

Gegen Ende seiner Nietzsche-Lektüre wird Fink, wo er die Idee
eines kosmischen Spiels oder des Weltspiels aufnimmt, zu einer Bezug-
nahme auf das Kind zurückkehren. Aus der Perspektive seines Zara-
thustra gelesen, scheint Nietzsche zu demselben Bild aufzufordern. So
sprechen wir vom Spiel, wenn wir den Künstler vom Kind her zu den-
ken versuchen: Das Spiel ist der Verspieltheit nachgebildet, der aus-
gelassenen Freude eines spielenden Kindes. Nietzsche selbst vergisst
nie, die Intensität zu betonen, den schweren Ernst, der die Versunken-
heit des Kindes beim Spielen charakterisiert – und man kann das ewige
Weltkind Zeus, das Brettsteine auf dem Strand der Zeit hin- und her-
setzt, überhaupt nur im Modell einer solchen äußersten Versunkenheit
verstehen. »Bei Nietzsche wird das menschliche Spiel, das Spiel des
Kindes und des Künstlers zum Schlüsselbegriff für das Universum,
wird zur kosmischen Metapher.« (Fink 1960a, 188) Finks Einsicht in
Nietzsches Konzeption des Spiels ist dabei in Begriffen seines eigenen
ontologischen und weltlichen bzw. kosmischen Verständnisses des
Spiels zum Ausdruck gebracht. So schreibt er etwa: »Das Wesen des
Menschen kann nur dann als Spiel gefaßt und bestimmt werden, wenn
der Mensch aus seiner ekstatischen Offenheit für die waltende Welt
gedacht wird […].« (Ebd.)

Dies führt uns zu dem Ausgangspunkt der ästhetischen Metaphy-
sik zurück, die erstmals Nietzsche als eine Art Kosmodizee, wie Fink es
bezeichnet, einführt, so wenn er schreibt: »denn nur als aesthetisches
Phänomen ist das Dasein und die Welt ewig gerechtfertigt« (GT; KSA
1, 47). Es handelt sich um die Ästhetik eines Künstlers, der Lust und
Schmerz rechtfertigt, indem er Lust in beiden findet, der die Wirklich-
keit des Werdens und Vergehens am besten in der griechischen Moda-
lität zusammengefasst findet, wie Fink festhält, als das Sicherklimmen
und Zusammensinken der unzähligen Wellen des Meeres eher denn als
individuelle Lebewesen – diese Individuen sind vielmehr ebenso viele
Selbsterfindungen oder knotenpunktartige Fiktionen. Fink betont auf
diese Weise den dynamischen, den Quanten-Charakter von Nietzsches
Willen zur Macht.28

80

Babette Babich

28 Dies ist die Weise, wie Fink Nietzsches Schopenhauerianismus auflöst. Hier handelt
es sich natürlich, wie auch Georg Picht betont, um die Nietzsche-Lesart Alwin Mit-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese vielfältige, dynamische Kraft ist auch die Energie des Welt-
kindes, und eine solche kann weder gehalten noch konserviert werden.
Statt bewahrt – das Sein oder die Stasis des gefrorenen Moments – kann
sie nur verschwendet werden: Werden oder Wechsel. Wie Gilles Deleu-
ze und Jacques Derrida an der Seite Georges Batailles immer betont
haben, handelt es sich hier um eine Ökonomie ohne Rücklagen, oder
anders gesagt: um Vergeudung, ja: Vergeudung und selbst Auflösung,
und eben diesen Charakter der Verschwendung trägt das Spiel der Welt.

Überschießende Kraft verlangt ihren eigenen Ausdruck: Aber
Nietzsche war weit entfernt von der Angst – der allzumenschlichen,
bremsenden Angst –, uns nicht zu der Vorstellung zu ermuntern, dass
wir dem Spiel des Lebens in all seiner Grausamkeit und Schönheit
standhalten können. Wir kalkulieren die Risiken, wir verhandeln die
Zeit. Aber das Kalkulieren ist der Welt so fremd wie es dem aus Über-
fluss oder Intensität schaffenden Künstler ist.29 Selbst der kleinliche
Hang zur Bewahrung ist für Nietzsche ein Werk der Kunst, weil selbst
er schöpferisch werden kann; auch er geht von uns aus, wenn in uns das
arbeitet, was nicht weniger illusorisch ist als die schöpferische Kunst
der expressiven Selbstaufopferung, die Kunst, die sich willentlich in ihr
Äußerstes verschwendet und zugrunde geht. Beides, expressive Tätig-
keit wie bewahrende Reaktion, sind ein Spielen, beides ein Traum. Der
große Erfolg, mit dem Nietzsche uns in Die Geburt der Tragödie auf-
reizt, ist ausgedrückt als der ewige Wille, der immer einen Weg findet,
um seine Schöpfungen verzaubert im Leben zu halten, kristallisiert in
der Bejahung, die ausruft: »Es ist ein Traum! Ich will ihn weiter träu-
men!« (GT; KSA 1, 27)

In guten wie in schlechten Tagen bleiben wir die Künstler unserer
eigenen Illusionen. Der Unterschied zwischen gut und schlecht wird
sich an unseren guten Tagen zeigen, denn hier könnte der Zufall liegen,
der mit uns spielt und unsere besten Harmonien hervorruft, ein Zufall,
den Nietzsche in seinen Überlegungen zum Zufall (und Chaos) in Die

81

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

taschs, die durch Finks Hervorhebung von Nietzsches Wissenschaftskritik angeregt wor-
den war. Wolfgang Müller-Lauter hat diesen Aspekt auf einflussreiche Weise weiterent-
wickelt, indem er ihn in eine explizite Besinnung auf Nietzsches Erklärungen zur Fülle
vielzähliger und verschiedener »Willen« zur Macht gewendet hat (vgl. Müller-Lauter
1971).
29 In Die fröhliche Wissenschaft dagegen bemerkt Nietzsche: »Den gemeinen Naturen
erscheinen alle edlen, grossmüthigen Gefühle als unzweckmässig und desshalb zu aller-
erst als unglaubwürdig.« (FW; KSA 3, 374)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fröhliche Wissenschaft göttlich nennt. Wenn der göttliche Zufall mit
uns auf diese Weise spielt, vergessen wir unsere Instinkte und unser
besseres Wissen, wir agieren gegen die Vernunft und vergessen uns
selbst. Aus einer solchen Perspektive, in der die blaue Klarheit eines
›guten Tages‹ eine unbedingte Voraussetzung ist, kann jedes Kind spie-
len wie das Weltkind Heraklits am Strand, das die Spielsteine der Ewig-
keit hin- und herwirft. Zu solchen Zeiten sind wir die Schöpfer unserer
selbst, und Nietzsche ruft uns zu, die Hindernisse wegzuräumen, die
uns im Weg stehen, und anzuerkennen, was wir sind, und das bedeutet
für Nietzsche immer auch zu sagen, wer wir sind, und zugleich, wer
wir demnach werden sollen: »Der Mensch ist das Zeugniß, welche un-
geheuren Kräfte in Bewegung gesetzt werden können, durch ein klei-
nes Wesen vielfachen Inhalts (oder durch einen perennierenden Kampf
concentrirt auf viele kleine Wesen).« (NF; KSA 12, 40) Die Klammer
bezieht sich auf Nietzsches Verständnis der Natur des menschlichen
Bewusstseins, auf seine Kritik des Subjekts, wie Heidegger diese kriti-
sche epistemologische Einsicht genannt hat.

Der entscheidende Punkt bei Nietzsche ist eine Besinnung auf
nichts weniger als die Natur göttlicher Heiterkeit, auf das Glück, das
wir als die wahren Künstler der Welt kennen sollten; daher rügt er uns
in Die fröhliche Wissenschaft: »wir sind weder so stolz, noch so glück-
lich, als wir sein könnten« (FW; KSA 3, 540). Und es ist dieser schöp-
ferische und künstlerische Sinn, den ich aus Nietzsches Formel »We-
sen, die mit Gestirnen spielen« (NF; KSA 12, 40) heraushöre.

Das kosmische Spiel des Weltspiels als Spiel ohne Spieler30

Um schließlich auf Finks Spielgedanken zurückzukommen, kann man
sich an Platons Nomoi orientieren oder, was uns weiter führt, an Kants
Worten in seiner dritten Kritik. Fink selbst spielt auf Schillers Aus-
druck des Kantischen Bildes von Freiheit und Spiel in seiner berühmten
und schönen formelhaften Wendung über das Schöne an: »Der Mensch
spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Wortes Mensch ist, und er ist
nur da ganz Mensch, wo er spielt.« (Schiller 2000, 15. Brief) Fink für

82

Babette Babich

30 Fink entwickelt den Gedanken eines ›Spiels ohne Spieler‹ am Schluss seines Nietz-
sche-Buches. Ich gehe dem nach in Babich 2006b, bes. 261–264.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seinen eigenen Teil nimmt ausdrücklich Bezug auf Nietzsches Zitat des
bei Diels mit Nr. 52 gezählten Fragments von Heraklit: »Die Weltzeit
ist ein spielendes Kind, die Brettsteine hin und her setzend – das Kö-
nigreich des Kindes.« (Vgl. Fink 1960a, 41) Mit anderen Worten: »Die
Welt ist das Spiel des Zeus, oder physikalischer ausgedrückt, des Feuers
mit sich selbst.« (PtZG; KSA 1, 828) Aber Nietzsches bekannte und
originelle Glosse bzw. Paraphrase Heraklits in Die Philosophie im tra-
gischen Zeitalter der Griechen drückt dasselbe Spielen der Welt auch so
aus: »Ein Werden und Vergehen, ein Bauen und Zerstören, ohne jede
moralische Zurechnung, in ewig gleicher Unschuld, hat in dieser Welt
allein das Spiel des Künstlers und des Kindes.« (PtZG; KSA 1, 830) Fink
nimmt zu Nietzsches ästhetisch-metaphysischer Vision der Welt Zu-
flucht, wenn er die Ernsthaftigkeit des Spiels hervorhebt, seltsamer-
weise nicht mit Nietzsches Worten zum Erwachsensein, sondern im
Impetus seiner spezifischen Vision vom Spiel des Zeus in seiner Inter-
pretation von Heraklits eigener »aesthetischer Grundkonzeption vom
Spiel der Welt« (Fink 1960a, 41).

Fink beschwört also nicht Nietzsches Definition der Reife als Wie-
derentdeckung der Ernsthaftigkeit des spielenden Kindes (»Reife des
Mannes: das heisst den Ernst wiedergefunden haben, den man als Kind
hatte, beim Spiel« [JGB; KSA 5, 90]) – obgleich das möglich gewesen
wäre – ich denke sogar, es wäre eine sinnvolle Entsprechung zu Kants
Begriff der Mündigkeit, und in diesem Kontext der Reife wäre viel zu
entdecken in Bezug auf die Frage nach Erziehung und Spiel. Ebenso
wenig führt Fink Nietzsches Gewohnheit weiter aus, das Menschliche
mit einem Sternenspiel zu vergleichen (»Wesen, die mit Gestirnen
spielen« [NF; KSA 12, 40]), wenn er auch den Geist dieses Gleichnisses
unabhängig von Nietzsches Worten aufgreift, wo er uns auffordert, um
uns selbst zu wissen. Fink erläutert diese Überlegung mit folgenden
Worten:

»Die befremdliche Weltformel, welche das Seiende im Ganzen als ein Spiel
walten läßt, mag vielleicht die Ahnung erwecken, daß das Spiel keine harmlose,
periphere oder gar ›kindische‹ Sache ist – daß wir endlichen Menschen gerade in
der schöpferischen Kraft und Herrlichkeit unserer magischen Produktion in
einem abgründigen Sinne, ›aufs Spiel gesetzt‹ sind. Wird das Wesen der Welt
als Spiel gedacht, so folgt für den Menschen, daß er das einzige Seiende ist im
weiten Universum, welches dem waltenden Ganzen zu entsprechen vermag.
Erst in der Entsprechung zum Übermenschlichen vermöchte dann der Mensch
in sein einheimisches Wesen zu gelangen.« (Fink 1957, 51)

83

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In seinem Buch über Nietzsche betont Fink, dass »[d]er Mensch […]
die ungeheueren Möglichkeiten [hat], den Schein als Schein zu verste-
hen und von seinen eigenen Spielen her in das große Spiel der Welt
einzutauchen, in solchem Versinken sich als den Mitspieler des kos-
mischen Spiels zu wissen« (Fink 1960a, 188). Indem er sich auf Hei-
deggers begriffliche Sprache des Spiels bezieht und indem er von der
Welt »als einer erspielten, scheinhaften Spielwelt« (ebd.) denkt, findet
Fink durch das Spiel einen Zugang zu der Eröffnung der menschlichen
Existenz aus dem Abgrund des Seins, des Sein als Ganzem, das auch
eine Form des Spiels ist. Fink zitiert hier Rilkes wunderbares, an Hera-
klit (und beinahe an Hölderlin) gemahnendes Bild, wie wir den Ball der
Schöpfung fangen,31 der geworfen wird, – »geworfen«, wie Rilke es in
demselben Gedicht in Gedichte 1922–1926 ausdrückt, »wie das Jahr die
Vögel wirft« – und um dieses wunderbare Bild zu verstehen, rufen wir
uns Nietzsches »Vogel-Weisheit« in Erinnerung, insofern auch Fink
dieselbe »fröhliche« Weisheit verwendet, um sein eigenes Buch über
das Spiel der Welt zu schließen, und Rilkes Gedicht zitiert:

»Solang du Selbstgeworfnes fängst, ist alles
Geschicklichkeit und läßlicher Gewinn;
erst wenn du plötzlich Fänger wirst des Balles,
den eine ewige Mitspielerin
dir zuwarf, deiner Mitte, in genau
gekonntem Schwung, in einem jener Bögen
aus Gottes großem Brückenbau:
erst dann ist Fangenkönnen ein Vermögen –
Nicht deines, einer Welt.
Und wenn du gar
zurückzuwerfen Kraft und Mut besäßest,
nein, wunderbarer: Mut und Kraft vergäßest

84

Babette Babich

31 Es lohnt sich hier, Rilkes Gedicht Der Ball anzuführen, in dem der Dichter spielt
zwischen dem Ball in ihm selbst und dem Ball im Spiel (zwischen der werfenden und
der fangenden Hand – eine unheimliche Metapher des Dichters für den Gott einer le-
bendigen intimen Beziehung zwischen Gläubigem und Göttlichem). Ich denke, man
kann zeigen, dass Fink diesen Sinn mit Rilke teilt: »Du Runder, der das Warme aus zwei
Händen / im Fliegen, oben, fortgiebt, sorglos wie / sein Eigenes; was in den Gegen-
ständen/ nicht bleiben kann, zu unbeschwert für sie, / zu wenig Ding und doch noch
Ding genug,/ um nicht aus allem draußen Aufgereihten / unsichtbar plötzlich in uns
einzugleiten:/ das glitt in dich, du zwischen Fall und Flug / /noch Unentschlossener: der,
wenn er steigt, als hätte er ihn mit hinaufgehoben,/ den Wurf entführt und freilässt –,
und sich neigt / und einhält und den Spielenden von oben /Auf einmal eine neue Stelle
zeigt, sie ordnend wie zu einer Tanzfigur, […].« (Rilke, 31. Juli 1907, Paris)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und schon geworfen hättest …
Wie das Jahr
die Vögel wirft, die Wandervogelschwärme,
die eine ältre einer jungen Wärme
hinüberschleudert über Meere –) erst
in diesem Wagnis spielst du gültig mit.
Erleichterst dir den Wurf nicht mehr; erschwerst
dir ihn nicht mehr. Aus deinen Händen tritt
das Meteor und rast in seine Räume …« (Zitiert in Fink 1957, 52)

Es muss nicht eigens gesagt werden – und wenn, dann als ein sachtes
Gegengift sowohl zu dem Heiden Heraklit als auch zu dem antichrist-
lich-überchristlichen Nietzsche –, dass Fink nun in einer umgekehrten
synkretistischen Bewegung schließt, indem er uns an jenes Wort er-
innert, »daß wir das Himmelreich nicht betreten werden, bevor wir
nicht werden wir die Kinder« (ebd.).

Aber wäre einer fähig, den vom Geist des ewigen Spiels geworfe-
nen Ball zu fangen, würde der Sinn von Nietzsches fruchtbarer Über-
legung, dass wir »weder so stolz, noch so glücklich« sind, wie wir sein
könnten, zu dem spielerischen Gedanken einer immer neuen Möglich-
keit, was Nietzsche auch das Gebären eines tanzenden Sternes in uns
selbst nennt, den Morgen, Mittag, Nachmittag und die Abendsonne,
das Sternenlicht, unmittelbar oder gebrochen, Gold auf dem Wasser
der Nacht.32

Es ist das Spielen der Kunst, das die Welt rechtfertigt, die wir als
die Täuschung goldener Tropfen auf dem Wasser von Nietzsches
»brauner Nacht« kennen, in dem Lied nämlich, das er der Traurigkeit
und Freude in Venedig singt, in dem er einen Klang mit einem Wort
des Lichtes bezeichnet: der Brücke der Finsternis lauschend und in Ge-
danken an seinen soeben verstorbenen, seit langem entfremdeten
Freund Richard Wagner.33

Fernher kam Gesang:
goldener Tropfen quoll’s
über die zitternde Fläche weg.
Gondeln, Lichter, Musik –34

85

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

32 Vgl. zu einer ausführlichen Erläuterung dieses Punktes Babich 2002.
33 Für eine weitergehende Erläuterung dessen, was Nietzsche »braune Nacht« nennt,
mit Bezügen zu zusätzlicher Literatur vgl. Babich 2000c.
34 Nietzsche, Ecce homo, »Warum ich so klug bin«, KSA 6, 290.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Bedeutsamkeit dieses glänzenden und tragischen Spiels der Dun-
kelheit ist die Freude Hölderlins – die unsagbare Trauer, die in der Tra-
gödie als Schönheit erscheint. Es ist dieselbe Freude, die Fink für uns als
die überwältigende Freude nachzeichnet, die das Spiel beflügelt: »Jedes
Spiel ist lustvoll bestimmt, in sich freudig bewegt-beschwingt« (Fink
1957, 27). Dieselbe goldene Freude verlangt auch Nietzsches Ewigkeit.

Aus dem Englischen von Cathrin Nielsen

Literatur

Babich, B. (1994): Nietzsche’s Philosophy of Science: Reflecting Science on the
Ground of Art and Life, Albany.

– (1996): Words in Blood, Like Flowers, Philosophy and Poetry, Music and Eros in
Hölderlin, Nietzsche, and Heidegger, Albany.

– (2000a): »Songs of the Sun: Hölderlin in Venice«, in: dies.: Words in Blood, Like
Flowers, Philosophy and Poetry, Music and Eros in Hölderlin, Nietzsche, and
Heidegger, Albany, 117–134.

– (2000b): »Nietzsche and Eros between the Devil and God’s Deep Blue Sea. The
Erotic Valence of Art and the Artist as Actor – Jew – Woman«, in: Continental
Philosophy Review 33, 159–188; frz.: »Nietzsche et Eros entre le gouffre de
Charybde et l’écueil de Dieu: La valence érotique de l’art et l’artiste comme
Acteur – Juif – Femme«, in: Revue Internationale de Philosophie. 211/1, 15–55.

– (2000c): »Between Hölderlin and Heidegger: Nietzsche’s Transfiguration of Phi-
losophy«, in: Nietzsche-Studien 29, 267–301.

– (2002): »Nietzsches Chaos sive natura: Natur-Kunst – Kunst-Natur«, in:
H. Seubert (Hg.): Natur und Kunst in Nietzsches Denken, Köln, 91–111.

– (2003): »On the Analytic-Continental Divide in Philosophy: Nietzsche’s Lying
Truth, Heidegger’s Speaking Language, and Philosophy«, in: C. G. Prado (Hg.):
A House Divided: Comparing Analytic and Continental Philosophy, Amherst
NY, 63–103.

– (2003/2004): »Shapiro’s Archaeologies of Transfiguration: Claude Lorraine and
Raphael«, in: New Nietzsche Studies, vol. 5/6, Nos. 3/4 und 1/2, 181–195.

– (2006a): »Nietzsches Ursprung der Tragödie als Musik: Lyrik – Rhetorik –
Skupltur«, in: V. Gerhardt u. R. Reschke (Hg.): Friedrich Nietzsche – Zwischen
Musik, Philosophie und Ressentiment, Berlin, 221–238.

– (2006b): »Poesie, Eros und Denken bei Nietzsche und Heidegger«, in: Heidegger-
Jahrbuch 2, Freiburg, 239–264.

– (2007a): »Greek Bronze: Holding a Mirror to Life«, in: Yearbook of the Irish
Philosophical Society 2006, 7, 1–30.

– (2007b): »Heidegger’s Will to Power«, in: Journal of the British Society for
Phenomenology 31/1, 37–60; dt.: »Heideggers Beiträge als Wille zur Macht«,
in: A. Denker u. H. Zaborowski (Hg.): Heidegger und Nietzsche, Amsterdam.

86

Babette Babich

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bätschmann, O. (1997): Ausstellungskünstler: Kult und Karriere im modernen
Kunstsystem, Köln.

Belting, H. (1998): Das unsichtbare Meisterwerk: Die modernen Mythen der
Kunst, München.

Bürger, Peter (1999): »Die missbrauchten Bilder«, in: Die Zeit, Nr. 44.
Denker, A. u. H. Zaborowski (Hg.) (2005): Heidegger und Nietzsche. Heidegger

Jahrbuch II, Freiburg i. Br.
Derrida, J. (1992): »Donner la mort«, in: L’éthique du don: Jacques Derrida et la

pensée du don, Paris.
Faye, E. (2005): Heidegger et l’introduction du nazisme dans la philosophie, Paris.
Fedier, F. et al. (2007): Heidegger à plus fort raison, Paris.
Figal, G. (1999): Nietzsche. Eine philosophische Einführung, Stuttgart.
Fink, Eugen (1957): Oase des Glücks. Gedanken zu einer Ontologie des Spiels,

Freiburg.
– (1960a): Nietzsches Philosophie, Stuttgart.
– (1960b): Spiel als Weltsymbol, Stuttgart.
– (1966): Studien zur Phänomenologie 1930–1939, Den Haag.
Flashar, H. (1995) (Hg.): Altertumswissenschaft in den 20er Jahren: Neue Fragen

und Impulse, Stuttgart.
Gerhardt, V. (1988): Pathos und Distanz, Stuttgart.
Goffman, E. (1976): Wir alle spielen Theater: Die Selbstdarstellung im Alltag,

München.
Grondin, J. (2002): »Nietzsches Kunstdenken im Lichte des ästhetischen Bewusst-

seins«, in: H. Seubert (Hg.): Natur und Kunst in Nietzsches Denken, Köln 2002,
37–44.

W.-D. Hartwich (2002): »Künstler, Arier und Mysterien: ›Griechenland‹ im Wag-
ner-Kreis«, in: A. Aurnhammer u. Th. Pittrof (Hg.): Mehr Dionysos als Apoll.
Antiklassizistische Antike-Rezeption um 1900, Frankfurt/M.

Heidegger, M. (1961): Nietzsche I, Pfullingen.
– (1990): »Logos (Heraklit, Fragment 50)«, in: ders.: Vorträge und Aufsätze, Pful-

lingen.
Jähnig, D. (1972): »Nietzsches Kunstbegriff (erläutert an der Geburt der Tragö-

die)«, in: H. Koopman u. H. A. Schmoll (Hg.): Beiträge zur Theorie der Kunst
im 19. Jahrhundert, Bd. 2, Frankfurt/M., 29–68.

Janicaud, D. (2001): Heidegger en France, Paris.
Kofman, S. (1992/1993): Explosion I. De l’»Ecce Homo« de Nietzsche, Explo-

sion II. Les enfants de Nietzsche, Paris.
Kuspit, D. (1995): Der Kult vom Avantgarde-Künstler, Klagenfurt.
Müller-Lauter, W. (1971): Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensätze und die

Gegensätze seiner Philosophie, Berlin.
Neumann, E. (1986): Künstlermythen: Eine psycho-historische Studie über Krea-

tivität, Frankfurt/M.
Nietzsche, F. (1980): Kritische Studienausgabe [KSA], hg. v. G. Colli u. M. Monti-

nari, Berlin.
– (1994): Frühe Schriften, hg. v. H. J. Mette u. K. Schlechta, München.

87

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


O’Flaherty, J. et al. (1976): Studies in Nietzsche and the Classical Tradition, Cha-
pel Hill.

Recki, B. (2002): »›Artisten-Metaphysik‹ und ästhetisches Ethos. Friedrich Nietz-
sche über Ästhetik und Ethik«, in: A. Kern u. R. Sonderegger (Hg.): Falsche
Gegensätze: zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frank-
furt/M., 262–285.

Schiller, F. (2000): Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe
von Briefen, hg. v. K. L. Berghahn, Stuttgart.

Seubert, H. (2000): Zwischen erstem und anderem Anfang. Heideggers Auseinan-
dersetzung mit Nietzsche und die Sache seines Denkens, Köln.

Shapiro, G. (2003): »›This is Not a Christ‹ : Art in The Birth of Tragedy«, 3. Ka-
pitel, in: Archaeologies of Vision: Foucault and Nietzsche on Seeing and Saying,
Chicago.

Sloterdijk, P. (1999): Denker auf der Bühne. Nietzsches Materialismus, Frankfurt/
M.

Sokel, W. (2005): »On the Dionysian in Nietzsche«, in: New Literary History 36,
501–520.

Wyss, B. (1996): Wille zur Kunst. Zur ästhetischen Mentalität der Moderne, Köln.
– (1997): Die Welt als T-Shirt. Zu Ästhetik und Geschichte der Medien, Köln.
Wohlfart, G. (1991): Artisten-Metaphysik. Der antike Boden von Nietzsches Phi-

losophie, Würzburg.
– (1999): Das spielende Kind. Nietzsche Postvorsokratiker, Vorpostmoderner.

88

Babette Babich

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Finks Lektüre von Nietzsches Welt-Künstler. Heraklit und Weltspiel
	Tragische Weisheit zwischen Heraklit und Anaximander
	Verklärung. Das Spiel und das Offene
	Transfiguration. Bild und Musik
	Finks bibliographische Lesart Nietzsches
	Nietzsches Artisten-Metaphysik und die geschichtlichen Restbestände der Metaphysik
	Fink über das Fragen, die Kosmodizee und das Spiel
	Das kosmische Spiel des Weltspiels als Spiel ohne Spieler
	Literatur

