»Artisten-Metaphysik« und »WWelt-Spiel« bei
Nietzsche und Fink

Babette Babich

Finks Lektiire von Nietzsches Welt-Kiinstler.
Heraklit und Weltspiel

Nietzsches »Artisten-Metaphysik« hat von Natur aus eine gewisse
Zweideutigkeit. Ebenso zweideutig ist die Idee dessen, was er als »as-
thetische Rechtfertigung« der Welt bezeichnet, die einzige Form der
Rechtfertigung, die Nietzsche zuldsst.! Und wenn es gerade diese
Zweideutigkeit seiner »Artisten-Metaphysik« ist, die ihren Reiz aus-
macht, so bedeutet das auch, dass der Leser dazu verfiihrt werden kann,
einen Aspekt zugunsten eines anderen zu ignorieren, und es somit ver-
siaumt, gerade auf diese Zweideutigkeit in aller philosophischen, das
heifst kritischen Strenge zu achten. Denn eine Artisten-Metaphysik
kann sich ganz exoterisch auf die metaphysische Weltsicht des Kiinst-
lers beziehen,? aber sie hat zugleich, bei Nietzsche ebenso wie bei
Martin Heidegger und Eugen Fink, den Sinn einer kiinstlerischen Me-
taphysik.> Wenn Nietzsche mit einem Schopenhauerischen bzw. klas-

! Doch was soll uns eine solche Rechtfertigung eigentlich sagen? Was sollen wir unter
einer dsthetischen Rechtfertigung der Welt verstehen? Wir werden uns der Frage, was
Fink unter der Kreativitit des Spiels versteht, gegen Ende des Aufsatzes mit Bezug auf
Finks Rilke-Lektiire nihern kénnen.

2 Zur Artisten-Metaphysik in einem weiteren Sinne vgl. Wyss 1996, 1997; Kuspit 1998;
Neumann 1986; Bitschmann 1997; Goffman 1976. Peter Biirger (Biirger 1999) findet
sich in seinem Artikel »Die mifSbrauchten Bilder« dazu veranlasst hervorzuheben, dass
Nietzsches Konzeption einer Artisten-Metaphysik nichts mit einem »Kiinstlerkult««
und noch weniger mit dem » Selbstverstindnis des Kiinstlers als Ausnahmemensch««
zu tun hat. Biirger bespricht hier die von Peter-Klaus Schuster ausgerichtete Berliner
Ausstellung Das XX. Jahrhundert (der Museumskatalog dieser Ausstellung trigt den
Titel Artistenmetaphysik. Friedrich Nietzsche in der Kunst der Nachmoderne).

3 Vgl. iiber die vorliegende Auseinandersetzung mit Finks Ausarbeitung hinaus Volker
Gerhardts, Wagner und Schopenhauer mit einbeziehende Erdrterung der >Artisten-Me-
taphysik¢ in: Gerhardt 1988, 4671 sowie Recki 2002, 262-285; Wohlfart 1991; Hart-

57

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

sischen Bild, das an Platons Timaios erinnert, vom »Urkiinstler der
Welt« (GT: KSA 1, 38) spricht, wird die metaphysische Natur der Welt
unter der >Optik< der Kunst zum Ausdruck gebracht. Auch Fink in sei-
ner eigenen Vision von der Welt als Spiel ist dieser eher esoterischen
als exoterischen Form der Artisten-Metaphysik verpflichtet.

Fink, einer der Wenigen, der Nietzsches Schriften zu den vor-
sokratischen Denkern fiir ein Verstindnis der Basis von Nietzsches ei-
genem Philosophieren fiir wesentlich hilt, vertritt den Standpunkt,
dass die »Artisten-Metaphysik« zu Nietzsches frithesten Vorstellun-
gen gehort. Schon »von seinen ersten Schriften an«* bewegt sich
Nietzsche nach Fink »in seiner Artistenmetaphysik, in seinem Herakli-
tismus vom spielenden Weltenkinde Zeus, dem rars parzon« (Fink
1960a, 187). Im Kontext von Nietzsches Griechentum und Pessimis-
mus konnte ein spielendes Weltkind so verstanden werden, als wollte
Fink Nietzsches Lehre von der Ewigen Wiederkehr in schon Heidegge-
rischer Manier als »die allumféngliche, alles-bringende und alles-til-
gende Spiel-Zeit der Welt« (Fink 1960a, 189) darstellen. Und so
verstanden wire Nietzsches »Artisten-Metaphysik« auch mit der ent-
sprechenden Vision vom schépferischen Kiinstler als der »ewige[n] und
urspriingliche[n] Kunstgewalt« (GT. KSA 1, 155) verbunden. Der
Schliissel fiir Finks Nietzsche-Lesart wie auch fiir seine eigene Kosmo-
logie oder Welt-Ontologie liegt jedoch darin, dass die Vision des
Kiinstlers gerade keine Anspielung auf die Begeisterung des 19. Jahr-
hunderts fiir den Genius bedeutet — jenen Fetisch, der sich heute zu
einem Faszinosum entwickelt hat nicht nur in Bezug auf Naturwissen-
schaftler, Politiker, Filmstars und Sportler, sondern auf die Beriihmt-
heit eines jeden — und bestiinde sie, wie Andy Warhol sinniert, nur
fiir 15 Minuten. Nietzsche iibersieht jedoch die Kritik des Subjekts
nicht, durch die er tiberhaupt erst zu dem gelangt, was er »das Problem
des Kiinstlers« (FW; KSA 3, 361)° nennt. Der Kiinstler ist ndmlich jen-
seits eines solchen Subjekts zu verstehen; seine Schopferkraft muss
vom Reichtum des Spiels her, vom »spielende[n] Aufbauen und Zer-

wich 2002. Jean Grondin stellt den Begriff der >Artisten-Metaphysik< mit Gadamers
Spielbegriff samt seinen Beziigen zu Schiller und Kant zusammen in: Grondin 2002,
37-44.

4+ Also lingst bevor sie in Nietzsches 1886 neu herausgegebener (und anders untertitel-
ter) Schrift Die Geburt der Tragodie Oder Griechentum und Pessimismus ausdriicklich
erscheint.

5 Vgl. dazu Babich 2000; eine deutsche Fassung erscheint in Kiirze.

58

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

trimmern der Individualwelt als Ausfluss einer Urlust« (GT; KSA 1,
153) begriffen werden. Nietzsches metaphysische Referenz ist hier
nicht vom Platonischen Ideal der Kunst zu trennen, und er verfolgt,
wie Fink uns erinnert, das artistische Ideal von eben diesem Ort aus
zuriick zu Heraklit. Fink pfeift also jene unter uns zuriick, die in Ver-
suchung geraten konnten, Nietzsches unveroffentlichte Schrift »Die
Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen« als den Ort eines
sreinen Nietzsche« zu betrachten, und das hieSe in diesem Fall: des
bleibenden, von den verdichtigen (Wagnerischen oder Schopenhaueri-
schen) Querelen scheinbar freien Philologen Nietzsche.¢ Eine solche
Abgrenzung kann jedoch irrefithren, ganz einfach weil sich heraus-
stellt, dass Nietzsche kein schlichter Philologe ist und wir bis zum heu-
tigen Tag so entfernt sind wie je von einer tieferen Auseinandersetzung
mit der ernsthaften, d.h. ebenso philologischen wie philosophischen
Betrachtung der urspriinglichen Nietzscheschen Idee eines Spiels der
Tragddie — wir konnen deren Nachhall in Finks Sprache vernehmen -,
die ihr Werden oder ihre Geburt aus dem Geist der Musik empfing,
einem Geist, den Nietzsche nicht in der theatralischen Vision des Bocks-
tanzes fand, wie von Peter Sloterdijk (1999) in seinem Denker auf der
Biihne kritisch und einsichtsvoll analysiert, sondern auf philologi-
schem Wege und also buchstiblich in dem Klang der Lyrik als dem
musikalischen Spiel des tragischen Kunstwerkes. Zu sagen (wie ich es
anderswo getan habe), dass Nietzsches Geburt der Tragidie in dem
Ausmafl als eine archiologische Quelle gelesen werden kann, in dem
sie auf den akustischen Stand einer alten oder toten — und das meint
ungesprochenen Sprache — hinweist, bedeutet, die kritische Reflexions-
hohe zu betonen, die erforderlich ist, um Finks (und Heideggers) Auf-

¢ Wie der eine oder andere Forscher schon enttduscht feststellen musste, entgeht dem so
Versuchten das erhoffte akademische Handbuch fiir Einblicke in das vor-platonische
Denken — das man sich immer als ein den anderen Biichern iiber antike Philosophie
irgendwie gleichwertiges, doch mit Nietzscheschem Flair versehenes, vorstellt. Fiir alle,
die nach einem solchen Handbuch suchen, wiren Nietzsches Vorlesungen ein guter
Ansatz; vgl. die letzten zwei Binde seiner fiinfbindigen Friihen Schriften. Die Frage
nach Nietzsches Beitrag zur Klassik bleibt selbst nach den beeindruckenden Aufsitzen
von Hubert Cancik, Barbara von Reibniz, James Porter und den jiingsten Bemiihungen
von Enrico Miiller und Christian Benne ebenso wie den eher peripheren, aber wertvol-
len Beitrigen von Hugh Lloyd-Jones, Albert Henrich oder Marcel Detienne nach wie
vor offen. Es scheint also so zu sein, dass wir noch immer nicht weiter sind als die
Beitrige von Silk, Stern oder auch Helmut Flashar in: Flashar 1995 oder auch O’Flaher-
ty et al. 1976.

59

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

forderung zu verstehen, Heraklit zusammen mit Nietzsche und Hol-
derlin zu lesen, und dies unter einer neuen philosophischen Perspek-
tive.”

Nach Finks Lesart, dhnlich wie derjenigen Heideggers, ist Heraklit
Nietzsches stindiger Partner in diesen zu seinen Lebzeiten unver-
offentlichten Notizen, und ich habe an anderer Stelle den Standpunkt
vertreten, dass diese Bestindigkeit auch andere Namen doppelt ver-
pflichtet, also nicht nur Nietzsches eigenen (wie Kommentatoren
immer wieder behaupten, dass, wo Heraklit war, jetzt Nietzsche stehen
soll, genau wie Nietzsche uns selber die Lesetechnik nahelegt, den Na-
me Wagners durch seinen eignen zu ersetzen), als eine Art Zwiespra-
che mit sich selbst, sondern auch den der Ritselfigur Zarathustra® und,
in metonymischer Umformung, wiederum den ebenso esoterischen
Namen Empedokles.® Der vieldeutige Name Heraklits — von einer phi-
losophischen Mehrzahl, von Hegel und Schopenhauer bis zu Heideg-
ger und Sarah Kofman als Lieblings-Vorsokratiker hochgehalten, und
also alles andere als ein Inbegriff des Esoterischen — iiberschattet Nietz-
sches erstes Buch als die metaphysische Veranschaulichung des spie-
lenden Kiinstlers — »wie wenn von Heraklit dem Dunklen« zu dem
dhnlich »dunklen« Pindar, aber vor allem zu dem erz-obskuren Hera-
klitischen Gleichnis von der »weltbildende[n] Kraft« iibergegangen
wiirde, einer Kraft, die anschlieSend einem Kind verglichen wird, »das
spielend Steine hin und her setzt und Sandhaufen aufbaut und wieder
einwirft« (GT; KSA 1, 153; Wohlfahrt 1999).

Denn Nietzsche erkannte, dass wir Nicht-Griechen — oder, wie er
uns auch nennt, wir »Spitgeborenen« — diese Idee einer spielerischen
Kreativitit in ihrer »wahren Wiirde« als »dionysischer Weltspiegel«
moglicherweise am Modell der physisch-metaphysischen Domine der
Musik verstehen konnten. Es handelt sich hier um Musik, die in Bezug
auf ihre »dionysische Weltbestimmung« (GT; KSA 1, 126) auf einer
kosmisch-dynamischen Ebene angesiedelt wird.l® Folglich erklirt
Nietzsche, dass »Musik und tragischer Mythos [...] in gleicher Weise
Ausdruck der dionysischen Befihigung eines Volkes und von einander

7 Vgl. die ersten Kapitel von Babich 1996.

8 Von Einfluss war fiir Nietzsche dariiber hinaus der historische Zoroaster, wie er durch
Goethe und Heinrich von Kleist vermittelt wurde sowie durch Rameaus mit gnosti-
schem Hintergrund komponierte, 1749 uraufgefiihrte Oper Zoroastre.

9 Vgl. fiir weitere literarische Hinweise Babich 2000a, 117-134.

10 Zum Dionysischen bei Nietzsche siehe Sokel 2005, 501-520.

60

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

untrennbar« (GT, KSA 1, 154) sind.!! Und in diesem Sinne ist Nietz-
sche »Artisten-Metaphysik« unentbehrlich fiir ein Verstindnis seiner
Vision der Tragddie und der Verbindung der Tragodie zur Musik, die
das zentrale Thema seines ersten Buches bildet.

Tragische Weisheit zwischen Heraklit und Anaximander

Sowohl in seiner 1957 publizierten Studie zum Spiel, Oase des Gliicks.
Gedanken zu einer Ontologie des Spiels, wie in seinem Buch iiber
Nietzsches Philosophie aus dem Jahre 1960 bringt Fink dieses Nietz-
sche-Heraklitische Schema spielerischer Kreativitit zum Ausdruck.
Neben Fink haben auch andere Interpreten Zuflucht zu Nietzsches
von Schopenhauer beeinflusstem Bild einer dsthetischen Metaphysik
genommen, die auf die Kunst als das Muster oder Paradigma fiir unsere
Erfahrung einer irreduziblen phinomenalen Welt anspielt. Wie schon
Heidegger ist jedoch Fink in dieser Hinsicht vor allem deshalb bedeut-
sam, weil sich seine Lektiire auf die metaphysischen Dimensionen von
Nietzsches Denken richtet und in diesem Zusammenhang das Physi-
sche hervorhebt. Natiirlich ist hier ein besonderer Vorbehalt anzubrin-
gen: Wie sehr Nietzsche noch Metaphysiker war oder nicht, ist eine
Frage, die nicht gestellt werden kann, ohne zuvor die nach der Bedeu-
tung der Metaphysik bei Nietzsche, bei Heidegger, aber auch bei Fink
selbst gekldrt zu haben. Heideggers Kritik der Metaphysik — ein-
schliefllich seiner Kritik Nietzsches als dem »letzten Metaphysiker«
des Abendlandes — impliziert zwar eine Betonung des metaphysischen
Elements in Nietzsches Denken, bleibt jedoch mit Nietzsches episte-
mologischer Kritik der Metaphysik unvereinbar, die seine spezifische
Kritik des Subjekts und der eigentlichen Méglichkeit von Wissen und
Wahrheit einschlief3t.!2

Das Bild einer kiinstlerischen Metaphysik, verbunden mit der Idee
des Spiels, wie Fink sie entwirft, konnte zunichst den Eindruck erwe-
cken, als wollte man die schlechtesten Karikaturen der »griechischen
Frohlichkeit« herbeizitieren, um deren Anfechtung sich Nietzsche in

11 Vgl. Babich 2006a, 221-238.

12 Ich diskutiere diese Unterscheidung nicht nur in Babich 1994, sondern auch in direk-
tem Zusammenhang mit Heidegger in den letzten Abschnitten von Babich 2003, 63—
103.

61

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

der Geburt der Tragodie so bemiiht zeigte. Seine »tragische Erkennt-
niss« (GT; KSA 1, 101) - nicht, als spriiche er im aufgeklirten Sinne
von einer kritischen Leistung reflexiven Wissens (d. h. mit Respekt ge-
geniiber der Aufklirung selbst), wie Fink es hervorgehoben hat, son-
dern nach dem Muster des »weisen Silen« —ist eine tragische Weisheit,
die wir nicht als eine quasi-gottliche Einsicht missverstehen sollten; sie
ist vielmehr das geheime Wissen der »Begleiter des Dionysus« (GT;
KSA 1, 35). Diesem entspricht die Sophokleische Weisheit des me phy-
nai, der Wunsch des nicht Gewordenseins, das bedeutet: des iiberhaupt
nicht Geborenwordenseins, als das Beste fiir alle Menschen: »nicht ge-
boren zu sein, nicht zu sein, nichts zu sein« (ebd.). Doch die objektive
Aussicht »niemals geboren worden zu sein« ist ein fiir lebendige We-
sen zugleich unméglicher Traum. Er verspricht Vollendung fiir den
moglichen Fall, dass das, was wurde, niemals eingetreten ist, also eine
tautologische Unmaglichkeit. Der alte jiidische Witz hilt eine Antwort
auf das lebenswidrige Ideal des Nichtgeborenwordenseins parat: »Per-
fekt, klar. Aber wem passiert das schon? Unter Tausenden kaum
einem!« Fiir uns, die wir als Sterbliche geboren wurden, wird das Aller-
beste, wie der Silene uns mitteilt, zuriickgestellt zu einem Zweitbesten:
nur »bald zu sterben« (ebd.).

Tragische Weisheit ist verbunden mit der Erkenntnis, dass die tag-
liche Wirklichkeit selbst eine Illusion ist, ein perspektivischer Einblick
in das Spiel der Spiele, und dass die AuSerkraftsetzung einer solchen
lusion nicht die Beruhigung einer ultimativen, tragenden, schiitzen-
den und griindenden Wahrheit hinter der Illusion nach sich zieht.??
Wie der spite Nietzsche der Gotzenddmmerung in seiner »Geschichte
eines Irrthums« schreiben wird, bedeutet die Abschaffung der Tkone
einer ultimativen Wahrheit, die Idee des Erscheinens als Maske der
Wabhrheit selbst zu vernichten, so dass die Abschaffung der Wahrheit
gerade die Maske des unendlichen Werdens zum Ausdruck bringt. Es
handelt sich dabei um eine traumende Metaphysik oder eine Metaphy-
sik des Traumes. Fiir Nietzsche entspricht der »Schleier der Maja« (GT;
KSA 1, 29) sowohl der Erleuchtung des Buddhismus (alles ist Illusion)
wie den niichternsten und modernsten Wissenschaften von Wahrneh-

3 Eben deshalb ruft Nietzsche uns in Erinnerung, was wir sein tragisches epistemolo-
gisches Realitdtsprinzip nennen konnten: »Wissen um das Irren hebt es nicht auf!« (NF;
KSA 9, 503).

62

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

mung und Erkenntnis (es findet alles im Gehirn statt).}* Seine Meta-
physik eines kosmischen Kiinstlertums findet ihren Widerklang in
Finks kosmischer Betonung des Spiels und des Spielens, und zwar nicht
in Form von Vergniigen und Unterhaltung, sondern mit tiefem Ernst
zum Ausdruck gebracht. Wie Fink zu dieser komplexen Einsicht
schreibt: »Im Spiel wird auch das Antlitz des Gorgo verklart.« (Fink
1957, 28) Und beziiglich des immer wieder zitierten Spruches von He-
raklit halt er die »Tiefe einer solchen Konzeption« fest, die »zu einer
dsthetischen Weltdeutung hindriangt«, aber auch »ihre Gefahr und Ver-
fithrungsgewalt« (ebd. 51). Der Kreativitit des Spiels entspricht auf
einer metaphysischen Ebene die Destruktion: Welten schaffen und zer-
storen. Das Modell ist Zeus als Weltkind, spielend auf dem Strand der
Ewigkeit.

Zusitzlich zu Heraklit hebt Fink Nietzsches Auffassung der Welt-
sicht Anaximanders hervor, die wir als Entfaltung einer Art riicklau-
figer Genealogie des apeiron deuten konnen. In seiner Darlegung von
Anaximanders Einsicht in eine Welt umgekehrter Rechtfertigung be-
steht das Unrecht des Daseins namlich nicht darin, dass es in Verfall
und Tod zu einem Ende kommt; liest man Anaximander ernsthaft und
ethisch, tritt als das groflere Unrecht nun das Geborenwerden zum
Vorschein. So ist nach dem Anaximander der Philosophie im tragi-
schen Zeitalter der Griechen — und es gilt noch einmal festzuhalten,
dass dieser Text fiir Fink selbst eine Art Palimpsest darstellt — »alles
Werden wie eine strafwiirdige Emancipation vom ewigen Sein anzuse-
hen, als ein Unrecht, das mit dem Untergange zu biiflen ist« (PtZG;
KSA 1, 819). Die ethische Losung fiir dieses kosmische Dilemma wird
in dem strengen und koniglichen Maf Heraklits gesehen, der »die eine
Gerechtigkeit« im »Streit des Vielen« (PtZG; KSA 1, 827) findet — »die
Welt ist das Spiel des Zeus, oder physikalisch ausgedriickt, des Feuers
mit sich selbst, das eine ist nur in diesem Sinne zugleich das Viele«
(ebd.). In der Geburt der Tragodie wiederum ist Nietzsches Bild fiir
den flieBenden Aufruhr des Anaximandrischen bzw. Heraklitischen
Werdens die Welle. Individuen werden nun als fliichtige Wellen ge-
sehen, als wirbelnde Strudel, die im wiederkehrenden Andrang der sich
aufbdumenden Woge emporsteigen und wieder versinken. So spricht

4 Hier ist die iiberraschende Anmerkung nétig, dass sich seit Nietzsches Festlegung
solcher Termini des 19. Jahrhunderts wie »Nervenreiz« und »perzeptueller Resonanz«
in der heutigen Kognitionswissenschaft nur die technische Terminologie geéndert hat.

63

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

Nietzsche von »der einzelnen Welle« im Gegenzug zur »ganzen See«
und der »plétzlich anschwellenden Fluth des Dionysischeng, die »dann
die einzelnen kleinen Wellenberge der Individuen auf ihren Riicken«
(GT; KSA 1, 70) nimmt; im Anschluss daran spricht er unverhiillt von
den »Wallungen des Willens« und dem »anschwellenden Strom der
Leidenschaften« (GT; KSA 1, 140).

Verklarung. Das Spiel und das Offene

Der spitere (und nach Nietzsche eher dekadente) stoische Ausdruck
dieser Erkenntnis besagt, dass jedes Lebensalter einem Traume gleicht,
der auf den Tod zuhastet, an jeder Wendung bekidmpft von zahllosen
Anderen, die ungeduldig danach dringen, geboren zu werden. Aber wo
es die dsthetische Kosmodizee ist, die als letzte Bedeutung seiner Artis-
tenmetaphysik hervortritt (als die metaphysische Idee des »Urkiinst-
ler[s] der Welt« [GT; KSA 1, 48], wie wir es auch aus dem Mund von
Aischylos’” Prometheus hitten vernehmen koénnen), erinnert uns
Nietzsche gewissermafSen als ein Vorzeichen seines Gedanken des
Amor fati daran, den Schluss zu ziehen, dass »alles Vorhandene [...]
gerecht [ist] und ungerecht und in beidem gleich berechtigt« (GT; KSA
1, 71). Auf diese Weise geschieht der eigentliche Zweck der Darstellung
einer ultimativen Realitdt gemdfl dem Modell der Kunst im Begriff des
in seine Erscheinung verlorenen Homerischen Kiinstler-Schauspielers,
»der gerade in seiner hochsten Thatigkeit, ganz Schein und Lust am
Schein ist« (GT: KSA 1, 84). Dies ist die » Mysterienlehre der Tragidie«
(GT; KSA 1, 73), und sie gleicht der Heraklitischen Antwort auf das
Anaximandrische Ideal der ausgleichenden Gerechtigkeit zwischen
gut und bose, richtig und falsch, gerecht und ungerecht: Es ist die tra-
gische Weisheit oder tragische Wahrheit als »die Grunderkenntnis der
Einheit alles Vorhandenen« (ebd.). In dieser Hinsicht ist es eine lehr-
reiche Beobachtung, dass die in Frage stehende Kunst nicht uns betrifft,
sie ist keine Feier des homo faber, wie wir uns in Selbstgratulation
gerne bezeichnen, nicht eine des menschlichen Daseins, das Nietzsche
das der »klugen Thiere« nennt, die einmal das »Erkennen« erfanden,
aber doch genau auf derselben Ebene wie alle anderen Lebewesen und
unvermeidlich eine im selben Lauf der Natur zur Ausléschung ver-
urteilte Spezies sind wie die Sterne oder ihr Sonnensystem (UWL,
KSA 1, 875). Fiir Nietzsche sagt dieser Punkt alles iber die Bedingun-

64

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

gen der Moglichkeit (und die Kantische Terminologie ist hier bewusst
gewihlt), die nétig sind, um die notwendige Perspektive zu erlangen,
»dass die ganze Kunstkomddie durchaus nicht fiir uns, etwa unserer
Besserung oder Bildung wegen, aufgefiihrt wird, ja dass wir ebenso
wenig die eigentlichen Schopfer jener Kunstwelt sind ...« (GT; KSA
1, 47). Dieser antihumanistische (und das heif3t wohl iiber- oder post-
menschliche gegen einen allzu-humanistischen) Vorstof$ bewirkt mehr,
als jeden x-beliebigen Hinz und Kunz aus seiner Sicherheit aufzuschre-
cken, vor dem jiidisch-christlichen Schépfergott als der letzten Auf-
sichtsinstanz das Zentrum des Universums zu sein. Fiir Fink ist immer
Folgendes zu bedenken: »Gesetzt den Fall, das Spiel sei etwas, was nur
der Mensch allein vermag, so bleibt weiterhin die Frage, ob der Mensch
als Spieler im Menschenland verbleibt oder ob er sich dabei notwendig
auch zu einem Ubermenschlichen verhilt.« (Fink 1957, 40) Die Aus-
sage, wir sollten das Leben, das Spiel der Welt oder, und dies vielleicht
vor allem, uns selbst nicht allzu ernst nehmen, wie Nietzsche Heraklits
Lehre zusammenfasst, bedeutet, auch vom Leben oder der Existenz
(und diese schlief3t die Idee des religiosen Rituals, des antiken ebenso
wie des modernen, ein) zu sagen: »es ist ein Spiel, nehmt’s nicht zu
pathetisch, und vor Allem nicht moralisch!« (GT: KSA 1, 27) Spiter
werden wir sehen, dass diese Betonung des Spiels zugleich seine em-
phatische Bejahung bedeutet, wie auch das Spiel des Traumes in Nietz-
sches Erklarung: »Es ist ein Traum! Ich will ihn weiter traumen!« (GT;
KSA 1, 27) zu verstehen ist. Dass Nietzsche seinen Lesern als summa-
rische Darstellung Heraklits einen solchen hermeneutischen Ratschlag
gibt, macht seine tiefere Erkenntnis keineswegs zunichte, dass es das-
selbe Spiel ist, das die Gegensitze und die bewegliche Wahrheit der
Dinge aus sich entlésst. Es handelt sich um eine Metaphysik des Spiels,
wie Fink es richtig auffasst (wenn auch Fink selber, im Gegensatz zu
Nietzsche, an diesem Punkt noch eine Gottheit einfiihrt), um das Spiel
der Welt, um den ganzen Weg hinab zu den »Miittern des Sein’s« (GT;
KSA 1, 103). Eine solche Heraklitische Vorstellung vom ewigen Welt-
spiel gibt uns auch der Weltkiinstler Schopenhauers (dieser Weltkiinst-
ler wire, noch einmal, Nietzsches »Urkiinstler der Welt«), der mit dem
Leben spielt und der gerade als ein Leidender spielt. In Nietzsches Dar-
stellung spielt dieser Weltkiinstler mit schonen Erscheinungen als
einem Mittel der Verfithrung, der Raffinesse, mit einer schrecklichen,
Ehrfurcht gebietenden Schénheit, die die jeweiligen Leidenden dieser
Erscheinungen (d. h. die Beobachter, Wahrnehmenden, Wissenden) da-

65

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

zu verfithrt, im irdischen Leiden auszuhalten. Wie Nietzsche fortfihrt,
entspricht das apollinische Ideal der olympischen Kunst einer aufer-
ordentlichen Empfinglichkeit fiir das Leiden: »Der Grieche kannte
und empfand die Schrecken und Entsetzlichkeiten des Daseins.« (GT;
KSA 1, 30) Eben diesen »Schrecken« und dieses » Entsetzen« bringt der
dsthetisch-metaphysische Einblick der Geburt der Tragodie zum Aus-
druck: »Derselbe Trieb, der die Kunst in’s Leben ruft, als die zum Wei-
terleben verfithrende Erginzung und Vollendung des Daseins liess
auch die olympische Welt entstehn, in der sich der hellenische >Wille«
einen verkldarenden Spiegel vorhielt.« (GT; KSA 1, 31) Das wird besti-
tigt oder veranschaulicht durch das, was Nietzsche als das primar Ge-
gebene betrachtet, namlich das paradoxe, aber erfahrungsgemafS zeit-
gleiche Phinomen der unheimlichen Mischung von Schmerz und Lust:
»dass Schmerzen Lust erwecken, dass der Jubel der Brust qualvolle
Tone entreisst« (GT; KSA 1, 33). Was Fink nun mit dieser tragischen
Einsicht Nietzsches in seinem Spiel als Weltsymbol macht, ist, sie als
ein mystisches Element zum Ausdruck zu bringen, nicht in Distanz
etwa zu den Griechen, sondern in einer modernen Stimmlage, die an
die aktuelle Gegenwart sowohl damals als auch heute gerichtet ist. So
fithrt ihn seine Besinnung auf das Spiel zu einer Erorterung des Reli-
giosen, ausgedriickt in Begriffen der Welt — der »Weltlichkeit des
Spiels« (Fink 1960b, 218), und das bedeutet zugleich: des Kosmos, ge-
sehen aus der Perspektive der Ewigkeit, wie Nietzsche dies als eine
Anspielung auf die stoische Weltsicht bezeichnen wiirde. Von dieser
Perspektive aus ist es Fink moglich, seine Entfaltung der Welt »als
Spiel ohne Spieler« (Fink 1960b, 230) vorzulegen. Sein Verstindnis
der menschlichen Méglichkeit oder des menschlichen Potenzials fiir
das Spiel erweist sich nicht zuletzt als sehr fruchtbar fiir eine Aus-
einandersetzung mit Giorgio Agambens jiingster Wiederaufnahme
der Rilkeschen und Heideggerschen (und das meint immer Hélderlin-
schen) Vorstellung vom Offenen.

Fiir Fink gilt: »Gerade sofern der Mensch wesenhaft durch die
Spielmoglichkeit bestimmt ist, ist er bestimmt durch das Unergriind-
lich-Unbestimmte, das Unfeste, Offene, das Wogend-Maogliche der
waltenden Welt, die in ihm widerscheint.« (Fink 1960b, 230f.) Das
Spiel ist nichts anderes als dieses hochst dynamische Hin und Her zwi-
schen bestimmter Priasenz und Offenheit: »Im menschlichen Spiel er-
eignet sich eine Ekstase des Daseins zur Welt.« (Fink 1960b, 231) Und
weil Fink vor Heideggerscher Terminologie nicht zuriickschreckt, ist er

66

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

zu einer aufSerordentlichen Prizision in seiner eigenen Sprache fihig.
So trigt uns das Spiel wortwortlich iiber uns, unser Leben und unsere
Begrenzungen hinaus. Im »Spiel >transzendiertc der Mensch sich
selbst, tibersteigt er die Festlegungen, mit denen er sich umgeben und
in denen er sich >verwirklicht< hat, macht er die unwiderruflichen Ent-
scheidungen seiner Freiheit gleichsam widerrufbar, entspringt er sich
selber, taucht er aus jeder fixierten Situation in den Lebensgrund ur-
quellender Méglichkeiten« (ebd.) — und Fink ist sorgfiltig darauf be-
dacht, diesen existenziellen Hintergrund als die wirkliche Basis fiir die
Moglichkeit der Transzendenz zu betonen. Es griindet gerade im
Zwang des Lebens, dass das Spiel alles zu dndern vermag. Tatséchlich
ist es das existenzielle Verstiandnis der Zeit — kosmisch und phianome-
nologisch verstanden als Lebenszeit, als gelebte Tragodie, die gleicher-
mafSen vom Schicksal oder Zufall wie von getroffenen Entscheidungen
gezeichnet ist, wie Fink es wunderbar an der Verengung solcher Gele-
genheiten veranschaulicht, die ein Insichkehren des Offenen im Rah-
men der Lebensmoglichkeiten darstellen —, das die Vorstellung einer
verlorenen Gelegenheit unterstreicht und unmittelbar ans Licht bringt,
was im Spiel auf dem Spiele steht. Um sich das Wesen der griechischen
Einsicht in die entscheidende Bedeutung des Anfangs vor Augen zu
fithren — wie Aristoteles in der Nikomachischen Ethik festhilt, ent-
scheidet der Anfang >allesc —, nimmt Fink diesen Punkt, um den zen-
tralen Unterschied zwischen Moglichsein und Wirklichsein aufzuzei-
gen:

»Das Kind ist potenziell: das besagt nicht, es ist noch nicht dieses oder jenes,
sondern: es ist noch »alles¢, es hat noch tausend offene Moglichkeiten, das ganze
Leben vor aller Festlegung schwingt noch in ihm. Der Greis hat die Geschichte
der Selbstverwirklichung hinter sich, er hat tausend Méglichkeiten so oder so
vertan, hat sich realisiert, und mit jedem Schritt des Lebensganges hat er die
offene Welt eingeengt.« (Fink 1960b, 781.)

Diese Verengung des Offenen ist das titige Werk der Zeit. So schreibt
Fink:

»Die unaufhaltsame Schrumpfung unserer Moglichkeiten, welche unseren Le-
bensgang begleitet und das unerbittliche Gesetz des Lebensernstes ist, wird in
ihrer Traurigkeit gemildert — durch das Spiel. Denn im Spiel genieflen wir die
Maoglichkeit, die verlorenen Moglichkeiten wiederzuholen, ja sogar weit darii-
ber hinaus ins Offene einer nicht festgelegten und nichtgebundenen Existenz-
weise zu gelangen.« (Fink 1960b, 79)

67

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

Aber eben, wie Fink prizisiert, gerade als nicht wirklich, »sondern nur
>zum Schein«« (ebd.). Daher kann er behaupten, dass wir im Spiel »ein
eigentiimliches Schopfertum« erleben, »ein Schaffensgliick: wir kon-
nen alles sein, die Moglichkeiten stehen offen, wie haben die Illusion
des freien, uneingeschrankten Beginnens« (Fink 1960b, 78). Und auf
der Basis dieser exakt Nietzscheschen Konzeption einer freien »Illu-
sion« kann Fink in seinem Buch tiber das Spiel spiter schliefSen, dass
das Spiel als solches Anfang ist: Spielen ist immer reines Beginnen.
Die Betonung auf den Anfang oder Beginn zu legen, bedeutet, die
ekstatische Aussetzung der Zeit, und das heifSst des Lebens, im Spiel
aufzunehmen. Das Spiel — und darin kehrt Fink zu seiner fritheren
Beschiftigung mit der Zeit zuriick — ist so das stehende Jetzt, ein spie-
lerisches Aquivalent des nunc stans der Ewigkeit, selbst wenn nur im
Spiel, nur dieses eine Mal, nur als Ausnahme. Spielend ist das mensch-
liche Dasein zwar nicht ad hoc, aber doch in diesem Moment, fiir diesen
Moment (aber das bedeutet im wirklichen Zeit-Raum des Spiels: fiir
immer) fihig, »die Last seiner Lebensgeschichte« abzuwerfen, hier
und fiir diesen selben Moment zu beginnen, als wire es »von neuemc
(Fink 1960b, 231). Aber Fink, und hier ist Nietzsche fiir ihn ebenfalls
der zentrale Ansprechpartner, hebt diese Uberlegung nicht auf die Ebe-
ne einer Dispension von Alltag und Sorge, wie es das gingige Ver-
stindnis des Spiels tun wiirde. Es ist gerade der weltliche Charakter
des Spiels, sein welter6ffnender, weltschaffender Charakter, der Fink
interessiert, denn — und das ist ein Schliissel fiir eine typische philo-
sophische Befangenheit, in der wir alle als Erben Platons stehen: der
Geschichte der Metaphysik, die Fink ebenso wie Heidegger als eine
Geschichte der Tauschung selbst liest — es ist das Spiel, in das wir die
moderne, zutiefst wissenschaftlich-technische, metaphysische Erb-
schaft der Platonischen Tradition hineintragen, was in ganz alltiglichen
Begriffen zum Ausdruck kommt: in denen von Wirklichkeit und
Unwirklichkeit, Echtheit und Scheinbarkeit, Verlasslichkeit und Frag-
wiirdigkeit. Im Spiel »sind die Bereiche gemischt und durcheinander-
gewirbelt, die wir sonst sorgsam trennen, — und die wir auch auseinan-
derhalten miissen, wenn wir bestehen wollen. In allen Geschiften des
Lebensernstes trennen wir das Wirkliche vom bloflen Schein, das
Handfeste von dem blof3 Eingebildeten, das Verlidflliche und Sichere
von dem Fragwiirdigen und blof3 Vermutlichen. Im Spiel aber mischen
wir Sein und Schein ungehemmt durcheinander, haben eine ritselhafte
Freude am Scheinhaften, das uns eine hohere Wahrheit zuweilen ver-

68

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

biirgt als die massiv wirklichen Dinge unserer alltdglichen Umwelt«

(Fink 1960b, 233).

Transfiguration. Bild und Musik

Um zu unserer Erorterung von Finks Nietzsche zuriickzukommen (ge-
nauer dahin, wo Fink seine Besprechung des Weltspiels mit der » Vogel-
Weisheit« des Zarathustra-Abschnittes »Die sieben Siegel« beschlief3t:
»wirf dich umher, hinaus, zuriick«!): Fink ist von bemerkenswerter
Einsicht in seiner Herausarbeitung des dionysischen Elements bei
Nietzsche getragen, besonders im Kontext der Geburt der Tragdodie.
Hier wird die Opposition zwischen Apoll und Dionysos klar gezogen
und doch zugleich als eine dazu in Kontrast stehende, gemischte dar-
gestellt.’® Wir konnen uns hier Paul Veynes anspruchsvolles Restimee
der Konsequenzen in Erinnerung rufen, die von Wilamowitz’ lako-
nischem Wort ausgehen, die Griechen »glaubten« nicht an ihre Gotter.
Fasst man dies in Nietzsches Begriffe, so versagten die Griechen auch
darin, ihre Gétter voneinander zu unterscheiden; sie projizierten also
die Eigenschaften des einen Gottes in einen jeweils anderen. Erinnern
wir uns, dass Nietzsche selbst so weit ging, diese synkretistische Mi-
schung von Attributen in einem entscheidenden Beispiel freimiitig vor-
zufiithren, wo er namlich wortwortlich ihr »geheimnisvolles Ehebiind-
niss« (GT;, KSA 1, 42) ankiindigt und die mysteriose Sprache der
Alchemie verwendet, um den »Bruderbund« (GT; KSA 1, 150) zwi-
schen Dionysos und Apoll auszudriicken, die der Tragddie zu ihrer
Geburt verholfen haben, einer Tragodie, die »zugleich Antigone und
Kassandra ist« (GT; KSA 1, 42; Hervorh. BB). Es ist diese schone Ge-
nealogie, die es Nietzsche erlaubt, den Geist der Musik, aus dem er die
Geburt der Tragodie herleitet, mit ihren beiden Elternteilen zu identi-
fizieren: mit Apoll und mit Dionysos, mit dem Bogenschiitzen und
Lyra spielenden Gott und mit dem fltenden, tanzenden Gott. Fink
findet dieselbe Dualitdt im verborgenen Wesen des Spiels wieder, das

5 Fink 1960b, 242. Fink zitiert Nietzsche als den »dithyrambischen Denker Zarathus-
tra«.

16 Tatsidchlich lasst sich zeigen, dass Apoll so plotzlich nach seinem Auftritt wieder ver-
schwindet, dass diese Absenz manchen Nietzsche-Lesern Kummer bereitet; in ihrem
Kummer bilden sie sich den Namen Apoll wieder ein, indem sie ihn als eine schopferi-
sche, formgebende Instanz im Zarathustra wiederentdecken.

69

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

die Eigenschaft hat, das »helle apollinische Moment der freien Selbst-
heit, aber auch das dunkle dionysische Moment panischer Selbstauf-
gabe in sich [zu] bergen« (Fink 1957, 39).

Apoll (Nietzsche nennt ihn den »Scheinenden«) ist der glinzende
Gott — Heidegger wird in seiner Philosophie viel aus der Ambiguitit
von Glanz und Erscheinung machen —, aber Apoll ist auch der »Gott
aller bildnerischen Krifte« (GT; KSA 1, 27). Schon das »sonnenhafte«
Auge Apolls korrespondiert einem Bild maf$voller Beherrschung und
gerade nicht der dissonanten (oder temperierten oder verschnten)
Stimmung der Musik oder Tragidie oder auch — wie ich im Sinne Hei-
deggers oder vielleicht eher noch in dem Merleau-Pontys sagen kénnte
— der titigen Kraft der bewegten Sphire einer Skulptur.

Wenn Nietzsche sich also in der Geburt der Tragodie auf Raphaels
Die Verklarung Christi (Die Transfiguration) bezieht — auf den auf-
scheinenden Christus oben: auf der apollinischen Ebene, als reines
Licht, als reine Vision, die Apostel in geblendetes Schweigen bannend,
und das dionysische Element des Wahnsinns unten, die Stimme des
Diamons im Inneren des besessenen Kindes, die Kakophonie der ver-
wirrten Menge um das Kind herum'” —, dann beleuchtet er das Spiel
solcher dyadischen Erscheinungen aus der Hohe und der Tiefe zu-
gleich, aus Licht und Klang, indem er die »gegenseitige Nothwendig-
keit« der beiden Gottheiten auf der Basis der »schreckliche[n] Weisheit
des Silen« (GT. KSA 1, 39) aufzeigt. So haben wir bei Nietzsche die
Entsprechung von Apoll und Dionysos als die der Vision des Traumes
und der Wahrheit des Wahnsinns. Zugleich ist diese Erscheinung hoff-
nungslos eindimensional, aperspektivisch. Im &sthetischen Spiel der
Mlusion, wo das Leben und die Realitit einander »rechtfertigen«, wie
wir, gefangen im Spiel des Lebens, uns selbst »rechtfertigen«, haben
wir (und konnen nur) dasselbe nivellierte Bewusstsein haben, wie »die

17 Vgl. Gary Shapiros reichhaltige Darstellung dieser bildnerischen Konstruktion in
Shapiro 2003; vgl. auch Jihnig 1972 sowie fiir eine Diskussion dieses Bildes in Nietz-
sches Erstwerk Figal 1999. Fiir eine Diskussion von Shapiros Lesart vgl. Babich 2003/
2004, bes. 189-193. Aufgrund des begrenzten Raumes fiir meine Diskussion von Sha-
piros Analyse dieser ekphrastischen Konstruktion erwihne ich Shapiros aulerordent-
lich subtile Lesart der apollinischen Vision der Ruhe nicht, die durch die zentrale weib-
liche Figur in der unteren Hilfte des Gemaldes reprisentiert wird; eine feministische
Perspektive konnte diese Figur des Kiinstlers mit Nietzsches Reflexion iiber Frauen in
Die fréhliche Wissenschaft, Nr. 60, vergleichen. Zu diesem Thema vgl. weiter Babich
2000b.

70

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

auf Leinwand gemalten Krieger von der auf ihr dargestellten Schlacht«
(GT: KSA 1, 47).

Wie die Musik das dionysische Gegenstiick zu der apollinischen
Vision des Dramas darstellt, verlangt das vollendete oder abgerundete
Werk tragischer Kunst die dreidimensionalen Konturen von Skulptur
oder Architektur oder selbst die vier Dimensionen des Liedes der Zeit
von Musiktheater und Tanz. Also entwirft die Vision am Schluss der
Geburt der Tragodie die verklirte Musik der Philosophie als den Ver-
such, »eine Menschwerdung der Dissonanz« (GT; KSA 1, 155) anstelle
der metaphorischen Fantastik musikalischer Harmonie zu denken. Um
eine solche »Dissonanz« zu iiberstehen, das heif$t, um den Grad, in dem
diese Dissonanz dem Ubermaf3 des Lebens selbst (oder, um die Sprache
des spiten Nietzsche zu verwenden, seinem Reichtum) korrespondiert,
benétigen wir beide, Dionysos und Apoll. Nietzsche verfiigt hier iiber
zwei von Grund auf leibliche Schemata von Raum und Sphire: die
Wirkung von Skulptur und Architektur auf das Wesen. Es ist die mu-
sikalische Reflektion des Lebens in Griechenland, die Nietzsche am
Schluss der Geburt der Tragédie versucht, fiir uns zu »erfinden« (»sei
es auch im Traume«):

»Im Wandeln unter hohen ionischen Sdulengingen, aufwirtsblickend zu einem
Horizont, der durch reine und edle Linien abgeschnitten ist, neben sich Wieder-
spiegelungen seiner verklirten Gestalt in leuchtendem Marmor, rings um sich
feierlich schreitende oder zart bewegte Menschen, mit harmonisch tonenden
Lauten und rhythmischer Gebirdensprache ...« (Ebd.)

Obgleich beide Gottheiten wechselseitig denselben Anspruch an uns
richten, kann der Kontrast hier als der zwischen Skulptur (nicht als
alleinige Kunst Apolls, sondern genauer als Architektur, hier im Sinne
einer Musik im Raum) und Gemilde (wieder nicht als dionysische Far-
be, sondern priziser als der Spiegel, manche Forscher wiirden sagen,
das »Fenster« der apollinischen Vision) weitergedacht werden. Es ist
also von Bedeutung, dass Nietzsche seine Geburt der Tragodie aus
dem Geiste der Musik mit einer Bezugnahme auf die skulpturale Form
und Architektur beginnen und enden ldsst, diejenigen klassischen
Kunstformen, die dem entsprechen, was er, schwer fassbar, »den »gro-
en Stil«'® nennt.

18 Vgl. zu einer differenzierten Ausarbeitung dieser Uberlegung die Schlussfolgerun-
gen in Babich 2007a sowie Babich 2006a.

71

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

Wenn der spite Nietzsche immer nachdriicklicher seine dstheti-
sche Opposition zu der rezeptiven Asthetik der Masse betont, einer
Asthetik, die er mit dem billigen Sexismus eines Mannes, der sich bei
den Frauen fiir erfolglos hielt, eine »weibliche Asthetik« nennt, dann
entspricht seine kosmische Asthetik oder Artisten-Metaphysik dem,
was er als die »ménnliche Asthetik« des schopferischen Kiinstlers be-
zeichnet. Aber dieser letzte Ausdruck einer mannlichen und weiblichen
Asthetik stammt aus seinen spiteren Schriften, und selbst wenn eine
Besinnung auf Nietzsches metaphysische oder kosmische Asthetik
nichts anderes zum Ziel hitte, wire schon dies von unschitzbarem
Wert als ein Korrektiv zu der Tendenz, Nietzsche wie das alte Gallien
in drei Teile zu brechen — den frithen, den mittleren und den spiten.
Wenn Fink seinerseits diese systematische Unterscheidung wiederholt,
so ist er doch vorsichtig genug, uns davor zu warnen, sie allzu kano-
nisch zu nehmen. Klassifizieren wir Nietzsche in dieser Weise, geht es
uns weniger um eine Entfaltung seiner Gedanken als um die Anord-
nung seiner Schriften auf unserem Biicherregal "

Finks bibliographische Lesart Nietzsches

In einem gewissen Sinne ist Finks Nietzsche-Buch eine Entfaltung von
Nietzsches Ecce homo, mit dem Vorteil, dass diese Schrift gewisserma-
en aus einer Perspektive der Zukunft heraus rekonstruiert wird (und
darin unterscheidet sich Finks Ansatz etwa von dem Sarah Kofmans in
ihren beiden Studien zu diesem Buch).2° Aus dieser Perspektive ist Fink

19 Auf diese Art konnten wir Biicher freilich ganz verschieden arrangieren, wir konnten
sie etwa nach der Farbe sortieren oder alphabetisch, aber wir arrangieren sie dann letzt-
lich nach unserem eigenen Ideal, als gibe es nur ein imaginires chronologisches, der
Reihenfolge ihres Erscheinens verpflichtetes Biicherbord, obwohl wir es als Forscher
mit Zugang zu den personlichen Notizen und Entwiirfen des Autors besser wissen
miissten. Der Nietzsche, den wir kennen, ist der Nietzsche dieser Biicher und Notizen,
und er dnderte sich so, wie diese ihre Form &nderten.

2 Vgl. hierzu Kofman 1992/1993. Kofman betrachtet Nietzsches Ecce homo als ein
Werk im Sinne Hannah Arendts und damit weniger als ein abschlieSendes Werk und
noch weniger als eine idiosynkratische Aufrechnung seines eigenen Schreibens denn als
eine direkt an den Leser gerichtete Darstellung von Nietzsches Beschiftigung mit ihnen
und ihrer »Taubheit« oder scheinbaren Unfihigkeit zu horen. Nietzsche nennt diese
Unfshigkeit eine Krankheit, ebenso Kofman, die hier Derrida echoisiert, ein Echo, das
seinerseits ohne Gehor blieb — aus einem Briefentwurf an Jean Bourdeau vom 17. De-

72

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

(dhnlich wie Heidegger, Nietzsche selbst natiirlich nicht) in der Lage,
den Willen zur Macht, diese Frucht der kreativen Nachlassverwaltung
von Nietzsches Schwester, in seine Uberlegungen mit einzubeziehen.
So beginnt Fink mit der » Artisten-Metaphysik« (dieses Kapitel be-
handelt Die Geburt der Tragodie ebenso wie das Philosophenbuch und
Nietzsches Unzeitgemdifle Betrachtungen) und nimmt die unver-
offentlichte Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen mit auf,
eine Schrift, die iiblicherweise in den Synopsen zu Nietzsches Werken
vernachldssigt wird — auch bei Heidegger, trotz seines Interesses fiir die
vorsokratischen Denker.

Von Anfang an grenzt Fink sich einerseits von Heidegger ab, wie
er ihm andererseits folgt, vor allem darin, dass er mit dem zu Nietz-
sches Zeit unveroffentlicht gebliebenen Textmaterial einsetzt. Wir er-
innern daran, dass die heute ganz geldufige Unterscheidung zwischen
Nietzsches veroffentlichten Schriften und solchen, die bis zu den Kom-
pilationen seiner Herausgeber (einschliefSlich seiner Schwester) unver-
offentlicht geblieben waren, als Ausgangspunkt fiir Heideggers Nietz-
sche-Vorlesungen diente. Heideggers Herausforderung in diesen
Vorlesungen lag in der Behauptung — Ziindstoff fiir eine Industrie der
Widerlegung, aber auch eine ungeheuerliche Haltung der Nachlassig-
keit oder gar des verichtlichen Abtuns —, dass Nietzsches »eigentliche
Philosophie« unversffentlicht im Nachlass liege.! Als ein philologisch
geschulter Philosoph tibertrug Fink Heideggers provokative Behaup-
tung in eine exoterische und esoterische Terminologie. Wenn wir uns
Nietzsches Andeutungen auf Tiibingen dazudenken, spiegelt die »un-
geschriebene« (esoterische) Philosophie die Anspielung Wittgensteins
wider, der seine Gesprichspartner mit der Behauptung aufzog, der
wichtigste Teil seiner eigenen Philosophie sei der, den er nicht geschrie-
ben habe. Jeder, der ein bisschen Platon gelesen hat, kann die Griinde

zember 1888, in dem es heifst, die »Otitis« sei tatsichlich eine »Metaotitis« (KGB II1/5,
534). [Otitis: Ohrenentziindung]. Man kann daher sehen, dass Kofman iiber Derrida
einen Impetus verfolgt, der seinen Ausgang quer zu Heideggers »Wer ist Nietzsches
Zarathustra« nimmt und direkt an Batailles Versuch ankniipft, die Herausforderungen
der Nietzsche-Lektiire im Zusammenhang seiner eigenen Epoche als eine Herausforde-
rung zeitgendssischer Lesarten (in Kofmans Fall: der gegenwirtigen Nietzsche-Rezep-
tion in Frankreich) zu bedenken.

21 Vgl. Heidegger 1961. Ich deute diese Behauptung Heideggers im Kontext ihres Ein-
flusses auf Heideggers zeitgleiches Schreiben dessen, was ich als eine berechnende Zu-
sammenstellung seines eigenen Nachlasses und Willens zur Macht betrachte; vgl. Ba-
bich 2007b.

73

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

erraten, warum ein Philosoph so etwas sagt. In diesem Zusammenhang
ist es kein Zufall, dass kein Geringerer als Leo Strauss in derselben
Tradition steht wie Fink — es ist das Erbe Heideggers.

Der Aufbau von Finks Buch sollte den Leser innehalten lassen: so
viel wird gleich zu Beginn zusammengenommen, so viel Aufmerksam-
keit bereits dem entscheidenden Beitrag der Geburt der Tragodie ge-
widmet. Vor allem bespricht Fink immer wieder die Frage nach der
Wissenschaft — »die Wissenschaft als Problem« (Fink 1960a, 18), wie
Nietzsche selbst in seinem spiteren »Versuch einer Selbstkritik« for-
mulieren wird, einem Vorwort, das wohl so komponiert ist, dass es sich
zu seinem Erstwerk verhalt wie Kants Prolegomena zu den Missver-
standnissen der Kritik der reinen Vernunft.2

Finks Kapitel iiber »Nietzsches Aufklirung« beginnt mit der —
zumindest unter den Analytikern bereits fest etablierten — Uberzeu-
gung, der Nietzsche der so genannten mittleren Periode sei ein Positi-
vist und »Aufklirer«. Diese Identifikation verwirrt die Forscher die
ebenso davon tiberzeugt sind, Nietzsche sei ein eingeschworener Geg-
ner der Aufklirung. So wechseln sich in vorangehenden Darstellungen
solche von Nietzsches Irrationalismus mit Analysen des syphilitischen
Wahnsinnigen (der nicht wusste, was er sagte) ab, und dann gibt es da
noch die Rede von Nietzsche als postmodernem Denker, die irgendwo
zwischen dem wilden Mann Nietzsche und, wahnsinnig cool, dem
Nietzsche, der uns das Lachen lehrt, ansetzt. Gerade die Idee des Ge-
lachters (nebenbei: weder des Lachens Aischylos’ noch des Lachens
Nietzsches), erlaubt es uns analytischen Lesern jetzt, uns davon zu
befreien, Nietzsche iiberhaupt Sinn abzugewinnen, und so gelangen
wir schlielich zu der Uberzeugung, Nietzsche habe keinen, und finden
daher keinen irgendwie seltsamen oder widerspriichlichen Charakter
in dem, was er geschrieben hat — diese >Macht keinen Sinn, bedeutet
nichts<«-Taktik hat noch einigen Charme bei Maudemarie Clark, ver-

2 Diese Parallele ist nicht die einzige zwischen Nietzsche und Kant, wie die Leser lang-
sam zu merken beginnen. Ich habe das erstmals in meiner Studie zu Nietzsches Theorie
der Wissenschaft behauptet (vgl. Babich 1994). Aber weil die geldufigen Nietzsche-Les-
arten, abgesehen von den bemerkenswerten Ausnahmen Heidegger und Loéwith oder
Adorno und Jaspers, selten von der Voraussetzung ausgingen, Nietzsche sei in erster
Linie ein Philosoph, haben sie gleichfalls unterstellt, er sei ahnungslos in der Philoso-
phie. Beide Unterstellungen waren abwegig, wie wir zu entdecken beginnen, und diese
Entdeckung stellt die Basis fiir eine ganze Industrie von Quellenforschung bereit, um
eine Annahme zu widerlegen, mit der nicht der Anfang gemacht werden sollte.

74

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

liert aber zunehmend an Plausibilitdt, wo sie bei Epigonen wie Brian
Leiter und anderen wieder auftaucht. Wieder anders hat man diese so
genannte mittlere Periode als eine blofle Phase abgeschrieben, ebenso
wie man Nietzsches Eingenommensein durch Wagner oder Schopen-
hauer als blof3e Phasen abschreibt oder die beim frithen, mittleren und
spiten Nietzsche gleichermafien seltsame Rede von Disziplin, Ziich-
tung und Rasse — sie ist so seltsam und beunruhigend, dass manche
Autoren diese Begriffe ganz zu vermeiden suchen. Aber Fink hat
Nietzsches kritisches philosophisches Denken schon in seinem ersten
Kapitel niaher zu bestimmen versucht. Vor allem hat er Nietzsches Be-
schiftigung mit dem Problem der Wissenschaft »im ganzen, mitsamt
allen ihren Problemen« als fiir Nietzsche »fragwiirdig, problematisch
und verdichtig« (Fink 1960a, 18) in den Vordergrund gestellt. Schon
diese Voraussetzung sollte den Leser dazu bringen, Finks Anordnung
seiner Themen als eine prizise These zu nehmen: als Organisations-
moment einer diskursiven Entfaltung von Nietzsches philosophischem
Werk.

Auf diese Weise wird Nietzsches Aufklarung namlich als eine
Aufkliarung »iiber die Aufklirung hinaus« deutlich: als Gegensatz zu
einer hypnotischen Verzauberung durch den aufklirerischen Gedan-
ken, der so zu einem neuen Mythos wird — eben das ist das Ideal des
hyper-cartesischen Zweifels, wie Nietzsche ihn sich selbst vorgibt in
seinem Gel6bnis »es muf3 besser gezweifelt werden als Descartes!«
(NF; KSA 11, 641), und diese kritische cartesische Perspektive ist, wie
wir von Anfang an gesehen haben, auch fiir den Husserlianer Fink von
bestechender Uberzeugungskraft. In diesem Kontext erliutert Fink
Nietzsches Perspektive der Aufkliarung als eher verwandt mit Montai-
gne als mit Comte, Lange oder selbst Kant oder Schopenhauer. Den-
noch wiederholt Fink seinerseits leider die iibliche Reduktion von
Nietzsches Kant auf Nietzsches Schopenhauer, er erklart, dass »Wis-
senschaft [...] fiir Nietzsche wesentlich Kritik [bedeutet]«, ein unent-
behrlicher Ausgangspunkt eigentlich fiir jede Betrachtung von Nietz-
sches Bezugnahme auf Kants kritische Philosophie. Denn es handelt
sich hier um den ur-kritischen Nietzsche, kritischer selbst als Adornos
exemplarischer Ur-Kritizismus, ein kritischer Kritizismus, der mehr als
nebensichliche Affinititen zu den spottischen Gesten oder der pro-
vozierenden Prosa von Karl Kraus hat. Nietzsche provoziert, polemi-
siert, er fiihlt kulturellen Idolen und philosophischen Uberzeugungen
auf den Zahn. Nietzsches Philosophie der Masken —aus der die Strauss-

75

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

ianer, Descartes und Bacon auf den Spuren, so viel gemacht haben — ist
eine »Psychologie«, die Fink, Ludwig Klages’ (im englischsprachigen
Raum wenig bekannte) konventionelle Terminologie beschworend, als
Nietzsches eigentliche Leistung hervorhebt. Ein solcher »Psychologe«
ist ein Experte der Demaskierung. Es handelt sich dabei um eine zer-
miirbende, aber mit Nietzsches metaphysischer Vision von der Welt als
Kunst vereinbare Therapie; so beschreibt auch Fink diese Demaskie-
rung mit der wundervollen Sonnen-Metaphorik des Versprechens und
der heraufziehenden Morgendimmerung als eine Wendung in die Zu-
kunft, wie es die Inschrift aus dem Rigveda, die Nietzsche tiber seine
Morgenrdthe gesetzt hat, nahelegt — »Es giebt so viele Morgenrothen,
die noch nicht geleuchtet haben«. Diese schone Anspielung erlaubt es
Fink, Nietzsches eigene Sprache aufzunehmen und die Morgenrithe
wie Die frohliche Wissenschaft gleichermaflen als eine »Philosophie
des Vormittags« (Fink 1960a, 51) zu beschreiben.

Dem Morgen folgt natiirlich der Mittag, die Zeit der Verkiindi-
gung, also handelt Finks drittes Kapitel von Zarathustra, den er zum
Lehrer der Ewigen Wiederkehr ausruft, zum Verkiinder eines Geheim-
nisses, eines Ethik und Kosmologie zugleich umfassenden Verspre-
chens (das ist Heidegger), aber zugleich die Wiederkehr des Gleichen
und somit die Frage, was es bedeutet, das Selbe zu sein und zu sagen,
und die ewige Wiederkehr als Liebe, als Sehnsucht und als Begehren
der Freude. Wir erinnern dariiber hinaus daran, dass Zarathustra der
Prophet des Ubermenschen ist,”> und an den Tod Gottes, der die Uni-
versalitit des Willens zur Macht in allen Dingen, den grofSten wie den
kleinsten, nach sich zieht.

Fink halt an seiner expliziten Nihe zu Heidegger fest — liest Jen-
seits von Gut und Bose, Zur Genealogie der Moral, Der Antichrist,
Gotzenddmmerung, aber auch Der Wille zur Macht (als wire Der Wil-
le zur Macht eine Schrift Nietzsches), und sollte ein Leser so unbedacht

2 ,UUbermensch« ist an sich schon ein umstrittener Terminus, wird es aber vor allem
dort, wo er gleichsam im Voriibergehen benutzt wird. Mir als vornehmlich englisch
publizierender Autorin scheint es wichtig zu bemerken, dass er weder mit >Supermanc
(gliicklicherweise und trotz seines Shawschen Gebrauchs tendieren nur noch Wenige zu
dieser Ubersetzung) noch mit >Overmanc iibersetzt werden sollte, sondern priziserweise
mit >Overhumanc oder, wie ich an anderer Stelle geschrieben habe, mit >Post-humanc.
Forscher, die sich beeilen, darauf hinzuweisen, dass >Mensch« trotz seiner grammatika-
lischen Neutralitit als Maskulinum fungiert, sollten bedenken, dass der Begriff einer
>Uberfrauc fiir Nietzsche ebenso sinnlos wire wie der eines >Ubermannes.

76

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

sein, Finks ausdriickliche Bezugnahme auf Heidegger zu iibersehen, so
wiire sie uniiberlesbar hinsichtlich der Diskussion von »Nietzsches Ver-
hiltnis zur Metaphysik als Gefangenschaft und Befreiung« (Fink
1960a, 185), einer Diskussion, die nicht jenseits ihrer Abhingigkeit
von und Zuflucht zu Heideggers Terminologie gefiihrt werden kann.

Nietzsches Artisten-Metaphysik und die geschichtlichen
Restbestinde der Metaphysik

Fink teilt Heideggers Urteil und viel von seiner Subrtilitit in der Beob-
achtung, »dass Nietzsche [...] sich ebenso wie die metaphysische Tra-
dition, die er bekdmpft, in den Seinshorizonten: Nichts, Werden [...]
[bewegt]. Er bleibt im Banne der Metaphysik dort noch, wo er bereits
seinen Sieg iiber sie feiert« (ebd.). Und diese Tatsache ldsst sich nach
Fink, ebenso wie nach Heidegger, auch auf Nietzsches Entwurf neuer
Werte iibertragen, insofern Nietzsche »vorwiegend das Sein als Wert
interpretiert« (ebd.). Auch wenn Fink Nietzsches Artisten-Metaphysik
allegorisch in eben denselben Termini als einen » Aufrify der abendlan-
dischen Metaphysik« darlegt, also »einmal negativ als den Tod Gottes
und dann positiv als das apollinisch-dionysische Spiel, das alle Dinge
als Gebilde des Scheins produziert«, so argumentiert er doch auch da-
fiir, dass das Ganze der Natur (Wirklichkeit) geschaffen ist, »wie der
Kiinstler das Kunstwerk« (Fink 1960a, 185) schafft. In dieser spieleri-
schen und produktiven Lesart geht Fink tiber Heideggers Kritik hinaus
und bemerkt, dass Nietzsche zuletzt »die Wahrheit von all dem, sofern
sie als menschliche existiert, als den Ubermenschen« (ebd.) fasst. Wo
Fink jedoch Heideggers beste wie zugleich édrgerlichste These von
Nietzsche als dem letzten Denker der abendliandischen Metaphysik
fortfiihrt, pladiert er dafiir, dass Nietzsche von Anfang bis Ende mit
den zentralen Themen der Philosophie befasst ist.2* Bei diesen handelt
es sich um keine anderen als die explizit metaphysischen Themen des
Nichts, der Erscheinung und Wirklichkeit, von Wahrheit und Trrtum,
Gott, Subjektivitit, Bewusstsein, Moral usw. Es geschieht also auf der-
selben metaphysischen Ebene, dass Fink einerseits behaupten kann,
Nietzsche sei fihig, die traditionelle Metaphysik zu entlarven, indem

2 Siehe hier Seubert 2000, aber auch die verschiedenen Beitrige in Denker/Zaborowski
2005.

77

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

er andererseits nichts anderes dagegen hilt als eine Tafel hoherer oder
niederer Werte.

Diese Ausrichtung auf die grofien Fragen der Tradition ist iiberaus
komplex, wenn man sich dariiber im Klaren ist, dass Nietzsche iibli-
cherweise — abgesehen von Heidegger und Fink — als ein Philosoph
jenseits dieser philosophischen Tradition aufgefasst wird. Hier bedient
Nietzsche jede mogliche (auch missbrauchliche) Lesart seines Denkens,
er bietet eine diffuse Vielseitigkeit, besonders fiir jene, die davon iiber-
zeugt sind, dass analytische Klarstellungen das leisten konnen, was
Heidegger, aber auch Derrida und Deleuze, nicht zu leisten imstande
sind. Fiir Fink wird dieser Punkt besonders deutlich innerhalb der Pro-
blematik der Nietzscheschen Ausrufung vom Tode Gottes. »Mit sei-
nem Gedanken vom Tode Gottes denkt Nietzsche im Problemraum
von Sein und Schein. Er bekimpft die Auffassung von einer Scheinhaf-
tigkeit der irdischen Welt und der Eigentlichkeit der metaphysischen
Hinterwelt. Das ontos on ist ihm nicht die Idee und nicht Gott, nicht
ein summum ens, welches als hochstrangiges, als agathon und damit
als Mafs aller Dinge angesprochen werden konnte.« (Fink 1960a, 184)
Auf diese Weise korrespondiert Nietzsches Problematik mit dem Ent-
wurf der westlichen Metaphysik, insofern er »die Seiendheit des Sei-
enden als Wille zur Macht, das Seiende in seiner Ganzheit als die Ewige
Wiederkunft des Gleichen« (Fink 1960a, 185) auffasst. Ob nun Heideg-
gerisch oder nicht — diese Behauptung kann nur aus der Perspektive
von Nietzsches Artisten-Metaphysik verstanden werden. Eher als ein-
deutig zu sein, wie Heidegger angenommen hatte, bleibt in der Frage
nach Nietzsches verwickelter Eingliederung in den in sich geschlosse-
nen Verlauf der abendlandischen Metaphysik fiir Fink »gleichwohl of-
fen, ob Nietzsche in der Grundintention seines Weltdenkens nicht be-
reits die ontologische Problem-Ebene der Metaphysik hinter sich laf3t«
(Fink 1960a, 187). Gegen Heideggers Nietzsche sowie seine Interpreta-
tion der Philosophie in ihrem Anfang (und damit fiir Derrida auch: an
ihrem Ende) erinnert uns Fink daran, dass Nietzsche nichts weniger als
der »Blitzgetroffene« ist, »versengt vom Blitz eines neuen Anfangs der
Wahrheit vom Seienden im Ganzen« (Fink 1960a, 181). Hier ist wie-
derum an Heideggers Uberlegungen zum Blitz der Philosophie an
ihrem Anfang zu denken (Heidegger 1990, 221).

In diesem Sinne lasst sich Fink also als jemand verstehen, der ge-
gen eine Tradition sich selbst verteidigender Leser anschreibt, die eini-
gen offensichtlich groflenwahnsinnigen Abschnitten in Ecce homo

78

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

widersprochen haben, aber sich ebenso auf Heidegger — samt seinen
zahlreichen Skandalen, von denen einer gerade wieder in Frankreich
hochkocht? — beziehen konnen, denkt man an seine Charakteristik
der polemischen Texte Nietzsches: »Man versteht wenig von der Grof3e
dieses Denkens, wenn man nur die schrillen Téne einer mafllosen Hy-
bris, einer wahnsinnigen Selbstiiberschitzung findet.« (Fink 19604,
181)

Fink tber das Fragen, die Kosmodizee und das Spiel

Jenseits der noch immer nicht gestellten und mdoglicherweise tiber-
haupt nicht zu stellenden Frage nach der politischen Rolle der >political
correctness< innerhalb der Philosophie, einer Frage, von der Fink selbst
weit entfernt war, kann Fink die Nietzsche und die Metaphysik betref-
fende Frage offen lassen. Nicht nur, weil er einer der wenigen Denker
war, die der Bedeutung des Fragens in der Phanomenologie? iiber-
haupt eine spezifische Aufmerksamkeit geschenkt haben (wie Jacques
Derrida es fiir Nietzsches Denken erkannt hat),?” sondern auch auf-
grund seiner Einsicht in Nietzsches Verstindnis einer kreativ-kiinst-
lerischen Metaphysik, das heifit in die »geheimnisvolle Dimension des
Spiels, seiner Artistenmetaphysik« (Fink 1960a, 187). Dieses Nietz-

% Vgl. Faye 2005 und fiir ein (verspitetes und allzu iibertrieben widerstindiges) Ge-
genargument die von Francois Fedier eingeleitete Aufsatzsammlung Fedier 2007. Zum
Hintergrund und generell aufschlussreich vgl. das Buch des verstorbenen genialen Den-
kers Dominique Janicaud 2001.

% Diese Betonung der wichtigen Dynamik eines fragenden Ausgangs fiir die Philoso-
phie kommt in Finks Vergegenwirtigung und Bild zum Ausdruck, wo der Autor sich
explizit auf diese Aufgabe bezieht als die Anzeige eines Problems an sich: »Probleme
sind aber nicht vorhanden, sie erwachsen allererst im Geschehen des Fragens.« (Fink
1966, 1) Wir finden bei Fink eine der prizisesten Erérterungen der Phinomenologie
des Fragens seit Heideggers Sein und Zeit: »Jede Frage birgt als Stukturmoment in sich
eine vorgingige Sicht auf das, was in die Frage genommen warden soll. Jedes Fragen ist
ein Offenhalten eines Horizontes und Umblickes méglicher Beantwortungen.« Dass
Fink in dieser Hinsicht auch bemiiht ist, Heidegger niher an Husserl heranzubringen,
wird deutlich, wo er erklirt: »Jeder Entwurf der phinomenologischen Problematik be-
stimmter Phénomene ist in sich zuriickverwiesen auf dasjenige Verstindnis, das als
fragwiirdig gewordenes den Entwurf des Problems iiberhaupt motiviert.« (Fink 1966, 3).
77 Das wird deutlich nicht nur in Derridas Anthologien zu Nietzsche wie in Eperons,
sondern auch im Gesprich mit Jan Patocka, den Derrida in Bezug auf Fink, als Ratgeber
Patockas, liest, vgl. Derrida 1992.

79

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

scheanische Spiel, gepaart mit Heraklits urspriinglicher formelhafter
Wendung fiir die Ewigkeit, taucht in Finks genialer Formel eines
»Spiels ohne Spieler« (Fink 1960b, 230) wieder auf.

Gegen Ende seiner Nietzsche-Lektiire wird Fink, wo er die Idee
eines kosmischen Spiels oder des Weltspiels aufnimmt, zu einer Bezug-
nahme auf das Kind zuriickkehren. Aus der Perspektive seines Zara-
thustra gelesen, scheint Nietzsche zu demselben Bild aufzufordern. So
sprechen wir vom Spiel, wenn wir den Kiinstler vom Kind her zu den-
ken versuchen: Das Spiel ist der Verspieltheit nachgebildet, der aus-
gelassenen Freude eines spielenden Kindes. Nietzsche selbst vergisst
nie, die Intensitit zu betonen, den schweren Ernst, der die Versunken-
heit des Kindes beim Spielen charakterisiert — und man kann das ewige
Weltkind Zeus, das Brettsteine auf dem Strand der Zeit hin- und her-
setzt, iiberhaupt nur im Modell einer solchen dufSersten Versunkenheit
verstehen. »Bei Nietzsche wird das menschliche Spiel, das Spiel des
Kindes und des Kiinstlers zum Schlisselbegriff fiir das Universum,
wird zur kosmischen Metapher.« (Fink 1960a, 188) Finks Einsicht in
Nietzsches Konzeption des Spiels ist dabei in Begriffen seines eigenen
ontologischen und weltlichen bzw. kosmischen Verstindnisses des
Spiels zum Ausdruck gebracht. So schreibt er etwa: »Das Wesen des
Menschen kann nur dann als Spiel gefafSt und bestimmt werden, wenn
der Mensch aus seiner ekstatischen Offenheit fiir die waltende Welt
gedacht wird [...].« (Ebd.)

Dies fithrt uns zu dem Ausgangspunkt der dsthetischen Metaphy-
sik zuriick, die erstmals Nietzsche als eine Art Kosmodizee, wie Fink es
bezeichnet, einfiihrt, so wenn er schreibt: »denn nur als aesthetisches
Phinomen ist das Dasein und die Welt ewig gerechtfertigt« (GT; KSA
1, 47). Es handelt sich um die Asthetik eines Kiinstlers, der Lust und
Schmerz rechtfertigt, indem er Lust in beiden findet, der die Wirklich-
keit des Werdens und Vergehens am besten in der griechischen Moda-
litdt zusammengefasst findet, wie Fink festhilt, als das Sicherklimmen
und Zusammensinken der unzihligen Wellen des Meeres eher denn als
individuelle Lebewesen — diese Individuen sind vielmehr ebenso viele
Selbsterfindungen oder knotenpunktartige Fiktionen. Fink betont auf
diese Weise den dynamischen, den Quanten-Charakter von Nietzsches
Willen zur Macht.?

% Dies ist die Weise, wie Fink Nietzsches Schopenhauerianismus auflgst. Hier handelt
es sich natiirlich, wie auch Georg Picht betont, um die Nietzsche-Lesart Alwin Mit-

80

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

Diese vielfiltige, dynamische Kraft ist auch die Energie des Welt-
kindes, und eine solche kann weder gehalten noch konserviert werden.
Statt bewahrt — das Sein oder die Stasis des gefrorenen Moments —kann
sie nur verschwendet werden: Werden oder Wechsel. Wie Gilles Deleu-
ze und Jacques Derrida an der Seite Georges Batailles immer betont
haben, handelt es sich hier um eine Okonomie ohne Riicklagen, oder
anders gesagt: um Vergeudung, ja: Vergeudung und selbst Auflgsung,
und eben diesen Charakter der Verschwendung triigt das Spiel der Welk.

Uberschielende Kraft verlangt ihren eigenen Ausdruck: Aber
Nietzsche war weit entfernt von der Angst — der allzumenschlichen,
bremsenden Angst —, uns nicht zu der Vorstellung zu ermuntern, dass
wir dem Spiel des Lebens in all seiner Grausamkeit und Schonheit
standhalten kénnen. Wir kalkulieren die Risiken, wir verhandeln die
Zeit. Aber das Kalkulieren ist der Welt so fremd wie es dem aus Uber-
fluss oder Intensitit schaffenden Kiinstler ist.?? Selbst der kleinliche
Hang zur Bewahrung ist fiir Nietzsche ein Werk der Kunst, weil selbst
er schopferisch werden kann; auch er geht von uns aus, wenn in uns das
arbeitet, was nicht weniger illusorisch ist als die schopferische Kunst
der expressiven Selbstaufopferung, die Kunst, die sich willentlich in ihr
Auferstes verschwendet und zugrunde geht. Beides, expressive Titig-
keit wie bewahrende Reaktion, sind ein Spielen, beides ein Traum. Der
grofSe Erfolg, mit dem Nietzsche uns in Die Geburt der Tragodie auf-
reizt, ist ausgedriickt als der ewige Wille, der immer einen Weg findet,
um seine Schopfungen verzaubert im Leben zu halten, kristallisiert in
der Bejahung, die ausruft: »Es ist ein Traum! Ich will ihn weiter triu-
menl« (GT: KSA 1, 27)

In guten wie in schlechten Tagen bleiben wir die Kiinstler unserer
eigenen Illusionen. Der Unterschied zwischen gut und schlecht wird
sich an unseren guten Tagen zeigen, denn hier konnte der Zufall liegen,
der mit uns spielt und unsere besten Harmonien hervorruft, ein Zufall,
den Nietzsche in seinen Uberlegungen zum Zufall (und Chaos) in Die

taschs, die durch Finks Hervorhebung von Nietzsches Wissenschaftskritik angeregt wor-
den war. Wolfgang Miiller-Lauter hat diesen Aspekt auf einflussreiche Weise weiterent-
wickelt, indem er ihn in eine explizite Besinnung auf Nietzsches Erklarungen zur Fiille
vielzihliger und verschiedener »Willen« zur Macht gewendet hat (vgl. Miiller-Lauter
1971).

2 In Die frohliche Wissenschaft dagegen bemerkt Nietzsche: »Den gemeinen Naturen
erscheinen alle edlen, grossmiithigen Gefiihle als unzweckmissig und desshalb zu aller-
erst als unglaubwiirdig.« (FW; KSA 3, 374)

81

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

frohliche Wissenschaft gottlich nennt. Wenn der gottliche Zufall mit
uns auf diese Weise spielt, vergessen wir unsere Instinkte und unser
besseres Wissen, wir agieren gegen die Vernunft und vergessen uns
selbst. Aus einer solchen Perspektive, in der die blaue Klarheit eines
>guten Tages« eine unbedingte Voraussetzung ist, kann jedes Kind spie-
len wie das Weltkind Heraklits am Strand, das die Spielsteine der Ewig-
keit hin- und herwirft. Zu solchen Zeiten sind wir die Schépfer unserer
selbst, und Nietzsche ruft uns zu, die Hindernisse wegzuriaumen, die
uns im Weg stehen, und anzuerkennen, was wir sind, und das bedeutet
fiir Nietzsche immer auch zu sagen, wer wir sind, und zugleich, wer
wir demnach werden sollen: »Der Mensch ist das Zeugnif3, welche un-
geheuren Krifte in Bewegung gesetzt werden konnen, durch ein klei-
nes Wesen vielfachen Inhalts (oder durch einen perennierenden Kampf
concentrirt auf viele kleine Wesen).« (NF; KSA 12, 40) Die Klammer
bezieht sich auf Nietzsches Verstindnis der Natur des menschlichen
Bewusstseins, auf seine Kritik des Subjekts, wie Heidegger diese kriti-
sche epistemologische Einsicht genannt hat.

Der entscheidende Punkt bei Nietzsche ist eine Besinnung auf
nichts weniger als die Natur gottlicher Heiterkeit, auf das Gliick, das
wir als die wahren Kiinstler der Welt kennen sollten; daher riigt er uns
in Die frohliche Wissenschaft: »wir sind weder so stolz, noch so gliick-
lich, als wir sein konnten« (FW; KSA 3, 540). Und es ist dieser schop-
ferische und kiinstlerische Sinn, den ich aus Nietzsches Formel »We-
sen, die mit Gestirnen spielen« (NF;, KSA 12, 40) heraushore.

Das kosmische Spiel des Weltspiels als Spiel ohne Spieler3

Um schlieflich auf Finks Spielgedanken zuriickzukommen, kann man
sich an Platons Nomoi orientieren oder, was uns weiter fithrt, an Kants
Worten in seiner dritten Kritik. Fink selbst spielt auf Schillers Aus-
druck des Kantischen Bildes von Freiheit und Spiel in seiner beriihmten
und schonen formelhaften Wendung tiber das Schéne an: »Der Mensch
spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Wortes Mensch ist, und er ist
nur da ganz Mensch, wo er spielt.« (Schiller 2000, 15. Brief) Fink fiir

3% Fink entwickelt den Gedanken eines >Spiels ohne Spielerc am Schluss seines Nietz-
sche-Buches. Ich gehe dem nach in Babich 2006b, bes. 261-264.

82

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

seinen eigenen Teil nimmt ausdriicklich Bezug auf Nietzsches Zitat des
bei Diels mit Nr. 52 gezihlten Fragments von Heraklit: »Die Weltzeit
ist ein spielendes Kind, die Brettsteine hin und her setzend — das Ko-
nigreich des Kindes.« (Vgl. Fink 1960a, 41) Mit anderen Worten: »Die
Welt ist das Spiel des Zeus, oder physikalischer ausgedriickt, des Feuers
mit sich selbst.« (PtZG; KSA 1, 828) Aber Nietzsches bekannte und
originelle Glosse bzw. Paraphrase Heraklits in Die Philosophie im tra-
gischen Zeitalter der Griechen driickt dasselbe Spielen der Welt auch so
aus: »Ein Werden und Vergehen, ein Bauen und Zerstéren, ohne jede
moralische Zurechnung, in ewig gleicher Unschuld, hat in dieser Welt
allein das Spiel des Kiinstlers und des Kindes.« (PtZG; KSA 1, 830) Fink
nimmt zu Nietzsches dsthetisch-metaphysischer Vision der Welt Zu-
flucht, wenn er die Ernsthaftigkeit des Spiels hervorhebt, seltsamer-
weise nicht mit Nietzsches Worten zum Erwachsensein, sondern im
Impetus seiner spezifischen Vision vom Spiel des Zeus in seiner Inter-
pretation von Heraklits eigener »aesthetischer Grundkonzeption vom
Spiel der Welt« (Fink 1960a, 41).

Fink beschwort also nicht Nietzsches Definition der Reife als Wie-
derentdeckung der Ernsthaftigkeit des spielenden Kindes (»Reife des
Mannes: das heisst den Ernst wiedergefunden haben, den man als Kind
hatte, beim Spiel« [JGB; KSA 5, 90]) — obgleich das moglich gewesen
wire — ich denke sogar, es wire eine sinnvolle Entsprechung zu Kants
Begriff der Miindigkeit, und in diesem Kontext der Reife wire viel zu
entdecken in Bezug auf die Frage nach Erziehung und Spiel. Ebenso
wenig fiihrt Fink Nietzsches Gewohnheit weiter aus, das Menschliche
mit einem Sternenspiel zu vergleichen (»Wesen, die mit Gestirnen
spielen« [NF; KSA 12, 40]), wenn er auch den Geist dieses Gleichnisses
unabhingig von Nietzsches Worten aufgreift, wo er uns auffordert, um
uns selbst zu wissen. Fink erldutert diese Uberlegung mit folgenden
Worten:

»Die befremdliche Weltformel, welche das Seiende im Ganzen als ein Spiel
walten laf3t, mag vielleicht die Ahnung erwecken, daf3 das Spiel keine harmlose,
periphere oder gar >kindische« Sache ist — daf8 wir endlichen Menschen gerade in
der schopferischen Kraft und Herrlichkeit unserer magischen Produktion in
einem abgriindigen Sinne, >aufs Spiel gesetzt< sind. Wird das Wesen der Welt
als Spiel gedacht, so folgt fiir den Menschen, daf3 er das einzige Seiende ist im
weiten Universum, welches dem waltenden Ganzen zu entsprechen vermag.
Erst in der Entsprechung zum Ubermenschlichen verméchte dann der Mensch
in sein einheimisches Wesen zu gelangen.« (Fink 1957, 51)

83

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

In seinem Buch iiber Nietzsche betont Fink, dass »[d]er Mensch [...]
die ungeheueren Moglichkeiten [hat], den Schein als Schein zu verste-
hen und von seinen eigenen Spielen her in das grofle Spiel der Welt
einzutauchen, in solchem Versinken sich als den Mitspieler des kos-
mischen Spiels zu wissen« (Fink 1960a, 188). Indem er sich auf Hei-
deggers begriffliche Sprache des Spiels bezieht und indem er von der
Welt »als einer erspielten, scheinhaften Spielwelt« (ebd.) denkt, findet
Fink durch das Spiel einen Zugang zu der Eréffnung der menschlichen
Existenz aus dem Abgrund des Seins, des Sein als Ganzem, das auch
eine Form des Spiels ist. Fink zitiert hier Rilkes wunderbares, an Hera-
klit (und beinahe an Holderlin) gemahnendes Bild, wie wir den Ball der
Schopfung fangen,? der geworfen wird, — »geworfen«, wie Rilke es in
demselben Gedicht in Gedichte 1922-1926 ausdriickt, »wie das Jahr die
Vogel wirft« — und um dieses wunderbare Bild zu verstehen, rufen wir
uns Nietzsches »Vogel-Weisheit« in Erinnerung, insofern auch Fink
dieselbe »frohliche« Weisheit verwendet, um sein eigenes Buch iiber
das Spiel der Welt zu schliefen, und Rilkes Gedicht zitiert:

»Solang du Selbstgeworfnes fingst, ist alles
Geschicklichkeit und ldfllicher Gewinn;

erst wenn du plotzlich Finger wirst des Balles,
den eine ewige Mitspielerin

dir zuwarf, deiner Mitte, in genau
gekonntem Schwung, in einem jener Bogen
aus Gottes groflem Briickenbau:

erst dann ist Fangenkonnen ein Vermogen —
Nicht deines, einer Welt.

Und wenn du gar

zuriickzuwerfen Kraft und Mut besif3est,
nein, wunderbarer: Mut und Kraft vergifSest

31 Es lohnt sich hier, Rilkes Gedicht Der Ball anzufiihren, in dem der Dichter spielt
zwischen dem Ball in ihm selbst und dem Ball im Spiel (zwischen der werfenden und
der fangenden Hand - eine unheimliche Metapher des Dichters fiir den Gott einer le-
bendigen intimen Beziehung zwischen Glaubigem und Géttlichem). Ich denke, man
kann zeigen, dass Fink diesen Sinn mit Rilke teilt: »Du Runder, der das Warme aus zwei
Hinden / im Fliegen, oben, fortgiebt, sorglos wie / sein Eigenes; was in den Gegen-
stinden/ nicht bleiben kann, zu unbeschwert fiir sie, / zu wenig Ding und doch noch
Ding genug,/ um nicht aus allem drauflen Aufgereihten / unsichtbar plétzlich in uns
einzugleiten:/ das glitt in dich, du zwischen Fall und Flug / /noch Unentschlossener: der,
wenn er steigt, als hitte er ihn mit hinaufgehoben,/ den Wurf entfiihrt und freildsst —,
und sich neigt / und einhélt und den Spielenden von oben /Auf einmal eine neue Stelle
zeigt, sie ordnend wie zu einer Tanzfigur, [...].« (Rilke, 31. Juli 1907, Paris)

84

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

und schon geworfen hdttest ...

Wie das Jahr

die Vogel wirft, die Wandervogelschwirme,

die eine iltre einer jungen Wirme

hiniiberschleudert iiber Meere -) erst

in diesem Wagnis spielst du giiltig mit.

Erleichterst dir den Wurf nicht mehr; erschwerst

dir ihn nicht mehr. Aus deinen Hénden tritt

das Meteor und rast in seine Riume ...« (Zitiert in Fink 1957, 52)

Es muss nicht eigens gesagt werden — und wenn, dann als ein sachtes
Gegengift sowohl zu dem Heiden Heraklit als auch zu dem antichrist-
lich-tiberchristlichen Nietzsche —, dass Fink nun in einer umgekehrten
synkretistischen Bewegung schlieflt, indem er uns an jenes Wort er-
innert, »daf} wir das Himmelreich nicht betreten werden, bevor wir
nicht werden wir die Kinder« (ebd.).

Aber wire einer fahig, den vom Geist des ewigen Spiels geworfe-
nen Ball zu fangen, wiirde der Sinn von Nietzsches fruchtbarer Uber-
legung, dass wir »weder so stolz, noch so gliicklich« sind, wie wir sein
kénnten, zu dem spielerischen Gedanken einer immer neuen Moglich-
keit, was Nietzsche auch das Gebiren eines tanzenden Sternes in uns
selbst nennt, den Morgen, Mittag, Nachmittag und die Abendsonne,
das Sternenlicht, unmittelbar oder gebrochen, Gold auf dem Wasser
der Nacht.”?

Es ist das Spielen der Kunst, das die Welt rechtfertigt, die wir als
die Tduschung goldener Tropfen auf dem Wasser von Nietzsches
»brauner Nacht« kennen, in dem Lied ndmlich, das er der Traurigkeit
und Freude in Venedig singt, in dem er einen Klang mit einem Wort
des Lichtes bezeichnet: der Briicke der Finsternis lauschend und in Ge-
danken an seinen soeben verstorbenen, seit langem entfremdeten
Freund Richard Wagner.?

Fernher kam Gesang:
goldener Tropfen quoll’s

iiber die zitternde Fliche weg.
Gondeln, Lichter, Musik —3*

32 Vgl. zu einer ausfiihrlichen Erliduterung dieses Punktes Babich 2002.

3 Fiir eine weitergehende Erlduterung dessen, was Nietzsche »braune Nacht« nennt,
mit Beziigen zu zusitzlicher Literatur vgl. Babich 2000c.

3 Nietzsche, Ecce homo, »Warum ich so klug bin«, KSA 6, 290.

85

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

Die Bedeutsambkeit dieses gldnzenden und tragischen Spiels der Dun-
kelheit ist die Freude Holderlins — die unsagbare Trauer, die in der Tra-
godie als Schonheit erscheint. Es ist dieselbe Freude, die Fink fiir uns als
die iiberwiltigende Freude nachzeichnet, die das Spiel befliigelt: »Jedes
Spiel ist lustvoll bestimmt, in sich freudig bewegt-beschwingt« (Fink
1957, 27). Dieselbe goldene Freude verlangt auch Nietzsches Ewigkeit.

Aus dem Englischen von Cathrin Nielsen

Literatur

Babich, B. (1994): Nietzsche’s Philosophy of Science: Reflecting Science on the
Ground of Art and Life, Albany.

- (1996): Words in Blood, Like Flowers, Philosophy and Poetry, Music and Eros in
Holderlin, Nietzsche, and Heidegger, Albany.

—(2000a): »Songs of the Sun: Holderlin in Venice, in: dies.: Words in Blood, Like
Flowers, Philosophy and Poetry, Music and Eros in Holderlin, Nietzsche, and
Heidegger, Albany, 117-134.

— (2000b): »Nietzsche and Eros between the Devil and God’s Deep Blue Sea. The
Erotic Valence of Art and the Artist as Actor — Jew — Woman, in: Continental
Philosophy Review 33, 159-188; frz.: »Nietzsche et Eros entre le gouffre de
Charybde et 1’écueil de Dieu: La valence érotique de 'art et I'artiste comme
Acteur — Juif — Femmec, in: Revue Internationale de Philosophie. 211/1, 15-55.

- (2000c): »Between Holderlin and Heidegger: Nietzsche’s Transfiguration of Phi-
losophyy, in: Nietzsche-Studien 29, 267-301.

— (2002): »Nietzsches Chaos sive natura: Natur-Kunst — Kunst-Natur, in:
H. Seubert (Hg.): Natur und Kunst in Nietzsches Denken, Kéln, 91-111.

- (2003): »On the Analytic-Continental Divide in Philosophy: Nietzsche’s Lying
Truth, Heidegger’s Speaking Language, and Philosophy«, in: C. G. Prado (Hg.):
A House Divided: Comparing Analytic and Continental Philosophy, Amherst
NY, 63-103.

- (2003/2004): »Shapiro’s Archaeologies of Transfiguration: Claude Lorraine and
Raphael, in: New Nietzsche Studies, vol. 5/6, Nos. 3/4 und 1/2, 181-195.

— (2006a): »Nietzsches Ursprung der Tragddie als Musik: Lyrik — Rhetorik —
Skupltur«, in: V. Gerhardt u. R. Reschke (Hg.): Friedrich Nietzsche — Zwischen
Musik, Philosophie und Ressentiment, Berlin, 221-238.

- (2006b): »Poesie, Eros und Denken bei Nietzsche und Heidegger«, in: Heidegger-
Jahrbuch 2, Freiburg, 239-264.

- (2007a): »Greek Bronze: Holding a Mirror to Life«, in: Yearbook of the Irish
Philosophical Society 2006, 7, 1-30.

- (2007b): »Heidegger’s Will to Power«, in: Journal of the British Society for
Phenomenology 31/1, 37-60; dt.: »Heideggers Beitrige als Wille zur Machtc,
in: A. Denker u. H. Zaborowski (Hg.): Heidegger und Nietzsche, Amsterdam.

86

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Artisten-Metaphysik« und »Welt-Spiel« bei Nietzsche und Fink

Bétschmann, O. (1997): Ausstellungskiinstler: Kult und Karriere im modernen
Kunstsystem, Koln.

Belting, H. (1998): Das unsichtbare Meisterwerk: Die modernen Mythen der
Kunst, Miinchen.

Biirger, Peter (1999): »Die missbrauchten Bilder«, in: Die Zeit, Nr. 44.

Denker, A. u. H. Zaborowski (Hg.) (2005): Heidegger und Nietzsche. Heidegger
Jahrbuch II, Freiburg i. Br.

Derrida, J. (1992): »Donner la mort«, in: L'éthique du don: Jacques Derrida et la
pensée du don, Paris.

Faye, E. (2005): Heidegger et l'introduction du nazisme dans la philosophie, Paris.

Fedier, F. et al. (2007): Heidegger a plus fort raison, Paris.

Figal, G. (1999): Nietzsche. Eine philosophische Einfiihrung, Stuttgart.

Fink, Eugen (1957): Oase des Gliicks. Gedanken zu einer Ontologie des Spiels,
Freiburg.

- (1960a): Nietzsches Philosophie, Stuttgart.

- (1960b): Spiel als Weltsymbol, Stuttgart.

- (1966): Studien zur Phinomenologie 1930-1939, Den Haag.

Flashar, H. (1995) (Hg.): Altertumswissenschaft in den 20er Jahren: Neue Fragen
und Impulse, Stuttgart.

Gerhardt, V. (1988): Pathos und Distanz, Stuttgart.

Goffman, E. (1976): Wir alle spielen Theater: Die Selbstdarstellung im Alltag,
Miinchen.

Grondin, J. (2002): »Nietzsches Kunstdenken im Lichte des dsthetischen Bewusst-
seins, in: H. Seubert (Hg.): Natur und Kunst in Nietzsches Denken, Kéln 2002,
37-44.

W.-D. Hartwich (2002): »Kiinstler, Arier und Mysterien: >Griechenland« im Wag-
ner-Kreis«, in: A. Aurnhammer u. Th. Pittrof (Hg.): Mehr Dionysos als Apoll.
Antiklassizistische Antike-Rezeption um 1900, Frankfurt/M.

Heidegger, M. (1961): Nietzsche I, Pfullingen.

- (1990): »Logos (Heraklit, Fragment 50)«, in: ders.: Vortrige und Aufsdtze, Pful-
lingen.

Jahnig, D. (1972): »Nietzsches Kunstbegriff (erldutert an der Geburt der Trago-
die)«, in: H. Koopman u. H. A. Schmoll (Hg.): Beitrdge zur Theorie der Kunst
im 19. Jahrhundert, Bd. 2, Frankfurt/M., 29-68.

Janicaud, D. (2001): Heidegger en France, Paris.

Kofman, S. (1992/1993): Explosion 1. De ['»Ecce Homo« de Nietzsche, Explo-
sion II. Les enfants de Nietzsche, Paris.

Kuspit, D. (1995): Der Kult vom Avantgarde-Kiinstler, Klagenfurt.

Miiller-Lauter, W. (1971): Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensitze und die
Gegensiitze seiner Philosophie, Berlin.

Neumann, E. (1986): Kiinstlermythen: Eine psycho-historische Studie iiber Krea-
tivitit, Frankfurt/M.

Nietzsche, E (1980): Kritische Studienausgabe [KSA], hg. v. G. Colli u. M. Monti-
nari, Berlin.

— (1994): Friihe Schriften, hg. v. H. J. Mette u. K. Schlechta, Miinchen.

87

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Babette Babich

O’Flaherty, J. et al. (1976): Studies in Nietzsche and the Classical Tradition, Cha-
pel Hill.

Recki, B. (2002): » Artisten-Metaphysik< und dsthetisches Ethos. Friedrich Nietz-
sche iiber Asthetik und Ethik¢, in: A. Kern u. R. Sonderegger (Hg.): Falsche
Gegensiitze: zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Frank-
furt/M., 262-285.

Schiller, E. (2000): Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe
von Briefen, hg. v. K. L. Berghahn, Stuttgart.

Seubert, H. (2000): Zwischen erstem und anderem Anfang. Heideggers Auseinan-
dersetzung mit Nietzsche und die Sache seines Denkens, Koln.

Shapiro, G. (2003): »This is Not a Christc: Art in The Birth of Tragedy«, 3. Ka-
pitel, in: Archaeologies of Vision: Foucault and Nietzsche on Seeing and Saying,
Chicago.

Sloterdijk, P. (1999): Denker auf der Biihne. Nietzsches Materialismus, Frankfurt/
M.

Sokel, W. (2005): »On the Dionysian in Nietzsche«, in: New Literary History 36,
501-520.

Wyss, B. (1996): Wille zur Kunst. Zur dsthetischen Mentalitit der Moderne, Koln.

—(1997): Die Welt als T-Shirt. Zu Asthetik und Geschichte der Medien, Koln.

Wohlfart, G. (1991): Artisten-Metaphysik. Der antike Boden von Nietzsches Phi-
losophie, Wiirzburg.

—(1999): Das spielende Kind. Nietzsche Postvorsokratiker, Vorpostmoderner.

88

hittps://dol.org/10.5771/8783495860021-57 - am 16.01.2026, 08:41:51.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Finks Lektüre von Nietzsches Welt-Künstler. Heraklit und Weltspiel
	Tragische Weisheit zwischen Heraklit und Anaximander
	Verklärung. Das Spiel und das Offene
	Transfiguration. Bild und Musik
	Finks bibliographische Lesart Nietzsches
	Nietzsches Artisten-Metaphysik und die geschichtlichen Restbestände der Metaphysik
	Fink über das Fragen, die Kosmodizee und das Spiel
	Das kosmische Spiel des Weltspiels als Spiel ohne Spieler
	Literatur

