
https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag
Reihe Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag

Reihe Philosophie
Band 28

Franziska Klorer

Das Prinzip Vertrauen
Negative praktische Metaphysik zur 
Kritik des reinen Rationalismus

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Franziska Klorer
Das Prinzip Vertrauen
Negative praktische Metaphysik zur Kritik des reinen Rationalismus 
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag,
Reihe: Philosophie; Bd. 28

© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017 
ISBN 978-3-8288-6775-8                                                                             
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter der ISBN 
978-3-8288-3260-2 im Tectum Verlag erschienen.)
ISSN 1861-6844

Zugl. Dissertation Albert-Ludwigs-Universität Freiburg 2016 
Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung des Bildes  
#122784145 von emer, www.fotolia.com

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 
Angaben sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Inhaltsverzeichnis

Einleitung: Warum Metaphysik? Rationalität, Tradition und Vertrauen. . . . . . . . . 7

Methode: Phänomenologische Grundlagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .I.  17

Die (radikal) gute Begegnung mit dem Außerordentlichen . . . . . . . . . . . . .1. 19

Von der Epoché auf Urtradition als Fundament der Urutopie . . . . . . . . . . .2. 23

Aporie des rein rationalen Vertrauens(begriffs). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 29

Tradition als (Überlebens-)Kunst und Strategie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .II.  39

Horror Vacui: Tradition als Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .III.  51

Das absolute Traditionsmodell Josef Piepers: „Heilige Tradition“ als
Theasaurus der Menschheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1.
53

Ein kritischer Blick auf das absolute Modell mit Paul Ricoeurs
Hermeneutik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

Das emphatische Modell Hans-Georg Gadamers: Tradition als
Wirkungsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

2.
68

Ein kritischer Blick auf das emphatische Modell mit Jürgen Habermas’
Kritischer Theorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81

Fazit: Von der Ordnungs- zur Identitätssicherung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86

V

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Fides Vacui: Vernunft als Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .IV.  95

Der epochéale Wendepunkt: Ausgangslage von Kritischer Theorie
und Hermeneutik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1.
96

Transformation der Kritischen Theorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .a) 97
Therapeutikum für den Morbus hermeneuticus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .b) 100
Brückenschlag mit Klaus Heinrich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .c) 101

Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik
der Habitualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

2.
109

Intersubjektivität, Interkulturalität und Interdisziplinarität. . . . . . . . . . .a) 109
Übernahme und Enttäuschung, Sympathie und Antipathie. . . . . . . . . . . .b) 112
Der Homo habitus: vom Lebensspiel zur Lebenskunst . . . . . . . . . . . . . . . . . .c) 116

Subjektive Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .aa) 121
Intersubjektive Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .bb) 153
Soziale Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .cc) 155

Ausblick: Vertrauen als Überlebensstrategie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161

Vertrauen in den und in die Neurowissenschaften – Habituelle und
neuronale Evolution der menschlichen Vernunft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

A.
161

Vertrauen in der und in die Politik – Psychopolitische Sanierung . . . . . . . . . .B. 162

Selbstvertrauen – Freiheit als Individualität in Gemeinschaft . . . . . . . . . . . . . .C. 165

Vertrauen in der und in die Mathematik – Die Grundlage der Mathematik
als vernünftige axiomatische Mengenlehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

D.
166

Literaturverzeichnis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

Inhaltsverzeichnis

VI

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Einleitung: Warum Metaphysik? Rationalität,
Tradition und Vertrauen.

Den Ausgangspunkt der Negativen praktischen Metaphysik, an der zu
arbeiten die vorliegende Arbeit unternimmt, die sie als eine Vernunft-
konzeption beschreiben wird und der „das Prinzip Vertrauen“ inhä-
rent ist, bildet die von Herbert Schnädelbach diskurstheoretisch einge-
bundene Rationalitätstheorie. Der in dieser Theorie vorausgesetzte
Zusammenhang von Vernunft, Tradition, Vertrauen und das in diesem
enthaltene Konzept einer negativen Metaphysik soll hier einleitend
skizziert werden. Die Kapitel dieser Arbeit werden dieses Gesamtkon-
zept entsprechend ausarbeiten.

In seiner Absicht, die Rationalitätstheorie diskurstheoretisch ein-
zuholen, geht Schnädelbach von der Prämisse aus, dass in jeden kon-
kreten Diskurs bereits ein ‚Vorwissen‘ von der Welt eingeht. Dieses
sprachlich vergegenständlichte Wissen, d.h. diese Theorie, die er den
„Diskurs aller Diskurse“ nennt, kann selbst wiederum von keiner
Theorie eingefangen werden. Die Bedingung der Möglichkeit von Ra-
tionalität überhaupt ist damit die sprachliche Vergegenständlichung
einer rationalen ‚Weltanschauung‘ überhaupt, d.h. das Vertrauen in die
Möglichkeiten von Sprache und damit von Theorie. Freilich bildet sich
dieses theoretische Wissen immer nur in einer semantisch bestimmten
Weise aus. Als konkretes Wissen bildet es im Alltagsbewusstsein das,
was Tradition genannt wird – und damit auch den zwar modifizierba-
ren, aber auch relativ konstanten Kern dessen, was in einer jeweiligen
Kultur als Rationalität gilt. Möglich ist dies aber nur unter der Voraus-
setzung des Vertrauens in Sprache; wird dieses Vertrauen sich selbst
reflexiv, so ist ein Wissen um die Möglichkeiten von Sprache gegeben.
Damit wird dieses Wissen zum Traditionsgut schlechthin, das als Fun-
dament und Regulativ einer jeden konkreten (Vernunft-)Tradition
fungiert: Als Diskurs aller Diskurse bildet das so beschriebene theore-
tische Fundament des konkreten Diskurses im Rahmen der von

7

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Schnädelbach skizzierten Theorie das „in unserer Sprachkompetenz
schon vorbereitete Wissen von dieser Sprachkompetenz als ganzer, das
aber notwendig ein bloßes Vorwissen bleibt“.1 Damit, so Schnädel-
bach, unterscheidet sich dieser Diskurs von jedem „explikativen Dis-
kurs“, der immer situationsabhängig ist und bleibt. So wie die Rationa-
litätstheorie selbst das Merkmal der „prinzipielle[n] Offenheit und Un-
abschließbarkeit“ trägt, so auch dieser Diskurs aller Diskurse als fun-
dierender hypothetisch-rekonstruktiver Zugriff auf die Frage, wie es
überhaupt zur Ausbildung von Weltbildern u.a. kommen kann. Er hat
aber – wie auch jede Rationalitätstheorie – lediglich eine regulative
Funktion, weil er nicht nochmals von außen überprüfbar ist. Letztere
ist dann die „Bedeutung“ des „totalisierende[n] Zugriff[s] auf das
Ganze der Rationalität … in diskurstheoretischen Zusammenhängen“.
Als dieser „Vorgriff vermag er [der totalisierende Zugriff auf das Ganze
der Rationalität] den Prozeß unserer hypothetischen Regelkonstrukti-
on auch zu organisieren“.2 Damit gelingt Schnädelbach zunächst der
Ausweis dessen, was Rationalität meint, auf der Linie des Kantischen
Vernunftbegriffs, indem er diesen diskurstheoretisch und sprachphilo-
sophisch vertieft: „Die Aktualisierung unseres Vorverständnisses von
Sprache als ganzer, das zwar selbst nicht theoriefähig ist, leitet gleich-
wohl den Prozeß der theoretischen Vergegenständlichung von Sprache
und Rationalität an und weist ihm die Richtung“.3

Für Schnädelbach ist Rationalität als sich aktualisierende Rationa-
lität damit zugleich eine per se geschichtliche Vergegenständlichung
ihrer selbst. Dies zeigt er, indem er einen Gang durch die Geschichte
der Rationalität unternimmt. In Vernunft und Geschichte4 gelingt es
Schnädelbach, den Bogen von der ‚Vernunft der Alten‘ über das anti-
traditionalistische-antimetaphysische Naturrechtsdenken der Revolu-
tionäre, deren Aporien er im Lichte der conter-revolutionären und zu-
gleich aufklärenden Aufklärung aufzeigt, über die Zurückweisung des

1 Herbert Schnädelbach „Dialektik und Diskurs“ in: ders.: Vernunft und Geschichte.
Vorträge und Abhandlungen, Frankfurt am Main 1987, S. 152-174. Hier und fol-
gend: S. 165-167.

2 Ebd.
3 Ebd.
4 Herbert Schnädelbach, Vernunft und Geschichte. Vorträge und Abhandlungen,

Frankfurt am Main 1987.

Einleitung: Warum Metaphysik? Rationalität, Tradition und Vertrauen.

8

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Historismus bis zu deren verschleierten Wiederaufnahme ihm
(Links-)Hegelianismus nachzuzeichnen. Dass die Vernunft hierbei
selbst ihre Historizität entdeckte, mochte, so Schnädelbach, von Nietz-
sche bedauert werden, sei aber für eine Ethik jenseits radikal anti-Kan-
tianischer Maxime entscheidend gewesen. Denn fast zwangsläufig
stellte sich damit die Frage nach der Herkunft der Vernunft selbst, so-
fern sie als geschichtliche nicht in der Geschichte selbst ihren Ausgang
haben kann. Ob dies darauf hinweist, dass die Vernunft nicht von die-
ser Welt sein könnte, lässt Schnädelbach als Frage bewusst unbeant-
wortet. Es könne nicht ausgeschlossen werden, dass dem so sein könn-
te.5 Aber selbstverständlich ist es ebenso möglich, dass das Vernunft
genannte Organ ein nicht weiter begründbares Zufallsprodukt biologi-
scher Evolution ist. Die sich hier andeutende Alternative wird in dieser
Arbeit nicht weiter verfolgt. Das mögliche „Nicht-von-dieser-Welt-
sein“ der Vernunft wird stattdessen als Urutopie bestimmt, und zwar
als eine Urutopie, die der Vernunft innewohnen muss, wenn sie ihre
eigenen Ansprüche (namentlich das Fortbestehen in der Dauer oder –
mit Aleida Assmann gesprochen – als Dauer6) aufrecht erhalten möch-
te. Eine Vernunft, die auf die Tradierung ihrer Voraussetzung angewie-
sen ist, kann sich ohne diese Utopie, sich tatsächlich als Vernunft ak-
tualisieren zu können, nur selbst kanibalisieren. Dass diese Utopie kei-
ne andere als das (zutiefst innerliche, menschliche) Vertrauen in Ver-
nunft, das sich wiederum zugleich als vernünftiges Vertrauen vertrau-
en muss, sein kann, gilt es im Folgenden aufzuzeigen.

Wenn die Vernunft sich als geschichtlich verankert weiß und sie
zugleich darum weiß, dass die Geschichte gleichsam ihre Geschichte
erhalten hat, so kommen wir nicht umhin, eine theoretisch-regulativ
und praktisch-aktualisierend Dauer verbürgende Konstante zu den-
ken, um überhaupt noch mit dem „Prinzip Vernunft“ – und das heißt:
mit dem Menschen als in doppelter Weise historisch vernunftbegab-

5 Vgl. hierzu ebd.: Kap. „Einleitung. Über die Vernünftigkeit der Geschichte und die
Geschichtlichkeit der Vernunft“, in: ebd., Vernunft und Geschichte, S. 9-19, sowie:
ebd. „Über historische Aufklärung“, S. 23-46.

6 Insbesondere ausgearbeitet in: Aleida Assmann, Zeit und Tradition. Kulturelle Stra-
tegien der Dauer, Köln 1999.

Einleitung: Warum Metaphysik? Rationalität, Tradition und Vertrauen.

9

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


tem ‚Wesen‘ zu rechnen.7 Und diese Konstante kann eben nicht die Ge-
schichte als Geschichte selbst sein. Menschliche Vernunft ist einerseits
geschichtlich entstanden, andererseits ist sie darauf angewiesen, ge-
schichtlich-dynamisch sein zu können und dies auch zu bleiben. Um
als Vernunft agieren zu können, muss sie Geschichte machen können.
Insofern steht sie immer in einem Verhältnis zur Geschichte und ist
eben nicht die Geschichte selbst. Damit gilt für eine jede Theorie der
Rationalität, respektive Vernunftkonzeption mit Schnädelbach:

„Eine Theorie der Rationalität und der Aufklärung, die diese Bezeich-
nung verdient, darf darum der hermeneutischen Maxime »Etwas verste-
hen heißt Verstehen, wie es geworden ist« unter keinen Umständen fol-
gen, wenn sie nicht dazu beitragen möchte, unsere Sicht von Rationalität
und Aufklärung in die Bahnen des Mythos zurückzulenken. Nicht daß
die Vernunft Geschichte hat, ist das Problem, sondern wie diese Ge-
schichte zu fassen ist: theoretisch oder narrativ. Eine Theorie der Rationa-
lität wird strukturelle und genetische Gesichtspunkte in sich vereinigen
müssen, was aber nicht bedeutet, das Strukturelle sei bloß essentialistisch-
metaphysisch und das Genetische nur narrativ zu fassen. […»Vernunft«
ist kein Eigenname, und deshalb sollte man auch nicht »die Vernunft« sa-
gen. In Theorien der Rationalität und der Rationalisierung geht es nicht
um deren unverwechselbare Eigenart, sondern um Merkmale, die uns un-
ter Bedingungen der Moderne zu vernünftigen Lebewesen machen; sie
geraten theoretisch aus dem Blick, wenn wir uns von der hermeneuti-
schen Maxime ins Narrativistische abdrängen lassen. Eine Kritik dieser
Maxime ist somit auch ein Beitrag zur Kritik am Universalitätsanspruch
der Hermeneutik.“8

Mit anderen Worten: Etwas zu verstehen heißt nicht nur zu verstehen
wie es geworden ist (Tradition), sondern auch wie es werden sollte oder
hätte werden sollen (vergangene Utopie) und werden soll (zeitgenössi-
sche Utopie). So vermeidet der Blick auf die Tradition Inhaltsleere und
Entwurzelung; der Blick auf die vergangene Utopie hingegen verhin-
dert blinden Fortschrittsglauben; der Blick auf zeitgenössische Utopien
wiederum vermeidet die fortschrittsgetriebene Überlistung der (auch
zur metaphysisch-mythischen Utopie begabten) Vernunft durch die

7 Das ist auch Schnädelbachs Einsicht. Vgl. hierzu z.B. seinen Vortrag „Über Irratio-
nalität und Irrationalismus“, in: ders., Vernunft und Geschichte, S. 64-73.

8 Herbert Schnädelbach „» Etwas Verstehen heißt Verstehen, wie es geworden ist« –
Variationen über eine hermeneutische Maxime“, in: ders., Vernunft und Geschichte,
S. 125-151. Hier: S. 146/147.

Einleitung: Warum Metaphysik? Rationalität, Tradition und Vertrauen.

10

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


(rationalisierte, ent-logoisierte, materiell fortschrittsbegabte) Vernunft
als einer Rationalität, der es nur noch um die reine Machbarkeit geht.

In welchem Zusammenhang stehen nun aber Vernunft, Tradition
und Vertrauen? Konstanz, Permanenz, Absolutheit, kurz: ahistorische
Prinzipien denken, wissen oder glauben zu wollen, scheint ein Bedürf-
nis des Menschen zu sein. Permanent scheint er auf der Suche nach
solchen Strukturen und/oder Größen, respektive Dimensionen, die das
strukturieren, was ist. Und dies vielleicht nicht zuletzt deshalb, um sich
einer (persönlich individuellen) Identität als Mensch versichern zu
können. Sei dies, indem er sich ins Verhältnis zu einer konstanten
(göttlichen) Ordnung setzt; sei es, indem er sein eigenes Wesen mit
Absolutheiten „schmückt“. Dieses Bestreben und seine Ablehnung
spiegelt sich in den Traditionsmodellen wider, die die vorliegende Ar-
beit als Horror Vacui – Tradition als Vernunft (Teil III) untersucht.
Wann immer solche ahistorischen Prinzipien in Erscheinung treten,
wird nach einer spezifischen Tradition verlangt; sie soll dann als Auf-
forderung an die Nachfolgegenerationen, diese zu übernehmen, Kon-
stanz der Absolutheiten verbürgen. Und Absolutheiten ohne Konstanz,
sind eben keine solchen. Möchte jene nächste Generation aus inhaltli-
chen Gründen und im Streben nach Freiheit und Selbstbestimmung
sich hingegen von solchen Dimensionen befreien, wird sie die absolu-
ten Traditionsinhalte modifizieren oder das Modell Tradition insge-
samt ablehnen müssen, auch wenn sie sich mit letzterem Verhalten
historisch betrachtet immer ins Paradox und den Widerspruch ver-
strickt: Auch die Ablehnung von Tradition nimmt eine spezifische Tra-
dition in Anspruch – die, den Bruch vollziehen zu dürfen. Zugleich
aber ist sie gerade aufgrund dieser Inanspruchnahme von Tradition
gerade notwendig all das: geschichtlich, kontingent, individuell und si-
tuationsabhängig, weil sie sich auf eine bestimmte, ihrerseits als histo-
risch kontingent zu begreifende Tradition bezieht. Dieses Wissen um
die notwendige Traditionseingebundenheit der Vernunft stellt aber
eben keine Schwäche für sie dar, sondern gewährt ihr das dynamische
Potential als Vernunft. Man kann auch sagen, dass sich eben hier Frei-
heit realisiert.

Gleichwohl gibt es, formal betrachtet, Konstanten im Traditions-
prozess, die für einen jeden Traditionsprozess tragend sind: Vertrauen
und, dann, wenn dieses ethisch aufgeladen ist, (Nächsten-)Liebe. Mit

Einleitung: Warum Metaphysik? Rationalität, Tradition und Vertrauen.

11

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Schnädelbach muss das Vertrauen, und mit ihm die (Nächsten-)Liebe
als Ausdruck des Strebens nach dem Guten, in seiner fundierenden
Funktion für jede Rationalitätstheorie und jede Rationalität notwendig
in den Blick genommen werden: Sofern sich Vernunft (als rationale)
überhaupt nur ausgehend vom Diskurs aller Diskurse ereignen kann,
muss diese Funktion des Vertrauens bezogen auf ihn und seine An-
nahme (die zugleich nur eine asymptotische, niemals endende, offene,
praktische, situationsabhängige, auch kontingente Ausführung sein
kann) gelten. Wenn weiter oben bereits die Notwendigkeit von (mini-
malstem, aber vielleicht auch gerade maximalstem) Irrationalismus für
jede Rationalitätstheorie in Schnädelbachs Sinne angesprochen wurde,
so gilt es nun, diese zu konkretisieren: Wie die Geschichte zeigt,
scheint es oft genug vollkommen irrational von so etwas wie einem
Vertrauen in die Vernunft (und damit von Rationalität) ausgehen zu
dürfen. Aber auch der von außen betrachtete Irrationalismus, basiert –
wie Schnädelbach zeigt – auf dem Vertrauen in die Möglichkeit zur
Vernünftigkeit.9 Dieses Vertrauen als das zuletzt verbleibende Absolu-
te der vorzustellenden Theorie und Praxis der Rationalität oder Ver-
nunft muss gesetzt werden, da anderenfalls das Konzept der doppelten
historischen Vernunft in Aporie geraten würde.

Das (ethische) Vertrauen in die Vernunft ist zugleich ein Vertrau-
en in das Gute und auf eine negative Dialektik angewiesen. Was das
Gute konkret historisch ist, ist dabei vom ahistorisch Guten zu unter-
scheiden. Schnädelbach unternimmt einen Vergleich und eine Synthe-
se der Platonischen und der Hegelschen Dialektiken, die er über Kant
und die Diskurstheorie vermittelt, um die (auch in der vorliegenden
Arbeit) anzustrebende „diskurstheoretisch transformierte Theorie der
Rationalität“ vor dem Abfall in den radikalen Irrationalismus zu schüt-
zen. Das Ergebnis dieses Ganges beschreibt er mit folgenden Worten:
„Ob es sich nun um den theoretischen oder um den praktischen Dis-
kurs handelt – nur die negative Dialektik als kritischer platonischer
Diskurs vermag die Theorie der Rationalität vor dem spekulativen
Selbstabschluß zu bewahren, d.h. vor dem Hegelianismus, der heute
Holismus heißt und anders als zu Hegels Zeiten Irrationalismus pro-

9 Vgl. Herbert Schnädelbach, „Über Irrationalität und Irrationalismus“, in: ders., Ver-
nunft und Geschichte, S. 64-73.

Einleitung: Warum Metaphysik? Rationalität, Tradition und Vertrauen.

12

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


duziert. [… Wir brauchen sie [die negative Dialektik] in der Theorie
der Rationalität als deren kritisches Korrektiv, das garantiert, daß un-
sere Rationalitätskonzepte immer offen und lernfähig sind. Zugespitzt
formuliert: Die Dialektik als negative muß dafür sorgen, daß unsere
Rationalitätstheorie rational bleibt.“10

In der vorliegenden Arbeit wird diese Dialektik als die Dialektik al-
ler Dialektik bezeichnet, weil sie die Dialektik des Diskurses aller Dis-
kurse ist. Als solche ist sie die und durch die diskurstheoretisch trans-
formierte Theorie der Dialektik so wie der Diskurs aller Diskurse die
und durch die Dialektik transformierte Theorie des Diskurses ist. Diese
jeweilige Doppelung ergibt sich aus der jeweiligen zugleich theoretisch
fundierenden wie praktisch leitenden Funktion innerhalb der Rationa-
litätstheorie, die immer zugleich den Vollzug von Rationalität darstellt.
Sofern die Vernunft als doppelt geschichtliche bestimmt wurde, kann
sie nur so, theoretisch wie praktisch, ihre zukünftige und jeweils aktu-
elle Geschichtlichkeit als Moment der immer möglichen und immer
nötigen Selbstkritik und Selbsverwirklichung wahren. In diesem Sinne
stellt die Dialektik aller Dialektik das kritische Korrektiv der Vernunft
dar, und sie sorgt dafür, die von ihr selbst erkannte Vernunft als solche
(d.h. als geschichtliche, kontingente, zeit-, person- und situationsab-
hängige begriffene) aufrecht zu erhalten.

Anders als die Hegelsche Dialektik hebt sie Geschichte und Ge-
schichtlichkeit per se niemals in etwas ‚Höherem‘, etwas ‚Besserem‘
oder gar ‚Wahrerem‘ auf. Das konkret historisch erreichbare Höhere,
Bessere, Wahrere ist und bleibt immer geschichtlich, situationsabhän-
gig, individuell und kontingent; oder wie Schnädelbach schreibt: „Un-
ter dem Wahren und dem Guten verstehe ich die objektiven Bedingun-
gen der Sachangemessenheit des theoretischen und des praktischen
Diskurses.“ Die Sachangemessenheit begreift er dabei mit Platon als
„wesentliche(n) Bezug unserer Diskurse auf das Wahre als das Gute“,
den es in die Rationalitätstheorie aufzunehmen gelte: Denn „was sollte
Vernunft oder Rationalität anderes sein, als die Fähigkeit, sich im Den-
ken, Erkennen und Handeln in einen wesentlichen Bezug zum Wahren

10 Herbert Schnädelbach „Dialektik und Diskurs“, in: ebd., Vernunft und Geschichte,
S. 152-176. Hier S. 174.

Einleitung: Warum Metaphysik? Rationalität, Tradition und Vertrauen.

13

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


und Guten zu setzen?“.11 Um es in anderen Worten auszudrücken:
Vernunft/Rationalität setzt die Teilnahme am Diskurs aller Diskurse
voraus, weil er allein die objektiven Bedingungen eines wesentlichen
Bezugs unserer theoretischen und praktischen Diskurse auf das Wahre
und Gute darstellt. In der vorliegenden Arbeit entspricht das Wahre
und Gute als Bezugspunkt dem theoretisch wie praktisch zu wahren-
den Utopischen, das im kritischen Dialog mit der Tradition zugleich
kritisiert wird. In der Praxis handelt es sich um die Bereitschaft dauer-
hafter Kritik im interdisziplinären und interkulturellen intersubjekti-
ven Gespräch mit dem geschichtlich gewordenen Fremden sowie dem
denkerisch (gewordenen) Fremden, die sich als die theoretische
Epoché auf Ur-Tradition/Ur-Utopie in der praktischen Begegnung mit
dem Außerordentlichen als dem Fremden erweist (ausführlich in Teil I
dargestellt). Das wird zuletzt die Rationalitätstheorie sein, nach der wir
hier suchen. Arbeit an der Tradition und Arbeit an der Utopie, die sich
dialektisch vermittelt, bleibt eine Daueraufgabe der Vernunft in ihrer
Vernünftigkeit und ist so wenig endgültig theoretisch fassbar und
praktisch ausführbar wie der Diskurs aller Diskurse. Sie ist wesentlich
Praxis und insofern praktische Vernunft in kantischem Sinne. Als sol-
che entspricht sie dem hier veranschlagten „Konzept“ von vernünftiger
Rationalität (Tradition) und zugleich rationaler Vernunft (Utopie), die
sich in der Habitualität als Erziehungs- und Evolutionsprozess der Ver-
nunft darstellt und ereignet, der ohne das entsprechende zugleich ab-
solute (Theorie) und personale (Praxis) Vertrauen nicht vonstatten ge-
hen kann (hierzu ausführlich in Teil IV).

Warum handelt es sich bei diesem Theoriekonzept von Rationali-
tät um eine negative Metaphysik? Erneut mit Schnädelbach: „Wenn
negative Dialektik die Praxis und die Theorie eines Diskurses ist, der
sich dem Ideal des stringenten Ausdrucks unreglementierter Erfahrun-
gen im Medium der Sprache unterstellt, dann ist die unreglementierte
Erfahrung auch die Ressource für die Erfahrung negativer Metaphysik,
die es aber nicht nur zu machen, sondern auch auszudrücken gilt.“12

11 Ebd. S. 168. M.E. unterläuft Schnädelbach ein Fehler, wenn er Vernunft und Ratio-
nalität in dieser synonymisierenden Weise mit einem „oder“ verbindet. Insofern
man sich fragen muss, wie eine Dialektik der Vernunft aussehen soll, die keine Dif-
ferenz in sich birgt.

12 Ebd. S. 173.

Einleitung: Warum Metaphysik? Rationalität, Tradition und Vertrauen.

14

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Sofern sich also die vorliegende Arbeit als Ausdruck einer negativen
Metaphysik versteht, muss es in ihr etwas geben, „was nicht metho-
disch antizipierbar ist, sondern sich zeigen und erfahren werden muß“.
Bei Wittgenstein, so Schnädelbach, war dies das Mystische, bei
Heidegger das Sein, bei Adorno das Nichtidentische und bei Kant das
Ding an sich sowie das höchste Gut.13 In der vorliegenden Arbeit ist
dies das Vertrauen, das sich als personales Vertrauen in die Vernunft
und damit letztlich als Selbstvertrauen sowie Vertrauen in die und
durch die Gemeinschaft qua Vernunft erweist. Dieses theoretische und
insofern absolut gesetzte Vertrauen ereignet sich praktisch in der Hab-
itualität als die konkret praktische Dialektik von Vernunft (Logos-Ver-
nunft, Utopie) und Kritik (geschichtlich gewordene Rationalität, Tra-
dition), vice versa, d.h. von Rationalität und Kritik. Und diese ereignet
sich eben in der Begegnung mit dem Fremden, dem Außerordentli-
chen (Waldenfels) einerseits, in der Epoché als Rückgang auf Urtraditi-
on und -utopie andererseits (Husserl), basierend auf der intersubjekti-
ven Habitualität und Habituation, und dort wird sie durch einen Ver-
trauensvorschuss (das Absolutum) als vertrauensbildend und -stiftend
(das Konkretum) auch erfahren. Diesem vertrauensbildenden Vertrau-
ensvorschuss ist das Moment des Vorschusses an (Nächsten-)Liebe in-
härent. Beides allerdings nur – um erneut an Schnädelbach anzuknüp-
fen – wenn das entsprechende, fast schon blinde Vertrauen in die so
bestimmte Vernunft als offene, historische, kontingente und situati-
onsabhängige Vernunft beibehalten bleibt.

13 Ebd. S. 171/172.

Einleitung: Warum Metaphysik? Rationalität, Tradition und Vertrauen.

15

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Methode: Phänomenologische Grundlagen
„Nicht als ob die Fremderfahrung ein bloßes subjektives Gefühl wäre, wie es
uns die Moderne vielfach weismachen will, wohl aber ist es so, daß es mehr
Dinge auf der Welt gibt, als eine auf Normen, Werte und Interessen sich ver-

steifende Schulweisheit es sich träumen läßt.“14

(Bernhard Waldenfels)

Bernhard Waldenfels’ Phänomenologie des Fremden verdankt die vor-
liegende Arbeit wesentlichste Elemente. Denn es ist die Begegnung mit
dem mehrfach Fremden, die die hier veranschlagte Dialektik aufrecht
erhält und die diese zugleich aushalten können muss. So begegnet das
Fremde als die a) historisch und disziplinär fremd gewordene Logos-
Vernunft; die Utopie begabte Vernunft einerseits. Andererseits als die b)
historisch gewordene fremde (subjektiv, intersubjektiv wie sozial frem-
de) Tradition; historisch konkrete Formen von Rationalität. Wird das
Fremde zum Feind stilisiert, so bleiben 1. praktisch-leibliche Erfah-
rung/Erleben sowie 2. die theoretische und in den Diskurs als das Ge-
spräch zwischen konkreten Individuen in konkreten Situationen mün-
dende phänomenologische Einstellung (praktisch in die Epoché auf
Urtradition und Urutopie mündend) aus. Die angespannte Zwischens-
phäre der Intersubjektivität wird dann zu einer Drohkulisse, die
schließlich in die Totalabwehr mündet. Denn, so Waldenfels, „sobald
das Fremde in das Arkanum der Freiheit und in das der Vernunft vor-
dringt, herrscht Chaosalarm. Freiheit und Vernunft greifen zu den
Waffen. Wären sie nicht wehrhaft, so würden sie sich selbst aufgeben.
Fremdheit schlägt schließlich um in Feindschaft, die sich als umso un-
erbittlicher erweist, je mehr jede Partei das Recht auf ihrer Seite zu ha-
ben glaubt. Man ist auf der Hut, man rückt zusammen. In das Netz
einer Erfahrung, die von Eigenem ausgeht und im Gemeinsamen Halt
sucht, sind Sicherungen eingebaut. Fremdes, von dem man annimmt,

I. 

14 Bernhard Waldenfels, Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, Frankfurt
am Main 2012 (= 4. Aufl.), S. 7.

17

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


daß es lediglich von außen kommt, muß sich ausweisen wie ein Ein-
dringling. Es wird einer Bewertung und Beurteilung unterworfen. Ihm
wird eine alltägliche, moralische, politische, religiöse, kulturelle und
auch gedankliche Quarantäne zugemutet.“15 Dieser Zustand der Qua-
rantäne und Sicherung ist gegenwärtig weltweit und mehrfach, zuhau-
se und nebenan, zu sehen. Zum einen auf der Ebene der wissenschaft-
lichen Disziplinen, zum anderen auf der Bühne weltpolitischer Um-
brüche, Abschottungstendenzen von Staaten, Vereinnahmungen, Inan-
spruchnahme von selbst befundenen Freiheitsrechten und deren be-
fundene Verletzung, Selbstschutz und -verteidigung wie auch Angriff
von Staaten auf andere Staaten. Nicht selten ein Kampf divergierender
(politischer, sozialer, kultureller, religiöser) Traditionen und (darin
notwendig enthaltenen) (Anti-)Utopien.

Um hier mit der veranschlagten Terminologie nicht in Schwierig-
keiten zu geraten sei an dieser Stelle erwähnt: eine unreflektierte, d.h.
sich nicht in der Rationalität spiegelnde Religion ist im Sinne der vor-
liegenden Arbeit nicht der Utopie und Logos-Vernunft, sondern der
Tradition als Traditionalismus zuzuordnen. Genauer noch dem puren,
unvernünftigen und massiv abwehrenden und ausschließenden Tradi-
tionalismus, der historisch betrachtet immer in Sackgassen führte, zu-
weilen ins radikal Böse. Man könnte nur alle Staaten dazu ermuntern,
ihren metaphysischen Weisheiten oder ihren jeweiligen Glauben in ra-
tional-vernünftiger Weise an den Hochschulen zu etablieren oder
überhaupt erst dort unterzubringen. Nur das würde zum einen zum
Schutz und damit Fortbestehen des Glaubens, zum anderen zum
Schutz vor Radikalismus und (pseudo-)politischer, pervertierter Inan-
spruchnahme, respektive Übernahme und Kannibalismus beitragen.
Gemeinschaft, Miteinander, Nebeneinander und somit wahre Akzep-
tanz (auch auf der Weltbühne) sind nur möglich, wenn eine Bereit-
schaft zur Dialektik als rationale Vernünftigkeit und vernünftige Ra-
tionalität eingefordert wird.

Zunächst muss nun 1. mit Waldenfels bestimmt werden, wie die
Begegnung mit dem Fremden auf der leiblich-personalen Ebene nicht
zum (radikal) Bösen sondern zum (radikal) Guten führen kann. Daran
anschließend wird diese Perspektive um 2. Husserls Konzeption der

15 Ebd., S. 7.

I. Methode: Phänomenologische Grundlagen

18

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Epoché auf die (allen Menschen gemeinsame) Urtradition erweitert.
Damit wird dann das für das Prinzip Vertrauen entscheidende Funda-
ment aus Tradition und Utopie gelegt sein, das in Teil IV dann von
Grund auf beschrieben wird, dort dann als „Hermeneutik der Lebens-
kunst“, basierend auf der Grundlage des allzu menschlichen Phäno-
mens der Liebe und des Vertrauens sowie ihren diversen „Abschattun-
gen“. Hinzugefügt sei mit dem „alten“ Erich Fromm: Die Liebe ist ein
Kind der Freiheit, so wie die Freiheit ein Kind der Liebe ist. – Nur wer
diese „Trias“ aus sich gegenseitig stützendem und bedingendem Ver-
trauen, Liebe und Freiheit von Kindheit an lernt oder als Ur-Traditum
empfängt, wird sie auch leben und weitergeben, tradieren können.
Und damit überhaupt tradieren und (notwendig darin eingeschlossen)
auch träumen, wünschen, verändern und verbessern – hoffen können!
All dies notwendig vernünftig-rational, und aus freien Stücken auch
rational-vernünftig. Der Mitmensch ist ein absolutes Sollen, jeder Gott
ein absolutes Wollen. Das eine muss eingefordert werden, das andere
will und soll im Sinne des Mitmenschen weder verlangt noch verboten
werden.

Die (radikal) gute Begegnung mit dem Außerordentlichen

Inwiefern sind wir außerordentlich und inwiefern ist der Andere außer-
ordentlich für uns? Begonnen werden soll mit einer Kernaussage Wal-
denfels’ zum „Grenzphänomen par excellence“, dem Fremden: „Es
kommt von anderswoher, selbst wenn es im eigenen Haus und in der
eigenen Welt auftritt. Kein Fremdes ohne Orte der Fremde.“ Was hier-
mit zunächst ausgesagt ist, ist, dass das Andere als das Fremde nicht
wäre, wäre es nicht (auch) bei uns. Oder verkürzt ausgedrückt: Was
wir nicht vor, bei oder in uns haben, davon können wir auch nichts
wissen. In diesem Sinne ist das Fremde bei uns und hat auch (nur) bei
uns seinen Ort. Wäre es nur an einem Ort, den wir gar nicht kennen,
nicht bei uns haben, so würde es für uns gar nicht ‚erscheinen‘. „Wel-
ches Gewicht der Fremdheit zuteil wird, hängt also davon ab, wie die
Ordnung beschaffen ist, in der unser Leben, unsere Erfahrung, unsere
Sprache, unser Tun und unser Schaffen Gestalt annimmt. Mit dem
Wandel der Ordnung wandelt sich auch das Fremde, das so vielfältig

1.

1. Die (radikal) gute Begegnung mit dem Außerordentlichen

19

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


ist wie die Ordnungen, die es übersteigt und von denen es abweicht.“16

Ausgangspunkt der Fremderfahrung ist also die eigene Ordnung, die
in Teil IV als Traditionsprodukt und im Traditionsprozess stehende in-
dividuelle Vernunft beschrieben werden wird. Je verschiedener ein An-
derer oder ein Etwas zu dieser Ordnung des Eigenen, desto massiver
die Notiz und ‚Klassifaktion‘ als Fremdes. Sofern der Mensch sich in
einem steten Werden, Verändern, Reifen, Wachsen befindet, sofern
verändert sich auch diese Ordnung und mit ihr das, was er in Relation
zu ihr als fremd empfindet oder stellt, was er abgrenzt. Jede Ordnung,
so kann man sagen, hat ihre Fremde(n), die sie übersteigen, die sie
sprengen oder zu sprengen drohen. So wird das gelegenheitsmäßig ge-
stellte, für den Moment Identität verbürgende ‚Ordnungs-Ich‘ zum
Maßstab des ebenso gelegenheitsmäßigen Fremden in Korrelation zu
jenem momentanen Ich. Nicht nur das Jenseits dieser Ordnungen,
sondern auch ihr Zwischen werden somit zum potentiellen Ort des
Fremden. Waldenfels formuliert dies zunächst auf die Begriffsebene
bezogen, die er aber zugleich ontologisch austariert: „Der Ausdruck
‚das Fremde‘ ist nicht minder okkasionell als der Ausdruck ‚das Ich‘.
Die Grenzzonen, die sich zwischen den Ordnungen und jenseits der
Ordnung ausbreiten, sind Brutstätten des Fremden.“17 In diesem Sinne
ist das Fremde das Außerordentliche (und im Grunde auch das Zwi-
schenordentliche; dazu später mehr). In diesem Sinne sind wir zuwei-
len außerordentlich für uns selbst (nämlich im Zustand des Übergangs
von einer Ich-Ordnung zu einer anderen solchen), und sind wir das
Außerordentliche des Anderen. Dies umso mehr, umso deutlicher die
Ordnungen voneinander abweichen.

Nun gilt es die folgenden vier Fragen zu klären: Was geschieht im
Zwischenordentlichen? Was haben diese Ordnungen und Außerordnun-
gen mit dem hier erörterten Prinzip Vertrauen zu tun? Was „sollen“ wir
(im Kantischen Sinne), um von diesem sich immer stets in einem Zwi-
schenordentlichen und in Korrelation zu einem mal mehr mal weniger
Außerordentlichen befindenden Ordnungs-Ich zu einem außerordentlich
guten solchen zu gelangen? Nicht zuletzt und abschließend: was genau
bezeichnet ‚das außerordentlich gute Ich‘?

16 Ebd., S. 15.
17 Ebd., S. 15.

I. Methode: Phänomenologische Grundlagen

20

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Der Mensch lebt bzw. ist sich selbstidentisch in einer Dynamik sei-
ner Ordnungen. In Teil IV wird dies als die Dynamik oder Dynamis
seiner Tradita beschrieben. D.h. auch: er lebt in einer Dynamik seiner
Grenzen. So ist er, mit Waldenfels gesprochen, in seinem Verhalten
„weder durch instinktive Regelungen noch durch künstliche Program-
me auf sichere Bahnen gelenkt“, sondern es ist ihm auferlegt, „sich
vielmehr auf bestimmte Weise zu seinen Grenzen [zu verhalten].“ Der
‚Ort‘ der Dynamik ist somit der des Zwischenordentlichen, d.h. jener
Ort an dem sich solcherlei Dynamik als Dynamis (ganz in Nitschkes18

Sinne und damit ganz im Sinne der veranschlagten Dialektik) ereignet.
Und dieses Sich-Verhalten gilt, um wieder bei Waldenfels anzuknüp-
fen, der sich hier nicht auf den platonischen Dynamis-Begriff stützt,

18 Die dargestellte Dialektik der Vernunft lässt sich auch als ihre theoretische wie
praktische Dynamis beschreiben. Wegbereiter und Begleiter hierfür ist Peter Ni-
tschke, genauer seine Arbeit zu Staatsräson kontra Utopie? Von Thomas Münzer bis
zu Friedrich II. Von Preußen, erschienen bereits 1995. Nitschke hat in seiner Arbeit
zu Staatsräson kontra Utopie keinerlei gekennzeichneten oder angegebenen Bezug
zu Herbert Schnädelbach. Gerade das macht seine Studie für die hier ausformulier-
te Rationalitätstheorie aber nicht uninteressant, sondern im Gegenteil absolut
fruchtbar. Denn Nitschke geht unabhängig von Schnädelbach analoge, wenn nicht
deckungsgleiche Wege. Das ist insofern ein Gewinn, als dass damit die veran-
schlagte Theorie der Rationalität als Negative praktische Metaphysik, die sich in der
Phänomenologischen Hermeneutik der Habitualität als Lebenskunst praktisch-leib-
lich der Erfahrung gibt, gestärkt wird. Zwar beschäftigt sich Nitschke mit der poli-
tischen Vernünftigkeit oder dem vernünftigen Politischen, aber dieser Auseinan-
dersetzung liegt natürlich implizit ein allgemeines Konzept von Vernunft zugrun-
de. Und insofern jeder Utopie eine politische Dimension zukommt, ist dieser Tat-
bestand auch nicht verwunderlich. Zugleich aber lässt sich die Utopie eben nicht
auf das Politische beschränken. Oder: Wenn die hier vorgestellte Vernünftigkeit
eben eine solche ist, so muss sie auch im Bereich des Politischen zu finden sein.
Nitschke gelangt zu einer Konzeption, die sich als identisch mit der oben und mit-
hilfe von Schnädelbach ermittelten Dialektik aller Dialektik erweist: „Ontologische
Dialektik als Methodologie ist somit nicht nur eine Dialektik in Bezug auf die Dis-
kurs-Inhalte, die zu besprechen sind – sondern vielmehr noch eine Dialektik des
Dialektischen selbst, die unisono zu reflektieren ist.“ (Nitschke, S. 22) Für die Di-
mension des Politischen erarbeitet Nitschke entsprechend eine Dialektik von
Staatsräson und Utopie, die, allgemeiner begriffen als die Dialektik von Tradition
(Rationalität) und Utopie (Logos-Vernunft), den dann genau gleichen Grundlagen
der hier dargestellten Dialektik von Tradition und Utopie untersteht: Vertrauen,
Liebe, Begegnung und Gespräch als Bedingung zur Möglichkeit von Habitualität
als konkret ausgeführte und auszuführende Vernünftigkeit überhaupt. Vgl.: Peter
Nitschke, Staatsräson kontra Utopie? Von Thomas Münzer bis zu Friedrich II. von
Preußen, Stuttgart/Weimar 1995.

1. Die (radikal) gute Begegnung mit dem Außerordentlichen

21

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


„für Orts- und Zeitgrenzen [im geometrisch geografisch raum-zeitli-
chen Sinne], die unser Hier- und Jetztsein bestimmen, aber auch für
Verbotsgrenzen, die unseren Wünschen und Taten Schranken auferle-
gen.“ Nicht zuletzt und damit einhergehend jedoch gilt es auch „für
Begriffsgrenzen, die das Denken zügeln.“ „Kein Wunder“, konstatiert
Waldenfels, „daß die Frage nach den Grenzen des Daseins und nach
den Grenzen der Welt zu den großen Themen der Menschheitsge-
schichte gehört, sei es Jehova, der das Licht von der Finsternis scheidet,
seien es die Grenzen der Seele, die niemand ermessen kann, sei es der
neuzeitliche Philosoph, der die Grenzen der reinen Vernunft ab-
steckt".19 Gerade dieses Verhalten beschrieben als Dynamis-Prozess
beschreibt und bedingt zugleich die Unermesslichkeit der hier veran-
schlagten Rationalität-Vernunft-Dialektik. Diese wird noch verstärkt
durch die Variablen Raum und Zeit. Zudem wird die Suche und der
Wunsch des Menschen zur Begrenzung der Welt und schließlich auch
der Begrenzung des Menschen selbst, seiner Identität folgend, im re-
konstruierten Gang der Vernunft durch die Geschichte, als Prozess
vom Versuch der Welt- zur Menschsicherung beschrieben, d.h. von
der Sicherung einer (rein) göttlichen Vernunft hin zur Abschottung
und Sicherung einer (rein) menschlichen Vernunft, einer reinen Ratio-
nalität.

Zunächst aber sind damit, und für diese erste grobe Skizze ausrei-
chend, die beiden ersten Fragen beantwortet. Nun kann der Blick auf
das „Sollen“ als das dem guten Außerordentlichen Ordnungs-Ich zu-
kommenden gerichtet werden. Alles, was hier beschrieben wird, be-
zieht sich lediglich auf das Sollen im Bezug auf das denkerisch Ver-
nünftige des Ordnungs-Ich, ist aber ebenso übertragbar auf habituell-
Vernünftiges, sofern ersteres von letzterem abhängig ist. Auch dazu
ausführlich in Teil IV. Zunächst besteht dieses Sollen ganz im Kanti-
schen Sinne in der Einsicht in die Grenzen der reinen Vernunft, aber
eben allgemein auch in die Grenzen der Vernunft überhaupt, als Orte
der Dynamis. Das weitaus bedeutendere Sollen jedoch hin zum guten
Außerordentlichen ist bestimmt durch die Pflicht, den Mut und den
Willen sich auf diese Dynamis-Prozesse einzulassen. Und es ist eine
Doppelleistung, die hier vollbracht werden soll: das Zuhören-Fragen

19 Ebd., S. 15/16.

I. Methode: Phänomenologische Grundlagen

22

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


und das Reden-Antworten.20 Auch diese Doppelleistung wird jedoch
wieder gedoppelt, da es sich zum einen um das fragend-antwortende
Gespräch mit dem Anderen; zum anderen aber auch um das ebensol-
che Gespräch mit dem anderen eigenen Ich, konkret dem Ich der Ab-
wehr oder Übernahme des Fremden im Eigenen handelt, der Ort also,
an dem das Fremde subjektiv stattfindet. Man könnte letzteres Ge-
spräch als die in die Subjektivität übergehende Intersubjektivität be-
schreiben. Eine solche als Sollen erkannte antwortend-fragende-Ver-
haltensweise im doppelten (d.h. fremd- und selbstkritischen) Sinne
macht das gute Außerordentliche Ordnungs-Ich aus. Phänomenolo-
gisch wird dies in Teil IV als das Phänomen der Übernahme und der
Enttäuschung beschrieben.

Diese Parameter reichen allerdings nicht aus, wenn der prakti-
schen Ebene auch eine abstrakt theoretische hinzufügt werden soll, die
sowohl für die Tradition respektive Rationalität, als auch für die Uto-
pie, respektive Logos-Vernunft (als der geschichtliche Ursprung oder
Ausgangspunkt der Rationalität) eine unerlässliche ist. Denn beide
schöpfen ihre Legitimation aus einer Anknüpfung an die Zukunft; sei
dies als Traditionsgebot zur Aufrechterhaltung von möglicher Dauer
und Konstanz (in etwa von Rationalität), sei dies als das Herstellen von
und auch die Freiheit zur Utopie als vorgreifende ideale Zukunft und
damit der Möglichkeit zu konkretem Träumen und freiheitlich kon-
kretem Hoffen. Eine solche theoretische Ebene soll nun folgend mit
Husserls Konzeption der Urtradition und der dazu gehörigen theoreti-
schen Einstellung (der Epoché auf diese Urtradition) beschrieben wer-
den.

Von der Epoché auf Urtradition als Fundament der Urutopie

In diesem Abschnitt geht es nicht darum, bereits die Hermeneutik der
Lebenskunst als Hermeneutik der Habitualität der Tradition (und Uto-
pie) darzustellen. Dies wird ausführlich in Teil IV geschehen. Hier nun
geht es um die Vorwegnahme und Beschreibung der Husserlschen

2.

20 Waldenfels hat sich bekanntermaßen ausführlich mit dem „Zwischenreich des
Dialogs“, mit einer Philosophie der Responsivität und der Aufmerksamkeit ausein-
andergesetzt; um nur wenige Stichpunkte zu nennen.

2. Von der Epoché auf Urtradition als Fundament der Urutopie

23

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Konzeption der Urtradition und den Aufweis, wie diese zugleich als
Urutopie begriffen werden kann bzw. muss und entsprechend fungiert.
Wie bereits angedeutet wurde, geschieht die entsprechend notwendige
Epoché nur in der Begegnung eines guten Außerordentlichen mit dem
anderen Außerordentlichen. Sofern es sich bei beiden um Subjekte, d.h.
menschliche Individuen handelt ist der Idealzustand (im Sinne der pa-
thetischen Utopie) dann erreicht, wenn beide sich als außerordentlich
gute Individuen erweisen, oder: als zwei gute Außerordentliche. So nur
kann Epoché nicht in ein einseitiges oder gar einsames, sondern ein
gemeinsames Gespräch münden, in den Diskurs aller Diskurse als
konkret praktischer, geschichtlicher und kontingenter, als zeit- und si-
tuationsabhängiger Vollzug der epochéalen Wende. Dann kann das
Außerordentliche ohne Schutzreflex zur Sphäre des Guten im Sinne
der hier veranschlagten Dialektik von Tradition und Utopie werden.
Dabei ist zu unterscheiden zwischen dem, was nur in der theoreti-
schen Ebene, idealiter und abstrakt zu fassen ist, d. h. epochéal (Urtra-
dition und Urutopie); und dem, was als konkret geschichtliche Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunftshoffnung davon sedimentiert vor-
liegt und in der Möglichkeit und epochéalen Chance ergriffen, d.h.
konkret geschichtlich ausgearbeitet und (gemeinsam) angestrebt, über-
nommen, verändert oder abgelehnt/verworfen werden kann. Eine ra-
tional-vernünftige Utopie außerhalb der Grundlage von Tradition ist
damit ebenso ausgeschlossen, wie eine vernünftig-rationale Tradition,
die kein Moment von Utopie als Ausweis für ihre Tragfähigkeit auch in
die Zukunft hinein kennt. Tradition und Utopie müssen in zeitlich ent-
gegenlaufenden Achsen die Frage nach dem Warum ihrer Übernahme
vernünftig beantworten können: Warum soll ein Gut aus der Vergan-
genheit auch für die Zukunft sinnvoll und verstehbar sein? Warum soll
ein Wunsch an die Zukunft aufgrund vergangener Erfahrungswerte
sinnvoll und verstehbar sein? All diesen Momenten wird sich die Un-
tersuchung folgend schrittweise annähern.

Vom Was der Urtradition bei Husserl

Es ist notwendig, nun unmittelbar in Husserls Text hineinzugehen, um
seine Konzeption von Urtradition zu begreifen. Dazu gilt es eine zen-
trale Stelle in der Phänomenologie der Intersubjektivität zu betrachten,

I. Methode: Phänomenologische Grundlagen

24

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


an der sich Husserl mit der Frage nach dem Verhältnis von „Universale
Selbstbesinnung und Wissenschaft“ befasst. Wie sooft beginnt er seine
Überlegungen Stichwortartig:

„Traditionale und originale, unechte und echte Wissenschaft. Relativität
dieser Echtheit und Unechtheit. Wie ist radikal echte Wissenschaft, uni-
versale Wissenschaft, möglich? Wissenschaft unter radikaler Besinnung
auf die traditionalen Voraussetzungen, die in ihr liegen, führt auf eine Ur-
tradition, die der seienden Welt als vorgegebener, als allerletzt vorhande-
ner. Es bedarf der Enthüllung dieser Urtradition, der Klärung ihres Stils
vergangener und durch unser Leben fortgehender Stiftung. Die Geschich-
te der Wissenschaft ist Geschichte der Stiftung ihrer Methode auf dem
Grund dieser Urtradition, die zum Menschenleben als vorwissenschaftli-
chem gehört und zum wissenschaftlichen zugleich als Unterlage mitge-
hört.“21

Einmal mehr tritt deutlich Husserls unermesslich tiefes Graben in den
Schichten des geistigen und habituellen Lebens zutage, bis hinab in
eine denkerische Tiefe, die nun ausgelotet werden muss: Um Echtheit
ist es Husserl gelegen. Und zwar an dieser Stelle zunächst um die Echt-
heit a) der Wissenschaft, die sich als radikal echte zugleich als die uni-
versale erweist. Worauf er aber zugleich abzielt, und auch abzielen
muss, ist b) die Echtheit des Handelns, d.h. mit Husserl „dem Handeln
der Vernunft“22. Dieses Müssen ergibt sich aus der Erkenntnis der tra-
ditionalen Voraussetzungen, die sich in der radikalen Besinnung als
aus „der seienden Welt als vorgegebener, als allerletzt vorhandener“
hervorgegangene Stiftungen ergeben. Das entspricht dem Hervorgehen
der „historischen“, d.h. konkreten Traditionen aus der Urtradition, die
eben als die allerletzt vorhandene, vorgegebene Welt zugleich zum vor-
wissenschaftlichen Menschenleben und zum wissenschaftlichen als
„Unterlage“ mit-/gehört. Damit gehört die Urtradition zum prinzipiel-
len und stiftenden Handeln des Menschen, denn auch der Wissen-
schaftler ist ein Mensch wie jeder andere. Was ihn in besonderer Weise
auszeichnet ist jedoch das Anstreben radikaler Echtheit seines Han-
delns, d.h. das Anstreben (radikal) vernünftigen Handelns. Radikal
vernünftig ist mit Husserl jener Wissenschaftler, der auf die Grundla-

21 Hier und folgend zitiere ich aus: Edmund Husserl, Zur Phänomenologie der Inter-
subjektivität. Zweiter Teil: 1921-1928, hrsg. v. Iso Kern (= Husserliana Band XIV).
Dort: „Beilage XXIX“, S. 225-232, S. 231.

22 Vgl. ebd.

2. Von der Epoché auf Urtradition als Fundament der Urutopie

25

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


gen aller Wissenschaften, also auf die Erste Philosophie und damit,
kurz: auf die Phänomenologie abzielt. Husserl, so könnte man sagen,
erstrebt seine eigene Echtheit, und dies wohl lebenslange. Ein zutiefst
ethisches Handeln, ein zutiefst ethisches Ziel, wenn man bedenkt, dass
dieses Herstellen von Echtheit maximal auf gelebter Intersubjektivität
beruht. Dazu ausführlich in Teil II. Auch wenn dies in der Forschungs-
debatte um Husserl nicht so sehr zum Tragen kommen mag: Husserl
ist ein herausragender Philosoph der (Welt-)Gemeinschaft, ein Unter-
nehmen, dass sich schlussendlich Phänomenologie nennt, zugleich
ihre Spitze und ihr Fundament, das allzu schnell in aberzähligen Ein-
zelphänomen-Studien verloren gehen kann. Auch wenn diese Einzel-
studien enorm wichtig und notwendig sind.

Vom Wie der Urtradition: Urtradition und Urutopie

Das Was der Urtradition wurde vorgestellt. Um die phänomenologi-
sche Tiefe des Konzeptes der Urtradition nun noch weiter auszuloten,
folgt erneut der Blick in Husserls Text, die Fortsetzung des obigen Ab-
schnitts. Nun wird es um die Bedingungen der Möglichkeit der Her-
stellung der Echtheit gehen, und damit um das Wie der Urtradition
und den in dieser Arbeit herauszustellenden Verweis der Urtradition
als zugleich Ausgangspunkt bzw. Fundament der Urutopie:

„Aber ist es auf Herstellung der Echtheit abgesehen, also auf Kri-
tik, was gehört dazu als Bedingung der Möglichkeit? Ichleben ist han-
delndes Leben, Leben im Ich-kann und -werde-können, in der Freiheit
des praktische Möglichkeiten in ihrer Mannigfaltigkeit Überlegen- und
sich statt so anders Entscheidenkönnens. Und die Möglichkeit, mögli-
che Wege als selbstgebende und in Selbstgebung des Endziels überle-
gend konstruieren und dann das Können in ein Realisieren überfüh-
ren zu können im »echten« Handeln, dem der Vernunft.“23

Wenn Husserl jemals an Ernst Blochs Prinzip Hoffnung erinnert,
so an dieser Stelle. Allerdings – und das macht Husserl so fruchtbar
und auch tragbar – fernab jeglicher marxistischer Theorie und/oder
Maxime. Damit auch fernab jeglichen Links-Hegelianismus. Wenn es
bei Husserl ein „Endziel“ gibt, so besteht dieses in der dauerhaften

23 Vgl. ebd.

I. Methode: Phänomenologische Grundlagen

26

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Mannigfaltigkeit der Möglichkeit und der möglichen, nicht zuletzt
auch individuellen Wege. Das „Endziel“ ist das Ergreifen der Freiheit
der praktischen Möglichkeiten in ihrer Mannigfaltigkeit, der Übergang
vom Ich-kann zum Ich-werde-können. Diese Freiheit schöpft sich aus
der Möglichkeit zur Kritik am bereits aktualisierten Können, das dem
Individuum im Lernprozess basierend auf historischen Traditionen als
Sedimente der Urtradition, d.h. als konkrete normative Traditionen,
mitgegeben wurde. Möglich ist eine solche Kritik nur durch die Er-
kenntnis der Urtradition als die vorgegebene Welt in Epoché, d. h. das
Wissen darum, dass es ausgehend von dieser Grundlage auch anders
hätte sein können, respektive hätte werden können. Jetzt ist der Au-
genblick erreicht, an dem die Urtradition als Fundament der Urutopie
erkannt wird: An jener Stelle, an der die historischen Traditionen, d.h.
die konkreten Traditionen, die das aktuelle und aktualisierte Können
gewährleisten, gesprengt werden, beginnt die (partielle) Befreiung vom
Vorhandenen. Die konkrete und real mögliche Utopie kommt dann in
den Blick: Ich-werde-X-können. Und dies geschieht ausgehend von
der gegebenen als letztvorhandener Welt, d.h. der Urtradition. Es ist
also hiermit der Übergang vom aktuellen ins potentielle, mögliche
Handeln geschehen. Und mit Husserl entspricht dieser Prozess einer
steten Pflicht des Menschen, der als Mensch Echtheit (oder: Authenti-
zität) dauerhaft anstreben soll. D. h. mit Husserl: er soll (utopische)
Vernunft anstreben und vorab zunächst (tradierte) Vernunft annehmen.
Sofern nicht ein jeder Mensch mit den entsprechenden geistigen Ver-
mögen in radikalstem Sinne ausgestattet ist oder schlicht nicht jeder
Mensch Wissenschaftler ist, sein kann oder sein möchte, obliegt es den
Wissenschaften Traditionen auszubilden, die der Gemeinschaft indi-
rekt Vernunft übermitteln. Und es obliegt ihnen, diese, ihre eigenen
Traditionen immer wieder zu kritisieren, d.h. in der Epoché oder Be-
sinnung auf die Urtradition stets das aktualisierte Können mit dem po-
tentiellen, noch-möglichen Können in die hier vorgestellte Dialektik
zu überführen. Dies zu tun ist eine Frage des Menschseins, auch wenn
das Blochsche „Endziel Heimat“, das heißt der Mensch selbst, für Hus-
serl kein Zukunftsobjekt, sondern in seiner steten (Selbst-)Kritik be-
reits immer gegenwärtig ist.

Husserls zutiefst ethisches Weltverhältnis wurde angedeutet, muss
nun jedoch weiter expliziert in die Überlegung mit einfließen, denn

2. Von der Epoché auf Urtradition als Fundament der Urutopie

27

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


die aufgezeigte Freiheit ist keine, – zur Verdeutlichung in radikalster
Weise gesprochen: – keine Freiheit zum Töten anderer. Darin inbegrif-
fen: keine Freiheit zum Schaden anderer. Dies wäre kein echtes Han-
deln, d. h. kein Handeln der Vernunft. Husserl schließt den bereits zi-
tierten Abschnitt mit folgenden Worten: „Aber hier ist der Konkurs
von Überlegungen, Erwägungen und Ausführungen einzelner und der
Gemeinschaft.“24 Phänomenologie und Intersubjektivität, und damit
Freiheit und Intersubjektivität als Erkennen des Anderen als meines-
gleichen, als Mensch mit der ebengleichen Freiheit und dem Recht so-
wie der Pflicht zu dieser, sind untrennbar. Für die hier lediglich zu leis-
tende grobe Skizze der angestrebten Dialektik von Tradition und Uto-
pie genügt es, vorwegzunehmen, dass diese Intersubjektivität auf Em-
pathie und davon ausgehend Sympathie und Antipathie, auf Übernah-
me und Enttäuschung und damit auf einem Verhältnis von Eigen- und
Fremdliebe beruht, wobei letztere gemeinschaftsverträgliche und -un-
verträgliche Abschattierungen kennen. Und damit beruht die Inter-
subjektivität grundlegend auf Vertrauen: dem Urvertrauen, als dem
Vertrauen in sich selbst und Andere, das in Teil IV als das Moment der
Urstiftung des habituellen Ich beschrieben wird.

An dieser Stelle sollte nur der Aufweis von Urtradition als Funda-
ment der Urutopie erbracht werden und worum es in der Epoché auf
sie geht. Damit ist der phänomenologische Blick auf die hier ausgeübte
und vorgestellte Dialektik vollzogen. Nun endlich kann der Blick auf
den Gang der Vernunft durch die Geschichte, als der Aufweis der
Überlistung der Vernunft durch sich selbst hin zur reinen Rationalität
als sich selbst überlistende Vernunft, vorgestellt werden. Die Möglich-
keit der Gegenwart und der Zukunft werden davon ausgehend im ab-
schließenden Teil IV abstrakt, und konkret im Kapitel „Ausblick“, also
theoretisch und praktisch in den Blick genommen. Frei nach Bloch
könnte man die Aufgabe jenes Teil IV als den Versuch der Überwin-
dung des Dauersturzes nach vorne25 hin zu einem möglichst stabilen
und zukunftsfähigen aufrechten Gang des homo habitus beschreiben. –

24 Ebd.
25 Dieser „Dauersturz nach vorne“ bezieht sich auf die entsprechende Analyse und

den entsprechenden Begriff Peter Sloterdijks. Vgl.: Peter Sloterdijk, Die Schreckli-
chen Kinder der Neuzeit. Über das anti-genealogische Experiment der Moderne, Ber-
lin 2014. Sloterdijk plädiert dort: „Wer dem [früher oder später erfolgenden Zu-

I. Methode: Phänomenologische Grundlagen

28

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Woran dieser homo habitus zeitgenössisch leidet, das ist ein Mangel an
personalem Vertrauen in sich und andere. Dieser Mangel ist ein Pro-
dukt der reinen Rationalität und führt zugleich in ihre theoretische
und praktische Aporie. Deshalb soll die Anamnese des Status Quo der
Vernunft mit der exkursorischen Untersuchung dieser Mangelerschei-
nung und der vonseiten des reinen Rationalismus vorgeschlagenen
Kur derselben, die in der Blindheit des Rationalismus den Mangel nur
verstärken kann, begonnen werden. Es wird also zuerst das Symptom
und danach dessen Ursache und potentielle Genese erforscht.

Aporie des rein rationalen Vertrauens(begriffs)

Luhmann hatte in seiner funktionalen Analyse des Vertrauens26 ge-
klagt, dass „[e]ine überzeugende Erfassung [des] Tatbestandes des alter
ego innerhalb der immer schon intersubjektiv konstituierten (und an-
ders nicht vorstellbaren) Welt bisher nicht gelungen [ist] – auch im
Rahmen der sich sehr grundsätzlich darum bemühenden transzenden-
talen Phänomenologie Husserls nicht.“ Das Problem der Husserlschen
transzendentalen Phänomenologie sieht Luhmann darin, „daß er
[Husserl] einen Vorrang der Ich-Subjektivität im Sinne des transzen-
dentalen Subjektivismus behauptet und erst auf diesem Boden die
Konstituierung des Mitmenschen, der intersubjektiven Erlebnisge-
meinschaft und der Welt als ihres Horizontes zu begreifen sucht.“ So-
fern ein solcher Ausgangspunkt „für das Denken in der Welt aber nur
durch methodisch-bewußte Abstraktion [die Husserl Reduktion
nennt] erreichbar“ sei, verstricke sich Husserl „in dasselbe Dilemma
wie ein absoluter Funktionalismus, künstlich isolierte Perspektiven als

3.

kehren des Rückens der reizlos gewordenen Zukunft der Überschuldeten] vorbeu-
gen möchte, ist gut beraten, sich an einer Neufassung des »Prinzips Hoffnung« zu
beteiligen, bei der für diesmal nicht verblasene politische Tagträume, sondern Fra-
gen der Filiation und der psychopolitischen Sanierung korrupter Systeme im Zen-
trum stünden.“ (S. 487) Und weiter: „»Wenn das nur gutgeht auf die Dauer.« …
Den schrecklichen Kindern der Neuzeit vermittelt er [dieser, von Napoleons Mut-
ter 1757 ausgerufene Spruch] den Wink, es könne nicht schaden, sich in der ver-
lernten Kunst des Dauerns zu üben.“ (S. 489.).

26 Niklas Luhmann, Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexität,
Konstanz/München 2014 (= 5. Aufl.).

3. Aporie des rein rationalen Vertrauens(begriffs)

29

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Grund behaupten zu müssen.“ Was in der Erkenntnis dieses Dilemmas
nachträglich versucht wurde, um ihm zu entgehen, führte „in die
schon konstituierte Welt zurück“ und verfehlte aber „schon damit den
Rang des Husserlschen Problems.“27

Ehe zur Kritik an Luhmanns Kritik übergegangen wird, ist ihm
noch ein Stück weiter zu folgen: Das alter ego, dessen Erfassung er für
bislang nicht gelungen hält, bestimmt Luhmann als die „erlebt[e]
(wahrgenommene) und verstanden[e] subjektive Ichhaftigkeit des an-
deren Menschen.“28 Und als solches eben sei es in der Husserlschen
Phänomenologie überzeugend, als sozusagen weltlicher Tatbestand,
nicht erfasst, sondern vermittels der künstlich isolierenden Reduktion
lediglich gedacht. Die Frage ist, inwiefern Luhmanns Analyse wirklich
zutrifft, und es gilt im Folgenden zudem darzulegen, dass in der Tat
mit Husserl nicht mehr oder weniger künstlich abstrahiert wird als
Luhmann selbst dies tut. Die Genese dieses alter ego wird als das Fun-
dament jeder Tradition in Teil IV der vorliegenden Arbeit nämlich mit
Husserl ganz und gar weltlich aufgewiesen. Also soll Luhmanns sys-
themtheoretisches Vokabular hier zunächst in die Sprache der Husserl-
schen Phänomenologie übersetzt, respektive gespiegelt werden. Dabei
wird deutlich werden, dass der Rationalismus selbst eben eine Traditi-
on und damit vorab auf (personales) Vertrauen angewiesen ist.

„Komplexität“ als Urtradition

Die systemtheoretische „Komplexität“ nach Luhmann bezeichnet „das
letzterreichbare sachliche Bezugsproblem der funktionalen Forschung.
Denn die Welt als Ganzes, der Universalhorizont allen menschlichen
Erlebens, ist nur unter dem Gesichtspunkt ihrer äußersten Komplexi-
tät ein mögliches Problem. Sie ist kein System, weil sie keine Grenzen
hat.[…] Einzig in ihrer Relation zum Identischen-in-der-Welt gibt die
Welt als solche ein Problem auf, und zwar durch ihre raum-zeitlich
sich entfaltende Komplexität, durch die unübersehbare Fülle ihrer
Wirklichkeiten und ihrer Möglichkeiten, die eine sichere Einstellung
des einzelnen auf die Welt ausschließt.“29 Mit dem Begriff Komplexität

27 Ebd. S. 6.
28 Ebd.
29 Ebd. S. 3 und 4.

I. Methode: Phänomenologische Grundlagen

30

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


ist damit „die Zahl der Möglichkeiten, die durch Systembildung er-
möglicht werden [bezeichnet]. Er impliziert, daß Bedingungen (und
somit Grenzen) der Möglichkeit angebbar sind, daß also Welt konsti-
tuiert ist, und zugleich, daß die Welt mehr Möglichkeiten zuläßt, als
Wirklichkeit werden können, und in diesem Sinne »offen« strukturiert
ist.“30 Der Luhmannsche Begriff der Komplexität entspricht damit
dem Husserlschen der sedimentierten, faktischen Tradition einerseits,
der Urtradition als das Feld der Möglichkeiten andererseits, wie im
vorangegangenen Kapitel beschrieben wurde.

„Systembildung“ als Traditionsbildung

Die so bestimmte Komplexität der Welt ist „[f]ür reale Systeme in der
Welt, und seien es physische oder biologische Einheiten … übermäßig
komplex“. Denn, so Luhmann weiter, „[s]ie enthält mehr Möglichkei-
ten als die, auf die das System sich selbst erhaltend reagieren kann.“
Infolge dessen wendet sich jedes System als Bezugspunkt an „eine se-
lektiv konstituierte »Umwelt« und zerbricht an etwaigen Diskrepanzen
zwischen Umwelt und Welt.“31 Eben dies ist phänomenologisch be-
schrieben als die immer selektive, von der Urtradition sedimentierte
Erschaffung faktischer Traditionen, die nicht minder eben diese Um-
welt konstituieren. Der Mensch als System ist phänomenologisch der
Mensch mit seiner individuellen/subjektiven Tradition, die schon im-
mer – wie in Teil IV dargestellt werden wird – auf die Intersubjektivität
angewiesen ist, dies ganz und gar weltlich in Gestalt des Selbst- und
Fremdvertrauens sowie der Liebe der für den Säugling Fürsorgepflich-
tigen, von der sie zunächst getragen wird. Davon ausgehend wird die
Liebe – ebenfalls nicht in künstlich hergestellte Perspektiven sich ver-
strickend – zum Stifter des alter ego und, in eins damit, des Habituel-
len-Ich als die Grundlage jeder individuellen Tradition, sprich jedes
Menschen als Systems, wenn man es rationalistisch fassen möchte.
Dies wird in der Beschreibung der Phänomenologischen Hermeneutik
der Habitualität ausführlich aufgewiesen.

30 Ebd.
31 Ebd. S. 5.

3. Aporie des rein rationalen Vertrauens(begriffs)

31

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


„Selbsterhaltung des Systems Mensch“ als Traditionsgeschehen

Dem Menschen würde diese Komplexität der Welt „und damit auch
die Selektivität seiner Umwelt bewußt und dadurch Bezugsproblem
seiner Selbsterhaltung.“ Ausgehend hiervon könne der Mensch sich als
einer erkennen, „der entscheiden muß.“ Nun kommt der für die phä-
nomenologische Übersetzung entscheidende Punkt: „Beides, Weltent-
wurf und eigene Identität, wird ihm zum Bestandteil seiner eigenen
Systemstruktur und zur Verhaltensgrundlage dadurch, daß er andere
Menschen erlebt, die jeweils aktuell erleben, was für ihn nur Möglich-
keit ist, ihm also Welt vermitteln, und die zugleich ihn als Objekt iden-
tifizieren, so daß er ihre Sichtweisen übernehmen und sich selbst iden-
tifizieren kann.“32 Diese anderen sind in der phänomenologischen Be-
trachtung nicht irgendwelche anderen Menschen, sondern zunächst
die allerersten Bezugspersonen des Menschen, d.h. seine Erziehungs-
berechtigten, jene Menschen, die sich um ihn als Säugling, Kind und
Jugendlicher kümmern. Als solche geben sie ihre individuellen und
zugleich sozial sanktionierten Traditionen, als Weltansicht und darauf
bezogene Verhaltensweisen an den Neugeborenen und v.a. an das
Kleinkind und Kind weiter. Sie verschaffen ihm im Laufe der Zeit da-
mit aller erst ein Selbstbewusstsein, das später dann, wie es system-
theoretisch formuliert ist: „als Mechanismus der Generalisierung und
der Selektivität“, neben der Sprache, einen „Mechanismus der Redukti-
on von Komplexität“ darstellt. All dies basiert phänomenologisch auf
dem Vertrauen und der Liebe, welche die ersten Bezugspersonen des
Säuglings in diesen haben und davon ausgehend ihm Selbstvertrauen
und Selbstliebe ermöglichen. Deshalb nun der Blick auf die Analogie
vom systemtheoretisch und phänomenologisch betrachteten Vertrauen.

Das „Vertrauen“ in der Systemtheorie und in der Phänomenologie

„Wo es Vertrauen gibt, gibt es mehr Möglichkeiten des Erlebens und
Handelns, steigt Komplexität des sozialen Systems, also die Zahl der
Möglichkeiten, die es mit seiner Struktur vereinbaren kann, weil im
Vertrauen eine wirksame Form der Reduktion von Komplexität zur

32 Ebd. S. 6.

I. Methode: Phänomenologische Grundlagen

32

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Verfügung steht.“33 Dem kann phänomenologisch nur zugestimmt
werden. Allerdings basiert dieses Vertrauen phänomenologisch auf
Gemeinsamkeiten von individuellen/subjektiven Traditionen als dem
konkreten Vertrauen zweier Menschen bezogen aufeinander. Anders
gesprochen: Gibt es eine Übereinstimmung von dem Individuum we-
sentlichen Tradita (Dogmen und Axiome, vgl. Teil IV), so ist eine Basis
für prinzipielles Vertrauen und damit auch Offenheit gelegt. Soziale
Traditionen (soziale Systeme) haben einen mittelbaren und unmittel-
baren positiv und negativ sanktionierenden Einfluss auf diese indivi-
duellen Traditionen und das entsprechende Vertrauen. Zugleich aber
können soziale Traditionen (Systeme) durch individuelle und intersub-
jektive Traditionen erweitert und in diesem Sinne für die mögliche
Mannigfaltigkeit von Traditionen (als Sedimente der Urtradition oder
als faktisch gewordene Verweise auf die Komplexität) geöffnet werden.

Radikale Diskrepanz zwischen Systemtheorie und Phänomenologie:
Reiner Rationalismus contra personalem Vertrauen und personales
Vertrauen contra reinem Rationalismus

Seine Untersuchung des „soziale Komplexität reduzierenden Mecha-
nismus Vertrauen“ schließt Luhmann mit einer Darstellung der „Ra-
tionalität von Vertrauen und Mißtrauen“ ab. Phänomenologisch be-
trachtet ist Vertrauen die Grundlage von Rationalität, sofern letztere
der aktuell universalen Tradition entspricht. Alleine deshalb ist es phä-
nomenologisch schon unsinnig von einer Rationalität des Vertrauens
zu sprechen. Und dies ist auch der Punkt, an dem sich Systemtheorie
und Phänomenologie radikal voneinander scheiden, an dem die Sys-
temtheorie das ist, was sie ist: system- bzw. traditionsimmanent im
Sinne des Rationalismus, den es hier nicht zuletzt gerade deshalb als
reinen solchen zu überwinden gilt. Eine Rationalität des Vertrauens
entspricht der Genese von Vertrauen als Metapher, und zwar absolute
solche. Eine solche Rationalität des Vertrauens ist funktionelles aber
inhaltsleeres Säkularistat das als solches die Universaltradition Ratio-
nalismus zementiert. Wie das systhemtheoretisch vonstatten geht, soll
also nun aufgezeigt und zugleich kritisiert werden.

33 Ebd. S. 8/9.

3. Aporie des rein rationalen Vertrauens(begriffs)

33

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Im Grunde beginnt die Sache grotesk, insofern Luhmann auf die
Phänomenologie rekurriert, um zu begründen, inwiefern es zweifel-
haft erscheine, dass „eine Ethik, die über richtiges persönliches Ent-
scheiden unterrichten will, für unser Problem der Rationalität des Ver-
trauens zureicht.“ Denn besonders die Sozialpsychologie und Phäno-
menologie hätten ein „Tieferlegen der Sozialdimension …, die Einsicht
in das Mitfungieren sozialer Beziehungen bei allem Erleben“ vollzo-
gen.34 Inwiefern dieses Tieferlegen nicht mehr oder minder als die Sys-
temtheorie auf künstlichen Perspektiven beruht und zudem vollstän-
dig weltlich verankert ist, wurde bereits skizziert (in Teil IV wird dies
ausführlich dargestellt).

Nun muss aber zunächst geklärt werden, was Luhmann selbst un-
ter dem Terminus „rational“ versteht: „»rational« [bezieht sich] nicht
auf Entscheidungen über bestimmte Handlungen, sondern auf Syste-
me und Systemerhaltungsfunktionen.“ Dies insofern, funktionsanaly-
tisch verstanden, „alle Leistungen [als rational gelten], die dazu die-
nen, menschliches Handeln in einer äußerst komplexen Welt sinnvol-
ler zu orientieren, also das menschliche Fassungs- und Reduktionsver-
mögen für Komplexität zu steigern. Das kann nur mit Hilfe von Sys-
tembildung geschehen.“35 Phänomenologisch umformuliert lässt sich
dieser Sachverhalt so darstellen: als „rational“ gelten alle Leistungen,
die dazu dienen, menschliches Handeln in einer Mannigfaltigkeit der
Traditionen sinnvoller zu orientieren, also das menschliche Fassungs-
und Reduktionsvermögen für Mannigfaltigkeit zu steigern. Das kann
nur mit Hilfe von Traditionsbildung geschehen. „rational“ bezieht sich
deshalb auf Traditionen und Traditionserhaltungsfunktionen. Vertrau-
en ist für Luhmann, von seinem Ansatz ausgehend, insofern „rational“
als ihm die Funktion zukomme, „Systempotential für Komplexität zu
erhöhen“.36 Phänomenologisch gesprochen: Vertrauen ist „rational“,
sofern ihm die Funktion zukommt, Traditionspotential für Mannigfal-
tigkeit zu erhöhen. Die Paradoxie hierbei ist: Rationalität ist selbst be-
reits eine Tradition (respektive ein System) und bedarf also aller erst
selbst des Vertrauens, um ihr Potential, in etwa als Beschreibung von
Vertrauen und Misstrauen, entfalten zu können.

34 Ebd. S. 114.
35 Ebd. S. 116/117.
36 Ebd. S. 116/117.

I. Methode: Phänomenologische Grundlagen

34

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Davon ausgehend kommt nun dem Rationalismus als Tradition
selbst das zu, was er funktionsanalytisch als Hilfsmittel des Vertrauens
beschreibt: „Vertrauen erfordert zahlreiche Hilfsmechanismen des Ler-
nens, Symbolisierens, Kontrollierens, Sanktionierens, und strukturiert
die Weise der Erlebnisverarbeitung in einer Form, die Kraft und Auf-
merksamkeit kostet. Vor allem aber ist das Vertrauen nicht nur im
Einzelfall, sondern erst recht auf Systemebene darauf angewiesen, daß
die Risikoneigung unter Kontrolle gehalten wird und die Enttäu-
schungsquote nicht zu groß wird.“37 Nun, die Enttäuschungsquote des
Rationalismus ist, wider seinen lehrenden, symbolisierenden, kontrol-
lierenden, sanktionierenden und seine Weise der Erlebnisverarbeitung
in einer Form strukturierenden, Kraft und Aufmerksamkeit kostenden
Bemühungen, in den vergangenen Jahren doch relativ hoch angestie-
gen. Deshalb auch ist das Vertrauen in ihn geschwunden.

Die aktuelle Lage kann von daher mit Luhmann und gegen Luh-
mann noch drastischer dargestellt werden, die auf die Substitution von
Vertrauen (als individuelles und sozial sanktioniertes Vertrauen in den
Rationalismus) durch Wahrscheinlichkeitsrechnung hinaus läuft, wo-
mit der Prozess der absoluten Metaphernbildung des Vertrauens im
Rationalismus und für den Rationalismus zu seiner Selbsterhaltung
abgeschlossen ist: „Je stärker die Umwelt eines Systems durch über-
greifende Systeme vor allzu starken, unvorhersehbaren Fluktuationen
bewahrt wird, desto stärker kann das System dazu übergehen, sein
Handeln an intern rationalisierten Entscheidungstechniken auszurich-
ten und Wahrscheinlichkeitsrechnung für Vertrauenserweise zu sub-
stituieren.“ So kann dann auch „scheinbar »irrational« zustandekom-
mendes Vertrauen für rational [gehalten werden], wenn und soweit es
Funktionen erfüllt, die der Systemerhaltung dienen.“38 Der so von sich
selbst abgesicherte Rationalismus kann in diesem Sinne jedes Vertrau-
en in ihn als rationales solches ausweisen. Und das tut Luhmann ja
auch! Wie könnte eine Theorie selbstironischer sein als diese. Aber um
das so genutzte und als Metapher missbrauchte Vertrauen im Dienste
des Rationalismus noch bis zu seinem bitteren Ende zu führen: „Das
Vertrauen in Systeme als Ganzes kann, wie wir sahen, entscheidend

37 Ebd. S. 117/118.
38 Ebd., S. 124.

3. Aporie des rein rationalen Vertrauens(begriffs)

35

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


davon abhängen, daß an kritischen Stellen das Vertrauen unterbro-
chen und Mißtrauen eingeschaltet wird. Umgekehrt kann nur in Syste-
men, denen vertraut wird, Mißtrauen so institutionalisiert und be-
grenzt werden, daß es nicht persönlich zugerechnet und zurückgege-
ben wird, also vor Ausuferung in Konflikte bewahrt bleibt.“ Konflikte
möchte der Rationalismus ganz sicher keine. Wie also stellt er dies an?
Er muss die „Leistung dieser verschiedenen Mechanismen [steigern],
muß ihre Kombination unabhängig von persönlichen Motivstrukturen
und Risikoneigungen [sicherstellen].“ Wie tut er dies? Durch „Organi-
sation …, die neue, unpersönliche Handlungsmotive substituiert.“ Was
geschieht dann mit dem Vertrauen im Bezug auf den organisierten Ra-
tionalismus? Organisation, so Luhmann, mache „Vertrauen und
Mißtrauen keineswegs überflüssig, aber sie entpersönlicht diese Me-
chanismen. Wer vertraut, tut das nicht mehr auf eigenes Risiko, son-
dern auf das Risiko des Systems; er muß nur noch darauf achten, daß
ihm beim Vertrauenserweis keine nachweisbaren Fehler unterlaufen.“
Da fühlt man sich an manche Politiker erinnert, denen solche nach-
weisbaren Fehler unterliefen, obwohl sie doch schon von der Verant-
wortlichkeit für ihr Handeln vom System/Rationalismus befreit waren.
Aber es gibt auch einen Lichtblick, denn was für das Vertrauen im Be-
zug auf den Rationalismus gilt, das gilt ebenso für das Misstrauen:
„Wer mißtraut, tut dies nicht mehr unter Rückgriff auf eigene Redukti-
onsweisen wie persönliche Feindschaft, Kampf oder Sicherheitsvorsor-
ge, sondern ebenfalls auf Grund des Systems“.39 In der Tat, eine per-
sönliche Feindschaft oder Kampf gegenüber dem Rationalismus und
dessen Vertretern ist keinesfalls gegeben. Mit der persönlichen Sicher-
heitsvorsorge allerdings sieht es etwas anders aus, sofern der Rationa-
lismus als zeitgenössische Universaltradition alle Lebensbereiche auch
des Individuums bestimmt: Gesundheit (Definition und Maßnahmen,
die im Falle von vom Rationalismus als solche definierte ‚Krankheit‘
zu treffen sind), Finanzen, Bildung usw. usf. Das System hat „die Ver-
haltensweisen für den Enttäuschungsfall schon vorprogrammiert und
[schützt so] den Mißtrauischen gegen alle Weiterungen“.40 Der Ratio-
nalismus sorgt also selbst dafür, dass der Vertrauensschwund in ihn

39 Ebd., S. 124/125.
40 Ebd. S. 125.

I. Methode: Phänomenologische Grundlagen

36

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


nicht allzu groß wird, indem er in etwa angibt, beschreiben zu können,
wie Vertrauen überhaupt im Bezug auf ihn funktioniert: zuweilen irra-
tional. Aber man darf beruhigt sein, denn das ist kein persönliches
Problem, das gehört einfach zum Rationalismus dazu, dass er sich ge-
legentlich selbst widerspricht respektive überlistet. Wie er dieses sein
selbstüberlistendes Wesen selbst generierte und kultiviert, wird nun
der Gang durch seine Geschichte im Spiegel der Traditionsmodelle zei-
gen.

3. Aporie des rein rationalen Vertrauens(begriffs)

37

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Tradition als (Überlebens-)Kunst und Strategie

Was sollte die Welt sein? Was sollte der Mensch sein? Diese beiden Fra-
gen begründen und bestimmen unsere Institutionen, unsere Sprachen
und Begriffe, unsere Normen und Konventionen, unsere Wissenschaf-
ten und ihrer Erzeugnisse, unsere Ethiken. All diese „Dinge“ sind zu-
gleich Produkt und Träger unserer Traditionen, die sich in all diesen
Dingen als kontingent und geschichtlich erweisen. In formaler Hin-
sicht, auf der objektiven Ebene als zu tradierende Traditionen sind sie
notwendig geschlossene Systeme; auf der Inhaltsebene, der subjektiven,
als tradiert werdende Traditionen hingegen notwendig offene, dynami-
sche Systeme. Im Wechselspiel dieser beiden Aspekte ereignet sich das
Vermögen der Tradition im doppelten Sinne, das die vorliegende Un-
tersuchung bestimmen möchte: als Vermögen des tradierenden Sub-
jekts einerseits; als Vermögen der Tradition gegenüber dem Subjekt
andererseits.

Inwiefern sind die beiden benannten Fragen nach dem Menschen
und der Welt konstitutiv für unsere Traditionen und wie hängen sie mit
der Frage nach dem Vermögen der Traditionen zusammen? Worin be-
steht dieses Vermögen? Und wieso kann (und muss) heute danach gefragt
werden? Oder anders: Wie kommt man von der Frage nach dem Sein der
Welt und dem Sein des Menschen zur Behauptung einer gegenwärtig
notwendigen Frage nach einem doppelten Vermögen der Tradition(en)?

1966 analysierte Michel Foucault die Folgen des Bezugspunkts der
„drei kritischen Fragen“ Kants: „[D]ie drei kritischen Fragen (1. Was
kann ich wissen? 2. Was soll ich tun? 3. Was darf ich hoffen?)“, so Fou-
cault, „sind auf eine vierte bezogen und gewissermaßen ihr in Rech-
nung gestellt: »Was ist der Mensch?« Diese Frage durchzieht … das
Denken seit dem Anfang des neunzehnten Jahrhunderts. Sie nimmt
unter der Hand und im voraus die Vermengungen des Empirischen
und Transzendentalen vor, deren Teilung Kant indessen gezeigt hat-

II. 

39

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


te.“41 Aufgrund dieser Vermengung, die von Kants Bezugsfrage ihren
Ausgangspunkt nimmt, hat sich die moderne Philosophie, so Fou-
caults Analyse, in einen neuen Schlaf gewogen, in jenen der Anthropo-
logie: „Die Sorge um den Menschen, die sie nicht nur in ihren Diskur-
sen, sondern auch in ihrem Pathos in Anspruch nimmt, die Sorgfalt,
mit der sie ihn als lebendiges Wesen, als arbeitendes Individuum oder
als sprechendes Subjekt zu definieren versucht, signalisiert nur für die
schönen Seelen das schließlich wiedergekommene Jahr eines mensch-
lichen Reichs. Tatsächlich handelt es sich … um eine empirisch-kriti-
sche Reduplizierung, durch die man den Menschen der Natur, des Wa-
rentauschs und des Diskurses als Grundlage seiner eigenen Endlichkeit
zur Geltung bringen will.“42 Mit anderen Worten könnte man sagen,
der Mensch des modernen Denkens respektive der Anthropologie und
neuzeitlichen Rationalität ist der neue Gott des Menschen. Insofern
gibt er auch nur den schönen, d.h. den sich in quasi neuplatonisch-
transzendentalen Bezug zu diesem Gott-Menschen erkennenden See-
len, Hoffnung auf die Rückkehr in das diesem Gott-Menschen zukom-
mende Gott-Mensch-Paradies, also in den so erdachten Urgrund des
endlichen Menschen. Der empirisch-kritisch (rational) geschaffene
Gott-Mensch, als Abklatsch oder Idee des endlichen Menschen in Ge-
stalt seiner Bedingungen zur Möglichkeit, scheint so die Antwort auf
die Frage nach dem Sein des Menschen geschaffen zu haben, indem
der kritisch-empirische Mensch sich denkend reduplizierte: Im Den-
ken schuf der endliche Mensch den Gott-Menschen, der ihm dann
zum dauerhaften Schöpfer und Retter aus seiner Endlichkeit gereichen
soll. Die Folge: „In dieser Wendung bedeckt die transzendentale Funk-
tion mit ihrem gebieterischen Raster den untätigen und grauen Raum
der Empirizität. Umgekehrt beleben sich die empirischen Inhalte, rich-
ten sich allmählich auf, stehen und werden sogleich in einen Diskurs
aufgenommen, der ihre transzendentale Anmaßung in die Ferne rückt.
Und plötzlich hat die Philosophie in dieser Wendung einen neuen
Schlaf gefunden, nicht mehr den des Dogmatismus, sondern den der

41 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaf-
ten, Frankfurt am Main 1974 (= suhrkamp taschenbuch wissenschaft 96, 1. Aufl.),
S. 410.

42 Ebd., S. 410/411.

II. Tradition als (Überlebens-)Kunst und Strategie

40

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Anthropologie.“43 In der vorliegenden Arbeit wird dieser Schlaf als
Schlaf der Rationalität respektive Tradition in ihrer Selbstüberlistung
begriffen. Also als Schlaf des zeitgenösssischen reinen Rationalismus.
Ausgehend von dieser Analyse ist das Verschwinden des Menschen zu
konstatieren, der sich auflöst in den Bedingungen zur Möglichkeit, so-
bald sich der philosophische Reflex auf ihn richtet, er ist im Rationali-
tätsschlaf versunken. Damit ist auch die Bezugsfrage in die Leere ge-
laufen und bleibt nur in der Erinnerung, als geschichtliches Faktum ei-
nes erfüllten Traumes, der aber eben nicht mehr und nicht weniger als
ein Traum ist (in der vorliegenden Arbeit: die vergangene Utopie). Die
Frage kann nun nur noch in der Vergangenheitsform eines Wunsch-
traumes nach Antwort gestellt werden: Was sollte der Mensch sein?

Hans Blumenberg würde das, was Foucault als Reduplizierungen
der empirisch-kritischen Vernunft zur Grundlage der menschlichen
Endlichkeit beschreibt mit dem Begriff der Säkularisate fassen. Der
Mensch hat sich gewissermaßen das Säkularisat seines Seins geschaf-
fen. Foucault spricht die Anthropologie freilich nicht als säkularisierte
Theologie und damit auch nicht als säkularisierte Eschatologie an, ge-
rade einer solchen Kennzeichnung begegnet er polemisch, indem er
ihr den Zustand des neuen Schlafes vorhält. Foucault entzieht damit
seinen spielerisch theologischen Formulierungen gerade ihre Sinnhaf-
tigkeit, sie sind lediglich polemischer Ausdruck der unterschwelligen
Hilflosigkeit, die er der modernen Philosophie unterstellt und auf-
grund derer sie in die Leere laufen muss und im Schlaf versinkt. So
liegt er implizit mit Blumenberg auf einer Erkenntnisstufe, wenn die-
ser, zunächst bezüglich der sprachlichen Ebene, schreibt: „Die Dauer-
haftigkeit sakral geprägter Sprachelemente sehe ich nicht als ein quasi-
mechanisches Phänomen ihrer Trägheit an, sondern als einen auf-
schlußhaltigen und interpretierbaren Sachverhalt. Die Umbesetzung
von Systemfunktionen im Prozeß des Epochenwandels bedingt die
sprachliche Konstanz in vielfältiger Weise. [… Dieser Vorgang ähnelt
am ehesten der Ritualisierung: Einer traditionell eingeübten Hand-
lungsform ist der sie motivierende Vorstellungsgehalt und damit ihre
Verständlichkeit verloren gegangen, das Handlungsschema steht zur
Disposition für eine nachträgliche Ausdeutung und Integration in

43 Ebd., S. 411.

II. Tradition als (Überlebens-)Kunst und Strategie

41

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


einen neuen Sinnzusammenhang, der sich damit vor allem ihrer sank-
tionierten Fraglosigkeit bedient und versichert. So bezeichnet auch das
fortdauernde, aus der Sakralsphäre kommende Sprachelement eine
Stelle, an die nicht gerührt werden darf und die zugleich Vertrautheit
und Weihe für das Bewußstein besitzt.“44 Nicht jedoch das Festhalten
an der Sprache, sondern das Festhalten an den großen Fragen bildet
die eigentliche Grundlage für eine Geschichtsauffassung im Sinne der
Säkularisierung, der Blumenberg entschieden entgegentritt. Zu diesen
großen Fragen gehören jene nach der Welt und dem Menschen: „Als
Erklärungsformel geschichtlicher Vorgänge konnte »Säkularisierung«
überhaupt nur dadurch so plausibel erscheinen, daß vermeintlich ver-
weltlichte Vorstellungen weitgehend auf eine Identität im geschichtli-
chen Prozeß zurückgeführt werden können. Diese Identität freilich ist
nach der hier vertretenen These nicht eine solche der Inhalte, sondern
der Funktionen. Es können eben ganz heterogene Inhalte an bestimm-
ten Stellen des Systems der Welt- und Selbstdeutung des Menschen
identische Funktionen übernehmen.“45 Dies heißt letztlich nichts an-
deres als dass das neuzeitliche Denken, d.h. das rationale Denken kei-
nen Erkenntnis- und damit Freiheitsgewinn, sondern lediglich eine Er-
kenntnis- und Freiheitsdoppelung erzeugte. Für das moderne Denken,
das Foucault anspricht, bedeutet dies, dass es im Grunde gar nicht an-
ders konnte, als in der Ablehnung des dogmatischen Schlafs, in jenen
neuen Schlaf der Anthropologie zu verfallen, insofern die christliche
Theologie, folgt man Blumenberg, „neue »Stellen« in den Rahmen der
über die Welt und den Menschen möglichen und erwartbaren Aussa-
gen eingebracht [hatte], die nicht ohne weiteres wieder eingespart oder
in theoretische Ökonomie unbesetzt gehalten werden konnten.“46 Die
traditionell eingeübte traditionelle Handlungsform als solche bleibt
eben erhalten. Deshalb gilt es, sich fragend an diese zu wenden, inso-
fern man aufwachen und damit einher (utopisch) träumen können
möchte. Was der Rationalität so zum Verhängnis wurde, stellte für die
Theologie keine Schwierigkeit dar: „Unbeantwortbare Fragen nach der
Totalität der Welt und der Geschichte, nach der Herkunft des Men-
schen und der Bestimmung seines Daseins brauchte es für die Theolo-

44 Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, S. 88.
45 Ebd., S. 73.
46 Ebd.

II. Tradition als (Überlebens-)Kunst und Strategie

42

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


gie nicht zu geben. Darin begründet die Leichtigkeit, mit der sie Titel
in den Haushalt der menschlichen Wissensbedürfnisse eingebracht
hat, deren Einlösung jede sich nicht gleicherweise auf transzendentale
Quellen berufende Erkenntnis schwer oder gar unmöglich werden
mußte.“47 Das neuzeitliche – und mit Foucault in der Folge das mo-
derne Denken – ist diesem Problem des so von der christlichen Theo-
logie mit Leichtigkeit (d.h. mit Foucault gesprochen: im Korrespon-
denz-Denken) gefüllten menschlichen Haushalt der Wissensbedürf-
nisse, das Blumenberg als ein allgemeines der Epochenschwelle be-
schreibt, ausgeliefert: „Die Problematik des Fragenüberhangs ist vor al-
lem eine solche der Epochenschwellen, der Phasen sich mehr oder we-
niger schnell wandelnder Grundsätze für die Beschaffung sehr allge-
meiner Erklärungen. Der Vorwurf, ein theoretisches System leiste zu
wenig für das Welt- und Selbstverständnis des Menschen im großen
und ganzen, wird seltener ausgesprochen, als er tatsächlich den Urhe-
bern und vor allem den epigonalen Verfechtern solcher Systeme ge-
genwärtig zu sein scheint, wenn sie deren umfassenden Problembewäl-
tigungsnachweis antreten müssen zu glauben. Nicht so sehr der »Tota-
litätsanspruch« der neuzeitlichen Vernunft als vielmehr deren Totali-
tätspflicht könnte als Säkularisat beschrieben werden.“48 Eine solche
Pflicht bedingt die Absolutheit der Tradition der Rationalität in der ge-
genwärtigen Gestalt des Reinen Rationalismus als Universaltradition.
In gleicherweise ist die Anthropologie das Säkularisat des modernen
Denkens. Das heißt: Funktional hängt sie an den großen Fragen, die
sie mit anderem Inhalt, namentlich mit dem Sein des Menschen als ein
redupliziertes füllt. Jedoch gilt, mit Blumenberg, „daß wir uns von der
Vorstellung frei machen müssen [werden], es gebe einen festen Kanon
der »großen Fragen«, die durch die Geschichte in konstanter Dring-
lichkeit die menschliche Wißbegierde beschäftigen und den Anspruch
auf Welt- und Selbstdeutung motivieren.“49 Neue Fragen ergeben sich
aus dem Schwund von Glaubwürdigkeit und Geltung von als „Urzeu-
gungen“ gegründeten Antworten. D.h. von „spontan [entstandenen],
aus der Autorität nicht-rationaler Verkündigungen hervorgehende
»Urzeugungen« der großen und akut wirksamen Behauptungen vom

47 Ebd., S. 74.
48 Ebd., S. 76.
49 Ebd., S. 75.

II. Tradition als (Überlebens-)Kunst und Strategie

43

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Typus der eschatologischen Naherwartung, der Schöpfungslehre oder
der Erbsündendoktrin.“50 Es sei daran erinnert, dass mit Foucault das
moderne Denken in der Anthropologie eine solche eschatologische
Naherwartung (die Wiederkehr des Reichs des Menschen) als Antwort
erzeugt hatte, eben aufgrund des vorgefundenen Fragenüberhanges.
Dem ist nur zu entgehen, wenn „es gelingt, die Frage[n] selbst kritisch
zu destruieren und am System der Welterklärung Amputationen vor-
zunehmen.“51 Und die Frage, die kritisch zu destruieren ist, ist – so-
wohl mit Foucault als auch mit Blumenberg – die Frage nach dem Sein
des Menschen (und die damit zugleich gestiftete Aussicht auf sein
Heil). Was Blumenberg für die neuzeitliche Philosophie geltend macht,
gilt in der Folge nicht weniger für die moderne Philosophie: „Auch wo
sich die neuzeitliche Philosophie im schärfsten Widerspruch zu ihrer
als »überwunden« erklärten theologischen Vorgeschichte begreift, ist
sie an den Bezugsrahmen ihrer Absagen gebunden.“52 In diesem Sinne
gilt es ein dialektisches Verhältnis zur Tradition (Rationalität) einzu-
nehmen und zwar eines, das die Absagen mit einbezieht, namentlich
das, was hier als Logos-Vernunft, respektive Utopie begriffen wird, die
Blumenbergschen Ansichten, Träume, Wünsche, Hoffnungen.53

Blumenberg stellt die großen Fragen konsequent nur in der Ver-
gangenheitsform. In Anlehnung an Kant fragt er: „Was wollten wir
wissen?“, und fügt hinzu, dass man sich bei dieser Frage „nicht durch
die Einsicht abschrecken lassen [darf], die Ansprüche würden in der
Geschichte allemal von den Resultate unterboten.“ Vielmehr sei zu
vermuten, „daß auch die Enttäuschungen des Studiums wert sind, weil
ihre bohrende Unbestimmtheit ein Moment geschichtlicher Grund-
stimmung auf der Skala von der Resignation bis zum Weltzorn ist. Was
war es, was das Wissen zu bieten schien, als Verheißung vorstellte? Wie
musste, wie sollte die Welt sich darbieten, wenn die Ungewissheit nicht
mehr Unbehagen bereiten sollte, woran man mit ihr wäre?“54 Blumen-
bergs Bezugspunkt ist also zunächst nicht das Sein des Menschen, son-

50 Ebd., S. 76.
51 Ebd.
52 Ebd., S. 79.
53 Vgl. hierzu: Hans Blumenberg, „Über dieses Buch“, in: ders., Die Lesbarkeit der

Welt, Frankfurt am Main 1986 (= suhrkamp taschenbuch wissenschaft 592).
54 Ebd.

II. Tradition als (Überlebens-)Kunst und Strategie

44

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


dern seine Art und Weise der Welterschließung, die Geschichte seines
Begriffs von Welt, der ihm im aufrechten Gang als Horizont erscheint,
dem er, so fixiert, ohne Furcht und Unbehagen gegenübertreten kann.
Blumenbergs Bezugsfrage kann man damit wie folgt formulieren: Was
sollte die Welt sein? Oder auch: Worin bestand die Utopie und welche
Tradition hat sich daraus ergeben?

Diesen beiden Fragen – Was sollte der Mensch sein? Was sollte die
Welt sein? – wird die vorliegende Untersuchung also bei der Betrach-
tung der Traditionsmodelle und den damit konstituierten verschiede-
nen Traditionsbegriffen (respektive Mensch- und Weltbegriffe) nach-
gehen. Denn von dort ausgehend haben sich die Verheißungen und
Hoffnungen, aber auch die Enttäuschungen ihrer Antworten in Insti-
tutionen, Normen und Konventionen, in der Sprache, in den Wissen-
schaften, kurzum in den ihn umgebenden und beheimatenden „Din-
gen“ niedergeschlagen und abgelagert. Nicht zuletzt in seiner Vernunft,
genauer noch als seine Vernunft (als Reine Rationalität). In ihnen je-
doch entdeckt sich, erneut mit Foucault gesprochen, „der [moderne]
Mensch nur als mit einer bereits geschaffenen Geschichtlichkeit ver-
bunden:

er ist niemals Zeitgenosse jenes Ursprungs, der durch die Zeit der Dinge
hindurch sich abzeichnet und sich verheimlicht. Wenn er sich als Lebewe-
sen zu definieren versucht, entdeckt er seinen eigenen Anfang nur auf
dem Hintergrund eines Lebens, das selbst lange vor ihm begonnen hat.
Wenn er versucht, sich als arbeitendes Wesen zu erfassen, bringt er die
rudimentärsten Formen davon nur an den Tag innerhalb einer menschli-
chen Zeit und eines menschlichen Raumes, die bereits institutionalisiert,
bereits von der Gesellschaft beherrscht sind. Wenn er seine Essenz als die
eines sprechenden Subjekts zu definieren versucht, diesseits jeder effektiv
konstituierten Sprache, findet er stets nur die Möglichkeit der bereits ent-
falteten Sprache und nicht das Gestammel, das erste Wort, von dem aus
alle Sprachen und Sprache selbst möglich geworden sind. Stets auf dem
Hintergrund eines bereits Begonnenen kann der Mensch das denken, was
für ihn als Ursprung gilt.“55

Auf dem bereits Begonnenen also, auf dem Fundament, das die nicht
zu ihrem Ursprung zurückverfolgbare, niemals in der Rückschau ein-
zuholende Zeit der Dinge als eine dann und dann begonnene gibt, das
Fundament, auf das er zum Zeitpunkt seiner Geburt als Geworfener

55 Foucault, Ordnung der Dinge, S. 398.

II. Tradition als (Überlebens-)Kunst und Strategie

45

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


geworfen wird, dort kann der Mensch sich seinen Ursprung erschlie-
ßen. Damit ist sein Ursprung „für ihn absolut nicht der Beginn, eine
Art erster Morgen der Geschichte, seit dem sich alle späteren Errun-
genschaften aufgehäuft hätten.“ Der Ursprung erweist sich vielmehr
als „dünne Oberfläche“ des Ursprünglichen. „Der Ursprung liegt eher
in der Weise, in der der Mensch im allgemeinen, jeder Mensch sich
nach dem bereits Begonnenen der Arbeit, des Lebens und der Sprache
artikuliert. [… In diesem Sinne ist zweifellos die Ebene des Ursprüng-
lichen für den Menschen das, was ihm am nächsten ist: jene Oberflä-
che, die er unschuldig, stets zum ersten Mal beschreitet“. Doch diese ist
„völlig bevölkert mit jenen komplexen Vermittlungen, die in ihrer ei-
genen Geschichte die Arbeit, das Leben und die Sprache gebildet und
niedergelegt haben.“ Der Mensch wiederbelebt demzufolge „stets die
Vermittlungen einer ihn fast unendlich beherrschenden Zeit, [ohne es
zu wissen] … [A]ber es muss doch auf eine bestimmte Art gewusst
werden, weil dadurch die Menschen in Kommunikation treten und
sich in dem bereits geknüpften Raster des Verstehens befinden.“ Die-
ses Wissen erweist sich als „begrenzt diagonal und partiell, weil es von
allen Seiten mit einem immensen Gebiet an Schatten umgeben ist, in
dem die Arbeit, das Leben und die Sprache ihre Wahrheit (und ihren
eigenen Ursprung) sogar denen verbergen, die sprechen, existieren
und sich an der Arbeit befinden.“56

Das Wissen, von dem Foucault hier spricht, wird in der vorliegen-
den Arbeit als Tradition begriffen; das Gebiet an Schatten hingegen,
entspricht dem Bereich der Utopie. In der Tat betonte auch Blumen-
berg, dass das, was wir je wissen wollten, zumeist in Enttäuschung en-
dete, so dass er der Aufdeckung der Ansichten, die gewissermaßen als
unerfüllte und unerfüllbare Wahrheitsvorentwürfe gelten können, die
nicht von Einsichten eingeholt, evident gemacht werden konnten,
einen höheren Stellenwert zuordnete (im Sinne der Arbeit: der (ver-
gangenen) Utopie).57 Die erhoffte Zukunft liegt im Schatten, nur das
Wollen erscheint im Licht der Gegenwart, um zu erlöschen, wenn es
sich nicht in den Dingen ablagern konnte, sondern enttäuscht wurde.
Die archäologischen Schichten bestehen aus den Überresten des ent-

56 Ebd., S. 398/399.
57 Blumenberg, „Über dieses Buch“, in: ders., Die Lesbarkeit der Welt.

II. Tradition als (Überlebens-)Kunst und Strategie

46

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


täuschten Gewollten, dessen Ursprung als Utopie hingegen bergen sie
nicht.

Foucault sah die zeitgenössische Philosophie in wohligem anthro-
pologischem Schlaf versunken. Zugleich war für ihn die Anthropolo-
gie als „grundlegende Disposition“ des Philosophischen Denkens seit
Kant „im Begriff, sich unter unseren Augen aufzulösen“. Wir würden
beginnen, so Foucaults Analyse, in dieser Dispostion „gleichzeitig das
Vergessen des Anfangs, der sie möglich gemacht hat, und das hartnä-
ckige Hindernis, das sich widerspenstig einem künftigen Denken ent-
gegenstellt, zu erkennen und kritisch zu denunzieren.“ Das Ende des
Menschen, das in dieser doppelten Bewegung prognostizierbar wird,
gibt die „Leere des verschwundenen Menschen … als die Entfaltung
eines Raums, in dem es schließlich möglich ist, zu denken.“ Und
„[a]llen, die noch vom Menschen, von seiner Herrschaft oder seiner
Befreiung sprechen wollen, all jenen, die noch fragen nach dem Men-
schen in seiner Essenz, jenen, die von ihm ausgehen wollen, um zur
Wahrheit zu gelangen, jenen umgekehrt, die alle Erkenntnis auf die
Wahrheit des Menschen selbst zurückführen, allen, die nicht formali-
sieren wollen, ohne zu anthropologisieren, die nicht mythologisieren
wollen, ohne zu demystifizieren, die nicht denken wollen, ohne so-
gleich zu denken, daß es der Mensch ist, der denkt, all diesen Formen
linker und linkischer Reflexion“ setzt Foucault „ein philosophisches
Lachen [entgegen] – das heißt: ein zum Teil schweigendes Lachen.“58

In jenem Moment, in dem Foucault philosophisch lacht, könnte man
in einem Ausbruch der Enttäuschung und Erschöpfung getrost auch
philosophisch weinen: Was überhaupt vermag der Mensch? Und was
sollte er in Anbetracht der Lage vermögen? Da schweigt Foucault, au-
ßer dass er ihm den neu entstehenden Denkraum zugesteht. Diesen
mit einer – wie auch immer gearteten – modernen positiven Metaphy-
sik zu füllen, würde in den dogamtischen Schlaf zurückführen, als Ver-
such der Umkehr eines Prozesses, der nicht umkehrbar ist, „so oft ihn
rückgängig zu machen auch versucht worden ist, am radikalsten durch
die reformatorische Theologie“59 Mit anderen Worten: es wäre absurd
dem Denken nun erneut absolute Heilserwartungen als Inhalt anzu-

58 Foucault, Ordnung der Dinge, S. 412.
59 Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, S. 77.

II. Tradition als (Überlebens-)Kunst und Strategie

47

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


bieten. Jedoch ist es legitim, über die „komplexen Vermittlungen“ Fou-
caults sowie die „Handlungsmuster“ Blumenbergs nachzudenken,
über das gleichzeitige Wissen und Unwissen, das Raster des Verste-
hens, das nicht der Mensch selbst ist, und ihm dennoch seine Ur-
sprünglichkeit, respektive seine Identität und Individualität als eine zu
ermöglichende ermöglicht. Das Denken über diese ist nach Foucault
ein legitimes Denken im entstanden Raum (dem im Grunde immer
„leeren Raum von Welt und Ich“60) Die vorliegende Untersuchung be-
greift diese „komplexen Vermittlungen“ und „Handlungsmuster“ als
Traditionen und Traditionsgeschehen sowie deren Niederschlag. Als
solche haben sie ein spezifisches Vermögen in Potenzialität, das auf ein
Vermögen im Menschen trifft, um gleichsam aktualisiert zu werden.
Namentlich das Vermögen der Vertrauensstiftung, nicht gegen, son-
dern mit der Zeit und dem Raum. Nur vor diesem Hintergrund ver-
mag der Mensch – er vermag die Kunst des Lebens, die jedoch immer
die Kritik am Traditionalen einschließt, d.h. in eine Dialektik der Ver-
nunft mündet. In Teil IV wird aufgewiesen, dass dieses als Lebens-
kunst bestimmte Vermögen eines der Habitualität, und zwar jener der
Tradition ist, die der Habitualität der dialektischen Vernunft im kultu-
rell evolutionären Prozess entspricht.

Wenn der Mensch im Denken verschwunden ist, so ist er dort, in
der Lebenskunst und -praxis zu finden, und der leere Raum als immer
gegebene Spielwiese für neues Denken kann mit der Frage nach einem
Vermögen gefüllt werden, das weder des Menschen Herrschaft, noch
seine Befreiung ist, noch die Frage nach seiner Essenz. Es ist keine Fra-
ge nach der Wahrheit, keine anthropologisierte Formalisierung, noch
demystifizierende Mythologie, und auch ist nicht das Denken als Den-
ken des Menschen in den Gedanken genommen. Was der Mensch ist,
bleibt mit dieser Frage kontingent und geschichtlich, ebenso seine

60 Diesen „leeren Raum von Welt und Ich“ hat Gottfried Benn in seinem Gedicht Ein
Wort beschrieben: Ein Wort. Ein Wort, ein Satz –: aus Chiffren steigen / erkanntes
Leben, jäher Sinn, / die Sonne steht, die Spären schweigen / und alles ballt sich zu
ihm hin. / Ein Wort –, ein Glanz, ein Flug, ein Feuer, / ein Flammenwurf, ein Ster-
nenstrich -./ und wieder Dunkel, ungeheuer, / im leeren Raum um Welt und Ich.
Gottfried Benn, Gedichte. In der Fassung der Erstdrucke, mit einer Einführung hrsg.
v. Bruno Hillebrand, Frankfurt am Main 1999 (= 13. Aufl.; Reihe: Gottfried Benn.
Gesammelte Werke in der Fassung der Erstdrucke. Vier Bände, textkritisch durch-
gesehen und hrsg. v. Bruno Hillebrand). Hier: S. 304.

II. Tradition als (Überlebens-)Kunst und Strategie

48

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Überzeugungen vom Sein oder Wesen der Welt. Und selbst die als Tra-
ditionen begriffenen „komplexen Vermittlungen“ und „Handlungs-
muster“ werden in ihrer kontingenten und zeitlichen Wandlung gefasst,
ohne die Geschichte zum neuen Gott oder zum Wirken eines absolu-
ten Geistes zu erklären. Die Frage nach dem Vermögen und dem Ver-
trauen bleibt eine dauerhaft in der individuellen Lebenskunst zu be-
antwortende Frage, eine Herausforderung, die niemals endgültiges
Heil in einer definitiven, gleichsam universalen, totalen Antwort findet.
Traditionen sind formal nur relativ geschlossene, ‚heile‘ Systeme; auf
der Inhaltsebene erweisen sie sich als andauernd aufgebrochen und in-
sofern offene Systeme. So paradox dies im ersten Moment erscheint,
sind es aber genau eben jene „Verwundungen“, die die Fortdauer einer
formalen relativen Geschlossenheit als ‚heile Totalität‘ gewährleisten.
Ein solches heiles Ganzes besteht durch die Erkenntnis seiner Verletz-
lichkeit und Mannigfaltigkeit, die nicht nur als Binsenweisheit gerade
seine Stärke und Stabilität bedingt. Was also ist das Vermögen der Tra-
ditionen, und inwiefern beginnt an ihren Grenzen die Utopie? Kurz:
worin besteht die Lebenskunst? Diese Frage soll sich ganz am Ende der
vorliegenden Arbeit beantwortet finden. Nun gilt es zunächst danach
zu fragen, wie der Mensch und wie die Welt bislang sein sollten, zu-
dem welche Funktionen dabei der Tradition als Tradition zugespro-
chen wurde.

II. Tradition als (Überlebens-)Kunst und Strategie

49

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Horror Vacui: Tradition als Vernunft

Was Tradition ist, kann philosophisch zunächst nicht unabhängig von
der Frage nach ihrem Begriff beantwortet werden. Dabei erweist sich
ihr Begriff in doppelter Weise plural: er ist plural im Sinne der geistes-
wissenschaftlichen Disziplinen, die sich seiner bemächtigen und/oder
ihn untersuchen; und er ist plural im Sinne der Zeiten bzw. Epochen,
in denen er entsteht und/oder auf die er rekurriert. Eine philosophi-
sche Untersuchung muss sich dieser Vielfalt, also dem disziplinären
und historischen Spektrum des Begriffes stellen. Dabei wird keine Be-
griffsgeschichte im Sinne einer Chronologie geschrieben. Vielmehr ist
von einer Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen auszugehen, insofern ein
Begriff zwar historisch verortet werden kann, seine Dauer oder Aktua-
lität aber nicht von der Dauer der Epoche abhängig ist, in der er be-
gründet wurde oder auf die er rekurriert. Die Modelle werden viel-
mehr gewissermaßen zeitlos unterteilt in: a) absolute und b) empathi-
sche Modelle. Insgesamt kann hierbei allerdings dennoch und insofern
eine historische Entwicklungslinie aufgezeigt werden, als die emphati-
schen Modelle die absoluten aufklären wollen. Man kann diese Ent-
wicklung der Modelle beschreiben als die Entwicklung oder Fort-
schreibung des Traditionsbegriffes von der Welt- und Ordnungssiche-
rung zur zunehmenden Identitätssicherung des Menschen als ge-
schichtliches Wesen. Oder: Vom Traditionsabsolutismus über eine
Traditionsaufklärung, zur Traditionsmoderne und schließlich Traditi-
onspostmoderne, d.h. vom Schlaf des Dogmatismus zum anthropolo-
gischen, hermeneutischen und schließlich rationalistischen Schlaf. So-
gleich ist damit die Geschichte eines Vermögens angesprochen, na-
mentlich des Vermögens der Tradition in doppelter Weise: 1. als Ver-
mögen des tradierenden Subjekts 2. als Vermögen der zu tradierenden
Tradition. Es ist die Geschichte einer Selbstbehauptung, die sich auch
und gerade gegenwärtig als Selbstbehauptung der Traditionen in ihrer
Mannigfaltigkeit und als Selbstbehauptung des Subjekts und der Welt-
gemeinschaft in Anbetracht dieser Mannigfaltig erweist.

III. 

51

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Das Faktum der Gleichzeitigkeit verschiedener Traditionen und
Traditionsbegriffe begreift die vorliegende Untersuchung als Heraus-
forderung, der sich nicht nur der Philosoph, sondern auch die Tradi-
tionen respektive ihre Träger bzw. Tradienten stellen müssen, wenn sie
sich vor Traditionsinzest und Traditionskannibalismus schützen wol-
len. Im Dazwischen der beiden Extreme (Abschottung und Aus-
schlachtung von, bis hin zur Vernichtung und gewaltsamen Einverlei-
bung anderer Traditionen) ereignet sich die besagte Lebenskunst: das
Vermögen der Traditionen in doppelter Weise, d.h. Übernahme und
Kritik. Eine Lebenskunst, die in Teil IV als Phänomenologische Herme-
neutik der Habitualität beschrieben werden wird.

Die untersuchten Traditionsmodelle sind exemplarisch. Das be-
deutet, dass sich vielleicht auch noch weitere Vertreter für das jeweilige
Modell und verschiedensten Abschattierungen finden lassen. Hier
wird gewissermaßen von Idealtypen im Weberschen Sinne ausgegan-
gen. Dabei fragt die Untersuchung des Gangs der Vernunft durch die
Geschichte im Spiegel dieser Traditionsmodelle und -begriffe nach je-
weils vier Aspekten der Tradition in den vorgestellten Traditionsmo-
dellen: zum einen nach der a) jeweiligen Vermittlungsstruktur, zum an-
deren nach dem b) jeweiligen Inhalt, d. h. dem Traditum; darüber hi-
naus fragt sie nach dem c) jeweiligen Vermögen der Tradition und, zu-
letzt, dem d) korrespondierenden Vermögen auf Seiten des (tradieren-
den) Subjekts. Diese vier Aspekte entstammen dem Pieperschen Tradi-
tionsmodell, dem Anfangspunkt der Untersuchung. Insofern Josef Pie-
per den unaufgeklärten Begriff von Tradition wider der Aufklärung
verteidigt ist in dieser Struktur die Logos-Vernunft als unaufgeklärte
Vernunft ausgedrückt. Deshalb bietet sie sich als Analyseinstrument
für den Gang durch die Geschichte an: Das, was Blumenberg als Fra-
genüberhang und als Systemfunktionen inklusive ihrer Übernahmen
beschreibt, ist in diesen vier Aspekten als Momente des traditional ein-
geübten traditionalen Handelns ausgedrückt. Dadurch können sie in
ihrer formalen und systematischen Statik (die zugleich die Dynamik
transportiert), den Blick auf die Ersetzungsleistungen lenken und inso-
fern aufzeigen, inwiefern die Logos-Vernunft im Gang durch die Ge-
schichte als Funktion übernommen und zugleich verdrängt wurde.
Dabei gibt die Vermittlungsstruktur Auskunft über die jeweilige als
solche erfasste Vernünftigkeit von Tradition; der Inhalt ist Ausdruck

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

52

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


der (vergangenen) Utopie; das Vermögen der Tradition sowie des Sub-
jekts gibt Auskunft über die jeweiligen Vorstellungen von Welt und
Mensch oder Mensch in der Welt (Tradition).

Das absolute Traditionsmodell Josef Piepers: „Heilige Tradition“ als
Theasaurus der Menschheit

Das folgend analysierte Traditionsmodell wird als „absolutes“ sol-
ches bezeichnet, weil es im Anschluss an die und entgegen der Aufklä-
rung von einem absoluten Traditionsbegriff ausgeht. Josef Pieper ver-
drängt die Aufklärung gewissermaßen und hält in diesem Sinne an
einem absoluten Begriff der christlichen Tradition fest. Die Schwäche
dieses Modells ist grundgelegt mit seinem absoluten Begriff von Tradi-
tion.

Ausgehend von vier Elementen des Begriffs – der Überliefernde,
der Empfänger, das zu Überliefernde/das Überlieferte, die zeitliche
Aufeinanderfolge – entfaltet Josef Pieper einen Traditionsbegriff, der
wesentlich auf der Kategorie absoluter, nicht weiter hintergehbarer
Zeit, respektive göttlicher Ewigkeit beruht. Infolge dieser Setzung er-
weisen sich alle vier hier zu untersuchenden Aspekte, a) die Vermitt-
lungsstruktur, b) das Traditum, c) das Vermögen der Tradition, d) das
Vermögen des tradierenden Subjekts, als absolut und nicht hintergeh-
bar. Dabei verbirgt Piepers formale Untersuchung zunächst ihre Be-
dingung zur Möglichkeit. D. h. in Piepers Überlegung wird zum End-
punkt, was implizit schon immer Anfangspunkt der gesamten Unter-
suchung gewesen: der christliche Gott. Er ist als absolute Autoritäten
die Grundlage der Vermittlungsstruktur der so verstandenen Tradition;
er ist als absolute Wahrheit zugleich das Traditum der Tradition; als
absolute Grundlage allen Seins und dessen Heils ist er das Vermögen
der Tradition; und zuletzt ist er als Offenbarung und Gnade auch das
korrespondierende Vermögen auf Seiten des Subjekts. Nichts in diesem
Traditionsmodell und -begriff entzieht sich dem Absoluten als dem
christlichen Gott. Dies soll im Folgenden nun ausführlich dargestellt
werden, beginnend mit der Analyse der Vermittlungsstruktur, um das
Modell anschließend der Kritik zu unterziehen.

1.

1. Das absolute Traditionsmodell Josef Piepers: „Heilige Tradition“ als Theasaurus der Menschheit

53

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Die Vermittlungsstruktur

„Tradition als Weitergabe von unkritisch Empfangenem schließt, Kraft Defi-
nition, in sich, daß der Empfangende sich stützt und verlässt auf die ur-

sprungsnähere Kraft eines anderen und: daß dieser andere einen unmittel-
bareren Zugang besitzt zu dem Ursprung des Traditum – unmittelbarer, als

er dem Empfangenden offensteht.“61

Pieper gibt in seinen Überlegungen zu Tradition an, nur den „unabge-
schwächten Begriff der Tradition“62, „Überlieferung in einem absolu-
ten Sinn“63 herausarbeiten zu wollen. Das heißt für ihn, dass Tradition
kein Dialog und damit weder ein Austauschprozess auf Augenhöhe,
noch ein Lernprozess ist. Ein Dialog als Austauschprozess würde sich
in der Gleichzeitigkeit vollziehen. „Überlieferung hingegen vollzieht
sich nicht in der Gleichzeitigkeit. Der Überliefernde meint den Emp-
fangenden als einen Nachfolgenden, als den Sohn, den »Jüngeren«,
den Erben, der das Mitgeteilte für die Zukunft, für die kommenden
Generationen in Empfang nimmt.“ Da man hier noch immer einen
Lernprozess annehmen könnte (der Jüngere lernt vom Älteren), arbei-
tet Pieper ein ihm zufolge nur dem Begriff der Tradition zukommen-
des Begriffselement heraus, namentlich die Mitteilung als die Mittei-
lung eines zuvor Empfangenen. Pieper leitet dieses Element ethymolo-
gisch ab: „Das »trans«, das in Tradition steckt …, enthält, so scheint es,
den Hinweis auf drei Orte: erstens auf den Ort, von wo etwas zu Über-
lieferndes geholt wird; zweitens auf den Ort, wohin es gebracht wird;
drittens auf den Ort an dem der Überliefernde sich befindet. [… Als
ein Akt der Überlieferung, der traditio, wird, streng genommen, nur
jene Form der Mitteilung bezeichnet, in welcher etwas kundgetan
wird, das »von anderswoher« genommen ist.“64 Deshalb entspricht die
Vermittlungsstruktur in Piepers Modell wesentlich der Struktur von
autoritärem Sender und untergebenem Empfänger, die sich letztlich
auf die Struktur Gott und (auserwählter oder begnadeter) Mensch re-
spektive kirchliche Autorität und Laie reduzieren lässt.

a)

61 Josef Pieper, „Über den Begriff der Tradition“, in: Traditionen im Industriezeitalter,
hrsg. v. Vorstand des Landesverbandes nordrhein-westfälischer Geschichtslehrer,
Düsseldorf 1959, S. 9-13. Hier: S. 15.

62 Ebd.
63 Ebd., S. 17.
64 Ebd., S. 14/15.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

54

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Tradition, so Pieper, zeichne sich durch den Prozess des Durch-
gangs aus, namentlich des Durchgangs von ‚den Alten‘ zu den Nachfol-
genden. Dabei verbürgen ‚die Alten‘ jene Autorität, die notwendig ist,
um gewissermaßen überhaupt Tradition möglich zu machen. Da aber
das Weiterzugebende so immer ein zuvor Empfangenes sein muss, um
überhaupt Traditum zu sein, verliefe das Traditionsgeschehen in einen
regressus ad infinitum, würde also in eine nicht einzuholende unendli-
che Vergangenheit verweisen, gäbe es nicht jene absolute, göttliche Au-
torität, die das Traditum vor und außer jeder Zeit setzte. Für Pieper
sind ‚die Alten‘ nicht die historisch oder physiologisch Alten. ‚Die Al-
ten‘ findet Pieper vielmehr bei Platon als „die Weisen“ angesprochen,
dort zeichneten sie sich durch ihre Nähe zum Göttlichen aus. „Gesagt
ist“, in Platons Philebos, so Pieper, „der Rang und die Autorität der Al-
ten seien darin begründet, daß sie aus göttlicher Quelle eine Kunde
empfangen haben, und das auf solche Weise Empfangene weitergeben.
Hierdurch sind sie »die Alten«!“, so Pieper im Duktus des Imperativ.65

Damit sind diese Alten „auf eine ganz und gar ungewöhnliche Weise
die Empfänger einer ganz und gar ungewöhnlichen Gabe“, ihr Rang
„begründet sich nicht durch die Genialität und Kühnheit ihrer Gedan-
ken“.66 Diese so empfangene Gabe verschafft ihnen demnach a) den
Zugang zum Traditum, b) jene Autorität, die sie vorweisen müssen,
um das Traditum nicht nur als Erhaltenes weitergeben zu können, son-
dern auch um vom Empfänger das Empfangen einfordern zu können.
Autorität im Traditionsgeschehen hat nach Pieper also jenes Subjekt,
dass relativ näher am Ursprung des Traditiums, d. h. an der göttlichen
Quelle ist. Damit ist das Problem des regressus ad infinitum gelöst, der
Ursprung ist der göttliche Spruch.67 Deshalb kann für Pieper Tradition
im Allgemeinen bzw. im strengen Sinne, den er seiner Untersuchung
zumutet, nur dann gedacht werden, wenn „man zugleich akzeptiert,
daß das in ihr Überlieferte auf eine göttliche Rede zurückgeht, auf Of-
fenbarung im strengen Sinn.“ Daraus folgert er für die Idee der Über-
lieferung per se: „Die Idee der Überlieferung ist am reinsten realisiert
in der heiligen Überlieferung“. Hier bleibt Pieper allerdings keinesfalls
stehen, sondern geht weiter: „und: der Kern aller geschichtlich antreff-

65 Ebd., S. 20.
66 Ebd., S. 21.
67 Ebd.

1. Das absolute Traditionsmodell Josef Piepers: „Heilige Tradition“ als Theasaurus der Menschheit

55

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


baren Überlieferung ist die heilige Überlieferung, in welcher ein göttli-
cher Spruch durch die Zeit hin gegenwärtig gehalten wird.“ Neben die-
ser absoluten Voraussetzung der Heiligen Überlieferung, räumt Pieper
nochmals die bereits erläuterte, nicht weniger absolute Voraussetzung
seiner Untersuchung ein: „Freilich ist noch die andere Voraussetzung
mitgedacht: daß nämlich nicht jeder einzelne von sich aus einen un-
mittelbaren Zugang besitze zu dieser Offenbarung; das also »die Al-
ten« eine Kunde empfangen haben, an welcher die Nachgeborenen nur
dadurch Anteil gewinnen, daß sie mit den »Alten« hörend verbunden
sind.“68 Nur die göttlich Begnadeten sind also in der Lage weiterzuge-
ben, insofern nur sie zuvor wahrlich empfangen-Habende sind.

Pieper gibt zwar an v. a. von jener Tradition zu handeln, deren In-
halt die Wahrheitsüberlieferung ist69, zugleich will er aber „von vorn
beginnend, nach den Elementen [fragen], die den Begriff »Tradition«,
»Überlieferung«, konstituieren, so wie dieser im allgemein menschli-
chen Sprach- und Denkgebrauch lebendig ist.“70 Seine Untersuchung
führt zuletzt zu einem universalen und singulären Traditionsbegriff,
der jeden anderen ausschließt bzw. einverleibt. Tradition kann nur das
sein, was als Vermittlungsstruktur das Verhältnis von absoluter Autori-
tät des göttlichen Wortes und Menschen/Laien aufweist. Andere Tradi-
tionen gibt es in Pieperschem Sinne nicht, jedenfalls keine „reinen“.
Aber was sollte dies anderes bedeuten, als dass die beschriebene, na-
mentlich christliche Tradition, die allen übergeordnete Tradition und
damit grundlegende Tradition ist? Sie ist absolut, und alles, was sich als
Tradition ausgeben will, muss in genau diesem Sinne absolut sein,
muss sich zu dieser Tradition letztlich bekennen, sonst fehlt ihr der
„Traditionskern“71.

Traditum

„… es geht um die Reinerhaltung und die Unversehrtheit der eigentlichen
menschlichen Lebenshabe, jener urtümlichen Mitgift an Wahrheit über den
Menschen selbst und über die Welt, um die Bewahrung jenes Erbes, wovon

b)

68 Ebd., S. 22.
69 Ebd., S. 14.
70 Ebd., S. 13.
71 Vgl. oben.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

56

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


der Mensch, nicht alleine der erkennende, sondern auch der tätige, sich
nährt und wovon er im Grunde lebt.“72

Die inhaltliche Ebene des Pieperschen Traditionsmodells ist mit der
formalen (der eben beschriebenen Vermittlungsstruktur) bereits gege-
ben bzw. sie ist als Setzung der Beschreibung der formalen Struktur
vorausgegangen. Pieper räumt diesen Sachverhalt in einer unscheinba-
ren umklammerten Aussage selbst ein: „Dieser bisher erörterte Tradi-
tionsbegriff, [ist] ein, wie gesagt, noch ganz formaler Begriff (vom In-
halt ist noch gar nicht ausdrücklich die Rede gewesen – obwohl natür-
lich alles Bisherige schon auf eine bestimmte Vorstellung vom Überlie-
ferungs-Inhalt hin gesagt ist)“.73 Diese bestimmte Vorstellung bezieht
sich auf die göttliche Überlieferung in der heiligen Schrift, und zwar in
ihrer christlichen Ausdeutung. Das, was als Traditum bewahrt und in
seiner Unversehrtheit weitergegeben wird, ist der „thesaurus, [der] zu
hütende Schatz“ oder auch das „depositum, [das] „anvertraut[e]
Gut[e]“, das unantastbar ist und der Verfügungsgewalt des Aufbewah-
renden entzogen.“ Mit nochmals anderen Worten ist für dieses Tradi-
tum kennzeichnend, „daß gerade keine Akkumulation stattfindet. Der
Begriff des Fortschritts hat hier keinen legitimen Platz, sowenig wie
die Vorstellung individueller Originalität. Zwar kann es eine verschie-
den kräftige Teilhabe an der Überlieferung geben; immer aber ist es
die Teilhabe an dem seit je selbigen Bestand.“74 Das Traditum be-
stimmt Pieper näher als „Weltaussage, deren Wahrheit schlechthin der
eigenen menschlichen Nachprüfung entzogen ist“.75 Worum aber han-
delt es sich bei dieser Weltaussage? Um nichts geringeres als etwas, das
„die Mitte der Welt und das Ganze des Daseins [betrifft].“ Und um es
noch präziser zu fassen, handelt es sich beim Traditum, um „die göttli-
che Verbürgung der Welt und des menschlichen Heils.“ Diese findet
Pieper bereits bei Platon und Aristoteles angesprochen, dort handle
die Weisheit der „Alten“ vom selben Thema, „das in der christlichen
Lehrtradition gleichfalls, wenn auch auf völlig neue Weise, zur Rede
steht.“ Pieper resumiert: „Von solcher Art also sind die tradita, die in

72 Josef Pieper, „Tradition in der sich wandelnden Welt“ (1960), in: Josef Pieper. Werke
in acht Bänden, Bd. 8,1, (2005), S. 185-199. Hier S. 188.

73 Pieper, Über den Begriff der Tradition, S. 17.
74 Ebd., S. 18.
75 Ebd., S. 19.

1. Das absolute Traditionsmodell Josef Piepers: „Heilige Tradition“ als Theasaurus der Menschheit

57

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


der auf den Ursprung einer göttlichen Kundgabe zurückgehenden
Überlieferung, welche die Mitte aller Traditionen ist, empfangen und
weitergegeben werden, damit sie wiederum empfangen werden.“76

Man fühlt sich hier zurecht an Augustinische Argumentationsstruktur
erinnert, insofern auch Augustinus in den platonischen Schriften die
christliche Lehre bereits ausbuchstabiert fand. Pieper fühlt sich wohl in
einer ähnlichen Lage wie Augustin, der sich vorgenommen hatte, allen
„geistig nicht gesunden“ Vorstellungen von der Welt und dem Men-
schen, durch Verkündung der einen, der christlichen Wahrheit den
Garaus zu machen.77 So erklärte Pieper in seinem Aufsatz Tradition in
der sich wandelnden Welt von 1960, dass die „Sorge um die Substanz
des wahrhaft Menschlichen weithin identisch geworden [ist] mit der
Sorge um die Tradition.“78 Wo Augustinus um die Durchsetzung der
christlichen Theologie gekämpft hatte, ringt Pieper um deren Erhalt,
denn sie alleine verbürge die Substanz des wahrhaft Menschlichen, das
heißt seine Substanz als göttlich erschaffenes und in diesem Ursprung
zum Heil zurückkehrendes Wesen. Die „völlig neue Weise“ in der das
gleiche, schon immer bestehende Traditum in der christlichen Lehr-
tradtion (und eben anders als bei Aristoteles und Platon) zur Rede
steht, ergibt sich aus der Erscheinung Jesus Christus in der Welt. Aber
eine Uroffenbarung hatte es eben schon zuvor gegeben. Pieper be-
schreibt mit den Worten Augustinus: „ich zitiere nur das erstaunliche
… Wort des späten Augustinus …: »Die Sache selbst, welche jetzt
„christliche Religion“ genannt wird, hat es auch bei den Alten gegeben,
ja sie ist seit Beginn des menschlichen Geschlechts nicht abwesend ge-
wesen, bis daß Christus im Fleische erschien: von da an begann die
wahre Religion, welche es schon gab, „christliche Religion“ genannt zu
werden.«“79

Für Pieper ist das so bestimmte Traditum auch in den Mythen auf-
bewahrt und darüber hinaus als „unbewußtes Wissen“ in unserer Psy-

76 Pieper, Über den Begriff der Tradition, S. 22/23.
77 Vgl. im Folgenden. Augustinus drückt dies so aus: „Wem ein Teil deiner Schöpfung

missfällt, ist geistig nicht gesund“. In: Aurelius Augustinus, Confessiones, übers.,
hersg. u. kommentiert v. Kurt Flasch und Burkhard Mojisch, mit einer Einleitung v.
Kurt Flasch, Stuttgart 2012. Hier: XIV., 20.

78 Pieper, „Tradition in der sich wandelnden Welt“, S. 188.
79 Pieper, Über den Begriff der Tradition, S. 26.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

58

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


che. Es gibt für Pieper somit „drei Orte“, an denen der Mensch das
Traditum empfangen kann und die es zur Sprache bringen, d.h. als was
es ist sichtbar machen: die christliche Lehrüberlieferung, die Uroffen-
barung im Mythos und unser Unbewusstes. Für letzteres gibt Pieper
an, dass C. G. Jung folgend erstens „unbewußte Gewissheiten“ anzu-
nehmen sind, „deren Gegenstand die fundamentalen Existenzsachver-
halte sind, Heil, Unheil, Schuld, Strafe, Glück, Einklang; zweitens, der
Wahrheit dieser Grundannahmen sind wir, obwohl sie rational nicht
nachprüfbar ist, so sehr gewiß, daß wir faktisch unser Leben danach
einrichten und daß wir uneins werden mit uns selbst, wenn wir anders
zu leben versuchen.“80 Auch hier wird man, noch bevor Pieper es
selbst ausdrücklich macht, an das augustinische Konzept vom „richti-
gen“ und „verkehrten“ Willen erinnert; der Mensch, der seinen Willen
dem „Gesetz des Fleisches“ anhängt, ist uneins mit seinem wahren We-
sen, das seinem Willen nach dem „Gesetz des Geistes“ anhängt.81 Für
die Weitergabe der unbewussten Gewissheiten als tradita gilt – und
nun wird es wahrlich explizit augustinisch – „daß sie statt durch Mit-
teilung und Lehre durch einen tiefer in den Fortzeugungsprozeß einge-
senkten und darin verborgenen Kommunikationsvorgang geschehe.
Der Weg »herwärts« ist seiner Natur nach der unmittelbaren Erfah-
rung entzogen; aber die Erinnerung geht ihn zurück und bezeugt so
seine Realität.“ An dieser Stelle hält Pieper kurz inne; nur mit „allem
gebotenen Vorbehalt“ würde er diesen mit C.G. Jung vermutbaren
Sachverhalt erwähnen. Allerdings findet er sodann in Augustinus’ me-
moria-Begriff die Vermutung solcher Art unbewussten Gewissheiten
und deren Weitergabe gewissermaßen grundgelegt bzw. erstmals ange-
sprochen. Auf Gilsons Augustinus-Biografie bezugnehmend schreibt
Pieper also: „Immerhin ist zu bedenken, daß Augustins memoria-Be-
griff … alleine von solchen Vorstellungen her adäquat erfaßt werden
kann.“ Piepers eigenem Traditionsverständnis folgend, erscheint es nur
allzu naheliegend, dass Vorstellungen des Heiligen Augustin Wahrhei-
ten in sich bergen, auch wenn Psychologen des 21. Jahrhunderts diese
so nicht teilen würden. „Und Augustinus“, so Pieper weiter, „hat unter
memoria nicht bloß etwas »Transpsychologisches« verstanden, son-

80 Josef Pieper, Über den Begriff der Tradition, S. 27.
81 Vgl. Augustinus, Confessiones.

1. Das absolute Traditionsmodell Josef Piepers: „Heilige Tradition“ als Theasaurus der Menschheit

59

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


dern auch etwas Überindividuelles, eine Kraft, die über die Generatio-
nenfolge hinwegzudringen und Erfahrungen zurückzurufen vermöge,
die dem Menschen in der Ursprungsfrühe seiner Geschichte zuteil
worden sind.“82 Die angesprochenen ursprungsfrühen Erfahrungen
kann man (auch wenn Pieper dies nicht explizit macht) in dieser Logik
nicht als andere als jene im Paradies und Sündenfall gemachten begrei-
fen, die tatsächlich in der augustinischen Ausdeutung mit jenen ange-
nommenen unbewussten Gewissheiten übereinstimmen: Heil, Unheil,
Schuld, Strafe, Glück, Einklang. Bei Augustinus heißt das: Der Mensch
des Paradies war im Heil und Einklang mit sich, durch seine eigene
Schuld (Sündenfall) kam er ins Unheil, in der Folge erfährt er Strafe
einerseits (das Tränental des menschlich irdischen Lebens) und Glück
andererseits (die göttliche Gnade), und das Gefühl des Einklangs,
kann er nur durch Umkehr seines Willens wieder erreichen, die letzten
Endes aber einen Akt göttlicher Gnade voraussetzt.

Vermögen der Tradition

„[D]ie Einheit des Menschengeschlechts letzthin wurzelt in der Gemeinsam-
keit von Tradition im strengen Sinn, das heißt: in der gemeinsamen Teilhabe

an der, auf die Rede Gottes zurückgehende, heilige Überlieferung.“83

In einem absoluten, formell wie inhaltlich geschlossenen System ist
notwendig alles absolut, so auch das Vermögen der Tradition im Pie-
perschen Traditionsmodell. Was also vermag die so begriffene Traditi-
on? Wieso existiert sie und zwar notwendig? Sie ist mit Pieper die
Wurzel der „Einheit des Menschengeschlechts“, und dies ist sie, da sie
(und nur sie) sein wahres Sein, gewissermaßen „die menschliche Sub-
stanz“ verbürgt. Ihr Vermögen ist letztlich Gottes Vermögen, der
Grund und das Heil allen Seins. Sie (alleine) kann also den Menschen
zu seinem Heil führen und ihr hat er dieses Sein zu verdanken, so wie
die Welt nicht wäre, hätte Gott sie nicht erschaffen. Das Vermögen der
Tradition entspricht also dem göttlichen Vermögen respektive dessen
Allmacht und Absolutheit als außerzeitlicher Schöpfer der Welt und
des Menschen.

c)

82 Josef Pieper, Über den Begriff der Tradition, S. 27.
83 Ebd., S. 30.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

60

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Vermögen des Subjekts

„Wer immer davon überzeugt ist, daß es einen der kritischen Nachprüfung
durch menschliches Denken prinzipiell entzogenen Überlieferungsinhalt

schlechterdings nicht gebe oder nicht geben könne, der muss folgerichtig sa-
gen: Alle Überlieferung ist etwas Vorläufiges und Provisorisches.“84

In Anbetracht der eruierten Vermittlungsstruktur, des Inhalts und des
Vermögens der Tradition des Pieperschen Modells, darf man bei der
Betrachtung des letzten der vier Aspekte fragen: Kann es in diesem
Modell überhaupt ein Vermögen aufseiten des tradierenden Subjekts
geben? Es muss eines geben, denn ohne Empfangen auch keine Weiter-
gabe. Das notwendige Vermögen des Subjekts erweist sich allerdings
als ein wesentlich nicht-autonomes: das Subjekt muss glauben. Und
auch hier schwingt Augustinus mit, denn es muss nicht nur glauben,
sondern es muss auch glauben können. Bei der Teilhabe an einer Tra-
dition im Pieperschen Sinne handelt es sich, „im genauen Wortver-
stand um ein Empfangen, um ein Hören und sich-etwas-sagen-lassen,
nicht um Sehen und Selber-wissen. Es wird mir durch einen anderen
etwas gegeben – womit einschlußweise gesagt ist, daß ich es mir nicht
selber verschaffe.“85 Dieses absolute, kritiklose Empfangen des Tradi-
tum als Glauben, also nichts anderes als der christliche Glauben selbst,
ist für Pieper Maßstab aller Traditionen. Wer ihn ablehnt, muss davon
ausgehen, dass jegliches Traditum – gleich welcher Tradition – „etwas
Vorläufiges und Provisorisches“ ist. Für Pieper ist der christliche Glau-
be die Idee und Substanz von Tradition überhaupt, als solcherart
Grundlage darf sich auch ihr Inhalt – Form und Inhalt sind eines –
nicht verändern. Gleichwohl fordert er für das Traditionsgeschehen
eine „schöpferische Verjüngung und »Häutung«“ der „alten Wahrhei-
ten“. Allerdings ist dies keine Aufgabe, die dem empfangenden Subjekt
zukommt, sondern nur all jenen, die die Autorität des Gott-Näheren
besitzen, also der Weitergeber der göttlichen Kunde oder noch präziser
(auch wenn Pieper dies selbst nicht sagt) der kirchlichen Würdenträ-
ger. Für diese gilt: „Wer etwas überliefern will, der muss nicht von
»Tradition« reden, sondern er muß dafür sorgen, daß die zu überlie-
fernden Inhalte, die »alten Wahrheiten«, wirklich präsent gehalten

d)

84 Ebd., S. 16/17.
85 Pieper, Über den Begriff der Tradition, S. 16.

1. Das absolute Traditionsmodell Josef Piepers: „Heilige Tradition“ als Theasaurus der Menschheit

61

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


werden – zum Beispiel durch eine lebendige Sprache …, durch unab-
lässige Konfrontation mit dem unmittelbar Gegenwärtigen und vor al-
lem mit dem Zukünftigen, das ja im menschlichen Bereich das allein
wahrhaft Reale ist.“86 Eine solche Verjüngungskur kann nicht mehr als
eine oberflächliche sein, eine die sich gewissermaßen der Mode an-
passt, die die „alten Wahrheiten“ zudem auf die geschichtliche Situati-
on münzt, ohne sie in ihrem Absolutheitsanspruch anzutasten. Die
Verjüngung erweist sich somit als ein Reagieren, nicht als ein Agieren
und das oberste Gebot bleibt, die prinzipielle und absolute Geschlos-
senheit des Systems zu verfechten. Es findet kein Prozess der Selbstkri-
tik statt. Wenn die Botschaft, das Traditum, nicht angenommen wird,
so nur, weil es falsch vermittelt wurde. Das empfangende Subjekt bleibt
aber gänzlich der kirchlichen Autorität unterworfen und darüber hi-
naus der Uroffenbarung, der es sich nicht entziehen kann, ganz unab-
hängig davon, ob es das Wirken dieser in sich vernimmt oder nicht.
Wenn es, darüber hinaus, sich nicht glaubend verhält, wird es, vermit-
telst der in ihm vor aller Zeit angelegten „unbewussten Gewissheiten“,
ganz im augustinischen Sinne in seinem irdischen Dasein nicht zur
Ruhe kommen, uneins mit sich selbst sein.

„Glauben“ könne, so Pieper, „auf zweifache Weise aufgehoben wer-
den: erstens durch die Verweigerung der Zustimmung, durch »Un-
glauben«; zweitens durch Nachprüfen und Selber-sehen.“ Pieper hält
die Aneignung eines als „etwas von mir selbst Nachgeprüftes und kri-
tisch Gewußtes“ für „etwas durchaus Wünschbares“, auch wenn dann
nicht mehr von Tradition gesprochen werden könne.87 Allerdings ist
dieses Zugeständnis in seinem Modell nicht durchzuhalten: wenn Pie-
per seinen Begriff von „Überlieferung in einem absoluten Sinn“ auf-
rechterhalten will, muß es Tradita geben, „die ihrer Natur nach durch
Erfahrung und Argument nicht nachgeprüft, nicht »bewahrheitet« und
verifiziert werden können.“88 Sie müssen geglaubt werden, nur der
Ungläubige kann sich ihnen entziehen, und muss sich – das zumindest
impliziert Piepers Modell – dann aber nicht wundern, wenn er leidet.

86 Pieper, „Tradition in der sich wandelnden Welt“, S. 188.
87 Pieper, Über den Begriff der Tradition, S. 16.
88 Ebd., S. 17.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

62

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Ein kritischer Blick auf das absolute Modell mit Paul Ricoeurs Hermeneutik

Dreh- und Angelpunkt des Pieperschen Modells ist das Wort Gottes,
niedergeschrieben im Neuen und Alten Testament, aufbewahrt in der
christlichen Lehrtradition. Mit ihm fällt und steht das Modell, es ist
seine absolute Stärke, deshalb aber auch seine absolute Schwäche, seine
Achillesferse. Deshalb soll das Modell einmal von seiner Ferse an auf
den Kopf gestellt werden: Der christliche Gott verbürgt den Ursprung
der im Pieperschen Sinne verstandenen Tradition, da er ihr Setzer ist.
Das Traditionsgeschehen nimmt von seinem, Gottes Wort seinen Ur-
sprung und gelangt, getragen durch die Autorität der „Gott-Näheren“,
d.h. der kirchlichen Würdenträger, von dort aus in die Gegenwart.
(Dies verbürgt ihren historischen oder auch zeitlichen, neben ihrem –
mit Pieper in den unbewussten Gewissheiten des Menschen veranker-
ten – überzeitlichen Bestand). Pieper gesteht ein, dass die Herleitung
des formalen Traditionsbegriffs bei ihm schon immer den inhaltlichen
(eben den christlichen Gott/Glaube) voraussetzt. Wie aber gelangt
man zu diesem Inhalt der Tradition? Man muss ihn glauben. Die auf-
gezeigte Vermittlungsstruktur des Modells (autoritärer Vermittler und
glaubender Empfänger) ist also bereits in seinem Ursprung gelegt und
unterscheidet sich von diesem nur graduell. Formaler und inhaltlicher
Begriff unterscheiden sich nicht. Warum sollte ein Subjekt an diesen
Ursprung glauben? Mit Pieper ist die Antwort einfach: weil dies eine
Autorität, die sich auf die Autorität Gottes beruft, einfordern kann.
Pieper räumt ein, dass dies „eine Weise des Überlieferns [voraussetzt],
die [solches] Annehmen begünstigt oder wenigstens ermöglicht, je-
denfalls nicht verhindert. Auch das nämlich ist denkbar; es gibt auch
die »schlechte Bewahrung«, die deshalb keine Zukunft hat, weil sie es
versäumt, das Überkommene wahrhaft zu vergegenwärtigen.“89 Sofern
also die Autorität nicht zum Glauben (gewaltsam) zwingt, muss sie in
irgendeiner Weise ihn begünstigen oder ermöglichen durch Vergegen-
wärtigung. Im besten Falle muss sie also wohl zugleich als natürliche
Autorität auftreten, d.h. als ein Subjekt, dem der Empfänger (aus eige-
ner Motivation heraus) vertraut. Wo diese Überzeugung und dieses
Vertrauen ausbleibt, wird nicht empfangen. Deshalb muss die Vermitt-

89 Pieper, Über den Begriff der Tradition, S. 15.

1. Das absolute Traditionsmodell Josef Piepers: „Heilige Tradition“ als Theasaurus der Menschheit

63

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


lungsstruktur ergänzt werden: Traditionsgeschehen setzt eine überzeu-
gende und vertrauenswürdige vermittelnde Person voraus, dem das
empfangende Subjekt glaubt, auch wenn es (zunächst) keine eigene
kritische Nachprüfung am Traditum vornehmen kann. Das ist dann
der eigentliche Kern (um beim Pieperschen Begriff zu bleiben) von
Tradition, das Innere der Tradition, ihr formaler Begriff.

Das, was Pieper als „äußere Traditionen“ fasst (die Kulturtraditio-
nen; im Gegensatz zur einzig wahren, der „heiligen Tradition“ als
„Kern“ aller Traditionen) entspricht lediglich dem Äußeren einer (je-
den) Tradition, ihrem inhaltlichen Begriff. Dieses Äußere ist kontin-
gent, historisch und provisorisch, da es von eigener Einsicht eingeholt,
verändert und erweitert, darüber hinaus sogar abgelehnt werden kann
und auch zuweilen abgelehnt wird. Pieper scheint die Aufklärung
rückgängig machen zu wollen, was nichts anderem gleicht als dem
Versuch, einen Vetrauensschwund rückgängig machen zu wollen (je-
nen in den theologischen Absolutismus) und der Autonomie der Ver-
nunft ihren Boden zu entziehen. In der Tat ist für Pieper „[d]ie auf die
Weise des Vergessens erschlichene Freiheit [d.h. eine Freiheit ohne
christliche Tradition] leer.“90 Freilich lässt sich die christliche Tradition
mit guten Gründen in die Moderne einbeziehen, aber nicht als absolu-
te. Sie ist so wenig absolut wie jede andere Tradition. Absolut – im Sin-
ne einer absoluten, ahistorischen und nicht kontingenten Bedingung
zur Möglichkeit – ist nur ihr Inneres, ihre Formale Struktur (hier be-
stimmt als: natürliche Autorität, der vertraut wird), die sie mit jeder
anderen Tradition teilt und die weder vom Sein des Menschen, noch
vom Sein der Welt handeln kann. Jedes Handeln vom Sein der Welt
und dem Sein des Menschen ist und bleibt als ein äußeres einer Tradi-
tion (also ihr Inhalt) historisch und kontingent.

Mit Paul Ricoeur gesprochen, muss sich Pieper den Vorwurf der
„dogmatisierten Traditionalität“, d. h. einen „unkritischen Gebrauch
des Traditionsgedankens“ gefallen lassen, „ein Gedächtnis dem die kri-
tische Dimension der Geschichte [fehlt], … [die] bloße Forderung
nach Treue“.91 Was hat es mit dieser bloßen Treue auf sich, und wieso

90 Pieper, „Tradition in der sich wandelnden Welt“, S. 199.
91 Paul Ricoeuer, Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern – Vergessen – Verzeihen,

übers. v. A. Breitling u. a., mit einem Vorwort von Burkhard Liebsch, Essen 1998
(=Essener Kulturwissenschaftliche Vorträge; Bd. 2). Hier S. 130.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

64

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


mündet ihre Einforderung in dogmatisierte Traditionalität? Die bloße
Treue entspricht mit Ricoeur dem fast schon zwanghaften Festhalten
an Erinnerungen, respektive an den Gründungsmythen, den großen
Erzählungen von Traditionen wider dem Erfahrungsraum der Ge-
schichte. Statt Erinnerungsarbeit zu leisten, die auch Trauerarbeit sein
kann, in etwa an der Trauer darüber, dass Wünsche und Hoffnungen
der Vergangenheit unerfüllt blieben, wird die vergangene Erwartung,
als Agieren wider der Tatsächlichkeit ihrer Enttäuschung, stetig wie-
derholt und als noch immer gültige erinnert. So wird der Erfahrungs-
raum und mit ihm der Erwartungshorizont fixiert, gewissermaßen ge-
rade so, als ob manche Ereignisse nicht stattgefunden hätten, im Pie-
perschen Falle: das Ereignis der Aufklärung. „In einem gewissem Sin-
ne“, so Ricoeuer, „sind Tradition und Gedächtnis Phänomene, welche
zusammengehören und dieselbe narrative Struktur aufweisen. Aber
unter dem Druck der historischen Kritik muß man lernen, das Phäno-
men der Tradition zu verdoppeln, so wie wir gelernt haben, das Ge-
dächtnis zu verdoppeln. Die Tradition als ein toter Bestand entstammt
demselben Wiederholungszwang wie die traumatische Erinnerung.
Und dadurch, daß die nicht gehaltenen oder durch den weiteren Ver-
lauf der Geschichte verhinderten oder verdrängten Versprechen ver-
mittels der Historie befreit werden, können ein Volk, eine Nation, ein
Kulturkreis eine offene und lebendige Auffassung ihrer Tradition er-
langen.“ Ricoeuer nennt eine solche Verhaltensweise einen „guten Ge-
brauch der Tradition“.92 Die angesprochene Verdoppelung der Traditi-
on besteht im Einhalten des „Gebot[s], man solle lernen, anders zu er-
zählen und die Erzählungen der anderen zu durchlaufen, genauer: die
Geschichtsschreibung von Historikern, die einem anderen Volk als
dem unseren angehören – beziehungsweise einer anderen großen Kul-
tur als denjenigen, die am Gewebe der Gründungskulturen unseres
Kulturkreises mitgewirkt haben.“ Dieser „Austausch der Erinnerung
auf dem Weg über den Austausch der historischen Erzählung“ bildet
die Grundlage für den angesprochenen guten Umgang mit Tradition.93

Er entspricht der bewussten Praxis der Dialektik von Geschichte und
Gedächtnis, für die Ricoeuer sich – insbesondere für die Zeit nach

92 Ebd., S. 129.
93 Ebd.

1. Das absolute Traditionsmodell Josef Piepers: „Heilige Tradition“ als Theasaurus der Menschheit

65

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


dem Kalten Krieg – stark machte. Auch Pieper hatte zu einer guten
Tradition gemahnt. Für ihn bestand diese allerdings nicht in der ange-
sprochenen Dialektik, sondern in der „unablässige[n] Konfrontation
mit dem unmittelbar Gegenwärtigen und vor allem mit dem Zukünfti-
gen, das ja im menschlichen Bereich das allein wahrhaft Reale ist.“94

Die (kritische) Konfrontation mit dem Vergangenen bleibt bei ihm al-
so gerade ausgespart, das Vergangene in Piepers Konzeption ist und
bleibt die göttliche Offenbarung und davon abgeleitet auch der theolo-
gische Absolutismus, ungeachtet der Tatsache, dass die Menschen der
Vergangenheit, ausgehend von ihrer Erfahrung mit diesem, neue Er-
wartungshorizonte entworfen hatten. Pieper löst seinen Traditionsbe-
griff von jedem Erfahrungsraum ab und setzt an seine Stelle die abso-
lute Autorität. An die Stelle des geschichtlichen Bewusstseins tritt bei
ihm das christliche Bewusstsein, also die einseitige und selektive Erin-
nerung, die jede andere Erinnerung und Erzählung radikal verdrängt.
Eine Tradition, eine Erinnerung, eine Erzählung, ein Bewusstsein. Al-
les andere scheint bei ihm unwesentlicher Geschichtsprozess oder
mehr noch unerwünschter Geschichtsprozess zu sein, der verdrängt
und auf ein angeblich in ihm enthaltenen Kern (die christliche Traditi-
on) reduziert wird, als das einzig und notwendigerweise Bewahrens-
werte. Pieper hält sich damit an eine „große Geschichte“, namentlich
an jene des neuen und alten Testaments und davon ausgehend jener
der kirchlichen Institution oder auch der kirchlichen Autorität wie sie
dort verbürgt sein soll. Problematisch ist dies insofern, als dass damit
im Grunde der „Krieg“ (Aufklärung contra theologischer Absolutis-
mus, aber auch all jene Kriege, die auf großen Schlachtfeldern zur
Durchsetzung des christlichen Glaubens ausgetragen wurden) auf-
rechterhalten wird. Pieper vertritt im Grunde das, was Ricoeuer als die
Erinnerung eines „offizielles Gedächtnis“ begreift, d.h. eines Gedächt-
nis einer Institution, in Piepers Fall der katholischen Kirche. Solcher
Art Erinnerung übernimmt „die soziale Rolle eines »gelehrten Ge-
dächtnisses«“. Durch das Einwirken oder Zulassen einer kritischen Ge-
schichte „steht die Identität auf dem Spiel, welche von den Kollektiven
und Gemeinschaften gefordert wird; eine Identität, die im Hinblick auf
die offizielle Geschichte die Rolle der Rechtfertigung spielt.“ Und in

94 Pieper, „Tradition in der sich wandelnden Welt“, S. 188.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

66

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


der Tat kann man Piepers Traditionsmodell als Rechtfertigung – und
zwar in radikalster Weise – der christlichen Tradition und Identität be-
greifen. Ein Zulassen der kritischen Geschichte hingegen würde be-
deuten, dass „[d]er Krieg in das Innere der Geschichte hineingetragen
[würde], zwischen die kritische und offizielle Geschichte.“95 Das heißt:
man kann durch das Zulassen der Erzählung der kritischen Geschichte
(und darüber hinaus der Erzählungen anderer Traditionen) in eine
Dialektik eintreten, die – um ganz beim Ricoeurschen Modell zu blei-
ben – eine therapeutische Wirkung entfalten kann. Die zwanghafte
Treue als Agieren wider einem drohenden Identitätsverlust kann damit
entlastet und gelöst werden, Fronten können aufgeweicht werden.
Denn: „Wenn Tatsachen [F.K. wie in etwa die in der Aufklärung ge-
schehene Ablehnung des theologischen Absolutismus, aber ebenso die
Kriege, die im Namen dieses absoluten Anspruchs zuvor geführt wur-
den] auch wirklich unauslöschlich sind, wenn man auch weder das
Geschehene ungeschehen machen noch bewirken kann, daß das, was
sich zutrug, sich nicht zugetragen hat, so steht andererseits der Sinn
dessen, was sich zutrug, nicht ein für alle Mal fest; abgesehen davon,
daß Ereignisse der Vergangenheit anders interpretiert werden können,
kann die moralische Last, die mit dem Verhältnis der Schuld zur Ver-
gangenheit zusammenhängt, schwerer oder leichter werden – je nach-
dem, ob der Vorwurf den Schuldigen in das schmerzliche Gefühl des
Unwiderruflichen bannt oder ob das Verzeihen die Aussicht auf eine
Erlösung von der Schuld eröffnet, was einer Verwandlung des Sinns
des Ereignisses selbst gleichkommt.“ Ricoeur begreift diesen Prozess
der Umwandlung des Sinnes als „Rückwirkung der Zukunftsorientie-
rung auf die Auffassung des Vergangenen“.96 In diesem Sinne ist das
Piepersche Traditionsmodell unhaltbar.

95 Ricoeuer, Das Rätsel der Vergangenheit, S. 124.
96 Ebd., S. 125/126.

1. Das absolute Traditionsmodell Josef Piepers: „Heilige Tradition“ als Theasaurus der Menschheit

67

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Das emphatische Modell Hans-Georg Gadamers: Tradition als
Wirkungsgeschichte

Die ἔμφασις (Emphasis) ist ein Begriff der antiken Rhetorik und
als solcher bei Quintilian dargestellt. Als die Verdeutlichung, indem
man aufzeigt, sichtbar macht, bildet er den Ordnungsbegriff des hier
nun vorzustellenden Modells von Hans-Georg Gadamer, insofern bei
Gadamer die Tradition die menschliche Identität sichtbar macht als
das geschichtliche, notwendig in Vorurteilen verstrickte Sein des Men-
schen.

Bekanntermaßen hat Hans-Georg Gadamer kritische Geschichte
und Tradition zu versöhnen versucht. Tradition als einen wirksamen
Teil unseres geschichtlichen Bewusstseins zu erkennen, das verdanken
wir zu großen Teilen ihm. Darüber hinaus verdanken wir ihm aber
auch die Einsicht, dass eine unserer Hauptaufgaben darin besteht, in
den Dialog mit anderen Traditionen einzutreten. 1983 blickte Hans-
Georg Gadamer in einem Artikel, der zunächst in der Neuen Züricher
Zeitung erschien, unter der Überschrift „Die Aufgabe der Philosophie“
auf sein bisheriges philosophischen Leben und Schaffen zurück und
resümierte:97 „Gewiss ist mir bewußt, … daß ich am Ende in die große
Linie der Kritiker am Idealismus hineingehöre … Auch hege ich keine
Illusion, ob ich die von Heidegger ausgehenden Denkanstöße voll auf-
zunehmen wußte – wer hat das schon gekonnt? Aber daß die Sprache
nicht nur das Haus des Seins ist, sondern auch das Haus des Men-
schen, in dem er wohnt, sich einrichtet, sich begegnet, sich im Ande-
ren begegnet … scheint mir noch immer wahr.“ Edward Shils hatte im
Bezug auf Tradition zu einer ähnlichen Metapher gegriffen: Gesell-
schaften hätten weder die materiellen Resourcen, noch das intellektu-
elle, moralische, noch das nötige Wahrnehmungsvermögen, um das
bereitzustellen, was sie benötigen, um ein Zuhause in dieser Welt zu
finden, wenn sie der Ausstattung der Tradition beraubt würden.98

Auch für Gadamer sind es die Traditionen, die Überlieferung, mit de-

2.

97 Hans-Georg Gadamer, „Die Aufgabe der Philosophie“ (1983), in: Hans-Georg Ga-
damer, Das Erbe Europas. Beiträge, Frankfurt am Main 1989, S. 166-173. Folgend:
S. 173.

98 Ausgehend von seiner Zeitanalyse „Tradition in Disrepute“, zeigt Edward Shils in
seiner Monographie Tradition auf, dass eine menschliche Gesellschaft ohne Tradi-

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

68

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


nen der Mensch seine Wohnstätte einrichtet, insofern Sprache als Ver-
mittler und Träger der Überlieferung fungiert. „Auf alles zu hören“, so
Gadamer weiter in seinem Resümee, „was uns etwas sagt, und es uns
gesagt sein zu lassen, darin liegt der hohe Anspruch, der an jeden
Menschen gestellt ist … Es für alle und für alle überzeugend zu tun ist
die Aufgabe der Philosophie.“99 Dieses sich-etwas-sagen-lassen und
Zuhören, das sich – im radikalen Unterschied zu Piepers „Hören“ – als
Gespräch ereignet, bezieht sich auf den gegenwärtigen Anderen, aber
ebenso auf den vergangenen Anderen, und in beiden Fällen geht es zu-
letzt darum, „sich von der Überlieferung angesprochen zu sehen“.100

Denn „Verstehen ist … als Einrücken in ein Überlieferungsgeschehen
[zu denken], in dem sich Vergangenheit und Gegenwart beständig ver-
mitteln.“101 Mit anderen Worten kann man die Sprache als den Ort be-
zeichnen, an dem diese Vermittlung stattfindet. Diese Vermittlung er-
eignet sich nicht nur im Lesen eines historischen Dokuments oder bei
der Betrachtung eines Kunstwerkes, also im quasi-Gespräch mit der
Vergangenheit, sondern ebenso im Gespräch mit dem gegenwärtig
Anderen als dem Mitmenschen. Denn „[w]ir stehen … ständig in
Überlieferung, und dieses Darinstehen ist kein vergegenständlichendes
Verhalten, so daß das, was die Überlieferung sagt, als ein anderes,
Fremdes gedacht wäre – es ist immer schon ein Eigenes, Vorbild und

tionen unmöglich ist. Diesen Umstand beschreibt er in einem sehr einprägsamen
Bild: „They have neither the material resources, nor the intellectuel nor the moral
nor the visual powers to supply what they need to find a home in the world if they
were deprived of the furnishing of tradition.“ Traditionen verändern sich bzw. wer-
den notwendig verändert und können von anderen Traditionen abgelöst werden,
aber jeder Versuch der Traditionslosigkeit scheitert notwendig. Die zahlreichen
Beispiele, die Shils Untersuchung sehr reich und umfänglich machen, könnte man
zu einer Art „Geschichte der Tradition in der westlichen Welt“ zusammenfassen
und ausweiten, wobei Shils selbst ein solches Unternehmen aber nicht verfolgt,
sondern eine Soziologie der Tradition formuliert. Er sucht also nach überzeitlichen
Aspekten des Phänomens, Aspekte, die Traditionen unabhängig von ihrer ge-
schichtlichen Situation und ihrem Inhalt gemein haben. Dazu gehören ihre antro-
pologischen Voraussetzungen, ihre materiellen Voraussetzungen sowie ihre forma-
le Struktur. Vgl.: Edward Shils, Tradition, Chicago 1983. Hier: S. 213.

99 Gadamer, Die Aufgabe der Philosophie, S. 173.
100 Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik I. Wahrheit und Methode. Grundzüge einer

philosophischen Hermeneutik, Tübingen 2010 (= Hans-Georg Gadamer. Gesam-
melte Werke, Bd. 1; 7. durchg. Aufl.). Hier: S. 287.

101 Gadamer, Wahrheit und Methode, S. 295.

2. Das emphatische Modell Hans-Georg Gadamers: Tradition als Wirkungsgeschichte

69

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Abschreckung, ein Sichwiedererkennen, in dem für unser späteres his-
torisches Nachurteil kaum noch Erkennen, sondern unbefangenste
Anverwandlung der Überlieferung zu gewahren ist.“102 Im Bezug auf
unsere Sprache, ereignet sich diese Anverwandlung als Anverwand-
lung einer Weltansicht, die sich je nach Kulturraum unterscheiden.
Und diese ist „[a]ls sprachlich verfasste … von sich aus für jede Erwei-
terung ihres eigenen Weltbildes offen und entsprechend für andere zu-
gänglich.“103

Zunächst soll aber in gewohnter Weise nach den vier Aspekten des
Gadamerschen Traditionsmodelles gefragt werden, denn diese sehr
verkürzte erste Darstellung bildet gewissermaßen lediglich die Spitze
des Eisberges des Gadamerschen Traditionsmodells, jenen Punkt, an
dem es ums Ganze, um das Sein verschiedenster Völker miteinander
geht.

Vermittlungsstruktur

„Das durch Überlieferung und Herkommen Geheiligte hat eine namenlos
gewordene Autorität, und unser geschichtliches endliches Sein ist dadurch

bestimmt, daß stets auch Autorität des Überkommenen – und nicht nur das
aus Gründen Einsichtige – über unser Handeln und Verhalten Gewalt

hat.“104

Die Vermittlungsstruktur ist mit Gadamer in der Konstitution unseres
Seins als einem geschichtlich endlichen gegeben. Der Mensch ist in
den „Netzen der Überlieferung“105, er „steht ständig“ in ihr und die
„Anverwandlung der Überlieferung“ ist sein „natürliches Verhalten zur
Vergangenheit“. In diesem „menschlichen Verhältnis zur Vergangenheit
von jeher“ findet sich das „Moment der Tradition“, bei dem ihm das
Überlieferte „immer schon ein Eigenes [ist]“.106 Die Vermittlungsstruk-
tur ist damit letztlich als Selbstverständigung des Menschen in der

a)

102 Ebd., S. 286/287.
103 Ebd., S. 451.
104 Ebd., S. 285.
105 Vgl. hierzu den gleichlautenden Aufsatz von: Hans-Helmuth Gander, „In den

Netzen der Überlieferung. Eine hermeneutische Analyse zur Geschichtlichkeit
des Erkennens“, in: Günter Figal (Hg.), Hermeneutische Wege: Hans-Georg Gada-
mer zum Hundertsten, Tübingen 2000, S. 257-267.

106 Gadamer, Wahrheit und Methode, S. 286/287.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

70

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Welt in das menschliche Bewusstsein gelegt, denn dort begegnen ihm
die Traditionen als seine Vorurteile, an denen er als „namenlos gewor-
denen Autoritäten“ sein Denken, Handeln und Verhalten orientiert,
ohne sich deren Herkunft aus Überlieferung bewusst zu sein; sie er-
scheinen ihm als sein eigenes. Ihren Platz im menschlichen Bewusst-
sein erhalten die Vorurteile durch Erziehung, durch das Erlernen einer
Sprache, aber auch schon bereits dadurch, dass „wir uns auf selbstver-
ständliche Weise in Familie, Gesellschaft und Staat, in denen wir leben
[verstehen]“, dass wir in diese „großen geschichtlichen Wirklichkeiten“
hineingeboren werden. „Die Selbstbestimmung des Individuums ist
[somit] nur ein Flackern im geschlossenen Stromkreis des geschichtli-
chen Lebens.“, so Gadamer. Die Vorurteile, nicht seine Urteile, sind
„weit mehr … die geschichtliche Wirklichkeit seines Seins.“107 Den
Menschen zur totalen Überwindung seiner Vorurteile zu ermutigen
oder aufzufordern, wie es die Aufklärung getan hatte, würde damit be-
deuten, ihn der entscheidenden Grundlagen seiner Wirklichkeit zu be-
rauben. Tatsächlich hat die Aufklärung auch nicht deshalb wirken
können, weil sie Vorurteile sämtlich verwarf, sondern weil sie neue
Vorurteile schuf, in etwa jenes, dass die Freiheit des Menschen aus-
schließlich im Gebrauch seiner eigenen Vernunft jenseits von Traditio-
nen bestünde. Gadamer hat das von der Aufklärung verworfene Vor-
urteil rehabilitiert, indem er auf die ursprüngliche Bedeutung des Be-
griffes verwies: „An sich heißt Vorurteil ein Urteil, das vor der endgül-
tigen Prüfung aller sachlich bestimmenden Momente gefällt wird. […]
»Vorurteil« heißt also durchaus nicht notwendig falsches Urteil. In sei-
nem Begriff liegt, daß es positiv und negativ bewertet werden
kann.“108 Dieses „legitime Vorurteil“ (im Gegensatz zum illegitimen
des übereilten Schlusses) ist es, das im Traditionsgeschehen als namen-
los gewordene Autorität in unser Bewusstsein gelangt. In dieser Weise
wirken die Traditionen in uns, sofern wir sie in der „Anverwandlung“
zwar permanent neu bewerten, zuweilen auch gänzlich verwerfen kön-
nen, unser Bewusstsein jedoch niemals vorurteilsfrei sein kann, inso-
fern wir spätestens mit der Sprache dauerhaft in Vorurteile verstrickt

107 Ebd., S. 281.
108 Ebd., S. 275.

2. Das emphatische Modell Hans-Georg Gadamers: Tradition als Wirkungsgeschichte

71

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


bleiben und wir auch keinesfalls imstande sind, sie alle zu entlarven;
wir können sie nicht vollständig hintergehen.

Die Autorität der Lehrer, Experten, Erzieher usw. ist hingegen
nicht namenlos. Gadamer hat nicht nur das Vorurteil sondern auch
die Autorität rehabilitiert, indem er sie aus dem Gegensatzpaar Ver-
nunft/Freiheit – Autorität herauslöste, auf das sie die Aufklärung be-
schränkt und damit zum Bezugspunkt eines blinden Gehorsams ge-
macht hatte. Autorität hat mit Gadamer gesprochen „nichts mit Ge-
horsam, sondern mit Erkenntnis zu tun.“ Dies deshalb, weil Autorität,
die immer Autorität einer Person ist, „ihren letzten Grund nicht in
einem Akte der Unterwerfung und der Abdikation der Vernunft, son-
dern in einem Akt der Anerkennung und der Erkenntnis – der Er-
kenntnis nämlich, daß der andere einem an Urteil und Einsicht überle-
gen ist und daß daher sein Urteil vorgeht, d.h. vor dem eigenen Urteil
Vorrang hat. […] Sie beruht auf Anerkennung und insofern auf einer
Handlung der Vernunft selbst, die, ihrer Grenzen inne, anderen besse-
re Einsicht zutraut.“109 Was Gadamer hier anspricht, namentlich, dass
Autorität sich aus dem freiwilligen und vernünftigen Akt der Anerken-
nung einer überlegenen Einsicht ergebe, sie durch diese Anerkennung
erst erworben wird, kann man auch mit dem Begriff der natürlichen
Autorität fassen. Mit den Traditionen und damit mit den Vorurteilen
hängt sie insofern zusammen, als dass diese natürlichen Autoritäten
als „der Erzieher, der Vorgesetzte, der Fachmann“ die Vorurteile „ein-
pflanzen“. Damit kann man die Vermittlungsstruktur des Gadamer-
schen Modells zunächst zusammenfassen als Vermittlung zwischen
natürlicher Autorität und diese aus Freiheit anerkennendem Subjekt.

Traditum

„Das Traditionswissen … gründete sich auf das, was man Metaphysik
nannte. [… es war ein verständliches Ganzes, als was sich das Ordnungsge-

schehen der Natur unserem Augenschein darstellte, und entsprach ganz
dem, wie Menschen sich verhalten, wie sie als Gesellschaft ihr Leben for-

men, Gesetze und Einrichtungen schaffen und durch zweckmäßige Arbeit
das gemeinsame Wohl besorgen. Ein großer homogener Zug von Ordnungs-

b)

109 Ebd.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

72

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


und Zweckbestimmtheit ging durch dieses Weltbild, das in der Metaphysik
seine letzte Begründung fand.“110

Für Gadamer stellt Traditionswissen das Gegenstück zum „pfeilgera-
den Willen“ der modernen Wissenschaften dar, „der Möglichkeiten er-
denkt, konstruktiv durchforscht und sie am Ende ins Sein heraufführt,
ausstellt und zustande bringt“. Auf diese Weise „[stößt]“ die moderne
Wissenschaft „überall ins Unbekannte [vor].“ Dem gegenüber „findet
sich die menschliche Gesellschaft seit Jahrtausenden in diese Welt ein-
gebettet, mit ihr vertraut und in ihr heimisch, ein vielfältiges Ganzes
von Einrichtungen, Sitten und Bräuchen“, in einem „vertrauten und
verständlichen Lebenswissen“.111 Man wird Gadamer nicht unrecht
tun, wenn man unter den „Einrichtungen“ Institutionen wie Staat und
Kirche, aber auch Familie, Sprache, Ehe, Kunst usw. versteht. Mit den
Sitten und Bräuchen bilden sie das, was unsere „Lebenswelt“ aus-
macht, in die wir in der „Praxis“ verstrickt sind. D. h. „[w]ir sind von
unseren Erwartungen und Hoffnungen, unseren Vorurteilen und Be-
fürchtungen immer schon erfüllt, wenn wir auch nur in der Weise et-
was als etwas nehmen, wie ich [ein] Wasserglas nehme, um einen
Schluck daraus zu trinken.“112 Der Inhalt der Tradition in Gadamers
Modell lässt sich damit allgemeiner bestimmten als wie auch immer
sich darstellende aus der Vergangenheit übernommene Vorurteile, die
unsere Praxis in der Lebenswelt leiten. Zugleich – so kann man sagen
– müssen sich diese aber auch in eben dieser Praxis bewähren. Die
entsprechende Tauglichkeitsprüfung liegt auf Seiten des Vermögens
des Subjekts, und wird deshalb auch unter dem entsprechenden Punkt
betrachtet werden. Zunächst aber zum Vermögen der Tradition, das
bereits in der hier vorgenommenen Bestimmung des Inhalts angeklun-
gen, keinesfalls aber vollständig gefasst ist.

110 Hans-Georg Gadamer „Die Vielfalt Europas. Erbe und Zukunft“ (1985), in: ders.,
Das Erbe Europas. Beiträge, Frankfurt am Main 1989, S. 7-34. Hier S. 17/18.

111 Ebd., S. 17/18.
112 Ebd., S. 26.

2. Das emphatische Modell Hans-Georg Gadamers: Tradition als Wirkungsgeschichte

73

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Vermögen der Tradition

„Die Heimatlosigkeit, mit der die moderne Industriewelt den Menschen be-
droht, lässt nach Heimat suchen.“113

Gadamer begreift die sprachlichen und sprachlich vermittelten Tradi-
tionen als das Fundament der Geisteswissenschaften. Dadurch stün-
den letztere „dem Leben der Kulturen, ihrem geschichtlichen Gewor-
densein und ihrer nicht nur Erkenntnis, sondern Anerkennung verlan-
genden Andersheit besonders nahe, näher als die großartig klare Kon-
struktion, die in den Naturwissenschaften den Forschungsprozeß
trägt.“114 Die Geisteswissenschaften umfassen damit den „Kosmos der
zumeist auf sprachliche Überlieferung gegründeten Weltorientierung.“
Diese Weltorientierung ist das, was uns im Gadamerschen Sinne Hei-
mat bietet.115 Von dieser Analyse ausgehend entwickelt er eine allge-
meine Ethik, die sich – so könnte man sagen – der eigenen und der
Sprache des Anderen (sei es des kulturellen oder des historisch Ande-
ren) in der Weise verpflichtet, als dass es im Dialog darum geht, „die
Andersheit des anderen in seinem Anderssein an unseren eigenen Vor-
eingenommenheiten immer wieder erfahren [zu] lernen.“ Dies sei „das
Äußerste und Höchste, was wir anstreben und erreichen können, am
Anderen teilzuhaben, am Anderen teilzugewinnen.“ Das bedeutet zu-
gleich: seine eigenen Voreingenommenheiten immer wieder „von der
Erfahrung korrigieren lassen“.116 Traditionen sind dem geschichtlich
gewordenen Sein die Grundlage zu Toleranz im eigentlichen Sinne,
wenn sie sich ihrer eignen Stärke bewusst sind. „Toleranz für eine Tu-
gend zu halten, die darauf verzichtet, auf dem Eigenen zu bestehen,
und die gleiche Geltung des anderen vertritt“ sei ein „weitverbreiteter
Irrtum“. Toleranz erfordert Stärke, „vor allem die Stärke der eigenen
Existenzgewißheit“, indem man sich „seines eigenen unaufgebaren
Seins“ voll bewusst ist. Erst dann ist Toleranz überhaupt möglich.117

Auf der etwas niederen ethischen Stufe des Alltags liefern Traditio-
nen als Vorurteile die Anleitung und Orientierung unserer Lebenspra-

c)

113 Gadamer, Die Vielfalt Europas, S. 59.
114 Ebd., S. 32.
115 Ebd., S. 44.
116 Ebd., S. 33.
117 Ebd., S. 59.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

74

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


xis, sie ermöglichen uns Heimat. Denn sie bilden in ihrer Gesamtheit
unseren Erfahrungshorizont als wirkungsgeschichtlicher Horizont,
den wir nicht hintergehen können. Dadurch nicht hintergehbaren Er-
fahrungshorizont auszubilden, sind Traditionen zugleich die Matrix
von Verstehen überhaupt: das ist es, was die „hermeneutische Situati-
on“ ausmacht; man ist immer wieder aufgefordert seine eigenen Vor-
urteile am Anderen zu überprüfen und zu korrigieren. Diese nicht auf-
lösbare Situation ist die Spannweite unseres Verstehens. Was aber be-
deutet diese Überprüfung konkret? Das muss im Folgenden geklärt
werden.

Vermögen des Subjekts

„Überlieferung ist als solche kein organisches Geschehen, sondern beruht auf
der bewußten Anstrengung, Vergangenes zu bewahren.“118

Im Traditionsgeschehen muss das Subjekt zunächst die natürlichen
Autoritäten anerkennen. Die ersten natürlichen Autoritäten, die ihm
begegnen, sind seine Eltern oder, allgemeiner: seine Erziehungsberech-
tigten und Familienangehörigen. Von jenen erlernt es im Mindesten
die Sprache. Ihnen folgen die staatlichen Erzieher, in Kindergarten und
Schule, die Experten, die Vorgesetzten usw. All dies bedeutet allerdings
nicht, dass nicht auch ein Sohn/eine Tochter, ein Schüler, ein Lehrling,
ein Angestellter oder ein Quereinsteiger, der mit besonderer Begabung
ausgestattet ist, dieses Verhältnis gewissermaßen umkehren und selbst
zur natürlichen Autorität werden kann. Das drückt Gadamer zwar
nicht explizit aus, aber genau eine solche Umkehr steckt ja im Begriff
der natürlichen Autorität, dass eben nicht ein Amt, ein äußerlicher
Status, sondern die Begabung oder Überzeugungskraft die Autorität
bedingt. Aber selbst wenn man durch Begabung oder durch den Ein-
tritt in die „Reife der Mündigkeit“ von solcherlei Autoritäten sich
nichts mehr sagen lassen muss, bedeute dies nicht, „daß [man] von al-
lem Herkommen und aller Überlieferung frei würde.“ Gadamer nennt
als Beispiel „[die] Wirklichkeit der Sitten“, die „in weitem Umfange
eine Geltung aus Herkommen und Überlieferung [ist und bleibt].“ Sie
würden „in Freiheit übernommen, aber keineswegs aus freier Einsicht

d)

118 Gadamer, Wahrheit und Methode, S. 43.

2. Das emphatische Modell Hans-Georg Gadamers: Tradition als Wirkungsgeschichte

75

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


geschaffen oder in ihrer Geltung begründet. Eben das ist es vielmehr,
was wir Tradition nennen: ohne Begründung zu gelten.“119 Damit er-
gibt sich für das Vermögen des Subjekts, dass es aus freien Stücken die
Traditionen respektive Vorurteile annimmt und bewahrt und zwar
auch dann, wenn ihnen keinerlei Begründung zukommt. Insofern in
Gadamers Modell die gesamte Lebenswelt von Vorurteilen strukturiert
oder getragen ist, kann man einen solchen Prozess noch präziser als
Auswahlverfahren beschreiben: das Subjekt kann aus den bestehenden
Vorurteilen wählen, welche es annimmt und durch „Bejahung“, „Er-
greifung“ und „Pflege“ „bewahrt“. Eine solche Bewahrung erweist sich
als „eine Tat der Vernunft“, allerdings eine, „die durch Unauffälligkeit
ausgezeichnet ist.“ Als solche ist sie auch „im geschichtlichen Wandel
mit tätig“: „Selbst wo das Leben sich sturmgleich verändert, wie in re-
volutionären Zeiten, bewahrt sich im vermeintlichen Wandel aller
Dinge weit mehr vom Alten, als irgendeiner weiß, und schließt sich
mit dem Neuen zu neuer Geltung zusammen. Jedenfalls ist Bewahrung
nicht minder ein Verhalten aus Freiheit, wie es Umsturz und Neue-
rungen sind.“120 Hieran lässt sich die angesprochene Tauglichkeitsprü-
fung ablesen, denen Traditionen als Vorurteile in der Praxis standhal-
ten müssen und also ggf. mit Neuem verbunden werden. Dass dies bei
Gadamer als ein scheinbar unbewusster Vorgang abläuft, tut dem Fak-
tum keinen Abbruch. Offen bleibt allerdings, woher das Neue stammt
und welche Rolle dabei der Gadamerschen Norm des „Klassischen“
zukommt, das im bisher Dargestellten bewusst noch keine Berücksich-
tigung gefunden hat und deshalb nun abschließend dargestellt werden
muss.

Jenseits der Vorurteile gibt es also dieses weiteres wesentliches Tra-
ditum innerhalb des Gadamerschen Modells: „das Klassische“ als nor-
matives, sich selbst wider dem Wandel der Zeit verbürgendes Tradi-
tum, das jedoch bei Gadamer nur beispielhaft geschildert wird, und
letztlich jenseits seines konkreten, aus einer bestimmten geschichtli-
chen Situation hervorgegangenen Inhalts, auf die prinzipielle Ge-
schichtlichkeit des Verstehens verweist. Wider dem Wandel der Zeit
verbürgt es sich selbst als Traditum, insofern es der Tauglichkeitsprü-

119 Ebd., 284/285.
120 Ebd., S. 286.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

76

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


fung, denen Vorurteile unterzogen werden müssen, standhält, mehr
noch als ein Werkzeug ebendieser Prüfung fungieren kann. Deshalb
wird es hier im Rahmen des Vermögens des Subjekts dargestellt.

Letzten Endes können alle Epochenbegriffe, die zugleich Stilbe-
griffe sind (in etwa das Barocke, die Aufklärung, das Antike, das Abso-
lutistische) als solche sich selbst verbürgende Tradita begriffen werden,
insofern die ihnen zukommenden Gattungen einen Höhepunkt und
damit das Erreichen eines Gattungsideals innerhalb einer konkreten
historischen Zeitspanne ausmachen, wobei dieses Gattungsideal selbst
geschichtslos ist, als Ideal der Zeit enthoben. Die Geschichte der jewei-
ligen Gattungen ergibt sich dann als ein Vorher und Nachher dieses
Höhepunktes. Was sie jedoch damit zugleich verbürgen, ist eine ver-
gangene Welt, die aber die ebenselbe Welt wie jene der Gegenwart ist,
und so werden sie zum selbst zeitlosen Bindeglied von Vergangenheit
und Gegenwart. Sie beschreiben nicht das Wie eines Traditionsprozes-
ses, sondern das Dass eines solchen. Vorurteile könnte man hiervon
ausgehend als jeweiliges Vor und Nach solcher Höhepunkte beschrei-
ben. Damit verweisen diese sich selbst verbürgenden Begriffe auf eine
menschliche Substanz, die dem Menschen als ein in-der-Welt-Seinen-
der und sich als solche begreifender zukommt, namentlich das wir-
kungsgeschichtliche Bewusstsein ohne welches eine Orientierung des
Menschen in der Welt als selbst Gattung schlechterdings unmöglich
wäre. Man könnte sie als Garanten der Vernünftigkeit einer Tradition
begreifen, sofern sie jeder Tradition ermöglichen, sich als eben solche
und damit auch wandelbare und wandlungsbedürftige zu begreifen.
Was nicht solcher Begriff als zeitloses Ideal zur Orientierung ist, ist
Zeit gebundene und abhängige, und in diesem Sinne mittelbare Tradi-
tion. All dies gilt es nun jedoch im Detail darzustellen.

Alaida Assmann hat sich im besonderen auf die „Norm des Klassi-
schen“ im Bezug auf Gadamers Traditionsverständnis als Dreh- und
Angelpunkt seiner Vermittlungsleistung von Geschichte und Tradition
gestützt. So schreibt sie unter Bezugnahme auf Wahrheit und Methode:
„Am Beispiel des Klassischen macht Gadamer deutlich, wie er sich die
Vermittlung von normativem und historischem Sinn vorstellt. Das
Klassische entsteht nicht gegen die Geschichte, sondern in der Ge-
schichte. Dieses Klassische wird verstanden als ein Werturteil, das der
historischen Kritik nicht grundsätzlich entzogen ist, sondern »ihr ge-

2. Das emphatische Modell Hans-Georg Gadamers: Tradition als Wirkungsgeschichte

77

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


genüber standhält« und »sich in ihr durchhält«. »So gipfelt im ‚Klassi-
schen‘ ein allgemeiner Charakter des geschichtlichen Seins, Bewah-
rung im Ruin der Zeit zu sein.«“ Assmann sieht hierin eine „diploma-
tische Vermittlungsleistung“ und hält für „bemerkenswert, daß sie …
zu einer Einsicht in die gegenseitige Verschränkung, in die Ko-Evoluti-
on von Geschichte und Tradition vorstößt.“ Sie fasst dies auf als die
„Verschränkung von Zeit und Zeitlosigkeit“, die als „Problem“ „im Be-
griff der Tradition“ enthalten sei.121 Dieses Problem wird Assmann in
ihrer eigene Theorie als die Herstellung von Dauer qua Tradition dar-
stellen, indem sie eine Substitution des Wirkungsgeschichlichen Be-
wusstsein durch das Kulturelle Gedächtnis vornimmt.

Ein unmittelbarer Blick in Gadamers Hermeneutik soll nun klä-
ren, inwiefern für ihn die Herstellung von Dauer qua Tradition in ir-
gendeiner Weise relevant war oder worum es ihm beim Beispiel des
Klassischen überhaupt gegangen war. Es wird schrittweise vorgegan-
gen: Zunächst einmal liege „in der Konsequenz des Selbstverständnis-
ses des historischen Bewußtseins“, dem Gadamer die eigene Historizi-
tät aufgebürdet hatte, indem er das historische Bewusstsein selbst in
seiner Historizität begriff, „daß alle normative Bedeutung von der Ver-
gangenheit schließlich von der souverän gewordenen historischen Ver-
nunft zersetzt wird.“122 Ein sich durch die Zeit und wider dem Wandel
durchhaltendes normatives Klassisches ist dem Bewusstsein insofern
fremd. Hegel hatte dafür gesorgt, dass das Klassische „zu einem de-
skriptiven Stilbegriff “ wurde, zumal zu einem historischen solchen,
der sich zunächst auf seine konkrete historische Erfüllung im klassi-
schen Altertum bezog.123 Allerdings sorgte die einsetzende Selbstkritik
des historischen Bewusstseins dafür, dass „der allgemeine Wertbegriff
des Klassischen auf dem Umweg über seine besondere historische Er-
füllung zu einem wiederum allgemeinen historischen Stilbegriff “ wur-
de. Dies insofern, als dass im klassischen Altertum, historisch betrach-
tet, ein „Höhepunkt“ der literarischen Gattungen zu verorten ist. Denn
die Autoren des Altertums, als „Repräsentanten jeweils bestimmter
Gattungen“, „galten als die perfekte Erfüllung solcher Gattungsnorm,

121 Alaida Assmann, Zeit und Tradition. Kulturelle Strategien der Dauer, Köln/
Weimar/Wien, 1999 (= Beiträge zur Geschichtskultur, Bd. 15). Hier: S. 75.

122 Gadamer, Wahrheit und Methode, S. 290.
123 Ebd. S. 291.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

78

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


ein in der Retrospektive der literarischen Kritik sichtbares Ideal.“ Da-
von ausgehend, erweist sich die Geschichte dieser Gattungen im Vor-
her und Nachher zu diesem geschichtlichen Höhepunkt. Im klassi-
schen Altertum verschmilzt so der Epochenbegriff mit dem Stilbegriff,
und wird damit „einer universalen Ausweitung auf jede »Entwicklung«
fähig“, indem er nun Anwendung auf die Blütezeiten aller Kulturen
finden kann, „in denen sich die betreffende Kultur auf vielen Gebieten
durch besondere Leistungen dokumentiert.“124

Von dieser, vom Humanismus und neuen Humanismus getrage-
nen Selbstkritik des historischen Bewusstsein ausgehend, erhält „[d]as
Werturteil, das im Begriff des Klassischen impliziert ist“ Gadamer zu-
folge „seine eigentliche Legitimation: Klassisch ist, was der histori-
schen Kritik gegenüber standhält, weil seine geschichtliche Herrschaft,
die verpflichtende Macht seiner sich überliefernden und bewahrenden
Geltung, aller historischen Reflexion schon vorausliegt und sich in ihr
durchhält.“125 Die historische Reflexion setzt sich, wie oben dargelegt,
gerade in Bezug zu dieser Geltung des Klassischen. Als klassisch gel-
tende Werke stellen jenseits der geschichtlich verortbaren Idealsetzung
dem historischen Bewusstsein dennoch „historische Erkenntnisaufga-
ben“, namentlich jene, „das klassische Vorbild [nicht mehr] unmittel-
bar in Anspruch zu nehmen, sondern es als eine geschichtliche Er-
scheinung zu wissen, die nur aus ihrer eigenen Zeit zu verstehen ist.“
Aber über die „historische Konstruktion der vergangenen »Welt«, der
das Werk zugehörte“, wird der so Verstehende auch „immer zugleich
ein Bewußtsein der Mitzugehörigkeit dieser Welt enthalten.“ So und
zugleich wird auch das klassische Werk als mitzugehörig zu unserer
Welt erkannt. „Eben das“, resümiert Gadamer, „sagt das Wort »klas-
sisch«, daß die Fortdauer der unmittelbaren Sagkraft eines Werkes
grundsätzlich unbegrenzt ist.“126 Das Klassische sagt also unmittelbar
etwas über die Welt, der wir als gegenwärtig Seiende ebenfalls zugehö-
ren und der zukünftig Gegenwärtige zugehören werden. Es entspringt
der persönlichen Erfahrung eines Menschen mit der Welt als in-der-
Welt-Seiender und bildet zugleich eine Artikulation über diese Welt als
menschlich erfahrene jenseits der konkreten, persönlichen Welterfah-

124 Ebd. S. 294.
125 Ebd. S. 292.
126 Ebd. S. 295.

2. Das emphatische Modell Hans-Georg Gadamers: Tradition als Wirkungsgeschichte

79

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


rung, als menschliche Welterfahrung und -bewältigung allgemein. In-
sofern sind Werke geschichtliche Objektivationen des menschlichen
Welt- und Selbsterfahrens, die sich als Beispiele oder auch Vorlagen
über die Zeit durchhalten.127 Damit unterscheidet sich das Klassische
von „zeitgenössische[n] Produktion[en]“, die in einer „gleichsam elek-
trischen Berührung“ als „die Erfüllung einer alles bewußte Erwarten
übersteigenden Sinn-Ahnung augenblickhaft erfahren“ werden. Das
Klassische ist „herausgehoben aus der Differenz wechselnder Zeit und
ihres wandelbaren Geschmacks – es ist auf eine unmittelbare Weise
zugänglich“, insofern es nicht durch eine solche augenblickliche Erfül-
lung, sondern durch sein Moment des sich-bewahrt-Habens ausge-
zeichnet ist: „ein Bewußtsein des Bleibendseins, der unverlierbaren,
von allen Zeitumständen unabhängigen Bedeutung … – eine Art zeit-
loser Gegenwart, die für jede Gegenwart Gleichzeitigkeit bedeutet.“128

An dieser Stelle ist nun ersichtlich, inwiefern Assmann von Gada-
mers Beschreibung des Klassischen ausgehend zu einer Theorie der
Tradition als Konstruktionen von Dauer übergehen konnte. Worum
aber war es Gadamer selbst bei dieser Erörterung gegangen, denn sie
„beansprucht keine selbständige Bedeutung“. Vielmehr möchte Gada-
mer mit ihr eine „allgemeine Frage wecken“, namentlich jene, ob „am
Ende solche geschichtliche Vermittlung der Vergangenheit mit der Ge-
genwart … allem historischen Verhalten als wirksames Substrat zu-
grunde [liegt]“. Sein Blick geht damit nicht auf die Dauer als das Sich-
durchhalten von Geschichtlichem als Zeitlosem wider allen Zeitum-
ständen, sondern, letztlich, auf ein wirksames Substrat im Bezug auf
unser Verstehen. Denn nicht nur das Geschehen ist im Ausgang der
Selbstkritik des historischen Bewusstseins als geschichtliches zu erken-
nen, sondern auch das Verstehen (in etwa eines solchen Geschehens).
Damit überwindet Gadamer die romantische Hermeneutik, die das
Verstehen „als eine Handlung der Subjektivität“ als „kongenial Verste-
hende[s] aus aller geschichtlichen Bedingtheit herausgelößt hatte“.
Verstehen erweist sich selbst nun als „Einrücken in ein Überliefe-

127 In Anlehnung an: Hans-Helmuth Gander, Selbstverständnis und Lebenswelt.
Grundzüge einer phänomenologischen Hermeneutik im Ausgang von Husserl und
Heidegger, Frankfurt am Main 2006 (= Philosophische Abhandlungen, Bd. 80; 2.
unver. Auf.). Hier: S. 29-31.

128 Gadamer, Wahrheit und Methode, S. 293.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

80

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


rungsgeschehen, in dem sich Vergangenheit und Gegenwart beständig
vermitteln.“ So bedarf die Hermeneutik eben nicht insbesondere eines
Verfahrens oder einer Methode, sondern zunächst einmal des Ein-
schlusses des so am Beispiel des Klassischen deutlich gewordenen wir-
kungsgeschichtichen Bewusstseins.129 Als solches ermöglicht es Kritik
an bestehenden Vorurteilen als Tradita, insofern es diese als solche
und das menschliche Sein in solchen aufdeckt. Was das Subjekt also im
Bezug auf die Tradition leisten muss, ist: qua Erkenntnis der Ge-
schichtlichkeit seines Verstehens bzw. seiner Vernunft immer wieder
dieses Verstehen (und diese Vernunft) als ein Verstehen (und eine Ver-
nunft) qua Vorurteilen zu begreifen und die Nützlichkeit dieser Vorur-
teile im Hinblick auf ihr Vermögen, die Gegenwart adäquat bewältigen
zu können, zu prüfen. Und das heißt bei Gadamer letzten Endes: in-
wiefern können die Vorurteile zu einer wahren Toleranz beitragen, die
letztlich den Menschen in seinem in-der-Welt-Sein schützt ohne ihn
seiner qua Tradition verbürgten und verbürgenden Heimat zu berau-
ben.

Ein kritischer Blick auf das emphatische Modell mit Jürgen Habermas’ Kritischer Theorie

Gadamers „Modell“, das nicht weniger als das Kernstück seiner Her-
meneutik ist und das Leben des Menschen, dessen Dasein in der Welt
als die korrespondierende hermeneutische Situation begreift, ist eben-
so überzeugend wie Kritik herausfordernd. Deshalb soll nun mit Jür-
gen Habermas die von Gadamer aufgezeigte Unhintergehbarkeit des
wirkungsgeschichtlichen Horizontes infrage gestellt und zugleich Ga-
damers produktive Verteidigung seiner Position dargestellt werden.

Bei der Betrachtung des Vermögens des Subjekts im Gadamer-
schen Modell wurde festgestellt, dass dieses der Durchführung einer
Tauglichkeitsprüfung in Bezug auf die zu übernehmenden Tradition
entspricht. Des weiteren wurde darauf hingewiesen, das eine solche
Prüfung sich letztlich nur als Auswahlverfahren ereignen kann. Kurz-
gefasst bedeutet dies, dass das Subjekt aus dem Traditionszusammen-
hang respektive aus dem wirkungsgeschichtlichen Horizont und dem

129 Ebd. S. 295.

2. Das emphatische Modell Hans-Georg Gadamers: Tradition als Wirkungsgeschichte

81

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


ihm anstehenden wirkungsgeschichtlichen Bewusstsein nicht heraus-
treten kann. Gadamer hatte fast beiläufig erwähnt, dass bei jedem Um-
sturz im Neuen weit mehr vom Alten enthalten sei als dem Bewusst-
sein klar vorstünde. Nun muss jedoch gefragt werden, wo dieses bei-
läufig erwähnte Neue seinen Ursprung findet. Letztlich kann das Neue
mit Gadamer nur als Umwertung eines Alten begriffen werden. Die
Maßstäbe für diese Umwertungen müssten aber, Gadamer zufolge,
auch wieder selbst Altes, Überlieferung, Vorurteil sein, es sei denn sie
speisen sich aus der Norm des Klassischen, wie es oben dargestellt
wurde.

Habermas Kritik jedenfalls setzt im sogenannten Hermeneutik-
streit130 an dieser Stelle an und stellt dem Gadamerschen Universal der
Tradition, das sich aus der „Absolutsetzung der hermeneutischen Er-
fahrung“ in der „hermeneutischen Selbstreflexion“ ergäbe, die „tran-
szendierende Kraft der Reflexion“ anbei, die er vom Weg eines „relati-
ven Idealismus“ weg und zur Ideologiekritik hin überführen möch-
te.131 Diese Überwindung des relativen Idealismus, in den die herme-
neutische Selbstreflexion verlaufen müsse, leistet Habermas indem er
die „Metainstitution der Sprache als Tradition“, von der Gadamer aus-
gegangen war, in der Abhängigkeit „von gesellschaftlichen Prozessen,
die nicht in normativen Zusammenhängen aufgehen“ stellt: „Sprache
ist auch ein Medium von Herrschaft und sozialer Macht. Sie dient der
Legitimation von Beziehungen organisierter Gewalt. Soweit die Legiti-
mationen das Gewaltverhältnis, dessen Institutionalisierung sie er-
möglichen, nicht aussprechen, soweit dieses in den Legitimationen
sich nur ausdrückt, ist Sprache auch ideologisch.“132 Daraus ergibt sich
die „Täuschung mit Sprache als solcher“ neben den „Täuschungen in
einer Sprache“, die prinzipiell auch mit Gadamer korrigierbar sind oh-
ne aus dem Überlieferungszusammenhang auszubrechen. „Die herme-
neutische Erfahrung, die auf eine solche Abhängigkeit des symboli-

130 Der Streit ist dokumentiert in: J. Habermas, D. Henrich, J. Taubens (Hg.), Herme-
neutik und Ideologiekritik. Mit Beiträgen von Karl-Otto Apel, Claus v. Bormann,
Rüdiger Bubner, Hans-Georg Gadamer, Hans-Joachim Giegel, Jürgen Habermas,
Frankfurt am Main 1971 (= Theorie-Diskussion, 15-17 Tsd.).

131 Jürgen Habermas, „Zu Gadamers >Wahrheit und Methode<“, in: Hermeneutik
und Ideologiekritik, S. 45-56. Hier S. 52.

132 Ebd. S. 52/53.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

82

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


schen Zusammenhangs von faktischen Verhältnissen stößt, geht in
Ideologiekritik über.“133 Habermas erweitert das Spektrum der fakti-
schen Verhältnisse der „nichtnormativen Gewalten“ darüber hinaus
um das Faktum der „gesellschaftliche[n] Arbeit“ als „instrumentalen
Bereich erfolgskontrollierten Handelns“.134 Damit hat Habermas für
die Soziologie ein Bezugssystem geschaffen, das „Tradition als solche
und in ihrem Verhältnis zu anderen Momenten des gesellschaftlichen
Lebenszusammenhangs begreiflich machen [dürfte], damit wir Bedin-
gungen außerhalb von Tradition angeben können, unter denen trans-
zendentale Regeln der Weltauffassung und des Handelns empirisch
sich ändern.“135 Denn Sprache wird, so verstanden, nicht nur von
„oben“ regelrecht beherrscht, „sondern alte Muster der Interpretation
werden auch »von unten« durch eine neue Praxis angegriffen und um-
gewälzt.“136 Diese beiden Momente fasst Habermas unter dem Begriff
der „Realitätszwänge“, die unabhängig von der Überlieferung an der
Konstitution der „sprachlichen Infrastruktur der Gesellschaft“ mitwir-
ken: zum Einen der „Zwang der äußeren Natur, der in die Verfahren
technischer Verfügung eingeht“, zum Anderen der „Zwang der inneren
Natur, der sich in den Repressionen gesellschaftlicher Gewaltverhält-
nisse spiegelt.“ Und weiter: „Beide Kategorien von Zwang sind nicht
nur Gegenstand von Interpretationen; hinter dem Rücken der Sprache
wirken sie auch auf die grammatischen Regeln selber, nach denen wir
die Welt interpretieren.“137 Mit dieser Analyse ist der Weg aus dem Di-
lemma des relativen Idealismus gebahnt, und den Traditionen ist ge-
wissermaßen eine Empirie des Handelns gegenübergestellt, nicht zu-
letzt des kommunikativen Handelns. Die Hermeneutik müsste sich
demnach nun in eine Revision begeben, wenn sie sich vom Vorwurf
des relativen Idealismus befreien möchte.

Gadamer hat bekanntermaßen selbst auf Habermas’ Kritik reagiert
und jegliche Revisionsbedürftigkeit seiner Hermeneutik abgewie-

133 Ebd. S. 53.
134 Ebd.
135 Ebd. S. 55.
136 Ebd. S. 53.
137 Ebd. S. 54.

2. Das emphatische Modell Hans-Georg Gadamers: Tradition als Wirkungsgeschichte

83

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


sen.138 Darüber hinaus jedoch hat er die zunächst radikal erschienene
Opposition von Geistes- und Naturwissenschaft, respektive Lebens-
welt und Technik aufgelöst, um aufzuzeigen, welche Rolle der Traditi-
on bzw. Überlieferung auch innerhalb der Naturwissenschaften zu-
kommen muss. Die Rhetorik wird zum Bindeglied zwischen Geistes-
und Naturwissenschaft. In seiner Antwort auf Habermas’ Kritik for-
muliert Gadamer: „Überzeugen und Einleuchten, ohne eines Beweises
fähig zu sein, ist offenbar ebensosehr das Ziel und Maß des Verstehens
und Auslegens wie der Rede- und Überredungskunst – und dieses
ganze weite Reich der einleuchtenden Überzeugungen und der allge-
mein herrschenden Ansichten wird nicht etwa durch den Fortschritt
der Wissenschaft allmählich eingeengt, so groß der auch sei, sondern
dehnt sich vielmehr auf jede neue Erkenntnis der Forschung aus, um
sie für sich in Anspruch zu nehmen und sie sich anzupassen.“139 Da-
raus folgt: „Die Ubiquität der Rhetorik ist eine unbeschränkte. Erst
durch sie wird Wissenschaft zu einem gesellschaftlichen Faktor des Le-
bens. Was wüßten wir von der modernen Physik, die unser Dasein so
sichtbarlich umgestaltet, alleine aus der Physik? Alle Darstellungen
derselben, die sich über den Kreis der Fachleute hinaus richten …, ver-
danken ihre Wirkung dem rhetorischen Element, das sie trägt. […] An
ihrer fundamentalen Funktion innerhalb des sozialen Lebens kann
kein Zweifel sein. Alle Wissenschaft, welche praktisch werden soll, ist
auf sie angewiesen.“140 Denn „die Unverständlichkeit oder Mißver-
ständlichkeit überlieferter Texte, die sie ursprünglich auf den Plan ge-
rufen hat, ist nur ein Sonderfall dessen, was in aller menschlichen
Weltorientierung das »atopon«, das Seltsame begegnet, das sich in den
gewohnten Erwartungshorizont der Erfahrung nirgends unterbringen
läßt. Und wie im Fortschritt der Erkenntnis die mirabilia ihre Be-
fremdlichkeit verlieren, sowie sie verstanden worden sind, so löst sich
auch jede gelingende Aneignung von Überlieferung in eine neue, eige-
ne Vertraulichkeit auf, in der sie uns gehört und in der wir ihr gehö-

138 Vgl. dazu seinen entsprechenden Beitrag: Hans-Georg Gadamer „Rhetorik, Her-
meneutik und Ideologiekritik. Metakritische Erörterungen zu >Wahrheit und
Methode<“, in: Hermeneutik und Ideologiekritik, S. 57-82.

139 Ebd. S. 63.
140 Ebd. S. 63/64.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

84

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


ren.“141 Im Bezug auf die Naturwissenschaften kann also zunächst
festgehalten werden, dass diese sich – wenn sie ihre gesellschaftstra-
gende Rolle ernst nehmen und sich zudem nicht aus der Verantwor-
tung in Bezug auf die Praxis herausnehmen – am überlieferten Sprach-
schatz in gewisser Weise abarbeiten müssen. So müssen sie entweder
neue, verstehbare Begriffe einführen oder bereits bestehende Begriffe
plausibel umdeuten. Damit arbeiten sie an dem „grenzenlosen Ele-
ment“ der „menschlichen Sprachlichkeit“, das mit Gadamer „alles
trägt, nicht nur die durch Sprache überlieferte Kultur, sondern
schlechthin alles, weil alles in die Verständlichkeit hereingeholt wird,
in der wir uns miteinander bewegen.“142 Auf diese Weise löst Gadamer
den Habermaschen Einwand auf, dass die Hermeneutik keinerlei Uni-
versalitätsanspruch behaupten könne insofern sie die realen Zwänge
missachte, sondern: „Die Verschränkung mit der Rhetorik ist also ge-
eignet, den Schein aufzulösen, als wäre Hermeneutik auf die ästhe-
tisch-humanistische Tradition alleine beschränkt und als habe es die
hermeneutische Philosophie mit einer der Welt des »realen« Seins ent-
gegengesetzten Welt des »Sinnes« zu tun, die sich in der »kulturellen
Überlieferung« ausbreitet.“143 Gadamer hat die Tendenz zur Einheits-
sprache im Bereich der Naturwissenschaften kritisch betrachtet, eben
weil dies mit einer kulturellen Vereinheitlichung einhergeht. Darüber
hinaus sah er das – so könnte man formulieren – Ausweichen vor der
gesellschaftlichen Verantwortung, indem nämlich Spezial- und Exper-
tensprachen gerade nicht die Rhetorik bemühen, sondern die Arbeit
an der (überlieferten) Sprache gewissermaßen aussparen, kritisch. Erst
in einer solchen sprachlichen Abgrenzungen werden die Naturwissen-
schaften zu einer Opposition zur Lebenswelt und gerade an dieser Stel-
le muss deshalb die Hermeneutik ansetzen und das leisten, was die Na-
turwissenschaften von sich aus nicht auf sich nehmen. Denn: Was der
Nicht-Experte nicht versteht und aufgrund der so produzierten
„Sprachlosigkeit“ der Naturwissenschaften auch nicht verstehen kann,
das kann er auch nicht kritisch beurteilen. Dieser Konnex von Traditi-
on und Naturwissenschaft erweist sich also als ein wünschenswerter,
aber nicht als ein für die Naturwissenschaften notwendiger. Der Na-

141 Ebd. S. 64.
142 Ebd., S. 64.
143 Ebd., S. 65.

2. Das emphatische Modell Hans-Georg Gadamers: Tradition als Wirkungsgeschichte

85

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


turwissenschaftler kann, aber er muss sich nicht mit der Herkunft sei-
ner Expertensprache beschäftigen (und damit mit den Vorurteilen sei-
ner Wissenschaft), um seiner Forschung nachzugehen. Inwiefern diese
Auseinandersetzung jedoch tatsächlich den Naturwissenschaften als
ihre Existenzbedingung grundlegend zukommen, wird im Ausblick
der vorliegenden Arbeit anhand der Mengenlehre als die Grundlegung
der Mathematik aufgezeigt.

Fazit: Von der Ordnungs- zur Identitätssicherung

Sofern sich Piepers absolutes Modell als Produkt der Verdrängung der
Aufklärung erwies, wird es hier exemplarisch als voraufgeklärtes Tra-
ditionsverständnis nochmals zusammengefasst und problematisiert.

Das Problematische an Piepers Modell ist für den Philosophen
nicht die darin implizite Bestätigung kirchlicher Autorität und Hierar-
chie als gottgegebene und notwendige, verbürgt durch das in ihm ent-
haltene augustinische Gnadenprinzip, das für die Glaubenden Gültig-
keit besitzen soll. Die Kritik am Modell ergibt sich für den Philoso-
phen aus dem ausbuchstabierten Absolutheitsanspruch der christli-
chen Wahrheit und die damit grundgelegte Vernichtung beziehungs-
weise Einverleibung jedes anderen traditionellen Glaubensinhaltes und
jedes anderen traditionellen Weltverständnisses. Piepers Modell
spricht jedem anderen Welt- und Menschenverständnis die Legitimati-
on ab, indem er die Legitimation der christlichen Tradition als Legiti-
mationskern jeder anderen setzt. Das Faktum anderer als der christli-
chen Tradition, erweist sich mit ihm als Illusion. Der Mensch ist Christ
(und muss sich und die Welt in der Form des christlichen Glaubens
begreifen), und jede andere Einsicht wird sich über kurz oder lang als
eine lediglich historische erweisen. „Pioniere und Bahnbrecher im Be-
zirk der Wissenschaft [in etwa]; sie mögen zwar gleichfalls in Ehren
gehalten werden; aber sie sind durch den von ihnen selbst in Gang ge-
brachten Fortschritt überholt und korrigiert; und ihre Funde sind nur
noch von „historischem“ Interesse.“144 Und auch für die Philosophie
gilt mit Pieper: „wenn man unter Philosophie das versteht, was Platon

144 Pieper, Über den Begriff der Tradition, S. 22.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

86

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


und Aristoteles darunter verstanden haben, dann kann die philoso-
phierende Bedenkung der vollen Realität des Wirklichen sich kaum
dispensieren von der – schwierigen und höchst anspruchsvollen – Auf-
gabe, zum mindesten zu fragen: ob es, unter Berücksichtigung alles
dessen, was wir kritisch von der Welt und vom Menschen wissen,
sinnvoll sei und welchen Sinn es haben könnte, zu sagen: »Gott hat auf
eine dem Menschen vernehmliche Weise gesprochen«.“145 In anderen
Worten: eine Philosophie kann sich nur dann als solche bezeichnen,
wenn sie positive Metaphysik ist. Es gibt mit Pieper keine philosophi-
sche Tradition, lediglich eine christliche, es gibt überhaupt nur in wah-
rem Sinne den christlichen Gott als die Grundlage allen Seins und
Denkens. Dieser kann zwar nicht mit der Vernunft eingesehen werden,
aber dem Philosophen obliege es, dem Sinn des christlichen Glaubens
sich denkend anzunähern.

Die christliche Tradition, mit Pieper die einzige wahre Tradition,
ist ihm zufolge für alle Menschen verpflichtend. Damit setzt sie sich
von dem ab, was Pieper unter dem Begriff der Kulturtradition als „äu-
ßere Tradition“ zusammenfasst, nicht ohne darauf hinzuweisen, dass
diese strenggenommen keine Tradition ist, maximal in ihrer „ersten
Phase“, gewissermaßen einen Augenblick lang. Denn sie verlangt kei-
nerlei Bewahrung des Überlieferten, sondern vielmehr fügt „jede neue
Generation die Umgestaltung dieses gleichen Bestandes, das Neue und
Eigene, das Nie-zuvor-Erreichte erst [hinzu].“ Das, was an jeder Kul-
turtradition jedoch als ihr „Kern … unverändert empfangen und wei-
tergegeben werden [muß]“ ist „die innere Zelle des Empfangenen und
Weitergegebenen, die heilige Überlieferung, die, wie gesagt, die Mitte
jeder Überlieferung ist.“ Die Begründung für dieses Müssen ist für Pie-
per ebenso evident: „Warum? Hierauf kann sehr präzise geantwortet
werden: weil er [dieser Kern] aus göttlicher Quelle stammt, weil jede
Menschengeneration seiner bedarf und weil keine Generation und
kein genialer einzelner ihm aus Eigenem etwas Gültiges hinzufügen
vermag.“146 Auch hier klingt Augustinus durch, in etwa wenn er in den
Confessiones schreibt: „Wer Einsicht gewinnt, soll sich nicht rühmen

145 Pieper, Über den Begriff der Tradition, S. 20.
146 Ebd., S. 24.

Fazit: Von der Ordnungs- zur Identitätssicherung

87

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


als habe er nicht alles empfangen, das Eingesehene wie das Einse-
hen.“147

Niemand kann sich dem so beschriebenen Traditionsgeschehen
entziehen, er ist ein vom christlichen Gott geschaffener, seine Einsich-
ten sind das Gnadenwerk Gottes und wahre Einsicht kann er im irdi-
schen Leben ohnehin nicht erlangen. Das Piepersche Traditionsmodell
lässt sich im Grunde darauf reduzieren, dass es lediglich eine Tradition
gibt, die für den Menschen notwendig und verpflichtend ist, so lange
er (wahrhaft) ist. Deshalb entspricht für Pieper „die Abweisung [der]
theologischen Begründung des Seinsverständnisses durch die neuzeit-
liche Philosophie eine[m] Traditionsverlust im vollen Sinne“. Wenn
dieser Verlust ein totaler würde, würde das mit Pieper einen Verlust
der „entscheidend[en] Stetigkeit der Menschengeschichte und auch die
letzte entscheidende Einheit des Menschengeschlechts durch allen
Wechsel im Politischen, im Feld der Technik, in den äußeren Lebens-
formen hindurch“148 bedeuten, also nichts anderes als das Ende der
Menschheit. Alles, was nicht christlicher Glaube ist, ist für Pieper le-
diglich „äußere Tradition“149 und nicht in der Lage, das Sein des Men-
schen zu tragen, sei es, weil sie dieses gar nicht als Traditum beinhaltet,
sei es, dass sie es anders als theologisch begründet. Zwar spricht er die-
sen „äußeren Traditionen“ nicht ihre Existenzberechtigung ab, doch
im wesentlichen sind sie verzichtbar und stehen darüber hinaus in der
Pflicht ihren „inneren Kern“, also die christliche Lehrtradition anzuer-
kennen. Ein solches Traditionsverständnis und ein solcher Traditions-
zwang führten zur Aufklärung.

Das empathische Modell von Hans-Georg Gadamer ermittelte
Tradition als die Summe emphatisch überzeugender Vorurteile als Be-
dingung zur Möglichkeit von Identität und Weltverständnis. So erwies
sich der tradierende Mensch als absolut sinnvoll (Pieper) und als histo-
risch bewusstseiend wirkend (Gadamer).

Beiden Begriffen und Modellen von Tradition liegt im- oder expli-
zit die elterliche und weiterführende Erziehung zu Tradition als Traditi-
on innerhalb von Tradition zugrunde. Dieses Faktum problematisieren
und analysieren die Modelle aber nicht. Zudem erweisen sie sich beide

147 Augustinus, Confessiones, Buch 7, XXI. 27.
148 Pieper, Über den Begriff der Tradition, S. 25.
149 Ebd.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

88

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


als Vertrauens bedürftig: der sinnvoll handelnde Mensch der absolut
wertvollen Tradition bei Pieper bedarf des Vertrauens in die „Älteren“
und „Weisen“. Der empathisch vom Vorurteil überzeugt historisch be-
wusst seiend handelnde Mensch bedarf des Vertrauens in die Überle-
genheit seiner Erzieher. Und bei all diesem Vertrauen ist bereits eine
Urteilskraft respektive Verstandestätigkeit vorausgesetzt. Keines der
Modelle nimmt den Menschen als körperlich und materiell sondern als
wesentlich geistig bedürftiges Wesen in den Blick, das in und aufgrund
dieser Bedürftigkeit der Tradition bedarf, um Selbst- und Weltidentität
zu sichern. Der Mensch dieser Modelle hat jedoch bereits einen Traditi-
onsprozess hinter sich ehe er als tradierender in den Blick kommt: Ihm
wurde Vertrauensfähigkeit qua traditioneller Vernunft tradiert, die
aber in diesen Modellen nicht thematisch wird, da sie letztlich von be-
reits erwachsenen Menschen ausgehen.

In der Kritik an Piepers Modell wurde mit Paul Ricoeur gefordert,
den Kern einer jeden Tradition als unbedingtes Vertrauen anstelle von
unbedingtem Glauben zu bestimmen, sowie auf der weltliches Heil
bringenden Anerkennung der Mannigfaltigkeit von Tradition zu beste-
hen. Gadamers Modell wurde mit Jürgen Habermas’ Kritischer Theo-
rie der Realitätszwang anbei gestellt.

Was also im Folgenden zu beachten ist, um diese überlistete und
sich selbst überlistende Rationalität als (realitätsblinden) Traditionalis-
mus zu überwinden, ist die Frage nach dem Ursprung des unbedingten
Vertrauens im (zunächst elterlichen) Erziehungsprozess unter Berück-
sichtigung der emotionalen, leiblichen und geistigen Verfasstheit des
Menschen als Bedingung zur Möglichkeit von Vernunftfähigkeit. Zu-
dem gilt es die Mannigfaltigkeit der Kulturen und Traditionen anzuer-
kennen und zu wahren sowie die Grundlagen der Freiheit im benann-
ten Sinne innerhalb des Prozess der Tradition zu bestimmen. Der
emotional und materiell leiblich verfasste Mensch befindet sich we-
sentlich in einem Unbehagen in der Kultur, das jedem Vertrauen sowie
der Individualität entgegensteht. Deshalb muss der Realitätszwang in-
tegriert und nach den Quellen des Selbst gefragt werden, beides im
Hinblick auf die Generation und Aufrechterhaltung des Vertrauens des
Individuums in seine eigene, individuelle Vernunftfähigkeit und die
Vernunftfähigkeit seiner Mitmenschen. Noch vor jeder Tradition als

Fazit: Von der Ordnungs- zur Identitätssicherung

89

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Existenzmöglichkeit (Heidegger)150 muss das Wie und Was des tradi-
tionalen Menschen als Voraussetzung der Abhängigkeit von und zu-
gleich Möglichkeit zu der Ergreifung einer solchen traditional gegebe-
nen Existenzmöglichkeit in Korrelation zum Vertrauen begriffen wer-
den; diese Voraussetzung macht als solche das Sein des Menschen als
Dasein aller erst möglich. Auch Heidegger selbst bildet eine (funda-
mentalontolgische) Tradition aus, ein „abschließendes Vokabular“ mit
Richard Rorty gesprochen151, das mindestens von Heideggers großem

150 Hierzu ein Blick in Heideggers Traditionsmodell, das Sein und Zeit immanent ist.
Die Autorin hat sich ausführlich damit beschäftigt, hier jedoch nur eine verkürzte
Darstellung. Heidegger schreibt: „Die Entschlossenheit, in der das Dasein auf sich
selbst zurückkommt, erschließt die jeweiligen faktischen Möglichkeiten eigentli-
chen Existierens aus dem Erbe, das sie als geworfene übernimmt.“ D.h. das Dasein
hat erkannt, dass ihm verschiedene Existenzmöglichkeiten als die Möglichkeiten
seiner Vorfahren zur Verfügung stehen und kann sich entsprechend entschließen.
Damit lässt sich das Traditum bei Heidegger ganz allgemein als Existenzmöglich-
keit bestimmen. Dass für ihn selbst nur jene Existenzmöglichkeit Eigentlichkeit
beanspruchen kann, die sich der Frage nach dem Sein zuwendet, ist für die vorlie-
gende Untersuchung nicht entscheidend.Zu seinem Model der Tradition als Exis-
tenzmöglichkeit vgl: Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 2006 (= unv.
Nachdr. d. 15. Aufl.; Aufl. 19). Hier zietert: S. 383. Sowie T. A. Winters Analyse:
Thomas Arne Winter, „Verdeckungsgeschichte. Heideggers phänomenologische
Traditionskritik“, in: Concepts of Tradition in Phenomenology, (= Studia Phaeno-
menologica. Romanian Journal for Phenomenology; Bd. 11/2011), S. 99-115.

151 Rorty würdigt Heideggers Beitrag zu Tradition als dessen „bedeutendsten Bei-
trag“. Indem Heidegger nämlich „uns die Anfänge der cartesianischen Metapho-
rik bei den Griechen und ihre Metamorphosen durch die vergangenen drei Jahr-
hunderte hindurch [zeigt]“, ermögliche er es uns, „uns von der Tradition zu »dis-
tanzieren«.“ Allerdings erhelle er nicht die „sozial[e] Perspektive“ der Spiegelme-
taphorik. Er beschäftige sich „mit höchst begünstigten Individuen statt mit der
Gesellschaft – mit den Chancen, sich aus der banalen Selbsttäuschung herauszu-
halten, die für die letzten Tage einer verfallenden Tradition typisch ist.“ Mit den
höchst begünstigten Individuen ist sicherlich jene eigenartige Spezies angespro-
chen, die sich Philosophen nennt, und die deshalb auch Zugang zu philosophie-
geschichtlichen Erörterungen jenseits sozialer Betrachtungsweisen hat. Die Hei-
deggersche Zielsetzung möchte Rorty allerdings beibehalten, also die Möglichkeit
sich von der Tradition zu distanzieren. Die Kritik an Heideggers Traditionsmodell
erweist sich mit Rorty als pragmatische Erweiterung und Enttheoretisierung der
Ironie des Modells. Und diese ist im Kontext einer Arbeit, die sich allgemein –
und nicht Philosophie intern – mit dem Phänomen Tradition befasst, auch not-
wendig. Zugleich stellt sie eine Radikalisierung dar, insofern Rorty Heidegger als
immer noch in der Tradition verhaftet erkennt, und zwar in der Weise, daß

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

90

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Selbstvertrauen, vielleicht aber auch von Narzissmus sowie einer An-
leitung zu einem solchen zeugt.

Aktuell besteht die Sicherung der Identität des Menschen als
Mensch durch den reinen Rationalismus. Die gesicherte Welt des Men-
schen besteht von ihm ausgehend in der Erkenntnis ihrer technischen
Beherrschbarkeit und Vorhersagbarkeit. Was dem reinen Rationalis-
mus fehlt, das ist die Epoché auf Urtradtion, die beide Sicherungen
und damit einhergehend den reinen Rationalismus als radikalisierte
Tradition und Monument auflöst und damit Kritik fähig macht. In die-
sem Sinne finden sich die beschriebenen Traditionsmodelle in der
phänomenologischen Darstellung von Tradition wie folgt aufgehoben:

Im phänomenologischen Modell als Hermeneutik der Habitualität
finden sich Piepers „Alte“ und „Weise“ in den Erziehern und Vorbil-
dern des Menschen wieder. Für manch Individuum mag der Gott der
christlichen Offenbarung Lebensspender und damit auch der Erzieher,
und Jesus ein Vorbild sein, faktisch weltlich besteht aber eine Mannig-
faltigkeit von Lebensspendern, Erziehern und Vorbildern. Ihre autori-
täre Stellung erhalten diese nicht über den Glauben an sondern das
Vertrauen in sie als der absolute Kern einer jeden Tradition. Anderen-
falls wäre Freuds Infantilitätsthese der Religion zuzustimmen. Für
manche Menschen mag die Uroffenbarung Fundament aller Utopie
sein, für einen jeden Menschen jedoch ist dies die Urtradition. Das
Heil der Welt und des Menschen ist damit nicht in der Forderung nach
einer singulären absoluten, sondern gemäß der faktischen Mannigfal-
tigkeit vieler relativer (Zeit, Ort, Situation und Personen abhängiger
zudem kontingenter) Traditionen in der Achtung dieser Mannigfaltig-
keit verbürgt. Die Mannigfaltigkeit ist das absolut wertvolle und ihre
Achtung gewährleistet sinnvolles Handeln. Denn sie verbürgt so eine
offene und lebendige Auffassung der jeweils eigenen Tradition. Vor-
aussetzung hierfür ist die Öffnung des von Pieper fixierten Erfah-
rungsraums und Erwartungshorizonts.

Heidegger versuche, „Sprache zu einer Art Gottheit zu stilisieren, so daß mensch-
liche Wesen bloß deren Emanationen wären.“ Dem setzt Rorty die Kontingenz
der Sprache entgegen. Vgl.: Richard Rorty, Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der
Philosophie, übers. v. Michael Gebauer, Frankfurt am Main 1987 (= suhrkamp ta-
schenbuch wissenschaft 686). Hier zitiert: S. 17-23.

Fazit: Von der Ordnungs- zur Identitätssicherung

91

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Gadamer analysierte die Situation des Menschen mit einer letztlich
rhetorischen Frage: „Nun ist inzwischen die erkenntniskritische Auf-
gabenstellung Kants, die Geltung der Kategorien für die Erscheinungs-
welt beweisen zu wollen und damit den berühmten Skandal der Philo-
sophie aus der Welt zu schaffen, über den Kant geklagt hatte, daß die
Realität der Außenwelt noch immer eine unbewiesene Behauptung sei,
von der Wurzel der Fragestellung selbst her in ihrer Fragwürdigkeit
bewußt geworden. Gibt es das überhaupt, ein Bewußtsein, das seiner
Vorstellungen inne ist und das sich der Realitätsgeltung seiner Vor-
stellungen gewiß werden möchte? Gehört der Mensch nicht von Anbe-
ginn an in die große Evolution des Universums, so daß sein In-der-
Welt-Sein auch naturwissenschtlich gesehen die eigentliche Urgege-
benheit darstellt?“152 Phänomenologisch lässt sich bestätigend sagen:
Sofern der Mensch in der Welt ist, ist er als ein auf sie als seine Urtra-
dition epochéal bezogenes, in der Evolution und als kulturelle Evoluti-
on sich vollziehendes In-der-Welt-Sein, emotional, geistig und natur-
wissenschaftlich zugleich.

Vertrauen als nicht-metaphorisches individuelles menschliches
Vertrauen

Das Vertrauen als absolute Metapher als Korrelat des Rationalismus
dient der Absicherung eines jeden Bourdieuschen Kapitals im Spiel des
Lebens. Sofern es ausgeschlossen das inhaltsvolle menschliche Ver-
trauen eines Individuums ist, ist es als rein funktionales Vertrauen der
Aufrechterhaltung des Kapitals verpflichtet und als Spielgeld jederzeit
den Mechanismen von De- und Inflation unterworfen, mit den ent-
sprechenden kulturellen, politischen, ökonomischen usw. Folgen. Es
dient so wesentlich dem Machterhalt qua Kapitalserhalt der in all die-
sen Bereichen Mächtigen oder dem Einritt in den Kreis der so getrage-
nen Mächtigen. Letztlich muss dieses metaphorische Vertrauen stetig
wachsen, womit sein Zerbrechen bereits vorherbestimmt ist. Unterbre-
chen lässt sich dieser Mechanismus und seine Folgen nur, wenn das
Vertrauen allein als inhaltsvolles individuelles menschliches Vertrauen
und damit als Lebenskunst legitim gemacht wird. Legitimität selbst er-

152 Gadamer, Das Erbe Europas, S. 54/55.

III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft

92

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


gibt sich dann aus der Kunst des Vertrauensgewinns als dem Gewinn
menschlichen Vertrauens und ist von dessen Aufrechterhaltung ab-
hängig. Der Vertrauenswürdige ist dann nicht der Kreditwürdige, son-
dern der Lebenskünstler der seine eigene Individualität als getragen
vom Gut und Glück der Gemeinschaft begreift, er ist der Gesell-
schaftswürdige. Sein Vertrag ist an das personale Vertrauen, nicht ans
Kapital gebunden. Sein Gewinn ist Verantwortung, nicht Profit. Er ist
vollkommener Freund des Menschen, d.h. er ist vollkommener Freund
der Individualität.

Fazit: Von der Ordnungs- zur Identitätssicherung

93

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Fides Vacui: Vernunft als Tradition

Die hier veranschlagte epochéale Wende, ausbuchstabiert als Phäno-
menologische Hermeneutik der Habitualität innerhalb der Negativen
Metaphysik, die sich damit als Negative praktische Metaphysik erweist,
gilt es zunächst geistesgeschichtlich rückblickend zu verfolgen. Ihr Be-
ginn (und damit der Beginn der Befreiung der Vernunft aus ihrer
Selbst-Überlistung) als Übergangsphase ist in den 80er Jahren des ver-
gangenen Jahrhunderts anzusiedeln (1.). Sie wird hier als die geistesge-
schichtliche Ausgangslage von Kritischer Theorie (a) und Hermeneu-
tik (b) beschrieben, die zum Übergang von der Transformation der
Kritischen Theorie hin zur Phänomenologischen Hermeneutik der
Habitualität führt. Mit Klaus Heinrich, wird dann die logoistsche Brü-
cke zur epochéalen Wende schlagen (c).

Von diesem so beschriebenen epochéalen Wendepunkt kann dann
die epochéale Wende vollzogen werden als die Überwindung des
Bourdieuschen Lebenspiels, Lebensstils und Kapitals hin zu Lebens-
kunst, Tradition und Vertrauen (2.). Dabei wird zunächst eine notwen-
dige Mahnung vor Übereifer in Bezug auf Interkulturalität, Intersub-
jektivität und Interdisziplinarität ausgesprochen (a), ehe dann auf die
Liebe (epochéal absolute und praktisch in Abschattierungen sich ereig-
nende) als Basis der Habitualität in ethischem Sinne eingegangen wird
(b). Daran anschließend kann dann das phänomenologisch-dynami-
sche Traditionsmodell, als phänomenologische Hermeneutik der Hab-
itualität und zugleich Negativen praktischen Metaphysik, vorgestellt
werden (c). Dabei wird sich zeigen, wie und warum der Vollzug der
epochéalen Wende der Einführung einer neuen Komponente in die
Geistesgeschichte, aber nicht minder in die positiven Wissenschaften
und die Geisteswissenschaften, sowie auch in jegliche (in etwa politi-
sche) Praxis entspricht. Diese Komponente wurde bereits genannt: das
(personale) Vertrauen als das apriorische Kapital allen Bourdieuschen
Kapitals und damit auch aller neuzeitlichen Rationalität.

IV. 

95

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Der epochéale Wendepunkt: Ausgangslage von Kritischer Theorie und
Hermeneutik

Wissenschaft und Philosophie können ohne (gelebte) Tradition und
Traditionalität nicht funktionieren, sind damit tatsächlich immer im
produktiv-kritischen Übergang begriffen, der aber zeitgenössisch – so
die These der vorliegenden Arbeit – an einem epochéalen Wende-
punkt angelangt ist, der nun konkret gefasst bzw. begründet werden
muss. Erneut wird zunächst Schnädelbachs Konzeption zu Rate gezo-
gen.

Die große Leistung Schnädelbachs besteht darin, die diskurstheo-
retische Hinsicht in die Theorie der Rationalität und damit in die kon-
krete Dialektik einbezogen zu haben. Das macht – mit Blick auf den
geschichtlichen Gang der geschichtlich gedoppelten Vernunft – seine
Stärke und Produktivität aus. Damit hat Schnädelbach auch die Her-
meneutik-Kritik der Frankfurter Schule und insbesondere Habermas’
– mindestens indirekt – aufgenommen. Jedoch hat Schnädelbach zu-
gleich vermieden, vom einen Extrem (die Totalhermeneutik in Gada-
merschen Sinne) ins andere (die Totaldiskurstheorie) zu geraten (wie
dies etwa im Gegensatz dazu in jüngerer Zeit Karsten Dittmann unter-
laufen ist)153. Diskurstheorie und -ethik alleine können nicht ausrei-
chen, um die überlistete und sich selbst überlistende Vernunft (radikal

1.

153 Karsten Dittmann, Tradition und Verfahren. Philosophische Untersuchung zum
Zusammenhang von kultureller Überlieferung und kommunikativer Moralität, Nor-
derstedt 2004. Für Karsten Dittmann stand 2004 fest, „dass die Traditionstheorie
heute immer noch da ist, wo Karl R. Popper sie in einem Vortrag von 1948 sah:
„Auf dem Weg zu einer rationalen Traditionstheorie“. (S. 17) Damit ist auch klar,
was Dittmann selbst leisten möchte: er möchte diesen Weg weitergehen und zum
Abschluss bringen. Insofern „Theorie die Reflexion auf eine Praxis ist“ und „die
Entwicklung einer Theorie bereits Rationalität voraussetzt“ soll diese Unterneh-
mung zwei Defizite überwinden, die er im bisherigen Nachdenken über Tradition
ausfindig macht: a) die Betrachtung von Tradition bezogen auf Traditionsinhalte
(Traditionsmaterialien) anstatt auf Tradition als Handlung, b) das Festhalten an
der Opposition von Tradition und Rationalität anstelle ihrer Synthese. (S. 134) a)
ergibt sich aus der Rezeption der Heiligen Tradition, b) aus dem Rekurs auf den
konservativen Begriff von Tradition durch Max Weber und infolge einer unre-
flektierten Rezeption des Weberschen Idealtypus des traditionalen Handelns. Da-
bei soll die Überwindung dieser Defizite zugleich zur Vervollständigung der bis-
herigen Ansätze von Kultur- und Diskurstheorie führen, die im- oder explizit auf
Traditionsbegriffe bezogen und angewiesen sind, ohne allerdings dieser Bezogen-

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

96

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


notwendig) zu befreien. Sowenig wie eine reine Vernunfthermeneutik
als Sprach- oder Texthermeneutik hierzu jemals in der Lage wäre. Die
Kritische Theorie muss vielmehr transformiert und transformierend
sein und der „Morbus hermeneuticus“154 therapiert werden. Das wol-
len wir nun mit Schnädelbach tun.

Transformation der Kritischen Theorie

Schnädelbach unternimmt einen sehr gelungenen Versuch der Einord-
nung sowie Beschreibung der Habermasschen Theorie des kommuni-
kativen Handelns ausgehend von dem Befund, dass ein solcher bislang
ebenso vehement wie irreführend betrieben wurde.155 „[D]er Gesamt-
entwurf “ der Habermasschen Theorie sei, so Schnädelbach, „im
Schnittpunkt zweier Unterscheidungen situiert, die üblicherweise als
Gegensätze respektiert werden: »Philosophie und Gesellschaftstheo-
rie« sowie »Theorie und Theoriegeschichte«.“156 Aus dieser traditio-
nellen Gegensatzannahme ergeben sich nach Schnädelbach die irre-

a)

heit mit einer fundierten und fundierenden Traditionstheorie gerecht zu werden.
(S. 322/323) Dittmann hat also zwei Baustellen: die philosophische Reflexion von
Tradition und die kritische Kulturtheorie. Erstere wird als rationale Traditions-
theorie zum Kitt, der die Schlaglöcher der letzteren ausfüllen soll. Dieser Tiefbau
ist mit der vollständig ausgebesserten Straße abgeschlossen: „Tradition selbst ist
im Zusammenspiel von Tradieren und Akzipieren als kritisches Verfahren zur
menschlichen Kultur zu begreifen, das seine Maßstäbe in entgrenzten Diskursen
allmählich durch die Teilnehmenden (als Tradenten und Akzipienten) selbst ent-
wickelt und verfeinert.“ (S. 373) Dittmanns Fokus auf das kommunikative Han-
deln und diskursive Verfahren als Theorie der Kulturkritik engt seinen Traditi-
onsbegriff ein. In der Sorge um Rationalität im Sinne ethischer Verfahren kommt
der affektive und/oder emotionale Aspekt dieses Traditionshandelns m.E. zu kurz.
Der Mensch tradiert nicht nur (unbewusst), was ihm plausibel und glaubhaft
oder/und funktionstüchtig erscheint, sondern er tradiert auch a) was ihm gefällt,
was ihn emotional anspricht, b) was ihm sein Umfeld als Zugehörigkeitskriterium
zu diesem Umfeld anbietet, wenn nicht vorschreibt, c) ausgehend von einer Sym-
pathie und damit emotionalem Vertrauen dem gegenüber, der eine zu überneh-
mende Tradition anbietet.

154 So Herbert Schnädelbachs Ausdruck. Vgl. im Folgenden.
155 Herbert Schnädelbach „Transformation der Kritischen Theorie. Zu Jürgen Haber-

mas' >Theorie des kommunikativen Handelns<“, in: ders., Vernunft und Geschich-
te, S. 238-262. Hier S. 238.

156 Ebd., S. 238.

1. Der epochéale Wendepunkt: Ausgangslage von Kritischer Theorie und Hermeneutik

97

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


führenden Rezeptionsvorgaben zur Theorie des kommunikativen Han-
delns. Jedoch „verschränke“ Habermas beides, d.h. Philosophie und
Gesellschaftstheorie als Anknüpfungspunkte zur Kritischen Theorie,
in einer Weise, die zu einer Verwandlung beider führe. Und damit
kommt Habermas selbst zur Erkenntnis, dass „nun“, um Schnädel-
bachs Verweis auf Habermas eigene Worte hier wiederzugeben: dass
„nun die »Theorie der Rationalität« der »Konvergenzpunkt« [ist], auf
den »die Philosophie in ihren nachmetaphysischen, posthegelschen
Strömungen … zustrebt« (I, 16), und dies im Bewußtsein, daß die
»ideologiekritische Einstellung« nicht genügt, um die kritischen Maß-
stäbe der Gesellschaftstheorie auszuweisen.“ Und nun folgt der für die
hier vorgestellte Negative praktische Metaphysik entscheidende Punkt:
„Zugleich aber ist diese Theorie der Rationalität als rein philosophi-
sche Theorie nicht mehr möglich, wie es die Tradition im Zeichen von
»Vernunft« prätendierte.“157 Hier kann man nur zustimmen, denn
möglich ist nur eine der Praxis verpflichtete, phänomenologisch fun-
dierte negative Metaphysik. Denn was jede Theorie von Rationalität
als Bewusstsein mit sich führen muss, ist, „daß die gelebte Rationalität
das Resultat lebensweltlicher Implementierung von bestimmten Ratio-
nalitätskonzepten im Zuge der Rationalisierungsprozesse ist.“158 Um
die hier vorgestellte Negative Metaphysik als praktische begreiflich
machen zu können, müssen wir Schnädelbachs Analyse zunächst noch
ein wenig weiter folgen. Für Habermas, erneut in Schnädelbachs Wor-
ten wiedergegeben, bedeutet die Notwendigkeit eines solchen Bewusst-
seins in der Konsequenz das Folgende:

„Von der Theorie der Rationalität werden die »kritischen Maßstäbe« der
Gesellschaftstheorie erwartet, während die Theorie der als Resultat gesell-
schaftlicher Rationalisierung verstandenen Moderne die traditionelle Phi-
losophie der Vernunft aus dem Ghetto rein begrifflicher Immanenz (vgl. I,
369 ff.) herausführen und dazu nötigen soll, sich im Untersuchungsfeld
formaler Universalpragmatik neu zu formieren. Das Tertium ist das Kon-
zept »kommunikatives Handeln« …: es soll Rationalitäts- und Gesell-
schaftstheorie so miteinander zu verbinden gestatten, daß »eine Konzep-
tualisierung des gesellschaftlichen Lebenszusammenhanges, die auf die

157 Ebd., S. 239.
158 Ebd.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

98

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Paradoxien des gesellschaftlichen Lebenszusammenhanges zugeschnitten
ist« (I, 8) möglich wird.“159

In der Tat muss die Philosophie der Vernunft aus diesem rein-begriff-
lichen-Immanenz-Ghetto befreit werden und sie muss sich in der Tat
auch in einem solchen, der formalen Universalpragmatik verpflichte-
ten, Untersuchungsfeld formieren. Das Tertium der Güte hierzu ist je-
doch nicht das kommunikative Handeln, sondern die Habitualität, ge-
nauer noch die Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität.
Dies deshalb, weil jedes kommunikative Handeln vorab auf den Tradi-
tionsprozess angewiesen ist, der sich nicht auf einer rein kommunika-
tiven Ebene abspielt, noch abspielen kann. Der gesellschaftliche Le-
benszusammenhang erweist sich als einer auf der Habitualität und da-
mit Traditionalität von Intersubjektivität fußender, der noch vor jedem
kommunikativen Handeln auf Urvertrauen, Urgespräch und im ethi-
schen Sinne Urliebe angewiesen ist. Da dies auch der Ausgangspunkt
jeder gelebten Rationalität und zugleich Vernunft (letztere im Sinne
dieser Arbeit: auch der Utopie) ist, ist dies zugleich die Universalprag-
matik der hier vorgestellten negativen Metaphysik, die die Vernunft
aus jenem Gettho befördert, indem sie sie in ihrer Dynamis innerhalb
der vorgestellten Dialektik begreift. In diesem Sinne ist die phänome-
nologische Hermeneutik der Traditionalität als Lebenskunst zu erar-
beiten ohne in eine reine, abgeschlossene Universalhermeneutik des
Traditionalen abzugleiten, denn letzterer bleibt der Zugang auf Zu-
kunft als Freiheit verstellt. Eine Zukunft, derer die Vernunft im pathe-
tischen Sinne und als doppelt historische notwendig bedarf. Sofern
sich die Urtradition Husserls als Fundament der Urutopie erweist, ist
ein solches Abgleiten ausgeschlossen und zugleich der Zugang auf eine
Universalpragmatik erschlossen. Es wird also nicht um das kommuni-
kative, sondern um das habituelle Handeln als Fundament des ersteren
gehen. Und die Frage ist wie viele Paradoxien dann wirklich noch be-
stehen bleiben.

Eine ausführliche Kritik an der Habermaschen Konzeption des
kommunikativen Handelns und der kommunikativen Rationalität
kann an dieser Stelle nicht vorgenommen werden. Sie ist im Sinne der
vorliegenden Arbeit und am Leitfaden von Schnädelbachs Analyse

159 Ebd., S. 240.

1. Der epochéale Wendepunkt: Ausgangslage von Kritischer Theorie und Hermeneutik

99

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


möglich, sofern die hier veranschlagte Dialektik von Rationalität (Tra-
dition) und Vernunft (Utopie, respektive auch die Logos begabte Ver-
nunft) z.B. auch die Lebenswelt ohne Schwierigkeiten einbeziehen
kann, mehr noch sie immer schon einbezogen hat. Letztere stellt kei-
nerlei Problemfeld für eine kritische Verhaltensweise zu ihr respektive
einem System dar, liefert dafür vielmehr gerade das Fundament. All
dies kann der Leser sich aber vielleicht anhand des hier in Gesamtheit
dargestellten selbst erschließen oder antizipieren, zudem im Horror
Vacui nachvollziehen. An dieser Stelle war lediglich ausschlaggebend
den Vorrang der Habitualität vor jeder Kommunikativität aufzuweisen.

Therapeutikum für den Morbus hermeneuticus

Inwiefern ist eine phänomenologische Hermeneutik der Traditionalität
und damit der Habitualität, begriffen als Lebenskunst, ein Therapeuti-
kum für den „Morbus hermeneuticus“ und worin besteht letzterer?
Zunächst also, und erneut mit Schnädelbach, die Beschreibung des be-
sagten Morbus. Wir nähern uns über seine Symptomatik dem Krank-
heitsherd an: „Ein Symptom dieses Leidens“, so Schnädelbach, „ist die
Überzeugung, daß das Philosophieren im Lesen der Werke von Philo-
sophen bestehe, und daß Philosophie dort stattfinde, wo philosophi-
sche Texte interpretiert werden.“ Den Krankheitsherd identifiziert
Schnädelbach folgendermaßen: „Die hermeneutische Krankheit be-
steht in der Philologisierung der Philosophie, und sie greift nach einer
kurzen analytischen Zwischenphase wieder um sich.“160 Schnädelbach
fordert in seiner Streitschrift, vom Text und der Sprache der Philoso-
phie und zugleich als Philosophie (kulminierend in der hermeneuti-
schen Ontologie) wieder zu den Inhalten zu gelangen. In diesem Sinne
fordert er ein dialektisches Verhältnis zur Tradition und in diesem Sin-
ne auch eine partielle Befreiung vom Konzept (theoretische Befreiung)
und Sein (lebensweltliche Befreiung) der Wirkungsgeschichte.

Nun zur Kritik an Schnädelbachs frustrierten Ausruf: Stellt man
der Sprach-, Schreib- und Lesefähigkeit des Menschen die Habituation

b)

160 Herbert Schnädelbach „Morbus hermeneuticus – Thesen über eine philosophi-
sche Krankheit“, in: ders., Geschichte und Vernunft, S. 279-284. Hier S. 279.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

100

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


als sina qua non voran, so ist es durchaus möglich, die entsprechende
hermeneutische Ontologie in eine phänomenologische Hermeneutik
der Habitualität zu überführen und sie damit nicht länger als einen
Morbus, sondern als eine notwendige Vorstufe und Eröffnung hin zur
umfassenderen, auf Lebenspraxis bezogenen, handelnden und lernen-
den wie lehrenden Lebenswelt zu begreifen. Dies soll in der Darstel-
lung der phänomenologischen Hermeneutik der Habitualität deutlich
werden.

Brückenschlag mit Klaus Heinrich

Sofern Sigmund Freuds Analyse der Genese und Aufrechterhaltung
des Ichgefühls in der folgend beschriebenen Phänomenologischen
Hermeneutik der Habitualität einige Relevanz zukommen wird, soll an
dieser Stelle eine Spiegelperspektive gewagt werden, namentlich in der
Betrachtung von Klaus Heinrichs Aufsatzsammlung Vernunft und My-
thos.161

„[D]as Verdrängte der Philosophie“, ihre metaphysische Grundla-
ge, respektive ihre Entstehungsgeschichte aus dem Mythos heraus, be-
schäftigte Heinrich zeitlebens. Im „Stoff der Religion, speziell der My-
thologie“ sah er dieses „am Werk“ als „kollektiv-verbindliche Beschrei-
bungen der Angst vor ganz realen Bedrohungen … und von Ver-
suchen, damit fertig zu werden“.162 Und so bestand seine selbst gestell-
te Aufgabe darin, den Begriff des Ursprungsmythos, den Paul Tillich
geprägt und damit „auf die Abhängigkeit des europäischen philoso-
phischen Bewusstseins von ursprungsmythischem Denken und seinen
politischen Korrelaten aufmerksam gemacht hat“, entsprechend der
zeitgenössischen Erfahrung aufs Neue und neu zu betrachten. Dieser
„muß“, so Heinrich, „mit unseren Erfahrungen neu konstruiert und
zugleich in seiner alten genealogischen Struktur beschrieben werden,
damit sein aktueller Wirkungsbereich (das, was er zugleich verschleiert
und verklärt) hinreichend erkannt und zureichend kritisiert werden

c)

161 Klaus Heinrich, Vernunft und Mythos. Ausgewählte Texte, Frankfurt am Main
1983.

162 Klaus Heinrich, „Zur Sache“, in: ders., Vernunft und Mythos. Ausgewählte Texte,
Frankfurt am Main 1983, S. 5-9. Hier: S. 8.

1. Der epochéale Wendepunkt: Ausgangslage von Kritischer Theorie und Hermeneutik

101

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


kann.“163 Dies ist der Grund, warum Heinrich auf Freud rekurrierte
(wenn auch in anderer Weise als dies vorliegend unten geschehen
wird). Denn die Vernunft der Philosophie gilt es ihm, im Sinne ihrer
„traditionellen Grenzen“ und „im Rahmen einer Trieb und Bedürfnis
einbeziehenden … Vernunft“, zu sprengen. Dies „nicht gegen [die Phi-
losophie]“, sondern eben über sie hinaus. In der Mythologie nämlich
hatte Heinrich „ein Bild der Realität wieder[gefunden], vor denen un-
sere Philosophie bewahren will und vor denen sie ganz gewiß nicht be-
wahrt, so lange sie diese nicht wahrnimmt.“164 Dem ist freilich zuzu-
stimmen und letztlich bemüht sich auch die vorliegende Arbeit um
solcherlei Trieb- und Bedürfnis-Einbeziehung, die eine fundamenta-
lontologische Herangehensweise nicht zu leisten vermag, sofern sie
ihre eigene Abhängigkeit von traditioneller Vermittlung und Instand-
haltung gewissermaßen verkennt.

Heinrichs Fragen waren letztlich die gleichen, denen sich auch die
vorliegende Arbeit verpflichtet fühlt: Wie ist es Menschen möglich, in
einer Vielfalt der Kulturen und Religionen, „in einer polytheistischen
Gesellschaft »Heil« [zu] finden“? Das ist zugleich die Frage danach,
„woran sie sich klammern, wovon sie enttäuscht sind, woran sie zer-
brechen.“165 Und hierbei spielen Traditionen immer eine tragende Rol-
le. Nun aber zunächst zur Spiegelung, dem Dialog von Philosophie
und Theologie wieder Schrittweise. Und zwar ohne das aufzuheben,
was Heinrich gerade selbst geleistet und als Bestand aufgewiesen hat:
die „Entmischung“ der Philosophie vom Mythos als ihr (berechtigtes
und notwendiges) Sein sowie als ihre Genese.166 Nochmals: Es geht
hier nicht um die Engführung zweier Disziplinen, die zurecht vonein-
ander getrennt gehören und gerade dadurch ein entsprechendes Ge-
spräch und eine Dialektik aller erst möglich wurde. Die Vernunft ist
sich dadurch selbst zum Gegenstand und zur Selbstkritik fähig gewor-
den, die rationale wie die logoistische.

163 Ebd., S. 9.
164 Ebd. S. 8.
165 Ebd. S. 6.
166 Ebd. S. 7.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

102

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Genealogie und Mythos: Tradition und Mythos

Sofern die vorliegende Arbeit von einer Umwertung aller Tradition
und aller Utopie und damit vom Rationalismus als Tradition und dem
Mythos/Logos als Utopie ausgeht, gilt es immer wieder den gedankli-
chen Spagat zu leisten, den nahezu jede Textlektüre eines Textes über
Mythos und/oder Vernunft sowie Rationalität damit bedeutet, da diese
Umwertung darin eben nicht bereits explizit gemacht ist. So verhält es
sich auch bei Heinrich, denn ‚rational‘ und ‚Rationalität‘ sind für
Heinrich zunächst wesentlich unproblematische Begriffe, so unproble-
matisch wie jener des Mythos, auch wenn es ihm gerade an der Kritik
beider gelegen ist, die er auch systematisch ausführt. Dennoch ist er,
wie Luhmann, letztlich in der aktuellen Universaltradition eingebun-
den. D.h.: Das, was Heinrich über den Mythos schreibt, betrifft im Sin-
ne der Umwertung respektive der überlisteten und überlistenden Ver-
nunft den Rationalismus, als dem zeitgenössischen Mythos, der aber
gerade als solcher sein Wesen verbirgt, d.h. auf der metaphysischen
Grundlage basiert und sie zugleich verleugnet, und in diesem Sinne
der Tradition entspricht. Heinrich ignoriert diesen Tatbestand freilich
nicht, er deckt ihn auf! Aber er kommt eben nicht zur Dialektik von
Tradition und Utopie wie sie in der vorliegenden Arbeit veranschlagt
ist. Insofern also werden seine Gedanken hier nun als Spiegelung be-
trachtet und fruchtbar gemacht:

Für Heinrich gilt mit Blick auf den un-umgewerteten Mythos:
„Die Funktion der Genealogie im Mythos ist die zentrale Funktion des
Mythos.“167 Dieser Sachverhalt ergibt sich zunächst aus dem Faktum
der „Ur-Gestalten, Ur-Lokalitäten und Ur-Geschehniss[e]“, die den
Mythos als „Träger einer unbedingten Mächtigkeit, der Mächtigkeit
des Ursprungs“ ausweisen und ihm damit seine einzigartige Stellung
geben. Nicht „jedes in menschlicher Rede beschworene Stück der
Wirklichkeit“, kann diese „Ursprungsmächte“ aufweisen; sie sind viel-
mehr gerade das, was den Mythos als Mythos auszeichnet, seine unbe-
dingte Mächtigkeit, die ihn von der „allgemeinen Mächtigkeit“ anderer
menschlicher Rede unterscheidet.168 Insofern stellt Heinrich die Frage

167 Klaus Heinrich, „Die Funktion der Genealogie im Mythos“, in: ders., Vernunft
und Mythos, S. 11-26. Hier: S. 12.

168 Ebd., S. 11/12.

1. Der epochéale Wendepunkt: Ausgangslage von Kritischer Theorie und Hermeneutik

103

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


danach, inwiefern die notwendig nicht dem Ursprung angehörenden
Menschen an diesen Mächten partizipieren können. Und eben diese
Partizipation stellt die Genealogie sicher und wird damit zugleich zur
Funktion im und des Mythos. Ehe seine entsprechende Erörterung auf
die Umwertung bezogen werden kann, soll sie hier also zunächst aus-
führlich wiedergegeben werden:

„Zunächst: es ist nicht überflüssig, sich klarzumachen, daß der Genealogi-
sierende nicht bloß ein intellektuelles Bedürfnis befriedigt. Auch wir spüren
noch etwas davon. Die Entfernung vom Ursprung, das Losgerissensein etwa
vom heimatlichen Boden oder dem mütterlichen Schoß der Familie oder
dem väterlichen Schutz, den die größere soziale Gruppe des Stammes oder
der Nation gewährt; das Auf-Sich-Gestelltsein in der Führung des eigenen
Lebens; schon das Fehlen urbildlicher Modelle beim handwerklichen Eingriff
in eine übermächtige Natur – das alles kann eine Quelle tiefer Angst bedeu-
ten, und die genealogische Überbrückung des Bruchs zwischen dem Ur-
sprung und allem, was dem Ursprung entspringt, kann sehr wohl die Quali-
tät einer Heilsantwort haben. Die genealogische Rückbindung antwortet auf
die Leben zerstörende Bedrohung, mit nichts identisch zu sein. Indem sie
Selbst und Welt von göttlichen Urgestalten, Urformen, Urgeschehnissen her-
leitet, nimmt sie die Angst vor dieser Bedrohung.“169

Zunächst: Im Sinne der vorliegenden Arbeit, ist es Husserls Verdienst,
„Ur-Gestalten“ in die Philosophie als Phänomenologie eingeführt zu
haben. Gerade diese ermöglichen die Dialektik von Tradition (Ratio-
nalität) und Utopie (Mythos/Logos), die letztlich für Husserl selbst
dem Handeln der Vernunft entspricht (als einem Handeln zu vernünf-
tiger Traditionalität), auch wenn er sie nicht als solche kennzeichnete.
Mindestens jedoch ist eine Beschreibung dieser Dialektik von Husserl
ausgehend und zudem in der Praxis verankert zu beschreiben. Die von
Heinrich angesprochene notwendige Überbrückung des Bruchs vom
Ursprung leistet bei Husserl die Epoché als Einklammerung der fak-
tisch gewordenen Traditionen und d.h. auch der faktisch gewordenen
Welt. Damit ist bei ihm die Beschränkung der Rationalität auf das Ge-
gebene aufgehoben und ihre stets zu beanspruchende kreative Grund-
lage in der Utopie (zurück-)gegeben.

Die Antwort des (zeitgenössischen) Rationalismus auf die von
Heinrich deutlich gemachten Bedrohungen und damit einhergehen-
den Ängsten hingegen, hatte sich auf die Konzentration aufs Gegebene

169 Ebd., S. 13.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

104

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


beschränkt und damit zur Absicherung des Menschen und der Welt
beigetragen, die aber letztlich im Verschwinden beider mündet; wie
Foucault aufgezeigt hatte. Die Funktionsanalyse des Systems bleibt
dann die letzte Metaebene, die jedoch – wie gezeigt – die das System
aller erst tragenden Bedürfnisse und Triebe des Menschen entkoppelt
und damit die Vernunftüberlistung letztlich verabsolutiert, und Kor-
ruption und Vereinzelung des Menschen fördert. Identität ist damit
wesentlich Systemidentität, was einer der Gründe dafür sein mag, dass
Luhmann gerade von der jüngeren Generation sehr viel Begeisterung
entgegengebracht wird. Als solche feiert sie sich gerade darin, vollkom-
men ursprunglos und damit als scheinbar besonders vernünftig ge-
kennzeichnet zu sein. Wer das System versteht, kann sich darin bewe-
gen und insofern sicher und als Systemkoordinate identisch mit den
allgemeinen Koordinaten des Systems und in Anlehnung an diese füh-
len. Er ist mehr noch das kleine System in den größeren Systemen und
strebt nach größtmöglicher Beherrschung von Komplexität. Der per-
sönliche Standpunkt bemisst sich dann im Ablesen von den zugehöri-
gen Werten auf der x- und y-Achse, die relativ beliebig variiert werden
können, immer aber systemisch bleiben. Der Nullpunkt ist unbekannt,
spielt aber für diese Identitäten auch keinerlei Rolle, er tut sein nötigs-
tes, sofern er da ist. Um dieses allzu abstrakte Bild zu verlassen und
wieder philosophiegeschichtlich konkreter zu werden, kann erneut
Heinrich zurate gezogen werden, da er indirekt (i.e. ohne Husserl je-
mals zu erwähnen) Husserls Leistung im Gegensatz zu Heideggers
Verharren in einer „ursprungsmythischen Geisteslage“170 fördert. Für
Heinrich verharrt der Positivismus mit seinem Verfahren des zwingen-
den Schlusses nicht minder der ursprungsmythischen Geisteslage171,
die er zugleich verschleiert, aber die Phänomenologie Heideggers kann
diesem als, Heinrich zufolge, selbst verschleiertes Verharren eben
nichts entgegensetzen. In diesem Sinne wird Heinrich für die vorlie-
gende Arbeit und hin zur Phänomenologischen Hermeneutik der Ha-
bitualität zum Brückenbauer, sofern er sich der religionsgeschichtli-
chen Tradition des „Protestes gegen ein ursprungsmythisches Denken“
verpflichtet, denn für die Vertreter dieser Protest-Tradition …

170 Vgl. Heinrichs Heidegger-Analyse: ebd., S. 22/23.
171 Vgl. ebd., S. 19.

1. Der epochéale Wendepunkt: Ausgangslage von Kritischer Theorie und Hermeneutik

105

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


„… sind »Ursprung« nicht die uraltheiligen Mächte, anschaubar in ewigen
Aspekten der Natur oder einer nach Naturvorbildern begriffenen Gesell-
schaft, sondern »Ursprung« ist der schöpferische Prozeß der Wirklichkeit,
der sich mit immer wieder neu gesetzten Zielen offenbart.
In dieser Tradition – einer gleichfalls sehr alten, die in unserer Geschichte
bis in die profanen Formen der Aufklärung hinein als Element des Prophe-
tismus gegenwärtig ist – haben Philosophen und Mythologen den Stoff des
Ursprungsmythos aus seiner genealogischen Bindung an eine ursprungsmy-
thische Geisteslage gelöst. Es ist darum kein Widerspruch, wenn auch der
entmythologisierende Protest gegen eine ursprungsmythische Geisteslage in
mythischen Bildern vorgetragen wird.“172

Den „Ur-Gestalten“ der Husserlschen Phänomenologie kommt eben
dieser „schöpferische Prozeß der Wirklichkeit, der sich mit immer
wieder neu gesetzten Zielen offenbart“, zu. Das ist die notwendige
Funktion des Mythos respektive der Utopie im Sinne der Vernunft als
Dialektik von Tradition und Utopie. Eben dadurch bleibt die Vernunft
kontingent, geschichtlich, Situation und Personen abhängig, womit sie
aus dem Verharren in der mythologischen Geisteslage als verschleier-
tem Verharren (der dauerhaften Überlistung) ausbricht. Das bedeutet
zugleich eine neue Beurteilung der Verbindung von Mythos, Rationali-
tät und Tradition als Zwang, zunächst wieder un-umgewertet in Hein-
richs Worten dargestellt:

„Allerdings: Ob die Erforscher des Mythos bewußt auch jener Tradition ver-
pflichtet sind oder ob die Beschäftigung mit ihrem Gegenstand sie in der Be-
urteilung ihres Gegenstandes zu einer romantisierenden Rückbindung an
die ursprungsmythische Geisteslage verleitet – das macht dann den entschei-
denden Unterschied aus. Hier erst – nicht schon im Blick auf die Realität des
Mythos, die zu übersehen das Verfallensein an eine ursprungsmythische
Geisteslage nur befördert – scheiden sich die Traditionen des Denkens. Sie
scheiden sich in ihrem Urteil über die Verbindung zwischen Mythos, Ratio-
nalität und Zwang.“173

Man könnte formulieren: Mythos zwingt zu Rationalität, und Rationa-
lität wiederum zwingt zu Mythos. Will man diesen Zwang aufheben,
so kann dies geschehen, indem er sich nicht als genealogisch respekti-
ve traditional verbürgter und weiterhin verbürgt werdender erweist,
sondern sich als Pflicht zur veranschlagten Dialektik als schöpferi-

172 Ebd. S. 25.
173 Ebd. S. 26.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

106

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


schem Prozess begreift. Jede ursprungsmythische Geisteslage ist letzt-
lich Ausdruck von starrer Traditionalität, eines absoluten Traditions-
verständnisses, auch dann, wenn vorgegeben wird, gerade das Andere
der Tradition zu sein, sei dies in philosophischer oder theologischer
Absicht. Um es mit Rorty zu sagen: Abschließendes Vokabular ver-
weist immer auf einen abschließenden Vernunftbegriff und ein solcher
ist mythologischursprünglich verhaftet, wesentlich nicht zu Selbstkri-
tik befähigt und damit auch nicht zum eigenen schöpferischen Pro-
zess, zur Freiheit als Mannigfaltigkeit in Gemeinschaft.174

Im Anschluss an den Durchgang durch die Traditionsmodelle so-
wie die Darstellung des Wendepunktes soll nun also ein phänomenolo-
gisch-dynamisches Modell erarbeitet werden, das dem doppelten (dia-
lektischen) Charakter von Tradition gerecht wird und damit auch aus
der überlisteten und sich selbst überlistenden Vernunft herausführen
kann. Ihr doppelter Charakter fordert dazu auf, sich in ein kritisches
Verhältnis zur Tradition (nicht zuletzt jener der Rationalität) zu stel-
len, ohne zugleich über das Ziel hinaus zu schießen. Damit ist eine Le-
bensaufgabe beschrieben, die Husserl, ausgehend von der traditionalen
Bezogenheit in der natürlichen Einstellung, mit folgenden Worten be-
schreibt: „Da ist zu entwickeln der Begriff der Originalität eines Men-
schen und Menschheitslebens, und im Gegensatz der Konventionalität
(Traditionalität). Tendenz auf das wahre Menschentum, auf das wahre
Sein und Leben in Einzelheit und Gemeinschaft. Tendenz auf die wah-
re Originalität und eine Traditionalität, die als wahre aus wahrer Origi-
nalität entsprungen und durch ihre freie Reaktivierung immer wieder
gerechtfertigt werden kann. Beides muss immer verbunden sein, wah-
res Menschsein fordert den ewigen Kampf gegen das Versinken in das
Faulbett der Konventionalität [i.e. Traditionalität] oder, was im Wesen
dasselbe, Leben in der faulen Vernunft statt eines Lebens aus echter
Ursprünglichkeit, immer neu und immer neu das Alte erweckend und
mit dem Neuen einigend.“175

Um diese Aufgabe in vollem Umfange begreifen und ausbuchsta-
bieren zu können, muss zunächst die Situation des Menschen in der

174 Vgl. oben.
175 Edmund Husserl, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Zweiter Teil:

1921-1928, hrsg. v. Iso Kern (= Husserliana, Bd. 14). Dort: „Beilage XXIX“,
S. 225-232. Hier: S. 231.

1. Der epochéale Wendepunkt: Ausgangslage von Kritischer Theorie und Hermeneutik

107

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Welt beschrieben werden, die ihm diese Aufgabe aufbürdet, d. h. sein
Sein in Traditionalität als Einzelner und als Gemeinschaftswesen muss
expliziert werden. Dies wird folgend ausgehend von Husserls Konzep-
tion und unter gleichzeitiger Bezugnahme auf Dorion Cairns Überle-
gungen zu Tradition geschehen. Dorian Cairns hat versucht, Husserls
verstreute Gedanken zu Tradition zu bündeln und daraus eine erwei-
terte phänomenologische Beschreibung des Phänomens zu geben.176

Diese kann für die vorliegende Arbeit fruchtbar gemacht werden, auch
wenn sie bei Cairns den Status von Einzelüberlegungen und Notizen
nicht überschritten hat. Cairns verweist in seinen entsprechenden
Textfragmenten nicht auf Husserl, aber seine Terminologie und Phä-
nomenologie entstammt eindeutig Husserls Werk, kann sogar unmit-
telbar konkreten Stellen in Husserls Texten zugeordnet werden. Cairns
fungiert also als kreativer Kommentator bei der hier zu unternehmen-
den Ausarbeitung der Husserlschen „Traditionsphänomenologie“, die
hier als Hermeneutik der Habitutalität als Traditionalität und damit als
Lebenskunst dargestellt wird, in der das Alte (Rationalität) neu er-
weckt und mit dem Neuen (Utopie, Logos-Vernunft) vereinigt wird.

Insofern zudem eine Erweiterung Husserls mit Waldenfels Phäno-
menologie vorgenommen wird, muss der Blick vorab einem anderen
Themenfeld zugewandt werden, das für die Verknüpfung von Außer-
ordentlichkeit und Epoché (oder: der epochéalen Begegnung mit dem
Außerordentlichen) entscheidend sein wird, und damit für den Dis-
kurs aller Diskurse und die Dialektik aller Dialektik, kurz: für die Ver-
nunft-Rationalität, für DAS Gespräch. Hierbei handelt es sich um das
Themenfeld ‚Heimwelt-Fremdwelt‘ (Husserl) und ‚Eigenkultur-
Fremdkultur‘ (Waldenfels), aber nicht minder um jenes der Eigen-
und Fremddisziplin. In ihm findet sich – wie gleich zu zeigen ist – eine
produktive Zwischensphäre als das Verbindende und Trennende in der
Intersubjektivität (Husserl) sowie der Interkulturalität (Waldenfels),
zudem der Interdisziplinarität. Erst wenn dieser Zwischenraum be-
schrieben ist, kann die oben skizzierten Situation des Menschen in
Husserlschem Sinne beschrieben werden.

176 Publiziert wurden mehrere Papiere aus dem Nachlass Dorian Cairns: L. Embree,
F. Kersten, R. A. Zaner (Hg.), „Dorian Cairns. Reflections on Tradition“, in: Con-
cepts of Tradition in Phenomenology, 2011 (= Studia Phaenomenologica. Romani-
an Journal for Phenomenology, Vol. XI), S. 15-27.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

108

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der
Habitualität

Intersubjektivität, Interkulturalität und Interdisziplinarität

Waldenfels’ Mahnung zur Wahrung der produktiven Zwischensphäre
inter den Kulturen und inter der Subjektivität, die bereits als Zwi-
schenordnung beschrieben wurde und hier um das Inter der Diszipli-
nen ergänzt wird, verlangt von uns, im ethischen Sinne gute Außeror-
dentliche zu sein, oder: außerordentlich gute Menschen. D. h. sie ver-
langt vom Subjekt ein Minimum an (Ur-)Vertrauen und (Ur-)Liebe.
Beides mag personal-leiblich oder durch einen Gott/eine Offenbarung
verbürgt sein. Das soll im Folgenden durch eine Spiegelung von Wal-
denfels Mahnung und Max Frischs Überlegungen zur Liebe dargestellt
werden, in der sich zeigen wird, dass Waldenfels geforderter Umgang
mit dem fremden Anderen und Frischs geforderter Umgang mit dem
geliebten Anderen eine nahezu identische Verhaltensweise einfordern.
Zunächst also Waldenfels’ Mahnung:

„Nimmt man … das Wort ‚Interkulturalität‘ ernst, so gelangt man
wie im Falle von Husserls Intersubjektivität oder Merleau-Pontys In-
terkorporeität zu einer Zwischensphäre, deren intermedialer Charakter
weder auf Eigenes zurückgeführt, noch in ein Ganzes integriert, noch
universalen Gesetzen unterworfen werden kann. Was sich zwischen
uns abspielt, gehört weder jedem einzelnen noch allen insgesamt. Es
bildet in diesem Sinne ein Niemandsland, eine Grenzlandschaft, die
zugleich verbindet und trennt. Was in dieser Weise da ist, indem es
sich dem eigenen Zugriff entzieht, bezeichnen wir als Fremdheit.“
Ausgehend von diesem Befund formuliert Waldenfels weiter und ge-
mahnt zur Wahrung der Getrenntheit: „Interkulturalität, die ihren Na-
men verdient, gibt es nur, wenn wir von einer Scheidung in Eigen- und
Fremdkultur ausgehen, ähnlich wie Husserl der Heimwelt eine Fremd-
welt entgegenstellt. Eine solche Scheidung schließt nicht aus, daß es zu
Prozessen der Pluralisierung, der Universalisierung oder der Globali-
sierung kommt, doch diese Prozesse setzen eine Fremderfahrung vor-
aus, die sie niemals einholen. Die fremde Kultur ist wie die eigene
mehr als eine Kultur unter anderen, mehr als eine Teilkultur oder als
ein Tummelfeld allgemeiner Gesetze. Wird dieser ‚Mehrwert‘ getilgt,

2.

a)

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

109

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


so begeben wir uns auf die schiefe Ebene einer einseitigen Aneignung
des Fremden oder einer Nivellierung der Differenz zwischen Eigenem
und Fremdem. An solchen Versuchen besteht in unserer westlichen
Geschichte bis in die Gegenwart hinein kein Mangel.“177

Was Waldenfels hier über das Fremde, die Interkulturalität und In-
tersubjektivität sowie deren jeweiligen produktiven Zwischenraum
schreibt, das kommt auch (neben der Interdisziplinarität) dem Phäno-
men zu, das sich zunächst radikal vom Fremden zu unterscheiden
scheint, namentlich der Liebe. Um diese, keinesfalls zufällige Analogie
aufzeigen zu können, soll nun ein Blick in Max Frischs Tagebuch ge-
worfen werden, der dort in einen Dialog mit christlichen Glaubensleh-
ren geht, ehe die Funktion, der Ort und die Bestimmung von Liebe im
Waldenfeldschen Zwischenraum des Fremden (d.h. der Interkulturali-
tät und Intersubjektivität, ergänzt um die Interdisziplinarität) be-
schrieben werden kann. Max Frisch notierte:

„Es ist bemerkenswert, dass wir gerade von dem Menschen, den wir lie-
ben, am mindesten aussagen können, wie er sei. Wir lieben ihn einfach.
Eben darin besteht ja die Liebe, das Wunderbare an der Liebe, dass sie
uns in der Schwebe des Lebendigen hält, in der Bereitschaft, einem Men-
schen zu folgen in allen seinen möglichen Entfaltungen. Wir wissen, dass
jeder Mensch, wenn man ihn liebt, sich wie verwandelt fühlt, wie entfaltet,
und dass auch dem Liebenden sich alles entfaltet, das Nächste, das lange
Bekannte. Vieles sieht er wie zum ersten Male. Die Liebe befreit es aus
jeglichem Bildnis. […]
So wie das All, wie Gottes unerschöpfliche Geräumigkeit, schrankenlos,
alles Möglichen voll, aller Geheimnisse voll, unfassbar ist der Mensch,
den man liebt – Nur die Liebe erträgt ihn so. […]
Du sollst dir kein Bildnis machen, heisst es, von Gott. Es dürfte auch in
diesem Sinne gelten: Gott als das Lebendige in jedem Menschen, das, was
nicht erfassbar ist. Es ist eine Versündigung, die wir, so wie sie an uns be-
gangen wird, fast ohne Unterlass wieder begehen – Ausgenommen wenn
wir lieben.“178

Der Mensch, das andere Individuum, so Frisch, ist so „wie Gottes un-
erschöpfliche Geräumigkeit, schrankenlos, alles Möglichen voll, aller
Geheimnisse voll, unfassbar“. Er ist uns in diesem Sinne fremd. Er hat

177 Bernhard Waldenfels, „Zwischen den Kulturen“, in: Alois Wierlacher (Hg.), Jahr-
buch Deutsch als Fremdsprache, 2000 (= Bd. 26), S. 245-261. Hier: S. 246.

178 Max Frisch, Tagebuch 1947-1949, Frankfurt am Main 1985 (= suhrkamp taschen-
buch 1148, 14. Aufl), S. 27.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

110

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


– dies wird uns später ausführlich beschäftigen – u.a. seine ganz eigene,
subjektive, individuelle Tradition (zugleich Habituation), d. h. er hat
seine ganz eigene, individuelle rationale Vernünftigkeit. Aber er hat
eben zugleich auch seine ganz eigene Utopie, eine Logos-Vernunft
(nicht zwangsläufig eine einer Religion zugewandte oder in der Theo-
rie gar allgemein auf eine solche zu beziehende), er ist ganz und gar
unantastbar in diesem Sinne. Von ihm, dem Anderen, dem Fremden
gilt, dass wir „am mindesten aussagen können, wie er sei.“ Sich ein
starres, statisches Bildnis zu machen, von seiner Rationalität oder/und
seiner utopie-begabten Vernunft, dies wäre, so Frisch, „Versündigung“.
Möglich ist diese Erkenntnis und das ihm korrelierende, in Levinas-
schem Sinne desinteressierte Verhalten als ein ganz und gar freiwilliges,
gar ein gewolltes, nur unter den Bedingungen der Liebe. Auch für die
Liebe gilt, was Waldenfels zur Interkulturalität und -subjektivität
schreibt, d. h. sie bildet eine „Zwischensphäre, deren intermedialer
Charakter weder auf Eigenes zurückgeführt, noch in ein Ganzes inte-
griert, noch universalen Gesetzen unterworfen werden kann. Was sich
zwischen uns abspielt, gehört weder jedem einzelnen noch allen insge-
samt. Es bildet in diesem Sinne ein Niemandsland, eine Grenzland-
schaft, die zugleich verbindet und trennt.“ Es gibt keine andere Form
der (folgend noch zu beschreibenden) produktiven, guten, erstrebens-
werten epochéalen Begegnung mit dem Außerordentlichen (als dem
Fremden) als jene mit einem Vorschuss an (Nächsten-)Liebe und Ver-
trauen. Bleibt dieser aus, so geschieht eben das, wovor Waldenfels aber
auch Max Frisch uns warnen und in diesem Sinne auch mahnen: Ni-
vellierung der Differenz zwischen dem Eigenen und dem Fremden,
Nivellierung der Differenz zwischen uns und dem Anderen, dem Au-
ßerordentlichen Ich und dem Außerordentlichen Anderen. Anders ge-
sprochen entspricht ein liebloses und misstrauendes Verhalten der
Verhinderung des (allzu) Möglichen in uns, im Anderen und zwischen
uns und dem Anderen. Die Begegnung muss – um erneut mit Levinas
zu sprechen – eine „desinteressierte“ sein. Sonst geschieht nicht pro-
duktive Epoché und Begegnung mit dem Außerordentlichen, sondern
es geschieht absolute, radikale Trennung oder Einverleibung und im
äußersten Falle Gewalt. Und das eben zeigt die Geschichte bis in die
Gegenwart zu oft, und zwar nicht nur die Westliche. Dann ist der Dis-
kurs aller Diskurse, die Dialektik aller Dialektik aufgehoben, mindes-

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

111

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


tens unterbrochen. Dann, um es erneut zu sagen, sind sowohl die Ver-
nunft/Utopie, jedes Träumen, jedes Hoffen, jedes Streben nach dem
Guten, als auch jeder Gott tot. Aber eben auch jeder Mensch ist (inner-
lich, psychisch-metaphysisch, d.h. vernünftig-rational) tot, jede Form
von ethisch bestimmter Rationalität/Tradition ist tot. All dies gilt nicht
minder für das Inter der Disziplinen, also für die so expansiv betriebe-
ne Interdisziplinarität, die mehr einem spontanen Reagieren bzw.
Agieren auf die Lage der Wissenschaften als einem tatsächlichen Ein-
gehen auf diese Lage entspricht. Ein wahrliches Eingehen hingegen ist
dann kein Agieren mehr, sondern ein wirkliches, fundiertes Reagieren
und zugleich wirkliches kreatives Agieren – ein Gemeinsames, das sich
in der Achtung der prinzipiellen Getrenntheit erweist und nur „liebt“,
wenn diese Liebe erwidert wird. Anders gesprochen: Es ist weder wün-
schenswert der Phänomenologie Erkenntnisse der Neurowissenschaf-
ten regelrecht einzuverleiben, noch vice versa. Ebenso unwünschens-
wert ist es in eine Hass-Beziehung überzugehen.

Im Folgenden wird die Liebe phänomenologisch konkretisiert als
das Wechselspiel von Übernahme und Enttäuschung respektive von
Empathie getragener Sympathie und Antipathie vorläufig und grob
bestimmt, um in der anschließenden Ausarbeitung der Hermeneutik
der Lebenskunst die hier ausgesprochene Mahnung berücksichtigt zu
finden.

Übernahme und Enttäuschung, Sympathie und Antipathie

Vorab soll Waldenfels Mahnung erweitert wiederholt werden. Sie ist,
wie er ausführt, die Mahnung vor dem Nietzscheschen „Normalmen-
schen“ und die Erinnerung daran, dass wir nicht ohne Kultur existie-
ren, d.h. im Sinne dieser Arbeit: nicht ohne Tradition und Utopie exis-
tieren. Dies – wie später ausgeführt wird – entspricht auch Husserls
Konzeption des Menschen in der „Lebenswelt“ und zwar in doppelter
Weise und damit in allumfassenden Sinne. Denn zur Lebenwelt gehö-
ren a) die historisch gewordenen Traditionen als sedimentierte Ur-Tra-
dition, als das geschichtlich Gegebene, das was geworden ist (faktische
Welt), faktisch-empirische Traditionen, b) die Utopie als (noch) nicht
sedimentierte Ur-Tradition, als epochéal auf letztere (Welt in Epoché)

b)

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

112

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


bezogene dann konkret, faktisch werden könnende Utopien. In ihrem
Spannungsfeld ereignet sich die Dynamis der Vernunft und damit
auch der Ideen, die in Teil I aufgezeigt wurde. Nun aber zunächst Wal-
denfels Mahnung in Erweiterung:

„Es gibt keinen Ort jenseits der Kulturen, der uns einen unbefan-
genen und unbeschränkten Überblick gestatten würde. Als Europäer
können wir der eigenen Kultur so wenig entfliehen wie dem eigenen
Leib und der eigenen Sprache. Damit ist jedem Kulturalismus, der die
eigene und die fremde Kultur schlichtweg als eine unter anderen be-
trachten würde, ein Riegel vorgeschoben. Ein solcher Kulturalismus
würde lediglich auf der geographisch-räumlichen Ebene wiederholen,
was der Historismus des 19. Jahrhunderts auf der historisch-zeitlichen
Ebene durchexerziert hat. Die Musealkultur, die Nietzsche in seinen
Unzeitgemäßen Betrachtungen angeprangert hat, würde sich lediglich
vom Heimischen ins Exotische verlagern. Die Mängel einer bloßen
Multikulturalität werden nur scheinbar überwunden, wenn man ver-
sucht, die Grenzen der jeweiligen Kultur zu überwinden, sei es, daß
man die Einzelkulturen als Teile einer Gesamtkultur begreift, sei es,
daß man sie transkulturellen Maßstäben unterwirft. Die „Vereinten
Nationen“ sind eine Institution die recht und schlecht ihre Dienste ver-
richtet. Darauf zu warten, daß sie sich in „Vereinte Kulturen“ verwan-
deln, würde besagen, daß man einem interkulturellen Esperanto nach-
jagt, das als Sprachutopie längst ausgedient hat. Für das Verhältnis von
Weltmarkt und Weltkultur gilt ähnliches. Würden wir mit Ideen han-
deln wie mit Aktien, so würden sie kommunikativ abgeschliffen; alles
Anstachelnde und Aufrührerische ginge verloren. Nietzsches „Nor-
malmensch“ würde in den Normalideen einer Normalkultur seine
zweifelhafte Heimstatt finden.“179

Nicht nur einerseits dem Kulturalismus und auch dem Traditiona-
lismus, sondern, andererseits, auch dem reinen, puren Idealismus ist
damit der Riegel vorgeschoben. Womit man hingegen rechnen muss,
womit man v.a. auch umgehen können und umzugehen lernen muss
(ein Lernen-Sollen mit Kant gesprochen), das sind eben jene phäno-
menologisch begriffene Phänomene in der Zwischensphäre: Enttäu-
schung und Übernahme. Was es hingegen zu verhindern gilt: Enttäu-

179 Waldenfels, Zwischen den Kulturen, S. 245.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

113

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


schung und Übernahme radikal und endgültig sein zu lassen. Das
führte zu Gewalt oder unhaltbaren Spannungen zwischen den Natio-
nen (radikale Ablehnung). Und es führte eben (im Sinne einer radika-
len Übernahme) zu jener nicht wünschenswerten Musealkultur des
Exotischen. Letztere basiert nicht weniger auf Gewalt, wenn auch auf
einer psychologischen, weniger physiologischen Ebene wie sie uns im
Falle der Spannungen zwischen den Nationen begegnen kann. Eine
solche Musealkultur des Exotischen entspräche dem Diktum: Du
musst mich lieben, weil ich es will! Oder auch: Lieb mich, sonst liebe
ich Dich!, beides keine geringen Drohungen und Gefährdungspoten-
ziale für das und den Anderen, bei denen die Liebe zur Einverleibung
führt und insofern entweder die radikale Aufgabe von Eigenliebe oder
die radikale Vereinnahmung durch Fremdliebe bedeutet. Anders ge-
sprochen: Kulturen und Menschen, Traditionen und Individuen wer-
den dabei vergewaltigt, kannibalisiert. Es gilt also – phänomenologisch
gesprochen – das rechte Maß von Sympathie und Antipathie zu halten,
und auch diese niemals radikal sein zu lassen. Das wäre dann tatsäch-
lich jenseits von Gut und Böse, und es gilt im ethischen Sinne, ein sol-
ches zumindest anzustreben, rational-vernünftig.

Es gibt sie eben nicht, die eine Sprache, über die auch Waldenfels
reflektierte. Sie anzustreben wäre in Max Frischs Sinne „Versündi-
gung“, und zwar auf die Logos-Vernunft und damit Utopie bezogene
„Versündigung“. Dass sie auf der Ebene der Rationalität verfolgt wird,
hat ihre Schatten längst voraus geworfen. Soll der Roboter eine Norm-
sprache sprechen oder soll er alle Sprachen dieser Welt beherrschen? Er
wird – aufgrund dessen, was folgend noch ausgeführt wird – niemals
alle Sprachen sprechen können. Ihm bleibt letztlich nur die Normspra-
che, weil er radikal tot ist. Er kann nicht alle Sprachen sprechen (diese
überhaupt nur aufzufinden und dann zu programmieren wäre alleine
schon ausgeschlossen). Seine Habitualität ist eine rein künstliche, eine
elektronisch programmierte. Die menschliche hingegen, ihrer Funkti-
onsweise und ihre Genese, begriffen (Husserl folgend) als individuelle,
subjektive Tradition, basiert auf Liebe und Vertrauen. Und zwar auf al-
len ihren (phänomenologischen) Abschattungen: Mutter-/Elternliebe
(erste subjektive Tradition), Freundschaftsliebe und Liebesbeziehungs-
liebe (intersubjektive Tradition), Nächstenliebe (soziale Tradition). All
diese Abschattungen haben ihre eigenen Sprachen; auch das macht es

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

114

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


unmöglich, diese jemals in ihrer Gesamtheit, wenn überhaupt aufzu-
finden. Dabei ist die für das kulturelle Zusammenleben aber auch für
das individuelle äußerst wichtige Form der Liebe, die all die Abschat-
tierungen miteinander verbindet: die Eigenliebe. Sie und die Fremdlie-
be werden uns im Folgenden besonders beschäftigen. Selbiges gilt für
das Vertrauen als Selbst- und Fremdvertrauen. Daran anschließend
gilt es dann, in Sigmund Freuds Unbehagen in der Kultur ‚aufzuräu-
men‘.180 Vorab sei schon gesagt: Für das Individuum ist nicht entschei-
dend, welche dieser Abschattierungen es in seinem Leben kennt; Lie-
besbeziehungsliebe in etwa, kann durch ausreichende Freundschafts-
und Familienliebe kompensiert werden, nie vollständig, aber existenzi-
ell hinreichend. Vice versa. Dasselbe gilt für das Vertrauen. Wollen wir
diese Liebes- und Vertrauensabschattierungen zudem spiegeln, d.h.
auf einen Gottesbegriff beziehen, so müsste er das ideale Ganze, das
Ding an sich der Liebe und des Vertrauens ausmachen. Bezogen auf
katholisch christliche Lehren (als Beispiel lediglich hier angeführt) hie-
ße dies, dass die Vater-Sohn-Beziehung der Familienliebe entspräche,
das Konzept des Heiligen Geistes würde hingegen keinesfalls in den
Bereich der Eigenliebe fallen, sondern in jenen der Freundschaftsliebe,
d.h. der intersubjektiven Liebe und geteilten individuellen Liebe. Er
wäre als Epoché damit die (theoretische) Basis für die subjektive und
die soziale Liebe, d.h. Eigen- und Fremdliebe im Gespräch. Der Heilige
Geist hätte gerade nicht eine ausschließende (kannibalisierende, nar-
zisstische und egoisitische) Gnaden-Funktion, sondern eine integrie-
rende Freiheits- und Liebesfunktion.

Nun aber zur spezifisch menschlichen (vernünftig-rationalen) Ha-
bituation, die folgend im Konnex von Übernahme-Enttäuschung sowie
Empathie-Antipathie betrachtet wird. Sie bildet – praktisch lebens-
weltlich – die Grundlage von allem Faktischen und Ideellen. Dies ob-
wohl sie – wie gezeigt wird – nicht an erster Stelle steht, sondern auf
den Primat der Intersubjektivität verweist, d.h. auch: auf den Primat
der Praktischen Vernunft und des Vertrauens. Diese Praktische Ver-
nunft bildet das Feld der hier veranschlagten Lebenskunst, die als phä-

180 Da die vorliegende Arbeit keine über die Liebe ist, wird die erotische Liebe an
dieser Stelle ausgespart. Auch wenn sie uns bei Freud und im Unbehagen in der
Kultur zumindest am Rande begegnen wird. Das große Thema 'Liebe' ist hier
nicht zu bearbeiten.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

115

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


nomenologisch gefasste Hermeneutik beschrieben werden kann und
folgend auch beschrieben wird.

Der Homo habitus: vom Lebensspiel zur Lebenskunst

Wie eingangs bereits erwähnt, wird Dorian Cairns für das Folgende als
kreativer Begleiter und Leiter herangezogen. Eine Stichwortsuche
„Tradition“ im Katalog der Husserliana hätte den drei Herausgebern
der Notizen Cairns’ zu Tradition sofort klargemacht, dass dessen „un-
douptedly phenomenological [texts]“ zwar in der Tat „no explicit refe-
rence to method or methology“ geben. Hingegen kann aber keinesfalls,
wie die Herausgeber dies tun, von „littel technical terminology“ ge-
sprochen werden, sofern ein Blick in die Husserliana zeigt, dass Cairns
Husserls Terminologie und Konzeption gewissermaßen paraphrasiert
und zu allergrößten Teilen übernimmt.181 Die technischen Termini
sind damit deckungsgleich, nur dass Husserl eben keine eigenständige
Phänomenologie der Tradition geliefert hat, sondern sie in seinen Stu-
dien zur Intersubjektivität eingebettet ist. Cairns hat offenbar versucht,
daraus ein Traditionsmodell in Husserlschem Sinne oder doch zumin-
dest Husserl ganz nahe folgend zu artikulieren. Er hat in diesem Sinne
auch produktiv erweitert und ergänzt, Verbindungen geknüpft, die
ihre Grundlage aber allesamt in der Husserlschen Konzeption von In-
tersubjektivität finden. Will man Cairns verstehen, muss man Husserls
Konzeption verstehen. Deshalb aber funktioniert auch der umgekehrte
Weg, bei dem Cairns als Moderator und kreativer Anleiter und Erwei-
terer zwischen Leser und Husserls Text fungieren kann. Cairns eröff-
net in diesem Sinne Perspektiven. Wie auch bei der Analyse der Tradi-
tionsmodelle im Horror Vacui, wird wieder nach den vier Aspekten ge-
fragt: Vermittlungsstruktur, Inhalt/Tradita, Vermögen der Tradition
und Vermögen des Subjekts. Letzteres vollzieht die Wende vom Bour-

c)

181 Schade, dass Embree, L., Kersten, F., Zaner, R. A. als Herausgeber der Notizen in
den Studia Phaenomenologica dies alles versäumt haben: Embree, L., Kersten, F.,
Zaner, R. A. (Hg.) „Dorian Cairns. Reflections on Tradition.“, in: Concepts of Tra-
dition in Phenomenology, 2011 (= Studia Phaenomenologica. Romanian Journal
for Phenomenology, Vol. XI), S. 15-27. Hier S. 16.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

116

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


dieuschen Lebensspiel, Lebenstil und Kapital zu Lebenskunst, Traditi-
on und Vertrauen.

Vermittlungsstruktur und Tradita: Drei Arten von Tradition

Vorweg sollen nun die drei im Folgenden dann ausführlich zu erör-
ternden Habitualitäten, namentlich die aa) Subjektive Tradition, bb)
Intersubjektive Tradition, cc) Soziale Tradition skizziert werden; sie
bilden in ihrer Gesamtheit die Vermittlungsstruktur des phänomeno-
logisch-dynamischen Modells. Zudem werden ihre konkreten Inhalte,
also die Tradita vorgestellt. In diesen beiden Momenten sind bereits
zum einen das Vermögen der Tradition und zum anderen das Vermö-
gen des Subjekts implizit, werden aber erst in den Einzelbetrachtungen
der Traditionsarten expliziert.

Einen guten Ausgangspunkt zur ersten Bestimmung der Vermitt-
lungsstruktur des Modells sowie der zugehörigen Tradita bilden Cairns
entsprechende Ausführungen. Er soll nun also zu Wort kommen: „Tra-
dition in general may be divided into two kinds, corresponding to two
sources of tradition: individual (or subjective) and social (or better in-
tersubjective).“182 Im Gang der Überlegung fügt er diesen beiden Ar-
ten von Tradition, also 1. subjektive und 2. soziale Tradition und ihren
Ursprüngen oder Quellen eine dritte hinzu, namentlich die „Presocial
intersubjective tradition“, bestimmt als der Ausgangspunkt für jede in-
tersubjektive Tradition, namentlich als das menschliche Vermögen,
einen anderen ungeachtet jeder sozialen Verbindung als „one who be-
lieves thus and so, values thus and so, acts thus and so“ wahrzuneh-
men.183 Was sich davon ausgehend (Husserl spricht von der ersten
Stiftung des habituellen Ich) als Übernahme oder Ablehnung der ent-
sprechenden Überzeugungen und Verhaltensweisen anderer ereignet,
wird im Folgenden der 3. intersubjektiven Tradition zugeordnet, wobei
wir bereits beim Vermögen des Subjekts angelangt sind.

Ein Blick in Husserl nun zeigt, dass diese, zunächst zwei Arten von
Tradition (subjektive und soziale) seinen Ausführungen entsprechen
und weisen zugleich das darin enthaltende Fundament der Utopie als

182 Cairns, Reflections on Tradition, S. 16.
183 Ebd., S. 20.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

117

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


sine qua non auf. Die folgende Passage ist die Vorrede zu jenem Aus-
zug, den wir bereits weiter oben im Bezug auf die anzustrebende
„Echtheit“ oder Authentizität analysiert hatten. Zunächst also zur
Konzeption der subjektiven Tradition; Husserl reflektiert über „[d]as
Leben in Vorurteilen, das Leben in Tradition“:184 „In einem weitesten
Sinne gehört zu jedem Ichleben dies, Leben in Tradition zu sein. Jede
Position, jeder positionale Akt schafft eine »Tradition«, schafft im Ein-
zel-Ich eine habituelle Fortgeltung, eine bleibende »Überzeugung«.“
Die so generierte Tradition wird Husserl später explizit die individuelle
Tradition nennen. Cairns schreibt analog hierzu über den Inhalt dieser
subjektiven/individuellen Tradition, dass sie „all mental attitudes esta-
blished independently of others; those mental habits of believing, va-
luing, and acting that have derived from one’s own past living“ be-
inhalte.185

Mit Husserl nun löst sich diese veranschlagte Unabhängigkeit je-
doch zunächst auf, sofern nämlich das Einzel-Ich und seine Personali-
tät in die Gemeinschaft verflochten ist, als die „Konstitution einer Ge-
meinschaftshabitualität, der Tradition, die immer schon besteht mit
dem Momente der Stiftung der Gemeinschaft, da sie selbst nur ist
durch Stiftung einer intersubjektiven Habitualität oder Tradition.“186

Hier also überschneiden sich mit Husserl die intersubjektive und sub-
jektive Tradition. Als soziale Tradition wird erstere in der vorliegenden
Arbeit erst dann – im Unterschied zu Cairns – begriffen, wenn sich die
ihr zukommenden Habitualitäten in Institutionen und damit auch ge-
setzlichen Regelungen und Normierungen niederschlagen, d.h. wenn
sie von juristischen Personen eingefordert und ihre Verfehlung aus-
drücklich sanktioniert werden. Die soziale Tradition wird insofern we-
sentlich als politische begriffen, die einer jeden Gemeinschaft mit Sat-
zungen, Regelungen, Statuten etc. zukommt; das entspricht der be-
wussten Zugehörigkeit zu einer explizit definierten Gemeinschaft, de-
ren Mitglieder sich auch entsprechend ausweisen können (in etwa in
Form einer Nationalität, einer Religion, einer Vereinstätigkeit, eines
Wirtschaftssystems, eines Bildungssystems usw.)

184 Husserl, Beilage XXIX, S. 230. Vollständiges Zitat vgl. oben.
185 Cairns, Reflections on Tradition, S. 17.
186 Husserl, Beilage XXIX, S. 230.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

118

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Den Inhalt der intersubjektiven Tradition können wir vorläufig
mit dem wiedergeben, was Cairns als Inhalt der sozialen Tradition zu-
ordnet (das muss an dieser Stelle nicht verwirren, denn Cairns wird
sein Modell der sozialen Tradition später selbst aufbrechen). Dem In-
halt der intersubjektiven Tradition entsprechen nach Cairns dann im
weitesten Sinne „all the doxic, axiotic, and volitional attitudes that one
individuel takes over from … others.“187 Also alle urteilenden Einstel-
lungen (Doxa), alle nicht begründeten oder deduktiv abgeleiteten
Grundüberzeugungen (Axiome) sowie alle rein willentlichen Einstel-
lungen (Volition), die ein Subjekt von anderen Subjekten übernimmt.
Der Inhalt der sozialen Tradition im hier etablierten Sinne entspricht
diesem Inhalt, aber die Übernahme von anderen findet dann eben
nicht freiwillig sondern gezwungenermaßen statt und ihre Verfehlung
wird geahndet. Dass die Übergänge von der einen zur anderen Traditi-
on in der konkreten Lebenswelt fließende sind, liegt auf der Hand und
wird in den folgenden Einzelbetrachtungen der Traditionsarten auch
thematisch; in der phänomenologischen Einstellung jedoch müssen
und können sie getrennt betrachtet werden.

Diese grobe Einführung ist nun noch um die Funktion der Traditi-
on als Utopie-Fundament, das jeder Tradition innewohnt, zu ergänzen.
Entscheidend hierbei ist Husserls Terminus der „Stiftung“, den er oben
auch schon in Bezug auf die intersubjektive Tradition verwendet hatte.
Wir folgen Husserl an jener Stelle nun weiter, die zugleich auch den
Übergang zu seiner Auseinandersetzung mit der „Echtheit“ und damit
der Urtradition und der hier veranschlagten Urutopie darstellt:

„Das Parallele [zur Gemeinschaftshabitualität/intersubjektiven Tradition]
natürlich für das Einzel-Ich, es ist nur in fortgesetzter Stiftung von Hab-
itualität (seine individuelle Tradition) und <hat> also auch seinen we-
sensmässigen Anfang (schöpferischer Ansatzpunkt) in einer ersten Stif-
tung, durch die es sich selbst als habituelles Ich stiftet.“188

Cairns spricht in diesem Kontext von der „Priotity of individual tradi-
tion“, die er dem Umstand zuschreibt, dass die Grundlage dafür, ande-
re als „psychophysical individuals in [the] world“ mit wie auch immer
gearteten habituellen Einstellungen aufzufassen, jene ist, sich selbst als

187 Cairns, Reflections on Tradition, S. 17.
188 Husserl, Beilage XXIX, S. 230.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

119

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


in einer „natural material world“ lebendes „natural psychophysical in-
dividual“ zu begreifen.189 Diesen so umschriebenen schöpferischen
Ansatzpunkt, den Husserl als erste Stiftung des Einzel-Ich hin zum ha-
bituellen Ich beschreibt, gilt es später (unter aa) Subjektive Tradition)
genau ins Auge zu fassen. Vorwegnehmend sei gesagt, dass ein solcher
nur unter der Voraussetzung von Liebe und Vertrauen sich ereignen
kann. Um Husserls Gedanken noch weiter auszuführen und damit zu
Urtradition und -utopie zu gelangen, folgen wir seinen Ausfürhungen
weiter: Mit Husserl ist, über diese Ur-Stiftung hinaus, „[j]ede neue Po-
sition stiftend“. Dabei nun gilt es jedoch genauestens zwischen zwei
Arten solcherlei Stiftung im Hinblick auf die „Apperzeption“ zu unter-
scheiden: a) die Stiftung als „die Neuheit des positionalen Aktes, die
eine neuartige Apperzeption mitstiftet“, b) die Stiftung als „die Neuheit
des Aktes, die nur eine neue Besonderung in Geltung setzt von tradi-
tionalem apperzeptiven Typus“.190 An dieser Stelle scheidet sich jetzt
die a) Originalität eines Menschen von seiner b) Konventionalität oder
Traditionalität, womit Husserl dann seinen epochéalen Rückgriff auf
die Urtradition einleitet, der oben bereits zugleich als Griff auf Urut-
opie dargestellt wurde.

Folgend nun also in aller gebotenen Ausführlichkeit die nähere Be-
stimmung der drei Habitualitäten als vollzogene Traditionsarten, ihrer
Inhalte sowie ihrer Verknüpfungen und produktiven wie destruktiven
Überschneidung in der konkret lebensweltlichen Praxis als Lebens-
kunst. Dabei wird sich zeigen, dass mit dem Modell weder eine Welt-
noch eine Menschsicherung zu erreichen ist, vielmehr beides gerade
abgelehnt wird, sofern nämlich eine neue Komponente ins Bourdieu-
sche Spiel kommt: Die Variable Vertrauen. Sie bezeichnet die epochéale
Wende, als eine Wende vom Bourdieuschen Kapital zum Vertrauen.
Oder auch: zum Vertrauen als das jedem Bourdieuschem Kapital zu-
grunde liegende, apriorische und zugleich regulierende Kapital.

Die Lebenskunst wird dann anschließend als Dialektik von Ver-
mögen des Subjekts und Vermögen der Tradition(en) als die Dialektik
von Tradition/Rationalität und Utopie/Vernunft beschrieben. Sofern
die intersubjektive und die soziale Tradition zunächst auf den Vermö-

189 Cairns, Reflections on Tradition, S. 17.
190 Husserl, Beilage XXIX, S. 230/231.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

120

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


gen der Individuen sowie den Vermögen ihrer individuellen Tradition
basieren, nimmt deren Beschreibung den größten Raum ein. Dass in
der Praxis dort, auf der Ebene des Individuums, bereits soziale und in-
tersubjektive Tradition – und zwar urstiftend! – hineinspielen, spielt
dabei zunächst keine Rolle, sondern ermöglicht dann eben den not-
wendigen Übergang zur Betrachtung dieser beiden Traditionsarten. No
man is an iland.

Subjektive Tradition

Sofern die Vermittlungsstruktur des Modells in der Kombination der
drei Traditionsarten besteht, werden hier nun lediglich Inhalt/Tradi-
tum, das Vermögen der Tradition sowie das Vermögen des Subjekts in
Bezug auf die Subjektive Tradition vorgestellt.

Inhalt/Tradita

Auch hier bieten Cairns Notizen sich als Ausgangspunkt an. Skizzen-
haft wurde der Inhalt bereits bestimmt als die Summe aller mentalen
Einstellungen der Überzeugung, des Wertens und des Handelns, die
ein Individuum unabhängig von anderen auf der Grundlage seines ei-
genen vergangenen Lebens etabliert hat. Diese mentalen Einstellungen
wurden sodann in drei Arten unterteilt: Doxa, Axiome und auf Volia-
tion basierendes Verhalten. Cairns führt weiter aus, was diese drei Ty-
pen von Einstellungen jeweils umfassen: „doxic attitudes are attitudes
of positive simple believig, of douptfull believing, and of disbelieving.
[… axiotic attitudes include attitudes of liking and disliking, loving
and hating, approving and disapproving, hoping and regretting – with
simple certainty and modalities of certainty corresponding to those of
doxa. [… volitional attitudes include some that manifest themselves in
types of psychophysical action (actualized in order to actualize some
more inclusive states of affairs): changes in bodily attitudes and posi-
tion, gesture, speech etc.“191 Darüber hinaus wurden diese Einstellun-
gen mit Husserl bereits als Ergebnisse der Stiftung positionaler Akte
bestimmt, deren Bedingung zur Möglichkeit in der aller ersten Stiftung

aa)

(1)

191 Cairns, Reflections on Tradition, S. 17.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

121

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


des Ich-Lebens hin zum habituellen Ich als dem schöpferischen Aus-
gangspunkt (auch: Ur-Stiftung) jeder weiteren Stiftung beschrieben
wurde.

Was hier zunächst relevant ist, ist die Frage danach wie das Indivi-
duum zu diesen Doxa, Axiomen und der Voliation gelangt und wie
dies mit der Urstiftung zusammenhängt. Denn die schlichte Aussage
Cairns, dass sie seinem vergangenen Leben entstammen, kann hier
keinesfalls als hinreichender Grund für ihre Existenz genommen wer-
den. Insofern muss nach dem Vermögen des Subjekts, das ihm in die-
sem Traditionsmodell zukommt, gefragt werden. Um jedoch diese Fra-
ge beantworten zu können, ist von dem auszugehen, was die Tradition
mit dem so bestimmten Inhalt für das Subjekt leistet, sprich es muss
vorab nach dem Vermögen der Tradition gefragt werden. Erst wenn
dieses offengelegt ist, kann auch begriffen werden warum, wozu und
in welcher Weise sich das Subjekt diesem Vermögen gegenüber verhält.

Vermögen der Tradition: Habitualitäts- und Erfahrungshorizont

Cairns erarbeitet zunächst den phänomenologischen Begriff der Er-
fahrung, sofern er die individuelle Erfahrung als die Quelle der Doxa,
Axiomen und Voliation angegeben hatte: Erfahrung wird also be-
stimmt als „consciousness of something as itself present either percep-
tually or in a memorial modification of perceiving.“192 Zu jeder Hab-
itualität im phänomenologischen Sinne gehört jedoch ein Bereich, der
die Erfahrung übersteigt. Dieser soll hier als Habitualitätshorizont be-
zeichnet werden. Er führt dazu, dass die Doxa, Axiome und Voliation
den Bereich des Apperzeptierten übersteigen. Um Cairns Formulie-
rung aufzugreifen: „One believes in, values and disvalues, more than
one has perceived; one’s actions fulfill a habitual pattern even though
experience does not reveal that such action is followed by the desired
state of affairs.“193 Was diesen Habitualitätshorizont ausmacht, das
sind also die weit ausgespannten habituellen Leitmuster (patterns), die
sich zwar aus der Erfahrung schöpfen ihren Bereich aber übersteigen
und somit den Ausgriff auf Zukünftiges (als Erträumtes, Erhofftes, Er-

(2)

192 Ebd., 17.
193 Ebd., S. 18.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

122

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


wartetes) ermöglichen. Hier ist bereits ersichtlich, dass die Tradition
das Fundament zur Utopie ausbildet. Bei diesem Horizont bleibt es
aber nicht: auch die phänomenologisch begriffene Erfahrung selbst hat
bereits ihre Erfahrungshorizonte. Wieder mit Cairns gesprochen wird
hier der Bereich der Husserlschen Abschattungen, sowie der Intentio-
nalität bestehend aus Protention und Retention beschritten: „sensious
perceiving is always a believing in more than is presented: the merely
seen thing is believed in as having its unseen sides and interior, its tex-
ture, weigt, taste, smell, and physical properties (which would manifest
themselves under circumstances of familiar types) ---- properties such
as inflammability, elasticity, and luminosity.“194 Die Generation dieses
Erfahrungshorizonts ist also bezogen auf das Vertrauen in die eigenen
Erfahrungen und damit die individuelle Tradition. Wird es enttäuscht,
in etwa indem sich eine Tasse beim Abräumen schwerer als angenom-
men erweist, muss Vertrauen erst wieder hergestellt werden. Das heißt,
dass dann vom Individuum echte Habitualität und echtes Handeln ver-
langt sind, das Husserl als das Handeln der Vernunft bestimmt hatte.
Dieser Prozess der Generation eines neuen Vertrauens entspricht der
Stiftung eines neuen positionalen Akts, wobei dieser a) originell oder b)
traditionell bezogen sein kann. Dazu ausführlich im nächste Abschnitt,
bei der Betrachtung des Vermögens des Subjekts.

Abschließend können wir das Vermögen der individuellen Traditi-
on zusammenfassen als die Bereitstellung von Leitmustern zur mögli-
chen Homogenität des Ich-Selbst als habituelles Ich und zwar mit der
Möglichkeit zum kreativen a) utopisch ausgreifenden und b) auf der
Erfahrung basierenden Blick auf zukünftig zu Apperzeptierendes. D.h.
sie verbürgt die Homogenität des Ich-Selbst in der Dauer. Der ihr zu-
kommende Prozess, und damit auch die fortwährende Stiftung von in-
dividueller Tradition, entspricht der Habitualität eines Menschen als
die Grundlage seines traditionalen Seins, die folgend als Lebenskunst
ausbuchstabiert wird. Das Produkt dieser Habitualität hingegen ist be-
stimmt als der Habitus eines Menschen, d.h. die Summe seiner Doxa,
Axiome und Voliation sowie den darin eingeschlossenen Horizonten
der Habitualität und der Erfahrung zu einem bestimmten Zeitpunkt X.

194 Ebd., S. 18.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

123

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Nach Bourdieu ist der Habitus bestimmt als: Lebensstil. Wie flexi-
bel und wandelbar dieser Habitus als Lebensstil ist, hängt zum einen
von der Lebenskunst des Individuums ab; zum anderen davon, wie
sich die Bedingung der Möglichkeit der Lebenskunst als Urstiftung des
habituellen Ich ereignet. Beides muss nun folgend in den Blick genom-
men werden, wobei zunächst von Bourdieus Habitus-Begriff ausge-
gangen wird.

Vermögen des Subjekts: Vom Kapital des Lebensspiels zum
Vertrauen der Lebenskunst

Um also die Lebenskunst als das Vermögen des Subjekts in den Blick
zu bekommen, wird zunächst vom gedoppelten Habitus-Begriff Bour-
dieus ausgegangen, sofern mit ihm die situative und zeitgebundene ha-
bituelle Lage X eines Individuums zum Zeitpunkt X beschrieben wer-
den kann, von der ausgehend die Habitualität als Prozess und eben je-
ne Lebenskunst dann den 1. prinzipiell möglichen und 2. zuweilen
auch notwendigen Wandel dieses Habitus als einen a) originellen oder
b) traditionsgebundenen Wandel beschreiben kann. Die Momente, die
diese Habitualität beschreiben, ermöglichen dann, Aussagen über das
Wie und Was der Urstiftung des habituellen Ich, d.h. Aussagen über je-
ne apriorischen Vermögen zu machen, die dem Subjekt eigen sein
müssen, um eine solche Urstiftung als Ausgangspunkt der Habitualität
leisten zu können.

Bourdieus doppelter Habitus-Begriff ist bestimmt als das „struktu-
rierte[s] Produkt (opus operatum) derselben strukturierenden Struk-
tur (modus operandi), von dieser hervorgebracht durch Rücküberset-
zungen entsprechend der spezifischen Logik eines Feldes“.195 Der Ha-
bitus als opus operatum wird damit als „Lebensstil“ begriffen und ist
als solcher auf die strukturierende Leistung des Habitus als modus
operandi angewiesen, stellt dessen Produkt dar. Deshalb kommt ihm
auch eine Doppelfunktion zu, sofern er nämlich in einem „Erzeu-
gungsprinzip objektiv klassifizierbarer Formen von Praxis“ ist, als mo-
dus operandi; zugleich aber auch „Klassifikationssystem (principium

(3)

195 Pierre Bourdieu, Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschafftlichen Urteilskraft,
übers. v. Schwibs, B. und Russer, A., Frankfurt am Main 2013 (= 23. Aufl.). Hier
S. 281.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

124

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


divisionis) dieser Formen“ als modus operatum.196 Damit ist er, ganz
analog zum phänomenologisch begriffenen Vermögen der individuel-
len Tradition, als zeitlichen Rück- und Vorgriff ermöglichendes Leit-
muster der Habitualität beschrieben. Bourdieu fast dies Vermögen des
Habitus freilich in anderen Begriffen, bietet zugleich aber einen idea-
len Übergang zum ihn bedingenden (als modus operatum) und vor-
aussetzenden (als modus operandi) Vermögen des Subjekts, das Bour-
dieu als Lernprozess begreift. Zunächst bleibt dieser Lernprozess ganz
dem Habitus als Lebensstil respektive der individuellen Tradition als
Leitmuster verpflichtet, bringt damit im phänomenologischen Sinne
maximal traditionelle Modifikationen und eben keine originellen sol-
chen hervor: „Mit dem Habitus als inkorporierter Notwendigkeit, ver-
wandelt in eine allgemeine und transponierbare, sinnvolle Praxis und
sinnstiftende Wahrnehmung hervorbringende Disposition, erfährt die
den jeweiligen Lernsituationen imanente Notwendigkeit über die
Grenzen des direkt Gelernten hinaus systematische Anwendung“.197

Phänomenologisch entspricht die vom modus operatum hervorge-
bracht Disposition der individuellen Tradition, die gleichfalls, vom Be-
griff der Erfahrung (analog: das Gelernte) ausgehend, sinnvolle Praxis
und sinnstiftende Wahrnehmung hervorbringt. Als solche gewährleis-
ten Habitus in Bourdieuschem Sinne und individuelle Tradition im
phänomenologischen Sinne die Homogenität des habituellen Ich-
Selbst über die Zeit, d.h. in der Dauer. Diese Gewährleistung bezeich-
net Bourdieu als die „systematische Anwendung“ der Habitus-Disposi-
tion: „Der Habitus bewirkt, daß die Gesamtheit der Praxisformen ei-
nes Akteurs (oder einer Gruppe von aus ähnlichen Soziallagen hervor-
gegangenen Akteuren) als Produkt der Anwendung identischer (oder
wechselseitig austauschbarer) Schemata zugleich systematischen Cha-
rakter tragen und systematisch unterscheidbar sind von den konstituti-
ven Praxisformen eines anderen Lebensstils.“198 Das entspricht dem
Erkennen des Ich-Selbst als so und so habituell konditioniertes und si-
tuierte habituelles Ich-Selbst einerseits; ermöglicht jedoch zugleich das
Erkennen des Anderen-Ich als anders oder ähnlich habituell konditio-
niertes und situiertes habituelles Ich. Bourdieu spricht von der „ur-

196 Ebd., S. 277.
197 Ebd., S. 278.
198 Ebd., S. 278.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

125

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


sprünglichen synthetischen Einheit des Habitus, dem einheitsstiften-
den Erzeugungsprinzip aller Formen von Praxis …, die dem Lebenstil
zugrunde liegt“.199 Die Möglichkeit zum Wandel des habituellen Ich
bzw. des so beschriebenen Lebensstils in der Praxis begreift Bourdieu
nicht als Lebenskunst, sondern ausgehend von einer „Dialektik von so-
zialer Lage und Habitus“ als „Spiel“. Ein Spiel, das als „Spiel der Kultur
und Bildung“ Bourdieus gesamte, der Praxis verpflichtete Soziologie
als zeitgenössisch mehrfach vermittelnde auf den Punkt bringt – „ihm
entrinnt keiner!“, auch nicht der Soziologe selbst.200

Abschließend soll also dieses „Spiel“ bzw. das Vermögen des Sub-
jekts zur Teilnahme daran betrachtet werden, das als solches den Über-
gang zur Kunst (als das phänomenologisch begriffene Vermögen des
Subjekts zur Wandelbarkeit des habituellen Ich und damit auch der in-
dividuellen Tradition) bildet. Auch hier sind die Parallelen und Ge-
meinsamkeiten von Habitus-Soziologie (Lebenstil und Kultur-Bil-
dungs-Spiel) und phänomenologischer Hermeneutik der Habitualität
(Individuelle Tradition und Lebenskunst) größer als ihre Differenzen,
auch wenn die Phänomenologie nicht von Klassen und Kapital son-
dern von Traditionen und ihren Tradita Doxa, Axiome und auf Voliati-
on basiertes Verhalten sowie von dem sie bedingenden Vertrauen
spricht. Dieses Vertrauen jedoch, kann man, angelehnt an Bourdieus
Kapital-Begriff, auch beschreiben als: ökonomisches, soziales, symboli-
sches, körperliches, geerbtes oder einverleibtes kulturelles und objektivier-
tes (vergegenständlichtes) kulturelles Vertrauen. Dieser Übergang vom
Kapital zum Vertrauen ist genau das, was die epochéale Wende in
Theorie und Praxis ausmacht, und damit die Negative praktische Meta-
physik mit der imanenten phänomenologischen Hermeneutik der Le-
benskunst sowie letztere selbst zeitgenössisch einfordert und verlangt.
So wird die Bourdieusche Dialektik von sozialer Lage und Habitus
epochéal und zugleich praktisch überführt in die phänomenologisch-
metaphysische Dialektik von Vertrauen (Logos-Vernunft bzw. Utopie/
Glauben und Hoffen) und Tradition (Rationalität/Wissen und Vorhersa-
gen). Was Bourdieu unter „Geschmack“ subsumiert, wird in diesem
Wandel den Blick auf die Tradita (als Doxa, Axiome und Voliation)

199 Ebd., S. 282/283.
200 Ebd., S. 32.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

126

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


freilegen, die das Apriori jedes Geschmacks in Bourdieuschem Sinne
bilden.

Was nun also in Analogie zu Bourdieus Lebensspiel als Lebens-
kunst beschrieben werden muss, ist a) die Dialektik von Vertrauen
(Vernunft, Utopie) und Tradition innerhalb der Habituation (modus
operandi) der individuellen Tradition (modus operatum); b) der Ein-
fluss den diese auf die Tradita nimmt. Das Kapital, die Variable Ver-
trauen, erweist sich damit zunächst als Erzeugunsstruktur und zugleich
Produkt der Homogenität der Tradita und zwar mit Blick auf Vergange-
nes wie Zukünftiges; seine Basis wurde oben bereits mit den beiden
Komponenten Erfahrungshorizont und Habitualitätshorizont beschrie-
ben. Mit anderen Worten: Das Individuum vertraut seinen eigenen Er-
fahrungen und den daraus gewonnenen Doxa, Axiome und auf Volia-
tion basierten Verhalten (als seinem Kapital); es vertraut damit zu-
gleich Sich selbst als habituelles-Ich, noch prägnanter: es hat Selbstver-
trauen. Husserl begreift es als Produkt der Selbsvergemeinschaftung,
d.h. als die Gemeinschaft mit sich selbst; analog dazu die Vergemein-
schaftung auf der intersubjektiven und sozialen Ebene als die Gemein-
schaft mit anderen. Die Fähigkeit, dieses Selbstvertrauen als Existenz-
bedingung aufrechtzuerhalten, entspricht der Lebenskunst. Zu fragen
ist nun also nach den Faktoren, die dieses Selbstvertrauen stärken, und
nach jenen, die es schwächen.

Selbstvertrauen: Übernahme und Enttäuschung, konventionelle und
originelle Neustiftung

Die vorliegende Arbeit ist sich ihrer Diskrepanz zu (zeitgenössischer)
analytischer Philosophie bewusst: der neuzeitliche Rationalismus, der
eine seiner Wurzeln in René Descartes Denken findet, vergisst, dass
dessen Denken vorab auf dessen Selbstvertrauen, Entschlossenheit,
Einsamkeit, Glaube und Vorurteilslosigkeit beruht. Jedem Dogmatiker
sowie jedem Interdisziplinarist (der sich darin tatsächlich kaum vom
Konsumist unterscheidet, als der aus Prinzip kaufende Konsument, al-
so ein Dogmatiker) sei die (erneute) Lektüre des Discours de la Métho-
de empfohlen – die neuzeitliche Rationalität ist längst selbst zum Vor-
urteil und damit auch zum (blind wütenden) Dogmatismus geworden;
Descartes selbst hätte dies als jeglichem Rationalismus zuwider laufen-

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

127

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


des Verhalten und zuwiderlaufende Einstellung/Haltung radikal abge-
lehnt. So war Descartes auch (Nacht- und Tag-)Träumen gegenüber
nicht verschlossen, sofern in ihren Ideen ihm zufolge etwas Wahres lie-
gen müsse.201 Was jedoch den Unterschied zum Tage und Tageslicht
ausmache, war für Descartes die Bewährung des Denkens bzw. seiner
(in geradezu manisch vielem Schreiben entwickelten) Denkmethode
und der Ideen in der konkreten Praxis. Was auch allzu oft vergessen
wird, ist, dass ihm das „Studium in sich selbst“ und im „Buch der
Welt“202 Anleitung im Leben wie im wissenschaftlichen Denken und
Arbeiten war, das letzteres also, modern gesprochen, notwendig auf
Introspektion beruhte, die sich in fast manischem Text-Produzieren
ihr Äußeres suchte. Das Aufgeben all dieser apriorischen Faktoren wä-
re bei Déscartes (der niemals etwas, das nicht von ihm selbst geschrie-
ben ward als cartesianisch bezeichnet haben wollte) einem Aufgeben
der Rationalität gleichgekommen. All diese Dinge sind und bleiben al-
so das Fundament neuzeitlicher Rationalität: Und wenn diese sich hier
als sich selbst überlistete und überlistende darstellte, so nicht zuletzt
deshalb, weil sie all das als Ausgangspunkt ihrer fundierenden Meta-
physik geradezu verdrängt. Deshalb muss eine Überwindung dieser
Überlistung eben auch und gerade an diesen Apriori ansetzen.

Wie also konnte, dem hier vorgestellten phänomenologischen Modell
zufolge, in etwa René Descartes Selbstvertrauen haben und entschlossen
beibehalten, um sich nicht dauerhaft „im Walde verirrt [zu] finden, nicht
bald hierhin, bald dorthin schweifen, noch weniger auf derselben Stelle
stehenbleiben, sondern immer so viel wie möglich gerade und nach der-
selben Richtung fortgehen … und diese nicht aus schwachen Rücksichten
verändern …, auch wenn es anfänglich vielleicht bloß der Zufall war, der
[ihn] bestimmt hat, diese Richtung zu wählen“?203 Das gilt es nun phä-
nomenologisch zu erarbeiten und dafür kann zunächst noch ein wenig
weiter Descartes Überlegung gefolgt werden: Für Descartes galt, dass
man durch das entschlossene Festhalten an einer Richtung „,wenn
auch nicht, wohin [man] wolle, doch wenigstens an irgendein Ziel
komm[e], wo [man] sich wahrscheinlich besser befinden werd[e] als

201 Vgl. René Descartes, Discourse de la Méthode, übers. u. hrsg. v. Christian Wohlers,
Hamburg 2011 (= Philosophische Bibliothek Band 624), S. 57, 63 und 67.

202 Ebd., S. 19.
203 Ebd., S. 43/45.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

128

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


mitten im Walde.“ Deshalb kam Descartes zu dem Schluss, dass „weil
die Handlungen des Lebens oft keinen Aufschub dulden, [es] ein rich-
tiger Grundsatz [ist], dass, wenn wir die wahrsten Ansichten nicht
deutlich zu erkennen (discerner) vermögen, wir den wahrscheinlichs-
ten folgen und selbst, wenn wir keine größere Wahrscheinlichkeit bei
den einen als bei den andern bemerken, wir dennoch für eine uns ent-
scheiden (déterminer) müssen und sie dann, soweit ihre praktische Be-
deutung reicht, nicht mehr als zweifelhaft ansehen dürfen, sondern als
ganz wahr und sicher, weil so jener Grundsatz ist, der uns zu dieser
Entscheidung vermocht hat.“204 Dies entspricht also Descartes Be-
schreibung von Selbstvertrauen. Und damit unterscheidet er sich von
anderen, ohne ein solches wahres oder selbstbewusstes Selbstvertrau-
en: Durch seine Entschlossenheit habe er „die Fähigkeit gewonnen,“
sich „von aller Reue und allen inneren Vorwürfen zu befreien, welche
die Gewissen schwacher und schwankender Gemüter zu beunruhigen
pflegen, die sich gehen lassen ohne feste Richtung und die Dinge als
gut behandeln, die sie nachher als schlecht beurteilen.“205

Phänomenologisch gesprochen: In Descartes Ausführung sind die
beiden genannten Horizonte der Habitualität enthalten: der Erfah-
rungs- und der Habitualitätshorizont, die beide, als Wahrscheinlich-
keiten internalisiert bzw. gestiftet und, in dauerhafter Selbstfortstiftung
tradiert, den sichern Gang in die Zukunft ermöglichen. Voraussetzung
hierfür ist, sich einmal für Axiome, Dogmen oder auf Voliation basie-
rendes Verhalten zu entscheiden bzw. entschieden zu haben. Diese
Entscheidung sowie die Axiome, Dogmen etc. können zudem auf Zu-
fall basieren. Bewähren sie sich dann in der Praxis, d.h. werden sie
nicht durch die Praxis enttäuscht, so müssen sie rückwirkend als „ganz
wahr und sicher“ beibehalten werden, weil sie dann als grundsätzlicher
Ausgangspunkt dem entsprechen, was aller erst das Individuum „zu
dieser Entscheidung vermocht hat.“ Dieser Vorgang entspricht der
Selbstübernahme als Übernahme des Eigenen und ist in sich so bereits
ein Traditions- bzw. Selbstvergemeinschaftungsprozess. Die Homoge-
nität und damit das Selbstvertrauen sind nicht ins Wanken geraten
sondern wurden viel mehr gestärkt.

204 Ebd., S. 45.
205 Ebd.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

129

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Problematisch, d.h. Existenz gefährdend, wird es, a) wenn die Pra-
xis Axiome, Dogmen, Voliation enttäuscht. Oder b) wenn die Gegen-
wart mit Erfahrungen aufwartet, die sich als zunächst gänzlich Unbe-
kanntes darstellen. Descartes fürchtete diese beiden Möglichkeiten
(vielleicht zeitlebens) und blieb für diese Möglichkeiten deshalb auch
immer offen. Um auch hier zunächst wieder Cairns zu folgen so gilt
zunächst einmal in Bezug auf b) als Erfahrung des schlechthin noch
nicht Erfahrenen, dass das Individuum zunächst versucht, das Neue
ihm Rahmen der alten Leitmuster unterzubringen, d.h. die Erfahrung
dem bereits Erfahrenen anzupassen.206 Bis zu einem gewissen Grade,
ist dieses Verhalten auch fast immer möglich, zumal wenn der Faktor
der Selektiven Wahrnehmung und – eng damit verknüpft – jener des
„wishful thinking“ berücksichtigt wird: die selektive Wahrnehmung
kann als Konditionierungsprodukt der individuellen Tradition ver-
standen werden, sofern die Doxa, Axiome und die Voliation dem Indi-
viduum immer eine Richtung vorgeben, damit auch eine Richtung der
Aufmerksamkeit. Störfaktoren auf diese Richtung, die zu dominant
sind, um ignoriert zu werden, können dann zu wishful thinking füh-
ren, das wiederum zu einer Stärkung oder zu einer umso größeren
Enttäuschung der Tradita führen kann. Auch wenn der Terminus auf
das Denken beschränkt, so ist damit nicht minder das wishful belie-
ving, wishful valuing und wishful willing angesprochen.207 Descartes
subsumierte solches Verhalten unter dem Begriff der Entschlossenheit
bei gleichzeitigem Wissen darüber, dass das faktische Ergebnis des ent-
schlossenen Verhaltens nicht dem gewünschten Ergebnis entsprechen
muss, immerhin aber ein Ergebnis ist. Gelingen diese Selbstübernah-
men so sind Selbstvertrauen als zugleich Produkt und Generator von
Selbstliebe beibehalten oder gar gestärkt. Scheitern diese Versuche zur
Aufrechterhaltung der prinzipiellen Homogenität der Tradita, werden
die Axiome etc. also endgültig respektive unübersehbar enttäuscht, so
muss zur neuen Stiftung übergegangen werden.

Was nun ausgeführt wird, lässt sich auf das Verhalten der neurona-
len Strukturen eines Individuums, d.h. auf das Verhalten von soge-
nannten Nervenbahnen und den Axonen der Neurologie übertragen,

206 Cairns, Reflections on Tradition, S. 18.
207 Ebd., S. 19.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

130

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


bildet aber mehr als das, die Grundlage für deren ‚Verhalten‘, d.h. deren
Wachstum, ihr Zusammenwachsen in neuen Bezügen und Verbindun-
gen (axonales Wachstum). Sie werden in diesem Sinne von der Hab-
itualität (axiomales Wachstum) konditioniert. Aus der Praxis ist be-
kannt, wie schwierig der Prozess des Lernens und Umlernens sein
kann, zumal mit zunehmendem Alter. Das hat ebenso neuronal-mate-
rielle-axonale wie habituell-immaterielle-axiomale Gründe.

Zunächst zur 1. Neustiftung im konventionellen Sinne: sie ist eine
Leistung, die das Individuum autonom vollziehen kann. Mit Husserl
ist sie bestimmt als die Stiftung als „die Neuheit des Aktes, die nur eine
neue Besonderung in Geltung setzt von traditionalem apperzeptiven
Typus“.208 Um dies gewissermaßen zu übersetzen: die traditional be-
stimmte Richtung der Aufmerksamkeit – und damit der Habitus in
Bourdieuschem Sinne – bleibt prinzipiell dieselbe, was sich ihr bietet
wird jedoch neu gewertet und in die Summe und das Verhältnis der
Tradita zueinander aufgenommen. Das kann zu einer Umgestaltung
der Verhältnisse von Axiomen und/oder Doxa führen, ggf. auch zu de-
ren Modifizierung oder partiellen oder vollständigen Aufgabe.209 Das
Individuum entwickelt ein neues Verhalten, das aber am individuellen
traditionalen oder konventionellen Verhalten orientiert bleibt und somit
einer Ausweitung oder Modifikation, keiner prinzipiellen Neuerung
entspricht. Auf der neuronalen Ebene käme das über die Zeit der kon-
ventionellen Herstellung neuer axonaler Verbindungen gleich (später
unten bezeichnet als: sekundäres konventionelles axonales Wachstum).

Nun zur 2. Neustiftung im originellen Sinne, mit Husserl bestimmt
als: die Stiftung als „die Neuheit des positionalen Aktes, die eine neu-
artige Apperzeption mitstiftet“.210 Sie nun führt zur radikalen Umfor-
mung von Axiomen etc. oder zur nicht-autonom zu leistenden Auf-
nahme gänzlich neuer Tradita. Voraussetzung hierfür ist mit Husserl
das echte Handeln, d.h. das Handeln der Vernunft, wobei diese Ver-
nunft damit einhergehend erst einmal hergestellt werden muss. D.h.
die bislang erhaltene, in steter Selbstübernahme tradierte Vernunft als
die Summe aller Tradita, muss durch eine andere solche abgelöst wer-
den. Letztere Notwendigkeit schließt rein autonomes Verhalten in

208 Vgl. entsprechendes Zitat oben. Husserl, Beilage XXIX, S. 231.
209 Vgl. Cairns, Reflections on Tradition, S. 18.
210 Husserl, Beilage XXIX, S. 231.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

131

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


zweierlei Weisen aus: das Individuum muss entweder a) die neu zu ge-
winnende Vernunft von einem anderen Individuum (partiell) über-
nehmen oder es muss b) autonom kreativ hergestellte Vernunft von
anderen Individuen bestätigt bekommen. Denn die Echtheit, um an
Husserls bereits oben wiedergegebene Worte zu erinnern, steht in en-
gem Zusammenhang mit der Gemeinschaft. Letztlich ist diese der
‚Ort‘ von dem sie kommt und in dem sie sich auch immer integrieren,
bewähren oder auch bewahrheiten muss; sie ist der Ort der Descart-
schen Praxis. Was (a) anbelangt, muss von daher nun über den Prozess
der Erziehung gesprochen werden: Erziehung kann eine intersubjekti-
ve und eine soziale Basis haben, an dieser Stelle wird nur die intersub-
jektive betrachtet, sofern sie auch die Urstiftung als Bedingung zur
Möglichkeit einer jeden Neustiftung anleitet. (b) hingegen ist nicht als
vertikaler Erziehungsprozess, sondern als horizontaler gemeinschaftli-
cher Lernprozess zu beschreiben, der immer Intersubjektivität voraus-
setzt und den Bereich der Sozialität erreichen kann aber nicht zwangs-
läufig erreichen muss. In beiden Fällen ist die Übernahme von Ver-
nunft angestrebt, die entweder (a) nur für das Individuum, (b) für das
Individuum und die Gemeinschaft eine ‚neue‘ Vernunft oder doch zu-
mindest Neuerung der Vernunft ist; das Alte wird mit Neuem versöhnt.
Die vorliegende Arbeit bemüht sich um (b).

Ausgangslage für beide Prozesse ist die Enttäuschung der bisheri-
gen individuellen Tradition, die als Summe von Axiomen, Doxa und
Voliation basiertem Verhalten dem Individuum bis zum Zeitpunkt X
der Enttäuschung sowohl Selbstvertrauen als auch Vernunft und
Selbstliebe bedeutete, genauer das Selbstvertrauen als Vertrauen in
und durch die eigene Vernunft. Als solches ist dieses Vertrauen Exis-
tenzbedingung schlechthin. Deshalb wirft die Enttäuschung das Indi-
viduum in eine Notlage. Radikal neuronal gesprochen: die Selbsterhal-
tung des Körpers in seiner Gesamtkonstitution ist gefährdet.

Bedingung zur Möglichkeit aus dieser Notlage herauszukommen
ist in beiden Fällen, also bei (a) und (b), Empathie und damit einher-
gehend Vertrauen respektive Vertrauensvorschuss von außen und da-
mit auch Fremdliebe, letztere mindestens in ihrer Minimalform der
Sympathie.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

132

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Erziehung: traditionale originelle Neustiftung

Betrachtet wird nun zunächst a) die Erziehung als Mittel zum Zweck,
d.h. als Möglichkeit der Überwindung und/oder Befreiung aus dieser
Notlage. Die erste Notlage, in der sich das Individuum im Verlaufe sei-
nes Lebens befindet, ist mit dem Moment seiner Geburt gegeben. Jenes
Moment, in dem nicht nur eine Enttäuschung der Tradita vorliegt,
sondern vielmehr mit noch keinerlei Tradita zu rechnen ist. Neuronal
gesprochen: Axiome sind vorhanden, aber sie und ihre Verbindungen
reichen gerade einmal dazu aus, den Körper am Leben zu erhalten und
zu lernen. Und selbst dies nur in einer minimalsten Weise, sofern in
etwa die noch unvollständig ausgebildete Motorik des Neugeborenen
alleine schon den Positionswechsel im Raum unmöglich macht. Ein
Neugeborenes ist jedoch auch dann alleine nicht überlebensfähig,
wenn ihm äußerer Schutz und ausreichend Nahrung gewährt wird.
Was ihm zukommen muss sind Vertrauen und Fremdliebe als Basis
von gelingendem Erziehungsprozess, der wiederum die Gemeinschaft
von mindestens Zweien voraussetzt. Damit entspricht der Moment der
Geburt auch der Urstiftung von Gemeinschaft als zugleich Urstiftung
von Gemeinschaftshabitualität oder intersubjektiver Tradition. Bedin-
gung hierfür wiederum ist das Gemeinschaftsgefühl, das die Mutter
bereits während der Schwangerschaft oder, allgemeiner gesprochen,
während der Zeit des Wartens und der Erwartung des Kindes (auch im
Falle einer Adoption) als ein vorlaufendes entwickelt. D.h. sie hat den
prinzipiellen Wunsch und/oder die Bereitschaft zur Gemeinschaft. Der
Vater soll an dieser Stelle keinesfalls ausgrenzt werden; was die Urstif-
tung des Habituellen-Ich des Kindes anbelangt, d.h. das ursprüngliche
Erziehungsmoment, kann er prinzipiell die Mutter vollständig erset-
zen, sofern er den Wunsch/die Bereitschaft zur Gemeinschaft mit dem
Kind hat. Ist dies gegeben, so gilt es nun die Basis der Empathie zu be-
trachten. Auch hierfür werden zunächst Cairns Notizen herangezogen.
Über diese Basis schreibt er: „To experience a world as having another
psychophysical individuel in it, one must believe in the other’s body as
sensiously perceived by the other – identically the body that I may sen-
siously perceive.“211 Dies stellt die erste Grundvoraussetzung zu Empa-

211 Cairns, Reflections on Tradition, S. 19.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

133

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


thie dar, d.h. das reine, körperliche Begreifen des Anderen, ein regel-
recht taktiles Begreifen, das aber darüber hinaus auch zum kognitiven
Begreifen des Anderen als „Einer wie ich.“ und des Selbst als „Ich wie
jener.“ führt. So wie jener andere sich fühlt, so fühlt das Neugeborene
auch sich. Dieser Prozess ist bekanntermaßen ein sehr langer. Von
„Ich“ wird das Kind erst nach einigen Jahren sprechen. Bis dahin hat es
v.a. erfahren, dass es andere gibt, die sich so und so taktil anfühlen,
und so und so aussehen. Auch das Du ist ihm weder als Begriff im
sprachlichen noch als begriffenes im taktilen Sinne gegeben. So wird es
auch einige Zeit lang von sich selbst in der dritten Person sprechen; es
kennt zunächst überhaupt nur dritte. Im Laufe der Entwicklung wird
die erste Minimalgemeinschaft aus mindestens Zweien (Vater-Kind
oder Mutter-Kind) dazu führen, dass die so hergestellte wechselseitige
Empathie und das damit zugleich generierte Vertrauen, basierend auf
dem vorgeschossenen und bereitgestellten Vertrauen der Mutter, zur
Weitergabe und Übernahme von Tradita führt. Vater oder Mutter oder
beide ggf. auch Geschwister, Onkel, Tante, Freunde usw., später auch
Lehrer übergeben ihre Axiome, Dogmen und Voliation an das Kind,
das diese übernimmt, weil und wenn es Empathie, Liebe und Vertrau-
en erfährt. Selbstvertrauen ergibt sich dann aus der Praxis mit den
Tradita und dem entsprechenden Erfolgserlebnis, das im Idealfall nicht
nur durch den Erfolg alleine, sondern auch durch entsprechend positi-
ve Kommentierung gestärkt wird.

Diese Basisempathie wird im Laufe der Zeit – neuronal gespro-
chen sind nun Axiome gewachsen und Verbindungen wurden entspre-
chend der angebotenen und übernommenen Tradita geknüpft (das
könnte als primäres konventionell originelles neuronales/axonales
Wachstum bezeichnet werden) – ausgeweitet, überschreitet den Be-
reich der sinnlichen Erfahrung und ermöglicht damit auch einen freie-
ren Erziehungsprozess (respektive sekundäres konventionell originelles
neuronales/axiomatisches Wachstum). Dazu zunächst wieder Cairns:
„Beyond that, to experience the other as behaving in manners similar
to those in which I believe, with similar success, partial sucess, and
failure, I must believe in him as believing in the same material world
with a pattern similar to the pattern I take it to have. And his behavior
is further intelligible because I ascribe to him value attitudes and atti-

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

134

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


tudes of will.“212 Um wieder beim Kind anzusetzen, das allmählich das
Kleinkindalter erreicht hat: Nun beginnt die Zeit des „Warum?“ und
der Welt. Warum ist die Welt, wie sie ist, warum soll und muss ich
mich so und so in ihr verhalten, warum muss ich so und so von ihr/
über sie denken, und warum verhältst du dich wie du dich verhältst
und denkst von und über die Welt, wie du denkst? Was hier nun in
den Blick kommt sind mehrere Variablen des Erziehungsprozesses, die
das Verhältnis von Welt und Ich stärken und formen: die Adressierung,
Simulation und Imitation, die Tendenz zu Gehorchen, sowie die künstli-
che und natürliche Sanktion. Nach wie vor befinden wir uns im Bereich
der konventionellen oder traditionalen originellen Neustiftung als die
Übernahme von Fremdvernunft, Fremdvertrauen und Fremdliebe. Sie
bildet die Grundlage für die kreative originelle Neustiftung, wie sich
nun zeigen wird.

Bislang ist die Welt noch nicht in Epoché. D.h. wir befinden uns
nach wie vor ganz in der, phänomenologisch gesprochen, natürlichen
Einstellung und betrachten die Vorgänge, die sich in ihr ereignen. An-
ders gesprochen befinden wir uns ihm Bereich der faktischen oder
auch geschichtlich gewordenen Tradition, die phänomenologisch als
Sediment der Urtradition vorliegt. In dieser Einstellung verharren wir
nun auch noch, und betrachten die benannten Variablen.

Zunächst also die Adressierung und Simulation, die Cairns folgen-
dermaßen beschreibt: „With the establishment of a social relationship,
A believing in B as believing in A, one individual may »adress« ano-
ther, in order to influence the other’s attitudes. Thus, I may adress a
manifestation of my believing, liking or willing to another in order to
induce him to believe, like, or will what I will. Or I may simulate an
attitude to induce him to adopt an attitude similar to my simulated at-
titude.“213 Von Interesse ist zunächst, dass die so beschriebene Adres-
sierung und Simulation das Verhalten der Mutter, des Vaters oder
einer anderen, vom Kind befragten Person beschreibt. Das Wechsel-
spiel von Fragen und Antworten führt so zu einem steten Anwachsen
der Tradita beim Kind. Aber auch erste Zweifel an eben diesen mögen
sich dabei einstellen.

212 Ebd., S. 19.
213 Ebd., S. 20.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

135

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Bekanntermaßen kann die Frage nach dem Warum fortlaufend ge-
stellt werden. Wird sie gestellt, fordert sie Antworten. Wird sie nicht
oder noch nicht gestellt, so gelangen wir zur Variable Imitation: „But
apart from, and possibly prior to, any intended influencing of one per-
son by another, a large measure of agreement between their attitudes, a
body of similar tradition, is assured (1) by the similarities of self-expe-
rience by each mind, (2) by the similarities of self-experience of the sa-
me material world, [and] (3) by appreceptive empathy and imitati-
on.“214 Was hier nun zu Tage tritt ist die geteilte astronomische, kalen-
darische und historische Zeit sowie der geteilte geometrische Raum,
indem zugleich eine Liebesbeziehung zwischen Kind und Anderem
stattfindet. Der Einfachkeit halber wird hier von Familienliebe gespro-
chen. So geteilte Zeit und so geteilter gemeinsamer Raum stiftet die
Ähnlichkeiten von kognitiver Selbsterfahrung und Welterfahrung im
materiellen Sinne.215 Ausgehend von diesen beiden hier nun rein ma-
teriell betrachteten Dimensionen, verläuft die gegenseitige Beeinflus-
sung von Kind und Anderem wesentlich unbewusst und in diesem
Sinne als wechselseitige Imitation, wobei dem Kind hierbei die über-
nehmende Rolle mehr zukommt als die vorlebende.

Cairns führt das Auftreten der Imitation im Kleinkind- und Kin-
desalter auf die Unerfahrenheit des Kindes zurück. Und wie bereits
oben beschrieben entspricht dies natürlich auch den realen Gegeben-
heiten, so wie sich Erfahrung eben auch überhaupt erst über die Zeit
und nach der vorangegangenen Urstiftung des habituellen-Ich ereig-
nen kann. Letztere bildet die Grundlage dafür, überhaupt erst zu be-
wusster Erfahrung befähigt zu sein. Dabei gilt: je offener und flexibler
die Tradita, desto größer die Offenheit für Erfahrung und deren Inte-
gration in die individuelle Tradition, später vielleicht auch in die inter-
subjektive und darüber hinaus die soziale Tradition. Die Ausrichtung

214 Ebd.
215 Sowohl Alaida Assmann als auch Charles Taylor zeigen auf, welche Rolle Tradi-

tionen im Hinblick auf individuelle, d.h. intersubjektiv hergestellte subjektive Zeit-
und Raumerfahrung spielen, inwiefern sie also Raum und Zeit verunsichern oder
stabilisieren (subjektiv erweitern und einengen; subjektiv verlangsamen und be-
schleunigen) und damit auch die Person verunsichern oder stabilisieren können.
Vgl.: Assmann, Zeit und Tradition, S. 2. Und: Charles Taylor, Quellen des Selbst.
Die Entstehung der Neuzeitlichen Identität, übers. v. Joachim Schulte, Frankfurt
am Main 1996 (= suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1233). Hier: S. 56.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

136

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


des Kindes ist noch nicht so „fixed by repeated confirmation“ wie dies
bei Erwachsenen der Fall ist, zugleich ist seine individuelle Tradition,
das „pattern of attitudes“, “less differenciated“. Imitation findet statt,
„where the child’s own experience would provide no motivation and
where the mother does not intend to implant here own attitudes in her
child.“216 Das heißt: Welt- und Selbstorientierung des Kleinkindes ist
wesentlich Orientierung und Übernahme an der Welt- und Selbstori-
entierung des vertrauten Anderen. Dies gilt aber nicht minder im Er-
wachsenenalter und ermöglicht dem Individuum sich nicht gleichsam
in eine Notlage zu befördern. Es übernimmt in diesem Sinne wesent-
lich die Vernunft (und Unvernunft) der Masse. Vermittelst staatlicher
Erziehung wird es freilich dazu auch angehalten. Dennoch handelt es
sich hierbei um eine Gemeinschaftshabitualität, deren Erweiterung
auch und stets von den Erweiterungen einzelner Personen abhängt,
von wesentlich kreativen originellen Stiftungen. Bevor wir diese ab-
schließend betrachten, nun aber noch zu den beiden letzten Variablen
des Erziehungsprozesses.

Zunächst die Tendenz zu gehorchen: Cairns verweist darauf, dass
dies empirisch durch das Verhalten von Menschen unter Hypnose er-
wiesen sei.217 An dieser Stelle gilt es ein wenig von Cairns abzuweichen
und diese Tendenz eher auf das Liebesbedürfnis des Menschen zu-
rückzuführen, das eng mit der Suche nach Anerkennung verknüpft ist,
und nicht zuletzt mit dem Bedürfnis, von anderen verstanden zu wer-
den. Der einfachste Weg, Verständnis und Anerkennung zu erlangen,
scheint jener zu sein, das Verhalten, Denken und Meinen eines ande-
ren zu übernehmen und darüber hinaus zu bestätigen. In dieser Weise
kann man Popper folgen, der darin auch das Moment der Berechen-
barkeit des anderen und seiner selbst für den anderen erkannte.218 Zu
sein, wie der andere ist, bedeutet ihm keinerlei Gefahr zu sein. Denn
wäre man Gefahr, so kommt es zu der abschließend letzten Variable

216 Ebd., S. 20.
217 Ebd., S. 21.
218 Karl R. Popper, „Versuch einer rationalen Theorie der Tradition“, in: ders., Vermu-

tungen und Wiederlegungen. Das Wachstum der wissenschaftlichen Erkenntnis.
Teilband I Vermutungen, übers. v. Gretl Albert, Tübingen 1994 (= Die Einheit der
Gesellschaftswissenschaften, Bd. 86), S. 175-197. Hier insbesondere: S. 192.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

137

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


im Erziehungsprozess als Traditionsprozess, zu künstlicher und natür-
licher Sanktion.

Cairns selbst fällt es schwer, zwischen natürlicher und künstlicher
Sanktion zu unterscheiden. Da sein Versuch der Unterscheidung aber
dennoch sehr gelungen ist, soll er auch hier fruchtbar gemacht werden,
sofern diese Sanktionen für die anschließend zu erläuternde kreative
Neustiftung enorm entscheidend ist. Zunächst also die künstliche
Sanktion nach Cairns: „For example: A child does something and per-
ceives its mothers displeasure. Though the action is otherwise satisfac-
tory to the child, the maternal displeasure is unpleasant to him and de-
ters him from acting that way (or, if possible, from letting the mother
know that he acts that way).“219 Künstlich ist diese Sanktion insofern
das von der Mutter ausgedrückte Missfallen am Verhalten des Kindes
ein ausdrückliches und bewusst Kund getanes ist. Als solches ist es
eine regelrechte Erziehungsmaßnahme, die für einen kurzen Moment
Liebesentzug bedeutet und darauf verweist, dass dieser bei Wiederho-
lung des Verhaltens andauern, evtl. gar gestärkt werden könnte. Je
nachdem wie groß die Befriedung eines Bedürfnisses des Kindes durch
dieses Verhalten war, wird das Kind dieses Verhalten also entweder
modifizieren, der Mutter also eine neue Variante zur Prüfung vorge-
ben (sofern die Mutter nicht bereits selbst eine solche zur Tradition
empfahl) oder es wird sein Verhalten heimlich weiterführen oder in
eine innere Emigration gehen, um beides die eigene Selbstliebe und
Fremdliebe der Mutter so zu erhalten. Aber auch Selbst- und Fremd-
vertrauen. Die Lüge wird dann zum adäquaten Mittel, um Fremdver-
trauen zu bewahren und gleichzeitig Selbstvertrauen auszubauen. Für
letzteres ist dann freilich die Zustimmung, positive Sanktionierung an-
derer nötig, die in etwa in Büchern (seien sie wissenschaftliche oder li-
terarische) oder Filmen aller Art, aber eben auch in allen anderen Ob-
jektivationen des geschichtlichen Lebens, auch solche die sich als Per-
sonen und Persönlichkeiten erweisen, gefunden werden kann. Der
Mensch ist dann auf der Suche nach Vorbildern, nach Beispielen, die
außerhalb der geteilten materiellen und geistigen Welt der Familie re-
spektive der Mutter liegen. Dabei mag sich im Durchgang durch ver-
schiedenste solcherlei Objektivationen, rückbesinnend das Reagieren

219 Ebd., S. 21.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

138

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


der Mutter als für das Kind schlüssig und sinnvoll (vernünftig) erwei-
sen, dann jedoch basierend auf eigener Erfahrung.

Mit der natürlichen Sanktion nun verhält es sich ein wenig anders.
Über sie schreibt Cairns: „If the mothers displeasure is genuine and
particulary if she does not intend it as a deterrent, is it not a natural
sanction? As natural as the pain that deters playing with fire? But then
the mother’s displeasure may have been socially instituted.“220 Das
nicht willentlich bewusst gezeigte Missfallen der Mutter ist also inso-
fern zunächst ein natürliches, als das es nicht als bewusste Erziehungs-
maßnahme eingesetzt wurde, insofern einer natürlichen Sanktion ent-
spricht, auf die das Kind vielleicht ganz ähnlich reagieren wird, wie auf
die künstliche Sanktion. Allerdings ist dieses natürliche Verhalten
nicht Ausdruck eines an das Kind gerichteten Wunsches und auch
nicht verbunden mit einem Verhaltensverbot. Vielmehr ist es ein Aus-
druck der Irritation und einer damit einhergehenden Unsicherheit
dem eigenen Kind bzw. seinem Verhalten gegenüber. Das Kind hat im
Wesentlichen zwei Möglichkeiten zu reagieren: zum einen, kann es
diese Irritation immer wieder bewusst herbeiführen, indem es sein
Verhalten wiederholt, weil es Freude oder einen anderen Gewinn an
eben diesem Verhalten oder an der Irritation der Mutter hat; dies mag
der Ausgangspunkt, gewissermaßen das Moment der Ur-Stiftung von
individuellem Humor sein, dazu aber später ausführlicher. Zum ande-
ren kann es sich auf sich selbst zurückgeworfen finden, mit der Frage:
Was habe ich falsch gemacht? Oder auch: Ist etwas falsch an mir?

An dieser Stelle nun wird der Einfluss der sozialen Tradition auf
die Tradita, und damit einhergehend die Bewertungen und Reaktionen
der Mutter, relevant. Die Summe aller Tradita bildet, wie bereits erar-
beitet, die individuelle Vernunft eines Individuums. Als solche kommt
sie weder aus dem Nichts, noch ist sie statisch. Vielmehr ist sie in dop-
pelter Weise geschichtlich wie bereits dargestellt wurde. Und sie steht
als solche immer in engster Verbindung mit den sozialen Traditionen
über den Raum und die Zeit hinaus. Das macht die Stabilität und das
Vertrauen in ein soziales System aus, das entsprechende Vorgaben und
Sanktionen ausübt um Homogenität zu erhalten, Staatsräson im besten
Sinne. Mit anderen Worten: die Reaktion der Mutter ist sozial oder

220 Ebd., S. 21.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

139

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


auch kulturell geprägt, kann aber zu Teilen auch einer eigenen kreati-
ven Stiftung entstammen, die aber dann bereits schon in einer Ge-
meinschaftshabitualität integriert sein müsste. (All das hier beschrie-
bene geht einher mit sekundärem originellen neuronalen/axonalen
Wachstum. Ein Rückblick in die Phylogenes des Menschen zeigt, dass
die Umgestaltung seines Körpers, sicherlich ausgehend von der Umge-
staltung seiner neuronalen Strukturen, ihren Ausgang aus seiner Er-
fahrung mit sich und der Welt als ein Habituelles-Ich in der Welt und
Gemeinschaft nahm. Seine traditionalen Stiftungen, ermöglichten ihn
zum einen Richtung/Aufmerksamkeit, zum anderen zunehmendes
Selbstvertrauen und -bewusstsein. Darüber hinaus befähigten sie ihn
den Raum seiner Erfahrungen und seiner Richtung auszuweiten und
umzugestalten. Sofern sich dies dann auf die neuronalen Strukturen
überträgt, wird über die Zeit auch die neuronale Ausgangsbasis des
Menschen, noch vor der Urstiftung des Habituellen-Ich zunehmend
komplexer und damit um Möglichkeiten in materieller Potenz erwei-
tert, die dann wiederum Habituell aktualisiert und fortgebildet werden
kann.)

Ehe wir nun die kreative originelle Neustiftung (resultierend im
primären originellen neuronalen/axonalen Wachstum) betrachten, und
damit die natürliche Einstellung verlassen, um auf Urtradition und
Urutopie zu sprechen zu kommen, gilt es mit und gegen Sigmund
Freud, die emotionale Ausgangslage für eine solche Stiftung zu erör-
tern. Folgend also zunächst ein Ausflug in das Unbehagen in der Kul-
tur, das als solches bisweilen zu kreativen originellen Neustiftungen
zwingt.

Das Unbehagen in der Kultur: kreative originelle Neustiftung

Die Irritation des Anderen – in etwa jene der Mutter durch das Verhal-
ten des eigenen Kindes – bedeutet Unbehagen. Sei dies bezogen auf
den genetivus subjektivus oder objektivus, also auf Seiten des Irritie-
renden oder des Irritierten. Was sie auf beiden Seiten zur Folge hat
bzw. bereits vollzieht, das ist die Abgrenzung vom Anderen. Für Freud
stellt sich diese Abgrenzung vom anderen, als Abgrenzung von der Au-
ßenwelt, entsprechend dem Programm des Lustprinzips ein. Dabei
kann sie das Realitätsprinzip, d.h. das Produkt des durch die Erfahrung

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

140

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


mit der Realität umgestalteten Lustprinzips, berücksichtigen oder
übergehen. Entsprechend beschreibt Freud verschiedenste Möglichkei-
ten der Abgrenzung, deren Konkretionen hier zunächst keine Rolle
spielen. Was sie alle gemein haben, ist, dass sie jeweils den Versuch
darstellen, das Ichgefühl zu erhalten. Damit kann die Irritation als Ge-
fährdung aber auch als Quelle des Ichgefühls betrachtet werden. Um
das nachvollziehen zu können und über das Lustprinzip wie auch das
Realitätsprinzip im Bezug auf die vorliegende Arbeit aufklären zu kön-
nen, gilt es zunächst mit Freud zu klären, worum genau es sich bei die-
sem Ichgefühl überhaupt handelt, wie es zustande kommt und inwie-
fern es permanent in Gefahr steht und dem Menschen damit ein prin-
zipielles Unbehagen in der Kultur gegeben ist.

„Normalerweise“, so Freud, „ist uns nichts gesicherter als das Ge-
fühl unserer Selbst, unseres eigenen Ichs. Dies Ich erscheint uns selb-
ständig, einheitlich, gegen alles andere gut abgesetzt.“221 Freud wäre
nicht Freud, würde er nicht selbst den Leser immer wieder bewusst ir-
ritieren und in Unbehagen versetzen, also führt er weiter aus: „Daß
dieser Anschein ein Trug ist, daß das Ich sich vielmehr nach innen oh-
ne scharfe Grenzen in ein unbewußt seelisches Wesen fortsetzt, das
wir als Es bezeichnen, dem es gleichsam als Fassade dient, das hat uns
erst die psychoanalytische Forschung gelehrt, die uns noch viele Aus-
künfte über das Verhältnis des Ichs zum Es schuldet. Aber nach außen
wenigstens scheint das Ich klare und scharfe Grenzen zu behaup-
ten.“222 Die Konzeption des Es, überhaupt der gesamten Psychoanaly-
se, kann auch als resultierend aus Freuds eigenem, zumal zeitgenössi-
schen Unbehagen in der Kultur und damit der Erhaltung seines eige-
nen Ichgefühls durch Abgrenzung von der Außenwelt verstanden wer-
den. Dazu aber später ausführlich. An dieser Stelle bleibt festzuhalten,
dass die Grenzen des Ichs nicht so eindeutig sind, wie sie zunächst er-
scheinen, aber nach außen prinzipiell behauptet werden. Was seine
Grenzen im Bezug auf das innere seelische Wesen, also im Bezug auf
das Freudsche Es angeht, darüber müssen hier keine Aussagen ge-
macht werden. Für den Gang der vorliegenden Untersuchung spielt Es

221 Sigmund Freud, „Das Unbehagen in der Kultur (1930 [1929])“, in: ders., Fragen
der Gesellschaft. Ursprünge der Religion, Frankfurt am Main 1974(= Freud-Studi-
enausgabe, Bd. 9; Neuausg. kart., 8. Aufl.), S. 191-270. Hier: S. 198.

222 Ebd., S. 198.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

141

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


keine Rolle. Auch Freud selbst befasst sich im Folgenden nur mit den
Grenzlinien, die das Ich vom Außen abgrenzen, und lässt das Es außer
Acht.

Die zunächst prinzipielle, notwendige Behauptung dieser Grenzen
kennt Ausnahmen, die zu ihrer Aufhebung führen; und zwar solche,
die aus einer „physiologische[n] [d.h. normale[n]] Funktion“ herrüh-
ren und andere die Freud als „Pathologien“ beschreibt. Der erste, phy-
siologisch normale Ausnahmezustand, der sich zumal als ein vorüber-
gehender erweist, ist mit dem Zustand der Verliebtheit gegeben: „Auf
der Höhe der Verliebtheit droht die Grenze zwischen Ich und Objekt
zu verschwimmen. Allen Zeugnissen der Sinne entgegen behauptet der
Verliebte, daß Ich und Du eines seien, und ist bereit, sich, als ob es so
wäre, zu benehmen.“223 Davon ausgehend schreibt Freud über die da-
von abzuleitenden Pathologien: „Die Pathologie lehrt uns eine große
Anzahl von Zuständen kennen, in denen die Abgrenzung des Ichs ge-
gen die Außenwelt unsicher wird oder die Grenzen wirklich unrichtig
gezogen werden; Fälle, in denen uns Teile des eigenen Körpers, ja Stü-
cke des eigenen Seelenlebens, Wahrnehmungen, Gedanken, Gefühle
wie fremd und dem Ich nicht zugehörig erscheinen, andere, in denen
man der Außenwelt zuschiebt, was offenbar im Ich entstanden ist und
von ihm anerkannt werden sollte. Also ist auch das Ichgefühl Störun-
gen unterworfen, und die Ichgrenzen sind nicht beständig.“224

An dieser Stelle soll Freud für eine Weile aufgehalten werden, um
das, was er hier in den Bereich des Pathologischen verweist, ein wenig
zu relativieren und auch einem ganz und gar gesunden Zustand zu-
kommen zu lassen: Auch die Beziehung Mutter-Kind (respektive Vater-
Kind) ist eine Liebesbeziehung, die ein Minimalmoment von „Ver-
liebtheit“ beinhaltet. Wobei dieses Moment nur das Element der unbe-
dingten Zugewandtheit und Liebe meint. Das Kind ist kein Liebesob-
jekt, sondern eines der Verantwortlichkeit und in diesem Sinne abhän-
gig von der Mutter- respektive Vaterliebe. Es ist, um es knapp zu sagen,
schutzbedürftig und bedarf der Fürsorge, Liebe und Empathie im oben
dargestellten Sinne. Und in jenem dargestellten Sinne, sind die Gren-
zen zur Außenwelt unsicher: Das Kind übernimmt zunächst die Tradi-

223 Ebd, S. 199.
224 Ebd.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

142

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


ta seiner Bezugspersonen. Mit zunehmendem Alter, zunehmenden ko-
gnitiven Fähigkeiten, zunehmender Fähigkeit zur eigenen Erfahrung
und zunehmender Ausweitung der Bezugspersonen können diese
Grenzen dem Kind als „unrichtig gezogene“ erscheinen und es beginnt
der bewusste Abgrenzungsprozess, der allgemein unter dem Terminus
der Pubertät zusammengefasst wird. Dann gilt in keinesfalls patholo-
gischem Sinne, dass „uns Teile des eigenen Körpers, ja Stücke des eige-
nen Seelenlebens, Wahrnehmungen, Gedanken, Gefühle wie fremd
und dem Ich nicht zugehörig erscheinen.“ Der Jugendliche will selbst
ganz und gar über seinen Körper, sein Seelenleben, seine Wahrneh-
mung, seine Gedanken und Gefühle verfügen, die vormals wesentlich
von der Erziehung und den damit einhergehenden Sanktionen (den
positiven wie negativen) bestimmt war. Das Kind hatte sich entspre-
chend der Tradita der Erziehungsberechtigten und damit auch Schutz-
befohlenen zu verhalten, sie wurden ihm darüber hinaus regelrecht
(auch axonal) ‚eingeschrieben‘.

Diese Fremdtradita bestimmten, wann und wie sich sein Körper
wohin bewegte, wie er sich nach außen zu zeigen hatte (welche Kleider
in etwa ihn verhüllten, wie er sich am Tisch zu positionieren hatte
usw.); sie gaben seiner Wahrnehmung Richtung bzw. Orientierung,
ebenso seinen Gedanken und Gefühlen. Er empfindet diese nun als
„fremd und dem Ich nicht zugehörig“. Ausgehend davon, um die zwei-
te Variante der Freudschen Pathologien aufzugreifen, findet der ju-
gendliche Mensch in sich „andere [Teile des eigenen Körpers, ja Stücke
des eigenen Seelenlebens, Wahrnehmungen, Gedanken, Gefühle], in
denen [er] der Außenwelt zuschiebt, was offenbar im Ich entstanden
ist und von ihm anerkannt werden sollte.“225 Dieses Zuschieben an die
Außenwelt, muss kein pathologisches sein, sondern beschreibt im ganz
gesunden Zustand die von den Erziehungsberechtigten unabhängige
Erfahrung des jungen Menschen mit a) seiner selbst, b) seiner Umwelt,
c) der Welt und d) der Synthese all dieser Erfahrungen als sich selbst in
der unmittelbaren Umwelt und der mittelbaren Welt. Was davon aus-
gehend lediglich im Ich entstanden ist, das sind die korrelierenden
Tradita, also Axiome, Dogmen und voliationales Verhalten, die wiede-
rum (in Abweichung von den Tradita der Erziehungsberechtigten) von

225 Vgl. oben. Ebd., S. 199.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

143

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


ihm anerkannt werden wollen, sofern sie seinen Erfahrungen und/
oder Vorbildern entstammen. Was der junge Mensch dann einfordert,
das ist deren Anerkennung auch von Außen; nicht er also (wie Freuds
pathologische Sicht dies beschreibt) sollte all dies als seinem Ich zuge-
hörig anerkennen, sondern die Außenwelt. In der konkreten Praxis
führt das zu Streit, Frust, Diskussionen, Fluchtversuchen und Ver-
suchen, als Schutzbefohlener die Kontrolle über den jungen Menschen
doch zumindest noch halbwegs zu erhalten. Daraus ist auch ersichtlich,
inwiefern sich hier auch Pathologien ereignen können, die sich dann
allgemein als Störungen des sogenannten Abnabelungsprozesses er-
weisen, was zu einer Unselbständigkeit des Kindes und/oder der Erzie-
hungsberechtigten führen kann. Dann bleibt das Ichgefühl in der ste-
ten Abhängigkeit, was zu zahlreichen Komplikationen im Bezug auf
die Beziehungen zu anderen (seien sie privater oder beruflicher Natur)
führen kann. Für die vorliegende Untersuchung soll jedoch nur der ge-
sunde Abnabelungsprozess als Selbstbestimmung über die eigenen
Tradita, damit die eigene Vernunft, das eigene Selbstvertrauen und die
Selbstliebe dargestellt werden, um schlussendlich den Prozess der
kreativen originellen Neustiftung als Abgrenzung des Ichs zur Außen-
welt mit dem Ziel der Erhaltung des Ichgefühls beschreiben zu können.
Das Ichgefühl ist dabei also wesentlich als eines von den Erfahrungen
mit sich und Welt abhängiges bestimmt. Bevor die konkreten Möglich-
keiten zur Abgrenzung und Anerkennung des Ichgefühls mithilfe von
Freud beschrieben werden können, muss nun zunächst nach seinem
Ursprung, also der Genese dieses stets der Gefahr ausgesetzten Ichge-
fühls gefragt werden. Das ist zugleich die Frage danach, woher das Un-
behagen in der Kultur stammt und wie ihm zu entgehen ist, wie es
vielleicht gar vollständig und dauerhaft, jedoch zumindest temporär
überwunden werden kann. Lust- und Realitätsprinzip treffen dabei
aufeinander.

Freud ist sich sicher, dass das Ichgefühl „nicht von Anfang an so
gewesen sein kann“ wie es sich dem Erwachsenen darstellt. Es müsse
also eine Entwicklung hinter sich haben, die sich Freud zufolge „be-
greiflicherweise nicht nachweisen, aber mit ziemlicher Wahrschein-
lichkeit konstruieren läßt.“226 Dieser Konstruktion (im Grunde eine

226 Ebd., S. 199.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

144

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Rekonstruktion) soll also hier zunächst gefolgt werden: „Der Säugling
sondert noch nicht ein Ich von einer Außenwelt als Quelle der auf ihn
einströmenden Empfindungen.“ Freud zufolge sind Ich und „Empfin-
dungsmasse“ zunächst eines. „Er [der Säugling] lernt es [i.e. die Ab-
sonderung des Ichs von einer Außenwelt] allmählich auf verschiedene
Anregungen hin.“227 Die ersten Anregungen sind ganz auf den Körper
bezogen, der erst allmählich zu einem kontrollierbaren und in diesem
Sinne auch bewussten wird. Seinen Regungen und Bedürfnissen zu
folgen, ist er dem Säugling zunächst intuitiv und gänzlich unbe-
herrscht gegeben, er hat seinen eigenen Körper als solchen noch gar
nicht erkannt, er ist ihm eine einzige Empfindungsmasse. So schreibt
Freud: „Es muß ihm [dem Säugling] den stärksten Eindruck machen,
daß manche der Erregungsquellen, in denen er später seine Körperor-
gane erkennen wird, ihm jederzeit Empfindung zusenden können,
während andere sich ihm zeitweise entziehen“. Damit wird für Freud
die Mutterbrust zur ersten Anregung, das Ich von der Empfindungs-
masse abzulösen, denn sie gehört zu den ersten wesentlichen Erre-
gungsquellen, die sich dem Säugling zeitweise entziehen. Mit ihr „stellt
sich dem Ich zuerst ein »Objekt« entgegen, als etwas, was sich »außer-
halb« befindet und erst durch eine besondere Aktion [i.e. Schreien] in
die Erscheinung gedrängt wird.“228

Zugleich ist hiermit das „primäre Ichgefühl“ in Abgrenzung zum
Ichgefühl des Erwachsenen bestimmt: „Unser heutiges Ichgefühl ist al-
so nur ein eingeschrumpfter Rest eines weit umfassenderen, ja – eines
allumfassenden Gefühls, welches einer innigeren Verbundenheit des
Ichs mit der Umwelt entsprach.“ Freud geht davon aus, dass dieses pri-
märe Ichgefühl als ein „Primitiv“ auf „seelischem Gebiet“, „neben den
daraus entstandenen Umgewandelten“, „in größerem oder geringerem
Ausmaße“ „häufig“ erhalten bleibt. Als solches bildet es „eine Art Ge-
genstück“ zum „enger und schärfer umgrenzten Ichgefühl der Reife-
zeit“. Sein „Vorstellungsinhalt“ entspricht „der Unbegrenztheit und der
Verbundenheit mit dem All“, und damit entspricht es einem „ozeani-
schen Gefühl“.229

227 Ebd.
228 Ebd., S. 199/200.
229 Ebd., S. 200/201. Der Terminus „Ozeanisches Gefühl“ geht zurück auf Romain

Rolland, der Freud nach eigenen Angaben einen Brief geschrieben hatte, in dem

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

145

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


In welchem Zusammenhang nun steht dieses ozeanische Gefühl
zum Lustprinzip einerseits, zum Realitätsprinzip andererseits? Und was
bedeutete jener Zusammenhang für die Abgrenzung und Anerkennung
des Ichgefühls und damit für die kreative originelle Neustiftung? Zudem:
welche Möglichkeiten können, als kreative originelle Neustiftung, zum
Zweck der (mindestens temporären) Überwindung des Unbehagens in
der Kultur beschrieben werden? All diese Frage lassen sich in einer singu-
lären bündeln: Was ist und was leistet die kreative originelle Neustiftung?

Das „Unbehagen in der Kultur“ wird in der vorliegenden Arbeit
bestimmt als: das Gefühl der Irritation, das sich einstellt, wenn Innen
und Außen nicht in Übereinstimmung sind. Das heißt letztlich: das
Gefühl, das sich einstellt, wenn die innere Vernunft (auch: intrinsische
und introvertierte) der äußeren Vernunft (auch: extrinsische und ex-
trovertierte) nicht entspricht. Weiter heißt dies: wenn subjektive und
intersubjektiv generierte Tradition unvereinbar sind. Oder, noch weiter
fortgesetzt: wenn eine Unvereinbarkeit der subjektiven mit der sozia-
len Tradition, also mit der offiziellen Vernunft besteht, wie sie sich in
Staatsräson, den Wissenschaften, der Theologie und der Philosophie
ausdrückt und von dort ausgehend natürlich und künstlich positiv und
negativ sanktioniert wird. Die kreative originelle Neustiftung ist das
Mittel bzw. das menschliche Vermögen, mit dem all dies überwunden
respektive das Unbehagen doch zumindest vermindert werden kann.
Die idealste kreative originelle Neustiftung ist dabei jene, in der Lust-
prinzip und Realitätsprinzip zur Deckung kommen. Und für Husserl
ist sie Aufgabe der Wissenschaften, genauer noch Aufgabe der Phäno-
menologie. Dem soll hier zweifach Folge geleistet werden, namentlich
theoretisch und praktisch: es gilt diese Aufgabe zu beschreiben und

er damit die „Quelle religiöser Energien“ aufweisen wollte. Freud als großer Reli-
gionskritiker, führt in seinem Aufsatz den Nachweis, das ein solches Gefühl zwar
vorhanden sein möge, keinesfalls aber als die Quelle religiöser Energien angese-
hen werden könne, sondern vielmehr „nachträglich in Beziehung zur Religion ge-
raten ist“. (S. 204) Die Religion ist für Freud eine „Illusion“ und damit „Massen-
wahn“, der wie manch anderes, dem Versuch der Leidminderung geschuldeten
Verhalten, Anschluss an das primäre Ichgefühl sucht. Dazu später ausführlich. Da
der Terminus „Ozeanisches Gefühl“ ein sehr einprägsamer ist, wird er in der vor-
liegenden Arbeit beibehalten, aber eben in dem allgemeinen Sinne, in dem ihn
Freud bestimmte.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

146

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


zugleich sie auszuführen. Wobei zeitgenössisch, i.e. gegenwärtig, allei-
ne schon die Beschreibung einem Teil der Ausführung entspricht.

Es gilt also auch, Freud gewissermaßen phänomenologisch einzu-
fassen oder einzuholen. Das geschieht, indem 1. das Resultat der De-
ckung von Lust- und Realitätsprinzip als die Husserlsche „Echtheit“
(Echtheit der Vernunft und daraus resultierend echtes Handeln als
Handeln der Vernunft) bestimmt wird; 2. das Lustprinzip als der Re-
kurs auf (Ur-)Utopie und 3. das Realitätsprinzip als Sein der (Ur-)Uto-
pie in der Dialektik von (Ur-)Tradition (Rationalität) und (Ur-)Utopie
(Vernunft) dargestellt werden. Darüber hinaus wird 4. das Ichgefühl
und damit das Ozeanische Gefühl als die (fast) jedem Menschen erhal-
ten gebliebene ursprüngliche Erfahrung nach selbstverständlicher, un-
versehrter, Leid loser und geschützter Einheit des Ich mit der Welt be-
griffen. Sofern das Ozeanische Gefühl nur ein Teil des gesamten Ichge-
fühls eines Menschen ist, bedeutet diese Erfahrung den Wunsch nach
Individualität im Einklang mit der (Welt-)Gemeinschaft, und in die-
sem Sinne das streben nach gesicherter Freiheit. Der Prozess, der sich
dabei darstellt und vollzieht, ist ein Evolutionsprozess im zweifachen
Sinne: er ist die Evolution der menschlichen (immateriellen, wesent-
lich habituellen) Vernunft und die Evolution des menschlichen (mate-
riellen, wesentlich neuronal-axonalen) Körpers. Als solcher beschreibt
er insgesamt das Vermögen des Menschen, sein Schicksal – zu großen
Teilen – selbst in die Hand zu nehmen. Einen Menschen medizinisch
zu heilen heißt danach, gemeinsam mit ihm seine bisherige Tradition
in den Blick zu nehmen und eine konkrete Utopie zu erarbeiten und
anzugehen.

Zunächst also zum Zusammenhang von Ozeanischem Gefühl,
Lustprinzip und dem aus ihm hervorgehenden Realitätsprinzip: Das
Lustprinzip ist das dem Ozeanischen Gefühl zukommende Programm.
Beim Säugling ist es zunächst noch „das unumschränkt herrschende
Prinzip“, das alle „unvermeidlichen Schmerz- und Unlustempfindun-
gen … aufheben und vermeiden heißt.“ Als solches erwirkt es „die
Tendenz, alles, was Quelle solcher Unlust werden kann, vom Ich abzu-
sondern, es nach außen zu werfen, ein reines Lust-Ich zu bilden, dem
ein fremdes, drohendes Draußen gegenübersteht.“230 Nun allerdings

230 Freud, S. 200.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

147

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


wird die Erfahrung dieses reine Lust-Ich lehren, dass sein Programm
der Realität nicht statt halten kann. Freuds folgende Formulierung, die
den Übergang vom Lust- zum Realitätsprinzip markiert, erinnert nicht
von ungefähr an Waldenfels’ Beschreibung des Orts des Fremden, so-
fern das vom reinen Lust-Ich etablierte drohende Draußen auch das
gewaltsam respektive aus der Not heraus etablierte Fremde ist. Deshalb
erinnert es zugleich auch an den Ort des Geliebten. Freud schreibt:
„Manches, was man als lustspendend nicht aufgeben möchte, ist doch
nicht Ich, ist Objekt, und manche Qual, die man hinausweisen will, er-
weist sich doch als unabtrennbar vom Ich, als innerer Herkunft.“ Der
„erste Schritt“ hin zur „Einsetzung des Realitätsprinzips“ besteht dann,
dieser Erfahrung der Unmöglichkeit des a) Absonderns der Unlust als
Fremdes nach draußen, b) des Einverleibens der Lustquelle als Eigenes
nach Innen folgend, darin, seine „Sinnestätigkeit“ und seine „Muskel-
aktion“ absichtlich zu lenken, um so zwischen „Innerliche[m] – dem
Ich Angehörige[m] – und Äußerliche[m] – einer Außenwelt Entstam-
mende[m] – unterscheiden [zu können].“ „Diese Unterscheidung“, so
Freud weiter, „dient natürlich der praktischen Absicht, sich der ver-
spürten und der drohenden Unlustempfindung zu erwehren.“231 Man
kann diesen Vorgang schlicht als den Prozess der zunehmenden
Selbstkontrolle (im Bezug auf alles dem Ich/Eigenen entstammenden)
und Selbstbeherrschung (im Bezug auf alles dem Anderen/Fremden
entstammenden) beschreiben. Somit ist die Abgrenzung des Ichgefühls
vermittelst des Realitätsprinzips als eine doppelte zu fassen: Die Ab-
grenzung von Außen und die Abgrenzung des Außen.

Das utopische Moment des Lustprinzips wird deutlich, wenn es
Freud folgend als das Streben nach Glück erkannt wird, das als solches
„den Lebenszweck [eines jeden Menschen] setzt“. Diese Utopie steht
jedoch „im Hader mit der ganzen Welt, mit dem Makrokosmos eben-
sowohl wie mit dem Mikrokosmos“; das hatte das Realitätsprinzip ge-
lehrt. Sie steht im Hader mit den historischen und fremden Traditio-
nen. Deshalb gilt es für das Individuum einen zweiseitigen Mittelweg
zu wählen, der sich aus dem doppelten Ziel des Strebens nach Glück,
also der Utopie ergibt: einerseits das „negative Ziel“, als die „Abwesen-
heit von Schmerz und Unlust“; andererseits das „positive Ziel“, als das

231 Ebd.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

148

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


„Erleben starker Lustgefühle“.232 Sofern, Freud folgend, letzteres kaum
oder nur als „episodisches Phänomen“ möglich ist, gilt es die Quellen
von Schmerz und Unlust zu erkennen und sie möglichst zu vermeiden
oder in den Griff zu bekommen, mit dem Ziel der „Unabhängigkeit
vom Schicksal“233. Bei diesen Quellen handelt es sich um 1. den eige-
nen Körper, 2. die Außenwelt, 3. unsere Beziehungen zu anderen Men-
schen.234 So gilt es dem Individuum sich dreifache Unabhängigkeit
und in diesem Sinne auch Freiheit zu verschaffen: körperliche Freiheit
in Form der Selbstkontrolle und -beherrschung; innere Freiheit in
Form der Akzeptanz der Außenwelt und zugleich durch die Außen-
welt; äußere Freiheit als Unabhängigkeit in der Gemeinschaft und
durch die Gemeinschaft. Der Prozess ist damit immer einer der Ab-
grenzung des Ich (entsprechend der Utopie), der zugleich die Aner-
kennung dieser Abgrenzung durch die Gemeinschaft (der Tradition)
einfordert, d.h. positiv sanktioniert werden soll.

Freud beschreibt verschiedenste Möglichkeiten der positiv sank-
tionierten Abgrenzung, für die sich ein Mensch entscheiden kann:
Rückzug in die Einsamkeit (der Eremit), Angriff statt Abwendung durch
Wissenschaft, Ablenkung durch Fantasie und Illusion, chemische und
pflanzliche Beeinflussung des Körpers (Drogen). Die Einsamkeit kann
eine innere und/oder eine äußere sein; für die innere bieten Freud zu-
folge generell mystische Praktiken Möglichkeit. Beide Formen führen
zu Ruhe.235 Die wissenschaftliche Methode des Angriffs hingegen hält
Freud für „den besseren Weg, indem man als ein Mitglied der mensch-
lichen Gemeinschaft mit Hilfe der von der Wissenschaft geleiteten
Technik zum Angriff auf die Natur übergeht und sie menschlichem
Willen unterwirft. Man arbeitet dann mit allen am Glück aller.“236 Ab-
lenkung durch Fantasie und Illusion bieten Kunst und Religion. Das
Fantasieleben begreift Freud dabei als Überbleibsel des Lustprinzips
(in unserem Sinne der Utopie); „es wurde seinerzeit, als sich die Ent-
wicklung des Realitätssinnes vollzog, ausdrücklich den Ansprüchen
der Realitätsprüfung entzogen und blieb für die Erfüllung schwer

232 Ebd., S. 208.
233 Ebd., S. 213.
234 Ebd. S. 208/209.
235 Ebd., S. 205 und S. 209.
236 Ebd. S. 209.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

149

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


durchsetzbarer Wünsche bestimmt.“ Im Gegensatz zur Wissenschaft
liefert die Kunst so für Freud lediglich eine „milde Narkose … eine
flüchtige Entrückung aus den Nöten des Lebens … und ist nicht stark
genug reales Elend vergessen zu machen.“ Mit der Religion geht Freud
noch ärger ins Gericht. Als Illusion entstelle sie „das Bild der realen
Welt wahnhaft“. Allerdings würde sie „vielen Menschen die individuel-
le Neurose ersparen“, indem sie ausgehend von einer „Einschüchterung
der Intelligenz …, durch gewaltsame Fixierung eines psychischen In-
fantilismus“ den Einzelnen in einen „Massenwahn“ einbeziehe.237 Der
chemische Knock-out hingegen, erscheint Freud als die „interessantes-
te Methode“, sofern nämlich „alles Leid nur Empfindung [ist], [nur]
besteht, insofern wir es verspüren, und wir verspüren es nur infolge ge-
wisser Einrichtungen unseres Organismus.“238 All diesen Möglichkei-
ten ist noch eine weitere zuzufügen, die Freud selbst nicht einbindet:
der Humor als Sublimation.

Die Einsamkeit macht zu einsam; die Wissenschaft ist aufgrund
von individuellen Veranlagung nicht allen zugänglich; Kunst bietet nur
vorübergehenden ästhetischen Genuss; Religion hält die Intelligenz in
Schranken; die scheinbar positiven Wirkungen von natürlichen und
synthetischen Drogen und chemischen Substanzen bedingen zugleich
ihre Gefahr und Schädlichkeit für den Menschen. Freud hält deshalb
nur ein Mittel zum Zweck für jeden Menschen wahrlich und dauerhaft
Ziel versprechend, eines, das „sich nicht von der Außenwelt [abwen-
det, sondern] sich im Gegenteil an deren Objekte [klammert] und das
Glück aus einer Gefühlsbeziehung zu ihnen [gewinnt]. [Es] gibt sich
dabei auch nicht mit dem gleichsam müde resignierenden Ziel der Un-
lustvermeidung zufrieden, eher geht [es] achtlos an diesem vorbei und
hält am ursprünglichen, leidenschaftlichen Streben nach positiver
Glückserfüllung fest.“ Gemeint ist die Liebe.239

Damit nun sind wir wieder am Ausgangspunkt unseres Durchgan-
ges durch das Unbehagen in der Kultur angelangt: bei der wie auch im-
mer gearteten Liebesbeziehung zu sich selbst und anderen und unserer
Abhängigkeit vom durch diese generierten Fremd- und Selbstvertrau-
en in Korrelation zu unseren individuellen Traditionen. Die Irritation

237 Ebd., S. 216.
238 Ebd., S. 209.
239 Ebd., S. 213.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

150

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


hatte uns dabei ins Unbehagen gestürzt und erlegt uns nun auf, erneut
danach zu fragen, wie mit ihr umzugehen ist, ohne Fremd- und Selbst-
vertrauen sowie Fremd- und Eigenliebe einzubüßen. Dem Irritator ste-
hen prinzipiell alle beschriebenen Möglichkeiten zur Abgrenzung of-
fen: Rückzug (innere und/oder äußere Emigration), Wissenschaft
(Streben nach Wahrheit), Kunst (Fantasie), Religion (Illusion), natürli-
che und synthetische Drogen (Knock-out) und Humor (Sublimation).
Je nach a) individueller Veranlagung (d.h. auch übernommenen Tradi-
ta) und b) Zugangsmöglichkeiten wird sich das Invididuum entschei-
den und ausprobieren. Wozu es Zugang hat, hängt zunächst vom un-
mittelbaren Umfeld, also von Familie und Freunden/innen ab. Da-
rüber hinaus sind Zugänge in Abhängigkeit der sozialen Tradition,
insbesondere dem Bildungssystem sowie dem sozialen Umgang mit
Religion und Drogen sowie der sozialen Einschränkung und/oder För-
derung von Emigration gegeben.

Entscheidendes Kriterium für die positive Sanktionierung der er-
griffenen Möglichkeiten ist ihre Vernünftigkeit. Sie muss mindestens
einer intersubjektiven (Familie, Freunde, Bekannte) Vernünftigkeit
entsprechen, damit durch Bestätigung das Selbstvertrauen und die Ei-
genliebe als Existenzbedingungen erhalten bleiben. Die höchstmögli-
che Vernünftigkeit allerdings ist sowohl Freud als auch Husserl zufolge
nur durch die Wissenschaften gegeben, die in ihrer Summe die sozial
sanktionierte Vernünftigkeit ausmachen. So weist in etwas die Wissen-
schaft die Unvernünftigkeit und Vernünftigkeit von Drogen auf und
sanktioniert entsprechend deren Konsum negativ und positiv. Nicht
weniger prüft sie die eigentlichen Motive von Religionsgemeinschaften
und deckt entsprechende psychische und/oder finanzielle oder andere
Gefährdungspoteniale auf. Ebenso entscheidet sie darüber, was allge-
mein als Kunst geschätzt wird und welche Fantasien in den Bereich des
sozial Vertretbaren gehören, welche nicht. Darüber hinaus klärt die so-
ziale Vernünftigkeit über die Risiken und Gefahren innerer wie äuße-
rer Emigration auf. Deshalb ist das Inviduum letztens gut beraten sich
an dieser sozialen Vernünftigkeit zu orientieren und auch von ihr An-
erkennung zu erhalten oder einzufordern. Denn die Irritation, die zum
Unbehagen führt, wurde oben bereits als Produkt der natürlichen, das
heißt nicht bewusst erzieherischen Sanktion erkannt, die wiederum
von der sozialen Vernunft bestimmt ist. Somit ist die tatsächliche krea-

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

151

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


tive originelle Neustiftung auch nur jene, die verändernden Einfluss
auf diese soziale Vernunft als habituelle und schlussendlich, über die
sehr lange Dauer, auch neuronale Vernunft nimmt (primäres kreatives
originelles axonales/neuronales Wachstum). Jede andere kreative origi-
nelle Neustiftung ist im Grunde nur eine sekundäre, sofern sie an der
sozialen Tradition orientiert bleibt. Ein Bild zu malen ist so z.B. zwar
eine kreative originelle Neustiftung, eine primäre solche ist sie aber
nur, wenn sie den bis dahin sozial etablierten Begriff von Kunst verän-
dert. Um zu tatsächlicher Echtheit und damit primärer kreativer origi-
neller Neustiftung zu gelangen, muss die natürliche Einstellung verlas-
sen und auf die Welt in Epoché, d.h. auf Urtradition zurückgegangen
werden, auf die Welt vor jeder historisch von ihr ausgehend herausge-
bildeten sozialen Vernunft als konkrete Tradition. In concreto bedeutet
dies, die Welt ohne Vorurteile zu betrachten und davon ausgehend die
Möglichkeiten zur guten Welt zu erkennen, d.h. Utopien auszubilden
und ihnen entsprechend Axiome, Dogmen und voliationales Verhalten
als neue Tradita (damit auch eine neue Vernunft mit der Möglichkeit
zu einem anderen, neuen Selbstvertrauen) zu entwickeln. Eine solche
Leistung ist zunächst die Leistung eines Individuums: Der Mensch mit
ausgeprägt erhalten gebliebenem primären Ichgefühl (ozeanischem
Gefühl) entspricht dem Blochschen jungen oder junggebliebenen
Menschen und ist als solcher prädestiniert, Vernunft zu evolutionieren.
Es ist der Mensch, der den kreativen, nach Wahrheit suchenden Rück-
zug als zumindest partielle innere Emigration, hervorgerufen durch Ir-
ritation mit der Umwelt gewählt hat. Sofern er damit zumindest parti-
ell auf sich alleine zurückgeworfen bzw. gestellt ist, ist er auch der
Mensch des religiösen Glaubens, sofern ihm dieser grenzenlose, an
den allzu menschlichen Schwächen vorbei gehende Liebe und Vertrau-
en von außerhalb dieser Welt zusichern kann. Man mag in Descartes
eine Art Urtypus eines solchen Menschen erkennen, prinzipiell aber
im universal interessierten und davon ausgehend auch universell sich
bildenden Menschen; denn das Ozeanische Gefühl zeichnet sich ja ge-
rade dadurch aus, keine Grenzen zu kennen. Darüber hinaus ist er,
Freud folgend, ein Mensch der Leidenschaft und Liebe, sofern ihm
diese die lustbringende Zuwendung zu Objekten ermöglicht; er ist also
weniger Leidvermeider als Lustsucher und damit optimistisch Glücks-
strebender, wobei ihm das Glück aller sein eigenes Glück bedeutet. Da-

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

152

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


bei ist er jedoch auf die Anerkennung seiner aus der Welt in Epoché,
also ausgehend von der Urtradition neu geschöpften Axiome etc.
durch andere angewiesen ist. D.h. die so generierte (universale) Ver-
nunft muss in ein dialektisches Verhältnis zur bestehenden gebracht
werden. Erst wenn dieser Prozess vollzogen ist, die neue von der alten
Vernunft anerkannt wird, so ist eine Wegstrecke der immateriellen ha-
bituellen und materiellen neuronalen Evolution in Gang gebracht bzw.
in Gang zu bringen. Ziel einer solchen Vernunft kann, ausgehend von
Freuds ozeanischem Gefühl als Ursprungsquelle der Utopie nur die
Verwirklichung von Freiheit aller als Individualität respektive Mannig-
faltigkeit in Gemeinschaft sein. Sofern die vorliegende Arbeit nicht nur
die Beschreibung sondern auch die Durchführung eines solchen Pro-
zesses ist, gilt es in den Abschnitten A und B dieser Forderung gerecht
zu werden und das, was sich hier nun noch im Bereich der Epoché, al-
so der Urtradition und Urutopie befindet, in eine Dialektik von kon-
kreter Tradition und konkreter Utopie zu überführen. Genauer gesagt:
die in der phänomenologischen Einstellung gewonnenen Erkenntnisse
bzw. Möglichkeiten müssen sich in der Praxis bewähren. Die hier vor-
gestellte Vernunft muss sich bewähren.

Vorab aber gilt es zunächst noch, die Vermögen der intersubjekti-
ven sowie der sozialen Tradition gesondert zu explizieren, um damit
die gesamte Vermittlungsstruktur des dynamisch-phänomenologi-
schen Traditionsmodells bestmöglich dargestellt und offengelegt zu
haben.

Intersubjektive Tradition

Sofern die intersubjektive Tradition und ihr Vermögen oben bereits in
den Blick genommen wurden, wird die folgende Darstellung lediglich
darauf abzielen, ihre Scharnier-Funktion als Bindeglied von individu-
eller und sozialer Tradition deutlich zu machen.

Dass der intersubjektiven Tradition diese Scharnier-Funktion zu-
kommt, hängt mit der Abhängigkeit von Empathie und Vertrauen zu-
sammen, in der sich jede Tradition auf dem Weg hin zu ihrer Akzep-
tanz und damit historisch habituellen Konkretion für das Subjekt be-
findet, die soziale wie auch die individuelle. Das unmittelbare Umfeld,
die konkreten Dialogpartner kommen hier zum Zug und bilden damit

bb)

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

153

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


das Feld, in dem sich Übernahme und Enttäuschung ereignen, d.h.
auch Sympathie und Antipathie im Prozess der a) Vergemeinschaf-
tung/Gemeinschaftshabitualität, b) Selbstvergemeinschaftung/indivi-
duelle Habitualität. Mit Waldenfels sind die Anderen uns als Außeror-
dentliche gegeben, für die auch wir Außerordentliche sind. Der Zwi-
schenraum zwischen den beiden Außerordentlichen erweist sich also
also der Bereich des Zwischenordentlichen, in dem sich Schnittmen-
gen sowie radikale Unterschiede ergeben. Die Intersubjektive Tradition
ist demnach das sowohl Verbindende als auch Trennende der Zwi-
schenmenschlichen Beziehungen. Sie ist gewissermaßen das Molekühl
der übergeordneten sozialen Gemeinschaftshabitualität Staat oder Kul-
turkreis, sowie die subjektive Tradition deren Atom darstellt. Analog
zur physikalischen Chemie kann man sich das Verhalten der Atome
zueinander als die Wirkung von anziehenden, verbindenden und ab-
stoßenden trennenden Kräften vorstellen. Husserl würde ein solches
Atom als Monade beschreiben.

Zumeist führen ähnliche subjektive Traditionen zu Sympathie, dif-
ferierende hingegen eher zu Antipathie. Allerdings ist dies nur eine
sehr grobe Beschreibung, sofern die Offenheit der Ordnungen eines
Individuums darüber entscheidet, wie viel Außerordentliches ihm zu-
träglich ist. Dogmen bilden eine besonders unflexible Ordnung, Axio-
me hingegen sind durch das Argument als Mittel zur Überzeugung
wesentlich flexibler. Voiliation basiertes Verhalten fußt in aller Regel
auf Dogmen und Axiomen, wobei der Handelnde diese oftmals ver-
birgt, um bestimmte Ziele zu erreichen. So kann ein Axiom oder Dog-
ma lediglich vorgetäuscht werden, sofern erkannt wurde, dass dieses
dem Gegenüber sympathisch ist. Umgekehrt kann aber auch die Pro-
vokation Antipathie erzeugen oder stärken. Dies wird insbesondere
dann eingesetzt, wenn der Beziehungswunsch ein einseitiger ist. Im
Zustand der Verliebtheit reicht zuweilen eine Enttäuschung alleine
nicht aus, um dem anderen klarzumachen, dass die assoziierte intensi-
ve intersubjektive Gemeinschaftshabitualität eher dem einseitigen
Wunsch als der Wirklichkeit entspricht. Sofern mit Husserl das anzu-
strebende die Echtheit ist, ereignet sich zwischen den Individuen im
Idealfalls Epoché auf Urtradition, in der sich Gemeinsamkeiten jen-
seits von faktischen Traditionen erweisen. Im Sinne des anzustreben-
den echten Handelns, also dem Handeln der Vernunft, ist dem Men-

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

154

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


schen auferlegt, diese Epoché zu vollziehen. Davon ausgehend, können
im Zwischen der Ordnungen Axiome etc. ausgehandelt werden, die
das Miteinander zur Zufriedenheit beider Individuen regelt. D.h. es
können auch übergeordnete, soziale Traditionen sowie die traditional
verbürgte Sitte gemeinsam kritisiert und aufgehoben oder verändert
werden.

Soziale Tradition

Im Hinblick auf die soziale Tradition, wie sie vorliegend phänomeno-
logisch als Habitualität im Sinne der Gemeinschaft (Gemeinschafts-
habitualität) aufgefasst wird, gilt es zunächst, diese von Husserls Kon-
zeption der traditional verbürgten „Sitte“ abzugrenzen. Sowohl Sitte als
auch (echte) soziale Tradition liefern dem Individuum innerhalb einer
Gemeinschaft oder eines Kulturkreises, einer Nation, eines Staates etc.
die Normen seines Handelns respektive seiner Habitualität und damit
seiner Vernunft. Aber die echte soziale Tradition bildet gegenüber der
Sitte – so wird folgend argumentiert – eine übergeordnete, kritische
Instanz.

Bei der Betrachtung der „subjektiven Tradition“ wurde bereits die
Funktion der sozialen Tradition als Ausgangspunkt der natürlichen
und künstlichen Sanktion ausformuliert. Auch der Sitte kommt diese
Funktion, Husserl folgend, zu. So schreibt er für die Situation des
Menschen innerhalb der Kultur:

„[I]mmer werden wir zurückgewiesen auf einen unbestimmt offenen,
und doch allgemein umgrenzten Kreis von Personen, sei es der bestimm-
ten Umgrenzung »gute Gesellschaft«, zu der die »wohlerzogenen Men-
schen«, die Menschen, die »eine gute Kinderstube hatten« gehören, oder
dazu noch die nationale Umgrenzung, gute Gesellschaft französischer Sit-
te, deutscher, englischer oder europäischer etc. Der einzelne ist da nicht
als einzelner, und seine Handlung nicht als ihm allein zugehörige, für ihn
alleine oder in seinem Einzelheitsleben bedeutsame beurteilt. Vielmehr ist
der einzelne als Glied eines sozialen Zusammenhanges betrachtet, seine
Handlung wird sozial bewertet, sie hat apperzeptiv ihre Beziehung zu
einer umgrenzten empirischen Menschenklasse, und es sind Menschen,
die in Beziehung auf so gestaltete Handlungen ihre Normen haben, sie als
so oder so nicht so seinsollende beurteilen, ihr eigenes Handeln dieser
Norm unterstellen, wechselseitig darin einstimmen, sich wechselseitig so
beurteilen usw. Hierbei ist die Norm selbst und die wechselseitige Apper-
zeption der Personen und ihrer Handlungen unter Prädikaten der norma-

cc)

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

155

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


len Angemessenheit das Gemeinschaftsstiftende, den einzelnen zum
Glied des Verbandes machend. Jeder einzelne als Glied dieser Gemein-
schaft fühlt sich gebunden, sieht die Norm als nicht nur für sich, sondern
für die Anderen gültig an, und diese vice versa.“240

Nun folgt der entscheidende Punkt, an dem sich (echte) soziale Tradi-
tion und Sitte – wie vorliegend argumentiert wird: radikal – voneinan-
der unterscheiden. Die echte soziale Tradition hat nämlich nichts mit
der benannten „guten Gesellschaft“ gemein, sondern mit einer „echten
Gesellschaft“, sofern sie einen Standpunkt außerhalb der faktischen,
d.h. außerhalb der historischen Tradition einnimmt. Die soziale Tradi-
tion, in diesem echten Sinne verstanden, normiert die Norm der Sitte
sowie die Normierung durch die Sitte. Also zunächst abschließend
zum Konzept der „Sitte“ weiter, das folgend auch die veranschlagte
Spiegelperspektive von Theologie und Philosophie in den Blick nimmt:

„Jeder ist solange Glied der guten Gesellschaft und erhält mit ihr Einheit,
als er sich entsprechend benimmt, als er die Norm anerkennt und bestä-
tigt. Man kann auch sagen: Wenn er sie verletzt, so gehört er ihr noch an,
insofern er sie innerlich nur anerkennt und damit auch die Strafen auf
sich nimmt. So wie das Gottesreich der Seligen die Sünder ausschliesst
und doch die Sünder in der Hölle als negatives Korrelat mit sich vereint:
zu einer Gesamtwelt unter religiös-ethischer Norm stehender Seelen, so
haben wir … also als Korrelat der guten Gesellschaft die schlechte Gesell-
schaft, die Gesellschaft der Ausgestossenen, der gesellschaftlichen Sünder,
die aber ihre Strafe haben und sich ihr unterwerfen (oder sich als straf-
würdig fühlen). Ganz anders die Volkskreise, die hier jenseits von Gut
und Böse stehen, die ihre eigene Sitte und ihre eigenen Scheidungen der
Positivität und Negativität haben, für die die Normen der »feinen Gesell-
schaft« bedeutungslos sind.“241

So gilt es nun aufzuweisen, inwiefern echte soziale Tradition jenseits
der „feinen Gesellschaft“ der Sitte steht und auch stehen muss, um so-
ziale Vernunft (als zugleich Schutz des Individuums wie auch der Ge-
meinschaft) dauerhaft zu gewährleisten und zu verbürgen. Dann stellt
sich nicht weiter die Frage nach Gut und Böse, sondern die Frage nach
doppelt historischer Vernunft und einfach historischer Unvernunft.
Oder: nach historischer (faktisch aktualisierter) und möglicher (poten-
tiell zu aktualisierender) Tradition im Sinne der Freiheit der Individua-

240 Husserl, Beilage XXIX, S. 227.
241 Ebd.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

156

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


lität in Gemeinschaft. Die so bestimmte soziale Tradition muss „echtes
Handeln“ verbürgen und im Dauerprozess der Vernunft als deren kul-
turellen Evolution gewährleisten. Das heißt: sie muss Wissenschaft
sein. Dabei allerdings unterscheidet sie sich als solche nur insofern von
der Pflicht zur permanenten Kritik und Selbstkritik (dem echten Han-
deln als dem Handeln der Vernunft) eines jeden Einzelmenschen und
-lebens, als dass sie Universalität beansprucht. D.h. mit Husserl ist je-
der Mensch dazu verpflichtet immer auch einen Standpunkt außerhalb
seiner Sitte(n) (wie auch seiner Religion) einzunehmen. All dies gilt es
nun also abschließend entlang Husserls Argumentation schrittweise
darzustellen:

„Die Geschichte der Wissenschaft ist Geschichte der Stiftung ihrer Me-
thode auf dem Grund [der] Urtradition, die zum Menschenleben als vor-
wissenschaftlichem gehört und zum wissenschaftlichen zugleich als Un-
terlage mitgehört. Aber ist es auf Herstellung der Echtheit abgesehen, also
auf Kritik, was gehört dazu als Bedingung der Möglichkeit? Ichleben ist
handelndes Leben, Leben im Ich-kann und -werde-können, in der Frei-
heit des praktische Möglichkeiten in ihrer Mannigfaltigkeit Überlegen-
und sich statt so anders Entscheidenkönnens. Und die Möglichkeit, mög-
liche Wege als selbstgebende und in Selbstgebung des Endziels überle-
gend konstruieren und dann das Können in ein Realisieren überführen zu
können im »echten« Handeln, dem der Vernunft.“242

Nun folgt die Abgrenzung des unspezifisch gefassten individuellen Le-
bens eines jeden Menschen von jenem des Wissenschaftlers, das sich
nur im Hinblick auf den Grad der Universalität seiner Vernunft oder
Vernunftpflicht unterscheidet. Dabei wird auch ihr Standpunkt als
einer außerhalb jeglicher faktischer Kultur als Sitte deutlich. Man
könnte von Kultur begründender Kultur sprechen, sofern die „Gesetz-
lichkeiten“ der Kultur als Kultur in den Blick genommen werden:

„Was für die Wissenschaft gilt, gilt für jede Kultur, gilt für das universale
Menschenleben in seiner Beziehung auf die Welt als Kulturwelt und ande-
rerseits auf die personale Welt in der Kritik ihrer personalen Echtheit.
Aber die Wissenschaft umgreift alles, sofern sie in universaler erfahrender
Anschauung alles überblickt und seinsmässig in seinem Zusammenhang
erfasst und auf diesem Grund prädikativ fasst und begreift. Wissenschaft
geht auf die Erkenntnis der Notwendigkeiten und, sofern sie nicht als Ge-
schichte bloss auf die Notwendigkeiten der individuellen Zusammenhän-

242 Ebd.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

157

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


ge geht in ihrer zeitlichen Motivationsnotwendigkeit, sondern auf die
Möglichkeiten des Andersseins, auf die Gesetzlichkeiten, die all diese
Möglichkeiten beherrschen, und auf die Erklärung des Seins und Soseins
des individuellen und speziellen Falles aus diesen Gesetzlichkeiten.“243

Aus diesem Befund heraus ergibt sich die (kulturelle) Norm normie-
rende Funktion und Aufgabe der Wissenschaft als echte soziale Tradi-
tion, die dann wiederum in die Spezialvernünfte (Politik, Bildung, Na-
turwissenschaft usw.) als faktisch soziale Traditionen sowie die Sitten
hineinwirkt und damit deren Norm normiert, d.h. positiv wie negativ
sanktioniert. Dies bedeutet zugleich den Übergang von rein theoreti-
scher zu praktischer Vernunft oder: praktischem echtem Handeln.
Husserl beschreibt dies folgendermaßen:

„Solche Gesetzeswissenschaft ist Funktion des universal sich selbstbesin-
nenden Menschenlebens (natürlich in Verbindung auch mit der Ge-
schichtswissenschaft), das, die unbestimmten Unendlichkeiten der Zu-
kunftsmöglichkeiten vor sich, um vernünftig wollen und dem universalen
Leben im voraus eine universale praktische Vernunftform geben zu kön-
nen, der Konstitution des überhaupt Erdenklichen, dann des überhaupt
praktisch Möglichen oder als praktisch möglich Erdenklichen bedarf und
der Norm des praktisch Echten. Alles in allem ist universal begreifende
Gesetzeswissenschaft im engeren nicht nur, sondern in einem weitesten
Sinne Norm für ein im prägnanten Sinn normales, echtes oder wahres Le-
ben mit dem Korrelat wahrer Ziele und Wege.“244

Dies bedeutet, um nun den letzten, abschließenden Schritt mit Husserl
zu gehen, dass „wissenschaftliche Tätigkeit auf sich selbst zurückbezo-
gen [ist] in ihrer Normhaftigkeit, sie ist selbst als echte normale und
unter Normgesetzen stehend, hat über sich die »Wissenschaftstheo-
rie«, die allgemeine Wissenschaft von der Wissenschaft als Theorie
und von wissenschaftlicher Methode, die unter ihren eigenen Normen
steht. All dies ist dazu da, ein normales oder echtes Menschenleben zu
erfüllen, und gehört selbst mit zu seiner universalen Normalität.“245

Die vorliegende Arbeit hat mit der Konzeption und dem Aufweis
des notwendigen absoluten (theoretischen) und personalen (prakti-
schen) Vertrauens versucht, der Aufgabe einer „echten universalen
Wissenschaft“ nachzukommen, für die Husserl, seine eigenen Überle-

243 Ebd., S. 231/232.
244 Ebd., S. 232.
245 Ebd.

IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition

158

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


gungen abschließend, fordert: sie muss „die Enthüllung der gesamten
ihr zugrundeliegenden Tradition des Lebens, und sie muss in origina-
ler Ursprünglichkeit das Tradition schaffende Leben und alle seine
Möglichkeiten erforschen und in ursprünglicher Methode in Echtheit
gestalten, zu begründen <in> allgemeinen Einsichten. Sie muss die Ge-
stalt transzendentaler Wissenschaft haben, und zwar universaler.“246

246 Ebd.

2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität

159

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Ausblick: Vertrauen als Überlebensstrategie

Vertrauen in den und in die Neurowissenschaften – Habituelle und neuronale
Evolution der menschlichen Vernunft

Der Vorschlag, der bei der Betrachtung der subjektiven Tradition in-
nerhalb des phänomenologischen Traditionsmodells oben gemacht
wurde, namentlich der Habitualität, und damit dem Vertrauen, den
Bärenanteil bei der Evolution des menschlichen Individuums sowie
der Phylogenese des Menschengeschlechts zuzuschreiben, soll nun
nochmals gestärkt werden. Sofern im Rahmen der vorliegenden Arbeit
die Erarbeitung und Ausarbeitung einer umfänglichen zeitgenössi-
schen Utopie ausgeschlossen ist, kann dieses Unternehmen den Cha-
rakter einer Andeutung nicht übersteigen. Hierfür wäre zumal eine
echte Interdisziplinarität nötig, d. h. das ganz konkrete und individuel-
le Gespräch mit Neurowissenschaftlern, die die Autorin derzeit nicht
leisten kann.

Freilich also sind die Analogien, die oben (Unterkapitel „Subjekti-
ve Tradition“) zwischen dem veranschlagten habituellen axiomalen
und dem materiellen axonalen Wachstum gezogen wurden, keinesfalls
als eine ausgearbeitete Theorie zur Grundlage für die Neurowissen-
schaften zu verstehen. Der Vorschlag, der hier lediglich zum Ausdruck
gebracht werden sollte, besteht in einer präziseren Erforschung der si-
tuativen, lebensweltlichen Lage eines Individuums, um davon ausge-
hend integrative und in diesem Sinne interdisziplinäre Erklärungsan-
sätze für die faktisch verschiedenen Arten axonalen Wachstums erar-
beiten zu können. Es wurde in diesem Sinne vorgeschlagen, das kon-
krete Umfeld eines Individuums, d.h. seine persönlich intersubjektive
sowie seine soziale Lage als habituelle und damit traditionale Lage zu
berücksichtigen und darüber hinaus dem nicht materiell nachweisba-
ren Vertrauen Aufmerksamkeit zu widmen. So könnte die Psychologie
und Neuropsychologie erforschen, welche Botenstoffe oder/und Akti-
vitäten im Gehirn im Gange sind, wenn das Individuum sich im Zu-

A.

161

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


stand des Vertrauens befindet. Sollten sich eben jene Stoffe und Aktivi-
täten als auch für axonales Wachstum relevante erweisen, so hätte man
eine naturwissenschaftliche Basis für das Apriori in einem, dann als
kulturell evolutionären Evolutionsprozess der Vernunft und des Ge-
hirns zu bezeichnenden Prozess gefunden.

Vertrauen in der und in die Politik – Psychopolitische Sanierung

Ausgehend von der Hermeneutik der Habitualität ist für die familiäre,
die intersubjektive, die soziale und damit zuletzt auch die Weltgemein-
schaft letztlich das Erstreben von Echtheit, das heißt einer Vernunft,
die sich stets im Prozess der Kritik als Dialektik von Tradition und
Utopie befindet, oberstes Ziel. Da nur sie dauerhaft in einer pluralen,
geschichtlichen, kontingenten Welt Vertrauen generieren und als sol-
ches auch erhalten und entsprechend der Veränderungen über die Zeit
aufrecht erhalten kann. Im Konkreten bedingt dies das Selbstvertrauen
des Einzelnen sowie das Fremdvertrauen in und von anderen, als Ver-
trauen in die eigene, die fremde und die soziale/offizielle Vernunft.

Deshalb lässt sich das ideale Verhalten in einer Gemeinschaft als
das echte Verhalten als ein notwendig auf Vertrauen basierendes be-
schreiben. D.h.: das Individuum muss zunächst der Gemeinschaft ver-
trauen, vice versa die Gemeinschaft dem Individuum. Ein solches Ver-
trauen verlangt und basiert auf einem entsprechenden Verhalten, das
sich ganz gut mit Aristoteles’ Konzeption von Freundschaft beschrei-
ben lässt, zumal dann wenn Vernunft anzustreben ist. So schreibt Aris-
toteles zur Freundschaft: „sie ist in Hinsicht auf das Leben (in der Ge-
meinschaft) höchst notwendig. […] Freundschaft ist Hilfe: den Jüng-
ling bewahrt sie vor Irrtum, dem Alter bietet sie Pflege und Ersatz für
die aus Schwäche abnehmende Leistung, den Mann [und die Frau] auf
der Höhe des Lebens spornt sie zu edlen Taten an. »Zwei miteinander
voran«: dann gewinnt das Erkennen wie das Handeln an Kraft.“ Für
Aristoteles ist die Freundschaft ein „Naturtrieb“, den er im Menschen
und Tierreich zwischen „Erzeuger und Erzeugtem einerseits, zwischen
Erzeugtem und Erzeuger andererseits“ erkennt, „auch bei Wesen glei-
cher Abstammung als Zusammengehörigkeitsgefühl; ganz besonders
aber bei den Menschen, weshalb wir die allgemeine Menschenliebe lo-

B.

Ausblick: Vertrauen als Überlebensstrategie

162

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


bend anerkennen.“247 Ausgehend von diesem Befund des Naturtriebs
„allgemeine Menschenliebe“, entwickelt Aristoteles drei Arten von
Freundschaft, die hier nun für die Beschreibung des vernünftigen Ver-
haltens in und als Gemeinschaft in Anspruch genommen werden sol-
len: Die drei aristotelischen Arten von Freundschaft basieren auf drei
verschiedenen Motiven, die wiederum auf drei Eigenschaften des Lie-
benswerten zurückzuführen sind. Als Liebenswert „gilt das, was wert-
voll, lustvoll oder nützlich ist.“248 Daraus ergeben sich die drei Motive
1.der Wert eines individuellen/einzelnen Menschen, 2.die Lust, 3.der
Nutzen, und darauf beruhend die drei zugehörigen Freundschaftsarten,
die als 1.Wertfreundschaft, 2.Nutzenfreundschaft und 3.Lustfreund-
schaft bezeichnet werden können. Die letzten beiden Arten sind
„Freundschaften im akzidentiellen Sinn. Denn nicht deshalb weil er
der ist, der er ist, wird der Befreundete geschätzt, sondern insofern er
irgendein Gut oder eine Lust verschafft.“249 Die Wertfreundschaft hin-
gegen ist die „vollkommene“ und „echteste“ Freundschaft, „weil jeder
des anderen Wesensart liebt.“ Die echte Freundschaft besteht damit in
Abhängigkeit von der „Trefflichkeit“ der Freunde und dauert so lange,
wie diese gegenseitig gegeben ist, und Trefflichkeit ist für Aristoteles
„ein Wert, der dauert.“ Darüber hinaus schließt die echte Freundschaft
die anderen beiden akzidentiellen Freundschaften mit ein, denn die
Freunde sind nicht nur „trefflich an sich [sondern] auch für einander
von Nutzen. Und in gleicher Weise sind sie einander auch angenehm,
denn sowohl an sich sind die Trefflichen angenehm als auch füreinan-
der.“250

So gilt zunächst einmal, dass man Menschen und Dinge (tradierte
intelligible wie tradierte materielle Dinge) nutzen, nicht benutzen soll.
Wenn die eigene Person (prinzipiell) auf Ausnutzen und Benutzen an-
gelegt ist, so ist jeder ‚wahrhaftige Nutzen‘ im Sinne der Echtheit (Hus-
serl) ausgeschlossen. Und damit auch jener der daraus entstehenden
Erzeugnisse für die Gemeinschaft. Was dann regiert sind reine Eigen-
liebe (bis hin zu Narzissmus) und reiner Eigennutz, letztlich Momente

247 Aristoteles, Nikomachische Ethik, übers. v. Franz Dirlmeier, Stuttgart 2006. Hier:
Buch VIII, 1 [1155 a 3-24].

248 Ebd., [1135 b 13-34].
249 Ebd., [1155 b 34-1156 a 20].
250 Ebd., [1156 b 9-28].

B. Vertrauen in der und in die Politik – Psychopolitische Sanierung

163

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


der Macht als Macht über sich und andere. Idealiter stehen sich voll-
kommene Gemeinschaft basierend auf der vollkommen Freundschaft
und nützliche Gemeinschaft basierend auf Nutzenfreundschaft gegen-
über. Erstere verlangt Ehrlichkeit, Offenheit, Vertrauen, letzteres jede
Menge (Selbst-)Disziplin und gesetzlicher Regelungen. Hier begegnen
sich reine Vernunft/Utopie und reine Rationalität/Tradition, wobei für
die Gemeinschaft nur die Dialektik beider theoretisch und praktisch
sinnvoll und praktikabel sein kann, namentlich die vernünftige Ratio-
nalität und rationale Vernünftigkeit, denn sie macht die Gemeinschaft
zu einer echten. Man könnte diese Dialektik für die konkrete Gemein-
schaftspraxis sodann folgender Maßen beschreiben: Vertrauen ist gut,
Kontrolle ist besser; aber eben auch: Kontrolle ist gut, Vertrauen ist
besser. – Der Mittelweg, und das stete dialektische Austarieren, ist das
Feld der Lebenskunst als zugleich die Kunst und das Erkennen oder
Bewusstsein, immer in Gemeinschaft(en) und deren Vernünftigkeit zu
leben. Die Rationalität/Tradition fordert die Nutzengemeinschaft, die
Vernunft/Utopie hingegen die vollkommene Wertgemeinschaft. In
Praxis und Theorie muss deren Dialektik ‚walten‘. Dabei können die
Enttäuschung und die Irritation zum aller produktivsten Faktor für die
Dauer der Gemeinschaft, aber auch für die Dauer des Individuum
werden, denn die vollkommene Freundschaft „braucht auch Zeit und
gegenseitiges Vertraut-werden.“251 Auch hier kann nun keine konkrete
zeitgenössische Utopie ausbuchstabiert werden, die sich, ausgehend
von dieser Charakteristik echter Gemeinschaft, der Frage zu stellen hat,
was zu leisten ist, um eine solche Gemeinschaft als politisches System
abzubilden und zu versichern. Sicherlich wäre eine Deformalisierung
der Prozesse wünschenswert, sowie eine größere Gewichtung der Per-
son als Persönlichkeit im Bezug auf politische Ämter und damit juris-
tische Personen beim Wahlverfahren. Sofern die westliche Demokratie
prinzipiell ein gutes und stabiles Modell im Sinne der Freiheit der In-
dividualität in Gemeinschaft darstellt, müsste der Fokus einer entspre-
chenden Utopie auf der Weltgemeinschaft, und damit der Gemein-
schaft verschiedener sozialer Traditionen liegen.

251 Ebd., [1156 b 9-28].

Ausblick: Vertrauen als Überlebensstrategie

164

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Selbstvertrauen – Freiheit als Individualität in Gemeinschaft

Sofern die offizielle Vernunft (soziale Tradition) von der Politik letzt-
lich sanktioniert ist muss letztere zugleich die Möglichkeit von Utopie
schaffen, um selbst zukunftsfähig zu bleiben und nicht im Faulbett der
Traditionalität und reinen Rationalität zu versinken. Die Privatisie-
rungstendenz im Bereich der Bildung läuft dieser Aufgabe vollkom-
men zuwider, sofern sie die Begegnung mit dem (sozial und kulturell
bzw. Milieu-) Fremden boykottiert und in diesem Sinne immer sozial
gefilterte Spezialvernünfte vertritt und generiert. Homogenität als
Grundlage von Selbst- und Fremdvertrauen bedeutet nicht von vorne
herein für Homogenität zu sorgen, sondern viel mehr Homogenität
trotz Mannigfaltigkeit zu ermöglichen. Man könnte also maximal von
einer Homogenität der Mannigfaltigkeiten sprechen, die nur durch
Aufrechterhaltung der bewussten Konfrontation mit dem Fremden
praktisch verwirklicht werden kann. Das diesem Sachverhalt zukom-
mende staatliche Bildungssystem könnte man als ein integratives be-
zeichnen. Es soll folgend in aller Kürze zumindest ein Vorschlag hierzu
beschrieben werden.

Was zeitgenössisch in der Bildung stark unterfordert ist, das ist die
Introspektion, die aber gerade für jede Hoffnung und Utopie und da-
mit auch für jede Dauer entscheidend ist. Die Bildung muss nicht nur
das Erlernen der offiziellen Vernunft als (soziale) Tradition sicherstel-
len, sondern auch das Entdecken individueller Vernunft als Utopie leh-
ren respektive anleiten. Vorstellbar wäre die Einführung eines neuen
Fachs, das sich schlicht und ergreifend „Utopie“ nennen würde, und
damit den Schülern zumal Verantwortung für sich und die Gemein-
schaft sowie für sich in der Gemeinschaft vermittelt. Eine solche Ein-
führung dürfte in der Tat keine allzu großen Schwierigkeiten bereiten,
da hierfür keine neuen Lehrer rekrutiert werden müssen. Spezialkom-
petenz ist in diesem Unterrichtsfach eher nicht gefragt, vielmehr ob-
liegt dem Lehrer, den Schülern die Vorstellung ihrer zunächst ganz
persönlichen Utopie aufzuerlegen, die dann gemeinsam diskutiert wer-
den kann. Im Gespräch, dem Dialog aller Dialoge, die Wünsche, Träu-
me und Hoffnungen der Mitschüler kennenzulernen bedeutet auch die
Vertrauensbasis auszuweiten und Individualität zu fördern. Zudem ist
die Privatisierungstendenz im Bildungssystem, wie oben begründet,

C.

C. Selbstvertrauen – Freiheit als Individualität in Gemeinschaft

165

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


sehr kritisch zu betrachten, wenn nicht abzulehnen. Aber auch hierfür
kann vorliegend keine vollständige Utopie geliefert werden.

Vertrauen in der und in die Mathematik – Die Grundlage der Mathematik als
vernünftige axiomatische Mengenlehre

Abschließend gilt es über den Zusammenhang von Vertrauen als zu-
gleich Basis und Produkt von Vernunft in der Mathematik zu sprechen.
Auch die Mathematische Logik respektive Vernunft ist auf Flexibilität
ihrer Axiome angewiesen, die sie insbesondere in der Mengenlehre als
dem Fundament der Mathematik benötigt. Die Mathematik bedarf
dieser Flexibilität als solcher, um ihre Einheitlichkeit als Wissenschaft
respektive Logik zeitgenössisch zu wahren.

Die Meta-Stellung der Mengenlehre ergibt sich aus der Tatsache,
dass alle mathematischen Konzepte letztlich definiert sind durch die
beiden undefinierten Konzepte („primitive notions“) Menge und Zu-
gehörigkeit. Die Axiomatische Mengenlehre formuliert deshalb Axio-
me über diese undefinierten Konzepte, um zumindest Basisprinzipien
der Mengenlehre darzustellen und damit eben allen mathematischen
Konzepten ein einheitliches Fundament zu geben.252 Die Mathematik
vertraut in diesem Sinne den Konzepten Menge und Zugehörigkeit. So
wäre ausführlich danach zu fragen, auf welchen Axiomen und welchen
Eigenschaften dieser Axiome dieses Vertrauen im Rahmen der Axio-
matischen Mengenlehre basiert respektive durch welche Axiome es ab-
gesichert wird. Dies kann im Rahmen der vorliegenden Arbeit aller-
dings ebenfalls nicht geleistet werden, auch hierfür wäre echte Inter-
disziplinarität gefordert, die alleine schon den zeitlichen Rahmen des
vorliegenden Unternehmens sprengt.

Über die Vernünftigkeit der hier veranschlagten Vernunft kann
letztlich nur die Gemeinschaft entlang ihrer Axiome und Dogmen so-
wie den sich daraus ergebenden künstlichen positiven und negativen
Sanktionierungen ihrer bestehenden Vernunft entscheiden. Dazu
müsste nun freilich eine vollständige zeitgenössische Utopie vorgelegt

D.

252 Vgl.: Kenneth Kunen, Set Theory. An Introduction to Independence Proofs, Am-
sterdam/Boston/Heidelberg 2006 (= Studies in Logic and the Foundations of Ma-
thematics, Vol. 102; 10. Aufl.). Hier S. xi.

Ausblick: Vertrauen als Überlebensstrategie

166

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


werden, die zumal den geschichtlichen Gang von Utopiemodellen in
den Blick nehmen würde. Mit einer solchen zweiten Arbeit, wäre die
hier angestrebte Kritik am reinen Rationalismus sowie die Durchfüh-
rung der Negativen praktischen Metaphysik als die Dialektik aller Dia-
lektik erst vollständig.

D. Vertrauen in der und in die Mathematik

167

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Literaturverzeichnis
Aristoteles, Nikomachische Ethik, übers. v. Franz Dirlmeier, Stuttgart 2006.
Alaida Assmann, Zeit und Tradition. Kulturelle Strategien der Dauer, Köln/

Weimar/Wien, 1999 (= Beiträge zur Geschichtskultur, Bd. 15).
Aurelius Augustinus, Confessiones, übers., hersg. u. kommentiert v. Kurt Flasch

und Burkhard Mojisch, mit einer Einleitung v. Kurt Flasch, Stuttgart 2012.
Gottfried Benn, Gedichte. In der Fassung der Erstdrucke, mit einer Einführung

hrsg. v. Bruno Hillebrand, Frankfurt am Main 1999 (= 13. Aufl.; Reihe: Gott-
fried Benn. Gesammelte Werke in der Fassung der Erstdrucke. Vier Bände,
textkritisch durchgesehen und hrsg. v. Bruno Hillebrand).

Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt am Main 2013 (= Ernst Bloch Werk-
ausgabe Bd 5; 9. Aufl.).

Hans Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt am Main 1996 (= suhr-
kamp taschenbuch wissenschaft 1268).

Hans Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt am Main 1986 (= suhrkamp
taschenbuch wissenschaft 592)

Pierre Bourdieu, Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschafftlichen Urteilskraft,
übers. v. Schwibs, B. und Russer, A., Frankfurt am Main 2013 (= 23. Aufl.).

René Descartes, Discourse de la Méthode, übers. u. hrsg. v. Christian Wohlers,
Hamburg 2011 (= Philosophische Bibliothek Band 624).

Karsten Dittmann, Tradition und Verfahren. Philosophische Untersuchung zum Zu-
sammenhang von kultureller Überlieferung und kommunikativer Moralität, Nor-
derstedt 2004.

L. Embree, F. Kersten, R. A. Zaner (Hg.), „Dorian Cairns. Reflections on Tradition“,
in: Concepts of Tradition in Phenomenology, 2011 (= Studia Phaenomenologica.
Romanian Journal for Phenomenology, Vol. XI), S. 15-27.

Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaf-
ten, Frankfurt am Main 1974 (= suhrkamp taschenbuch wissenschaft 96).

Sigmund Freud, „Das Unbehagen in der Kultur (1930 [1929])“, in: ders., Fragen
der Gesellschaft. Ursprünge der Religion, Frankfurt am Main 1974(= Freud-Stu-
dienausgabe, Bd. 9; Neuausg. kart., 8. Aufl.), S. 191-270.

Sigmund Freud „Der Mann Moses und die monotheistische Religion“, in: ders.,
Fragen der Gesellschaaft Ursprünge der Religion, hrs. v. A. Mitscherlich u.a.,
Frankfurt am Main 1997 (= Freud-Studienausgabe, Bd. 9; 8. Aufl.), S. 455-581.

169

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Max Frisch, Tagebuch 1947-1949, Frankfurt am Main 1985 (= suhrkamp taschen-
buch 1148, 14. Aufl).

Hans-Georg Gadamer, Das Erbe Europas. Beiträge, Frankfurt am Main 1989.
Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik I. Wahrheit und Methode. Grundzüge einer

philosophischen Hermeneutik, Tübingen 2010 (= Hans-Georg Gadamer. Gesam-
melte Werke, Bd. 1; 7. durchg. Aufl.).

Hans-Helmuth Gander, „In den Netzen der Überlieferung. Eine hermeneutische
Analyse zur Geschichtlichkeit des Erkennens“, in: Günter Figal (Hg.), Herme-
neutische Wege: Hans-Georg Gadamer zum Hundertsten, Tübingen 2000,
S. 257-267.

Hans-Helmuth Gander, Selbstverständnis und Lebenswelt. Grundzüge einer phäno-
menologischen Hermeneutik im Ausgang von Husserl und Heidegger, Frankfurt
am Main 2006 (= Philosophische Abhandlungen, Bd. 80; 2. unver. Auf.).

J. Habermas, D. Henrich, J. Taubens (Hg.), Hermeneutik und Ideologiekritik. Mit
Beiträgen von Karl-Otto Apel, Claus v. Bormann, Rüdiger Bubner, Hans-Georg
Gadamer, Hans-Joachim Giegel, Jürgen Habermas, Frankfurt am Main 1971
(= Theorie-Diskussion, 15-17 Tsd.).

Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 2006 (= unv. Nachdr. d. 15. Aufl.; Aufl.
19).

Klaus Heinrich, Vernunft und Mythos. Ausgewählte Texte, Frankfurt am Main
1983.

Edmund Husserl, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Zweiter Teil:
1921-1928, hrsg. v. Iso Kern (= Husserliana Band XIV).

Kenneth Kunen, Set Theory. An Introduction to Independence Proofs, Amsterdam/
Boston/Heidelberg 2006 (= Studies in Logic and the Foundations of Mathema-
tics, Vol. 102; 10. Aufl.).

Niklas Luhmann, Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexität,
Konstanz/München 2014 (= 5. Aufl.).

Justin Tatch Moore, „The Proper Forcing Axiom“, in: Proceedings of the Internatio-
nal Congress of Mathematicians, Hyderabad 2010.

Peter Nitschke, Staatsräson kontra Utopie? Von Thomas Münzer bis zu Friedrich II.
von Preußen, Stuttgart/Weimar 1995.

Josef Pieper, „Über den Begriff der Tradition“, in: Traditionen im Industriezeitalter,
hrsg. v. Vorstand des Landesverbandes nordrhein-westfälischer Geschichtsleh-
rer, Düsseldorf 1959, S. 9-13.

Josef Pieper, „Tradition in der sich wandelnden Welt“ (1960), in: Josef Pieper. Wer-
ke in acht Bänden, Bd. 8,1, (2005), S. 185-199.

Karl R. Popper, „Versuch einer rationalen Theorie der Tradition“, in: ders., Vermu-
tungen und Wiederlegungen. Das Wachstum der wissenschaftlichen Erkenntnis.
Teilband I Vermutungen, übers. v. Gretl Albert, Tübingen 1994 (= Die Einheit
der Gesellschaftswissenschaften, Bd. 86), S. 175-197.

Literaturverzeichnis

170

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


Paul Ricoeuer, Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern – Vergessen – Verzeihen,
übers. v. A. Breitling u. a., mit einem Vorwort von Burkhard Liebsch, Essen
1998 (=Essener Kulturwissenschaftliche Vorträge; Bd. 2).

Paul Ricoeur. Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsätze (1970-1999), übers. u.
hrsg. v. Peter Wesel, Hamburg 2005, S. 135-151.

Richard Rorty, Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie, übers. v. Michael
Gebauer, Frankfurt am Main 1987 (= suhrkamp taschenbuch wissenschaft
686).

Richard Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität, übers. v. Christa Krüger, Frank-
furt am Main 1991 (= suhrkamp taschenbuch wissenschaft 981).

Herbert Schnädelbach, Erfahrung, Begründung und Reflexion. Versuch über den Po-
sitivismus, Frankfurt am Main 1971, (= Reihe: J. Habermas u.a. (Hg.), Theorie).

Herbert Schnädelbach (Hg.), Rationalität. Philosophische Beiträge, Frankfurt am
Main 1984.

Herbert Schnädelbach, Vernunft und Geschichte. Vorträge und Abhandlungen,
Frankfurt am Main 1987.

Edward Shils, Tradition, Chicago 1983.
Peter Sloterdijk, Die Schrecklichen Kinder der Neuzeit. Über das anti-genealogische

Experiment der Moderne, Berlin 2014.
Charles Taylor, Quellen des Selbst. Die Entstehung der Neuzeitlichen Identität, übers.

v. Joachim Schulte, Frankfurt am Main 1996 (= suhrkamp taschenbuch wissen-
schaft 1233).

Bernhard Waldenfels, „Zwischen den Kulturen“, in: Alois Wierlacher (Hg.), Jahr-
buch Deutsch als Fremdsprache, 2000 (= Bd. 26), S. 245-261.

Bernhard Waldenfels, Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, Frankfurt
am Main 2012 (= 4. Aufl.).

Thomas Arne Winter, „Verdeckungsgeschichte. Heideggers phänomenologische
Traditionskritik“, in: Concepts of Tradition in Phenomenology, (= Studia Phae-
nomenologica. Romanian Journal for Phenomenology; Bd. 11/2011), S. 99-115.

Literaturverzeichnis

171

https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758


https://doi.org/10.5771/9783828867758 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867758

	Einleitung: Warum Metaphysik? Rationalität, Tradition und Vertrauen.
	I. Methode: Phänomenologische Grundlagen
	1. Die (radikal) gute Begegnung mit dem Außerordentlichen
	2. Von der Epoché auf Urtradition als Fundament der Urutopie
	Vom Was der Urtradition bei Husserl
	Vom Wie der Urtradition: Urtradition und Urutopie

	3. Aporie des rein rationalen Vertrauens(begriffs)
	„Komplexität“ als Urtradition
	„Systembildung“ als Traditionsbildung
	„Selbsterhaltung des Systems Mensch“ als Traditionsgeschehen
	Das „Vertrauen“ in der Systemtheorie und in der Phänomenologie
	Radikale Diskrepanz zwischen Systemtheorie und Phänomenologie: Reiner Rationalismus contra personalem Vertrauen und personales Vertrauen contra reinem Rationalismus


	II. Tradition als (Überlebens-)Kunst und Strategie
	III. Horror Vacui: Tradition als Vernunft
	1. Das absolute Traditionsmodell Josef Piepers: „Heilige Tradition“ als Theasaurus der Menschheit
	Das folgend analysierte Traditionsmodell wird als „absolutes“ solches bezeichnet, weil es im Anschluss an die und entgegen der Aufklärung von einem absoluten Traditionsbegriff ausgeht. Josef Pieper verdrängt die Aufklärung gewissermaßen und hält in diesem Sinne an einem absoluten Begriff der christlichen Tradition fest. Die Schwäche dieses Modells ist grundgelegt mit seinem absoluten Begriff von Tradition.
	a) Die Vermittlungsstruktur
	b) Traditum
	c) Vermögen der Tradition
	d) Vermögen des Subjekts

	Ein kritischer Blick auf das absolute Modell mit Paul Ricoeurs Hermeneutik

	2. Das emphatische Modell Hans-Georg Gadamers: Tradition als Wirkungsgeschichte
	Die ἔμφασις (Emphasis) ist ein Begriff der antiken Rhetorik und als solcher bei Quintilian dargestellt. Als die Verdeutlichung, indem man aufzeigt, sichtbar macht, bildet er den Ordnungsbegriff des hier nun vorzustellenden Modells von Hans-Georg Gadamer, insofern bei Gadamer die Tradition die menschliche Identität sichtbar macht als das geschichtliche, notwendig in Vorurteilen verstrickte Sein des Menschen.
	a) Vermittlungsstruktur
	b) Traditum
	c) Vermögen der Tradition
	d) Vermögen des Subjekts

	Ein kritischer Blick auf das emphatische Modell mit Jürgen Habermas’ Kritischer Theorie

	Fazit: Von der Ordnungs- zur Identitätssicherung
	Vertrauen als nicht-metaphorisches individuelles menschliches Vertrauen


	IV. Fides Vacui: Vernunft als Tradition
	1. Der epochéale Wendepunkt: Ausgangslage von Kritischer Theorie und Hermeneutik
	a) Transformation der Kritischen Theorie
	b) Therapeutikum für den Morbus hermeneuticus
	c) Brückenschlag mit Klaus Heinrich
	Genealogie und Mythos: Tradition und Mythos


	2. Vollzug der epochéalen Wende: Phänomenologische Hermeneutik der Habitualität
	a) Intersubjektivität, Interkulturalität und Interdisziplinarität
	b) Übernahme und Enttäuschung, Sympathie und Antipathie
	c) Der Homo habitus: vom Lebensspiel zur Lebenskunst
	Vermittlungsstruktur und Tradita: Drei Arten von Tradition
	aa) Subjektive Tradition

	(1) Inhalt/Tradita
	(2) Vermögen der Tradition: Habitualitäts- und Erfahrungshorizont
	(3) Vermögen des Subjekts: Vom Kapital des Lebensspiels zum Vertrauen der Lebenskunst
	Selbstvertrauen: Übernahme und Enttäuschung, konventionelle und originelle Neustiftung
	Erziehung: traditionale originelle Neustiftung
	Das Unbehagen in der Kultur: kreative originelle Neustiftung
	bb) Intersubjektive Tradition
	cc) Soziale Tradition




	Ausblick: Vertrauen als Überlebensstrategie
	A. Vertrauen in den und in die Neurowissenschaften – Habituelle und neuronale Evolution der menschlichen Vernunft
	B. Vertrauen in der und in die Politik – Psychopolitische Sanierung
	C. Selbstvertrauen – Freiheit als Individualität in Gemeinschaft
	D. Vertrauen in der und in die Mathematik – Die Grundlage der Mathematik als vernünftige axiomatische Mengenlehre

	Literaturverzeichnis

