
 187

Die psychedelische Welt und die 

ostasiatische Philosophie 

LUTZ HIEBER

Texte fremder Kulturen kann man sich nicht einfach durch Lesen 
aneignen, sie bedürfen der Interpretation. Der Ursprung der In-
terpretation als Textauslegung entstand bereits in der klassischen 
Antike, als die ältere Sprache der Homerischen Epen nicht mehr 
unmittelbar verständlich war. Die Aufgabe des Interpreten 
(griech. Hermeneut1) war zunächst die des Dolmetschers und Ver-
mittlers, der an die Stelle eines nicht mehr unmittelbar verständli-
chen Wortes ein anderes, besser verständliches Wort setzte. Sehr 
viel später, im bürgerlichen 19. Jahrhundert, wurde deutlich, dass 
das Auslegen eines Textes nur durch einen besser fundierten Zu-
gang gelingen kann. Verstehen des Autors und Reproduktion des 
Verstehensvorgangs wurden in die Texthermeneutik einbezogen. 
In jüngster Zeit traten dann Präzisierungen durch gesellschafts-
wissenschaftliche, psychoanalytische, sprachphilosophische und 
weitere fachwissenschaftliche Kontextualisierungen hinzu. 

Kulturen können fremd sein, weil sie einer früheren geschicht-
lichen Epoche angehören, also historisch fremd geworden sind. 
Sie können aber auch fremd sein, weil sie in geographisch weit 
entfernten Regionen angesiedelt sind, also kulturell fremd sind. 
Für das Verstehen philosophischer Texte, die aus früheren Epo-
chen stammen, und gleichwohl zur Geschichte des eigenen Kul-
turkreises gehören, scheinen die entwickelten hermeneutischen 
Verfahren zureichend. Für philosophische Texte jedoch, die aus 

                                               
1 �ρµηνεύειν (hermēneuein) = auslegen, aussagen, erklären, überset-

zen. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  188

geographisch weit entfernten Regionen stammen, also sowohl 
sprachlich wie auch kulturell erschlossen werden müssen, ist die 
Sachlage schwieriger. Und noch komplizierter wird es, wenn die 
historische Dimension dazukommt, wenn ein philosophischer 
Text aus einer geographisch entfernten Welt stammt, also sprach-
lich und kulturell fremd ist, und er außerdem noch sehr alt ist. 

Ich möchte mich mit dem chinesischen Philosophen Dschuang 
Dse2 (Dschuang Dsï, Chuang-tzu) befassen, der im 4. Jahrhundert 
v. Chr. in Mêng lebte, das im heutigen Südwest-Schantung (Shan-
dong) an der Nordostküste Chinas liegt. Dschuang Dse besaß um-
fassende Kenntnisse, die ihn bewogen, die Lehre des Lao Dse wei-
terzuführen. Er ist ein bedeutender Vertreter des chinesischen Ta-
oismus. 

Dschuang Dse war ein Zeitgenosse des Aristoteles. Allerdings 
wussten beide nichts voneinander, weil damals keine Kommuni-
kation zwischen China und Griechenland bestand. 

China hat eine ebenso lange philosophische Tradition wie der 
Westen. Bei der Rezeption altchinesischer Philosophie haben wir, 
die im Abendland aufgewachsen und sozialisiert sind, zu berück-
sichtigen, dass die kulturellen und sozialgeschichtlichen Differen-
zen zwischen Europa und China beträchtlich sind. Deshalb grei-
fen die erprobten Formen der Hermeneutik, die einer Aneignung 
etwa der Philosophie der klassischen Antike hilfreich sind, bei 
chinesischer Philosophie zu kurz. Die gewaltigen Unterschiede 
der Lebenswelten und Denktraditionen, die sich zwischen unse-
ren westlichen und den ostasiatischen Denkgewohnheiten auftun, 
sind zu überbrücken. 

Allerdings stehen wir Europäer nicht vor einer unüberbrück-
baren Kluft. Denn wir können uns auf die Vermittlung durch den 
US-amerikanischen Postmodernismus, der bereits in den 1960er 
Jahren entstand, beziehen. Er wurzelt in einer Tradition der An-
eignung sowohl der Errungenschaften der europäischen Avant-
garden wie auch der ostasiatischen Philosophie. Dadurch kann er 
gewissermaßen die Aufgabe einer Säule beim Brückenbau in die 
chinesische Geisteswelt übernehmen. 

Weil der Begriff des Postmodernismus, wie er jenseits des At-
lantiks verstanden wird, in der traditionalistischen Kultur des al-
ten Europa noch immer nicht angemessen rezipiert wird, möchte 

                                               
2  Im heutigen Chinesisch lautet die Aussprache: Dschuāng Dsẹ. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

189

ich ihn kurz erläutern. Er ist „kulturell und politisch“ mit der 
Counter Culture, „mit den amerikanischen Protestbewegungen 
der sechziger Jahre verknüpft“ (Huyssen 1993: 13). Dieser frühe 
Postmodernismus entfaltete sich als ein breiter Strom. Die Pop Art 
und das Happening, das psychedelische Plakat, das Alternativ-
theater und der Acid Rock trugen dazu bei. Insgesamt handelte es 
sich „um den Beginn einer Erneuerung des Denkens und der Kul-
tur, vergleichbar mit der Renaissance, die griechische und römi-
sche Bilder und Ideen zurück in das mittelalterliche Europa brach-
te“ (Cohen 1993: 37; Übers. L. H.). 

Das psychedelische Plakat, das ich ins Zentrum der Aufmerk-
samkeit rücken möchte, ist eng mit der Hippie-Kultur verzahnt. 
Der Stamm des Wortes „psychedelisch“ ist griechisch. „Psyche“ 
(ψυχή) ist zu übersetzen als „Seele“, „dēlos“ (δ*λος) als „offen-
bar“. 

Weil sich die psychedelische Kunst wesentlich mit dem Plakat 
beschäftigt hat, ist eine kunstgeschichtliche Bemerkung einzu-
schieben. Das Plakat ist eine Gattung, die in Deutschland nicht als 
Teil der Kunstwelt aufgefasst wird, also von ihr ausgeschlossen 
ist. Deshalb ist daran zu erinnern, dass der Postmodernismus sei-
ne künstlerischen Praktiken wesentlich der historischen Avant-
garde verdankt, die sich im frühen 20. Jahrhundert in den beiden 
unterschiedlichen, aber sich ergänzenden Wegen des Dadaismus 
und des Bauhauses entwickelte. Beide Strömungen waren durch 
nationalsozialistische Diktatur und Krieg vertrieben worden, was 
bewirkte, dass ihre Früchte in den USA reiften, wohin viele ihrer 
Mitstreiter emigriert waren und wo sie neue Wirkungsstätten fan-
den. Daher etablierte sich dort das Plakat als Kunstgattung (Hie-
ber 2005). Der geistige und künstlerische Nektar, der die psyche-
delische Spielart des Postmodernismus nährte, stammt also, so 
könnte man sagen, aus europäischen Blüten. Doch damit ist nur 
die eine der kulturellen Pipelines benannt, die sie wachsen und 
gedeihen ließ. Denn die andere, die den Postmodernismus nährte, 
war mit der ostasiatischen Quelle verbunden. 

Gerade die Psychedeliker waren dem ostasiatischen Denken 
verbunden. Denn viele Elemente ihres Ethos leiteten sich aus dem 
Lebensstil und der Philosophie der Beats her, die eine Art geisti-
ger Elterngeneration für sie bildeten. Führende Beats schlossen 
sich dem Zen-Buddhismus an, und sie beschäftigten sich mit fern-
östlichen Philosophien. „Die Beat-Poeten Allen Ginsberg und Ga-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  190

ry Snyder ermutigten die Hippies, sich für den Zugang zu diesen 
Philosophien zu interessieren“ (Tomlinson 2001: 15; Übers. L. H.). 
Dabei waren auch die Beats keine isolierte Gruppe, sie bewegten 
sich wiederum im Zusammenhang breiterer interkultureller Be-
strebungen. Dazu zählte neben anderen auch der Musiker und 
Poet John Cage, der sich sowohl mit der Zen-Lehre wie auch mit 
dem I Ging und überhaupt mit dem chinesischen Denken und 
chinesischer Schrift beschäftigte (Raussert: 2003: 82 ff.). 

Als eine der östlichen Bereicherungen der westlich-geistes-
geschichtlichen Kultur der USA gilt die Zen-Lehre. Sie wurde vor 
allem durch Daisetz T. Suzuki vermittelt, der an der Columbia 
University in New York lehrte (Raussert 2003: 95). Er erläuterte 
die wesentlichen Grundlagen der Zen-Übungen, deren Ziel das 
Erreichen eines neuen und angemessenen Blickpunktes für die 
Einsicht in das Wesen des Lebens und der Welt ist. Ein Hilfsmittel 
auf diesem Wege ist das Kōan. Damit ist eine Anekdote eines al-
ten Meisters gemeint, oder das Zwiegespräch von Suchendem 
und Meister. Kōans sind „Mittel, die dazu dienen sollen, den Geist 
für die Wahrheit des Zen zu öffnen“ (Suzuki 1969: 141 f.). Das Er-
reichen des neuen Blickpunktes heißt Satori. Es „mag definiert 
werden als intuitive Innenschau, im Gegensatz zu intellektuellem 
und logischem Verstehen“ (a. a. O.: 122 f.). Insofern steht es im 
klaren Gegensatz zum Pensum-Lernen, wie es die rational aufge-
baute europäische Schule kennt. Unsere Schulbücher bauen dar-
auf auf, dass ein Pensum nach dem anderen durchgearbeitet wird. 
Dagegen baut Zen auf Satori, also auf Lernen durch Intuition auf 
(Suzuki 1958: 11). 

Für die Zen-Lehre ist die Grundüberzeugung philosophisch 
bedeutsam, Erkenntnis solle auf Lebenserfahrung gegründet sein. 
„Abstrakte Gedanken, die sich nicht kraftvoll und durchschlagend 
im praktischen Leben widerspiegeln, gelten als wertlos“ (Suzuki 
1969: 166). Suzuki suchte nach Möglichkeiten, die Zen-Lehre dem 
europäisch orientierten Denken zugänglich zu machen. Einen 
Weg sah er darin, parallele Entwicklungen in der europäischen 
Geistesgeschichte aufzuzeigen, die in gewisser Weise Entspre-
chungen zur Zen-Lehre darstellen. Im Hinblick auf das Satori sah 
er sie in der christlichen Mystik (Suzuki 1960). Leider beschränkte 
er sich auf die Geistesgeschichte und richtete seine Aufmerksam-
keit nicht auf die Reformpädagogik (z. B. Hermann 1975/76). 
Denn gerade sie folgt dem Zen-Grundsatz: „Wissen ist oberfläch-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

191

lich, solange es sich nicht mit persönlichen Erfahrungen verbin-
det“ (a. a. O.: 42). 

Neben der Zen-Lehre beeinflussten selbstverständlich auch 
andere, doch wohl in gewisser Weise verwandte Spielarten ostasi-
atischer Philosophie den US-amerikanischen Postmodernismus. 
Dazu zählt auch die taoistische Richtung. Bemerkenswert ist, dass 
sich nicht nur die Zen-, sondern auch die Tao-Lehre mit einer Kri-
tik der vermeintlichen Selbstverständlichkeiten des westlichen Ra-
tionalismus verbinden lässt und die deshalb gleichfalls zu einer 
neuen Weltsicht beitragen kann. Denn auch die Taoisten lehnen 
Schulwissen ab, das Denken in Systemen, das auf Beweisen und 
Widerlegen aufbaut. „Ausgebreitetes Wissen führt nicht notwen-
dig zu[r] Erkenntnis, durch Beweise wird man nicht notwendig 
weise“ (Dschuang Dse 1951: 163). 

Die Gestimmtheit des Taoismus scheint mir ähnlich gefärbt 
wie die Zen-Lehre. Schließlich sollte es dieser philosophischen 
Richtung möglich sein, Aspekte des später auftretenden Budd-
hismus zu assimilieren (Feifel 1982: 40), und möglicherweise spei-
sen sich beide Strömungen aus einem gemeinsamen Traditionsgut 
im ältesten Ostasien (Wilhelm 1951: XI). 

Die Bedeutung der Zen-Lehre für den frühen Postmo-
dernismus der 1960er Jahre ist kunst- und literaturgeschichtlich 
zureichend dokumentiert. Dagegen ist die Rezeption anderer ost-
asiatischer Philosophien eher unterbelichtet. Um diesem Mangel 
abzuhelfen, möchte ich mich der Tao-Lehre am Beispiel Dschuang 
Dses widmen, um deren Bezüge zum psychedelischen Lebensstil 
zu beleuchten. 

Im Folgenden möchte ich in diesem Sinne die psychedelische 
Bilderwelt unter verschiedenen Gesichtspunkten für Zugänge zu 
Dschuang Dse nutzen. Dabei werde ich mich, was die Rezipien-
tenseite betrifft, aus der Sicht der akademischen Philosophie lösen. 
Dabei ist die psychedelische Bewegung, die in den späteren 
1960er Jahren von San Francisco ausging, hilfreich. Denn sie stellt 
eine lebenspraktische Form der westlichen Aneignung des ostasia-
tischen Denkens dar. Die Psychedeliker haben Wege gefunden, 
aus diesen Lehren mehr zu machen als rein theoretische Denkge-
bäude, indem sie diese mit Lebensgefühl, Wertorientierung und 
Lebensweisheit verbanden.

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  192

Abb. 1: Wes Wilson: Jefferson 
Airplane, Jay Walkers (BG-5). Mai 
1966.

Muße und psychedel ische Typograf ie  

Die psychedelischen Plakate verwenden für ihre Ankündigungen 
von Rockmusik-Veranstaltungen nahezu ausschließlich gezeich-
nete Typografien. Dazu wurden sie vom Jugendstil inspiriert, der 
ebenfalls auf die Buchstaben aus dem Setzkasten des Druckers 
verzichtete. 

Wes Wilson, einer der Big Five des psychedelischen Plakats, 
studierte im Hauptfach Philosophie am San Francisco State Col-

lege und jobbte in einer 
kleinen Druckerei, bevor er 
sich dem Plakat als Auto-
didakt zuwandte. Zunächst 
folgte er noch ganz dem 
konventionellen Design. 
Doch im Frühjahr 1966 
wurde er psychedelisch, 
durch nachhaltigen Einfluss 
der Ausstellung „Jugendstil 
& Expressionism in German 
Posters“, die vom 16.11. bis 
09.12.1965 in der University 
Art Gallery Berkeley lief. 
Dort sah er ein Plakat des 
Wiener Jugendstilkünstlers 
Alfred Roller (Chipp et al. 
1965), das ihn zu typogra-
fischen Experimenten ermu-
tigte. Seine Schriftgestaltung 
entwickelte bald ein Eigen-
leben (Abb. 1). 

Sein Kollege Victor Moscoso, ebenfalls einer der Big Five, hatte 
an der Cooper Union und an der Yale University (dort beim frü-
heren Bauhaus-Lehrer Josef Albers) Kunst studiert, bevor er sich 
in San Francisco dem Plakat zuwandte. Angeregt durch die Auf-
bruchstimmung in San Francisco und auch durch Wes Wilson, 
kehrte er die Regeln der Schriftgestaltung, die er gelernt hatte, in 
ihr Gegenteil um (Abb. 2). Seine Professoren hatten die Prinzipien 
vermittelt, Typographie solle stets lesbar sein, und vibrierende 
Farben seien zu vermeiden, weil sie das Auge irritierten. Moscoso 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

193

Abb. 2: Victor Moscoso: 
Quicksilver Messenger Service, 
John Lee Hooker (FD-53). März 
1967. 

stellte das auf den Kopf. Aus der Regel, „Typografie solle immer 
lesbar sein“ wurde „Typografie soll so unleserlich sein wie mög-
lich“, und aus „benutze keinesfalls vibrierende Farben, die das 
Auge irritieren“ wurde „benutze so viel wie irgend möglich irri-
tierende Farben“ (Heller 1992: 4; Übers. L. H.). Damit verfolgte 
auch er das Ziel, die Betrachter zu veranlassen, „sich mindestens 
drei Minuten Zeit zu nehmen, um herauszufinden, worum es 
geht“ (Moscoso, zit. nach 
Grushkin 1987: 79; Übers. 
L.H.). Die Psychedeliker for-
derten Muße von den Be-
trachtern ihrer Plakate. Da-
mit opponierten sie gegen 
Termindruck und Zeitdiktat 
in der bürgerlichen Welt, wi-
dersetzten sich der dem 
„Geist des Kapitalismus“ 
immanenten Mahnung des 
„bedenke, dass die Zeit Geld 
ist“ (Weber 1988: 31). 

Die psychedelische Kritik 
des westlichen Denkens, das 
den Nutzen an die erste Stel-
le rückt, speist sich auch aus 
der Quelle der ostasiatischen 
Philosophie. In seiner Para-
bel vom unnützen Baum 
zeigt sich Dschuang Dse als 
intransigenter Kritiker der 
Zweckrationalität:  

„Hui Dse redete zu Dschuang Dse und sprach: ‚Ich habe einen großen 
Baum. Die Leute nennen ihn Götterbaum. Der hat einen Stamm so knor-
rig und verwachsen, dass man ihn nicht nach der Richtschnur zersägen 
kann. Seine Zweige sind so krumm und gewunden, dass man sie nicht 
nach Zirkel und Winkelmaß verarbeiten kann. Da steht er am Weg, aber 
kein Zimmermann sieht ihn an. So sind eure Worte, o Herr, groß und 
unbrauchbar, und alle wenden sich einmütig von ihnen ab.’ Dschuang 
Dse sprach: ‚Habt Ihr noch nie einen Marder gesehen, der geduckten 
Leibes lauert und wartet, ob etwas vorüber kommt? Hin und her 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  194

springt er über die Balken und scheut sich nicht vor hohem Sprunge, bis 
er einmal in eine Falle gerät oder in einer Schlinge zugrunde geht. Nun 
gibt es aber auch den Grunzochsen. Der ist groß wie eine Gewitterwol-
ke; mächtig steht er da. Aber Mäuse fangen kann er freilich nicht. Nun 
habt Ihr so einen großen Baum und bedauert, dass er zu nichts nütze ist. 
Warum pflanzt Ihr ihn nicht auf eine öde Heide oder auf ein weites lee-
res Feld? Da könntet Ihr untätig in seiner Nähe umherstreifen und in 
Muße unter seinen Zweigen schlafen. Nicht Beil noch Axt bereitet ihm 
ein vorzeitiges Ende, und niemand kann ihm schaden. Dass etwas kei-
nen Nutzen hat: was braucht man sich darüber zu bekümmern!’“ 
(Dschaung Dse 1951: 7). 

Romantiker begeben sich in die Waldeinsamkeit oder an den ent-
legenen Meeresstrand, um Ruhe und Besinnlichkeit zu suchen. Sie 
folgen der dualen Trennung von geschäftiger Betriebsamkeit auf 
der einen und stiller Beschaulichkeit auf der anderen Seite. Der 
Dualismus der Romantiker entspricht den Trennungen, die die 
bürgerliche Welt zwischen Arbeitszeit und Freizeit, oder die sie 
zwischen Arbeitswochen und Urlaub macht. Dagegen möchten 
die psychedelischen Künstler die Betrachter ihrer Plakate mitten 
im Getriebe der Großstadt anhalten, damit sie Muße finden. Sie 
ziehen am selben Strang wie Dschuang Dse. Der Philosoph möch-
te „ohne in die Einsamkeit zu gehen, Muße finden“ (a. a. O.: 116), 
denn auch er hält nichts von den Dualismen der Romantiker. 

Konventionen 

Hippies fühlten sich als Ladies und Dandies. Als solche sind sie 
keinesfalls den ungepflegten und teilweise heruntergekommenen 
Gammlern gleichzusetzen, die zur westdeutschen Protestkultur 
der späten 1960er Jahre zählten. Während der Protest der Gamm-
ler auf das bürgerliche Sauberkeitsempfinden abzielte, zelebrier-
ten die Ladies und Dandies in San Francisco einen Lebensstil der 
ästhetischen Selbstinszenierung und des Lebensgenusses. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

195

Abb. 3: Victor Moscoso: Big Brother 
and the Holding Company (NR-3). 
Jan. 1967. 

Abb. 4: Alton Kelley, Stanley Mouse: Big Brother and the 
Holding Company, Bo Diddley (FD-19). Aug. 1966. 

Das Plakat Moscosos 
(Abb. 3) für einen Auftritt 
von Big Brother and the Hol-
ding Company, der Band von 
Janis Joplin, zeigt die Män-
ner in operettenhaft verzier-
ter Kleidung und mit Lang-
haarfrisuren. Die Sängerin 
trägt ein Spitzenoberteil und 
dazu den Minirock. Die ero-
tisch betonte Mode der jun-
gen Männer und der jungen 
Frauen mussten oft in harten 
Auseinandersetzungen ge-
gen die Eltern durchgesetzt 
werden. Denn die Eltern be-
fürchteten, aus den Söhnen 
würden, wegen Feminisie-
rung durch Frisur und Rü-
schenhemden, keine richti-
gen Männer. Und aus den 
Töchtern könnten, wegen 
der erotischen Betonung der Beine durch Minirock und des Ober-
körpers durch weich anschmiegende Stoffe, Flittchen werden 
(Hieber et al. 2008: 127). 

Die Flower-Power-Bewegung entdeckte auch in der Kultur der 
amerikanischen Ureinwohner Alternativen zum Lebensstil der 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  196

weißen angelsächsisch-protestantischen Mehrheitskultur. Und so 
änderten Alton Kelley und Stanley Mouse, ein psychedelisches 
Künstlerduo, im August 1966 das Bild der Fünf-Dollar-Note für 
das Plakat einer Rock-Veranstaltung des Avalon Ballroom (der 
neben dem Fillmore Auditorium einer der säkularen Pilgerzentren 
der Hippie-Kultur war) ab, indem sie Abraham Lincoln gegen das 
Foto eines amerikanischen Pelzhändlers austauschten (Abb. 4). 
Hippies schätzten Indianer aus mehreren Gründen. In ihren 
Stammeskulturen sahen sie eine Alternative zur bürgerlichen 
Kleinfamilie. Sie interessierten sich für die Drogenkultur der Indi-
aner, die sich von der ausschließlichen Orientierung der Weißen 
auf Alkoholika unterschied. Zugleich sandten die Psychedeliker 
mit ihren Indianer-Darstellungen Signale der Kritik an den bür-
gerlichen Mainstream und dessen Geschichte des Genozids an 
den Indianern, in dem sie eine gewisse Parallele zum Vietnam-
Krieg, gegen den sie protestierten, erblickten. Im Gegensatz zum 
männlichen Geschlechtsrollenklischee der weißen Mittelklasse, 
das sich in grauem Anzug und Kurzhaarschnitt ausdrückte, zeig-
ten sich indianische Männer in Schmuck und Schminke, und dar-
an konnten die modischen Innovationen der Hippies anknüpfen. 
„Hippies übernahmen Elemente ihrer Kleidung, schmückten sich 
mit Perlen, Federn, Mokassins und gefranstem Leder“ (Peterson 
2002: 313; Übers. L. H.). Auch solche spielerische Alltagsästhetik 
brachte den hedonistischen Lebensstil der Hippies zum Ausdruck, 
als eine diametral Entgegensetzung zur bürgerlichen Auffassung, 
die der Arbeitsamkeit und der rationalen Lebensführung ver-
pflichtet war. 

Auch Dschuang Dse hatte nichts dafür übrig, das Dasein 
durch Zielstrebigkeit und Pflichterfüllung zu reglementieren. Ge-
gen solche Lebenszuschnitte führte er ins Feld: „Jedermann weiß, 
wie nützlich es ist, nützlich zu sein, und niemand weiß, wie nütz-
lich es ist, nutzlos zu sein“ (Dschuang Dse 1951: 36). 

Ebenso wenig hielt der altchinesische Philosoph Etikette und 
Konventionen für entscheidend. Er kritisierte vielmehr, wie Men-
schen durch sie eingezirkelt und gefangen werden. So sagte er, 
viele Leute „verstehen sich“ vorzüglich auf „allerlei Umgangs-
formen“, sind „aber gänzlich unzureichend, was die Kenntnis des 
Menschenherzens anbelangt“ (Dschuang Dse 1951: 156). 

Psychedeliker wollen die Seele offenbar machen. Auch sie leh-
nen deshalb starre Konventionen ab. Da sie erkannt haben, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

197

Abb. 5: Gene Anthony: San 
Francisco State College. 1966. 

die herrschende Mode ebenfalls Bestandteil des Systems von Um-
gangsformen ist, machen sie sich daran, ihre Kleidung zu ändern 
und zum Ausdruck ihres Gemütszustandes werden zu lassen. 

„sexual  revolut ion“ a ls Lebenseinste l lung 

Die westliche Kultur hatte Sexualität noch in den 1950/60er Jah-
ren in ein moralisches Korsett geschnürt. Sex war nur Verheirate-
ten gestattet. Doch bereits die Lebenspraxis der Beats, dieser klei-
nen Minderheit, hatte Sexualität aus dem Prokrustesbett morali-
scher Gebote und Normen gelöst. Die Hippies, als eine viel breite-
re und publizitätswirksamere Bewegung, folgten ihnen darin 
nach. Nun wurde freie Sexualität auch auf pharmazeutischem 
Wege, durch orale hormonelle Kontrazeption (die „Pille“), er-
leichtert. 

Im Zuge der sexuellen Revolution erstritten die Hippies Frei-
heiten, von denen ihre Eltern nicht zu träumen gewagt hätten. 
Gene Anthony hat im Jahre 1966 
zwei Studentinnen auf dem 
Campus des San Francisco State 
College festgehalten, die barfuß 
und mit freiem Oberkörper die 
Straße entlang schlendern (Abb. 
5). Die eine, mit Stirnband, trägt 
Shorts; die andere den langen, 
weich fallenden Rock des In-
dien-Looks. 

Ihre männliche Entspre-
chung fotografierte Anthony im 
Dezember desselben Jahres auf 
der Haight Street (Abb. 6), im 
milden Winterklima der San 
Francisco Bay. Für die Elternge-
neration hatten die Geschlechts-
rollenklischees noch unhinter-
fragte Gültigkeit, nach denen 
Langhaarfrisuren und Schmuck 
dem weiblichen Geschlecht vor-
behalten waren, während bei 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  198

Abb. 6: Gene Anthony: Haight 
Street. Dez. 1966. 

Männern kurz geschnittene Frisuren vorgeschrieben waren und 
Schmuck als unzulässig galt. Dagegen setzten die Hippies ihre 
Lust an der Feminisierung der Männer. Der junge Mann, der auf 
der Fotografie frontal zu sehen ist, trägt eine Langhaarfrisur und 
hat sich mit Perlenketten und einem Glöckchen geschmückt. Wie 
sein Begleiter, liebt auch er Blumen. Biologische Geschlechtszuge-
hörigkeit schreibt ihm nun nicht mehr ein festes Repertoire von 
Verhaltensweisen vor. 

Die sexual revolution bietet dem bürgerlichen Konservatismus, 
indem sie solche und viele weitere Freiheiten erkämpfte, bis zum 
heutigen Tage Anlass zu Widerstandsgefechten und zu Versuchen 
der Restauration. 

Auch hier können sich die Hippies auf die Tao-Lehre stützen. 
Dschuang Dse lehnt moralisches Reglement rundweg ab. Zu-
nächst stellt er fest: „Ach, wie widerspricht die Moral der mensch-
lichen Natur! Was macht die Moral doch für viele Schmerzen!“ 
(Dschuang Dse 1951: 64). Er sieht Moral und menschliche Natur in 
einem Widerspruch. Vor allem die strengen Moralisten sind ihm 
ein Dorn im Auge. „Auswüchse der Natur führen zu nichts wei-
ter, als dass man in willkürlicher Tugendübung die Natur unter-

bindet, um sich einen Namen 
zu machen, dass die ganze 
Welt einen als unerreichbares 
Vorbild rühmt“ (a. a. O.). 

Die Tao-Lehre strebt an, 
Moral nicht durch äußere Re-
geln festzulegen, sondern aus 
dem inneren Sinn, dem Tao, 
zu entfalten. Insofern verneint 
sie strikt jede Art universell 
gültiger Prinzipien. „Wer mit 
Haken und Richtschnur, mit 
Zirkel und Richtscheit die 
Leute recht machen will, der 
verkümmert ihre Natur; wer 
mit Stricken und Bändern, mit 
Leim und Kleister sie festigen 
will, der vergewaltigt ihr We-
sen“ (a. a. O.). 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

199

Abb. 7: Alton Kelley, Stanley 
Mouse: Port Chicago Vigil 
Benefit. Feb. 1967. 

Krieg und Fr ieden 

Hippies bildeten eine starke Säule der Opposition gegen den Viet-
namkrieg. Sie erhoben ihre Stimme in vielen Demonstrationen, in 
die sie sich neben andere Gruppierungen einreihten. Anders als 
beispielsweise die bundesrepublikanische Studentenbewegung, 
achteten sie allerdings darauf, ihrem Protest nicht nur durch die 
Zahl der mobilisierten Personen und das Prestige der auftreten-
den Redner auf den Kundgebungen Gewicht zu verleihen. Die 
psychedelische Linie der Friedensbewegung erweiterte den Poli-
tikbegriff, indem sie nicht nur argumentativ begründete politische 
Forderungen formulierte, sondern gleichermaßen auch die damit 
verbundenen Gefühle zum Ausdruck brachte. So traten auf der 
großen Abschlussveranstaltung der spring mobilization to end the 
war in Vietnam, die im April 1967 in San Francisco stattfand, nicht 
nur Redner auf, sondern auch Rockbands wie Country Joe and the 
Fish (Rubin 1971: 66). Das 
politische Ziel, die Be-
endigung des Krieges war 
wichtig, aber ebenso auch 
der musikalische Ausdruck 
des Lebensgefühls der De-
monstranten. Die politische 
Protestkultur wurde durch 
postmodernistische Kunst-
praktiken erweitert, und 
seither sind die Sphären der 
Politik und der Kultur in 
den US-amerikanischen poli-
tischen Bewegungen amal-
gamiert. 

Im Februar 1967 rief ein 
Plakat der psychedelischen 
Arbeitsgemeinschaft Kelley 
und Mouse zu einer Unter-
stützungsaktion für eine 
Mahnwache am Port Chica-
go auf (Abb. 7). Der Port 
Chicago liegt in der San 
Francisco Bay, und von dort 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  200

wurde Kriegsmaterial nach Vietnam verschifft. Die Benefizver-
anstaltung sollte finanzielle Mittel erbringen, damit nicht nur Per-
sonen an der Mahnwache teilnehmen konnten, die gerade zufällig 
frei waren und keine anderen Verpflichtungen hatten, sondern al-
le tatsächlich Interessierten. Damit sich alle Kriegsgegner engagie-
ren konnten, mussten beispielsweise Gehaltsausfälle und Fahrt-
kosten für diejenigen, die darauf angewiesen waren, finanziert 
werden. Das war der Zweck der Veranstaltung. Beteiligt hatten 
sich Country Joe and the Fish und die Steve Miller Blues Band, also 
Bands, die auch sonst im psychedelischen Leben präsent waren. 
Dazu kam ein Auftritt der San Francisco Mime Troupe, der bekann-
ten Alternativtheatergruppe. Das Bildmotiv, ein selbstversunken 
tanzender, stilisierter weiblicher Akt, thematisiert die sexual revo-
lution. So wurden auch hier sinnlich ansprechende mit rational 
begründbaren Aspekten der politischen Protestkultur zusammen-
geführt. 

Wenn Kriege geführt werden, behaupten die Befehlshaber im 
Allgemeinen, sie würden Missstände bekämpfen und dienten der 
Gerechtigkeit. Das war in den 1960er Jahren beim Vietnam-Krieg 
nicht anders als heute bei der Entsendung westlicher Truppen 
nach Afghanistan. Wer Dschuang Dse folgt, kann solche morali-
schen und propagandistischen Rechtfertigungen nicht ernst neh-
men. Nüchtern stellt er fest: „Wenn einer eine Spange stiehlt, wird 
er hingerichtet“ (wie es der altchinesischen Bestrafungsmethode 
entspricht), aber „wenn einer ein Reich stiehlt, wird er Landes-
fürst“ (Dschuang Dse 1951: 70). Vermeintlich universell gültige 
Rechtsnormen haben tatsächlich nur eine beschränkte Reichweite, 
und an den Mächtigen finden sie ihre Grenze. 

Prinzipiell gilt schließlich auch für Moralisten, die ihre Taten 
durch hehre Prinzipien begründen, dass sie in einer wesentlichen 
Beziehung eine Gemeinsamkeit mit Rechtsbrechern aufweisen. Sie 
sind nämlich ebenso wie diese außengeleitet, sie sind durch Un-
terordnung unter äußere Regeln verbogen und zurechtgestutzt. 
„Die Räuber und die Tugendhelden sind wohl verschieden an 
Moral; aber darin, dass sie ihre ursprüngliche Art verloren haben, 
sind sie einander gleich“ (Dschuang Dse 1951: 94). 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

201

Abb. 8: Rick Griffin: Human 
Be-In. 14. Jan. 1967. 

Toleranz 

Die Counter Culture zerfiel zunächst in mehrere Gruppierungen. 
Politische Bewegungen sind nicht Parteien mit klaren Program-
men, denen man beitritt und dafür ein Mitgliedsbuch erhält. Für 
das bunte oppositionelle Spektrum musste es darum gehen, die 
unterschiedlichen Richtungen wieder näher zusammenzubringen. 
Für die Flower-Power-Bewegung konnte es keinesfalls darum ge-
hen, die von der eigenen Linie Abweichenden auszuschließen, um 
die reine Lehre zu bewahren. So etwas gab es zwar in der west-
deutschen Studentenbewegung, als beispielsweise der SDS die et-
was zu flippige Kommune I ausschloss. Aber bei den Kaliforniern 
kam die psychedelische Haltung ins Spiel. Deshalb ging es ihnen 
darum, auch andere Richtungen der Counter Culture zu respek-
tieren und mit ihnen zu kooperieren. Eine Grundlage dafür sollte 
das „Human Be-In“ im Golden Gate Park am 14. Januar 1967 
schaffen. Diese Veranstaltung wurde tatsächlich so erfolgreich, 
dass sie den „Summer of Love“ einläutete. Für das „Human Be-
In“ wurde mit zwei Plakaten geworben. Rick Griffin schuf das ei-
ne (Abb. 8). Die Vorlage seines 
„Indianers zu Pferde“ stammt 
wohl aus einem älteren Bildband. 
Griffin hat seinem Indianer den 
Speer aus der Hand genommen 
und ihm dafür eine Gitarre gege-
ben. Das Plakat lädt zu einem 
„Pow-Wow“, einer Versammlung 
(nach indianischem Muster) ein, 
zu einem „Gathering of the Tri-
bes“, einem Treffen der Stämme, 
also sinngemäß zu einer Zusam-
menkunft der Fraktionen der Be-
wegung. Ihre Größen sind links 
und rechts des Indianers aufge-
führt: der – auch unter den Hip-
pies umstrittene – LSD-Propagan-
dist Timothy Leary ist darunter, 
der Aktivist des Free Speech Mo-
vement an der nahe gelegenen 
Universität Berkeley und Mitglied 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  202

der Students for a Democratic Society Jerry Rubin (Gilcher-Holtey 
2001: 53), und ebenso auch die Beat-Dichterinnen und -Dichter 
Lenore Kandel, Gary Snyder und Allen Ginsberg. Außerdem 
werden Rockbands aus San Francisco angekündigt. 

Allen Cohen kündigt die Zusammenkunft im San Francisco 
Oracle, der psychedelischen Zeitschrift, als „eine Gemeinschaft der 
Liebe und des Aktivismus“ an, die alles umfassen wird, „was frü-
her durch kategoriale Dogmen und Schubladen-Denken getrennt 
war“; er sieht, wie sich „die politischen Aktivisten aus Berkeley 
und die Hip Community und die spirituelle Generation aus San 
Francisco und Gruppen der revolutionären Generation von über-
all aus Kalifornien“ zusammenfinden (Cohen 1967: 2; Übers. L. 
H.). 

Das Human Be-In war von einer Haltung der Toleranz und 
der gegenseitigen Wertschätzung getragen, die auch Dschuang 
Dse am Herzen lagen: „Wer die Menschen nicht gelten lassen 
kann, wird nicht geliebt; wer von niemand geliebt wird, ist ein 
verlorener Mann“ (Dschuang Dse 1951: 176). Seine Haltung der 
gegenseitigen Achtung ist grundlegend. Denn er geht von der 
Gleichwertigkeit der Menschen aus: „Du und ich, wir sind beide 
gleichermaßen Geschöpfe. Wie sollte ein Geschöpf dazu kommen, 
das andere von oben her beurteilen zu wollen?“ (a. a. O.: 34). 

Die Counter Culture war eine Bewegung, in der politische 
Führergestalten nicht willkommen waren. Auch in diesem Sinne 
fand sie Anregung in der chinesischen Philosophie. So sagt Alan 
Watts in einer Bestandsaufnahme zum Verlauf des Human Be-In 
im San Francisco Oracle: In unserer Bewegung gibt es „niemand, 
der das Amt eines Führers ausübt, und das ist lebenswichtig. Die 
westliche Welt hat sich für viele Jahrhunderte mit einer monar-
chistischen Konzeption des Universums abgemüht, wo Gott der 
Boss ist. Politische Systeme und alle Arten von Gesetzen bauten 
auf dem Modell des Universums auf, das die Natur von einem 
Boss geführt vorstellt. Dagegen ist die chinesische Sicht der Welt 
organisch. Nach dieser Auffassung ist beispielsweise der mensch-
liche Körper in einer Weise organisiert, die keinen Boss braucht. 
Seine Ordnung resultiert aus gegenseitigen Wechselbeziehungen 
aller Teile. Und wir sollten uns klar machen, dass es eine Bewe-
gung geben kann [...], die organisch gestaltet werden kann, statt po-
litisch gestaltet zu werden“ (Watts 1967: 6; Hervorhebung im Ori-
ginal; Übers. L. H.). 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

203

Abb. 9: David Singer: Iron 
Butterfly, Spirit (BG-179). Juni 
1969. 

Anfänge der  Ökologiebewegung 

Für die Psychedeliker ist Naturnähe, die sie auch bei den India-
nern bewundern, ein zentraler Wert. Daraus ist das entstanden, 
was wir in Westdeutschland seit langen Jahrzehnten als Ökolo-
giebewegung kennen. Wie mehrere andere hatte auch diese Be-
wegung ihre Ursprünge in den USA. 

Die kritische Auseinandersetzung mit der Atomenergie, in der 
der Sierra Club eine tragende Rolle spielte, begann in Kalifornien 
bereits 1964. In diesem Jahr musste wegen großem Widerstand die 
Planung des Atomkraftwerks Bodega Head in der Region von San 
Francisco aufgegeben werden. Auch zur Einstellung des Reaktor-
projekts im Corral Canyon bei Malibu im Jahre 1970 trug der Sier-
ra Club wesentlich bei (Rucht 1994: 410). 

Für den Sierra Club, eine US-amerikanische Umweltorga-
nisation, arbeitete bereits im April 1967 das Duo Kelley und Mou-
se. Das Thema der Umweltzerstörung war durchgehend in der 
psychedelischen Bewegung präsent, und diese Saat wirkte nach-
haltig. David Singer war der letzte Künstler, der sich mit einer 
ganzen Serie von Plakaten um 
das Fillmore Auditorium ver-
dient machte, einem der Leucht-
türme des psychedelischen San 
Francisco. Seine Plakate werden 
allgemein als Ausklang der psy-
chedelischen Bewegung be-
trachtet. Seine Collage (Abb. 9), 
die er für Auftritte von Iron But-
terfly und anderen Bands im Ju-
ni 1969 schuf, zeigt ein abge-
kehrtes Kruzifix über einem Au-
tofriedhof vor blutrotem Him-
mel. 

Die Psychedeliker konnten 
mit beiden Händen die altchi-
nesische Weisheit unterschrei-
ben: „Das Wirken der Natur zu 
kennen, und zu erkennen, in 
welcher Beziehung das mensch-
liche Wirken dazu stehen muss: 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  204

das ist das Ziel“ (Dschuang Dse 1951: 46). Dabei nahm der Philo-
soph eine andere Position ein als die romantische Naturbewunde-
rung unserer Epoche, die das Kind mit dem Bade ausschüttet und 
durch strikte Ablehnung wissenschaftlicher Naturerkenntnis in 
esoterische Haltungen abgleitet. Er spielt die Natur nicht gegen 
Erkenntnis aus, sondern betont die Funktion der Erkenntnis für 
die Lebenspraxis. „Die Erkenntnis des Wirkens der Natur wird 
durch die Natur erzeugt, und die Erkenntnis des (naturgemäßen) 
menschlichen Wirkens wird dadurch erlangt, dass man das Er-
kennbare erkennt und das, was dem Erkennen unzugänglich ist, 
dankbar genießt“ (a. a. O.). 

Dschuang Dse geht in diesem Zusammenhang auch darauf 
ein, dass die Frage, ob Erkenntnis zutreffend ist, sowohl vom er-
kennenden Menschen als auch vom zu erkennenden Gegenstand 
abhängig ist. Daher behandelt er auch dieses erkenntnistheoreti-
sche Problem. „Die Erkenntnis ist abhängig von etwas, das außer 
ihr liegt, um sich als richtig zu erweisen. Da nun gerade das, wo-
von sie abhängig ist, ungewiss ist, wie kann ich da wissen, ob das, 
was ich Natur nenne, nicht der Mensch ist, ob das, was ich 
menschlich nenne, nicht in Wirklichkeit die Natur ist?“ Und zur 
Lösung der Frage verweist er noch einmal auf das Grundlegende, 
nämlich, „es bedarf eben des wahren Menschen, damit es wahre 
Erkenntnis geben kann“ (a. a. O.). Nur der wahre Mensch, der sich 
um Erkenntnis des Sinns, des Tao, müht, kann Einzelkenntnisse 
und spezielle Gegebenheiten in ein gelungenes Ganzes einbinden. 

Drogen 

Wer auf die psychedelische Kultur zu sprechen kommt, sollte das 
Thema der Drogen nicht umgehen. Denn darüber gibt es viele 
Vorurteile. Eine genauere Beschäftigung kann allerdings zur Klä-
rung beitragen. 

Ein Beispiel für die Marihuana-Kultur der Hippies ist die An-
kündigung der Rockbands im Avalon Ballroom im Juni 1966, für 
die Kelley und Mouse das Bildchen mit dem Raucher kopierten, 
das die Packung der „Zig-Zag“ Zigarettenblättchen ziert (Abb. 
10). Das Künstler-Duo war sich der Copyright-Verletzung be-
wusst, und so findet sich am unteren Rand der Vermerk „What 
you don’t know about copying and duplicating won’t hurt you“. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

205

Abb. 10: Alton Kelley, Stanley 
Mouse: Big Brother and the 
Holding Company, Quicksilver 
Messenger Service (FD-14). Juni 
1966. 

Das Markenzeichen des stilisierten Rauchers war allen Mari-
huanakonsumenten wohlbekannt, weil sie mit diesen Blättchen 
ihre Joints drehten. Das Plakat wird deshalb als öffentlich ange-
schlagene Insider-Botschaft verstanden worden sein.

Die Hippie-Kultur unterschied zwischen Drogen, die physisch 
süchtig machen, und solchen, die diese Eigenschaft nicht haben. 
Beispiele für Drogen, die süchtig machen, sind Alkohol und He-
roin. Marihuana, das „nicht zu Sucht im medizinischen Sinne des 
Wortes führt“, galt „als harmloser als Alkohol und Tabak“ (Rubin 
o. J. [1968]: 19; Übers. L. H.). Deshalb wurde seine Legalisierung 
gefordert. Heroin-Abhängige allerdings sollten, wie alle Rausch-
giftabhängigen, „als Menschen mit psychologischen Problemen 
behandelt werden, die Hilfe und nicht Gefängnis brauchen“ (a. a. 
O.: 18; Übers. L. H.). 

Für die psychedelische Kultur spielte LDS eine gewisse Rolle. 
Es war zunächst frei verfügbar, erst am 6. Oktober 1966 wurde es 
gesetzlich verboten. Sein 
Markt war kleiner als der für 
Marihuana, und es wurde 
auch von denen, die es 
schätzten, eher selten ge-
nommen. Daher „war es oft 
schwierig, so etwas Außeror-
dentliches wie LSD mit ei-
nem Preis zu beziffern“ (Per-
ry 1984: 80; Übers. L.H.). 

Was Legalität oder Illega-
lität von Drogen betrifft, ist 
zunächst festzustellen, dass 
diese durch das Strafrecht 
bestimmt ist. Strafgesetze 
sind durch gesellschaftlich 
dominierende Vorstellungen 
bestimmt, und diese können 
durchaus durch Vorurteile 
geprägt sein. 

Die Tao-Lehre ist vom 
Bewusstsein getragen, dass 
es keine universellen Wahr-
heiten geben kann. Denn sie 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  206

weiß um den fortwährenden Wandel aller Realität. „Das Dasein 
aller Dinge eilt dahin wie ein rennendes Pferd. Keine Bewegung, 
ohne dass sich etwas wandelte; keine Zeit, ohne dass sich etwas 
änderte“ (Dschuang Dse 1951: 129). 

Darin ist auch das Wissen um die Relativität von Werturteilen 
enthalten. Und so weiß der Philosoph, „dass Wert und Unwert al-
le ihre Zeit haben und nicht als etwas Absolutes angesehen wer-
den können“ (a. a. O.: 128). Für ihn wäre die Formulierung eines 
kategorischen Imperativs nichts anderes als ein idealistisches 
Konstrukt, das zerschellt, wenn es auf die gesellschaftliche Reali-
tät trifft. 

Werte sind durch die gesellschaftlich herrschende Kultur be-
dingt. Sie können sich ändern, und wenn sie sich ändern, wird 
auch das Rechtssystem revidiert. Das Strafrecht, wie es zu einer 
bestimmten Zeit vorliegt, ist nicht als etwas absolut Gültiges zu 
betrachten. So auch die Einschätzung von Drogen, sei es Alkohol, 
sei es Marihuana oder sei es ein anderes Rauschmittel. 

Lebensweisheit  

Die Tao-Lehre steht in klarer Opposition zum Konfuzianismus. 
Dschuang Dse deckt immer wieder dessen Mängel auf, indem er 
seine Kritik mit Vorliebe in die Form von Gesprächen zwischen 
Konfuzius und Lao Dse kleidet. 

Konfuzius schuf ein System, das von ihm selbst und seinen 
Schülern schriftlich festgelegt wurde. Dieses System sollte das 
geistige, ethische, soziale, wirtschaftliche und politische Leben 
Chinas bestimmen. Konfuzius ging von einem Himmelskult aus, 
von allgemeinen Gesetzen der Natur, die auch im gesellschaftli-
chen Leben Beachtung finden sollen. Für ihn hat die Familie, wie 
der Staat, eine patriarchalische Grundlage. Die Familie kann als 
eine Art Staat im Kleinen verstanden werden. „Damit hat Konfu-
zius den Himmel, den Staat und die Familie zu einer organischen 
Einheit verschmolzen, deren Lebensrhythmus durch die Riten ge-
regelt wird“ (Feifel 1982: 56). 

Lao Dse, der Begründer der Tao-Lehre, steht ebenso wie 
Dschuang Dse diesem System skeptisch gegenüber. „Die Taoisten 
waren der Meinung, dass das Ziel des Lebens in der Pflege der in-
neren Kräfte bestehe; die Confucianer, dass es in der Nachfolge 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

207

des Guten zu suchen sei“ (Waley 1974: 194). Für die Taoisten ist 
jede Doktrin des Guten, jede Formulierung universaler Werte, die 
das menschliche Zusammenleben regulieren sollen, von vornher-
ein zum Scheitern verurteilt. Tatsächlich haben solche Doktrinen 
immer wieder zu Unheil geführt. Für Europa kann man in diesem 
Zusammenhang an die Religionskriege des 16. und 17. Jahrhun-
derts denken, für die USA an den Vietnamkrieg der 1960/70er 
Jahre. Kriege wie diese werden stets mit der Pflicht zur Verteidi-
gung allgemeingültiger Werte und Ideale begründet. Tatsächlich 
handelt es sich aber um zivilisatorische Katastrophen. 

Die Psychedeliker strebten danach, einen Lebensstil zu ver-
wirklichen, der es erlaubt, dass sich die seelische Gestimmtheit 
des Einzelnen – in jeweils individueller Weise – im Einklang mit 
den Mitmenschen und mit der Natur entfalten kann. In der Um-
bruchphase der 1960er Jahre rückten sie von jener traditionellen 
Haltung ab, die darauf setzt, das gesellschaftliche Leben durch 
das Etablieren universell gültiger Moralprinzipien zu verbessern. 
Vielmehr strebten sie eine Stärkung individueller Grundrechte 
und Freiheiten an, sie setzten stärker auf Kreativität und Ver-
ständnis des Einzelnen statt auf seine Lenkung durch Staat und 
Kirchen. In diesem Sinne konnte sie Einiges von der taoistischen 
Philosophie lernen. 

Und wir Westeuropäer des frühen 21. Jahrhunderts können 
auf die Aneignungsformen der US-amerikanischen Postmodernis-
ten vor vierzig Jahren zurückgreifen, wenn wir uns für Dschuang 
Dse interessieren. Denn diese haben bereits interpretatorische 
Vorarbeiten geleistet, die uns den Einstieg in die fremde Welt der 
altchinesischen Philosophie erleichtern können. Sofern sie die ost-
asiatische Philosophie für ihre Lebenspraxis fruchtbar gemacht 
haben, muss sie nicht mehr nur als trockenes philosophiege-
schichtliches Wissen gelesen werden, sondern kann Lebensweis-
heit sein. 

Als Schlusssatz wähle ich einen Satz des Dschuang Dse, den 
ich in meinem Buch dick angestrichen habe: „Jedes verwirklichte 
Ideal führt zum Übel“ (Dschuang Dse 1951: 182). Es lohnt sich, 
über diese tiefe Weisheit nachzudenken. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  208

Literatur  

Chipp, Herschel B./Richardson, Brenda (1965): Katalog zur Aus-
stellung „Jugendstil & Expressionism in German Posters“, 
University Art Gallery 16.11.–09.12.1965, University of Cali-
fornia, Berkeley. 

Cohen, Allen (1967): The Gathering of the Tribes, San Francisco 
Oracle, Vol. 1 No. 5 (January issue). 

Cohen, Allen (1993): A New Look to the Summer of Love, Im 
Katalog zur Ausstellung „America – The Other Side“, Clemes-
Sels-Museum Neuss 04.04.–23.05.1993, S. 37 ff. 

Dschuang Dsï [ = Dschuang Dse] (1951): Das wahre Buch vom 
südlichen Blütenland, Übers. von Richard Wilhelm, Diede-
richs, Düsseldorf – Köln. 

Feifel, Eugen (1982): Geschichte der chinesischen Literatur, WBG, 
Darmstadt. 

Gilcher-Holtey, Ingrid (2001): Die 68er Bewegung – Deutschland, 
Westeuropa, USA, C.H. Beck, München. 

Grushkin, Paul D. (1987): The Art of Rock, Abbeville, New York – 
London – Paris. 

Heller, Steven (1992): Victor Moscoso – Master of Psychedelic Let-
tering, Off the Wall, Vol. 1 issue 4, p. 4. 

Hermann, Heinz-Dieter (19775/76): Mathematik im Projektunter-
richt, Ästhetik und Kommunikation 22/23, Jg. 6/7, S. 88–103. 

Hieber, Lutz (2005): Die US-amerikanische Postmoderne und die 
deutschen Museen, In: Lutz Hieber/Stephan Moebius/Karl-
Siegbert Rehberg (Hg.): Kunst im Kulturkampf, transcript, Bie-
lefeld, S.17–32. 

Hieber, Lutz/Urban, Andreas (2008): KörperFormen – Mode 
Macht Erotik, Schriften des Historischen Museums Hannover, 
Bd. 32. 

Huyssen, Andreas (1993): Postmoderne – eine amerikanische In-
ternationale? In: Huyssen, Andreas/Scherpe, Klaus R. (Hg.): 
Postmoderne, Reinbek bei Hamburg, S. 13–44. 

Perry, Charles (1984): The Haight-Ashbury, New York: Random 
House. 

Peterson, Christian A. (2002): Photographic Imagery in Psyche-
delic Music Posters of San Francisco, History of Photography, 
Vol. 20 (Winter issue), p. 311–323. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

209

Raussert, Wilfried (2003): Avantgarden in den USA – Zwischen 
Mainstream und kritischer Erneuerung 1940–1970, Campus, 
Frankfurt/M – New York. 

Rubin, Jerry (o. J. [1968]): For Mayor of Berkeley, o. O. [Berkeley]. 
Rubin, Jerry (1971): Do it! – Scenarios für die Revolution, Rowohlt, 

Reinbek bei Hamburg. 
Rucht, Dieter (1994): Modernisierung und neue soziale Bewegun-

gen, Campus, Frankfurt/M – New York. 
Suzuki, Daisetz T. (1958): Zen und die Kultur Japans, Rowohlt, 

Hamburg. 
Suzuki, Daisetz T. (1960): Der westliche und der östliche Weg, Ull-

stein, West-Berlin.. 
Suzuki, Daisetz T. (1969): Die große Befreiung – Einführung in 

den Zen-Buddhismus, Rascher, Zürich – Stuttgart. 
Tomlinson, Sally (2001): Psychedelic Rock Posters: History, Ideas, 

and Art, Im Katalog zur Ausstellung „High Societies – Psy-
chedelic Rock Posters of Haight-Ashbury“, 26.05.–12.08.2001, 
San Diego Museum of Art, p. 14–37. 

Waley, Arthur (1974): Lebensweisheit im Alten China, Suhrkamp, 
Frankfurt/M. 

Watts, Alan et al. (1967): Changes, San Franciso Oracle, Vol. 1 No. 
7 (March issue). 

Weber, Max (1988): Die protestantische Ethik und der Geist des 
Kapitalismus, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie 
Bd. 1, J. C. B. Mohr, Tübingen 

Wilhelm, Richard (1951): Einleitung [zu Dschuang Dsïs Werk], In: 
Dschuang Dse (1951), S. IX–XXIII. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839412688-013 - am 14.02.2026, 09:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

