
Miriam Schabinger

Ödipus nach Sophokles und vor Freud
Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht«

Einleitung

Zu Hugo von Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht« (1895) lie­
gen zahlreiche psychoanalytische Interpretationen vor, so von Dorrit 
Cohn,1 Marlies Janz,2 Waltraud Wielthölter,3 Rüdiger Steinlein,4 In­
grid Haag5 oder Ralf Simon.6 Die in diesem Zusammenhang vorge­
brachten Lesarten erscheinen plausibel, allerdings sind sie dem Vor­
wurf ausgesetzt, dass sie dem Protagonisten in Hofmannsthals Erzäh­
lung einen Ödipuskomplex attestieren, obwohl Sigmund Freud das 
Konzept 1895 noch gar nicht begründet hatte und Hofmannsthal 
Freud damals noch nicht gelesen hat. Demgegenüber ermöglicht ein 
dezidiert historisches Vorgehen eine präzisere Interpretation des »Mär­
chen[s] der 672. Nacht«, was die literarische Anverwandlung des Ödi­
pus-Stoffs angeht. Den Ansatzpunkt meiner Untersuchung stellt Hof­
mannsthals Lektüre von Sophokles’ »König Oedipus« dar. Die antike 
Vorlage wird bei Hofmannsthal, so möchte ich argumentieren, derge­
stalt modifiziert, dass sich das Gewaltverhältnis umkehrt: Während 
Ödipus bei Sophokles den Vater tötet, wird bei Hofmannsthal der 

1 Vgl. Dorrit Cohn, »Als Traum erzählt«. The Case for a Freudian reading of Hof­
mannsthal’s »Märchen der 672. Nacht«. In: DVjs 54, 1980, S. 284–305.

2 Vgl. Marlies Janz, »Das Märchen der 672. Nacht«. Destruktion eines falschen Selbst. 
In: Dies., Marmorbilder. Weiblichkeit und Tod bei Clemens Brentano und Hugo von 
Hofmannsthal. Königstein 1986, S. 128–148.

3 Vgl. Waltraud Wielthölter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des Subjekts. Psy­
chostrukturelle und ikonographische Studien zum Prosawerk. Tübingen 1990, S. 23–46.

4 Vgl. Rüdiger Steinlein, Gefährliche »Passagen« – Männliche Adoleszenzkrisen in 
der Literatur um 1900. Hugo von Hofmannsthals Erzählungen »Das Märchen der 672. 
Nacht« und »Die wunderbare Freundin«. In: ZfGerm 14, 2004, H. 1, S. 55–66.

5 Vgl. Ingrid Haag, Kryptogramme der Liebesangst. Zu Hofmannsthals »Märchen 
der 672. Nacht« und zu seinem »Andreas«-Fragment. In: Zur Literaturgeschichte der Lie­
be. Hg. von Karl Heinz Götze u.a. Würzburg 2009, S. 241–257.

6 Vgl. Ralf Simon, Die Szene der Einfluß-Angst und ihre Vorgeschichten. Lyrik und 
Poetik beim frühen Hofmannsthal. In: HJb 20, 2012, S. 37–77.

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 93

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kaufmannssohn getötet. Eine weitere Abänderung betrifft die Hohl­
weg-Szene bei Sophokles. Hofmannsthal stellt die Erinnerungen in 
Form eines memorierten Wegs in der Psyche dar, den der Protagonist 
im zeitlichen Verlauf rückwärtsgeht. Durch diese Verkehrung entsteht 
eine Internalisierung und Psychologisierung. Im Vergleich mit Sopho­
kles’ Vorlage vertieft das »Märchen der 672. Nacht« die Erschließung 
einer Psyche durch ein Erzählen, das wie die gleitende Übergänglich­
keit von Ereignissen im Traum funktioniert. Hofmannsthals Erzählung 
stellt insofern in und mit seiner literarischen Auseinandersetzung 
mit Sophokles ein Szenario psychointerner Vorgänge nach und veran­
schaulicht diese anhand der Psycho-Logik einer Figur.

Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht« – Ödipus vor Freud

Beginnen wir mit der ödipalen Lesart der Erzählung, bevor wir uns im 
nächsten Kapitel der Frage widmen, wie Hofmannsthal dies vor und in 
Unterscheidung von Freud7 entwickeln konnte.

Der Protagonist des »Märchen[s] der 672. Nacht« ist ein 25-jähriger 
Kaufmannssohn. Dessen Eltern agieren zwar nicht aktiv als Figuren 
und sind somit nicht an der äußeren Handlung beteiligt, sie sind aller­
dings innerpsychisch in ihm wirkmächtig. Dem Text gelingt dies, in­
dem er ein rhetorisches Mittel einsetzt: die Allusion. Diese verweist auf 
die zugrunde liegende Dreieckskonstellation zwischen dem Protago­
nisten als Kind, der Mutter und dem Vater. So hat insbesondere die Fi­
gur der Mutter eine zentrale Funktion in der Erzählung: »[Der Kauf­
mannssohn] hatte sie [die alte Dienerin] gern, weil […] die Erinnerung 
an die Stimme seiner eigenen Mutter und an seine Kindheit, die er 
sehnsüchtig liebte, mit ihr umherging« (S. 16).8 Die starken Liebesge­

7 Vgl. hierzu Dorothee Kimmich, Psychologie, Psychoanalyse, Hysterie und Adoles­
zenz. In: HH, S. 19–22, hier S. 20; darüber hinaus vgl. Michael Fisch, Der Mythos vom 
Ödipus und seine Folgen. Von Sophokles und Sigmund Freud zu Michel Foucault. In: 
Ders., »Wer wusste je das Leben recht zu fassen«. Aufsätze zu Johann Wolfgang Goethe 
(1749–1832), Sigmund Freud (1856–1939) und Paul Celan (1920–1970). Berlin 2016, 
S. 25–45.

8 SW XXVIII Erzählungen 1, S. 13–30; im Haupttext fortlaufend zitiert mit Angabe 
der Seitenzahl.

94 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fühle des Protagonisten in Bezug auf seine Kindheit sind – nach einer 
ödipalen Lesart – zugleich mit der Mutter verknüpft und könnten in 
Zusammenhang mit einer ödipalen Krise stehen, die in der Passage zu 
Beginn des zweiten Teils anklingt. Dort wird der Zorn des Protago­
nisten deutlich, ein starker Affekt wirkt in ihm. Dabei stellt sich die 
Frage, warum er erregt ist und wogegen sich dieser Zorn richtet.

Er ging auf und ab, die zornige Erregung erhitzte ihn so, daß er seinen 
Rock und Gürtel abwarf und mit Füßen trat. Es war ihm, als wenn man 
seinen innersten Besitz beleidigt und bedroht hätte und ihn zwingen woll­
te, aus sich selber zu fliehen und zu verleugnen, was ihm lieb war. Er hat­
te Mitleid mit sich selbst und empfand sich, wie immer in solchen Augen­
blicken, als ein Kind. (S. 21)

Folgen wir einer ödipalen Lesart, so zeigt sich hier die übergroße Liebe 
zur Mutter, die als kostbarer »Besitz« (S. 21) in seinem Inneren erscheint. 
Als der Kaufmannssohn ein Knabe war, kämpfte er gleichsam mit dem 
Vater um die Gunst der Mutter. Die starke emotionale Bindung gegen­
über der Mutter tangierte die Vater-Sohn-Beziehung, weil bereits in der 
Kindheit eine Rivalität mit dem Vater entstand. Darüber hinaus lässt 
sich ein weiterer Grund für den Zorn erahnen, der ebenfalls in dieser 
Zeit zu verorten ist: die Schwäche des Vaters und dessen Abwesenheit in 
der Kindheit. Denn der Kaufmann erscheint als schwacher Vater für den 
Kaufmannssohn, weil er nicht für ihn da ist. Eine mögliche Ursache für 
die Schwäche des Vaters ist sein übermäßiges Besitzstreben. Zugleich 
könnte die Abhängigkeit von den Gegenständen und Ländereien die 
Angst ausgelöst haben, diese wieder zu verlieren. In der »angstvolle[n] 
Liebe« (S. 21) manifestierte sich somit die Schwäche des Vaters.  Der 
Besitz wäre insofern ein wirkmächtiger Faktor im Zusammenspiel zwi­
schen dem jungen Kaufmannssohn, der Mutter und dem Vater:

Er begriff zum erstenmal, was ihn als Knabe immer zum Zorn gereizt hat­
te, die angstvolle Liebe, mit der sein Vater an dem hing, was er erworben 
hatte, an den Reichtümern seines gewölbten Warenhauses, den schönen, 
gefühllosen Kindern seines Suchens und Sorgens, den geheimnisvollen 
Ausgeburten der undeutlichen tiefsten Wünsche seines Lebens. (S. 21f.)

Die materiellen Dinge werden als »schöne[], gefühllose[] Kinder[] sei­
nes Suchens und Sorgens« (S. 21) bezeichnet, mit denen der junge 
Kaufmannssohn um die Liebe des Vaters konkurrieren muss. Der 

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 95

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wunsch des Sohns, vom Vater gleichermaßen geliebt zu werden, wie er 
ihn liebt, erfüllt sich nicht: Dem Vater scheinen der Besitz der ange­
häuften Reichtümer und die Waren, die dieser als Kaufmann erwor­
ben hatte, wichtiger als sein Sohn zu sein. Der Kaufmann strebt da­
nach, diese Gegenstände anzuhäufen, hütet und umsorgt sie. Denn er 
braucht und liebt diese Besitztümer mehr als sein eigenes Kind, weil er 
davon abhängig ist. Aufgrund dieser Disposition des Kaufmanns ent­
wickelt sich in der Kindheit die Eifersucht des Kaufmannssohns auf 
die anderen »Kinder« (S. 21), die sein Vater besitzt. Als junger Mann 
erkennt er rückblickend die Ursache für seinen Zorn: Der schwache 
Vater war nicht für seinen Sohn da, als er ein Knabe war.

Der Ausdruck »was er erworben hatte« (S. 21) ließe sich auf die Ehe­
frau und damit die Mutter des Kaufmannssohns beziehen. Demnach 
könnte darin eine vage Angst des Vaters anklingen, seine Ehefrau, die 
er erobert und geheiratet hatte, an den Sohn zu verlieren. Wird die ödi­
pale Lesart weiterverfolgt, ließe sich das Konkurrieren um diese Frau 
demzufolge als ein ödipaler Kampf identifizieren. Der Kaufmannssohn 
fühlt sich »beleidigt«, »bedroht« (S. 21) und angegriffen durch etwas, 
das für ihn nicht greifbar ist. Dies könnte insoweit auf ein latent vor­
handenes ödipales Begehren hindeuten, das unkontrolliert in der Psy­
che vonstattengeht, wobei die Gedanken dem Bewusstsein nicht zu­
gänglich sind. Im Moment, wenn seine Kindheit plötzlich aufscheint 
(S. 21), wird er gleichsam zurückversetzt in die emotionale Situation als 
Minderjähriger. Zugleich ließe sich dieser innerpsychische Vorgang da­
hingehend deuten, dass seine verborgenen ödipalen Wünsche in gewis­
ser Weise erneut aufscheinen. Sofern der Kaufmannssohn als junger 
Erwachsener ähnlich empfindet wie als Kind, käme dies einem Rück­
fall auf das kindliche Niveau gleich und somit auf jene zeitliche Ebene, 
in der die Fixierung stattgefunden und die ödipale Krise ihren Ur­
sprung hat. Diese Argumentationslogik impliziert, dass er bereits als 
kleiner Junge in Konkurrenz zum Vater trat, weil er die Mutter für sich 
haben wollte; darauf könnte auch der beständige Zorn in der Kindheit 
hindeuten. Vor diesem Hintergrund würde es sich um Selbstmitleid 
(S. 21) handeln, weil er nicht das bekommt, was er begehrt. Dement­
sprechend fühlte sich der Sohn als Kind bisweilen vom Vater, der als 
Kaufmann häufig unterwegs war, emotional vernachlässigt. Falls der 

96 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kaufmannssohn während der Abwesenheit des Vaters zeitweise dessen 
Rolle einnahm, könnte er mitunter der wichtigere Mann für die Mut­
ter geworden sein. Insofern könnte die »angstvolle Liebe« (S. 21) des 
Vaters die Angst bedeuten, die Ehefrau an den Sohn zu verlieren. 
Auch hier deutet sich die Schwäche des Vaters an. Diese Problemlage 
steigert sich schließlich bis zum finalen (tödlichen) Kampf um die Ehe­
frau bzw. Mutter. In diesem Szenario verschieben sich die Macht- und 
Kräfteverhältnisse zugunsten des Kaufmannssohns: Der Kaufmann er­
scheint als schwacher Vater, der Sohn als der Überlegene.

Er begriff, daß der große König der Vergangenheit hätte sterben müssen, 
wenn man ihm seine Länder genommen hätte,  die er durchzogen und 
unterworfen hatte vom Meer im Westen bis zum Meer im Osten, die er zu 
beherrschen träumte und die doch so unendlich groß waren, daß er keine 
Macht  über  sie  hatte  und  keinen  Tribut  von  ihnen  empfing,  als  den 
Gedanken, daß er sie unterworfen hatte und kein anderer als er ihr König 
war. (S. 22)

Diese Gedanken über den Tod des Vaters sind im Kontext von Macht, 
Herrschaft und Unterwerfung verortet. So sind verschiedene Interpreta­
tionen für den »sehr großen König der Vergangenheit« (S. 18) denkbar. 
Zum einen kann damit ein König, der in der Vergangenheit gelebt hat, 
gemeint sein. Oder es handelt sich um die individuelle Vergangenheit 
und damit um die Kindheit des Kaufmannssohns – eine Zeitspanne, die 
ihn  stark  geprägt  hat,  die  für  ihn  noch immer  präsent  ist  und ihn 
beherrscht. Des Weiteren kann die Vergangenheit als ein sehr großer 
König interpretiert werden – als eine machtvolle Person, die den Prota­
gonisten beherrscht. Entsprechend einer Analogisierung von König und 
Vater – respektive Kriegsherr und Patriarch – wäre es der Vater des 
Kaufmannssohns, der Macht über seinen Sohn ausübt und als übergroße 
Vaterfigur wirkt. Der große König als Kriegsherr, der andere Länder 
unterworfen hatte, kann assoziiert werden mit dem Vater als mächtiges 
Familienoberhaupt: Analog zu einem Kriegsherrn kommt der Patriarch 
einem Herrscher über seine Familie gleich. Das Verb ›unterwerfen‹ ist 
deutlich  stärker  als  ›erwerben‹ (s.o.,  vgl.  S. 22),  es  entstammt einem 
militärischen Kontext und impliziert eine Steigerung bzw. markiert eine 
Zuspitzung der Lage. Wenn der Vater die Macht verloren und seine 
Herrschaft an den Sohn hätte abgeben müssen, hätte dies den Tod des 
Königs respektive des Vaters bedeutet. Aus der Perspektive des Sohns 

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 97

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt der Tod des Vaters gewissermaßen die Voraussetzung dar, um die 
Mutter für sich gewinnen zu können, zu erobern und seine ödipalen 
Wünsche zu erfüllen. Unter der Annahme einer ödipalen Konstellation 
richtet  sich dementsprechend das  Begehren des  jungen Kaufmanns­
sohns auf seine Mutter, wobei dieser inzestuöse Wunsch als ein Phantas­
ma in der Psyche verortet ist und sich daher der bewussten Kontrolle 
entzieht. Diese Problemlage zeigt sich als ein verinnerlichter, die Kind­
heit überdauernder Konflikt. Eigene sexuelle Wünsche des Kaufmanns­
sohns als Kind werden unterdrückt, und er tritt in Konkurrenz zum 
Vater, sodass dieser als Nebenbuhler erscheint.

Auch aus der Lebensweise des Kaufmannssohns ließe sich schlussfol­
gern, dass er eine in psychischer Hinsicht krisenhafte Lebensphase zu 
bewältigen versucht, indem er eine alternative (quasi-familienähnliche) 
soziale Gruppe wählt, mit der er in häuslicher Gemeinschaft zusammen­
lebt. Im Unterschied zu einer Familie stehen der Kaufmannssohn und 
seine vier Diener:innen nicht in einem natürlichen Verwandtschaftsver­
hältnis zueinander. Unter der Prämisse, dass die Konstellation Kauf­
mannssohn–Diener–Dienerinnen  einer  Mehrfachbesetzung  gleicht, 
könnten die Diener:innen projektive Flächen für den Kaufmannssohn 
darstellen:9 Der alte Diener vertritt demnach ersatzweise den Vater; die 
alte Dienerin, seine Haushälterin, nimmt stellvertretend die Stelle der 
Mutter ein. Den beiden jungen Dienerinnen kommt sodann die Rolle 
von Schwestern zu. Durch die fehlende inzestuöse Aufladung der Ge­
meinschaft und das künstliche Verhältnis zwischen dem alten Diener 

9 Die Diener:innen wurden in Forschungsbeiträgen verschieden interpretiert: Maximi­
lian Bergengruen weist in diesem Kontext auf die Metaphysik des Unbewussten hin. Dass 
Menschen an einem überindividuellen Unbewussten des Lebens teilhaben und einander als 
Unbewusstes beeinflussen können, führt Bergengruen auch am Beispiel des »Märchen[s] 
der  672.  Nacht«  aus;  vgl.  Maximilian  Bergengruen,  Mystik  der  Nerven.  Hugo  von 
Hofmannsthals literarische Epistemologie des ›Nicht-mehr-Ich‹. Freiburg i.Br. 2010, S. 20. 
Zum Konzept eines universalen Unbewussten der Natur vgl. ebd., S. 19. Auch Ralf Simon 
widmet sich dieser Passage und vertritt die These, dass eine Missbrauchsszene zugrunde 
liegt, die die Vorgeschichte darstellt.  Simon zufolge repräsentiert die Dienerschaft die 
Konstituenten einer traumatischen Urszene: »Die Urszene ist die eines Kindesmißbrauchs: 
Der Kaufmannssohn wurde von seinem Vater vergewaltigt« (Simon, Die Szene der Einfluß-
Angst und ihre Vorgeschichten [wie Anm. 6], S. 70). Durch diese Gewalterfahrung in der 
Kindheit wurde der Protagonist traumatisiert, so Simon; vgl. ebd, S. 70–73. Dieser These 
Simons stimme ich nicht zu, weil viele Textsignale auf einen ödipalen Konflikt im Inneren 
der Figur hindeuten – also nicht auf eine Vergewaltigung.

98 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und dem Protagonisten als dessen Dienstherr tritt der ödipale Konflikt 
zwar zunächst nicht in Kraft, er bricht dann aber im zweiten Teil der 
Erzählung durch. Der Kaufmannssohn fürchtet sich davor, »eines dieser 
Wesen [seinen alten Diener oder eine seiner Dienerinnen, Anm. M.S.] zu 
verlieren,  mit  denen er  durch die  Gewohnheit  und andere geheime 
Mächte völlig zusammengewachsen war« (S. 21). Ein bedrohlicher Ge­
danke löst »zornige Erregung« (S. 21) aus. Chiffriert hat er Angst davor, 
dass ihm die Mutter oder der gute Vater weggenommen werden könnte. 
Denn aufgrund seiner verborgenen ödipalen Wünsche drohen Ausein­
andersetzungen, Streit und der Bruch mit seinem Vater – stets vorausge­
setzt, dass dies ödipal gelesen wird. Als der Kaufmannssohn älter wird, 
reflektiert er dieses ödipale Begehren, das sich »halbunbewußt[]« (S. 21) 
in ihm vollzieht und daher für ihn unsagbar ist. Dabei nehmen wiederum 
die Diener:innen als Projektionsflächen eine zentrale Funktion ein, denn 
sie werden für den Protagonisten zu Spiegeln seiner selbst. Indem sie ihn 
mit seinen eigenen existenziellen Ängsten konfrontieren, initiieren sie 
den Prozess der Selbstreflexion:10

Er sah schon seine vier Diener aus seinem Hause gerissen und es kam 
ihm vor, als zöge sich lautlos der ganze Inhalt seines Lebens aus ihm, alle 
schmerzhaftsüßen Erinnerungen, alle halbunbewußten Erwartungen, al­
les Unsagbare, um irgendwo hingeworfen und für nichts geachtet zu wer­
den wie ein Bündel Algen und Meertang. (S. 21)

Der Kaufmannssohn imaginiert, für wertlos gehalten und missachtet 
zu werden, und antizipiert seine Bestrafung durch eine größere, mäch­
tigere Instanz. Diese Andeutung (S. 21) kann als eine Vorausdeutung 
und Vorahnung verstanden werden, wenn am Ende die Bestrafung 
durch den Tritt des Pferds erfolgt, infolgedessen der Kaufmannssohn 
in einer trostlosen Lage in einer unwürdigen Umgebung stirbt. Im Ge­
gensatz zu seinem Leben, als er stets umgeben und umsorgt war von 
seiner Dienerschaft, bleibt er am Lebensende allein, fast unbeachtet 
und findet einsam den Tod (S. 30).

Im Rahmen der eingeschlagenen Richtung ließe sich argumentie­
ren, dass sich das ödipale Begehren in der Szene im Juwelierladen 

10 Vgl. Steffen Burk, Private Kunst. Hermetisierung und Sakralisierung der Literatur um 
1900. Baden-Baden 2019, S. 294.

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 99

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutlich zeigt. Dort sieht der Kaufmannssohn Schmuck, der eine Asso­
ziation auslöst und »ihn irgendwie an die alte Frau erinnerte« (S. 23). 
Er beschließt, den Schmuck für diese Frau, seine alte Dienerin, zu kau­
fen; diese ließe sich mit seiner Mutter assoziieren. Dass er ihr den 
Schmuck schenken will, wäre demnach ein starkes Argument für die 
ödipale Lesart; denn es ist der Sohn, der um die Gunst seiner Mutter 
wirbt. In der Juwelierladen-Passage lässt sich eine Ambivalenz erken­
nen in Bezug auf zwei verschiedene Frauen, für die der Kaufmanns­
sohn Schmuck als Geschenk kauft: »altmodischen Schmuck« für »die 
alte Frau« (S. 23) und ein dünnes, goldenes Kettchen für die »junge[] 
Königin« (S. 23). In dieser jungen Frau sieht er das ältere der beiden 
Mädchen, seine etwa 17 bis 18 Jahre alte Dienerin. Ihre Schönheit 
zieht ihn an, sie affiziert ihn; er findet sie begehrenswert und spürt 
Sehnsucht, kein Verlangen. Dies ist eine Parallelstelle zur Szene, in der 
der Kaufmannssohn ihr Bild im Spiegel11 sieht:

Einmal erblickte er die Größere in einem geneigten Spiegel; […] [sie 
schien] wie eine Königin im Kriege. Er wurde ergriffen von ihrer großen 
Schönheit, aber gleichzeitig wußte er deutlich, daß es ihm nichts bedeuten 
würde, sie in seinen Armen zu halten. Er wußte es überhaupt, daß die 
Schönheit seiner Dienerin ihn mit Sehnsucht, aber nicht mit Verlangen 
erfüllte […]. [Ein süßer] Reiz [lag] […] in der Schönheit seiner Dienerin […], 
die ihn verwirrte und beunruhigte. (S. 20)

Zentral ist die Gedankenverbindung in Bezug auf »die alte Frau« 
(S. 23), die der Eltern-Generation zugeordnet werden kann; denn sie er­
scheint als die Königin, die zum König – seinem Vater – gehört:

Plötzlich fiel sein Blick auf einen altmodischen Schmuck aus dünnem 
Gold mit einem Beryll verziert, der ihn irgendwie an die alte Frau erinner­
te. Wahrscheinlich hatte er ein ähnliches Stück aus der Zeit, wo sie eine 
junge Frau gewesen war, einmal bei ihr gesehen. (S. 23)

Diese Assoziationen sind von einer Überlagerung der Zeiten geprägt: 
Die alte Mutter und die Mutter, als sie noch jung war, verschmelzen 
darin. Eine mögliche Erklärung wäre, dass dies die Zeit war, als sein 

11 Dieses Motiv findet sich auch auf dem Bucheinband der Ausgabe von 1904/05; vgl. 
Volker Mergenthaler, Das ›Verlangen nach der Fortsetzung‹. Begehren, Erzählen, »Die 
Zeit« und Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht«. In: HJb 22, 2014, S. 259–283, hier 
S. 259–261.

100 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vater sie kennenlernte. Dabei geht es um Begehren, Liebeswerben 
und Partnerwahl. Wenn der Kaufmannssohn an eine junge Frau – 
eine andere Frau als seine Mutter – denkt, sucht er seine Rolle und 
vergleicht sich mit dem Vater. Der ödipale Konflikt als hemmendes 
Element führt entsprechend dieser Argumentationslogik dazu, dass 
der Kaufmannssohn nicht frei ist für einen eigenen Weg oder eine 
eigene Liebesbeziehung. Dass er Schmuck für die Mutter kauft, zeigt 
die verborgenen ödipalen Wünsche, die ihn auch als 25-Jährigen noch 
umtreiben. Ein weiteres Indiz wäre das Fortbestehen des Konflikts 
bis zu diesem Alter von 25 Jahren; dass ein Stagnieren statt einer Ent­
wicklung zu erkennen ist, würde ebenfalls für eine Krise sprechen.12 

Hinzu kommt, dass der Protagonist namenlos bleibt und stets als ›der 
Kaufmannssohn‹ bezeichnet wird. Diese Antonomasie verweist darauf, 
dass er nur der Sohn eines Kaufmanns ist, keinen Beruf hat und kein 
eigenständiger erwachsener Mann ist. So hat er sich nicht von seinen 
Eltern abgelöst und sich auch nicht zu einer eigenständigen Persönlich­
keit entwickelt – auch darauf basiert der Konflikt.

Im Kontrast zwischen der alten und der jungen Frau deutet sich das 
ambivalente Verhältnis  zwischen der Mutter und einer potenziellen, 
geeigneten Partnerin an. Vor diesem Hintergrund lässt sich erklären, 
warum der Protagonist im Spiegel das Bild des Mädchens imaginiert, 
warum er in ihr eine »junge[] Königin« (S. 23) sieht und ihr Schmuck 
schenken will.  Der Kaufmannssohn antizipiert,  dass  er  selbst  dieser 
junge König und das Mädchen die Königin ist. So sieht er in ihr nicht 
seine Dienerin, sondern vielmehr eine potenzielle Geliebte oder Gefähr­
tin,  um die er  werben will.  Demzufolge thematisiert  Hofmannsthals 
Erzählung im Kern ein Liebesbegehren, die Suche nach einer Erwide­
rung der Liebesgefühle.  Die Stadt als ein Raum im Unterbewussten 
erscheint unschön und reizlos, die Umgebung wirkt öde und trist. Alles 
um den Protagonisten herum ist langweilig und eintönig. Im Gegensatz 
dazu erscheint  der  fremde Garten beim Blick  aus  dem Fenster  des 
Juwelierladens verführerisch. Der »sehr schön gehaltene[] Gemüsegar­

12 Steinlein legt den Fokus auf die Lebenskrise des Helden, symbolisch zu verstehen­
de Schwellenübertritte, Initiationsschritte und Schwellenhüter-Figuren im Kontext der 
Adoleszenzliteratur; vgl. Steinlein, Gefährliche »Passagen« (wie Anm. 4), S. 65.

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 101

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten« (S. 24) kann als eine Anspielung auf Fruchtbarkeit gelesen werden. 
»Er  bekam sogleich  Lust« (S. 24),  in  die  Glashäuser  hineinzugehen. 
Hierin ist die Verlockung, sich dem Unbekannten und Reizvollen zuzu­
wenden, erkennbar – die Hinwendung zur Frau sowie das Liebesbegeh­
ren. Wie ein guter Vater führt der Juwelier den Kaufmannssohn auf das 
unbekannte Terrain, auf das er sich begeben will, also in die Welt hinaus. 
Danach wird er mit seiner Angst konfrontiert, als er sich etwas Unbe­
kanntem zuwendet – einer Frau. Obwohl der Kaufmannssohn zunächst 
fasziniert ist von den fremden, exotischen Pflanzen im Glashaus mit dem 
unbekannten Blattwerk und es als reizvoll empfindet, wird er von Angst 
erfasst. Entsprechend der Argumentationslogik wäre der Anblick des 
Mädchens im Glashaus mit der frühen Furcht verknüpft, die er selbst als 
ein »höchstens vierjähriges kleines« (S. 24) Kind verspürte. Hier könnte 
der Ursprung seines ödipalen Konflikts vermutet werden.

Verfolgten wir die ödipale Lesart weiter, ließe sich das Pferd13 mit 
dem übermächtigen Vater identifizieren. Der Tritt des Pferds in die 
Lenden käme folglich einer Bestrafung durch ihn gleich. Der Kauf­
mannssohn sucht eine Münze in seiner Tasche, wobei »ein plötzlicher, 
undeutlicher Gedanke ihn hemmte« (S. 29). Durch eine Handbewe­
gung fällt der Schmuck unbeabsichtigt aus der Tasche (S. 29), was 
nicht bewusst geschieht. Die Ursache für diese psychisch bedingte 
Hemmung, durch die seine Hand den Schmuck fallen lässt, ist eine 
plötzlich aufblitzende Erinnerung. Der Kaufmannssohn hat wertvollen 
Schmuck und will ihn der Mutter schenken, um sie zu erobern. Dieses 
Vorhaben wird jedoch bereits im Voraus verhindert, bevor das Schen­
ken sanktioniert würde. Der Kaufmannssohn ahnt, dass der Vater es 
nicht tolerieren würde, wenn er seiner Mutter etwas schenkte wie einer 
Geliebten. Deshalb wirft er den Schmuck eher unbeabsichtigt dem 
Pferd unter die Füße. Im nächsten Moment tritt das Pferd ihn in die 
Lenden – eine Gewalteinwirkung mit tödlichen Folgen.14 Bei dieser 

13 Die Forschung hat das Pferd verschieden interpretiert: Cohn betrachtet das Pferd 
als Symbol für den Vater; vgl. Cohn, »Als Traum erzählt« (wie Anm. 1), S. 301. Im Unter­
schied dazu symbolisiert das Pferd nach Auffassung Wielthölters die imaginierte Mutter; 
vgl. Wielthölter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des Subjekts (wie Anm. 3), S. 45.

14 Diese Passage fasst die Forschung überwiegend als eine Kastrationsszene auf, die 
tödlich endet: Cohn zufolge agiert das Pferd hier stellvertretend für den Vater als strafen­

102 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konfrontation mit der angreifenden Instanz dringt der Kaufmanns­
sohn nun gleichsam ins innere Zentrum seines Kriegs gegen den Kö­
nig15 vor, und am Ende findet der finale Kampf um Leben und Tod 
statt. Ähnlich wie das Mädchen im Glashaus wirkt das Pferd zornig 
und boshaft. Der Kaufmannssohn sieht sich in der Rolle des kleinen 
Kindes; der Gegner – das Pferd – ist wie seine Eltern deutlich größer 
als er selbst. Der Kauf von Schmuck für die Mutter und die Absicht, 
ihr diesen zu schenken, sind also folgenreich; die Konsequenz daraus 
wäre, dass er von einer übermächtigen Instanz, die gemäß einer ödipa­
len Lesart an Stelle des Vaters agiert, angegriffen, für sein ödipales Be­
gehren bestraft und getötet wird. Daher liegt die Vermutung nahe, dass 
der Vater auch nach seinem Tod Macht über ihn hat und ihn noch im­
mer angreift. Unausweichlich führt das Handeln des Protagonisten zur 
Zuspitzung des Konflikts und zum tragischen Ende.

Wie einleitend schon gesagt: Ödipale Lesarten wie diese müssen 
sich den Vorwurf16 gefallen lassen, dass sie ahistorisch mit Begriffen 
argumentieren, die Freud erst zu einem späteren Zeitpunkt (1897)17 

de Instanz, die den Kaufmannssohn kastriert; vgl. Cohn, »Als Traum erzählt« (wie 
Anm. 1), S. 301. Hingegen argumentiert Wielthölter, dass die als überwältigend imagi­
nierte Mutter dem Kaufmannssohn mit der Kastration droht, womit sie die Unterwer­
fung ihres Sohns bezweckt; vgl. Wielthölter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des Sub­
jekts (wie Anm. 3), S. 45. Simon deutet den Tritt des Pferdes als eine »Kastrationsszene, 
letale Konsequenz der anfänglichen Vergewaltigung, in der der Sohn zum Mädchen ge­
macht wurde« (Simon, Die Szene der Einfluß-Angst und ihre Vorgeschichten [wie 
Anm. 6], S. 71).

15 Auch Janz widmet sich dieser Konfrontation am Ende der Erzählung und formu­
liert die These vom Krieg des Sohns gegen den Vater; vgl. Janz, »Das Märchen der 672. 
Nacht« (wie Anm. 2), S. 128–148.

16 Vgl. Wolfgang Nehring, Das Unheimliche in Hofmannsthals frühen Erzählungen. 
Zum Zusammenhang von Form und Gehalt. In: Studia austriaca 9, 2001, S. 9–23, hier 
S. 19f.

17 Im Jahr 1895 beschäftigt sich Freud noch nicht mit Sophokles’ »König Oedipus«. 
Als Gründungsstelle für den sog. ›Ödipuskomplex‹ gilt in der Forschung ein Brief Freuds 
im Jahr 1897 an Wilhelm Fließ: Sigmund Freud, Brief Nr. 71 vom 15. Oktober 1897. In: 
Ders., Aus den Anfängen der Psychoanalyse. Briefe an Wilhelm Fließ. Abhandlungen 
und Notizen aus den Jahren 1887–1902. Hg. von Marie Bonaparte et al. London 1950, 
S. 235–239. Darin bemerkt Freud »die Verliebtheit in die Mutter und die Eifersucht ge­
gen den Vater« (ebd., S. 238) bei sich selbst und verallgemeinert: »[D]ie griechische Sage 
[»König Oedipus« von Sophokles, Anm. M.S.] greift einen Zwang auf, den jeder aner­
kennt, weil er dessen Existenz in sich verspürt hat. Jeder […] war einmal im Keime und 
in der Phantasie ein solcher Ödipus« (ebd.). Freuds Theorie des ›Ödipuskomplexes‹ ent­

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 103

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einführt, zumal Hofmannsthal Freud damals noch nicht gelesen hat.18 

Daher soll im nächsten Kapitel nach einer historischen Herleitung 
gesucht werden.

Abb. 1: Sophokles, König Oidipus. Für den Schulgebrauch erklärt von Gustav Wolff, bear­
beitet von Ludwig Bellermann. 3. Aufl. Leipzig 1885.

Freies Deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum, Nachlass Hugo von Hof­
mannsthal, Bibliothek: *1918 (Band mit Besitzvermerk). Foto: © Freies Deutsches Hoch­
stift / Frankfurter Goethe-Museum.19

stand über mehrere Jahrzehnte; vgl. Frauke Berndt und Almut-Barbara Renger, Ödipus. 
In: Handbuch Literatur & Psychoanalyse. Hg. von Frauke Berndt et al. Berlin / Boston 
2017, S. 280–304.

18 Hofmannsthal bittet seinen Freund Hermann Bahr in einem undatierten Brief um 
die »Studien über Hysterie« (1895) von Freud und Breuer – bekanntlich im Jahr 1902; 
vgl. Hugo von Hofmannsthal, Brief Nr. 110 an Hermann Bahr. In: B II, S. 142.

19 Abb. 1 zeigt eine Aufnahme, die Frau Esther Woldemariam im Hofmannsthal-
Archiv (Freies Deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum) dankenswerterweise 
erstellt hat.

104 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthals Beschäftigung mit dem antiken Ödipus-Stoff

Ich möchte im Folgenden die These vertreten, dass das im Jahr 189520 

entstandene »Märchen der 672. Nacht« eine literarische Auseinander­
setzung mit Sophokles’ »König Oedipus« darstellt. Wichtig ist der Be­
fund, dass Hofmannsthal zu diesem Zeitpunkt bereits Sophokles gele­
sen hatte. So ist Hofmannsthal die ödipale Thematik aufgrund seiner 
Antikenrezeption bekannt, denn er hat Sophokles’ »König Oedipus« in 
der Schule übersetzt und sich früh mit dem Ödipus-Stoff beschäftigt. 
Die Anverwandlung des sophokleischen »Oedipus Rex« ist im Kontext 
von Hofmannsthals Auseinandersetzung mit der Antike und seiner Be­
schäftigung mit dem griechischen Drama zu sehen. In Hofmannsthals 
Bibliothek befindet sich ein broschiertes Exemplar von Sophokles’ an­
tiker Tragödie mit dem Titel »König Oidipus. Für den Schulgebrauch 
erklärt von Gustav Wolff, bearbeitet von Ludwig Bellermann. 3. Aufl. 
Leipzig 1885«.21 Dieser Band aus dem Jahr 1885 enthält Anstreichun­
gen sowie handschriftliche Annotationen (»vereinzelte Marginalien als 
Metrik- und Übersetzungshilfen«,22 wie die Herausgeber Wolfgang 
Nehring und Klaus E. Bohnenkamp in den »Erläuterungen« konstatie­
ren) und weist starke Gebrauchsspuren auf. Daher handelt es sich ver­
mutlich um ein Schulbuch Hofmannsthals.23 Dieses Exemplar aus Hof­
mannsthals Handbibliothek ist mit einem eingeklebten Besitzvermerk 
versehen und wird im Hofmannsthal-Archiv im Freien Deutschen 
Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum in Frankfurt a.M. verwahrt 
(Abb. 1). Bei der Durchsicht dieses Archivales habe ich folgenden Hin­
weis entdeckt: Handschriftlich ist mit Bleistift das Datum »3.6.87«24 

am Rand notiert (s. Abb. 2); es ist davon auszugehen, dass diese Blei­
stiftergänzung von seiner Hand stammt. Zu diesem Zeitpunkt ist Hof­
mannsthal (geboren am 1. Februar 1874) 13 Jahre alt und Schüler des

20 Vgl. Ellen Ritter, Varianten und Erläuterungen. Das Märchen der 672. Nacht. In: 
SW XXVIII Erzählungen 1, S. 201–214, hier S. 201.

21 Sophokles, König Oidipus. Für den Schulgebrauch erklärt von Gustav Wolff, bear­
beitet von Ludwig Bellermann. 3. Aufl. Leipzig 1885.

22 Wolfgang Nehring und Klaus E. Bohnenkamp, Varianten und Erläuterungen. Kö­
nig Ödipus. In: SW VIII Dramen 6, S. 667–726, hier S. 667.

23 Vgl. ebd.
24 Sophokles, König Oidipus (wie Anm. 21), S. 87.

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 105

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 2: Sophokles, König Oidipus. Für den Schulgebrauch erklärt von Gustav Wolff, bear­
beitet von Ludwig Bellermann. 3. Aufl. Leipzig 1885, S. 87.

Freies Deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum, Nachlass Hugo von Hof­
mannsthal, Bibliothek: *1918 (Band mit Besitzvermerk). Foto: © Freies Deutsches Hoch­
stift / Frankfurter Goethe-Museum.25

106 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akademischen Gymnasiums in Wien. Es ist wahrscheinlich, dass Hof­
mannsthal in dieser Klassenstufe im Unterricht Sophokles aus dem 
Altgriechischen übersetzt. Wenn die Annotation aus dem Schulunter­
richt stammt, könnte das Datum 3. Juni 1887 den Termin für eine 
Hausaufgabe oder Prüfung bezeichnen.

Weitere Textquellen zeigen, dass sich Hofmannsthal bereits früh 
und kontinuierlich mit dem Ödipus-Stoff beschäftigt. Im Mai 188726 

besucht er die Aufführung des sophokleischen »König Oedipus« in 
der Übersetzung von Adolf Wilbrandt27 im Wiener Burgtheater. Zu 
dieser Zeit plant Hofmannsthal wohl noch keine eigene Bearbeitung 
des Ödipus-Stoffes, obwohl er sich mit verschiedenen antiken griechi­
schen Dramen auseinandersetzt.28 Hofmannsthals Sophokles-Lektüre 
im Jahr 1892 belegen Briefe an Richard Beer-Hofmann,29 Gustav 
Schwarzkopf 30 und Marie Herzfeld.31

So sind ihm das Ödipus-Drama und die Ödipus-Gestalt früh als 
ein Bestandteil des tradierten Bildungsgutes präsent. Beispielsweise er­
innert er sich, als er im September 1892 nach seiner Reifeprüfung auf 
einer Reise in Orange ist, an eine Aufführung des Ödipus-Dramas.32 

1892 beschreibt er in einem Tagebucheintrag ein offenbar eindrückli­
ches Erlebnis auf einer Reise durch die Provence: »So hat es rings 

25 Ich danke Frau Dr. Katja Kaluga (Freies Deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-
Museum) für die Unterstützung bei der Recherche im Hofmannsthal-Archiv.

26 Dies belegt ein Brief Hofmannsthals an Gabriele Sobotka vom 7. Mai 1887; vgl. 
Nehring / Bohnenkamp, Varianten und Erläuterungen. König Ödipus (wie Anm. 22), 
S. 667f.

27 Hofmannsthal verwendet später jedoch die Übersetzung von Hartung (Sophokles, 
König Oedipus. Griechisch mit metrischer Übersetzung und prüfenden und erläutern­
den Anmerkungen von Johann Adam Hartung. Leipzig 1851).

28 Vgl. Nehring / Bohnenkamp, Varianten und Erläuterungen. König Ödipus (wie 
Anm. 22), S. 668.

29 Vgl. Hugo von Hofmannsthal, Brief vom 26. Juni 1892 an Richard Beer-Hofmann. 
In: BW Beer-Hofmann, S. 7f.

30 Vgl. Hugo von Hofmannsthal, Brief Nr. 25 vom 17. Juli 1892 an Gustav Schwarz­
kopf. In: B I, S. 47f.

31 Vgl. Hugo von Hofmannsthal, Brief Nr. 8 vom 21. Juli 1892. In: BW Herzfeld, S. 28.
32 Vgl. Nehring / Bohnenkamp, Varianten und Erläuterungen. König Ödipus (wie 

Anm. 22), S. 667.

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 107

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um den Engpaß ausgesehen, wo Ödipus dem Vater begegnete«.33 Die 
»Ruinen«34 wie auch die Landschaft lösen beim jungen Hofmannsthal 
eine Assoziation aus und regen seine Fantasie an, sodass er an Sopho­
kles denkt und sich vor dem inneren Auge den historischen Ort in 
Griechenland ausmalt. Diese Reiseeindrücke aus dem Herbst 1892 
erscheinen in produktionsästhetischer Hinsicht für den zweiten Teil 
des 1895 entstandenen »Märchen[s] der 672. Nacht« prägend: Zum 
einen sind auch hier der Scheideweg und die Wegenge von zentraler 
Bedeutung, denn sie finden sich thematisch in der Glashaus-Passage 
wieder. Zum anderen beeinflussen Hofmannsthals Reiseerfahrungen 
die Art der Darstellung, denn »Das Märchen der 672. Nacht« ist traum­
förmig erzählt; die Erzählung führt eine Reise vor, hier allerdings eine 
Reise ins Innere. So erkundet sie die Psyche des Protagonisten auf ge­
nuin literarische Weise; das Erzählen funktioniert wie ein Ineinander­
gleiten von Ereignissen in Träumen. Hofmannsthal erachtet Träume 
und innerpsychische Prozesse als essenziell, sodass er Träume und 
Reisen engführt: In seinem Tagebuch reflektiert er 1892 über »den 
seltsamen, sinnlosen Reiz der Träume […]. Ich glaube, so […] erlebt 
man sie [Reisen] […]. Darum haben auch Reiseerinnerungen nachher 
für uns selbst diesen sonderbar traumhaften Charakter, so fremd, wie 
nicht wirklich gewesen«.35 Auch beim »Märchen der 672. Nacht« ent­
steht ein Eindruck vom »sonderbar traumhaften Charakter«.36 Dass 
Hofmannsthal den Text dezidiert als eine Traumerzählung konzipiert, 
zeigen Briefe, in denen er »das Traumhafte«37 und die »traumhafte 
Raschheit«38 betont. Ob es sich insbesondere beim zweiten Teil um 
eine reine Imagination des Protagonisten handelt, lässt sich von daher 
nicht klären. Es bleibt bis zum Ende unklar, ob er real ins Glashaus 
hineingerät oder aber dieses rätselhafte Ereignis nur imaginiert oder 

33 Hugo von Hofmannsthal, Südfranzösische Eindrücke. In: P I, S. 77–82, hier S. 82. 
In diesem Tagebucheintrag vom 16. September 1892 schreibt Hofmannsthal über seine 
Reise durch Südfrankreich im September 1892 nach dem Abitur.

34 Ebd.
35 Ebd., S. 77.
36 Ebd.
37 Hugo von Hofmannsthal, Brief Nr. 130 an den Vater. In: B I, S. 170.
38 Hugo von Hofmannsthal, Brief vom 27. April 1895 an Richard Beer-Hofmann. In: 

BW Beer-Hofmann, S. 45.

108 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


träumt. Auch Arthur Schnitzler hebt in einem Brief 1895 anerkennend 
hervor, dass das »Märchen der 672. Nacht« traumförmig erzählt sei:

[Diese Erzählung prägt] in wunderbarer Weise das fahle Licht des Traums, 
dessen rätselhafte wie verwischte Übergänge und das eigene Gemisch von 
Deutlichkeit der geringen und Blässe der besondern Dinge, das eben dem 
Traum zukommt. Sobald ich mir die Erlebnisse des Kaufmannssohnes als 
Traum vorstelle, werden sie mir höchst ergreifend; […] die Empfindungen 
des Kaufmannssohnes sind wie im Traum geschildert; die unsägliche Un­
heimlichkeit, die irgend ein Weg, ein Kindergesicht, eine Tür annehmen 
kann, wenn man sie träumt, finden kaum im wachen Leben ein Analo­
gon. (Herv. M.S.)39

Neben dem Interesse an psychischen Vorgängen ist ein weiterer Fak­
tor für Hofmannsthals Schreiben von Bedeutung: das Adaptieren an­
tiker Mythen,40 insbesondere die Anverwandlung des Ödipus-Stoffs. 
Hofmannsthal gestaltet antike Vorlagen neu und setzt sich literarisch 
mit antiken Mythen auseinander. Dieses Verfahren ist typisch für Hof­
mannsthals Œuvre. Sein Interesse richtet sich auf den Ödipus-Stoff, 
den er überträgt und für die Bühne neu bearbeitet.41 Hofmannsthal 
plant neben seinem Drama »Ödipus und die Sphinx« (ED 1905/06) 
auch eine freie Übersetzung von Sophokles’ »König Oedipus« als Teil 
einer Ödipus-Trilogie.42

Hofmannsthals Kenntnis der europäischen Literatur ist einerseits 
Grundlage seiner Arbeit, andererseits motiviert ihn die Tradition zu 
modernen Transformationen.43 Im Unterschied zur sophokleischen 
Tragödie, wo der tragische Held Ödipus unwissentlich seine Mutter 
Iokaste ehelicht, ist Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht« anders 

39 Arthur Schnitzler, Brief vom 26. November 1895 an Hugo von Hofmannsthal. In: 
BW Schnitzler, S. 63f.

40 Zum Zusammenhang Sophokles-Hofmannsthal in »Elektra« vgl. Antonia Eder, 
Der Pakt mit dem Mythos. Hugo von Hofmannsthals ›zerstörendes Zitieren‹ von Nietz­
sche, Bachofen und Freud. Freiburg i.Br. 2013.

41 Der Erstdruck erschien 1907 unter dem Titel »Ödipus, der König. Tragödie von 
Sophokles mit einiger Freiheit übertragen und für die neuere Bühne eingerichtet« in der 
Österreichnischen Rundschau.

42 Vgl. Nehring / Bohnenkamp, Varianten und Erläuterungen. König Ödipus (wie 
Anm. 22), S. 667–684.

43 Vgl. Elsbeth Dangel-Pelloquin, Biographie. Hugo von Hofmannsthal. In: Website 
der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft, https://www.hofmannsthal.de/biographie/ 
[22. Mai 2023].

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 109

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hofmannsthal.de/biographie
https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hofmannsthal.de/biographie


angelegt, sodass es nicht zum Inzest kommen kann. Denn die Mutter 
des Kaufmannssohns tritt nicht als Figur in Erscheinung, sondern 
ist nur intrapsychisch in ihm wirksam. Bei Hofmannsthal ist es auch 
eher nur ein Inzestwunsch, der sich in der Psyche des Protagonisten 
regt. Im Unterschied zu Sophokles zeigt sich in seiner Erzählung 
eine Psychologisierung und Internalisierung, sodass sich das »Märchen 
der 672. Nacht« als eine Transformation des »König Oedipus« von 
Sophokles deuten lässt. Dass Hofmannsthal sich dabei auf eine psy­
chologische Auslegung beschränkt, um den antiken Stoff lediglich zu 
aktualisieren, wäre allerdings eine zu schlichte Beschreibung für seine 
Syntheseleistung auf der Basis des zeitgenössischen psychiatrischen 
Wissens. In produktionsästhetischer Hinsicht macht Hofmannsthal die 
antike Vorlage für sein Schreiben fruchtbar und bleibt im Vergleich 
mit Freud enger am sophokleischen Urkonzept. Anders als Freuds 
Theoriekomplex, der ebenfalls auf Sophokles’ »König Oedipus« ba­
siert, ist Hofmannsthals Erzählung durch eine ausgeprägte Literarizi­
tät gekennzeichnet; darin spielt der literarisch umformulierte Mythos 
eine stärkere Rolle als in Freuds Ödipus-Theorie. Wesentlich ist der 
Befund, dass Sophokles’ Tragödie der Ausgangspunkt der genuin Hof­
mannsthal’schen Anverwandlung des antiken Ödipus-Stoffs ist. Durch 
die Auseinandersetzung mit Sophokles’ »König Oedipus« kommt Hof­
mannsthal zu einer psychologischen Lesart und zu neuen Erkenntnis­
sen, die sich im »Märchen der 672. Nacht« niederschlagen. Dabei ist 
die Art und Weise, wie er die antike Vorlage umarbeitet und neu 
montiert, ausschlaggebend.

Sophokles’ »König Oedipus«
und Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht«

Meine These, wonach das »Märchen der 672. Nacht« als eine litera­
rische Anverwandlung der antiken Vorlage angesehen werden kann, 
lässt sich konkretisieren durch den Vergleich zwischen Sophokles’ »Kö­
nig Oedipus« und Hofmannsthals Erzählung: Durch die Beschreibung 
von Strukturanalogien, auch auf der Ebene von Anspielungen, wird 
diese Lesart plausibel. Dies heißt jedoch nicht, dass die Differenzen zu 
vernachlässigen wären. Hofmannsthal ändert die literarische Vorlage 

110 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf spezifische Weise ab: Die zentrale Hohlweg-Szene bei Sophokles 
wandelt er um und verlagert den Weg, den die Figur gehen muss, in 
ihr Inneres. Dadurch erreicht Hofmannsthal eine Psychologisierung 
und Internalisierung.

In Sophokles’ »König Oedipus« hat der Orakelspruch eine zentrale 
Funktion: Laios und Iokaste lassen den gemeinsamen Sohn Ödipus 
kurz nach der Geburt wegbringen, sodass er nicht bei seinen leibli­
chen Eltern aufwächst. Aufgrund der Prophezeiung bricht Ödipus 
von seiner Heimatstadt Korinth auf und tötet auf dem Weg unwis­
sentlich seinen Vater. Movens der Handlung und des Aufbruchs in 
Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht« ist der Brief an den Kauf­
mannssohn im zweiten Teil, der dem Orakelspruch strukturell ent­
spricht. In beiden Fällen erfolgt der Aufbruch, um das, was geweissagt 
oder gelesen wurde, zu verhindern. Allerdings gelingt dies nicht, viel­
mehr wird die Situation dadurch umso schlimmer und endet tragisch.

In Hofmannsthals Erzählung will der Kaufmannssohn in die Stadt 
zu sich nach Hause; ein Vorhaben, das aber nicht realisierbar ist: Als 
er einen Brief erhält, verlässt er sein Landhaus, wo er im Sommer lebt, 
und fährt zurück in die Stadt, um den Tatvorwurf gegen seinen Diener 
zu klären (S. 22). Nachdem der Kaufmannssohn den Gesandten des 
Königs von Persien nicht zu Hause antrifft und seine eigene Wohnung 
versperrt ist, weil keiner seiner Diener anwesend ist, muss er eine Un­
terkunft finden. Entgegen seiner ursprünglichen Absicht, sich zügig 
eine Bleibe für die Nacht zu suchen, geht er in einen Juwelierladen 
und trifft nach dem Schmuckkauf die Entscheidung, einen anderen 
Weg einzuschlagen und den benachbarten Garten zu besichtigen. Er­
klären lässt sich dies durch einen intrapsychischen Konflikt, der ihn 
hemmt oder blockiert und sein äußerlich sichtbares Handeln beein­
flusst. Der Funktion des Sehers Teiresias, durch den Ödipus in Sopho­
kles’ Tragödie die Wahrheit erkennt, entspricht die Rolle des Juweliers 
in Hofmannsthals Erzählung. Denn dieser bringt den Kaufmannssohn 
auf die richtige Spur, indem er ihm den Weg in den Garten zeigt, und 
führt ihn so indirekt zur Erkenntnis.

Beim Vergleich der Texte sind deutliche Parallelen zwischen den 
beiden Protagonisten erkennbar: Ödipus wächst ohne seine leiblichen 
Eltern in einer Ersatz- oder Adoptivfamilie auf. Der junge Kaufmanns­

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 111

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sohn lebt mit Diener:innen zusammen, weil er »weder Vater noch Mut­
ter« (S. 15) hat. Beide Protagonisten leben in privilegierten Verhältnis­
sen, jeder von ihnen hatte einen Vater, der König war und Macht hatte: 
Ödipus’ leiblicher Vater, König Laios, und der »König der Vergangen­
heit« (S. 18) bei Hofmannsthal (s.o.). Trotz der räumlichen Trennung 
zeigt sich bei beiden Männern eine sehr starke Bindung an die Mutter, 
die Ödipus zum Verhängnis wird. Sie geraten in eine psychische Aus­
nahmesituation und zeigen dabei die gleichen Affekte: Furcht und zor­
nige Erregung; ein Tatvorwurf führt zu starkem Zorn. Beide Figuren 
leben ständig in Angst: Ödipus, seit er den Orakelspruch bekommen 
hat und den geweissagten Inzest mit der Mutter fürchtet. Analog dazu 
empfindet der Kaufmannssohn eine »furchtbare Beklemmung […], eine 
tödliche Angst vor der Unentrinnbarkeit des Lebens« (S. 19). Das 
Schicksal vollzieht sich unausweichlich und das tragische Ende ereilt 
die Hauptfiguren unaufhaltsam.

Die Analyse inhaltlicher und struktureller Parallelstellen ergibt zahl­
reiche signifikante Übereinstimmungen relevanter Schlüsselwörter.44 

Diese werden hier teilweise erneut aufgegriffen, um die Argumentation 
stichhaltig zu begründen. Mit dem »große[n] König der Vergangenheit« 
(S. 22, Herv. M.S.) wird der Vater des Protagonisten assoziiert, der als 
mächtige Instanz in seinem Inneren wirksam ist. Der Kaufmannssohn 
reflektiert über den Tod des Vaters. Ähnliche Gedanken treiben Ödi­
pus um: »Wie lange Zeit nun ist es schon, daß Lahios ‒ […] spurlos da­
hinschwand, umgebracht von Mörderhand?« (V. 525; 527).45 Ödipus’ 
leiblicher Vater Laios ist seit langer Zeit tot, und Ödipus folgt ihm als 
König von Theben nach. Entsprechend seinem Selbstbild fühlt sich 
der Kaufmannssohn als König und folgt dem Spruch

»Wo du sterben sollst, dahin tragen dich deine Füße« […]. [Er] sah sich 
schön, wie ein auf der Jagd verirrter König, in einem unbekannten Wald 
unter seltsamen Bäumen einem fremden wunderbaren Geschick entge­
gengehen. (S. 16, Herv. M.S.)

44 Diese Schlüsselwörter sind im Folgenden kursiv markiert (Herv. M.S.).
45 Versangaben in Klammern zitiert nach: Sophokles, König Oedipus. Griechisch mit 

metrischer Übersetzung und prüfenden und erläuternden Anmerkungen von Johann 
Adam Hartung (wie Anm. 27; Herv. M.S.).

112 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies ist eine vage Vorausdeutung auf die spätere Glashaus-Szene und 
seinen Tod am Ende.

[Er ging in eine Richtung,] wo er sich eine Herberge für die Nacht suchen 
könnte. Denn es verlangte ihn nach einem Bette. Mit einer kindischen 
Sehnsucht erinnerte er sich an die Schönheit seines eigenen breiten Bet­
tes, und auch die Betten fielen ihm ein, die der große König der Vergan­
genheit für sich und seine Gefährten errichtet hatte, als sie Hochzeit hielten 
mit den Töchtern der unterworfenen Könige, für sich ein Bett von Gold, 
für die anderen von Silber[.] (S. 27, Herv. M.S.)

Der Kaufmannssohn assoziiert sein eigenes Bett mit dem ehelichen Bett 
des Königs, seines Vaters – so denkt er bei der Suche nach einem Bett 
gleichzeitig an das Ehebett seiner Eltern. Sophokles gestaltet die inzes­
tuöse Konstellation unzweideutig, denn Ödipus teilt sich ein eheliches 
Bett mit seiner Mutter Iokaste und spricht: »ich sitz’ in seinem [Laios’] 
Thron und Reiche, das er einst besaß, ich nenne seine Gattin [Iokaste] 
mein, sein ehlich Weib« (V. 243–245). Der Inzest (»die Muttereh’«, V. 
925) findet realiter statt (»schnöde[] Ehefreuden mit dem eignen Kind; 
Beweint das Bette, wo die Arme zweier Art, vom Mann den Mann, vom 
Kinde Kinder sich gebar!«, V. 1194–1196, Herv. M.S.). Ödipus wird als 
»Mann der Frau, von der er stammt!« (V. 1293) zur tragischen Figur. 
Das Tragische ist verbunden mit der Einsicht der Figur in die Ausweg­
losigkeit des tragischen Konflikts: »War ich [Ödipus] getraut mit der 
[Iokaste], Der ich entsproßte, weh!« (V. 1295). Beim Kaufmannssohn 
hingegen spielt sich dieser Vorgang rein intrapsychisch ab.

Der Diener hatte von Iokaste den Auftrag, Ödipus als Säugling weg­
zubringen und zu töten. Aufgrund seines Berichts erkennt Ödipus, 
dass er selbst der Täter ist und den Vatermord begangen hat (V. 1119–
1128). So trägt der Diener wesentlich zur Aufklärung der Tat bei. 
Sowohl bei Sophokles als auch bei Hofmannsthal ist die Figur des 
Dieners direkt verknüpft mit einem Tatvorwurf und indirekt auch mit 
der Tat selbst.

Der Brief trug keine Unterschrift. In unklarer Weise beschuldigte der 
Schreiber den Diener des Kaufmannssohnes, daß er im Hause seines frü­
heren Herrn, des persischen Gesandten, irgendein abscheuliches Verbre­
chen begangen habe. (S. 21, Herv. M.S.)

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 113

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser Verdacht setzt die Handlung in Gang. Hofmannsthal stellt die 
Hohlweg-Szene im zweiten Teil ins Zentrum der Erzählung und legt 
dabei den Fokus ebenfalls auf eine Weggabelung oder einen Scheide­
weg. Dieser Engpass, ein enger Pfad in der Glashaus-Szene, entspricht 
dem o.g. biographischen Erlebnis 1892 auf einer Reise durch Süd­
frankreich.

[Der Kaufmannssohn] stand in einem schmalen, gemauerten Gange; […] 
die Mauer zu beiden Seiten war kaum über mannshoch. Aber der Gang 
war nach einer Länge von beiläufig fünfzehn Schritten wieder vermauert, 
und schon glaubte er sich abermals gefangen. (S. 26, Herv. M.S.)

Der Protagonist sieht sich mit der Unentrinnbarkeit des Schicksals 
konfrontiert und spürt die Unausweichlichkeit körperlich und psy­
chisch. Es gibt nur diesen einen Ausweg; er kann sich keinen falschen 
Schritt erlauben, sonst würde er hinabstürzen. So versucht er, über 
einen schmalen Steg oder ein Brett zu einer gegenüberliegenden Platt­
form »hinüberzugehen. Aber unglücklicherweise wurde er sich doch 
bewußt, daß er über einem viele Stockwerke tiefen, gemauerten Gra­
ben hing« (S. 26f.). Der Kaufmannssohn steht hier an einem psychi­
schen Abgrund, der sich plötzlich öffnet.

In der antiken Vorlage ist die Kreuzung – ein »Dreiweg« (V. 801) – der 
wichtigste (Tat-)Ort der Handlung, nämlich der Schauplatz des Vater­
mords: »eine[] Scheide dreier Wagenwege« (V. 730); »Phokis […] ein 
Scheideweg trifft dort von Delphi und von Daulia her zusammen« (V. 
733f., Herv. M.S.); »[d]reifacher Kreuzweg, und verborgnes Waldesthal« 
(V. 1328, Herv. M.S.). Ödipus sagt über die Wegenge, an der er seinen 
Vater Laios tötete: »Und Forst und Engpaß am gekreuzten Scheideweg, 
die einst das Blut des Vaters, welches meine Hand vergossen, tranken!« 
(V. 1330, Herv. M.S.). Bei Sophokles sind Bäume und Gehölz mit dem 
Vatermord verknüpft. Für den Kaufmannssohn sind die Pflanzen – »so 
seltsames, ihm völlig unbekanntes Blattwerk« (S. 24) – angstauslösende 
Faktoren; das »halbdunkle Gewirr der Bäume und Ranken« (S. 26) im 
Glashaus ist Furcht einflößend. »Blüten, die […] etwas von Masken hat­
ten, heimtückischen Masken mit zugewachsenen Augenlöchern« (S. 26) 
versetzen ihn in Angst und Schrecken. Die Pflanzen sind anthropomor­
phisiert und deuten darauf hin, dass eine starke diffuse Furcht bezogen 
auf andere Menschen in ihm wirkmächtig ist. Die »Augenlöcher[]« 

114 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(S. 26) sind verknüpft mit der Stelle der Selbstblendung und insoweit 
eine Anspielung auf Sophokles, denn Ödipus durchstößt sich mit Na­
deln die Augen. Bei Hofmannsthal ist eine begrenzte Einsicht ins Glas­
haus möglich, denn die Wände sind durchsichtig und lassen Blicke ins 
Innere zu. Verschiedene Mauern markieren Räume im Unterbewusst­
sein, der Garten um das Glashaus herum ist ebenfalls von einer hohen 
Mauer umschlossen (S. 24). Auch bei Sophokles kommen Mauern vor; 
so ist die Stadt Theben von einer Stadtmauer umschlossen (»die Stadt, 
die Mauern«, V. 1309).

Der Text lässt kaum einen Zweifel daran, dass die Tür einen Über­
gang von außen nach innen darstellt – eine Schwelle; bei Hofmanns­
thal steht diese für den Zugang zu Erinnerungen. Da es im Garten 
zwei Glashäuser gibt, ist naheliegend, dass dort mindestens zwei Türen 
existieren – ähnlich wie die Doppeltür in Sophokles’ Stück. Beim Öff­
nen der Glashaustür stößt der Kaufmannssohn auf Widerstand:

In seiner Angst ging er sehr schnell auf die Tür des Glashauses zu, um hin­
einzugehen; die Tür war zu, von außen verriegelt; hastig bückte er sich 
nach dem Riegel, der sehr tief war, stieß ihn so heftig zurück […] (S. 25, 
Herv. M.S.). […] Als er fertig war, ging er zur Türe und wollte hinaus. Die 
Tür gab nicht nach; das Kind hatte sie von außen verriegelt. (S. 26)

Die Tür ist verbarrikadiert, der Rückweg nach außen versperrt – 
er fühlt sich dem Abgrund ausgeliefert und kann seinem innerpsy­
chischen Konflikt nicht entkommen. Seine Psyche bleibt gefangen. 
Im Unterschied zum Hofmannsthal’schen psychischen Abgrund spitzt 
sich das Geschehen in Sophokles’ Tragödie zu, bis Ödipus direkt am 
tödlichen Abgrund steht: »Und schrecklich schreiend […] sprang er auf 
die Doppelthüre« (V. 1206, Herv. M.S.). Ödipus tobt und bricht die Tür 
auf, hinter der sich Iokaste nach dem Erkennen des Inzests getötet hat. 
Daraufhin entfernt Ödipus goldene Nadeln von Iokastes Gewand und 
blendet sich damit: »Er zog den goldgetrieb’nen Spangen-Schmuck herab 
vom Kleid der Frau, womit es zugeheftet war, und hub und stieß sie in 
die Augen-Kreise sich« (V. 1214–1216, Herv. M.S.).

Goldschmuck erscheint in der antiken Vorlage als ein zentrales Glied 
in der Handlungskette und steht in Verbindung mit einer Frau, die wie 
Ödipus selbst am Inzestverhältnis beteiligt ist. Bei Hofmannsthal löst 
der goldene Schmuck Assoziationen und Impulse aus, die auf ödipa­

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 115

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lem Begehren basieren. Diese innerpsychischen Vorgänge, die dem Be­
wusstsein nicht zugänglich sind, münden in ein Agieren des Protago­
nisten, das ihn antreibt: das Kaufen des Goldschmucks für seine Die­
nerinnen (S. 23).

Der Kampf ist in beiden Texten eine Schlüsselszene und verläuft ana­
log, denn der Protagonist wird angegriffen, d.h. er macht nicht den An­
fang, sondern reagiert. So übt zuerst die gegnerische Seite Gewalt ge­
gen ihn aus, und er wehrt sich. Bei Hofmannsthal ist das Pferd die an­
greifende Instanz: »[Der Kaufmannssohn] bückte sich, das Pferd schlug 
ihm den Huf mit aller Kraft nach seitwärts in die Lenden und er fiel 
auf den Rücken« (S. 29, Herv. M.S.). Dabei wird er zum Opfer, kann sich 
nicht mehr wehren und stirbt kurz nach dem Angriff. Auch bei Sopho­
kles erfolgt zunächst eine Gewaltanwendung gegen den Protagonisten, 
wobei Pferde eine eher untergeordnete Rolle spielen. Ödipus schildert 
den Kampf aus seiner Perspektive:

[A]ls ich [Ödipus], also pilgernd, jenem Kreuzweg nahe war, da kam ein 
Herold mir entgegen und ein Mann [König Laios] auf einem roßbespann­
ten Wagen fahrend, so wie du ihn schilderst, und der Fuhrmann drängte 
mich, wie auch der Greis selbst, aus dem Wege mit Gewalt. Und ich, im 
Zorne, schlage den mich Drängenden, den Wagenlenker: und der Greis, das 
sehend, paßt mir beim Vorbeigeh’n an dem Wagen auf, und trifft mich 
mitten auf den Scheitel mit dem Stachelstock. Doch büßt’ er nicht mit 
Gleichem: nein, ein kräft’ger Hieb des Stabs, geführt mit diesem Arme, 
macht, daß er [Laios] rücklings, sich überschlagend, aus dem Wagen stürzt. 
Darauf erschlug ich alle (V. 755–768, Herv. M.S.).

Zuerst ist Ödipus der Unterlegene, kurz danach wird er allerdings zum 
Täter und Vatermörder, indem er die Gewalt erwidert und Morde 
im Affekt begeht. Ausschlaggebend ist, dass hier eine Umkehrung 
der Gewalt stattfindet: In der antiken Tragödie tötet Ödipus seinen 
Vater, bei Hofmannsthal hingegen wird der Protagonist getötet – diese 
Konstellationen stehen sich diametral gegenüber.

Sowohl im »König Oedipus« wie auch im »Märchen der 672. Nacht« 
sind Affekte wie Zorn, Angst und eine starke emotionale Erregung der 
Protagonisten unverkennbar, jedoch beruhen diese Reaktionen auf je 
unterschiedlichen Ursachen. Ödipus’ Zorn entsteht, als der Seher 
Teiresias ihn mit dem Tatvorwurf konfrontiert, der gesuchte Königs- 
und Vatermörder zu sein: »Ich spreche kein Wort weiter: magst du 

116 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[Ödipus] darum, wenn’s beliebt, im Zorne toben, noch so grimmig 
wild« (V. 328f., Herv. M.S.). Ähnlich reagiert der Kaufmannssohn, wo­
bei der Vorwurf nicht gegen ihn selbst, sondern gegen seinen Diener 
gerichtet ist: »[Der Kaufmannssohn] ging auf und ab, die zornige Erre­
gung erhitzte ihn« (S. 21, Herv. M.S.). Dieser Zorn ist mit seinen Eltern 
verknüpft.

Ödipus ist getrieben von der Angst, den prophezeiten Vatermord zu 
begehen: »So lange bebte Oedipus vor dieses Manns [gemeint ist Poly­
bos, M.S.] Ermordung, und verbannte sich: Jetzt hat das Schicksal ihn 
erlegt, nicht seine [Ödipus’] Hand!« (V. 897–899). Ödipus spricht: »Du 
hast’s gesagt, ich aber war von Furcht bethört« (V. 923, Herv. M.S.). Zu­
dem ist Ödipus erfüllt von Furcht vor der Erfüllung der geweissagten 
Ehe mit der Mutter. Der Bote fragt: »Um welches Weib nun hegt ihr 
eure Bangigkeit? […] Und was an jener ist es, das euch Furcht gebiert?« 
(V. 938; 940, Herv. M.S.). Ödipus antwortet: »Aus Angst, daß Phόbos 
deutlich sich verwirkliche! […] Dies eben, Vater, schreckt mich immer­
fort.« (V. 960; 962, Herv. M.S.) Dieses »Bangen« (V. 963, Herv. M.S.) 
stellt sich dar als Furcht vor der Realisierung des Orakelspruchs – des 
Vatermords und des Inzests. Deshalb meidet er seine Eltern und bleibt 
der Stadt Korinth fern. Ödipus nimmt die Furcht wahr als äußere Be­
drohung angesichts der real erscheinenden Gefahren. Hofmannsthal 
hingegen lässt die Quelle der Angst offen: »[Der Kaufmannssohn] wuß­
te nicht, wovor er so namenlose Furcht empfand« (S. 25, Herv. M.S.). 
Naheliegend ist, dass diese Angst im Inneren der Figur entsteht. »In 
seiner Angst ging er sehr schnell auf die Tür des Glashauses zu [und] 
hatte Herzklopfen vor Angst« (S. 25, Herv. M.S.). Hinzu kommen wei­
tere negative Affekte – Schrecken und Grauen: »[Der Kaufmannssohn] 
erschrak […] abermals, mit einer unangenehmen Empfindung des Grau­
ens im Nacken« (S. 24, Herv. M.S.). All dies deutet auf einen Konflikt 
im Inneren des Kaufmannssohns hin. Dabei kann er sich nicht be­
merkbar machen, um Hilfe zu holen, kann keine Laute artikulieren 
und bleibt stumm:

Er wollte schreien, aber er fürchtete sich vor seiner eigenen Stimme (S. 26, 
Herv. M.S.).
[…] Eine Weile beschäftigten ihn nur seine Schmerzen und die erstickende 
Todesangst […]. Mit einer großen Bitterkeit starrte er in sein Leben zurück 

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 117

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[…]. Dann erwachte er und wollte schreien, weil er noch immer allein war, 
aber die Stimme versagte ihm. (S. 30, Herv. M.S.)

Hofmannsthal orientiert sich deutlich an Sophokles’ Urkonzept. Die 
Notwendigkeit des Untergangs und das tragische Schicksal sind unaus­
weichlich. Rückblickend empfindet der Kaufmannssohn sein Leben 
und den Lauf des Schicksals ähnlich bitter wie Ödipus, der klagt:

[Ödipus:] Ach ach! ach ach! ich Unglücksmann! Wo schwebt mein Laut 
in die Weite hinaus, und verhallet im Flug? Wo triebst du mich hin, weh! 
Schicksal! (V. 1253-1256, Herv. M.S.) […] [W]ie durchbohren mich zugleich 
die Dolche dieser Schmerzen und die Erinnerung! (V. 1261f., Herv. M.S.).

Wie Ödipus erkennt auch der Kaufmannssohn die »Unentrinnbarkeit 
des Lebens« (S. 19).

Der Vergleich mit Sophokles hat gezeigt, dass Hofmannsthal ver­
schiedene Elemente und zentrale Momente aus der Hohlweg-Szene 
aufgreift und am Ende neu zusammenfügt. Auch wenn Hofmannsthal 
Abänderungen der sophokleischen Vorlage vornimmt, bleibt ein inne­
rer Zusammenhang bestehen. Dem Gerichtsprozess bei Sophokles ent­
spricht strukturell die Anlage des zweiten Teils des »Märchen[s] der 
672. Nacht«: Der Tatvorwurf motiviert die Handlung, und der Kauf­
mannssohn muss den Weg rückwärtsgehen, um die Schuld zu klären. 
Das Ermitteln endet mit dem eigenen Tod und gleicht einem Erken­
nen der eigenen Schuld. Bei Sophokles führt der Chor Ödipus, ent­
sprechend dem mäeutischen Prinzip, zur Erkenntnis; bei Hofmanns­
thal sind derartige Erkenntnisvorgänge internalisiert und vollziehen 
sich allein im Inneren des Protagonisten ohne externe Einflüsse und 
ohne Austausch mit anderen Figuren.

Entscheidend ist der Befund, dass die Erlebnisse des Protagonisten 
auch  von  psychointernen  Vorgängen  beeinflusst  werden  und  in 
einem  gewissen  Maß  aus  der  Dynamik  der  Psyche  resultieren. 
Hofmannsthal  stellt  in  seiner  Erzählung  innerpsychische  Prozesse 
anhand der spezifischen literarischen Gestaltung der Psycho-Logik einer 
fiktiven Figur  dar,  an  der  er  Wünsche und Ängste  veranschaulicht, 
die  dem  Bewusstsein  nicht  zugänglich  sind.  Dadurch,  dass  er  die 
literarische Vorlage umwandelt, erreicht er eine verstärkt psychologische 
Darstellung. Zwar übernimmt Hofmannsthal die analytische Struktur 
der antiken Tragödie von Sophokles, aber er verinnerlicht diese, sodass 

118 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in seiner Erzählung eine schrittweise Enthüllung in der Psyche 
der Figur vollzieht. Im Unterschied zur zentralen Hohlweg-Szene bei 
Sophokles gibt Hofmannsthal dem Geschehen in der Glashaus-Szene 
eine andere Wendung.  Die  genannte Psychologisierung gelingt  ihm, 
indem er die antike Vorlage abwandelt und den Hohlweg durch einen 
innerpsychischen Hohlweg ersetzt. Dieser gleicht einem memorierten 
Weg im Inneren der Figur – dabei handelt es sich um Erinnerungen 
an die Kindheit. Ähnlich wie bei Sophokles ist das auslösende Moment, 
dass der Protagonist die Ausweglosigkeit des inneren Konflikts spürt. 
Diese  Erkenntnis  führt  dazu,  dass  er  den  Weg  rückwärtsgeht.  Der 
Kaufmannssohn ist psychisch gefangen und kann dem Konflikt,  der 
sich in seiner Psyche abspielt, nicht entkommen. Weil Gedanken, die 
sich dem Bewusstsein entziehen, den Protagonisten umtreiben und ihn 
bewegen, verspürt er den Zwang, zum Tatort vorzudringen – zu jenem 
Bereich, wo das Problem verortet ist. Deshalb kehrt er intrapsychisch 
zur Tat zurück und geht den Weg zeitlich rückwärts bis zu dem Punkt, 
an dem der Konflikt entspringt. Die Handlung steigert sich bis zum 
finalen Aufeinandertreffen in einem tödlichen Gefängnis, aus dem es 
kein Entrinnen gibt. Der Tod durch den Pferdetritt erscheint als die 
logische Konsequenz. Hofmannsthal wendet die Konstellation, sodass 
sich das Gewaltverhältnis im Vergleich mit der antiken Vorlage umkehrt. 
Der Vatermord bei Sophokles steht der Tötung des Kaufmannssohns 
diametral gegenüber: Ödipus tötet – der Kaufmannssohn kommt zu 
Tode. Während Ödipus Gewalt ausübt, indem er den Mord an Laios 
und seinen Begleitern begeht, erleidet der Kaufmannssohn Gewalt.

Im Hinblick auf die immense Wirkungsgeschichte des Ödipus-Stoffs 
und der sophokleischen Ödipus-Gestalt ist zu konstatieren, dass der 
antike Mythos zahlreiche Schriftsteller:innen und Künstler:innen inspi­
rierte. Freud ist bekanntlich nicht der Erste, der ödipale Strukturen 
erkannt hat. Denn eine ödipale Konstellation findet sich bereits früher, 
beispielsweise in literarischen Werken der Romantik.46 Als besondere 
Leistung Hofmannsthals ist hervorzuheben, dass er den (nicht-psycho­

46 Exemplarische Beispiele sind Ludwig Tiecks »Der Runenberg« (1802) und E.T.A. 
Hoffmanns »Die Bergwerke zu Falun« (1819). Hierzu sei außerdem verwiesen auf eine 
Überblicksdarstellung zur Romantischen Psychologie und zur Proto-Psychoanalyse im li­
terarischen Text; vgl. Detlev Kremer und Andreas B. Kilcher, Romantik. Lehrbuch Ger­

Ödipus nach Sophokles und vor Freud 119

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logischen) Ödipus-Stoff psychologisiert – und dies eben vor Freud. 
Bei der Anverwandlung des antiken Dramas Sophokles’ gelingt Hof­
mannsthal eine Psychologisierung, indem er die treibenden Kräfte des 
Geschehens von der Außenwelt in die Innenwelt und damit ins Innere 
der Figur verlagert. Denn die Erzählung beleuchtet den Bereich der 
unbewussten Wünsche eines Subjekts, die im Schlummer liegen, und 
fokussiert einen innerpsychischen Konflikt, der mit den spezifischen, 
verborgenen Kindheitserinnerungen eines Individuums in Verbindung 
steht. Dieser Ansatzpunkt, die diffusen psychointernen Vorgänge 
und Rückerinnerungen an die Kindheit vorzuführen, ermöglicht Hof­
mannsthal die Erschließung der psychischen Verfasstheit einer Figur; 
zugleich wird dabei die Frage nach dem Subjekt in literarischer Form 
erkundet. Obwohl Hofmannsthal 1895 Freuds Ödipus-Theorie nicht 
kannte, konnte er dennoch zu einer psychologischen Les- bzw. Schreib­
art gelangen: zum einen durch die literarische Auseinandersetzung mit 
Sophokles – zum anderen durch die Art, wie er Elemente aus der anti­
ken Vorlage neu montiert. Hofmannsthal nimmt zwei Abänderungen 
der sophokleischen Vorlage vor, die allerdings einen inneren Zusam­
menhang ergeben. Das Gewaltverhältnis wendet sich, die Konstellation 
verkehrt sich ins Gegenteil – sie endet nicht wie bei Sophokles mit dem 
Vatermord, sondern mit dem Tod des Kaufmannssohns. Außerdem 
ist bedeutsam, dass Hofmannsthal die Hohlweg-Szene umwandelt und 
einen Weg innerhalb der Psyche darstellt: Dieser Weg im Inneren des 
Kaufmannssohns wird verkehrt und verläuft zeitlich rückwärts. Auf 
diese Weise wird das zentrale Geschehen internalisiert und stärker 
psychologisiert. Der ästhetische Eigenwert tritt besonders hervor in 
Hofmannsthals genuin literarischer Anverwandlung des Ödipus-Stoffs 
nach Sophokles und vor Freud. Diese unterscheidet sich grundlegend 
von der später entstandenen Freud’schen Psychoanalyse: Beim ›Ödi­
puskomplex‹ setzt die Psychoanalyse als Verfahren der Heilung an, 
sodass die Überwindung oder Bewältigung einer ödipalen Krise durch 
psychoanalytische Therapie denkbar ist; im »Märchen der 672. Nacht« 
hingegen ist keine Heilung möglich.

manistik. 4., akt. Aufl. Berlin/Heidelberg 2015, S. 80–88 (auch online: https://doi.org/10.1
007/978-3-476-05414-2).

120 Miriam Schabinger

https://doi.org/10.5771/9783988580306-93 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-476-05414-2
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05414-2
https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05414-2
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05414-2

	Einleitung
	Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht« – Ödipus vor Freud
	Hofmannsthals Beschäftigung mit dem antiken Ödipus-Stoff
	Sophokles’ »König Oedipus« und Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht«

