Miriam Schabinger

Odipus nach Sophokles und vor Freud
Hofmannsthals »Marchen der 672. Nacht«

Einleitung

Zu Hugo von Hofmannsthals »Mirchen der 672. Nacht« (1895) lie-
gen zahlreiche psychoanalytische Interpretationen vor, so von Dorrit
Cohn,! Marlies Janz,> Waltraud Wieltholter,® Riidiger Steinlein,* In-
grid Haag® oder Ralf Simon.5 Die in diesem Zusammenhang vorge-
brachten Lesarten erscheinen plausibel, allerdings sind sie dem Vor-
wurf ausgesetzt, dass sie dem Protagonisten in Hofmannsthals Erzih-
lung einen Odipuskomplex attestieren, obwohl Sigmund Freud das
Konzept 1895 noch gar nicht begriindet hatte und Hofmannsthal
Freud damals noch nicht gelesen hat. Demgegeniiber erméglicht ein
dezidiert historisches Vorgehen eine prizisere Interpretation des »Mér-
chen[s] der 672. Nacht«, was die literarische Anverwandlung des Odi-
pus-Stoffs angeht. Den Ansatzpunkt meiner Untersuchung stellt Hof-
mannsthals Lektiire von Sophokles’ »Konig Oedipus« dar. Die antike
Vorlage wird bei Hofmannsthal, so méchte ich argumentieren, derge-
stalt modifiziert, dass sich das Gewaltverhiltnis umkehrt: Wihrend
Odipus bei Sophokles den Vater tétet, wird bei Hofmannsthal der

1 Vgl. Dorrit Cohn, »Als Traum erzihlt«. The Case for a Freudian reading of Hof-
mannsthal’s »Mirchen der 672. Nacht«. In: DVjs 54, 1980, S. 284-305.

2 Vgl. Marlies Janz, »Das Mirchen der 672. Nacht«. Destruktion eines falschen Selbst.
In: Dies., Marmorbilder. Weiblichkeit und Tod bei Clemens Brentano und Hugo von
Hofmannsthal. Konigstein 1986, S. 128-148.

3 Vgl. Waltraud Wieltholter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des Subjekts. Psy-
chostrukturelle und ikonographische Studien zum Prosawerk. Tiibingen 1990, S. 23-46.

4 Vgl. Riidiger Steinlein, Gefihrliche »Passagen« — Minnliche Adoleszenzkrisen in
der Literatur um 1900. Hugo von Hofmannsthals Erzihlungen »Das Mirchen der 672.
Nacht« und »Die wunderbare Freundin«. In: ZfGerm 14, 2004, H. 1, S. 55-66.

5 Vgl. Ingrid Haag, Kryptogramme der Liebesangst. Zu Hofmannsthals »Mirchen
der 672. Nacht« und zu seinem »Andreas«Fragment. In: Zur Literaturgeschichte der Lie-
be. Hg. von Karl Heinz Gétze u.a. Wiirzburg 2009, S. 241-257.

6 Vgl. Ralf Simon, Die Szene der EinfluB-Angst und ihre Vorgeschichten. Lyrik und
Poetik beim frithen Hofmannsthal. In: HJb 20, 2012, S. 37-77.

Odipus nach Sophokles und vor Freud 93

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kaufmannssohn getotet. Eine weitere Abdnderung betrifft die Hohl-
weg-Szene bei Sophokles. Hofmannsthal stellt die Erinnerungen in
Form eines memorierten Wegs in der Psyche dar, den der Protagonist
im zeitlichen Verlauf riickwirtsgeht. Durch diese Verkehrung entsteht
eine Internalisierung und Psychologisierung. Im Vergleich mit Sopho-
kles’ Vorlage vertieft das »Mirchen der 672. Nacht« die ErschlieBung
einer Psyche durch ein Erzihlen, das wie die gleitende Uberginglich-
keit von Ereignissen im Traum funktioniert. Hofmannsthals Erzahlung
stellt insofern in und mit seiner literarischen Auseinandersetzung
mit Sophokles ein Szenario psychointerner Vorginge nach und veran-
schaulicht diese anhand der Psycho-Logik einer Figur.

Hofmannsthals »Marchen der 672. Nacht« — Odipus vor Freud

Beginnen wir mit der 6dipalen Lesart der Erzdhlung, bevor wir uns im
nichsten Kapitel der Frage widmen, wie Hofmannsthal dies vor und in
Unterscheidung von Freud” entwickeln konnte.

Der Protagonist des »Mérchen(s| der 672. Nacht« ist ein 25-jahriger
Kaufmannssohn. Dessen Eltern agieren zwar nicht aktiv als Figuren
und sind somit nicht an der duBeren Handlung beteiligt, sie sind aller-
dings innerpsychisch in ihm wirkmichtig. Dem Text gelingt dies, in-
dem er ein rhetorisches Mittel einsetzt: die Allusion. Diese verweist auf
die zugrunde liegende Dreieckskonstellation zwischen dem Protago-
nisten als Kind, der Mutter und dem Vater. So hat insbesondere die Fi-
gur der Mutter eine zentrale Funktion in der Erzdhlung: »[Der Kauf-
mannssohn| hatte sie [die alte Dienerin| gern, weil [...] die Erinnerung
an die Stimme seiner eigenen Mutter und an seine Kindheit, die er
sehnsiichtig liebte, mit ihr umherging« (S. 16).8 Die starken Liebesge-

7 Vgl. hierzu Dorothee Kimmich, Psychologie, Psychoanalyse, Hysterie und Adoles-
zenz. In: HH, S. 19-22, hier S. 20; dariiber hinaus vgl. Michael Fisch, Der Mythos vom
Odipus und seine Folgen. Von Sophokles und Sigmund Freud zu Michel Foucault. In:
Ders., »Wer wusste je das Leben recht zu fassen«. Aufsitze zu Johann Wolfgang Goethe
(1749-1832), Sigmund Freud (1856-1939) und Paul Celan (1920-1970). Berlin 2016,
S.25-45.

8 SW XXVIII Erzihlungen 1, S. 13-30; im Haupttext fortlaufend zitiert mit Angabe
der Seitenzahl.

94 Miriam Schabinger

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fithle des Protagonisten in Bezug auf seine Kindheit sind — nach einer
odipalen Lesart — zugleich mit der Mutter verkniipft und kénnten in
Zusammenhang mit einer 6dipalen Krise stehen, die in der Passage zu
Beginn des zweiten Teils anklingt. Dort wird der Zorn des Protago-
nisten deutlich, ein starker Affekt wirkt in ihm. Dabei stellt sich die
Frage, warum er erregt ist und wogegen sich dieser Zorn richtet.

Er ging auf und ab, die zornige Erregung erhitzte ihn so, daB3 er seinen
Rock und Giirtel abwarf und mit Fiien trat. Es war ihm, als wenn man
seinen innersten Besitz beleidigt und bedroht hétte und ihn zwingen woll-
te, aus sich selber zu fliehen und zu verleugnen, was ihm lieb war. Er hat-
te Mitleid mit sich selbst und empfand sich, wie immer in solchen Augen-

blicken, als ein Kind. (S. 21)

Folgen wir einer 6dipalen Lesart, so zeigt sich hier die {ibergroBe Liebe
zur Mutter, die als kostbarer »Besitz« (S. 21) in seinem Inneren erscheint.
Als der Kaufmannssohn ein Knabe war, kdmpfte er gleichsam mit dem
Vater um die Gunst der Mutter. Die starke emotionale Bindung gegen-
iiber der Mutter tangierte die Vater-Sohn-Beziehung, weil bereits in der
Kindheit eine Rivalitit mit dem Vater entstand. Dariiber hinaus ldsst
sich ein weiterer Grund fiir den Zorn erahnen, der ebenfalls in dieser
Zeit zu verorten ist: die Schwiche des Vaters und dessen Abwesenheit in
der Kindheit. Denn der Kaufmann erscheint als schwacher Vater fiir den
Kaufmannssohn, weil er nicht fiir ihn da ist. Eine mogliche Ursache fiir
die Schwiche des Vaters ist sein iibermiBiges Besitzstreben. Zugleich
konnte die Abhingigkeit von den Gegenstinden und Léndereien die
Angst ausgelost haben, diese wieder zu verlieren. In der »angstvolle[n]
Liebe« (S.21) manifestierte sich somit die Schwiche des Vaters. Der
Besitz wire insofern ein wirkméchtiger Faktor im Zusammenspiel zwi-
schen dem jungen Kaufmannssohn, der Mutter und dem Vater:

Er begriff zum erstenmal, was ihn als Knabe immer zum Zorn gereizt hat-
te, die angstvolle Liebe, mit der sein Vater an dem hing, was er erworben
hatte, an den Reichtiimern seines gewdlbten Warenhauses, den schénen,
gefiihllosen Kindern seines Suchens und Sorgens, den geheimnisvollen
Ausgeburten der undeutlichen tiefsten Wiinsche seines Lebens. (S. 21f.)

Die materiellen Dinge werden als »schone[], gefiihllose[] Kinder[] sei-
nes Suchens und Sorgens« (S.21) bezeichnet, mit denen der junge
Kaufmannssohn um die Liebe des Vaters konkurrieren muss. Der

Odipus nach Sophokles und vor Freud 95

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wunsch des Sohns, vom Vater gleichermaBlen geliebt zu werden, wie er
ihn liebt, erfiillt sich nicht: Dem Vater scheinen der Besitz der ange-
hiuften Reichtiimer und die Waren, die dieser als Kaufmann erwor-
ben hatte, wichtiger als sein Sohn zu sein. Der Kaufmann strebt da-
nach, diese Gegenstinde anzuhiufen, hiitet und umsorgt sie. Denn er
braucht und liebt diese Besitztiimer mehr als sein eigenes Kind, weil er
davon abhingig ist. Aufgrund dieser Disposition des Kaufmanns ent-
wickelt sich in der Kindheit die Eifersucht des Kaufmannssohns auf
die anderen »Kinder« (S.21), die sein Vater besitzt. Als junger Mann
erkennt er riickblickend die Ursache fiir seinen Zorn: Der schwache
Vater war nicht fiir seinen Sohn da, als er ein Knabe war.

Der Ausdruck »was er erworben hatte« (S. 21) lieBe sich auf die Ehe-
frau und damit die Mutter des Kaufmannssohns beziehen. Demnach
konnte darin eine vage Angst des Vaters anklingen, seine Ehefrau, die
er erobert und geheiratet hatte, an den Sohn zu verlieren. Wird die 6di-
pale Lesart weiterverfolgt, lieBe sich das Konkurrieren um diese Frau
demzufolge als ein 6dipaler Kampf identifizieren. Der Kaufmannssohn
fithlt sich »beleidigt«, »bedroht« (S.21) und angegriffen durch etwas,
das fiir ihn nicht greifbar ist. Dies kénnte insoweit auf ein latent vor-
handenes 6dipales Begehren hindeuten, das unkontrolliert in der Psy-
che vonstattengeht, wobei die Gedanken dem Bewusstsein nicht zu-
ganglich sind. Im Moment, wenn seine Kindheit plétzlich aufscheint
(S.21), wird er gleichsam zuriickversetzt in die emotionale Situation als
Minderjéhriger. Zugleich lieBe sich dieser innerpsychische Vorgang da-
hingehend deuten, dass seine verborgenen édipalen Wiinsche in gewis-
ser Weise erneut aufscheinen. Sofern der Kaufmannssohn als junger
Erwachsener dhnlich empfindet wie als Kind, kidme dies einem Riick-
fall auf das kindliche Niveau gleich und somit auf jene zeitliche Ebene,
in der die Fixierung stattgefunden und die 6dipale Krise ihren Ur-
sprung hat. Diese Argumentationslogik impliziert, dass er bereits als
kleiner Junge in Konkurrenz zum Vater trat, weil er die Mutter fiir sich
haben wollte; darauf konnte auch der bestindige Zorn in der Kindheit
hindeuten. Vor diesem Hintergrund wiirde es sich um Selbstmitleid
(S.21) handeln, weil er nicht das bekommt, was er begehrt. Dement-
sprechend fiihlte sich der Sohn als Kind bisweilen vom Vater, der als
Kaufmann hiufig unterwegs war, emotional vernachlissigt. Falls der

96  Miriam Schabinger

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kaufmannssohn wihrend der Abwesenheit des Vaters zeitweise dessen
Rolle einnahm, kénnte er mitunter der wichtigere Mann fiir die Mut-
ter geworden sein. Insofern konnte die »angstvolle Liebe« (S.21) des
Vaters die Angst bedeuten, die Ehefrau an den Sohn zu verlieren.
Auch hier deutet sich die Schwiche des Vaters an. Diese Problemlage
steigert sich schlieBlich bis zum finalen (t6dlichen) Kampf um die Ehe-
frau bzw. Mutter. In diesem Szenario verschieben sich die Macht- und
Krifteverhiltnisse zugunsten des Kaufmannssohns: Der Kaufmann er-
scheint als schwacher Vater, der Sohn als der Uberlegene.

Er begriff, da der groBe Konig der Vergangenheit hitte sterben miissen,
wenn man ihm seine Linder genommen hitte, die er durchzogen und
unterworfen hatte vom Meer im Westen bis zum Meer im Osten, die er zu
beherrschen trdumte und die doch so unendlich groB waren, daB er keine
Macht tiber sie hatte und keinen Tribut von ihnen empfing, als den
Gedanken, daB er sie unterworfen hatte und kein anderer als er ihr Kénig

war. (S. 22)

Diese Gedanken iiber den Tod des Vaters sind im Kontext von Macht,
Herrschaft und Unterwerfung verortet. So sind verschiedene Interpreta-
tionen fiir den »sehr groBen Konig der Vergangenheit« (S. 18) denkbar.
Zum einen kann damit ein Konig, der in der Vergangenheit gelebt hat,
gemeint sein. Oder es handelt sich um die individuelle Vergangenheit
und damit um die Kindheit des Kaufmannssohns — eine Zeitspanne, die
ihn stark geprigt hat, die fiir ihn noch immer prisent ist und ihn
beherrscht. Des Weiteren kann die Vergangenheit als ein sehr groBer
Konig interpretiert werden — als eine machtvolle Person, die den Prota-
gonisten beherrscht. Entsprechend einer Analogisierung von Kénig und
Vater — respektive Kriegsherr und Patriarch — wire es der Vater des
Kaufmannssohns, der Macht tiber seinen Sohn austibt und als tibergrof3e
Vaterfigur wirkt. Der groBe Konig als Kriegsherr, der andere Linder
unterworfen hatte, kann assoziiert werden mit dem Vater als michtiges
Familienoberhaupt: Analog zu einem Kriegsherrn kommt der Patriarch
einem Herrscher tiber seine Familie gleich. Das Verb >unterwerfenc ist
deutlich stidrker als >erwerben« (s.o0., vgl. S.22), es entstammt einem
militarischen Kontext und impliziert eine Steigerung bzw. markiert eine
Zuspitzung der Lage. Wenn der Vater die Macht verloren und seine
Herrschaft an den Sohn hitte abgeben miissen, hitte dies den Tod des
Konigs respektive des Vaters bedeutet. Aus der Perspektive des Sohns

Odipus nach Sophokles und vor Freud 97

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stellt der Tod des Vaters gewissermalen die Voraussetzung dar, um die
Mutter fiir sich gewinnen zu kénnen, zu erobern und seine 6dipalen
Wiinsche zu erfiillen. Unter der Annahme einer 6dipalen Konstellation
richtet sich dementsprechend das Begehren des jungen Kaufmanns-
sohns auf seine Mutter, wobei dieser inzestuése Wunsch als ein Phantas-
ma in der Psyche verortet ist und sich daher der bewussten Kontrolle
entzieht. Diese Problemlage zeigt sich als ein verinnerlichter, die Kind-
heit iiberdauernder Konflikt. Eigene sexuelle Wiinsche des Kaufmanns-
sohns als Kind werden unterdriickt, und er tritt in Konkurrenz zum
Vater, sodass dieser als Nebenbuhler erscheint.

Auch aus der Lebensweise des Kaufmannssohns lieB3e sich schlussfol-
gern, dass er eine in psychischer Hinsicht krisenhafte Lebensphase zu
bewiltigen versucht, indem er eine alternative (quasi-familienédhnliche)
soziale Gruppe wihlt, mit der er in hduslicher Gemeinschaft zusammen-
lebt. Im Unterschied zu einer Familie stehen der Kaufmannssohn und
seine vier Diener:innen nicht in einem natiirlichen Verwandtschaftsver-
héltnis zueinander. Unter der Primisse, dass die Konstellation Kauf-
mannssohn-Diener-Dienerinnen einer Mehrfachbesetzung gleicht,
kénnten die Diener:innen projektive Flichen fiir den Kaufmannssohn
darstellen:? Der alte Diener vertritt demnach ersatzweise den Vater; die
alte Dienerin, seine Haushélterin, nimmt stellvertretend die Stelle der
Mutter ein. Den beiden jungen Dienerinnen kommt sodann die Rolle
von Schwestern zu. Durch die fehlende inzestuése Aufladung der Ge-
meinschaft und das kiinstliche Verhiltnis zwischen dem alten Diener

9 Die Diener:innen wurden in Forschungsbeitrigen verschieden interpretiert: Maximi-
lian Bergengruen weist in diesem Kontext auf die Metaphysik des Unbewussten hin. Dass
Menschen an einem iiberindividuellen Unbewussten des Lebens teilhaben und einander als
Unbewusstes beeinflussen konnen, fithrt Bergengruen auch am Beispiel des »Mérchen(s]
der 672. Nacht« aus; vgl. Maximilian Bergengruen, Mystik der Nerven. Hugo von
Hofmannsthals literarische Epistemologie des >Nicht-mehr-Ich«. Freiburg i.Br. 2010, S. 20.
Zum Konzept eines universalen Unbewussten der Natur vgl. ebd., S. 19. Auch Ralf Simon
widmet sich dieser Passage und vertritt die These, dass eine Missbrauchsszene zugrunde
liegt, die die Vorgeschichte darstellt. Simon zufolge reprisentiert die Dienerschaft die
Konstituenten einer traumatischen Urszene: »Die Urszene ist die eines Kindesmi3brauchs:
Der Kaufmannssohn wurde von seinem Vater vergewaltigt« (Simon, Die Szene der EinfluB3-
Angst und ihre Vorgeschichten [wie Anm. 6], S. 70). Durch diese Gewalterfahrung in der
Kindheit wurde der Protagonist traumatisiert, so Simon; vgl. ebd, S. 70-73. Dieser These
Simons stimme ich nicht zu, weil viele Textsignale auf einen édipalen Konflikt im Inneren
der Figur hindeuten — also nicht auf eine Vergewaltigung.

98  Miriam Schabinger

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und dem Protagonisten als dessen Dienstherr tritt der 6dipale Konflikt
zwar zunichst nicht in Kraft, er bricht dann aber im zweiten Teil der
Erzihlung durch. Der Kaufmannssohn fiirchtet sich davor, »eines dieser
Wesen [seinen alten Diener oder eine seiner Dienerinnen, Anm. M.S.] zu
verlieren, mit denen er durch die Gewohnheit und andere geheime
Michte vollig zusammengewachsen war« (S. 21). Ein bedrohlicher Ge-
danke 16st »zornige Erregung« (S. 21) aus. Chiffriert hat er Angst davor,
dass ihm die Mutter oder der gute Vater weggenommen werden konnte.
Denn aufgrund seiner verborgenen 6dipalen Wiinsche drohen Ausein-
andersetzungen, Streit und der Bruch mit seinem Vater — stets vorausge-
setzt, dass dies odipal gelesen wird. Als der Kaufmannssohn alter wird,
reflektiert er dieses 6dipale Begehren, das sich »halbunbewuBt[]« (S. 21)
in ihm vollzieht und daher fiir ihn unsagbar ist. Dabei nehmen wiederum
die Diener:innen als Projektionsflichen eine zentrale Funktion ein, denn
sie werden fiir den Protagonisten zu Spiegeln seiner selbst. Indem sie ihn
mit seinen eigenen existenziellen Angsten konfrontieren, initiieren sie
den Prozess der Selbstreflexion:!

Er sah schon seine vier Diener aus seinem Hause gerissen und es kam
ihm vor, als zoge sich lautlos der ganze Inhalt seines Lebens aus ihm, alle
schmerzhaftsiiBen Erinnerungen, alle halbunbewuBten Erwartungen, al-
les Unsagbare, um irgendwo hingeworfen und fiir nichts geachtet zu wer-
den wie ein Biindel Algen und Meertang. (S. 21)

Der Kaufmannssohn imaginiert, fiir wertlos gehalten und missachtet
zu werden, und antizipiert seine Bestrafung durch eine groere, mich-
tigere Instanz. Diese Andeutung (S.21) kann als eine Vorausdeutung
und Vorahnung verstanden werden, wenn am Ende die Bestrafung
durch den Tritt des Pferds erfolgt, infolgedessen der Kaufmannssohn
in einer trostlosen Lage in einer unwiirdigen Umgebung stirbt. Im Ge-
gensatz zu seinem Leben, als er stets umgeben und umsorgt war von
seiner Dienerschaft, bleibt er am Lebensende allein, fast unbeachtet
und findet einsam den Tod (S. 30).

Im Rahmen der eingeschlagenen Richtung lieBe sich argumentie-
ren, dass sich das odipale Begehren in der Szene im Juwelierladen

10 Vgl. Steffen Burk, Private Kunst. Hermetisierung und Sakralisierung der Literatur um
1900. Baden-Baden 2019, S. 294.

Odipus nach Sophokles und vor Freud 99

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deutlich zeigt. Dort sieht der Kaufmannssohn Schmuck, der eine Asso-
ziation ausldst und »ihn irgendwie an die alte Frau erinnerte« (S. 23).
Er beschlieit, den Schmuck fiir diese Frau, seine alte Dienerin, zu kau-
fen; diese lieBe sich mit seiner Mutter assoziieren. Dass er ihr den
Schmuck schenken will, wire demnach ein starkes Argument fiir die
odipale Lesart; denn es ist der Sohn, der um die Gunst seiner Mutter
wirbt. In der Juwelierladen-Passage lisst sich eine Ambivalenz erken-
nen in Bezug auf zwei verschiedene Frauen, fiir die der Kaufmanns-
sohn Schmuck als Geschenk kauft: »altmodischen Schmuck« fiir »die
alte Frau« (S.23) und ein diinnes, goldenes Kettchen fiir die »junge]]
Kénigin« (S.23). In dieser jungen Frau sieht er das iltere der beiden
Midchen, seine etwa 17 bis 18 Jahre alte Dienerin. Ihre Schonheit
zieht ihn an, sie affiziert ihn; er findet sie begehrenswert und spiirt
Sehnsucht, kein Verlangen. Dies ist eine Parallelstelle zur Szene, in der
der Kaufmannssohn ihr Bild im Spiegel!! sieht:

Einmal erblickte er die GroBere in einem geneigten Spiegel; [...] [sie
schien] wie eine Kénigin im Kriege. Er wurde ergriffen von ihrer grofen
Schénbheit, aber gleichzeitig wuBlte er deutlich, dal es ihm nichts bedeuten
wiirde, sie in seinen Armen zu halten. Er wuBte es tiberhaupt, daB3 die
Schonheit seiner Dienerin ihn mit Sehnsucht, aber nicht mit Verlangen
erfiillte [...]. [Ein siiBer] Reiz [lag] [...] in der Schénheit seiner Dienerin [...],
die ihn verwirrte und beunruhigte. (S. 20)

Zentral ist die Gedankenverbindung in Bezug auf »die alte Frau«
(S.23), die der Eltern-Generation zugeordnet werden kann; denn sie er-
scheint als die Konigin, die zum Konig — seinem Vater — gehort:

Plotzlich fiel sein Blick auf einen altmodischen Schmuck aus diinnem
Gold mit einem Beryll verziert, der ihn irgendwie an die alte Frau erinner-
te. Wahrscheinlich hatte er ein dhnliches Stiick aus der Zeit, wo sie eine
junge Frau gewesen war, einmal bei ihr gesehen. (S. 23)

Diese Assoziationen sind von einer Uberlagerung der Zeiten geprigt:
Die alte Mutter und die Mutter, als sie noch jung war, verschmelzen
darin. Eine mogliche Erklirung wire, dass dies die Zeit war, als sein

11 Dieses Motiv findet sich auch auf dem Bucheinband der Ausgabe von 1904/05; vgl.
Volker Mergenthaler, Das >Verlangen nach der Fortsetzung«. Begehren, Erzihlen, »Die
Zeit« und Hofmannsthals »Mérchen der 672. Nacht«. In: HJb 22, 2014, S. 259-283, hier
S.259-261.

100 Miriam Schabinger

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vater sie kennenlernte. Dabei geht es um Begehren, Liebeswerben
und Partnerwahl. Wenn der Kaufmannssohn an eine junge Frau -
eine andere Frau als seine Mutter — denkt, sucht er seine Rolle und
vergleicht sich mit dem Vater. Der 6dipale Konflikt als hemmendes
Element fiihrt entsprechend dieser Argumentationslogik dazu, dass
der Kaufmannssohn nicht frei ist fiir einen eigenen Weg oder eine
eigene Liebesbeziehung. Dass er Schmuck fiir die Mutter kauft, zeigt
die verborgenen 6dipalen Wiinsche, die ihn auch als 25-Jahrigen noch
umtreiben. Ein weiteres Indiz wire das Fortbestehen des Konflikts
bis zu diesem Alter von 25 Jahren; dass ein Stagnieren statt einer Ent-
wicklung zu erkennen ist, wiirde ebenfalls fiir eine Krise sprechen.!?
Hinzu kommt, dass der Protagonist namenlos bleibt und stets als >der
Kaufmannssohn« bezeichnet wird. Diese Antonomasie verweist darauf,
dass er nur der Sohn eines Kaufmanns ist, keinen Beruf hat und kein
eigenstindiger erwachsener Mann ist. So hat er sich nicht von seinen
Eltern abgel6st und sich auch nicht zu einer eigenstindigen Personlich-
keit entwickelt — auch darauf basiert der Konflikt.

Im Kontrast zwischen der alten und der jungen Frau deutet sich das
ambivalente Verhiltnis zwischen der Mutter und einer potenziellen,
geeigneten Partnerin an. Vor diesem Hintergrund ldsst sich erkldren,
warum der Protagonist im Spiegel das Bild des Middchens imaginiert,
warum er in ihr eine »junge[] Kénigin« (S. 23) sieht und ihr Schmuck
schenken will. Der Kaufmannssohn antizipiert, dass er selbst dieser
junge Ko6nig und das Miadchen die Konigin ist. So sieht er in ihr nicht
seine Dienerin, sondern vielmehr eine potenzielle Geliebte oder Gefihr-
tin, um die er werben will. Demzufolge thematisiert Hofmannsthals
Erzihlung im Kern ein Liebesbegehren, die Suche nach einer Erwide-
rung der Liebesgefiihle. Die Stadt als ein Raum im Unterbewussten
erscheint unschon und reizlos, die Umgebung wirkt 6de und trist. Alles
um den Protagonisten herum ist langweilig und eint6nig. Im Gegensatz
dazu erscheint der fremde Garten beim Blick aus dem Fenster des
Juwelierladens verfiihrerisch. Der »sehr schon gehaltene[] Gemiisegar-

12 Steinlein legt den Fokus auf die Lebenskrise des Helden, symbolisch zu verstehen-
de Schwelleniibertritte, Initiationsschritte und Schwellenhiiter-Figuren im Kontext der
Adoleszenzliteratur; vgl. Steinlein, Gefihrliche »Passagen« (wie Anm. 4), S. 65.

Odipus nach Sophokles und vor Freud 101

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten« (S. 24) kann als eine Anspielung auf Fruchtbarkeit gelesen werden.
»Er bekam sogleich Lust« (S.24), in die Glashduser hineinzugehen.
Hierin ist die Verlockung, sich dem Unbekannten und Reizvollen zuzu-
wenden, erkennbar - die Hinwendung zur Frau sowie das Liebesbegeh-
ren. Wie ein guter Vater fiihrt der Juwelier den Kaufmannssohn auf das
unbekannte Terrain, auf das er sich begeben will, also in die Welt hinaus.
Danach wird er mit seiner Angst konfrontiert, als er sich etwas Unbe-
kanntem zuwendet — einer Frau. Obwohl der Kaufmannssohn zunéchst
fasziniert ist von den fremden, exotischen Pflanzen im Glashaus mit dem
unbekannten Blattwerk und es als reizvoll empfindet, wird er von Angst
erfasst. Entsprechend der Argumentationslogik wire der Anblick des
Midchens im Glashaus mit der frithen Furcht verkniipft, die er selbst als
ein »hochstens vierjihriges kleines« (S. 24) Kind verspiirte. Hier konnte
der Ursprung seines 6dipalen Konflikts vermutet werden.

Verfolgten wir die ddipale Lesart weiter, lieBe sich das Pferd!3 mit
dem iibermichtigen Vater identifizieren. Der Tritt des Pferds in die
Lenden kidme folglich einer Bestrafung durch ihn gleich. Der Kauf-
mannssohn sucht eine Miinze in seiner Tasche, wobei »ein plétzlicher,
undeutlicher Gedanke ihn hemmte« (S.29). Durch eine Handbewe-
gung fillt der Schmuck unbeabsichtigt aus der Tasche (S.29), was
nicht bewusst geschieht. Die Ursache fiir diese psychisch bedingte
Hemmung, durch die seine Hand den Schmuck fallen lisst, ist eine
plotzlich aufblitzende Erinnerung. Der Kaufmannssohn hat wertvollen
Schmuck und will ihn der Mutter schenken, um sie zu erobern. Dieses
Vorhaben wird jedoch bereits im Voraus verhindert, bevor das Schen-
ken sanktioniert wiirde. Der Kaufmannssohn ahnt, dass der Vater es
nicht tolerieren wiirde, wenn er seiner Mutter etwas schenkte wie einer
Geliebten. Deshalb wirft er den Schmuck eher unbeabsichtigt dem
Pferd unter die FiiBe. Im ndchsten Moment tritt das Pferd ihn in die
Lenden - eine Gewalteinwirkung mit tédlichen Folgen.!* Bei dieser

13 Die Forschung hat das Pferd verschieden interpretiert: Cohn betrachtet das Pferd
als Symbol fiir den Vater; vgl. Cohn, »Als Traum erzihlt« (wie Anm. 1), S. 301. Im Unter-
schied dazu symbolisiert das Pferd nach Auffassung Wieltholters die imaginierte Mutter;
vgl. Wieltholter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des Subjekts (wie Anm. 3), S. 45.

14 Diese Passage fasst die Forschung iiberwiegend als eine Kastrationsszene auf, die
todlich endet: Cohn zufolge agiert das Pferd hier stellvertretend fiir den Vater als strafen-

102 Miriam Schabinger

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konfrontation mit der angreifenden Instanz dringt der Kaufmanns-
sohn nun gleichsam ins innere Zentrum seines Kriegs gegen den Koé-
nig! vor, und am Ende findet der finale Kampf um Leben und Tod
statt. Ahnlich wie das Madchen im Glashaus wirkt das Pferd zornig
und boshaft. Der Kaufmannssohn sieht sich in der Rolle des kleinen
Kindes; der Gegner — das Pferd - ist wie seine Eltern deutlich gr6Ber
als er selbst. Der Kauf von Schmuck fiir die Mutter und die Absicht,
ihr diesen zu schenken, sind also folgenreich; die Konsequenz daraus
wire, dass er von einer iiberméchtigen Instanz, die gemiB einer 6dipa-
len Lesart an Stelle des Vaters agiert, angegriffen, fiir sein 6dipales Be-
gehren bestraft und getotet wird. Daher liegt die Vermutung nahe, dass
der Vater auch nach seinem Tod Macht tiber ihn hat und ihn noch im-
mer angreift. Unausweichlich fiithrt das Handeln des Protagonisten zur
Zuspitzung des Konflikts und zum tragischen Ende.

Wie einleitend schon gesagt: Odipale Lesarten wie diese miissen
sich den Vorwurf!6 gefallen lassen, dass sie ahistorisch mit Begriffen
argumentieren, die Freud erst zu einem spiteren Zeitpunkt (1897)

de Instanz, die den Kaufmannssohn kastriert; vgl. Cohn, »Als Traum erzihlt« (wie
Anm. 1), S.301. Hingegen argumentiert Wieltholter, dass die als iiberwiltigend imagi-
nierte Mutter dem Kaufmannssohn mit der Kastration droht, womit sie die Unterwer-
fung ihres Sohns bezweckt; vgl. Wieltholter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des Sub-
jekts (wie Anm. 3), S. 45. Simon deutet den Tritt des Pferdes als eine »Kastrationsszene,
letale Konsequenz der anfinglichen Vergewaltigung, in der der Sohn zum Mé#dchen ge-
macht wurde« (Simon, Die Szene der EinfluB-Angst und ihre Vorgeschichten [wie
Anm. 6], S. 71).

15 Auch Janz widmet sich dieser Konfrontation am Ende der Erzihlung und formu-
liert die These vom Krieg des Sohns gegen den Vater; vgl. Janz, »Das Mirchen der 672.
Nacht« (wie Anm. 2), S. 128-148.

16 Vgl. Wolfgang Nehring, Das Unheimliche in Hofmannsthals frithen Erzidhlungen.
Zum Zusammenhang von Form und Gehalt. In: Studia austriaca 9, 2001, S.9-23, hier
S. 19f.

17 Im Jahr 1895 beschiftigt sich Freud noch nicht mit Sophokles’ »Konig Oedipus«.
Als Griindungsstelle fiir den sog. >Odipuskomplex« gilt in der Forschung ein Brief Freuds
im Jahr 1897 an Wilhelm Flie8: Sigmund Freud, Brief Nr. 71 vom 15. Oktober 1897. In:
Ders., Aus den Anfingen der Psychoanalyse. Briefe an Wilhelm Flie. Abhandlungen
und Notizen aus den Jahren 1887-1902. Hg. von Marie Bonaparte et al. London 1950,
S.235-239. Darin bemerkt Freud »die Verliebtheit in die Mutter und die Eifersucht ge-
gen den Vater« (ebd., S.238) bei sich selbst und verallgemeinert: »[D]ie griechische Sage
[»Konig Oedipus« von Sophokles, Anm. M.S.] greift einen Zwang auf, den jeder aner-
kennt, weil er dessen Existenz in sich verspiirt hat. Jeder [...| war einmal im Keime und
in der Phantasie ein solcher Odipus« (ebd.). Freuds Theorie des >Odipuskomplexes« ent-

Odipus nach Sophokles und vor Freud 103

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einfiihrt, zumal Hofmannsthal Freud damals noch nicht gelesen hat.!®
Daher soll im nichsten Kapitel nach einer historischen Herleitung
gesucht werden.

Abb. 1: Sophokles, Koénig Oidipus. Fiir den Schulgebrauch erklirt von Gustav Wolff, bear-
beitet von Ludwig Bellermann. 3. Aufl. Leipzig 1885.

Freies Deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum, Nachlass Hugo von Hof-
mannsthal, Bibliothek: *1918 (Band mit Besitzvermerk). Foto: © Freies Deutsches Hoch-
stift / Frankfurter Goethe-Museum. '

stand iiber mehrere Jahrzehnte; vgl. Frauke Berndt und Almut-Barbara Renger, Odipus.
In: Handbuch Literatur & Psychoanalyse. Hg. von Frauke Berndt et al. Berlin / Boston
2017, S. 280-304.

18 Hofmannsthal bittet seinen Freund Hermann Bahr in einem undatierten Brief um
die »Studien iiber Hysterie« (1895) von Freud und Breuer - bekanntlich im Jahr 1902;
vgl. Hugo von Hofmannsthal, Brief Nr. 110 an Hermann Bahr. In: B II, S. 142.

19 Abb. 1 zeigt eine Aufnahme, die Frau Esther Woldemariam im Hofmannsthal-
Archiv (Freies Deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum) dankenswerterweise
erstellt hat.

104 Miriam Schabinger

17.01.2026, 22:36: 7.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthals Beschiftigung mit dem antiken Odipus-Stoff

Ich mochte im Folgenden die These vertreten, dass das im Jahr 189520
entstandene »Mairchen der 672. Nacht« eine literarische Auseinander-
setzung mit Sophokles’ »Koénig Oedipus« darstellt. Wichtig ist der Be-
fund, dass Hofmannsthal zu diesem Zeitpunkt bereits Sophokles gele-
sen hatte. So ist Hofmannsthal die 6dipale Thematik aufgrund seiner
Antikenrezeption bekannt, denn er hat Sophokles’ »Kénig Oedipus« in
der Schule iibersetzt und sich frith mit dem Odipus-Stoff beschaftigt.
Die Anverwandlung des sophokleischen »Oedipus Rex« ist im Kontext
von Hofmannsthals Auseinandersetzung mit der Antike und seiner Be-
schiftigung mit dem griechischen Drama zu sehen. In Hofmannsthals
Bibliothek befindet sich ein broschiertes Exemplar von Sophokles’ an-
tiker Tragodie mit dem Titel »K6nig Oidipus. Fiir den Schulgebrauch
erkliart von Gustav Wolff, bearbeitet von Ludwig Bellermann. 3. Aufl.
Leipzig 1885«.2! Dieser Band aus dem Jahr 1885 enthilt Anstreichun-
gen sowie handschriftliche Annotationen (»vereinzelte Marginalien als
Metrik- und Ubersetzungshilfen«,2? wie die Herausgeber Wolfgang
Nehring und Klaus E. Bohnenkamp in den »Erlduterungen« konstatie-
ren) und weist starke Gebrauchsspuren auf. Daher handelt es sich ver-
mutlich um ein Schulbuch Hofmannsthals.?® Dieses Exemplar aus Hof-
mannsthals Handbibliothek ist mit einem eingeklebten Besitzvermerk
versehen und wird im Hofmannsthal-Archiv im Freien Deutschen
Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum in Frankfurt a.M. verwahrt
(Abb. 1). Bei der Durchsicht dieses Archivales habe ich folgenden Hin-
weis entdeckt: Handschriftlich ist mit Bleistift das Datum »3.6.87<«%*
am Rand notiert (s. Abb. 2); es ist davon auszugehen, dass diese Blei-
stiftergdnzung von seiner Hand stammt. Zu diesem Zeitpunkt ist Hof-
mannsthal (geboren am 1. Februar 1874) 13 Jahre alt und Schiiler des

20 Vgl. Ellen Ritter, Varianten und Erliuterungen. Das Miérchen der 672. Nacht. In:
SW XXVIII Erzihlungen 1, S. 201-214, hier S. 201.

21 Sophokles, Konig Oidipus. Fiir den Schulgebrauch erklirt von Gustav Wolff, bear-
beitet von Ludwig Bellermann. 3. Aufl. Leipzig 1885.

22 Wolfgang Nehring und Klaus E. Bohnenkamp, Varianten und Erlduterungen. Ko-
nig Odipus. In: SW VIII Dramen 6, S. 667-726, hier S. 667.

23 Vgl. ebd.

24 Sophokles, Konig Oidipus (wie Anm. 21), S. 87.

Odipus nach Sophokles und vor Freud 105

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 2: Sophokles, Kénig Oidipus. Fiir den Schulgebrauch erklirt von Gustav Wolff, bear-
beitet von Ludwig Bellermann. 3. Aufl. Leipzig 1885, S. 87.

Freies Deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum, Nachlass Hugo von Hof-
mannsthal, Bibliothek: *1918 (Band mit Besitzvermerk). Foto: © Freies Deutsches Hoch-
stift / Frankfurter Goethe-Museum.?’

106  Miriam Schabinger

17.01.2026, 22:36: 7.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akademischen Gymnasiums in Wien. Es ist wahrscheinlich, dass Hof-
mannsthal in dieser Klassenstufe im Unterricht Sophokles aus dem
Altgriechischen {ibersetzt. Wenn die Annotation aus dem Schulunter-
richt stammt, konnte das Datum 3. Juni 1887 den Termin fiir eine
Hausaufgabe oder Priifung bezeichnen.

Weitere Textquellen zeigen, dass sich Hofmannsthal bereits frith
und kontinuierlich mit dem Odipus-Stoff beschiftigt. Im Mai 188726
besucht er die Auffithrung des sophokleischen »Ké6nig Oedipus« in
der Ubersetzung von Adolf Wilbrandt?” im Wiener Burgtheater. Zu
dieser Zeit plant Hofmannsthal wohl noch keine eigene Bearbeitung
des Odipus-Stoffes, obwohl er sich mit verschiedenen antiken griechi-
schen Dramen auseinandersetzt.”® Hofmannsthals Sophokles-Lektiire
im Jahr 1892 belegen Briefe an Richard Beer-Hofmann,?® Gustav
Schwarzkopf 3 und Marie Herzfeld.3!

So sind ihm das Odipus-Drama und die Odipus-Gestalt frith als
ein Bestandteil des tradierten Bildungsgutes prisent. Beispielsweise er-
innert er sich, als er im September 1892 nach seiner Reifepriifung auf
einer Reise in Orange ist, an eine Auffithrung des Odipus-Dramas.3?
1892 beschreibt er in einem Tagebucheintrag ein offenbar eindriickli-
ches Erlebnis auf einer Reise durch die Provence: »So hat es rings

25 Ich danke Frau Dr. Katja Kaluga (Freies Deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-
Museum) fiir die Unterstiitzung bei der Recherche im Hofmannsthal-Archiv.

26 Dies belegt ein Brief Hofmannsthals an Gabriele Sobotka vom 7. Mai 1887; vgl.
Nehring / Bohnenkamp, Varianten und Erlduterungen. Konig Odipus (wie Anm. 22),
S. 667f.

27 Hofmannsthal verwendet spiter jedoch die Ubersetzung von Hartung (Sophokles,
Konig Oedipus. Griechisch mit metrischer Ubersetzung und priifenden und erliutern-
den Anmerkungen von Johann Adam Hartung. Leipzig 1851).

28 Vgl. Nehring / Bohnenkamp, Varianten und Erliuterungen. Kénig Odipus (wie
Anm. 22), S. 668.

29 Vgl. Hugo von Hofmannsthal, Brief vom 26. Juni 1892 an Richard Beer-Hofmann.
In: BW Beer-Hofmann, S. 7f.

30 Vgl. Hugo von Hofmannsthal, Brief Nr. 25 vom 17. Juli 1892 an Gustav Schwarz-
kopf. In: B I, S. 47f.

31 Vgl. Hugo von Hofmannsthal, Brief Nr. 8 vom 21. Juli 1892. In: BW Herzfeld, S. 28.

32 Vgl. Nehring / Bohnenkamp, Varianten und Erliuterungen. Kénig Odipus (wie
Anm. 22), S. 667.

Odipus nach Sophokles und vor Freud 107

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

um den Engpall ausgesehen, wo Odipus dem Vater begegnete«.3? Die
»Ruinen«?* wie auch die Landschaft 16sen beim jungen Hofmannsthal
eine Assoziation aus und regen seine Fantasie an, sodass er an Sopho-
kles denkt und sich vor dem inneren Auge den historischen Ort in
Griechenland ausmalt. Diese Reiseeindriicke aus dem Herbst 1892
erscheinen in produktionsisthetischer Hinsicht fiir den zweiten Teil
des 1895 entstandenen »Mirchen[s] der 672. Nacht« prigend: Zum
einen sind auch hier der Scheideweg und die Wegenge von zentraler
Bedeutung, denn sie finden sich thematisch in der Glashaus-Passage
wieder. Zum anderen beeinflussen Hofmannsthals Reiseerfahrungen
die Art der Darstellung, denn »Das Mérchen der 672. Nacht« ist traum-
formig erzihlt; die Erzidhlung fiihrt eine Reise vor, hier allerdings eine
Reise ins Innere. So erkundet sie die Psyche des Protagonisten auf ge-
nuin literarische Weise; das Erzdhlen funktioniert wie ein Ineinander-
gleiten von Ereignissen in Triumen. Hofmannsthal erachtet Triume
und innerpsychische Prozesse als essenziell, sodass er Traume und
Reisen engfiihrt: In seinem Tagebuch reflektiert er 1892 iiber »den
seltsamen, sinnlosen Reiz der Trdume [..]. Ich glaube, so [..] erlebt
man sie [Reisen] [...]. Darum haben auch Reiseerinnerungen nachher
fiir uns selbst diesen sonderbar traumhaften Charakter, so fremd, wie
nicht wirklich gewesen«.3> Auch beim »Mirchen der 672. Nacht« ent-
steht ein Eindruck vom »sonderbar traumhaften Charakter«.3% Dass
Hofmannsthal den Text dezidiert als eine Traumerzihlung konzipiert,
zeigen Briefe, in denen er »das Traumhafte«?” und die »traumbhafte
Raschheit«3® betont. Ob es sich insbesondere beim zweiten Teil um
eine reine Imagination des Protagonisten handelt, lasst sich von daher
nicht kldren. Es bleibt bis zum Ende unklar, ob er real ins Glashaus
hineingerit oder aber dieses ritselhafte Ereignis nur imaginiert oder

33 Hugo von Hofmannsthal, Siidfranzésische Eindriicke. In: P I, S. 77-82, hier S. 82.
In diesem Tagebucheintrag vom 16. September 1892 schreibt Hofmannsthal iiber seine
Reise durch Siidfrankreich im September 1892 nach dem Abitur.

34 Ebd.

35 Ebd., S.77.

36 Ebd.

37 Hugo von Hofmannsthal, Brief Nr. 130 an den Vater. In: B I, S. 170.

38 Hugo von Hofmannsthal, Brief vom 27. April 1895 an Richard Beer-Hofmann. In:
BW Beer-Hofmann, S. 45.

108 Miriam Schabinger

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

traumt. Auch Arthur Schnitzler hebt in einem Brief 1895 anerkennend
hervor, dass das »Mirchen der 672. Nacht« traumférmig erzahlt sei:

[Diese Erzidhlung prigt] in wunderbarer Weise das fahle Licht des Traums,
dessen ritselhafte wie verwischte Uberginge und das eigene Gemisch von
Deutlichkeit der geringen und Blisse der besondern Dinge, das eben dem
Traum zukommt. Sobald ich mir die Erlebnisse des Kaufmannssohnes als
Traum vorstelle, werden sie mir hochst ergreifend; [...] die Empfindungen
des Kaufmannssohnes sind wie im Traum geschildert; die unségliche Un-
heimlichkeit, die irgend ein Weg, ein Kindergesicht, eine Tiir annehmen
kann, wenn man sie triumt, finden kaum im wachen Leben ein Analo-
gon. (Herv. MLS.)3

Neben dem Interesse an psychischen Vorgingen ist ein weiterer Fak-
tor fiir Hofmannsthals Schreiben von Bedeutung: das Adaptieren an-
tiker Mythen,*" insbesondere die Anverwandlung des Odipus-Stoffs.
Hofmannsthal gestaltet antike Vorlagen neu und setzt sich literarisch
mit antiken Mythen auseinander. Dieses Verfahren ist typisch fiir Hof-
mannsthals (Euvre. Sein Interesse richtet sich auf den Odipus-Stoff,
den er iibertrigt und fiir die Bithne neu bearbeitet.*! Hofmannsthal
plant neben seinem Drama »Odipus und die Sphinx« (ED 1905/06)
auch eine freie Ubersetzung von Sophokles’ »Konig Oedipus« als Teil
einer Odipus-Trilogie.*?

Hofmannsthals Kenntnis der europiischen Literatur ist einerseits
Grundlage seiner Arbeit, andererseits motiviert ihn die Tradition zu
modernen Transformationen.*> Im Unterschied zur sophokleischen
Tragodie, wo der tragische Held Odipus unwissentlich seine Mutter
Iokaste ehelicht, ist Hofmannsthals »Mirchen der 672. Nacht« anders

39 Arthur Schnitzler, Brief vom 26. November 1895 an Hugo von Hofmannsthal. In:
BW Schnitzler, S. 63f.

40 Zum Zusammenhang Sophokles-Hofmannsthal in »Elektra« vgl. Antonia Eder,
Der Pakt mit dem Mythos. Hugo von Hofmannsthals >zerstérendes Zitieren< von Nietz-
sche, Bachofen und Freud. Freiburg i.Br. 2013.

4 Der Erstdruck erschien 1907 unter dem Titel »Odipus, der Konig. Tragédie von
Sophokles mit einiger Freiheit tibertragen und fiir die neuere Biihne eingerichtet« in der
Osterreichnischen Rundschau.

42 Vgl. Nehring / Bohnenkamp, Varianten und Erliuterungen. Kénig Odipus (wie
Anm. 22), S. 667-684.

43 Vgl. Elsbeth Dangel-Pelloquin, Biographie. Hugo von Hofmannsthal. In: Website
der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft, https://www.hofmannsthal.de/biographie/
[22. Mai 2023].

Odipus nach Sophokles und vor Freud 109

17012026, 22:36:57.


https://www.hofmannsthal.de/biographie
https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hofmannsthal.de/biographie

angelegt, sodass es nicht zum Inzest kommen kann. Denn die Mutter
des Kaufmannssohns tritt nicht als Figur in Erscheinung, sondern
ist nur intrapsychisch in ihm wirksam. Bei Hofmannsthal ist es auch
eher nur ein Inzestwunsch, der sich in der Psyche des Protagonisten
regt. Im Unterschied zu Sophokles zeigt sich in seiner Erzdhlung
eine Psychologisierung und Internalisierung, sodass sich das »Marchen
der 672. Nacht« als eine Transformation des »Ko6nig Oedipus« von
Sophokles deuten ldsst. Dass Hofmannsthal sich dabei auf eine psy-
chologische Auslegung beschrinkt, um den antiken Stoff lediglich zu
aktualisieren, wire allerdings eine zu schlichte Beschreibung fiir seine
Syntheseleistung auf der Basis des zeitgenossischen psychiatrischen
Wissens. In produktionsisthetischer Hinsicht macht Hofmannsthal die
antike Vorlage fiir sein Schreiben fruchtbar und bleibt im Vergleich
mit Freud enger am sophokleischen Urkonzept. Anders als Freuds
Theoriekomplex, der ebenfalls auf Sophokles’ »Konig Oedipus« ba-
siert, ist Hofmannsthals Erzidhlung durch eine ausgeprigte Literarizi-
tit gekennzeichnet; darin spielt der literarisch umformulierte Mythos
eine stirkere Rolle als in Freuds OdipusTheorie. Wesentlich ist der
Befund, dass Sophokles’ Tragddie der Ausgangspunkt der genuin Hof-
mannsthal’schen Anverwandlung des antiken Odipus-Stoffs ist. Durch
die Auseinandersetzung mit Sophokles’ »Konig Oedipus« kommt Hof-
mannsthal zu einer psychologischen Lesart und zu neuen Erkenntnis-
sen, die sich im »Mairchen der 672. Nacht« niederschlagen. Dabei ist
die Art und Weise, wie er die antike Vorlage umarbeitet und neu
montiert, ausschlaggebend.

Sophokles’ »Kénig Oedipus«
und Hofmannsthals »Marchen der 672. Nacht«

Meine These, wonach das »Mirchen der 672. Nacht« als eine litera-
rische Anverwandlung der antiken Vorlage angesehen werden kann,
lasst sich konkretisieren durch den Vergleich zwischen Sophokles’ »K&o-
nig Oedipus« und Hofmannsthals Erzihlung: Durch die Beschreibung
von Strukturanalogien, auch auf der Ebene von Anspielungen, wird
diese Lesart plausibel. Dies heit jedoch nicht, dass die Differenzen zu
vernachlissigen wiren. Hofmannsthal dndert die literarische Vorlage

110 Miriam Schabinger

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf spezifische Weise ab: Die zentrale Hohlweg-Szene bei Sophokles
wandelt er um und verlagert den Weg, den die Figur gehen muss, in
ihr Inneres. Dadurch erreicht Hofmannsthal eine Psychologisierung
und Internalisierung.

In Sophokles’ »Kénig Oedipus« hat der Orakelspruch eine zentrale
Funktion: Laios und Iokaste lassen den gemeinsamen Sohn Odipus
kurz nach der Geburt wegbringen, sodass er nicht bei seinen leibli-
chen Eltern aufwichst. Aufgrund der Prophezeiung bricht Odipus
von seiner Heimatstadt Korinth auf und tétet auf dem Weg unwis-
sentlich seinen Vater. Movens der Handlung und des Aufbruchs in
Hofmannsthals »Mérchen der 672. Nacht« ist der Brief an den Kauf-
mannssohn im zweiten Teil, der dem Orakelspruch strukturell ent-
spricht. In beiden Fillen erfolgt der Aufbruch, um das, was geweissagt
oder gelesen wurde, zu verhindern. Allerdings gelingt dies nicht, viel-
mehr wird die Situation dadurch umso schlimmer und endet tragisch.

In Hofmannsthals Erzihlung will der Kaufmannssohn in die Stadt
zu sich nach Hause; ein Vorhaben, das aber nicht realisierbar ist: Als
er einen Brief erhilt, verlisst er sein Landhaus, wo er im Sommer lebt,
und fihrt zuriick in die Stadt, um den Tatvorwurf gegen seinen Diener
zu kldren (S.22). Nachdem der Kaufmannssohn den Gesandten des
Konigs von Persien nicht zu Hause antrifft und seine eigene Wohnung
versperrt ist, weil keiner seiner Diener anwesend ist, muss er eine Un-
terkunft finden. Entgegen seiner urspriinglichen Absicht, sich ziigig
eine Bleibe fiir die Nacht zu suchen, geht er in einen Juwelierladen
und trifft nach dem Schmuckkauf die Entscheidung, einen anderen
Weg einzuschlagen und den benachbarten Garten zu besichtigen. Er-
klaren ldsst sich dies durch einen intrapsychischen Konflikt, der ihn
hemmt oder blockiert und sein duBerlich sichtbares Handeln beein-
flusst. Der Funktion des Sehers Teiresias, durch den Odipus in Sopho-
kles’ Tragodie die Wahrheit erkennt, entspricht die Rolle des Juweliers
in Hofmannsthals Erzihlung. Denn dieser bringt den Kaufmannssohn
auf die richtige Spur, indem er ihm den Weg in den Garten zeigt, und
fithrt ihn so indirekt zur Erkenntnis.

Beim Vergleich der Texte sind deutliche Parallelen zwischen den
beiden Protagonisten erkennbar: Odipus wichst ohne seine leiblichen
Eltern in einer Ersatz- oder Adoptivfamilie auf. Der junge Kaufmanns-

Odipus nach Sophokles und vor Freud 111

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sohn lebt mit Diener:innen zusammen, weil er »weder Vater noch Mut-
ter« (S. 15) hat. Beide Protagonisten leben in privilegierten Verhéltnis-
sen, jeder von ihnen hatte einen Vater, der Kénig war und Macht hatte:
Odipus’ leiblicher Vater, Konig Laios, und der »Konig der Vergangen-
heit« (S. 18) bei Hofmannsthal (s.o0.). Trotz der rdumlichen Trennung
zeigt sich bei beiden Ménnern eine sehr starke Bindung an die Mutter,
die Odipus zum Verhingnis wird. Sie geraten in eine psychische Aus-
nahmesituation und zeigen dabei die gleichen Affekte: Furcht und zor-
nige Erregung; ein Tatvorwurf fithrt zu starkem Zorn. Beide Figuren
leben stindig in Angst: Odipus, seit er den Orakelspruch bekommen
hat und den geweissagten Inzest mit der Mutter fiirchtet. Analog dazu
empfindet der Kaufmannssohn eine »furchtbare Beklemmung |[...], eine
todliche Angst vor der Unentrinnbarkeit des Lebens« (S.19). Das
Schicksal vollzieht sich unausweichlich und das tragische Ende ereilt
die Hauptfiguren unaufhaltsam.

Die Analyse inhaltlicher und struktureller Parallelstellen ergibt zahl-
reiche signifikante Ubereinstimmungen relevanter Schliisselwrter.**
Diese werden hier teilweise erneut aufgegriffen, um die Argumentation
stichhaltig zu begriinden. Mit dem »groBe[n| Kinig der Vergangenheit«
(S.22, Herv. M.S.) wird der Vater des Protagonisten assoziiert, der als
michtige Instanz in seinem Inneren wirksam ist. Der Kaufmannssohn
reflektiert iiber den Tod des Vaters. Ahnliche Gedanken treiben Odi-
pus um: »Wie lange Zeit nun ist es schon, daB3 Lahios — [...] spurlos da-
hinschwand, umgebracht von Mérderhand?« (V. 525; 527).45 Odipus’
leiblicher Vater Laios ist seit langer Zeit tot, und Odipus folgt ihm als
Ko6nig von Theben nach. Entsprechend seinem Selbstbild fiihlt sich
der Kaufmannssohn als Konig und folgt dem Spruch

»Wo du sterben sollst, dahin tragen dich deine FiiBe« [..]. [Er] sah sich
schon, wie ein auf der Jagd verirrter Konig, in einem unbekannten Wald
unter seltsamen Biumen einem fremden wunderbaren Geschick entge-

gengehen. (S. 16, Herv. M.S.)

44 Diese Schliisselworter sind im Folgenden kursiv markiert (Herv. M.S.).

45 Versangaben in Klammern zitiert nach: Sophokles, Kénig Oedipus. Griechisch mit
metrischer Ubersetzung und priifenden und erlduternden Anmerkungen von Johann
Adam Hartung (wie Anm. 27; Herv. M.S.).

112 Miriam Schabinger

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dies ist eine vage Vorausdeutung auf die spitere Glashaus-Szene und
seinen Tod am Ende.

[Er ging in eine Richtung,] wo er sich eine Herberge fiir die Nacht suchen
koénnte. Denn es verlangte ihn nach einem Bette. Mit einer kindischen
Sehnsucht erinnerte er sich an die Schonheit seines eigenen breiten Bet-
tes, und auch die Betten fielen ihm ein, die der groBe Konig der Vergan-
genbheit fiir sich und seine Gefihrten errichtet hatte, als sie Hochzeit hielten
mit den Téchtern der unterworfenen Konige, fiir sich ein Bett von Gold,
fiir die anderen von Silber[.] (S. 27, Herv. M..S.)

Der Kaufmannssohn assoziiert sein eigenes Bett mit dem ehelichen Bett
des Konigs, seines Vaters — so denkt er bei der Suche nach einem Bett
gleichzeitig an das Ehebett seiner Eltern. Sophokles gestaltet die inzes-
tusse Konstellation unzweideutig, denn Odipus teilt sich ein eheliches
Bett mit seiner Mutter Iokaste und spricht: »ich sitz’ in seinem [Laios’]
Thron und Reiche, das er einst besal}, ich nenne seine Gattin [lokaste]
mein, sein ehlich Weib« (V. 243-245). Der Inzest (»die Muttereh’«, V.
925) findet realiter statt (»schnode[] Ehefreuden mit dem eignen Kind;
Beweint das Beite, wo die Arme zweier Art, vom Mann den Mann, vom
Kinde Kinder sich gebar!«, V. 1194-1196, Herv. M.S.). Odipus wird als
»Mann der Frau, von der er stammtl« (V. 1293) zur tragischen Figur.
Das Tragische ist verbunden mit der Einsicht der Figur in die Ausweg-
losigkeit des tragischen Konflikts: »War ich [Odipus] getraut mit der
[Iokaste|, Der ich entsproBite, weh!« (V. 1295). Beim Kaufmannssohn
hingegen spielt sich dieser Vorgang rein intrapsychisch ab.

Der Diener hatte von Iokaste den Auftrag, Odipus als Siugling weg-
zubringen und zu téten. Aufgrund seines Berichts erkennt Odipus,
dass er selbst der Titer ist und den Vatermord begangen hat (V. 1119-
1128). So trdgt der Diener wesentlich zur Aufklirung der Tat bei.
Sowohl bei Sophokles als auch bei Hofmannsthal ist die Figur des
Dieners direkt verkniipft mit einem Tatvorwurf und indirekt auch mit
der Tat selbst.

Der Brief trug keine Unterschrift. In unklarer Weise beschuldigte der
Schreiber den Diener des Kaufmannssohnes, daf3 er im Hause seines frii-
heren Herrn, des persischen Gesandten, irgendein abscheuliches Verbre-

chen begangen habe. (S. 21, Herv. M.S))

Odipus nach Sophokles und vor Freud 113

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieser Verdacht setzt die Handlung in Gang. Hofmannsthal stellt die
Hohlweg-Szene im zweiten Teil ins Zentrum der Erzdhlung und legt
dabei den Fokus ebenfalls auf eine Weggabelung oder einen Scheide-
weg. Dieser Engpass, ein enger Pfad in der Glashaus-Szene, entspricht
dem o.g. biographischen Erlebnis 1892 auf einer Reise durch Siid-
frankreich.

[Der Kaufmannssohn]| stand in einem schmalen, gemauerten Gange; |...]
die Mauer zu beiden Seiten war kaum tiber mannshoch. Aber der Gang
war nach einer Linge von beildufig fiinfzehn Schritten wieder vermauert,
und schon glaubte er sich abermals gefangen. (S. 26, Herv. M.S.)

Der Protagonist sieht sich mit der Unentrinnbarkeit des Schicksals
konfrontiert und spiirt die Unausweichlichkeit kérperlich und psy-
chisch. Es gibt nur diesen einen Ausweg; er kann sich keinen falschen
Schritt erlauben, sonst wiirde er hinabstiirzen. So versucht er, iiber
einen schmalen Steg oder ein Brett zu einer gegeniiberliegenden Platt-
form »hiniiberzugehen. Aber ungliicklicherweise wurde er sich doch
bewufit, daB3 er iiber einem viele Stockwerke tiefen, gemauerten Gra-
ben hing« (S.26f.). Der Kaufmannssohn steht hier an einem psychi-
schen Abgrund, der sich plétzlich 6ffnet.

In der antiken Vorlage ist die Kreuzung — ein »Dreiweg« (V. 801) — der
wichtigste (Tat-)Ort der Handlung, nimlich der Schauplatz des Vater-
mords: »eine[] Scheide dreier Wagenwege« (V. 730); »Phokis [...] ein
Scheideweg trifft dort von Delphi und von Daulia her zusammen« (V.
733f., Herv. M.S.); »[d]|reifacher Kreuzweg, und verborgnes Waldesthal«
(V. 1328, Herv. M.S.). Odipus sagt iiber die Wegenge, an der er seinen
Vater Laios tétete: »Und Forst und Engpaf am gekreuzten Scheideweg,
die einst das Blut des Vaters, welches meine Hand vergossen, tranken!«
(V. 1330, Herv. M.S.). Bei Sophokles sind Baume und Gehélz mit dem
Vatermord verkniipft. Fiir den Kaufmannssohn sind die Pflanzen - »so
seltsames, ihm vollig unbekanntes Blattwerk« (S. 24) — angstauslosende
Faktoren; das »halbdunkle Gewirr der Biume und Ranken« (S. 26) im
Glashaus ist Furcht einfl6Bend. »Bliiten, die [...] etwas von Masken hat-
ten, heimtiickischen Masken mit zugewachsenen Augenlochern« (S. 26)
versetzen ihn in Angst und Schrecken. Die Pflanzen sind anthropomor-
phisiert und deuten darauf hin, dass eine starke diffuse Furcht bezogen
auf andere Menschen in ihm wirkmaichtig ist. Die »Augenlocher[]«

114 Miriam Schabinger

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(S.26) sind verkniipft mit der Stelle der Selbstblendung und insoweit
eine Anspielung auf Sophokles, denn Odipus durchsts8t sich mit Na-
deln die Augen. Bei Hofmannsthal ist eine begrenzte Einsicht ins Glas-
haus moglich, denn die Winde sind durchsichtig und lassen Blicke ins
Innere zu. Verschiedene Mauern markieren Rdume im Unterbewusst-
sein, der Garten um das Glashaus herum ist ebenfalls von einer hohen
Mauer umschlossen (S. 24). Auch bei Sophokles kommen Mauern vor;
so ist die Stadt Theben von einer Stadtmauer umschlossen (»die Stadt,
die Mauerng, V. 1309).

Der Text lisst kaum einen Zweifel daran, dass die Ziir einen Uber-
gang von auBlen nach innen darstellt — eine Schwelle; bei Hofmanns-
thal steht diese fiir den Zugang zu Erinnerungen. Da es im Garten
zwei Glashduser gibt, ist naheliegend, dass dort mindestens zwei Tiiren
existieren — dhnlich wie die Doppeltiir in Sophokles’ Stiick. Beim Off-
nen der Glashaustiir st68t der Kaufmannssohn auf Widerstand:

In seiner Angst ging er sehr schnell auf die 7iir des Glashauses zu, um hin-
einzugehen; die Tiir war zu, von aullen verriegelt; hastig biickte er sich
nach dem Riegel, der sehr tief war, stieB ihn so heftig zuriick [...] (S.25,
Herv. M.S.). [...] Als er fertig war, ging er zur Tiire und wollte hinaus. Die
Tiir gab nicht nach; das Kind hatte sie von auBBen verriegelt. (S. 26)

Die Tiir ist verbarrikadiert, der Riickweg nach auflen versperrt —
er fiihlt sich dem Abgrund ausgeliefert und kann seinem innerpsy-
chischen Konflikt nicht entkommen. Seine Psyche bleibt gefangen.
Im Unterschied zum Hofmannsthal’schen psychischen Abgrund spitzt
sich das Geschehen in Sophokles’ Tragodie zu, bis Odipus direkt am
todlichen Abgrund steht: »Und schrecklich schreiend |[...] sprang er auf
die Doppelthiire« (V. 1206, Herv. M.S.). Odipus tobt und bricht die Ziir
auf, hinter der sich Iokaste nach dem Erkennen des Inzests getotet hat.
Daraufhin entfernt Odipus goldene Nadeln von Iokastes Gewand und
blendet sich damit: »Er zog den goldgetrieb’nen Spangen-Schmuck herab
vom Kleid der Frau, womit es zugeheftet war, und hub und stieB sie in
die Augen-Kreise sich« (V. 1214-1216, Herv. M..S.).

Goldschmuck erscheint in der antiken Vorlage als ein zentrales Glied
in der Handlungskette und steht in Verbindung mit einer Frau, die wie
Odipus selbst am Inzestverhiltnis beteiligt ist. Bei Hofmannsthal 15st
der goldene Schmuck Assoziationen und Impulse aus, die auf 6dipa-

Odipus nach Sophokles und vor Freud 115

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lem Begehren basieren. Diese innerpsychischen Vorginge, die dem Be-
wusstsein nicht zugénglich sind, miinden in ein Agieren des Protago-
nisten, das ihn antreibt: das Kaufen des Goldschmucks fiir seine Die-
nerinnen (S. 23).

Der Kampfist in beiden Texten eine Schliisselszene und verlduft ana-
log, denn der Protagonist wird angegriffen, d.h. er macht nicht den An-
fang, sondern reagiert. So iibt zuerst die gegnerische Seite Gewalt ge-
gen ihn aus, und er wehrt sich. Bei Hofmannsthal ist das Pferd die an-
greifende Instanz: »[Der Kaufmannssohn] biickte sich, das Pferd schlug
ihm den Huf mit aller Kraft nach seitwirts in die Lenden und er fiel
auf den Riicken« (S. 29, Herv. M.S.). Dabei wird er zum Opfer, kann sich
nicht mehr wehren und stirbt kurz nach dem Angriff. Auch bei Sopho-
kles erfolgt zunichst eine Gewaltanwendung gegen den Protagonisten,
wobei Pferde eine eher untergeordnete Rolle spielen. Odipus schildert
den Kampf aus seiner Perspektive:

[A]ls ich [Odipus], also pilgernd, jenem Kreuzweg nahe war, da kam ein
Herold mir entgegen und ein Mann [Konig Laios] auf einem rofSbespann-
ten Wagen fahrend, so wie du ihn schilderst, und der Fuhrmann dringte
mich, wie auch der Greis selbst, aus dem Wege mit Gewalt. Und ich, im
Zorne, schlage den mich Dringenden, den Wagenlenker: und der Greis, das
sehend, paBt mir beim Vorbeigeh’n an dem Wagen auf, und ¢riffi mich
mitten auf den Scheitel mit dem Stachelstock. Doch biiBt’ er nicht mit
Gleichem: nein, ein krift'ger Hieb des Stabs, gefiihrt mit diesem Arme,
macht, daB3 er [Laios] riicklings, sich iiberschlagend, aus dem Wagen stiirzt.
Darauf erschlug ich alle (V. 755-768, Herv. M..S.).

Zuerst ist Odipus der Unterlegene, kurz danach wird er allerdings zum
Titer und Vatermoérder, indem er die Gewalt erwidert und Morde
im Affekt begeht. Ausschlaggebend ist, dass hier eine Umkehrung
der Gewalt stattfindet: In der antiken Tragodie totet Odipus seinen
Vater, bei Hofmannsthal hingegen wird der Protagonist getétet — diese
Konstellationen stehen sich diametral gegeniiber.

Sowohl im »K6nig Oedipus« wie auch im »Mirchen der 672. Nacht«
sind Affekte wie Zorn, Angst und eine starke emotionale Erregung der
Protagonisten unverkennbar, jedoch beruhen diese Reaktionen auf je
unterschiedlichen Ursachen. Odipus’ Zorn entsteht, als der Seher
Teiresias ihn mit dem Tatvorwurf konfrontiert, der gesuchte Konigs-
und Vatermorder zu sein: »Ich spreche kein Wort weiter: magst du

116  Miriam Schabinger

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[Odipus] darum, wenn’s beliebt, im Zorne toben, noch so grimmig
wild« (V. 328f., Herv. M.S.). Ahnlich reagiert der Kaufmannssohn, wo-
bei der Vorwurf nicht gegen ihn selbst, sondern gegen seinen Diener
gerichtet ist: »[Der Kaufmannssohn| ging auf und ab, die zornige Erre-
gung erhitzte ihn« (S. 21, Herv. M.S.). Dieser Zorn ist mit seinen Eltern
verkniipft.

Odipus ist getrieben von der Angst, den prophezeiten Vatermord zu
begehen: »So lange bebte Oedipus vor dieses Manns [gemeint ist Poly-
bos, M.S.] Ermordung, und verbannte sich: Jetzt hat das Schicksal ihn
erlegt, nicht seine [Odipus’] Hand!« (V. 897-899). Odipus spricht: »Du
hast’s gesagt, ich aber war von Furcht bethort« (V. 923, Herv. M.S.). Zu-
dem ist Odipus erfiillt von Furcht vor der Erfiillung der geweissagten
Ehe mit der Mutter. Der Bote fragt: »Um welches Weib nun hegt ihr
eure Bangigkeit? [...] Und was an jener ist es, das euch Furcht gebiert?«
(V. 938; 940, Herv. M.S.). Odipus antwortet: »Aus Angst, dal Phobos
deutlich sich verwirkliche! [...] Dies eben, Vater, schreckt mich immer-
fort.« (V. 960; 962, Herv. M.S.) Dieses »Bangen« (V. 963, Herv. M.S.)
stellt sich dar als Furcht vor der Realisierung des Orakelspruchs — des
Vatermords und des Inzests. Deshalb meidet er seine Eltern und bleibt
der Stadt Korinth fern. Odipus nimmt die Furcht wahr als duBere Be-
drohung angesichts der real erscheinenden Gefahren. Hofmannsthal
hingegen lisst die Quelle der Angst offen: »[Der Kaufmannssohn]| wuB-
te nicht, wovor er so namenlose Furcht empfand« (S.25, Herv. M.S.).
Naheliegend ist, dass diese Angst im Inneren der Figur entsteht. »In
seiner Angst ging er sehr schnell auf die Tiir des Glashauses zu [und]
hatte Herzklopfen vor Angst« (S. 25, Herv. M.S.). Hinzu kommen wei-
tere negative Affekte — Schrecken und Grauen: »[Der Kaufmannssohn]
erschrak [...| abermals, mit einer unangenehmen Empfindung des Grau-
ens im Nacken« (S. 24, Herv. M.S.). All dies deutet auf einen Konflikt
im Inneren des Kaufmannssohns hin. Dabei kann er sich nicht be-
merkbar machen, um Hilfe zu holen, kann keine Laute artikulieren
und bleibt stumm:

Er wollte schreien, aber er fiirchtete sich vor seiner eigenen Stimme (S. 26,
Herv. M.S.).

[...] Eine Weile beschiiftigten ihn nur seine Schmerzen und die erstickende
Todesangst [...]. Mit einer groBen Bitterkeit starrte er in sein Leben zuriick

Odipus nach Sophokles und vor Freud 117

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[-..]- Dann erwachte er und wollte schreien, weil er noch immer allein war,
aber die Stimme versagte ihm. (S. 30, Herv. M.S.)

Hofmannsthal orientiert sich deutlich an Sophokles’ Urkonzept. Die
Notwendigkeit des Untergangs und das tragische Schicksal sind unaus-
weichlich. Riickblickend empfindet der Kaufmannssohn sein Leben
und den Lauf des Schicksals dhnlich bitter wie Odipus, der klagt:

[Odipus:] Ach ach! ach ach! ich Ungliicksmann! Wo schwebt mein Laut
in die Weite hinaus, und verhallet im Flug? Wo triebst du mich hin, weh!
Schicksal! (V. 1253-1256, Herv. M.S.) [...] [W]ie durchbohren mich zugleich
die Dolche dieser Schmerzen und die Erinnerung! (V. 1261f., Herv. ML.S.).

Wie Odipus erkennt auch der Kaufmannssohn die »Unentrinnbarkeit
des Lebens« (S. 19).

Der Vergleich mit Sophokles hat gezeigt, dass Hofmannsthal ver-
schiedene Elemente und zentrale Momente aus der Hohlweg-Szene
aufgreift und am Ende neu zusammenfiigt. Auch wenn Hofmannsthal
Abinderungen der sophokleischen Vorlage vornimmt, bleibt ein inne-
rer Zusammenhang bestehen. Dem Gerichtsprozess bei Sophokles ent-
spricht strukturell die Anlage des zweiten Teils des »Mirchen([s] der
672. Nacht«: Der Tatvorwurf motiviert die Handlung, und der Kauf-
mannssohn muss den Weg riickwirtsgehen, um die Schuld zu kliren.
Das Ermitteln endet mit dem eigenen Tod und gleicht einem Erken-
nen der eigenen Schuld. Bei Sophokles fiihrt der Chor Odipus, ent-
sprechend dem maéeutischen Prinzip, zur Erkenntnis; bei Hofmanns-
thal sind derartige Erkenntnisvorgidnge internalisiert und vollziehen
sich allein im Inneren des Protagonisten ohne externe Einfliisse und
ohne Austausch mit anderen Figuren.

Entscheidend ist der Befund, dass die Erlebnisse des Protagonisten
auch von psychointernen Vorgingen beeinflusst werden und in
einem gewissen MaB aus der Dynamik der Psyche resultieren.
Hofmannsthal stellt in seiner Erzidhlung innerpsychische Prozesse
anhand der spezifischen literarischen Gestaltung der Psycho-Logik einer
fiktiven Figur dar, an der er Wiinsche und Angste veranschaulicht,
die dem Bewusstsein nicht zugénglich sind. Dadurch, dass er die
literarische Vorlage umwandelt, erreicht er eine verstirkt psychologische
Darstellung. Zwar iibernimmt Hofmannsthal die analytische Struktur
der antiken Tragédie von Sophokles, aber er verinnerlicht diese, sodass

118 Miriam Schabinger

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich in seiner Erzdhlung eine schrittweise Enthiillung in der Psyche
der Figur vollzieht. Im Unterschied zur zentralen Hohlweg-Szene bei
Sophokles gibt Hofmannsthal dem Geschehen in der Glashaus-Szene
eine andere Wendung. Die genannte Psychologisierung gelingt ihm,
indem er die antike Vorlage abwandelt und den Hohlweg durch einen
innerpsychischen Hohlweg ersetzt. Dieser gleicht einem memorierten
Weg im Inneren der Figur — dabei handelt es sich um Erinnerungen
an die Kindheit. Ahnlich wie bei Sophokles ist das auslosende Moment,
dass der Protagonist die Ausweglosigkeit des inneren Konflikts spiirt.
Diese Erkenntnis fithrt dazu, dass er den Weg riickwirtsgeht. Der
Kaufmannssohn ist psychisch gefangen und kann dem Konflikt, der
sich in seiner Psyche abspielt, nicht entkommen. Weil Gedanken, die
sich dem Bewusstsein entziehen, den Protagonisten umtreiben und ihn
bewegen, verspiirt er den Zwang, zum Tatort vorzudringen — zu jenem
Bereich, wo das Problem verortet ist. Deshalb kehrt er intrapsychisch
zur Tat zurtick und geht den Weg zeitlich riickwirts bis zu dem Punkt,
an dem der Konflikt entspringt. Die Handlung steigert sich bis zum
finalen Aufeinandertreffen in einem todlichen Gefingnis, aus dem es
kein Entrinnen gibt. Der Tod durch den Pferdetritt erscheint als die
logische Konsequenz. Hofmannsthal wendet die Konstellation, sodass
sich das Gewaltverhiltnis im Vergleich mit der antiken Vorlage umkehrt.
Der Vatermord bei Sophokles steht der Totung des Kaufmannssohns
diametral gegeniiber: Odipus tétet — der Kaufmannssohn kommt zu
Tode. Wihrend Odipus Gewalt ausiibt, indem er den Mord an Laios
und seinen Begleitern begeht, erleidet der Kaufmannssohn Gewalt.

Im Hinblick auf die immense Wirkungsgeschichte des Odipus-Stoffs
und der sophokleischen Odipus-Gestalt ist zu konstatieren, dass der
antike Mythos zahlreiche Schriftsteller:innen und Kiinstler:innen inspi-
rierte. Freud ist bekanntlich nicht der Erste, der 6dipale Strukturen
erkannt hat. Denn eine 6dipale Konstellation findet sich bereits friiher,
beispielsweise in literarischen Werken der Romantik.*6 Als besondere
Leistung Hofmannsthals ist hervorzuheben, dass er den (nicht-psycho-

46 Exemplarische Beispiele sind Ludwig Tiecks »Der Runenberg« (1802) und E.T.A.
Hoffmanns »Die Bergwerke zu Falun« (1819). Hierzu sei auBerdem verwiesen auf eine
Uberblicksdarstellung zur Romantischen Psychologie und zur Proto-Psychoanalyse im li-
terarischen Text; vgl. Detlev Kremer und Andreas B. Kilcher, Romantik. Lehrbuch Ger-

Odipus nach Sophokles und vor Freud 119

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

logischen) Odipus-Stoff psychologisiert — und dies eben vor Freud.
Bei der Anverwandlung des antiken Dramas Sophokles’ gelingt Hof-
mannsthal eine Psychologisierung, indem er die treibenden Krifte des
Geschehens von der AuBlenwelt in die Innenwelt und damit ins Innere
der Figur verlagert. Denn die Erzdhlung beleuchtet den Bereich der
unbewussten Wiinsche eines Subjekts, die im Schlummer liegen, und
fokussiert einen innerpsychischen Konflikt, der mit den spezifischen,
verborgenen Kindheitserinnerungen eines Individuums in Verbindung
steht. Dieser Ansatzpunkt, die diffusen psychointernen Vorginge
und Riickerinnerungen an die Kindheit vorzufiihren, erméglicht Hof-
mannsthal die ErschlieBung der psychischen Verfasstheit einer Figur;
zugleich wird dabei die Frage nach dem Subjekt in literarischer Form
erkundet. Obwohl Hofmannsthal 1895 Freuds Odipus-Theorie nicht
kannte, konnte er dennoch zu einer psychologischen Les- bzw. Schreib-
art gelangen: zum einen durch die literarische Auseinandersetzung mit
Sophokles — zum anderen durch die Art, wie er Elemente aus der anti-
ken Vorlage neu montiert. Hofmannsthal nimmt zwei Abdnderungen
der sophokleischen Vorlage vor, die allerdings einen inneren Zusam-
menhang ergeben. Das Gewaltverhiltnis wendet sich, die Konstellation
verkehrt sich ins Gegenteil - sie endet nicht wie bei Sophokles mit dem
Vatermord, sondern mit dem Tod des Kaufmannssohns. AuBerdem
ist bedeutsam, dass Hofmannsthal die Hohlweg-Szene umwandelt und
einen Weg innerhalb der Psyche darstellt: Dieser Weg im Inneren des
Kaufmannssohns wird verkehrt und verlduft zeitlich riickwiérts. Auf
diese Weise wird das zentrale Geschehen internalisiert und stdrker
psychologisiert. Der dsthetische Eigenwert tritt besonders hervor in
Hofmannsthals genuin literarischer Anverwandlung des Odipus-Stoffs
nach Sophokles und vor Freud. Diese unterscheidet sich grundlegend
von der spiter entstandenen Freud’schen Psychoanalyse: Beim >Odi-
puskomplex« setzt die Psychoanalyse als Verfahren der Heilung an,
sodass die Uberwindung oder Bewiltigung einer 6dipalen Krise durch
psychoanalytische Therapie denkbar ist; im »Mairchen der 672. Nacht«
hingegen ist keine Heilung moglich.

manistik. 4., akt. Aufl. Berlin/Heidelberg 2015, S. 80-88 (auch online: https://doi.org/10.1
007/978-3-476-05414-2).

120 Miriam Schabinger

17012026, 22:36:57.


https://doi.org/10.1007/978-3-476-05414-2
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05414-2
https://doi.org/10.5771/9783988580306-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05414-2
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05414-2

	Einleitung
	Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht« – Ödipus vor Freud
	Hofmannsthals Beschäftigung mit dem antiken Ödipus-Stoff
	Sophokles’ »König Oedipus« und Hofmannsthals »Märchen der 672. Nacht«

