Frauke Hontzsch
Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit

Die Ambivalenz des neuzeitlichen moralischen Kosmopolitismus am
Beispiel von Kant und J. St. Mill

Am Anfang des kosmopolitischen Denkens stand bekanntlich ein Ausspruch des Dio-
genes, der, gefragt nach seiner Herkunft, geantwortet haben soll: >Ich bin ein kosmou
polités<. Die Stoiker griffen den Gedanken auf und gaben dem Weltbiirger eine Heimat
in der verniinftigen universellen Ordnung.! Thre Idee einer alle Menschen umfassenden
Gemeinschaft lebt in der Neuzeit fort, doch ohne die monistische Kosmologie der Stoa
verliert die Kosmopolis ihren Status als naturgegebene, die lokalen Poleis iberwolbende,
Menschen wie Gotter umfassende Gemeinschaft und damit zugleich ihre Selbstverstind-
lichkeit.? Die Neuzeit denkt die Kosmopolis ohne die Einheit von Metaphysik, Politik
und Moral; nicht nur zerfillt der Kosmopolitismus dadurch in eine Vielzahl von Vari-
anten,’ wichtiger scheint mir, dass der Gedanke als solcher im neuzeitlichen moralischen
Kosmopolitismus seine innere Kohirenz verliert.

Mit John Simmons lassen sich im Anschluss an den moralischen Kosmopolitismus der
Stoiker drei grofle neuzeitliche Traditionslinien ausmachen: die naturrechtliche, die Kan-
tische und die utilitaristische Tradition.* Ahnlich unterscheidet Charles Jones »utilitari-
an, right-based und obligation-based conceptions«; dieser Unterteilung liegt ein relativ
weites Verstindnis des Kosmopolitismus »as an approach that is impartial, non-per-
spectival, individualist and egalitarian«® zugrunde, das auch als Grundlage fiir den vor-
liegenden Vergleich dienen soll. Im Folgenden werde ich anhand der Ansitze von Kant
und J. St. Mill zeigen, dass die verschiedenen Traditionslinien des neuzeitlichen morali-
schen Kosmopolitismus trotz erheblicher inhaltlicher und begriindungstheoretischer
Unterschiede eine einheitliche Argumentationsstruktur aufweisen und — so die These —

1 Fir die antiken bzw. stoischen Wurzeln des kosmopolitischen Denkens vgl. u. a. Pauline Klein-
geld / Eric Brown, »Cosmopolitanism« in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stanford Encyclopedia
of Philosophy, 2006; Derek Heater, World Citizenship. Cosmopolitan Thinking and Its Op-
ponents, London/New York 2002, S. 26-37.

2 Zur Lehre der Stoa vgl. u. a. Max Pohlenz, Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung, 2 Bde,
Gottingen 1972.

3 Vgl. Julian Nida-Rimelin, »Zur Philosophie des Kosmopolitismus« in: Zeitschrift fiir Interna-
tionale Beziehungen 12/2 (2006), S. 227 1.

4 John Simmons, »Menschenrechte und Weltbiirgerrecht. Die Universalitit der Menschenrechte
bei Kant und Locke« in: Klaus Dicke / Klaus-Michael Kodalle (Hg.), Republik und Weltbiir-
gerrecht. Kantische Anregungen zur Theorie politischer Ordnung nach dem Ende des Ost-West-
Konflikts, Weimar u. a. 1998, S. 95.

5 Charles Jones, Global Justice. Defending Cosmopolitanism, Oxford 1999, S. 23/24.

ZiP 58. Jg. 1/2011

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

74 Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit

im Unterschied zum antiken Kosmopolitismus in Folge der Begriindung im Menschen
durch eine Ambivalenz zwischen normativem Anspruch und praktischer Wirklichkeit
gepragt sind, die notwendig zur Politisierung des neuzeitlichen moralischen Kosmopo-
litismus fithrt.

1. Anthropologischer Universalismus

Nicht nur Kant steht in der Tradition des antiken Kosmopolitismus,® auch Mill beruft
sich auf »the Stoics, who have the glory of being the earliest thinkers who grounded the
obligation of morals on the brotherhood [...] of the whole human race« (XI: 419). Beide
konnen als Vertreter eines moralischen Kosmopolitismus gelten, insofern sie die stoische
Idee einer universellen moralischen Gemeinschaft aller Menschen teilen, doch verindert
sich mit dem Wegfall der metaphysisch-kosmischen Begriindung dessen Gestalt von
Grund auf: Kant und Mill begriinden die Universalitit von Gleichheit (1.1) und Freiheit
(1.2) als Grundlage der Kosmopolis nicht durch die Teilhabe an der ewigen kosmischen
Vernunft, sondern mit einem allen Menschen gemeinsamen, moralischen Potential. Diese
letztlich anthropologische Begriindung ist Ausgangspunkt fiir die hier behauptete inhi-
rente Ambivalenz des neuzeitlichen moralischen Kosmopolitismus: Die Kosmopolis
wird durch die Bindung an ein die Menschen einendes moralisches Potential zur inner-
weltlichen Moglichkeit, deren Verwirklichung jedoch an der die Menschen entzweienden
Triebnatur bzw. der individuelle Natur zu scheitern droht.

1.1 Universelle Gleichheit

Der Utilitarismus ist eine im weiteren Sinne kosmopolitische, weil egalitire Moralphi-
losophie. Fiir den Utilitarismus zahlt jedes Individuum gleich; sein Maf3stab, der Nutzen
bzw. das Gliick, lasst sich ohne Probleme global denken und auf alle Erdenbiirger aus-
dehnen. Laut Mill ist die moralische Gleichheit »a direct emanation from the first prin-
ciple of morals, and not a mere logical corollary from secondary or derivative doctrines.
It is involved in the very meaning of Ultility, or the Greatest-Happiness Principle« (X:
257). Bewegt sich Mill damit zwar im Rahmen des klassischen Utilitarismus, weicht er
in der inhaltlichen Bestimmung der Niitzlichkeit und so der Grundlage der Gleichheit
fundamental von der Theorie seiner Vorganger ab. Fiir Mill ist nicht die Summe des
(quantitativ gleichwertigen) individuellen Glucks entscheidend, sondern das (qualitative)
individuelle Wohl Aller, das sich — weil der Mensch ein sich entwickelndes Wesen ist,
das eine individuelle und soziale Natur in sich vereint — durch die Entwicklung der ho-

6 Vgl. Martha C. Nussbaum, »Kant und das stoische Weltbiirgertum« in: Matthias Lutz-Bach-
mann / James Bohman (Hg.), Frieden durch Recht. Kants Friedensidee und das Problem einer
neuen Weltordnung, Frankfurt/M. 1996, S. 45-75.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 75

heren individuellen und sozialen Fihigkeiten realisiert.” Die Quelle moralischen Han-
delns ist fir Mill anders als fiir Bentham nicht die egoistische Nutzenmaximierung, son-
dern die allen gemeinsame sympathy, ein natlirliches, spontanes Gefiihl des Mitfreuens
bzw. Mitleidens mit unserem Gegeniiber als einem derselben Gattung angehorenden
Wesen. Auch Mill geht davon aus, dass der Mensch von Natur aus egoistisch ist, doch
das wohlverstandene Eigeninteresse kann seiner Meinung nach die Umsetzung der Moral
nicht garantieren:

»Of the social virtues it is almost superfluous to speak; so completely is it the verdict of
all experience that selfishness is natural. By this I do not in any wise mean to deny that
sympathy is natural also; I believe on the contrary that on that important fact rests the
possibility of any cultivation of goodness and nobleness, and the hope of their ultimate
entire ascendancy. But sympathetic characters, left uncultivated, and given up to their
sympathetic instincts, are as selfish as others.« (X: 394)

Mill 16st den den Utilitarismus prigenden Gegensatz zwischen egoistischer Motivati-
onsstruktur und altruistischer Norm? in eine Entwicklungsfolge auf: Mit zunehmender
Entwicklung wird der Mensch demnach das Wohl Aller, und damit ist in letzter Kon-
sequenz das Wohl aller Menschen gemeint, intentional verfolgen. Die Entwicklung der
hoheren Fihigkeiten vollzieht sich laut Mill durch die Ermoglichung der individuellen
Vielfalt in sozialer Interaktion bzw. Kooperation, wodurch sich die Individualitit ent-
wickelt und in der Folge die sozialen Gefiihle ausbilden.? Der Einzelne erkennt zunichst
aus wohlverstandenem Eigeninteresse und fihlt mit zunehmender Ausbildung der so-
zialen Gefiihle, dass sein Gliick mit dem Wohl Aller untrennbar verbunden ist.

»Not only does all strengthening of social ties, and all healthy growth of society, give
to each individual a stronger personal interest in practically consulting the welfare of
others; it also leads him to identify his feelings more and more with their good, or at
least with an even greater degree of practical consideration for it. He comes, as though
instinctively, to be conscious of himself as a being who of course pays regard to others.
The good of others becomes to him a thing naturally and necessarily to be attended to,
like any of the physical conditions of our existence.« (X: 231/2)

Die Richtigkeit der utilitaristischen Moral ist fiir Mill zwar verniinftig einsichtig, doch
die Vernunft, verstanden als Zweck-Mittel-Rationalitit, spielt nur eine die Moral und so
die moralische Gleichheit nachtriglich rechtfertigende bzw. bestitigende, nicht aber be-
griindende Rolle. Das Wohl Aller als Endzweck ist keine von auflen an das Individuum
herangetragene moralische Forderung, sondern ein nattrliches Bediirfnis, das in der

7 Die Modifikationen, die Mill am Menschenbild seiner Vorganger vornimmt, bilden die Grund-
lage fur Mills spezifisch sozialen Freiheitsbegriff; vgl. dazu Frauke Hontzsch, Individuelle Frei-
heit zum Woble Aller. Die soziale Dimension des Freiheitsbegriffs im Werk des John Stuart
Mill, Wiesbaden 2010, S. 22-35.

8 Vgl. Otfried Hoffe, »Einleitung« in: ders. (Hg.), Einfiibrung in die utilitaristische Ethik. Klassi-
sche und zeitgendéssische Texte, Tubingen/Basel 32003, S. 16 1.

9 Vgl. Hontzsch 2010, aaO. (FN 7), S. 125-134 und 145-156.

ZiP 58. Jg. 1/2011

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

76 Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit

sympathy grindet und sich durch die Entwicklung realisiert, die gleichwohl geeigneter
(freiheitlicher) Rahmenbedingungen bedarf.

Mills Versuch, die Ambivalenz zwischen niederer und héherer Natur mithilfe seiner
Entwicklungstheorie zu tiberwinden, krankt am Widerspruch zwischen einem durch
seine assoziationspsychologischen Uberzeugungen bedingten Determinismus und dem
im Rahmen seiner moralisch-politischen Schriften geforderten Individualismus. Folgt
man der Assoziationspsychologie, dann wire unter geeigneten Umstinden jeder in glei-
chem Mafle zur Vervollkommnung fihig und damit die Realisierung des kosmopoliti-
schen Ideals moglich, legt man den Schwerpunkt auf die politisch-moralischen Schriften
und hier v. a. das zentrale Konzept der Individualitit, dann ergeben sich bei gleicher
Moglichkeit zur Entfaltung der Fihigkeiten zwangslaufig Entwicklungsunterschiede.
Mills Forderungen zielen zwar erklirtermaflen auf die Ermoglichung der Entwicklung
Aller und damit die Umsetzung des moralischen, in letzter Konsequenz kosmopoliti-
schen Ideals, er geht jedoch davon aus, dass die Uberlegenheit einiger weniger kein vor-
tbergehendes Phinomen ist. So glaubt Mill zwar an die Perfektibilitit des Menschen,
doch »to different extents« (X: 216) und ist sich sicher, dass »[p]ersons of genius, it is
true, are, and are always likely to be, a small minority« (XVIII: 268). Die Anniherung
an das kosmopolitische Ideal ist bei Mill in der Folge abhingig von der Entwicklung
einzelner herausragender Individuen und riickt dadurch in weite Ferne.

Fir Kantistdie Grundlage der Moral und der moralischen Gleichheit bekanntermaflen
kein Gefiihl, sondern die reine praktische Vernunft, die in der Freiheit des Willens be-
steht. Die Menschen sind laut Kant »mit einer moralischen Anlage begabte verniinftige
Wesen« (VII: 329), wobei er die moralische Anlage als »angeborene Aufforderung der
Vernunft, auch jenem Hange [iibel gegeneinander gesinnt zu sein] entgegenzuarbeiten«
(VIIL: 333) bezeichnet. In dieser Bestimmung der hoheren Anlage ist die aus der anthro-
pologischen Begriindung folgende Ambivalenz, die auch Kants Kosmopolitismus prigt,
bereits angesprochen: Das menschliche Dasein ist laut Kant gekennzeichnet durch die
»ungesellige Geselligkeit« (VIII: 20), d.h. die Menschen konnen »das friedliche Beisam-
mensein nicht entbehren und dabei dennoch einander bestindig widerwirtig zu sein nicht
vermeiden« (VII: 331); wobei man laut Kant davon ausgehen kann, dass »ihre Naturbe-
stimmung im continuierlichen Fortschreiten zum Besseren bestehe« (VIL: 324). Der
Mensch ist durch die Vernunft bestimmt, in einer Gesellschaft mit Menschen zu sein,
doch er muss zum Guten erzogen werden (vgl. VIIL: 324 {.). Die Kosmopolis ist auch bei
Kant zunichst nur eine in der menschlichen Natur angelegte (Denk-)Mdoglichkeit.

Anders als Mill setzt Kant jedoch nicht auf die moralische Besserungsfihigkeit ein-
zelner Menschen. Die Naturanlagen, »die auf den Gebrauch seiner Vernunft abgezielt
sind«, konnen sich »nur in der Gattung, nicht aber im Individuum vollstindig entwi-
ckeln« (VIII: 18). Die Garantie dafiir liefert laut Kant die Natur, die die Menschen be-
stindig auf dem Umweg ihrer Triebnatur zum Besseren treibt und so »durch die Zwie-
tracht der Menschen Eintracht selbst wider thren Willen« (VIII: 360) emporkommen
lasst. Wie bei Mill wirkt auch bei Kant die individuelle Differenz als Katalysator, jedoch
nicht mittels Kooperation, sondern mittels Konkurrenz. Die Natur bedient sich des
Krieges als Triebfeder, die den Menschen dazu bewegt, sich einer Rechtsordnung zu

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 77

unterwerfen und bringt ihn so mittels seiner Triebnatur dazu, das zu tun, was ihm durch
die Vernunft einsichtig ist.

Auch Kant tibersetzt die Ambivalenz zwischen niederer und héherer Natur in einen
Entwicklungsprozess, allerdings anders als Mill nicht des Einzelnen, sondern der Gat-
tung und nicht im Sinne eines Determinismus, sondern im Sinne einer self-fulfilling pro-
phecy. Die Ambivalenz bleibt bei Kant bestehen, weil die individuelle Triebnatur der nur
in der Gattung vollstindig zu entwickelnden Vernunftnatur dauerhaft entgegensteht; die
Natur kompensiert »nicht eine mangelnde Fihigkeit des Menschen, die universale
Rechtsgemeinschaft zu verwirklichen, sondern den widerstrebenden Willen Einzel-
ner.«!% Kants teleologische Geschichtsbetrachtung ist keineswegs unstrittig,'! doch bei
aller berechtigten Kritik muss man beachten, dass die Garantie der Natur fiir Kant er-
klirtermaflen kein theoretischer Beweis fiir die Erreichbarkeit des Friedens ist, sie ist
lediglich die aus der Zweckmafligkeit menschlicher Handlungen abgeleitete Denkbarkeit
seiner Praktikabilitit:!?

»Ubrigens soll und kann die Menschengattung selbst Schopferin ibres Gliicks sein; nur
dafs sie es sein wird, lifSt sich nicht a priori aus den uns von ihr bekannten Naturanlagen,
sondern nur aus der Erfabrung und Geschichte mit so weit gegriindeter Erwartung
schliefSen, als nétig ist, an diesem threm Fortschreiten zum Bessern nicht zu verzweifeln,
sondern mit aller Klugheit und moralischer Vorlenchtung die Anniherung zu diesem
Ziele (ein jeder, so viel an ihm ist) zu befordern.« (VII: 328/9)

Kant und Mill gehen beide von der universellen Gleichheit aller Menschen auf Grund
eines gemeinsamen moralischen Potentials aus, zu dessen Entfaltung die individuelle
Differenz wesentlich beitrigt. Doch liegt fur Kant die Quelle moralischen Handelns in
der Vernunft, die mittels in der Triebnatur griindenden Konflikten in der Gattung zum
Tragen kommt, fiir Mill in der allen gemeinsamen sympathy, die sich im kooperativen
Austausch der individuellen Fahigkeiten zu sozialen Gefihlen ausbildet. Entsprechend
weisen auch Begriindung und Status der Freiheit in beiden Ansitzen erhebliche Unter-
schiede auf.

1.2 Universelle Freiheit

Fir Mill ist die gleiche Freiheit unverzichtbarer Bestandteil des Gliicks, weil sie die Ent-
wicklung der hoheren Fihigkeiten, durch die sich das Gliick realisiert, ermoglicht; sie ist
damit zugleich notwendige Voraussetzung fiir die (im moralischen Potential des Men-

10 Francis Cheneval, Philosophie in weltbiirgerlicher Bedeutung. Uber die Entstehung und die
philosophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens der Moder-
ne, Basel 2002, S. 535.

11 Vgl. u. a. Hans Ebeling, »Kants »>Volk von Teufeln, der Mechanismus der Natur und die Zu-
kunft des Unfriedens. Uber den Mythos der kommunikativen Vernunft« in: Klaus-Michael
Kodalle (Hg.), Der Vernunftfrieden. Kants Entwurf im Widerstreit, Wiirzburg 1996, S. 87-94.

12 Vgl. Pauline Kleingeld, Fortschritt und Vernunft: zur Geschichtsphilosophie Kants, Wiirzburg
1995.

ZiP 58. Jg. 1/2011

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

78 Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit

schen angelegte) Verwirklichung des kosmopolitischen Ideals. Mill definiert die Freiheit
im Rahmen seiner Theorie der Gerechtigkeit als »moral necessity« (X: 251) und >voll-
kommene moralische Pflicht<, durch die der Einzelne ein Recht erwirbt:

»Thus the moralities which protect every individual from being harmed by others,
either directly or by being hindered in his freedom of pursuing his own good, are at
once those which he himself has most at heart, and those which he has the strongest
interest in publishing and enforcing by word and deed.« (X:256)

Unabhingig von den Schwierigkeiten einer utilitaristischen Begriindung der
Gerechtigkeit!? ist hier entscheidend, dass Mill den Schutz von Freiheit und Sicherheit
jedes Individuums als Pflicht des Menschen formuliert: »It is by a person's observance
of these [obligations of justice], that his fitness to exist as one of the fellowship of human
beings, is tested and decided« (X: 256). Die Einhaltung der Gerechtigkeitspflichten ist
fir das Wohl Aller unverzichtbar, sprich durch die Niitzlichkeit geboten, aber nur von
voll entwickelten Individuen zu erwarten. Aus diesem Grund miissen sie (vorerst) durch
das Freiheitsprinzip, das die Ausiibung von Zwang zum Schutz von Freiheit und Si-
cherheit regelt, garantiert werden. Das Freiheitsprinzip tibersetzt die allgemein-morali-
sche Forderung der Gerechtigkeit in gesellschaftliche Sanktionen und besagt, dass »the
only purpose for which power can be rightfully exercised over any member of a civilized
community, against his will, is to prevent harm to others« (XVIII: 223).

Das Freiheitsprinzip liefe sich inhaltlich ohne Problem aus Kants einzigem natiirli-
chen Recht ableiten: »Freiheit (Unabhingigkeit von eines anderen notigender Willkdir),
sofern sie mit jedes anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen
kann, ist dieses einzige, urspriingliche, jedem Menschen kraft seiner Menschheit zuste-
hende Recht« (VI: 237). Doch das Recht auf Freiheit steht dem Menschen bei Kant als
einem moralischen, mit Vernunft begabten Wesen ,kraft seiner Menschheit® zu, d. h. es
gilt ausnahmslos und ist nicht einschrinkbar. Mill dagegen lehnt eine solche Rechtferti-
gung der Freiheit explizit ab:

»1I forego any advantage which could be derived to my argument from the idea of
abstract right as a thing independent of utility. I regard utility as the ultimate appeal
on all ethical questions; but it must be utility in the largest sense, grounded on the
permanent interests of man as a progressive being.« (XVIII:224)

Mill kennt kein natiirliches Recht auf Freiheit. Er begriindet die Freiheit mit der Niitz-
lichkeit, allerdings der gegentiber dem klassischen Utilitarismus modifizierten Niitz-

13 Vgl. Otfried Hoffe, »Schwierigkeiten des Utilitarismus mit der Gerechtigkeit. Zum 5. Kapitel
von Mills >Utilitarismus«« in: Ulrich Gahde / Wolfgang H. Schrader (Hg.), Der klassische Uti-
litarismus: Einfliisse — Entwicklungen — Folgen, Berlin 1992, S.292-317.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 79

lichkeit.!* Mill schreibt der Freiheit eine Funktion fiir das Wohl Aller zu, doch anders
als im klassischen Utilitarismus, dem die Freiheit nur als eines der Mittel zur Maximie-
rung des Gliicks gilt — sinnfillig in Benthams berithmter Sentenz: »Call them soldiers,
call them monks, call them machines, so they were but happy ones, I shall not care«!® —,
ist die Freiheit fiir Mill notwendiger Bestandteil des Gliicks,'¢ weil das Wohl Aller sich
nur durch die individuelle Vervollkommnung des Einzelnen realisiert und Letztere um-
fassend nur durch die absolute Geltung der Freiheit zu verwirklichen ist. Eine Beschrin-
kung allerdings bleibt: Das Gesagte gilt nur fiir zivilisierte Gesellschaften und dort nur
fir Erwachsene im Vollbesitz ihrer geistigen Fihigkeiten hinsichtlich der sie selbst be-
treffenden Angelegenheiten: »Liberty, as a principle, has no application to any state of
things anterior to the time when mankind have become capable of being improved by
free and equal discussion« (XVIII: 224). Nur dort, wo Urteilsfihigkeit und Betroffenheit
des Handelnden gegeben sind, gilt die Freiheit absolut, denn nur dort kann die Freiheit
ihre entwicklungsfordernde Kraft entfalten.

Auch fiir Kant ist die Bestimmung der menschlichen Gattung nur in freiheitlichen
Verhiltnissen realisierbar: »Der Character der Menschheit ist die Anlage der Entwike-
lung der Vollkommenheit durch Freyheit vermittelst der einander entgegen strebenden
Triebfedern der Thierheit vom Minimo der Naturgeschicklichkeit an« (XV: 648); doch
fiir Kant besitzt die Freiheit weder eine Funktion im Rahmen des kosmopolitischen Ide-
als, noch ist sie nur einer seiner Bestanteile, ihre vollstindige Realisierung ist vielmehr
gleichbedeutend mit dem kosmopolitischen Ideal. Kant deduziert den Begriff der Frei-
heit aus der reinen praktischen Vernunft: »Freiheit muf} als Eigenschaft des Willens aller
verniinftigen Wesen vorausgesetzt werden« (IV: 447). Praktische Vernunft und Freiheit
verweisen aufeinander:

»Nun kann man sich unméoglich eine Vernunft denken, die mit ibrem eigenen Be-
wufltsein in Ansebung ihrer Urtheile anderwiirts her eine Lenkung empfinge, denn
alsdann wiirde das Subject nicht seiner Vernunft, sondern einem Antriebe die Bestim-
mung der Urtheilskraft zuschreiben.« (IV:448)

Um die Freiheit vollstindig zu garantieren, bedarf es auch bei Kant — hier allerdings
aufgrund der bleibenden Ambivalenz dauerhaft — der duleren Regelung: Nur wenn alle
Beziehungen zwischen den Menschen rechtlich geregelt sind, kann das Recht der
Menschheit zur Erfallung gelangen. Das kosmopolitische Ideal realisiert das natiirliche

14 Die Mill-Forschung wurde lange von der traditionellen Lesart beherrscht, die eine Unverein-
barkeit zwischen Mills utilitaristischer Moralphilosophie und politischen Liberalismus kon-
statiert (vgl. u. a. Gertrude Himmelfarb, On Liberty and Liberalism: The Case of John Stuart
Mill, New York 1974). Seit den 1960ern setzte sich zunehmend eine revisionistische Lesart
durch, die zeigt, dass Mills Theorie der Gerechtigkeit eine utilitaristische Rechtfertigung mo-
ralischer Regeln und Rechte und so die Vereinbarkeit von individueller Freiheit und sozialem
Nutzen ermdglicht (vgl. u. a. John Gray, Mill on Liberty: A Defence, London/New York
21996).

15 Jeremy Bentham, The Works of Jeremy Bentham, hrsg. von J. Bowring, 11 Bde, Edinburg 1843,
Bd. 4, S. 64.

16 Fir die Bestandteile des Gliicks bei Mill vgl. Hontzsch 2010, 2aO. (FN 7), S. 69-72.

ZiP 58. Jg. 1/2011

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

80 Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit

Recht des Menschen als Vernunftwesen. Alle positiven Rechte leiten sich aus dem einen
natlirlichen Recht ab; auch das ius cosmopoliticum ist nicht nur eine moralische Forde-
rung, sondern gilt Kant als notwendige Rechtskategorie,!” insofern es im angeborenen
Recht auf Freiheit griindet.

Sowohl fiir Kant als auch fiir Mill muss der Mensch frei sein, um seiner héheren mo-
ralischen Anlage gerecht zu werden. Doch wiahrend Freiheit fiir Mill Teil des Zwecks
und so — trotz der am klassischen Utilitarismus vorgenommenen Modifikationen — letzt-
lich in ihrer Geltung vom Gliick abhingig bleibt, ist die Freiheit fur Kant als Erfiillung
des Ideals Selbstzweck und natiirliches, unaufgebbares Recht des Menschen.

2. Politische Implikationen

Die anthropologische Begriindung verandert im Verstindnis der vorliegenden Interpre-
tation die Gestalt des moralischen Kosmopolitismus in der Neuzeit von Grund auf, in-
dem sie den Status der Kosmopolis verindert: Diese ist nicht wie im stoischen Verstind-
nis eine zu den lokalen Poleis komplementire, sondern aufgrund der Begriindung im
Menschen eine zum Nationalstaat (potentiell) alternative Ordnungsvorstellung. Der
neuzeitliche moralische Kosmopolitismus ist dabei notwendig politisch, weil die Garan-
tie der Freiheit (als Grundlage der moralischen Gleichheit) aufgrund der zweiten, indi-
viduellen Seite der menschlichen Natur der dufleren Gewihrleistung bedarf. Verkiirzt
gesagt: Die hohere Natur macht das kosmopolitische Ideal einer universellen Moral
moglich, die niedere Natur das Eingreifen der Politik zur Garantie der negativen dufleren
Freiheit fir die potentielle praktische Umsetzung notig. D. h. mit der Ambivalenz der
anthropologischen Begriindung korreliert eine — in der neuzeitlichen Trennung von Mo-
ral und Politik evidente — Ambivalenz zwischen moralischem Ideal (2.1) und politischer
Wirklichkeit (2.2). Der Umgang mit dieser Ambivalenz ist abhingig vom jeweiligen Po-
litikverstindnis. Wahrend Mills Ansatz sich im moralischen Kosmopolitismus erschopft,
liegt Kants Leistung in der konsequenten Ubersetzung des moralischen Ideals in die
politische Wirklichkeit.

2.1 Moralisches Ideal

Millist in politischer Hinsicht kein Kosmopolit. Mills kosmopolitisches Ideal ist auf der
moralischen Ebene angesiedelt, wobei Mill das moralische Ideal nicht explizit ausfor-
muliert; er deutet es mit der Religion of Humanity lediglich an; Mill hofft auf

»the possibility of giving to the service of humanity, even without the aid of belief in
a Providence, both the psychical power and the social efficacy of a religion; making it

17 Vgl. Klaus Dicke, »Das Weltbiirgerrecht soll auf Bedingungen der allgemeinen Hospitalitit
eingeschrinkt sein« in: ders. / Klaus-Michael Kodalle (Hg.), Republik und Weltbiirgerrechr.
Kantische Anregungen zur Theorie politischer Ordnung nach dem Ende des Ost-West-Kon-
flikts, Weimar u. a. 1998, S. 118.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 81

take hold of human life, and colour all thought, feeling, and action, in a manner of
which the greatest ascendancy ever exercised by any religion may be but a type and
foretaste.« (X: 232)

Die Religion of Humanity wurde von manchen Interpreten falschlicherweise zum Anlass
genommen, Mill als Ziel eine mit allen Mitteln durchzusetzende moralische Reform oder
gar einen moralischen Totalitarismus zu unterstellen.!® Doch Mill ist sich der Gefahr, die
von einer Menschheitsreligion ausginge, bewusst, »of which the danger is, not that it
should be insufficient, but that it should be so excessive as to interfere unduly with human
freedom and individuality« (X: 232). Den Bezug zur Religion wihlt Mill wohl v. a. des-
halb, weil sie seiner Ansicht nach die 6ffentliche Meinung als gesellschaftliches Sankti-
onsmittel am besten zu nutzen weif} (vgl. X: 411). Was Mill im Sinn hat, ist die vollstin-
dige Umsetzung der utilitaristischen Moral, deren notwendiger Bestandteil die Freiheit
ist und die letztlich gegen jeden Menschen zu tiben ist: »we can not judge it impossible
that the love of that larger country, the world, may be nursed into similar strength, both
as a source of elevated emotion and as a principle of duty« (X: 421).

Eigentlich miisste auch Mills Freiheitsprinzip, das die Gerechtigkeit in gesellschaftli-
che Sanktionen tibersetzt, universelle Anwendung finden und zur Forderung eines Welt-
staates fihren. Mill thematisiert diese Moglichkeit nicht; ein politischer Kosmopolitis-
mus kann fiir thn schon deshalb keine Option sein, weil ein Weltstaat der Entwicklung
zum einen aufgrund bestehender Entwicklungsunterschiede, zum anderen aufgrund
mangelnder Vielfalt abtriglich wire. Mills moralischer Kosmopolitismus trigt ganz im
Gegenteil in letzter Konsequenz anti-etatistische Ziige, insofern voll entwickelte Indi-
viduen in Mills Logik den moralischen Pflichten freiwillig Folge leisten und die Not-
wendigkeit staatlicher Sanktionen so mit zunehmender Entwicklung abnimmt; doch weil
Mill daran zweifelt, dass sich alle gleichermafien entwickeln werden, gibt es aus Griinden
der Niitzlichkeit zum Nationalstaat bis auf weiteres keine Alternative — die Kosmopolis
bleibt ein Ideal. Vor diesem Hintergrund umschreibt Varouxakis Mills Position sinnvoll
als »cosmopolitan patriotisme, weil das den von Mill angenommenen nationalen (Ent-
wicklungs-)Unterschieden ebenso wie seinem kosmopolitischen Ideal einer universellen
Moral Rechnung trigt.!?

Kants Ideal hat einen anderen Status als das von Mill, er vertritt mit dem moralischen
zugleich einen politischen Kosmopolitismus.?° Fiir Kant richtet sich die Legitimitit einer
politischen Ordnung nach ihrer Ubereinstimmung mit den Prinzipien der Vernunft:
Kants moralisches Ideal ist so gesehen immer schon ein politisches, weil die Umsetzung
des moralisch Gebotenen mit der praktischen Politik als »austibender Rechtslehre« ver-
bunden ist, die laut Kant, um dem Rechtsbegriff zu geniigen, mit der Moral — »als Inbe-

18 Vgl. Maurice Cowling, Mill and Liberalism, Cambridge 1963; moderater Joseph Hamburger,
John Stuart Mill on Liberty and Control, Princeton 1999.

19 Vgl. Georgios Varouxakis, »Cosmopolitan Patriotism in J. S. Mill’s Political Thought and Ac-
tivisme« in: Nadia Urbinati / Alex Zakaras (Hg.), J. S. Mill’s Political Thought. A Bicentennial
Reassessment, Cambridge 2007, S. 277-297.

20 Vgl. Pauline Kleingeld, »Kants politischer Kosmopolitismus« in: Jan C. Joerden (Hg.), Jahr-
buch fiir Recht und Ethik 5, Berlin 1995, S. 333-348.

ZiP 58. Jg. 1/2011

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

82 Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit

griff von unbedingt gebietenden Gesetzen, nach denen wir handeln sollen« (VIII: 370) —
tibereinstimmen muss.?! So verstanden kann zwischen Moral und Politik objektiv kein
Widerspruch bestehen. Kants Ideal ist ein politisches, weil nur in einem Weltstaat die
duflere (als Voraussetzung der inneren) Freiheit vollstindig realisiert wire und die all-
umfassende Verrechtlichung folglich hochster Ausdruck der menschlichen Vernunftna-
tur ist: »Sich als ein nach dem Staatsbiirgerrecht mit in der Weltbiirgergesellschaft ver-
einbares Glied zu denken, ist die erhabenste Idee, die der Mensch von seiner Bestimmung
denken kann« (XIX: 609). Der Weltstaat ist das Ideal erstens, weil das kontraktualistische
Argument aus systematischen Grinden nur hier vollstindig entwickelt ist, zweitens, weil
mit Kant die Freiheit des Einzelnen aller legitimen Politik zugrunde liegen muss und
diese so in letzter Konsequenz nur weltbiirgerlich zu denken ist.

Der Welteinheitsstaat ist idealerweise als respublica noumenon im globalen Maf3stab,
als Weltrepublik, zu denken, in der das Weltbiirgerrecht im Sinne eines allgemeinen
Menschheitsstaates seinem Namen entsprechend Welt(staats)btirgerrecht ist — Staats-
und Weltbiirgerrecht fallen hier zusammen. Aber auch Kants Weltrepublik bleibt ein
Ideal; sie ist aus pragmatischen Griinden der Unregierbarkeit nicht wiinschenswert — sie
wiirde zur »Universalmonarchie« fithren, zu der »ein jeder Staat strebt« (VI: 34) und die
»zuletzt doch in Anarchie verfalle« (VIII: 367) —und aufgrund der Tatsache der Existenz
verschiedener Staaten rechtsphilosophisch gar nicht méglich. Die innere Verfasstheit der
Staaten (als Garanten der Freiheit) macht eine Ubertragung des kontraktualistischen Ar-
guments, d. h. die unmittelbare, mit Zwang verbundene Umsetzung undenkbar. Die
durch das Volkerrecht garantierte Souverinitit der Staaten ist nicht mit der Freiheit des
Einzelnen im Naturzustand gleichzusetzen. Die Abweichung von der Analogie liegt in
der Stiftung des Rechtszustandes, der aufgrund der bereits rechtlich verfassten Staaten
nicht erzwungen werden kann, so dass die von Fetscher unterstellte vollkommene Par-
allelitit des Vertragsgedankens auch bei Kant nicht erfiillt ist.??

Sowohl Kant als auch Mill verstehen die kosmopolitische Ordnung zunichst als ein
in der hoheren Natur des Menschen angelegtes moralisches Ideal, wobei der Versuch, es
politisch umzusetzen, in Anbetracht der niederen Natur des Menschen unzweckmiflig
wire bzw. Gefahr liefe, in der Despotie zu enden. Der Schutz der Freiheit bedarf sowohl
bei Kant als auch bei Mill der Einzelstaaten, doch wihrend sie bei Kant als Garanten der
Freiheit eine bleibende Berechtigung haben, sind sie fur Mill Ausdruck der Entwick-
lungsunterschiede und wiirden im Falle der umfassenden Realisierung der Entwicklung
uberflissig.

21 Vgl. Monique Castillo, »Moral und Politik: Mif$helligkeit und Einhelligkeit« in: Otfried Hoffe
(Hg.), Immanuel Kant. Zum Ewigen Frieden, Berlin 1995, S. 199.

22 Vgl. Iring Fetscher, Rousseaus politische Philosophie. Zur Geschichte des demokratischen Frei-
beitsbegriffs, Frankfurt/M. 81999, S. 183 1.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 83

2.2 Politische Wirklichkeit

Auch Mills moralischer Kosmopolitismus bedarf politischer Rahmenbedingungen, der
moralische Universalismus wird jedoch auf politischer Ebene durch den Entwicklungs-
gedanken gebrochen. Mill hat ein instrumentelles Verstindnis von Politik wie die klas-
sischen Utilitaristen, doch er berticksichtigt (beeinflusst von den franzdsischen Positi-
visten und der englischen Romantik) anders als seine Vorginger kulturelle und histo-
rische Unterschiede: »Governments must be made for human beings as they are, or as
they are capable of speedily becoming« (XIX: 445; vgl. auch XIX: 393/4, I: 177). Zwar
beziehen alle politischen Ordnungen ihre Legitimation aus derselben Quelle, den>ewigen
Interessen des Menschen als sich entwickelnden Wesens<— »the most important point of
excellence which any form of government can posses is to promote the virtue and intel-
ligence of the people themselves« (XIX: 390) —, doch das kann zu ganz unterschiedlichen
praktischen Antworten fiihren.

Regierungen sind fur Mill Mittel zum Zweck, weshalb auch Gesellschaftszustinde
denkbar sind, in denen despotische Regierungsformen gerechtfertigt sind: »The state of
different communities, in point of culture and development, ranges downwards to a
condition very little above the highest of the beasts. The upward range, too, is consid-
erable, and the future possible extension vastly greater« (XIX: 394). Anders als Kant, der
den Kolonialismus verurteilt (vgl. VIII: 358 {.),2% ist fiir Mill bei entsprechendem Entwick-
lungsstand auch die Regierung von Kolonien durch eine Kolonialmacht legitim: »There
are, as we have already seen, conditions of society in which a vigorous despotism is in
itself the best mode of government for training the people in what is specifically wanting
to render them capable of a higher civilization« (XIX: 567). Sogar Sklaverei, obwohl der
auf Recht beruhenden staatlichen Ordnung vollig entgegengesetzt, ist laut Mill unter
gewissen Umstinden als Mittel zur Befihigung zur Freiheit gerechtfertigt (vgl. XIX:
394/5). Mill weicht so von den von Kleingeld/Brown formulierten Zielen der Vertreter
eines moralischen Kosmopolitismus ab — »they aimed to indicate the fundamental equa-
lity of rank of all humans, which precluded slavery, colonial exploitation, feudal hierar-
chy, and tutelage of various sorts«?** —, doch werden moralische Gleichheit und gleiche
(negative) Freiheit in Mills Logik durch seine Ausfithrungen nicht grundsitzlich in Frage
gestellt, sondern ganz im Gegenteil tiberhaupt erst ermoglicht.

Selbst in Mills repriasentativer Demokratie findet das moralische Ideal keine politische
Entsprechung. Wie die Entwicklungsunterschiede zwischen den Staaten, so legitimieren
auch diejenigen zwischen den Individuen politische Ungleichheit und die Einschrankung
der positiven politischen Freiheit. Mill modifiziert die reprisentative Demokratie durch
die Einfithrung der personalisierten Verhiltniswahl und des Pluralwahlrechts und be-
griindet dies mit der Gerechtigkeit. Sie verlangt fiir den zivilisierten Mensch das gleiche
Recht auf negative Freiheit zum Zweck der gleichen Moglichkeit zur Vervollkommnung.

23 Vgl. u. a. Georg Cavallar, Pax Kantiana. Systematisch-historische Untersuchung des Entwurfs
»Zum ewigen Frieden« (1795) von Immanuel Kant, Wien u. a. 1992, S. 225-234.
24 Kleingeld / Brown, »Cosmopolitanism«, 2aO. (FN 1).

ZiP 58. Jg. 1/2011

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

84 Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit

Die Verteilung politischer Macht dagegen ist fiir Mill keine Frage der Gerechtigkeit,
sondern der Zweckmifiigkeit. Die Freiheit lasst sich umfassend nur durch den hoheren
Einfluss der schon Entwickelten garantieren; die Gerechtigkeit schligt sich politisch nie-
derim gleichen Anspruch, an der Mitsprache in sozialen Angelegenheiten nicht gehindert
zu werden — nicht aber im Anspruch auf die gleiche Bertcksichtigung der Stimme oder
gar auf die gleiche Teilhabe an der Macht:

»Ifitis asserted that all persons ought to be equal in every description of right recognised
by society, I answer, not until all are equal in worth as human beings. It is the fact, that
one person is not as good as another; and it is reversing all the rules of rational conduct,
to attempt to raise a political fabric on a supposition which is at variance with fact.«
(XIX: 323)

Der Wert einer politischen Ordnung erschopft sich darin, den Menschen die Entwick-
lung zu ermoéglichen, die Realisierung des moralischen Ideals ist Aufgabe der Individu-
en.?

Anders als Mill versucht Kant — v. a. in seinen Ausfithrungen Zum ewigen Frieden -,
mit der Ambivalenz umzugehen anstatt sie aufzuldsen. Das Ideal ist Norm (nicht wie bei
Mill Ziel) fiir die politische Praxis, fiir die Kant nach einer praktikablen Losung sucht:
»Die beste Regierungsform ist nicht die worinn es am beqvemsten ist zu leben (Euda-
monie) sondern worinn dem Biirger sein Recht am meisten gesichert ist« (XXIII: 257).
Die Vermischung der theoretischen und praktischen Argumentationsebene Kants ist das
grofite Problem der Interpretation der Friedensschrift. Die mangelnde Differenzierung
fihrt dazu, dass manche Interpreten Kant vor allem mit Blick auf den zweiten Definitiv-
artikel filschlicherweise Inkonsistenzen unterstellt haben; denn, wenn man zwischen der
theoretischen Ebene und der Ebene der Vorschlige zur praktischen Umsetzung
trennt,2¢ stellen sich Fragen wie die nach »Volkerbund oder Weltrepublik?«?” {iberhaupt
nicht, weil es sich um gleichermaflen richtige Antworten auf unterschiedlichen Ebenen
handelt. Kants theoretisches Ideal ist, wie gezeigt, die Weltrepublik, seine praktischen
Vorschlige dagegen sind als Minimalforderung zu verstehen, als snegatives Surrogat< des
Ideals im Sinne eines ersten Schritts aus dem unrechtmifligen Zustand hin zum Frieden
— abgeleitet aus den Prinzipien des Rechts, angepasst an die politischen Umstinde der
Zeit. Neben der allgemein-praktischen Vorgabe der Existenz verschiedener Staaten lau-

25 Fiir Mills Politikverstandnis vgl. Hontzsch 2010, aaO. (FN 7), Kap. III.

26 Vgl. dazu Cavallar, Pax Kantiana, aaO. (FN 23), der eine transzendentalrechtlichen von einer
empirisch-pragmatischen Argumentationsebene unterscheidet (ebd., S. 159).

27 Otfried Hoffe, »Volkerbund oder Weltrepublik?« in: ders. (Hg.), Immanuel Kant. Zum Ewi-
gen Frieden, Berlin 1995, S. 109-132; vgl. auch Thomas Carson, »Perpetual peace: What Kant
should have said«, in: Social Theory and Practice 14 (1988), S. 173-214; Gerhard Seel, »Darin
aber wire ein Widerspruche. Der zweite Definitivartikel zum ewigen Frieden neu gelesen« in:
Hariolf Oberer (Hg.), Kant. Analysen — Probleme — Kritik, Bd. I11., Wirzburg1997,S. 293-331;
vgl. dagegen Georg Geismann, »Kants Rechtslehre vom Weltfrieden« in: Zeitschrift fiir philo-
sophische Forschung 37 (1983), S.363-388; Geismann interpretiert den Volkerbund als einen
ersten Schritt in einer » Abfolge von jeweils provisorischen und transitorischen Volkerrechts-
zustinden« (ebd., S. 384).

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 85

ten die konkreten Primissen zu Kants Zeit: aufgeklarter Absolutismus nach innen, Be-
tonung der Souverinitit nach auflen und koloniale Machtausweitung. Kants zeitgenos-
sische Losungsvorschlige lauten entsprechend: statt absolutistisch, republikanisch re-
gierte Monarchien, statt zwischenstaatlicher Kriege ein Volkerbund souveriner Staaten
und statt unrechtmifliger Inbesitznahme in Form des Kolonialismus ein auf Respekt
griindendes Besuchsrecht. Diese praktischen Vorschlige sind aufgrund der gewandelten
Umstinde nicht mehr zeitgemify — so scheint auch die Frage nach ihrer aktuellen An-
wendbarkeit, wie sie etwa Kleingeld hinsichtlich des Besuchrechts stellt, wenig sinn-
voll.?8

Kants Idee muss so verstanden nicht reformuliert werden,?® vielmehr sind die rechts-
philosophischen Prinzipien nach wie vor anschlussfihig, sie sind allerdings auf die je-
weiligen Umstinde anzuwenden. Eine allgemeine Grundlage hierfiir lasst sich aus Kants
Ausfihrungen gewinnen; ich habe an anderer Stelle folgende Interpretation vorgeschla-
gen:’0 Lisst man die zeitgendssischen Riicksichtnahmen aufler Acht, bleibt als allgemein-
praktische Vorgabe die theoretisch relevante Primisse der Existenz rechtlich verfasster
Staaten. Die >reine Theorie< (Weltrepublik mit Zwangsgewalt) wird durch eine empiri-
sche Tatsache (Staatenpluralitit) von theoretisch-rechtsphilosophischer Relevanz (recht-
liche Verfasstheit der Staaten) fiir die Praxis (Bund ohne Zwangsgewalt, dessen Ver-
bindlichkeit jedoch durch die freiwillige Unterwerfung unter einen vernunftrechtlichen
Zwang stetig zunehmen soll und im Sinne eines point of no return letztlich der Authebung
der dufleren Souverinitit gleichkime) modifiziert. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit
dreier Ebenen des Rechts. In Abgrenzung zu Kants Modifikation durch zeitgendssische
Realititen kann die Modifikation durch die rechtsphilosophisch relevante Primisse der
Staatenvielfalt als >praktikable Theorie< bezeichnet werden, insofern sie von der konkre-
ten Praxis abstrahierend selbst als regulative Idee fiir die je unterschiedlichen Materiali-
sierungen in der Praxis fungiert. Die praktikable Theorie benennt die grofitmogliche
Anniherung an das Ideal in der Praxis: fiir das Staatsrecht die reprisentative Demokratie
(als groffitmogliche Anniherung an die reine Republik), fiir das Volkerrecht die »Repu-
blik freier verbindeter Volker« (VI: 34 Anm.) (als grofitmogliche Anndherung an das
Ideal der Weltrepublik) und fiir das Weltbiirgerrecht ein dem Staats- und Volkerrecht
komplementires positives Blirgerrecht aller Volker und Menschen in der>Republik freier
verbiindeter Volker« (als groffitmogliche Anniherung an das positive Welt(staats)blirger-
recht).

28 Vgl. Kleingeld, »Kants politischer Kosmopolitismus«, aaO. (N 20), S.337-342; fiir das Be-
suchsrecht als negatives Surrogat des Weltburgerrechts vgl. Cheneval, Philosophie in welthiir-
gerlicher Bedeutung, aaO. (FN 10), S. 612; J6rg Paul Miiller, »Das Weltbiirgerrecht (§ 62) und
Beschlu8«in: Otfried Hoffe (Hg.), Immanuel Kant. Metaphysische Anfangsgriinde der Rechts-
lehre, Berlin 1999, S. 258.

29 Vgl. Jurgen Habermas, »Kants Idee des ewigen Friedens — aus dem historischen Abstand von
zweihundert Jahren« in: Matthias Lutz-Bachmann / James Bohman (Hg.), Frieden durch Recht.
Kants Friedensidee und das Problem einer neuwen Weltordnung, Frankfurt/M. 1996, S. 7-24.

30 Vgl. Frauke Hontzsch, Enropa auf dem Weg ,Zum ewigen Frieden’¢ Kants Friedensschrift und
die Wirklichkeit der Europdischen Union, Miinchen 2007.

ZiP 58. Jg. 1/2011

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

86 Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit

Im Umgang mit der Ambivalenz des neuzeitlichen Kosmopolitismus liegt der grofite
Unterschied in der Argumentationsstruktur zwischen Kant und Mill. Wihrend die Uni-
versalitit in der politischen Umsetzung bei Mill durch den Entwicklungsgedanken ge-
brochen ist und die Ambivalenz zwischen moralischem Ideal und politischer Wirklich-
keit in Folge seiner Unentschiedenheit hinsichtlich der Moglichkeit der vollstindigen
Entwicklung unaufgeldst bleibt, erkennt Kant die Ambivalenz an und zieht die Konse-
quenz aus ihr, indem er die Vernunftidee als unerreichbares theoretisches Ideal klar von
der politischen Praxis trennt und sie, indem er sie fur die politische Praxis modifiziert,
so umfassend wie moglich erhilt.

3. Idealistischer vs. realistischer Kosmopolitismus

Der Vergleich zwischen Mill und Kant zeigt, dass der neuzeitliche moralische Kosmo-
politismus trotz aller Unterschiede eine einheitliche Argumentationsstruktur aufweist.
Die neuzeitliche Kosmopolis ist anders als das antike Vorbild kein metaphysische Kon-
strukt, kein Ausdruck kosmischer Vernunft, sie ist ein in der (hoheren) Natur des Men-
schen angelegtes, innerweltliches Ideal, das durch die Koppelung an ein menschliches
Potential zur Moglichkeit wird, sich aber aufgrund der zweiten Seite der menschlichen
Natur (egal ob diese als individuelle, egoistische oder triebhafte Natur verstanden wird)
vorerst nicht bzw. nicht vollstindig realisieren lisst. Die anthropologische Begriindung
fithrt zu einer den neuzeitlichen Kosmopolitismus prigenden Ambivalenz zwischen
moralischem Ideal und politischer Wirklichkeit, die zugleich die Politisierung des mo-
ralischen Kosmopolitismus zur Folge hat. Dem moralischen Ideal steht die Notwendig-
keit des Umgangs mit der dem Ideal entgegengesetzten individuellen Natur des Men-
schen gegentiber, sprich die Notwendigkeit der politischen Gewihrleistung von Gleich-
heit und Freiheit als Grundlage des kosmopolitischen Ideals.

Die hier vertretene These wird auch durch die eingangs erwihnte dritte, naturrechtli-
che Traditionslinie bestitigt, wie (in aller Kiirze) das Beispiel Lockes zeigen soll. Locke
begriindet die natiirliche Gleichheit und Freiheit als Grundlage der moralischen Ge-
meinschaft aller Menschen vordergriindig durch ihre Eigenschaft als Geschopfe Gottes,
letztlich jedoch durch die Vernunft bzw. das verntinftige Gesetz der Natur, »by which
Law, common to them all, he and all the rest of Mankind are one Community, make up
one Society distinct from all Creatures.« (§ 128). Der Entwicklungsgedanke spieltin Lo-
ckes politischer Philosophie keine Rolle, weshalb er aus der auf der anthropologischen
Begriindung basierenden Ambivalenz eine andere Konsequenz zieht als Mill oder Kant.
Die Menschen gehoren von Natur und durch die verniinftige Einsicht in das Naturgesetz
einer universellen Gemeinschaft an, doch ihre Schlechtigkeit macht, weil sie deren Vor-
aussetzungen gefahrdet, in der politischen Praxis dauerhaft und alternativlos kleinteilige
Zusammenschlisse notig: » And were it not for the corruption, and vitiousness of dege-
nerate Men, there would be no need of any other; no necessity that Men should seperate
from this greatand natural Community, and by positive agreements combine into smaller
and divided associations« (§ 128). Die universelle Gemeinschaft ist fiir Locke als Erfiil-

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 87

lung des Naturgesetzes moralisches Ideal und Norm fiir die politische Praxis (die klei-
neren Zusammenschlisse sind legitim, »because it injures not the Freedom of the rest«
(§ 95)), aber um Gleichheit und Freiheit zu garantieren, miissen sich die Menschen in der
politischen Wirklichkeit von der natiirlichen Gemeinschaft >trennen< — und hier wird
deutlich, dass auch Locke die universelle Gemeinschaft nicht erganzend denkt.

Der eigentliche Unterschied zwischen den genannten Traditionslinien liegt im Um-
gang mit der Ambivalenz oder anders: in der Frage, in welcher Form und in welchem
Ausmafl das kosmopolitische Ideal (bzw. moralische Gleichheit und Freiheit) in der po-
litischen Praxis umsetzbar ist. Nur Kant formuliert eine praktische Alternative zum
Weltstaat, bei Mill wird die moralische Universalitit auf politischer Ebene durch die
Entwicklungsunterschiede (bis auf weiteres) gebrochen, Locke geht iiber die Einschat-
zung, dass die Grundsitze der universellen Moral aufgrund der Schlechtigkeit des Men-
schen von vornherein nur durch partikulare Gemeinschaften umsetzbar sind, nicht hi-
naus. Anhand des Umgangs mit der Ambivalenz lisst sich ein realistischer Kosmopoli-
tismus, fiir den das moralische Ideal zwar Norm, aber nicht umsetzbar ist, von einem
idealistischen Kosmopolitismus, der die Politik dem Ideal unterordnet und auf seine Er-
fillung zumindest hofft, unterscheiden, wobei Kants Position als realistischer Idealismus
zu bezeichnen wire, insofern er von der dauerhaft widerstrebenden Triebnatur Einzelner
ausgehend das Ideal fiir die Praxis modifiziert und so als einziger eine Antwort auf die
dem neuzeitlichen Kosmopolitismus innewohnende Ambivalenz gibt.

Zusammenfassung

Der Beitrag weist nach, dass saimtliche Varianten des neuzeitlichen moralischen Kosmo-
politismus (egal ob naturrechtlicher, kantischer oder utilitaristischer Pragung) aufgrund
der sie einenden anthropologischen Begriindung durch eine Ambivalenz zwischen mo-
ralischem Ideal und politischer Wirklichkeit gekennzeichnet sind. In Folge der Begriin-
dung durch ein den Menschen gemeinsames moralisches Potential wird die Kosmopolis
zur politischen Alternative, die jedoch angesichts der individuellen Triebnatur notwen-
dig scheitern muss. Der Unterschied zwischen den verschiedenen Spielarten des neu-
zeitlichen moralischen Kosmopolitismus, die hier anhand der Ansitze von J. St. Mill und
Kant exemplarisch behandelt werden, liegt in erster Linie im Umgang mit dieser Ambi-
valenz.

Summary

This essay assumes that all versions of modern moral cosmopolitism (whether it be right-
based, obligation-based or utilitarian) are characterized by an ambivalence between
moral ideal and political reality. This ambivalence is due to the justification of the cos-
mopolis based on human nature. By justifying cosmopolis by the moral potential of
human beings, cosmopolis appears to be a political alternative which however necessarily
fails due to the selfish desires of individual man. The versions of modern moral cos-

ZiP 58. Jg. 1/2011

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

88 Frauke Hontzsch - Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit

mopolitism, which are here exemplified by the approaches of J. St. Mill and Kant, mainly
differ with respect to addressing this ambivalence.

Frauke Hontzsch, Moral ideal and political reality. The ambivalence of modern moral
cosmopolitism exemplified by the approaches of J. St. Mill and Kant.

Wahlen in Deutschland

Zwischen Langeweile und Extremen:
Die Bundestagswahl 2009
Von Hans Rattinger, Sigrid Rol3teutscher,

2yischen Langeweie Rudiger Schmitt-Beck, Bernhard WeRels,
:,T;ﬁlmi;smhlzm Ina Bieber, Jan Eric Blumenstiel, Evelyn

Bytzek, Thorsten Faas, Sascha Huber, Mona
Krewel, Jirgen Maier, Tatjana Rudi, Philipp
Scherer, Markus Steinbrecher, Aiko Wagner
und Ansgar Wolsing

E 2011, Band 1,300 S., brosch., 19,90 €
ﬂ Nomos ISBN 978-3-8329-5889-3

Trotz langweiligen Wahlkampfs und eines erwarteten Ergebnisses war die
Bundestagswahl 2009 eine Wahl der Extreme. Politikwissenschaftlich fun-
diert und verstandlich geschrieben bietet der Band eine klare Analyse und
erklart, warum die Wahlbeteiligung gering war, welche Blirger strategisch
wahlten und wie Angela Merkel und das TV-Duell die Wahl beeinflussten.

. N {} Nomos
Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder

versandkostenfrei unter » www.nomos-shop.de

216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50.
Inatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

