
Frauke Höntzsch

Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit

Die Ambivalenz des neuzeitlichen moralischen Kosmopolitismus am
Beispiel von Kant und J. St. Mill

Am Anfang des kosmopolitischen Denkens stand bekanntlich ein Ausspruch des Dio-
genes, der, gefragt nach seiner Herkunft, geantwortet haben soll: ›Ich bin ein kosmou
politês‹. Die Stoiker griffen den Gedanken auf und gaben dem Weltbürger eine Heimat
in der vernünftigen universellen Ordnung.1 Ihre Idee einer alle Menschen umfassenden
Gemeinschaft lebt in der Neuzeit fort, doch ohne die monistische Kosmologie der Stoa
verliert die Kosmopolis ihren Status als naturgegebene, die lokalen Poleis überwölbende,
Menschen wie Götter umfassende Gemeinschaft und damit zugleich ihre Selbstverständ-
lichkeit.2 Die Neuzeit denkt die Kosmopolis ohne die Einheit von Metaphysik, Politik
und Moral; nicht nur zerfällt der Kosmopolitismus dadurch in eine Vielzahl von Vari-
anten,3 wichtiger scheint mir, dass der Gedanke als solcher im neuzeitlichen moralischen
Kosmopolitismus seine innere Kohärenz verliert.

Mit John Simmons lassen sich im Anschluss an den moralischen Kosmopolitismus der
Stoiker drei große neuzeitliche Traditionslinien ausmachen: die naturrechtliche, die Kan-
tische und die utilitaristische Tradition.4 Ähnlich unterscheidet Charles Jones »utilitari-
an, right-based und obligation-based conceptions«; dieser Unterteilung liegt ein relativ
weites Verständnis des Kosmopolitismus »as an approach that is impartial, non-per-
spectival, individualist and egalitarian«5 zugrunde, das auch als Grundlage für den vor-
liegenden Vergleich dienen soll. Im Folgenden werde ich anhand der Ansätze von Kant
und J. St. Mill zeigen, dass die verschiedenen Traditionslinien des neuzeitlichen morali-
schen Kosmopolitismus trotz erheblicher inhaltlicher und begründungstheoretischer
Unterschiede eine einheitliche Argumentationsstruktur aufweisen und – so die These –

1 Für die antiken bzw. stoischen Wurzeln des kosmopolitischen Denkens vgl. u. a. Pauline Klein-
geld / Eric Brown, »Cosmopolitanism« in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stanford Encyclopedia
of Philosophy, 2006; Derek Heater, World Citizenship. Cosmopolitan Thinking and Its Op-
ponents, London/New York 2002, S. 26-37.

2 Zur Lehre der Stoa vgl. u. a. Max Pohlenz, Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung, 2 Bde,
Göttingen 1972.

3 Vgl. Julian Nida-Rümelin, »Zur Philosophie des Kosmopolitismus« in: Zeitschrift für Interna-
tionale Beziehungen 12/2 (2006), S. 227 f.

4 John Simmons, »Menschenrechte und Weltbürgerrecht. Die Universalität der Menschenrechte
bei Kant und Locke« in: Klaus Dicke / Klaus-Michael Kodalle (Hg.), Republik und Weltbür-
gerrecht. Kantische Anregungen zur Theorie politischer Ordnung nach dem Ende des Ost-West-
Konflikts, Weimar u. a. 1998, S. 95.

5 Charles Jones, Global Justice. Defending Cosmopolitanism, Oxford 1999, S. 23/24.

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


im Unterschied zum antiken Kosmopolitismus in Folge der Begründung im Menschen
durch eine Ambivalenz zwischen normativem Anspruch und praktischer Wirklichkeit
geprägt sind, die notwendig zur Politisierung des neuzeitlichen moralischen Kosmopo-
litismus führt.

1. Anthropologischer Universalismus

Nicht nur Kant steht in der Tradition des antiken Kosmopolitismus,6 auch Mill beruft
sich auf »the Stoics, who have the glory of being the earliest thinkers who grounded the
obligation of morals on the brotherhood [...] of the whole human race« (XI: 419). Beide
können als Vertreter eines moralischen Kosmopolitismus gelten, insofern sie die stoische
Idee einer universellen moralischen Gemeinschaft aller Menschen teilen, doch verändert
sich mit dem Wegfall der metaphysisch-kosmischen Begründung dessen Gestalt von
Grund auf: Kant und Mill begründen die Universalität von Gleichheit (1.1) und Freiheit
(1.2) als Grundlage der Kosmopolis nicht durch die Teilhabe an der ewigen kosmischen
Vernunft, sondern mit einem allen Menschen gemeinsamen, moralischen Potential. Diese
letztlich anthropologische Begründung ist Ausgangspunkt für die hier behauptete inhä-
rente Ambivalenz des neuzeitlichen moralischen Kosmopolitismus: Die Kosmopolis
wird durch die Bindung an ein die Menschen einendes moralisches Potential zur inner-
weltlichen Möglichkeit, deren Verwirklichung jedoch an der die Menschen entzweienden
Triebnatur bzw. der individuelle Natur zu scheitern droht.

1.1 Universelle Gleichheit

Der Utilitarismus ist eine im weiteren Sinne kosmopolitische, weil egalitäre Moralphi-
losophie. Für den Utilitarismus zählt jedes Individuum gleich; sein Maßstab, der Nutzen
bzw. das Glück, lässt sich ohne Probleme global denken und auf alle Erdenbürger aus-
dehnen. Laut Mill ist die moralische Gleichheit »a direct emanation from the first prin-
ciple of morals, and not a mere logical corollary from secondary or derivative doctrines.
It is involved in the very meaning of Utility, or the Greatest-Happiness Principle« (X:
257). Bewegt sich Mill damit zwar im Rahmen des klassischen Utilitarismus, weicht er
in der inhaltlichen Bestimmung der Nützlichkeit und so der Grundlage der Gleichheit
fundamental von der Theorie seiner Vorgänger ab. Für Mill ist nicht die Summe des
(quantitativ gleichwertigen) individuellen Glücks entscheidend, sondern das (qualitative)
individuelle Wohl Aller, das sich – weil der Mensch ein sich entwickelndes Wesen ist,
das eine individuelle und soziale Natur in sich vereint – durch die Entwicklung der hö-

6 Vgl. Martha C. Nussbaum, »Kant und das stoische Weltbürgertum« in: Matthias Lutz-Bach-
mann / James Bohman (Hg.), Frieden durch Recht. Kants Friedensidee und das Problem einer
neuen Weltordnung, Frankfurt/M. 1996, S. 45-75.

74 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 74

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


heren individuellen und sozialen Fähigkeiten realisiert.7 Die Quelle moralischen Han-
delns ist für Mill anders als für Bentham nicht die egoistische Nutzenmaximierung, son-
dern die allen gemeinsame sympathy, ein natürliches, spontanes Gefühl des Mitfreuens
bzw. Mitleidens mit unserem Gegenüber als einem derselben Gattung angehörenden
Wesen. Auch Mill geht davon aus, dass der Mensch von Natur aus egoistisch ist, doch
das wohlverstandene Eigeninteresse kann seiner Meinung nach die Umsetzung der Moral
nicht garantieren:

»Of the social virtues it is almost superfluous to speak; so completely is it the verdict of
all experience that selfishness is natural. By this I do not in any wise mean to deny that
sympathy is natural also; I believe on the contrary that on that important fact rests the
possibility of any cultivation of goodness and nobleness, and the hope of their ultimate
entire ascendancy. But sympathetic characters, left uncultivated, and given up to their
sympathetic instincts, are as selfish as others.« (X: 394)

Mill löst den den Utilitarismus prägenden Gegensatz zwischen egoistischer Motivati-
onsstruktur und altruistischer Norm8 in eine Entwicklungsfolge auf: Mit zunehmender
Entwicklung wird der Mensch demnach das Wohl Aller, und damit ist in letzter Kon-
sequenz das Wohl aller Menschen gemeint, intentional verfolgen. Die Entwicklung der
höheren Fähigkeiten vollzieht sich laut Mill durch die Ermöglichung der individuellen
Vielfalt in sozialer Interaktion bzw. Kooperation, wodurch sich die Individualität ent-
wickelt und in der Folge die sozialen Gefühle ausbilden.9 Der Einzelne erkennt zunächst
aus wohlverstandenem Eigeninteresse und fühlt mit zunehmender Ausbildung der so-
zialen Gefühle, dass sein Glück mit dem Wohl Aller untrennbar verbunden ist.

»Not only does all strengthening of social ties, and all healthy growth of society, give
to each individual a stronger personal interest in practically consulting the welfare of
others; it also leads him to identify his feelings more and more with their good, or at
least with an even greater degree of practical consideration for it. He comes, as though
instinctively, to be conscious of himself as a being who of course pays regard to others.
The good of others becomes to him a thing naturally and necessarily to be attended to,
like any of the physical conditions of our existence.« (X: 231/2)

Die Richtigkeit der utilitaristischen Moral ist für Mill zwar vernünftig einsichtig, doch
die Vernunft, verstanden als Zweck-Mittel-Rationalität, spielt nur eine die Moral und so
die moralische Gleichheit nachträglich rechtfertigende bzw. bestätigende, nicht aber be-
gründende Rolle. Das Wohl Aller als Endzweck ist keine von außen an das Individuum
herangetragene moralische Forderung, sondern ein natürliches Bedürfnis, das in der

7 Die Modifikationen, die Mill am Menschenbild seiner Vorgänger vornimmt, bilden die Grund-
lage für Mills spezifisch sozialen Freiheitsbegriff; vgl. dazu Frauke Höntzsch, Individuelle Frei-
heit zum Wohle Aller. Die soziale Dimension des Freiheitsbegriffs im Werk des John Stuart
Mill, Wiesbaden 2010, S. 22-35.

8 Vgl. Otfried Höffe, »Einleitung« in: ders. (Hg.), Einführung in die utilitaristische Ethik. Klassi-
sche und zeitgenössische Texte, Tübingen/Basel ³2003, S. 16 f.

9 Vgl. Höntzsch 2010, aaO. (FN 7), S. 125-134 und 145-156.

75 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 75

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


sympathy gründet und sich durch die Entwicklung realisiert, die gleichwohl geeigneter
(freiheitlicher) Rahmenbedingungen bedarf.

Mills Versuch, die Ambivalenz zwischen niederer und höherer Natur mithilfe seiner
Entwicklungstheorie zu überwinden, krankt am Widerspruch zwischen einem durch
seine assoziationspsychologischen Überzeugungen bedingten Determinismus und dem
im Rahmen seiner moralisch-politischen Schriften geforderten Individualismus. Folgt
man der Assoziationspsychologie, dann wäre unter geeigneten Umständen jeder in glei-
chem Maße zur Vervollkommnung fähig und damit die Realisierung des kosmopoliti-
schen Ideals möglich, legt man den Schwerpunkt auf die politisch-moralischen Schriften
und hier v. a. das zentrale Konzept der Individualität, dann ergeben sich bei gleicher
Möglichkeit zur Entfaltung der Fähigkeiten zwangsläufig Entwicklungsunterschiede.
Mills Forderungen zielen zwar erklärtermaßen auf die Ermöglichung der Entwicklung
Aller und damit die Umsetzung des moralischen, in letzter Konsequenz kosmopoliti-
schen Ideals, er geht jedoch davon aus, dass die Überlegenheit einiger weniger kein vor-
übergehendes Phänomen ist. So glaubt Mill zwar an die Perfektibilität des Menschen,
doch »to different extents« (X: 216) und ist sich sicher, dass »[p]ersons of genius, it is
true, are, and are always likely to be, a small minority« (XVIII: 268). Die Annäherung
an das kosmopolitische Ideal ist bei Mill in der Folge abhängig von der Entwicklung
einzelner herausragender Individuen und rückt dadurch in weite Ferne.

Für Kant ist die Grundlage der Moral und der moralischen Gleichheit bekanntermaßen
kein Gefühl, sondern die reine praktische Vernunft, die in der Freiheit des Willens be-
steht. Die Menschen sind laut Kant »mit einer moralischen Anlage begabte vernünftige
Wesen« (VII: 329), wobei er die moralische Anlage als »angeborene Aufforderung der
Vernunft, auch jenem Hange [übel gegeneinander gesinnt zu sein] entgegenzuarbeiten«
(VII: 333) bezeichnet. In dieser Bestimmung der höheren Anlage ist die aus der anthro-
pologischen Begründung folgende Ambivalenz, die auch Kants Kosmopolitismus prägt,
bereits angesprochen: Das menschliche Dasein ist laut Kant gekennzeichnet durch die
»ungesellige Geselligkeit« (VIII: 20), d.h. die Menschen können »das friedliche Beisam-
mensein nicht entbehren und dabei dennoch einander beständig widerwärtig zu sein nicht
vermeiden« (VII: 331); wobei man laut Kant davon ausgehen kann, dass »ihre Naturbe-
stimmung im continuierlichen Fortschreiten zum Besseren bestehe« (VII: 324). Der
Mensch ist durch die Vernunft bestimmt, in einer Gesellschaft mit Menschen zu sein,
doch er muss zum Guten erzogen werden (vgl. VII: 324 f.). Die Kosmopolis ist auch bei
Kant zunächst nur eine in der menschlichen Natur angelegte (Denk-)Möglichkeit.

Anders als Mill setzt Kant jedoch nicht auf die moralische Besserungsfähigkeit ein-
zelner Menschen. Die Naturanlagen, »die auf den Gebrauch seiner Vernunft abgezielt
sind«, können sich »nur in der Gattung, nicht aber im Individuum vollständig entwi-
ckeln« (VIII: 18). Die Garantie dafür liefert laut Kant die Natur, die die Menschen be-
ständig auf dem Umweg ihrer Triebnatur zum Besseren treibt und so »durch die Zwie-
tracht der Menschen Eintracht selbst wider ihren Willen« (VIII: 360) emporkommen
lässt. Wie bei Mill wirkt auch bei Kant die individuelle Differenz als Katalysator, jedoch
nicht mittels Kooperation, sondern mittels Konkurrenz. Die Natur bedient sich des
Krieges als Triebfeder, die den Menschen dazu bewegt, sich einer Rechtsordnung zu

76 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 76

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


unterwerfen und bringt ihn so mittels seiner Triebnatur dazu, das zu tun, was ihm durch
die Vernunft einsichtig ist.

Auch Kant übersetzt die Ambivalenz zwischen niederer und höherer Natur in einen
Entwicklungsprozess, allerdings anders als Mill nicht des Einzelnen, sondern der Gat-
tung und nicht im Sinne eines Determinismus, sondern im Sinne einer self-fulfilling pro-
phecy. Die Ambivalenz bleibt bei Kant bestehen, weil die individuelle Triebnatur der nur
in der Gattung vollständig zu entwickelnden Vernunftnatur dauerhaft entgegensteht; die
Natur kompensiert »nicht eine mangelnde Fähigkeit des Menschen, die universale
Rechtsgemeinschaft zu verwirklichen, sondern den widerstrebenden Willen Einzel-
ner.«10 Kants teleologische Geschichtsbetrachtung ist keineswegs unstrittig,11 doch bei
aller berechtigten Kritik muss man beachten, dass die Garantie der Natur für Kant er-
klärtermaßen kein theoretischer Beweis für die Erreichbarkeit des Friedens ist, sie ist
lediglich die aus der Zweckmäßigkeit menschlicher Handlungen abgeleitete Denkbarkeit
seiner Praktikabilität:12

»Übrigens soll und kann die Menschengattung selbst Schöpferin ihres Glücks sein; nur
daß sie es sein wird, läßt sich nicht a priori aus den uns von ihr bekannten Naturanlagen,
sondern nur aus der Erfahrung und Geschichte mit so weit gegründeter Erwartung
schließen, als nötig ist, an diesem ihrem Fortschreiten zum Bessern nicht zu verzweifeln,
sondern mit aller Klugheit und moralischer Vorleuchtung die Annäherung zu diesem
Ziele (ein jeder, so viel an ihm ist) zu befördern.« (VII: 328/9)

Kant und Mill gehen beide von der universellen Gleichheit aller Menschen auf Grund
eines gemeinsamen moralischen Potentials aus, zu dessen Entfaltung die individuelle
Differenz wesentlich beiträgt. Doch liegt für Kant die Quelle moralischen Handelns in
der Vernunft, die mittels in der Triebnatur gründenden Konflikten in der Gattung zum
Tragen kommt, für Mill in der allen gemeinsamen sympathy, die sich im kooperativen
Austausch der individuellen Fähigkeiten zu sozialen Gefühlen ausbildet. Entsprechend
weisen auch Begründung und Status der Freiheit in beiden Ansätzen erhebliche Unter-
schiede auf.

1.2 Universelle Freiheit

Für Mill ist die gleiche Freiheit unverzichtbarer Bestandteil des Glücks, weil sie die Ent-
wicklung der höheren Fähigkeiten, durch die sich das Glück realisiert, ermöglicht; sie ist
damit zugleich notwendige Voraussetzung für die (im moralischen Potential des Men-

10 Francis Cheneval, Philosophie in weltbürgerlicher Bedeutung. Über die Entstehung und die
philosophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens der Moder-
ne, Basel 2002, S. 535.

11 Vgl. u. a. Hans Ebeling, »Kants ›Volk von Teufeln‹, der Mechanismus der Natur und die Zu-
kunft des Unfriedens. Über den Mythos der kommunikativen Vernunft« in: Klaus-Michael
Kodalle (Hg.), Der Vernunftfrieden. Kants Entwurf im Widerstreit, Würzburg 1996, S. 87-94.

12 Vgl. Pauline Kleingeld, Fortschritt und Vernunft: zur Geschichtsphilosophie Kants, Würzburg
1995.

77 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 77

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


schen angelegte) Verwirklichung des kosmopolitischen Ideals. Mill definiert die Freiheit
im Rahmen seiner Theorie der Gerechtigkeit als »moral necessity« (X: 251) und ›voll-
kommene moralische Pflicht‹, durch die der Einzelne ein Recht erwirbt:

»Thus the moralities which protect every individual from being harmed by others,
either directly or by being hindered in his freedom of pursuing his own good, are at
once those which he himself has most at heart, and those which he has the strongest
interest in publishing and enforcing by word and deed.« (X:256)

Unabhängig von den Schwierigkeiten einer utilitaristischen Begründung der
Gerechtigkeit13 ist hier entscheidend, dass Mill den Schutz von Freiheit und Sicherheit
jedes Individuums als Pflicht des Menschen formuliert: »It is by a person's observance
of these [obligations of justice], that his fitness to exist as one of the fellowship of human
beings, is tested and decided« (X: 256). Die Einhaltung der Gerechtigkeitspflichten ist
für das Wohl Aller unverzichtbar, sprich durch die Nützlichkeit geboten, aber nur von
voll entwickelten Individuen zu erwarten. Aus diesem Grund müssen sie (vorerst) durch
das Freiheitsprinzip, das die Ausübung von Zwang zum Schutz von Freiheit und Si-
cherheit regelt, garantiert werden. Das Freiheitsprinzip übersetzt die allgemein-morali-
sche Forderung der Gerechtigkeit in gesellschaftliche Sanktionen und besagt, dass »the
only purpose for which power can be rightfully exercised over any member of a civilized
community, against his will, is to prevent harm to others« (XVIII: 223).

Das Freiheitsprinzip ließe sich inhaltlich ohne Problem aus Kants einzigem natürli-
chen Recht ableiten: »Freiheit (Unabhängigkeit von eines anderen nötigender Willkür),
sofern sie mit jedes anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen
kann, ist dieses einzige, ursprüngliche, jedem Menschen kraft seiner Menschheit zuste-
hende Recht« (VI: 237). Doch das Recht auf Freiheit steht dem Menschen bei Kant als
einem moralischen, mit Vernunft begabten Wesen ‚kraft seiner Menschheit‘ zu, d. h. es
gilt ausnahmslos und ist nicht einschränkbar. Mill dagegen lehnt eine solche Rechtferti-
gung der Freiheit explizit ab:

»I forego any advantage which could be derived to my argument from the idea of
abstract right as a thing independent of utility. I regard utility as the ultimate appeal
on all ethical questions; but it must be utility in the largest sense, grounded on the
permanent interests of man as a progressive being.« (XVIII:224)

Mill kennt kein natürliches Recht auf Freiheit. Er begründet die Freiheit mit der Nütz-
lichkeit, allerdings der gegenüber dem klassischen Utilitarismus modifizierten Nütz-

13 Vgl. Otfried Höffe, »Schwierigkeiten des Utilitarismus mit der Gerechtigkeit. Zum 5. Kapitel
von Mills ›Utilitarismus‹« in: Ulrich Gähde / Wolfgang H. Schrader (Hg.), Der klassische Uti-
litarismus: Einflüsse – Entwicklungen – Folgen, Berlin 1992, S. 292-317.

78 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 78

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


lichkeit.14 Mill schreibt der Freiheit eine Funktion für das Wohl Aller zu, doch anders
als im klassischen Utilitarismus, dem die Freiheit nur als eines der Mittel zur Maximie-
rung des Glücks gilt – sinnfällig in Benthams berühmter Sentenz: »Call them soldiers,
call them monks, call them machines, so they were but happy ones, I shall not care«15 –,
ist die Freiheit für Mill notwendiger Bestandteil des Glücks,16 weil das Wohl Aller sich
nur durch die individuelle Vervollkommnung des Einzelnen realisiert und Letztere um-
fassend nur durch die absolute Geltung der Freiheit zu verwirklichen ist. Eine Beschrän-
kung allerdings bleibt: Das Gesagte gilt nur für zivilisierte Gesellschaften und dort nur
für Erwachsene im Vollbesitz ihrer geistigen Fähigkeiten hinsichtlich der sie selbst be-
treffenden Angelegenheiten: »Liberty, as a principle, has no application to any state of
things anterior to the time when mankind have become capable of being improved by
free and equal discussion« (XVIII: 224). Nur dort, wo Urteilsfähigkeit und Betroffenheit
des Handelnden gegeben sind, gilt die Freiheit absolut, denn nur dort kann die Freiheit
ihre entwicklungsfördernde Kraft entfalten.

Auch für Kant ist die Bestimmung der menschlichen Gattung nur in freiheitlichen
Verhältnissen realisierbar: »Der Character der Menschheit ist die Anlage der Entwike-
lung der Vollkommenheit durch Freyheit vermittelst der einander entgegen strebenden
Triebfedern der Thierheit vom Minimo der Naturgeschicklichkeit an« (XV: 648); doch
für Kant besitzt die Freiheit weder eine Funktion im Rahmen des kosmopolitischen Ide-
als, noch ist sie nur einer seiner Bestanteile, ihre vollständige Realisierung ist vielmehr
gleichbedeutend mit dem kosmopolitischen Ideal. Kant deduziert den Begriff der Frei-
heit aus der reinen praktischen Vernunft: »Freiheit muß als Eigenschaft des Willens aller
vernünftigen Wesen vorausgesetzt werden« (IV: 447). Praktische Vernunft und Freiheit
verweisen aufeinander:

»Nun kann man sich unmöglich eine Vernunft denken, die mit ihrem eigenen Be-
wußtsein in Ansehung ihrer Urtheile anderwärts her eine Lenkung empfinge, denn
alsdann würde das Subject nicht seiner Vernunft, sondern einem Antriebe die Bestim-
mung der Urtheilskraft zuschreiben.« (IV:448)

Um die Freiheit vollständig zu garantieren, bedarf es auch bei Kant – hier allerdings
aufgrund der bleibenden Ambivalenz dauerhaft – der äußeren Regelung: Nur wenn alle
Beziehungen zwischen den Menschen rechtlich geregelt sind, kann das Recht der
Menschheit zur Erfüllung gelangen. Das kosmopolitische Ideal realisiert das natürliche

14 Die Mill-Forschung wurde lange von der traditionellen Lesart beherrscht, die eine Unverein-
barkeit zwischen Mills utilitaristischer Moralphilosophie und politischen Liberalismus kon-
statiert (vgl. u. a. Gertrude Himmelfarb, On Liberty and Liberalism: The Case of John Stuart
Mill, New York 1974). Seit den 1960ern setzte sich zunehmend eine revisionistische Lesart
durch, die zeigt, dass Mills Theorie der Gerechtigkeit eine utilitaristische Rechtfertigung mo-
ralischer Regeln und Rechte und so die Vereinbarkeit von individueller Freiheit und sozialem
Nutzen ermöglicht (vgl. u. a. John Gray, Mill on Liberty: A Defence, London/New York
²1996).

15 Jeremy Bentham, The Works of Jeremy Bentham, hrsg. von J. Bowring, 11 Bde, Edinburg 1843,
Bd. 4, S. 64.

16 Für die Bestandteile des Glücks bei Mill vgl. Höntzsch 2010, aaO. (FN 7), S. 69-72.

79 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 79

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


Recht des Menschen als Vernunftwesen. Alle positiven Rechte leiten sich aus dem einen
natürlichen Recht ab; auch das ius cosmopoliticum ist nicht nur eine moralische Forde-
rung, sondern gilt Kant als notwendige Rechtskategorie,17 insofern es im angeborenen
Recht auf Freiheit gründet.

Sowohl für Kant als auch für Mill muss der Mensch frei sein, um seiner höheren mo-
ralischen Anlage gerecht zu werden. Doch während Freiheit für Mill Teil des Zwecks
und so – trotz der am klassischen Utilitarismus vorgenommenen Modifikationen – letzt-
lich in ihrer Geltung vom Glück abhängig bleibt, ist die Freiheit für Kant als Erfüllung
des Ideals Selbstzweck und natürliches, unaufgebbares Recht des Menschen.

2. Politische Implikationen

Die anthropologische Begründung verändert im Verständnis der vorliegenden Interpre-
tation die Gestalt des moralischen Kosmopolitismus in der Neuzeit von Grund auf, in-
dem sie den Status der Kosmopolis verändert: Diese ist nicht wie im stoischen Verständ-
nis eine zu den lokalen Poleis komplementäre, sondern aufgrund der Begründung im
Menschen eine zum Nationalstaat (potentiell) alternative Ordnungsvorstellung. Der
neuzeitliche moralische Kosmopolitismus ist dabei notwendig politisch, weil die Garan-
tie der Freiheit (als Grundlage der moralischen Gleichheit) aufgrund der zweiten, indi-
viduellen Seite der menschlichen Natur der äußeren Gewährleistung bedarf. Verkürzt
gesagt: Die höhere Natur macht das kosmopolitische Ideal einer universellen Moral
möglich, die niedere Natur das Eingreifen der Politik zur Garantie der negativen äußeren
Freiheit für die potentielle praktische Umsetzung nötig. D. h. mit der Ambivalenz der
anthropologischen Begründung korreliert eine – in der neuzeitlichen Trennung von Mo-
ral und Politik evidente – Ambivalenz zwischen moralischem Ideal (2.1) und politischer
Wirklichkeit (2.2). Der Umgang mit dieser Ambivalenz ist abhängig vom jeweiligen Po-
litikverständnis. Während Mills Ansatz sich im moralischen Kosmopolitismus erschöpft,
liegt Kants Leistung in der konsequenten Übersetzung des moralischen Ideals in die
politische Wirklichkeit.

2.1 Moralisches Ideal

Mill ist in politischer Hinsicht kein Kosmopolit. Mills kosmopolitisches Ideal ist auf der
moralischen Ebene angesiedelt, wobei Mill das moralische Ideal nicht explizit ausfor-
muliert; er deutet es mit der Religion of Humanity lediglich an; Mill hofft auf

»the possibility of giving to the service of humanity, even without the aid of belief in
a Providence, both the psychical power and the social efficacy of a religion; making it

17 Vgl. Klaus Dicke, »Das Weltbürgerrecht soll auf Bedingungen der allgemeinen Hospitalität
eingeschränkt sein« in: ders. / Klaus-Michael Kodalle (Hg.), Republik und Weltbürgerrecht.
Kantische Anregungen zur Theorie politischer Ordnung nach dem Ende des Ost-West-Kon-
flikts, Weimar u. a. 1998, S. 118.

80 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 80

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


take hold of human life, and colour all thought, feeling, and action, in a manner of
which the greatest ascendancy ever exercised by any religion may be but a type and
foretaste.« (X: 232)

Die Religion of Humanity wurde von manchen Interpreten fälschlicherweise zum Anlass
genommen, Mill als Ziel eine mit allen Mitteln durchzusetzende moralische Reform oder
gar einen moralischen Totalitarismus zu unterstellen.18 Doch Mill ist sich der Gefahr, die
von einer Menschheitsreligion ausginge, bewusst, »of which the danger is, not that it
should be insufficient, but that it should be so excessive as to interfere unduly with human
freedom and individuality« (X: 232). Den Bezug zur Religion wählt Mill wohl v. a. des-
halb, weil sie seiner Ansicht nach die öffentliche Meinung als gesellschaftliches Sankti-
onsmittel am besten zu nutzen weiß (vgl. X: 411). Was Mill im Sinn hat, ist die vollstän-
dige Umsetzung der utilitaristischen Moral, deren notwendiger Bestandteil die Freiheit
ist und die letztlich gegen jeden Menschen zu üben ist: »we can not judge it impossible
that the love of that larger country, the world, may be nursed into similar strength, both
as a source of elevated emotion and as a principle of duty« (X: 421).

Eigentlich müsste auch Mills Freiheitsprinzip, das die Gerechtigkeit in gesellschaftli-
che Sanktionen übersetzt, universelle Anwendung finden und zur Forderung eines Welt-
staates führen. Mill thematisiert diese Möglichkeit nicht; ein politischer Kosmopolitis-
mus kann für ihn schon deshalb keine Option sein, weil ein Weltstaat der Entwicklung
zum einen aufgrund bestehender Entwicklungsunterschiede, zum anderen aufgrund
mangelnder Vielfalt abträglich wäre. Mills moralischer Kosmopolitismus trägt ganz im
Gegenteil in letzter Konsequenz anti-etatistische Züge, insofern voll entwickelte Indi-
viduen in Mills Logik den moralischen Pflichten freiwillig Folge leisten und die Not-
wendigkeit staatlicher Sanktionen so mit zunehmender Entwicklung abnimmt; doch weil
Mill daran zweifelt, dass sich alle gleichermaßen entwickeln werden, gibt es aus Gründen
der Nützlichkeit zum Nationalstaat bis auf weiteres keine Alternative – die Kosmopolis
bleibt ein Ideal. Vor diesem Hintergrund umschreibt Varouxakis Mills Position sinnvoll
als »cosmopolitan patriotism«, weil das den von Mill angenommenen nationalen (Ent-
wicklungs-)Unterschieden ebenso wie seinem kosmopolitischen Ideal einer universellen
Moral Rechnung trägt.19

Kants Ideal hat einen anderen Status als das von Mill, er vertritt mit dem moralischen
zugleich einen politischen Kosmopolitismus.20 Für Kant richtet sich die Legitimität einer
politischen Ordnung nach ihrer Übereinstimmung mit den Prinzipien der Vernunft:
Kants moralisches Ideal ist so gesehen immer schon ein politisches, weil die Umsetzung
des moralisch Gebotenen mit der praktischen Politik als »ausübender Rechtslehre« ver-
bunden ist, die laut Kant, um dem Rechtsbegriff zu genügen, mit der Moral – »als Inbe-

18 Vgl. Maurice Cowling, Mill and Liberalism, Cambridge 1963; moderater Joseph Hamburger,
John Stuart Mill on Liberty and Control, Princeton 1999.

19 Vgl. Georgios Varouxakis, »Cosmopolitan Patriotism in J. S. Mill’s Political Thought and Ac-
tivism« in: Nadia Urbinati / Alex Zakaras (Hg.), J. S. Mill’s Political Thought. A Bicentennial
Reassessment, Cambridge 2007, S. 277-297.

20 Vgl. Pauline Kleingeld, »Kants politischer Kosmopolitismus« in: Jan C. Joerden (Hg.), Jahr-
buch für Recht und Ethik 5, Berlin 1995, S. 333-348.

81 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 81

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


griff von unbedingt gebietenden Gesetzen, nach denen wir handeln sollen« (VIII: 370) –
übereinstimmen muss.21 So verstanden kann zwischen Moral und Politik objektiv kein
Widerspruch bestehen. Kants Ideal ist ein politisches, weil nur in einem Weltstaat die
äußere (als Voraussetzung der inneren) Freiheit vollständig realisiert wäre und die all-
umfassende Verrechtlichung folglich höchster Ausdruck der menschlichen Vernunftna-
tur ist: »Sich als ein nach dem Staatsbürgerrecht mit in der Weltbürgergesellschaft ver-
einbares Glied zu denken, ist die erhabenste Idee, die der Mensch von seiner Bestimmung
denken kann« (XIX: 609). Der Weltstaat ist das Ideal erstens, weil das kontraktualistische
Argument aus systematischen Gründen nur hier vollständig entwickelt ist, zweitens, weil
mit Kant die Freiheit des Einzelnen aller legitimen Politik zugrunde liegen muss und
diese so in letzter Konsequenz nur weltbürgerlich zu denken ist.

Der Welteinheitsstaat ist idealerweise als respublica noumenon im globalen Maßstab,
als Weltrepublik, zu denken, in der das Weltbürgerrecht im Sinne eines allgemeinen
Menschheitsstaates seinem Namen entsprechend Welt(staats)bürgerrecht ist – Staats-
und Weltbürgerrecht fallen hier zusammen. Aber auch Kants Weltrepublik bleibt ein
Ideal; sie ist aus pragmatischen Gründen der Unregierbarkeit nicht wünschenswert – sie
würde zur »Universalmonarchie« führen, zu der »ein jeder Staat strebt« (VI: 34) und die
»zuletzt doch in Anarchie verfällt« (VIII: 367) – und aufgrund der Tatsache der Existenz
verschiedener Staaten rechtsphilosophisch gar nicht möglich. Die innere Verfasstheit der
Staaten (als Garanten der Freiheit) macht eine Übertragung des kontraktualistischen Ar-
guments, d. h. die unmittelbare, mit Zwang verbundene Umsetzung undenkbar. Die
durch das Völkerrecht garantierte Souveränität der Staaten ist nicht mit der Freiheit des
Einzelnen im Naturzustand gleichzusetzen. Die Abweichung von der Analogie liegt in
der Stiftung des Rechtszustandes, der aufgrund der bereits rechtlich verfassten Staaten
nicht erzwungen werden kann, so dass die von Fetscher unterstellte vollkommene Par-
allelität des Vertragsgedankens auch bei Kant nicht erfüllt ist.22

Sowohl Kant als auch Mill verstehen die kosmopolitische Ordnung zunächst als ein
in der höheren Natur des Menschen angelegtes moralisches Ideal, wobei der Versuch, es
politisch umzusetzen, in Anbetracht der niederen Natur des Menschen unzweckmäßig
wäre bzw. Gefahr liefe, in der Despotie zu enden. Der Schutz der Freiheit bedarf sowohl
bei Kant als auch bei Mill der Einzelstaaten, doch während sie bei Kant als Garanten der
Freiheit eine bleibende Berechtigung haben, sind sie für Mill Ausdruck der Entwick-
lungsunterschiede und würden im Falle der umfassenden Realisierung der Entwicklung
überflüssig.

21 Vgl. Monique Castillo, »Moral und Politik: Mißhelligkeit und Einhelligkeit« in: Otfried Höffe
(Hg.), Immanuel Kant. Zum Ewigen Frieden, Berlin 1995, S. 199.

22 Vgl. Iring Fetscher, Rousseaus politische Philosophie. Zur Geschichte des demokratischen Frei-
heitsbegriffs, Frankfurt/M. 81999, S. 183 f.

82 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 82

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


2.2 Politische Wirklichkeit

Auch Mills moralischer Kosmopolitismus bedarf politischer Rahmenbedingungen, der
moralische Universalismus wird jedoch auf politischer Ebene durch den Entwicklungs-
gedanken gebrochen. Mill hat ein instrumentelles Verständnis von Politik wie die klas-
sischen Utilitaristen, doch er berücksichtigt (beeinflusst von den französischen Positi-
visten und der englischen Romantik) anders als seine Vorgänger kulturelle und histo-
rische Unterschiede: »Governments must be made for human beings as they are, or as
they are capable of speedily becoming« (XIX: 445; vgl. auch XIX: 393/4, I: 177). Zwar
beziehen alle politischen Ordnungen ihre Legitimation aus derselben Quelle, den ›ewigen
Interessen des Menschen als sich entwickelnden Wesens‹ – »the most important point of
excellence which any form of government can posses is to promote the virtue and intel-
ligence of the people themselves« (XIX: 390) –, doch das kann zu ganz unterschiedlichen
praktischen Antworten führen.

Regierungen sind für Mill Mittel zum Zweck, weshalb auch Gesellschaftszustände
denkbar sind, in denen despotische Regierungsformen gerechtfertigt sind: »The state of
different communities, in point of culture and development, ranges downwards to a
condition very little above the highest of the beasts. The upward range, too, is consid-
erable, and the future possible extension vastly greater« (XIX: 394). Anders als Kant, der
den Kolonialismus verurteilt (vgl. VIII: 358 f.),23 ist für Mill bei entsprechendem Entwick-
lungsstand auch die Regierung von Kolonien durch eine Kolonialmacht legitim: »There
are, as we have already seen, conditions of society in which a vigorous despotism is in
itself the best mode of government for training the people in what is specifically wanting
to render them capable of a higher civilization« (XIX: 567). Sogar Sklaverei, obwohl der
auf Recht beruhenden staatlichen Ordnung völlig entgegengesetzt, ist laut Mill unter
gewissen Umständen als Mittel zur Befähigung zur Freiheit gerechtfertigt (vgl. XIX:
394/5). Mill weicht so von den von Kleingeld/Brown formulierten Zielen der Vertreter
eines moralischen Kosmopolitismus ab – »they aimed to indicate the fundamental equa-
lity of rank of all humans, which precluded slavery, colonial exploitation, feudal hierar-
chy, and tutelage of various sorts«24 –, doch werden moralische Gleichheit und gleiche
(negative) Freiheit in Mills Logik durch seine Ausführungen nicht grundsätzlich in Frage
gestellt, sondern ganz im Gegenteil überhaupt erst ermöglicht.

Selbst in Mills repräsentativer Demokratie findet das moralische Ideal keine politische
Entsprechung. Wie die Entwicklungsunterschiede zwischen den Staaten, so legitimieren
auch diejenigen zwischen den Individuen politische Ungleichheit und die Einschränkung
der positiven politischen Freiheit. Mill modifiziert die repräsentative Demokratie durch
die Einführung der personalisierten Verhältniswahl und des Pluralwahlrechts und be-
gründet dies mit der Gerechtigkeit. Sie verlangt für den zivilisierten Mensch das gleiche
Recht auf negative Freiheit zum Zweck der gleichen Möglichkeit zur Vervollkommnung.

23 Vgl. u. a. Georg Cavallar, Pax Kantiana. Systematisch-historische Untersuchung des Entwurfs
»Zum ewigen Frieden« (1795) von Immanuel Kant, Wien u. a. 1992, S. 225-234.

24 Kleingeld / Brown, »Cosmopolitanism«, aaO. (FN 1).

83 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 83

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


Die Verteilung politischer Macht dagegen ist für Mill keine Frage der Gerechtigkeit,
sondern der Zweckmäßigkeit. Die Freiheit lässt sich umfassend nur durch den höheren
Einfluss der schon Entwickelten garantieren; die Gerechtigkeit schlägt sich politisch nie-
der im gleichen Anspruch, an der Mitsprache in sozialen Angelegenheiten nicht gehindert
zu werden – nicht aber im Anspruch auf die gleiche Berücksichtigung der Stimme oder
gar auf die gleiche Teilhabe an der Macht:

»If it is asserted that all persons ought to be equal in every description of right recognised
by society, I answer, not until all are equal in worth as human beings. It is the fact, that
one person is not as good as another; and it is reversing all the rules of rational conduct,
to attempt to raise a political fabric on a supposition which is at variance with fact.«
(XIX: 323)

Der Wert einer politischen Ordnung erschöpft sich darin, den Menschen die Entwick-
lung zu ermöglichen, die Realisierung des moralischen Ideals ist Aufgabe der Individu-
en.25

Anders als Mill versucht Kant – v. a. in seinen Ausführungen Zum ewigen Frieden –,
mit der Ambivalenz umzugehen anstatt sie aufzulösen. Das Ideal ist Norm (nicht wie bei
Mill Ziel) für die politische Praxis, für die Kant nach einer praktikablen Lösung sucht:
»Die beste Regierungsform ist nicht die worinn es am beqvemsten ist zu leben (Eudä-
monie) sondern worinn dem Bürger sein Recht am meisten gesichert ist« (XXIII: 257).
Die Vermischung der theoretischen und praktischen Argumentationsebene Kants ist das
größte Problem der Interpretation der Friedensschrift. Die mangelnde Differenzierung
führt dazu, dass manche Interpreten Kant vor allem mit Blick auf den zweiten Definitiv-
artikel fälschlicherweise Inkonsistenzen unterstellt haben; denn, wenn man zwischen der
theoretischen Ebene und der Ebene der Vorschläge zur praktischen Umsetzung
trennt,26 stellen sich Fragen wie die nach »Völkerbund oder Weltrepublik?«27 überhaupt
nicht, weil es sich um gleichermaßen richtige Antworten auf unterschiedlichen Ebenen
handelt. Kants theoretisches Ideal ist, wie gezeigt, die Weltrepublik, seine praktischen
Vorschläge dagegen sind als Minimalforderung zu verstehen, als ›negatives Surrogat‹ des
Ideals im Sinne eines ersten Schritts aus dem unrechtmäßigen Zustand hin zum Frieden
– abgeleitet aus den Prinzipien des Rechts, angepasst an die politischen Umstände der
Zeit. Neben der allgemein-praktischen Vorgabe der Existenz verschiedener Staaten lau-

25 Für Mills Politikverständnis vgl. Höntzsch 2010, aaO. (FN 7), Kap. III.
26 Vgl. dazu Cavallar, Pax Kantiana, aaO. (FN 23), der eine transzendentalrechtlichen von einer

empirisch-pragmatischen Argumentationsebene unterscheidet (ebd., S. 159).
27 Otfried Höffe, »Völkerbund oder Weltrepublik?« in: ders. (Hg.), Immanuel Kant. Zum Ewi-

gen Frieden, Berlin 1995, S. 109-132; vgl. auch Thomas Carson, »Perpetual peace: What Kant
should have said«, in: Social Theory and Practice 14 (1988), S. 173-214; Gerhard Seel, »›Darin
aber wäre ein Widerspruch‹. Der zweite Definitivartikel zum ewigen Frieden neu gelesen« in:
Hariolf Oberer (Hg.), Kant. Analysen – Probleme – Kritik, Bd. III., Würzburg1997, S. 293-331;
vgl. dagegen Georg Geismann, »Kants Rechtslehre vom Weltfrieden« in: Zeitschrift für philo-
sophische Forschung 37 (1983), S. 363-388; Geismann interpretiert den Völkerbund als einen
ersten Schritt in einer »Abfolge von jeweils provisorischen und transitorischen Völkerrechts-
zuständen« (ebd., S. 384).

84 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 84

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


ten die konkreten Prämissen zu Kants Zeit: aufgeklärter Absolutismus nach innen, Be-
tonung der Souveränität nach außen und koloniale Machtausweitung. Kants zeitgenös-
sische Lösungsvorschläge lauten entsprechend: statt absolutistisch, republikanisch re-
gierte Monarchien, statt zwischenstaatlicher Kriege ein Völkerbund souveräner Staaten
und statt unrechtmäßiger Inbesitznahme in Form des Kolonialismus ein auf Respekt
gründendes Besuchsrecht. Diese praktischen Vorschläge sind aufgrund der gewandelten
Umstände nicht mehr zeitgemäß – so scheint auch die Frage nach ihrer aktuellen An-
wendbarkeit, wie sie etwa Kleingeld hinsichtlich des Besuchrechts stellt, wenig sinn-
voll.28

Kants Idee muss so verstanden nicht reformuliert werden,29 vielmehr sind die rechts-
philosophischen Prinzipien nach wie vor anschlussfähig, sie sind allerdings auf die je-
weiligen Umstände anzuwenden. Eine allgemeine Grundlage hierfür lässt sich aus Kants
Ausführungen gewinnen; ich habe an anderer Stelle folgende Interpretation vorgeschla-
gen:30 Lässt man die zeitgenössischen Rücksichtnahmen außer Acht, bleibt als allgemein-
praktische Vorgabe die theoretisch relevante Prämisse der Existenz rechtlich verfasster
Staaten. Die ›reine Theorie‹ (Weltrepublik mit Zwangsgewalt) wird durch eine empiri-
sche Tatsache (Staatenpluralität) von theoretisch-rechtsphilosophischer Relevanz (recht-
liche Verfasstheit der Staaten) für die Praxis (Bund ohne Zwangsgewalt, dessen Ver-
bindlichkeit jedoch durch die freiwillige Unterwerfung unter einen vernunftrechtlichen
Zwang stetig zunehmen soll und im Sinne eines point of no return letztlich der Aufhebung
der äußeren Souveränität gleichkäme) modifiziert. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit
dreier Ebenen des Rechts. In Abgrenzung zu Kants Modifikation durch zeitgenössische
Realitäten kann die Modifikation durch die rechtsphilosophisch relevante Prämisse der
Staatenvielfalt als ›praktikable Theorie‹ bezeichnet werden, insofern sie von der konkre-
ten Praxis abstrahierend selbst als regulative Idee für die je unterschiedlichen Materiali-
sierungen in der Praxis fungiert. Die praktikable Theorie benennt die größtmögliche
Annäherung an das Ideal in der Praxis: für das Staatsrecht die repräsentative Demokratie
(als größtmögliche Annäherung an die reine Republik), für das Völkerrecht die »Repu-
blik freier verbündeter Völker« (VI: 34 Anm.) (als größtmögliche Annäherung an das
Ideal der Weltrepublik) und für das Weltbürgerrecht ein dem Staats- und Völkerrecht
komplementäres positives Bürgerrecht aller Völker und Menschen in der ›Republik freier
verbündeter Völker‹ (als größtmögliche Annäherung an das positive Welt(staats)bürger-
recht).

28 Vgl. Kleingeld, »Kants politischer Kosmopolitismus«, aaO. (FN 20), S. 337-342; für das Be-
suchsrecht als negatives Surrogat des Weltbürgerrechts vgl. Cheneval, Philosophie in weltbür-
gerlicher Bedeutung, aaO. (FN 10), S. 612; Jörg Paul Müller, »Das Weltbürgerrecht (§ 62) und
Beschluß« in: Otfried Höffe (Hg.), Immanuel Kant. Metaphysische Anfangsgründe der Rechts-
lehre, Berlin 1999, S. 258.

29 Vgl. Jürgen Habermas, »Kants Idee des ewigen Friedens – aus dem historischen Abstand von
zweihundert Jahren« in: Matthias Lutz-Bachmann / James Bohman (Hg.), Frieden durch Recht.
Kants Friedensidee und das Problem einer neuen Weltordnung, Frankfurt/M. 1996, S. 7-24.

30 Vgl. Frauke Höntzsch, Europa auf dem Weg ‚Zum ewigen Frieden’? Kants Friedensschrift und
die Wirklichkeit der Europäischen Union, München 2007.

85 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 85

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


Im Umgang mit der Ambivalenz des neuzeitlichen Kosmopolitismus liegt der größte
Unterschied in der Argumentationsstruktur zwischen Kant und Mill. Während die Uni-
versalität in der politischen Umsetzung bei Mill durch den Entwicklungsgedanken ge-
brochen ist und die Ambivalenz zwischen moralischem Ideal und politischer Wirklich-
keit in Folge seiner Unentschiedenheit hinsichtlich der Möglichkeit der vollständigen
Entwicklung unaufgelöst bleibt, erkennt Kant die Ambivalenz an und zieht die Konse-
quenz aus ihr, indem er die Vernunftidee als unerreichbares theoretisches Ideal klar von
der politischen Praxis trennt und sie, indem er sie für die politische Praxis modifiziert,
so umfassend wie möglich erhält.

3. Idealistischer vs. realistischer Kosmopolitismus

Der Vergleich zwischen Mill und Kant zeigt, dass der neuzeitliche moralische Kosmo-
politismus trotz aller Unterschiede eine einheitliche Argumentationsstruktur aufweist.
Die neuzeitliche Kosmopolis ist anders als das antike Vorbild kein metaphysische Kon-
strukt, kein Ausdruck kosmischer Vernunft, sie ist ein in der (höheren) Natur des Men-
schen angelegtes, innerweltliches Ideal, das durch die Koppelung an ein menschliches
Potential zur Möglichkeit wird, sich aber aufgrund der zweiten Seite der menschlichen
Natur (egal ob diese als individuelle, egoistische oder triebhafte Natur verstanden wird)
vorerst nicht bzw. nicht vollständig realisieren lässt. Die anthropologische Begründung
führt zu einer den neuzeitlichen Kosmopolitismus prägenden Ambivalenz zwischen
moralischem Ideal und politischer Wirklichkeit, die zugleich die Politisierung des mo-
ralischen Kosmopolitismus zur Folge hat. Dem moralischen Ideal steht die Notwendig-
keit des Umgangs mit der dem Ideal entgegengesetzten individuellen Natur des Men-
schen gegenüber, sprich die Notwendigkeit der politischen Gewährleistung von Gleich-
heit und Freiheit als Grundlage des kosmopolitischen Ideals.

Die hier vertretene These wird auch durch die eingangs erwähnte dritte, naturrechtli-
che Traditionslinie bestätigt, wie (in aller Kürze) das Beispiel Lockes zeigen soll. Locke
begründet die natürliche Gleichheit und Freiheit als Grundlage der moralischen Ge-
meinschaft aller Menschen vordergründig durch ihre Eigenschaft als Geschöpfe Gottes,
letztlich jedoch durch die Vernunft bzw. das vernünftige Gesetz der Natur, »by which
Law, common to them all, he and all the rest of Mankind are one Community, make up
one Society distinct from all Creatures.« (§ 128). Der Entwicklungsgedanke spielt in Lo-
ckes politischer Philosophie keine Rolle, weshalb er aus der auf der anthropologischen
Begründung basierenden Ambivalenz eine andere Konsequenz zieht als Mill oder Kant.
Die Menschen gehören von Natur und durch die vernünftige Einsicht in das Naturgesetz
einer universellen Gemeinschaft an, doch ihre Schlechtigkeit macht, weil sie deren Vor-
aussetzungen gefährdet, in der politischen Praxis dauerhaft und alternativlos kleinteilige
Zusammenschlüsse nötig: »And were it not for the corruption, and vitiousness of dege-
nerate Men, there would be no need of any other; no necessity that Men should seperate
from this great and natural Community, and by positive agreements combine into smaller
and divided associations« (§ 128). Die universelle Gemeinschaft ist für Locke als Erfül-

86 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 86

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


lung des Naturgesetzes moralisches Ideal und Norm für die politische Praxis (die klei-
neren Zusammenschlüsse sind legitim, »because it injures not the Freedom of the rest«
(§ 95)), aber um Gleichheit und Freiheit zu garantieren, müssen sich die Menschen in der
politischen Wirklichkeit von der natürlichen Gemeinschaft ›trennen‹ – und hier wird
deutlich, dass auch Locke die universelle Gemeinschaft nicht ergänzend denkt.

Der eigentliche Unterschied zwischen den genannten Traditionslinien liegt im Um-
gang mit der Ambivalenz oder anders: in der Frage, in welcher Form und in welchem
Ausmaß das kosmopolitische Ideal (bzw. moralische Gleichheit und Freiheit) in der po-
litischen Praxis umsetzbar ist. Nur Kant formuliert eine praktische Alternative zum
Weltstaat, bei Mill wird die moralische Universalität auf politischer Ebene durch die
Entwicklungsunterschiede (bis auf weiteres) gebrochen, Locke geht über die Einschät-
zung, dass die Grundsätze der universellen Moral aufgrund der Schlechtigkeit des Men-
schen von vornherein nur durch partikulare Gemeinschaften umsetzbar sind, nicht hi-
naus. Anhand des Umgangs mit der Ambivalenz lässt sich ein realistischer Kosmopoli-
tismus, für den das moralische Ideal zwar Norm, aber nicht umsetzbar ist, von einem
idealistischen Kosmopolitismus, der die Politik dem Ideal unterordnet und auf seine Er-
füllung zumindest hofft, unterscheiden, wobei Kants Position als realistischer Idealismus
zu bezeichnen wäre, insofern er von der dauerhaft widerstrebenden Triebnatur Einzelner
ausgehend das Ideal für die Praxis modifiziert und so als einziger eine Antwort auf die
dem neuzeitlichen Kosmopolitismus innewohnende Ambivalenz gibt.

Zusammenfassung

Der Beitrag weist nach, dass sämtliche Varianten des neuzeitlichen moralischen Kosmo-
politismus (egal ob naturrechtlicher, kantischer oder utilitaristischer Prägung) aufgrund
der sie einenden anthropologischen Begründung durch eine Ambivalenz zwischen mo-
ralischem Ideal und politischer Wirklichkeit gekennzeichnet sind. In Folge der Begrün-
dung durch ein den Menschen gemeinsames moralisches Potential wird die Kosmopolis
zur politischen Alternative, die jedoch angesichts der individuellen Triebnatur notwen-
dig scheitern muss. Der Unterschied zwischen den verschiedenen Spielarten des neu-
zeitlichen moralischen Kosmopolitismus, die hier anhand der Ansätze von J. St. Mill und
Kant exemplarisch behandelt werden, liegt in erster Linie im Umgang mit dieser Ambi-
valenz.

Summary

This essay assumes that all versions of modern moral cosmopolitism (whether it be right-
based, obligation-based or utilitarian) are characterized by an ambivalence between
moral ideal and political reality. This ambivalence is due to the justification of the cos-
mopolis based on human nature. By justifying cosmopolis by the moral potential of
human beings, cosmopolis appears to be a political alternative which however necessarily
fails due to the selfish desires of individual man. The versions of modern moral cos-

87 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 87

ZfP 58. Jg. 1/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73


mopolitism, which are here exemplified by the approaches of J. St. Mill and Kant, mainly
differ with respect to addressing this ambivalence.

 
Frauke Höntzsch, Moral ideal and political reality. The ambivalence of modern moral
cosmopolitism exemplified by the approaches of J. St. Mill and Kant.

88 Frauke Höntzsch · Moralisches Ideal und politische Wirklichkeit 88

Wahlen in Deutschland

Zwischen Langeweile und Extremen: 
Die Bundestagswahl 2009
Von Hans Rattinger, Sigrid Roßteutscher, 

Rüdiger Schmitt-Beck, Bernhard Weßels, 

Ina Bieber, Jan Eric Blumenstiel, Evelyn 

Bytzek, Thorsten Faas, Sascha Huber, Mona 

Krewel, Jürgen Maier, Tatjana Rudi, Philipp 

Scherer, Markus Steinbrecher, Aiko Wagner 

und Ansgar Wolsing

2011, Band 1, 300 S., brosch., 19,90 €

ISBN 978-3-8329-5889-3

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder 

versandkostenfrei unter    www.nomos-shop.de

Trotz langweiligen Wahlkampfs und eines erwarteten Ergebnisses war die 

Bundestagswahl 2009 eine Wahl der Extreme. Politikwissenschaftlich fun-

diert und verständlich geschrieben bietet der Band eine klare Analyse und 

erklärt, warum die Wahlbeteiligung gering war, welche Bürger strategisch 

wählten und wie Angela Merkel und das TV-Duell die Wahl beeinfl ussten.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:26:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-1-73

