
Sylvia Karl

Präsenz der Abwesenheit: Gewaltsames Verschwindenlas-
sen und die Liminalität von Transitional Justice in Mexiko

Gewaltsames Verschwindenlassen ist eine in zahlreichen Staaten durchgeführte
Methode staatsterroristischer Praxis. Die sozialen Auswirkungen der geheimen
Verschleppung von Menschen zeigen sich insbesondere in der für die Angehörigen
der Verschwundenen problematischen Ungewissheit über den Verbleib der will-
kürlich Verhafteten. Der Beitrag beschäftigt sich mit diesem Verbrechen gegen die
Menschlichkeit anhand empirischer Forschung zum »Schmutzigen Krieg« der
1960er und 1970er Jahre in Mexiko und fragt nach den Bedingungen eines poten-
ziell gelingenden Transitional-Justice-Prozesses aus der Perspektive der Opfer. Es
soll gezeigt werden, wie die Liminalität der Angehörigen der Verschwundenen mit
dem Transitional-Justice-Prozess in Verbindung gesetzt werden kann. Dabei wird
argumentiert, dass sich in diesen Aufarbeitungsprozessen aus der Perspektive der
Angehörigen Konflikte entwickeln, die sich aus den Aneignungen globaler Normen
in lokalen machtpolitischen Kontexten ergeben und so Transitional Frictions (Hin-
ton 2010) verursachen, welche die Liminalität von Transitional Justice charakte-
risieren. Zudem trägt gewaltsames Verschwindenlassen im aktuellen »Krieg gegen
Drogen« zur Fortführung der Liminalität von Transitional Justice in Mexiko bei.

Keywords: Mexiko, »Schmutziger Krieg«, Transitional Justice, gewaltsames Verschwindenlas-
sen, »Drogenkrieg«

Einleitung

»Im September 1974, es war frühmorgens, kamen Soldaten in das Dorf. Sie
befahlen, dass wir uns alle am Dorfplatz versammeln sollten. Sie hatten Na-
menslisten dabei. Kurz davor waren wir aus unserem Dorf geflüchtet, das
weiter oben in den Bergen liegt, weil das Militär uns aus der Luft bombardierte.
Und dann kamen die Soldaten auch hierher. Mein Sohn stand auf dieser Na-
mensliste, ich weiß nicht warum. Sie nahmen ihn einfach mit, gemeinsam mit
anderen Männern aus dem Dorf. Überall habe ich ihn seither gesucht, aber bis
heute keine Antwort über seinen Verbleib erhalten. Meinem Enkel haben sie

1.

Zeitschrift für Friedens- und Konfliktforschung 4. Jg. (2015), Heft 2, S. 225 – 261 225

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


den Vater genommen und mir meinen Sohn« (Interview der Autorin mit Ro-
mana Bello, Mutter eines Verschwundenen, 20.8.2010, Atoyac/Mexiko).1

Dieser Fall der Verschleppung eines politischen Oppositionellen durch staatliche
Akteure in Mexiko und die darauffolgende Geheimhaltung seines Verbleibs ist pa-
radigmatisch für viele Fälle des gewaltsamen Verschwindenlassens von Menschen.
Die Arbeitsgruppe über gewaltsames und unfreiwilliges Verschwindenlassen der
Vereinten Nationen (VN) registrierte im Jahr 2014 in 88 Staaten 43.250 derartiger
Fälle (OHCHR 2014). Wie viele verschleppte und verschwundene Menschen es
weltweit tatsächlich gibt, ist unklar, hat doch die Dunkelziffer auch mit dem Cha-
rakteristikum dieser Praxis zu tun: Die Geheimhaltung und Unsichtbarkeit der Tat
und die Straflosigkeit der TäterInnen. Der folgende Beitrag2 wirft einen Blick auf
die Praxis des Verschwindenlassens und die Aufarbeitung dieses Verbrechens an-
hand des Fallbeispiels des »Schmutzigen Krieges« in Mexiko (1968-1982).3 Ich
gehe dabei Fragen nach, die einerseits auf einer lokalen Ebene und andererseits auf
einer nationalen und transnationalen Ebene angesiedelt sind: Wie entwickelte sich
der »Schmutzige Krieg« in Mexiko? Welche Auswirkungen hat das Verschwin-
denlassen von Menschen auf deren soziales Umfeld? Welche Praktiken und Dis-
kurse bilden Opfer nach der Verschleppung von Familienangehörigen heraus? Wie

1 Es handelt sich um ein Interview der Autorin, mit eigener Übersetzung aus dem Spanischen. Der
Beitrag basiert auf empirischer Forschung einer multi-sited ethnography in Mexiko. Diese umfasste
die Aufzeichnung von 43 testimonios in zwölf Dörfern des Bezirkes Atoyac de Alvarez (Bundes-
staat Guerrero) – mit Angehörigen von Verschwundenen, Folteropfern, ehemaligen Angehörigen
wie auch SympathisantInnen der Guerillabewegung Partei der Armen –, teilnehmende Beobach-
tungen bei Treffen und Protestveranstaltungen von Angehörigen in Atoyac und Mexiko-Stadt, Ex-
perteninterviews sowie Archiv- und Dokumentenanalysen.

2 Ich danke den anonymen GutachterInnen der Zeitschrift für Friedens- und Konfliktforschung für die
wertvollen und konstruktiven Kommentare zu früheren Versionen dieses Artikels.

3 Der Anfang und das Ende des »Schmutzigen Krieges« variieren je nach Perspektive. So wurde der
offizielle Zeitraum, der die drei Präsidentschaftsperioden von Gustavo Díaz Ordaz, Luis Echeverría
und López Portillo der Partei der Institutionalisierten Revolution (PRI) umfasst und die Zeit der
größten Repression gegenüber politischen GegnerInnen beschreibt, von der staatlichen Untersu-
chungskommission La Fiscalía Especial para Movimientos Sociales y Políticos del Pasado (FE-
MOSPP) auf 1968-1982 gelegt. Das Massaker von Tlatelolco im Jahr 1968 wurde als historischer
Beginn des »Schmutzigen Krieges« definiert. Es gab jedoch auch schon vor 1968 politische Re-
pression in einzelnen Regionen Mexikos. Auch das Ende des Krieges ist für viele nicht auf das Jahr
1982 zu legen, ist doch eine Kontinuität staatlicher Repression gegenüber vielen politischen Oppo-
sitionsbewegungen auch nach diesem Jahr festzustellen (vgl. Castellanos 2007; Montemayor 2010).
Zudem erstreckte sich die Regierungszeit der PRI auf 71 Jahre, von 1929 bis 2000, in denen zahl-
reiche Menschenrechtsverletzungen registriert wurden, welche seit dem Jahr 2012, in dem die PRI
wieder an die Macht kam, fortbestehen. Die zwölfjährige Transitions-Regierung der Partei der Na-
tionalen Aktion (PAN) von 2000-2012 übte ebenso Repression gegen viele politische Oppositionelle
aus (vgl. Barrera Hernández/Sarmiento 2006; Montemayor 2010).

Aufsätze

226

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


konstituierte sich der Transitional-Justice-Prozess in Mexiko? Was sind die Bedin-
gungen eines potenziell gelingenden Transitional-Justice-Prozesses aus der Per-
spektive der Opfer? Und wie kann die Liminalität der Angehörigen der Verschwun-
denen mit dem Transitional-Justice-Prozess in Verbindung gesetzt werden?

Für diese Ethnographie der politischen Gewalt habe ich vor allem mit den Opfern
– den Angehörigen von Verschwundenen, den zurückgekehrten kurzfristig Ver-
schwundenen und den Folteropfern – gearbeitet und deren Erfahrungen, Perspek-
tiven, politische Praktiken und Forderungen beleuchtet. Dieser ethnographische
Zugang zu politischer Gewalt zeigt die lokale Erfahrungswelt der Betroffenen, be-
schränkt die Analyse jedoch nicht auf die lokale Mikroebene eines Dorfes oder einer
Region, sondern verknüpft nationale und globale historische und politische Prozesse
mit der lokalen Mikroebene. Die Forschung zu diesem Thema ist also auch eine
Ethnographie globaler Verbindungen (vgl. Tsing 2005). So wird deutlich, wie der
globale Konflikt des Kalten Krieges und die Doktrinen der nationalen Sicherheit
Auswirkungen auf Menschen in lokalen Kontexten, wie etwa der zu Beginn er-
wähnten Kleinbäuerin Romana Bello, haben.

Es sollen zwei Argumente zur Diskussion gestellt werden, die aus der empirischen
Forschung in Mexiko entwickelt wurden:

1.) Es lässt sich eine Verbindung zwischen der Praxis des Verschwindenlassens,
der Ritualtheorie von Übergangsriten und Transitional-Justice4-Prozessen herstel-
len. Aus den zahlreichen Definitionen von Transitional Justice folgt dieser Beitrag
dem Ansatz von Rosalind Shaw und Lars Waldorf, die davon ausgehen, dass globale
Normen und Mechanismen der Aufarbeitung von Massengewalt stets an lokale
Perspektiven von Gerechtigkeit angepasst und auch dahingehend analysiert werden
müssen, wie globale Diskurse und Instrumente in lokalen Räumen transformiert
werden (vgl. Shaw/Waldorf 2010). Ausgehend von der Perspektive der Angehöri-
gen von Verschwundenen und unter Anwendung eines ritualtheoretischen Ansatzes
wird gefragt, wie eine Verbindung der Liminalität der Angehörigen von Ver-
schwundenen mit dem Transitional-Justice-Prozess hergestellt werden kann. Diese
Verbindung soll gezogen werden, um zu zeigen, dass die Wahrnehmung der Opfer
Aufschluss über einen potenziellen Erfolg implementierter Transitional-Justice-
Mechanismen oder ein Scheitern des Transitional-Justice-Prozesses geben kann.

Hier soll der ritualtheoretische Ansatz der Übergangsriten (rites de passages) von
Arnold van Gennep (1909) und Victor Turner (1967; 1969) – das Drei-Phasen-

4 Für eine Diskussion zu Entwicklung, Konzepten, Theorien und Fallbeispielen von Transitional
Justice siehe Teitel (2003); Orentlicher (2007); Shaw/Waldorf (2010); Buckley-Zistel et al. (2014);
Oettler (2014).

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 227

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Modell der Separation, Liminalität und Integration – genutzt werden, um diese
Verbindung zu zeigen. Den Schwellenzustand der Liminalität in Übergangsriten
definiert Victor Turner als den Zustand eines Betwixt and Between, eines ambiva-
lenten Dazwischen, in dem Menschen den vorherigen sozialen Status verlieren und
noch keinen neuen sozialen Status erlangt haben (vgl. Turner 1967). Transitional
Justice als globales Instrumentarium mit dem Anspruch einer friedvollen Neuord-
nung einer Gesellschaft – des Strebens nach einem neuen sozialen und politischen
Status – nach einem gewaltvollen Konflikt kann demnach mit Übergangsriten be-
trachtet werden. Im Unterschied zu den Übergangsriten bei Turner und van Gennep,
die stets zu einem erfolgreichen Abschluss kommen, liegt der Fokus beim Ver-
schwindenlassen und bei Transitional-Justice-Prozessen auf der liminalen Phase,
die aus verschiedenen Gründen in keine abschließende integrative Phase übergeht.
Die Verbindung zwischen Verschwindenlassen und Transitional Justice wird im
Folgenden daher als der Versuch eines Übergangsrituals gedacht.

2.) Ich argumentiere, dass sich in diesen Aufarbeitungsprozessen aus der Per-
spektive der Opfer Transitional Frictions (Hinton 2010) entwickeln, die aus der
vieldiskutierten Diskrepanz zwischen globalen Normen von Transitional Justice
und den lokalen Aneignungen in machtpolitischen Kontexten entstehen. Alexander
Laban Hinton folgend ist die Verbindung zwischen Gerechtigkeit und Lokalität
meist eine der Friktionen. Friktionen entstehen aus »the dynamic intersection of a
varying combination of local, regional, national, transnational, and global processes
in particular contexts« (Hinton 2010: 2). Die Liminalität von Transitional Justice
zeichnet sich durch diese Friktionen, Krisen und Konflikte in Transitional-Justice-
Prozessen aus, die eine den lokalen Bedürfnissen entsprechende friedvolle Neu-
ordnung der Gesellschaft behindern. Transitional Frictions, so meine These, können
zu einer symbolischen Re-Dehumanisierung der Angehörigen führen.

Angehörige von Verschwundenen spielen weltweit eine zentrale Rolle in vielen
Transitional-Justice-Prozessen, wenn es um die Einforderung von Wahrheit, Ge-
rechtigkeit, Erinnerung und Wiedergutmachung geht. Ist es doch ihr Kampf um
Rehumanisierung (Karl 2014), der Dehumanisierungsprozesse durch politische
Praxis symbolisch rückgängig machen soll. Während viele der zuvor genannten
Arbeiten, die sich mit Verschwundenen in unterschiedlichen staatlichen Kontexten
beschäftigen, vor allem die öffentlich sichtbaren Angehörigen von Verschwunde-
nen beschreiben und ein relativ homogenes Opferbild zeichnen, möchte der folgen-
de Beitrag auch die Heterogenität der Angehörigen von Verschwundenen betonen.
Das Fallbeispiel Mexiko soll zudem zeigen, dass es Kontinuitäten staatsterroristi-
scher Praktiken des »Schmutzigen Krieges« der 1960er und 1970er Jahre im aktu-
ellen Konflikt des »Krieges gegen Drogen« gibt, die sich in einem verstärkten Auf-

Aufsätze

228

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


treten von Fällen des gewaltsamen Verschwindenlassens durch staatliche Akteure
zeigen. Bevor diese Argumente näher diskutiert werden, sollen zunächst einige all-
gemeine Aspekte zum Verbrechen des gewaltsamen Verschwindenlassens genannt
werden.

Gewaltsames Verschwindenlassen als staatsterroristische Praxis

Die staatsterroristische Praxis des Verschwindenlassens, die laut Definition der VN-
Konvention gegen Verschwindenlassen5 immer in Beteiligung oder unter Duldung
staatlicher Akteure durchgeführt wird, zeigt ein Charakteristikum des Missbrauchs
staatlicher Macht: Illegitime Gewalt und der Ausnahmezustand werden zu legitimen
Mitteln staatlicher Gewalt, um Menschen zu kontrollieren. Der Einsatz staatsterro-
ristischer Methoden, wie Folter, willkürliche Verhaftungen, extralegale Hinrich-
tungen oder das Verschwindenlassen, ist politische Gewalt an Oppositionellen, die
auch Angst und Terror in deren sozialem Umfeld schürt. Politische Oppositionelle
werden im öffentlichen Diskurs zu legitim Verfolgbaren konstruiert, einhergehend
mit weitgehender Straflosigkeit für die TäterInnen. Die »politische Hexenjagd«
(Bergesen 2008 [1984]) gegen Andersdenkende und -handelnde ist so in vielen
Staaten zentrales politisches Ritual für den Erhalt staatlicher Macht und des staat-
lichen Gewaltmonopols (vgl. Sluka 2000). Politische Rituale können nach Marc
Abélès definiert werden als all jene Praktiken und Diskurse staatlicher Akteure, die
der Konstruktion, Sicherung und Legitimierung von Macht dienen (Abélès 1988).

Die zu Beginn erwähnten Zahlen von Verschwundenen und die Verbreitungsge-
biete dieser Praxis zeigen, dass dieses Verbrechen keineswegs nur in der Vergan-
genheit ausgeführt wurde und sich auch nicht auf die bekannteren Fälle aus latein-
amerikanischen Militärdiktaturen beschränkt. Seit Beginn der systematischen An-
wendung dieser Methode, die mit dem nationalsozialistischen Nacht-und-Nebel-
Erlass von 1941 (vgl. Gruchmann 1981; Konieczny 1993) einen Anfang nahm und
durch darauffolgende transnationale Militärkooperationen in unterschiedlichen
regionalen Kontexten eingesetzt wurde, ist Verschwindenlassen eine Praxis

2.

5 Laut dem Internationalen Übereinkommen zum Schutz aller Personen vor dem Verschwindenlassen
der Vereinten Nationen von 2006 ist die Definition von Verschwindenlassen: »Im Sinne dieses
Übereinkommens bedeutet ›Verschwindenlassen‹ die Festnahme, den Entzug der Freiheit, die Ent-
führung oder jede andere Form der Freiheitsberaubung durch Bedienstete des Staates oder durch
Personen oder Personengruppen, die mit Ermächtigung, Unterstützung oder Duldung des Staates
handeln, gefolgt von der Weigerung, diese Freiheitsberaubung anzuerkennen, oder der Verschleie-
rung des Schicksals oder des Verbleibs der verschwundenen Person, wodurch sie dem Schutz des
Gesetzes entzogen wird« (Art. 2). Für die Entwicklungsgeschichte der VN-Konvention gegen das
Verschwindenlassen siehe Scovazzi/Citroni (2007).

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 229

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


staatlicher und parastaatlicher Akteure, die schwerwiegende Auswirkungen beson-
ders auf die Familienangehörigen hat (vgl. Scovazzi/Citroni 2010; Robben 2005;
McCrory 2007). Die Folgen zeigen sich vor allem in einer Ungewissheit darüber,
ob der/die verschwundene Verwandte tot oder lebendig ist. Die Auswirkungen auf
das soziale Umfeld der Verschleppten erhielt auch Einzug in die völkerrechtliche
Definition von Opfern in der VN-Konvention gegen das erzwungene Verschwin-
denlassen von Personen (2006), in der festgelegt wurde, dass die Kategorie »Opfer«
nicht nur die Betroffenen selbst umfasst, sondern auch alle Angehörigen oder andere
dadurch geschädigte Personen.6

Die Angehörigen sind es auch, die maßgeblich für die Sichtbarmachung dieser
Praxis verantwortlich sind. So etwa, indem sie bei internationalen Organisationen
wie der zuvor genannten VN-Arbeitsgruppe Fälle von Verschwundenen einreichen,
die Proteste in den jeweiligen lokalen Kontexten, aber auch auf transnationaler Eben
durchführen, und so die staatliche Logik der Verheimlichung jedweder Informatio-
nen über die Verschleppung durchbrechen. Eine Aussage einer mexikanischen An-
gehörigen weist auf die Bedeutung dieser politischen Praxis hin, wenn sie vermutet:
»Wenn es keine Organisation wie die unsrige geben würde, wer weiß, vielleicht
wüsste dann niemand etwas über die Verschwundenen!« (Doña Angelica 2009).7
Die Rechtsanwältin Luisa Pérez vom VN-Hochkommissariat für Menschenrechte
in Mexiko-Stadt betont ebenso die Bedeutung der Angehörigen: »Ohne Angehörige
keine Verschwundenen«.8 Obgleich diese Aussagen für den mexikanischen Kon-
text getätigt wurden, wird bei einer Analyse der wissenschaftlichen Forschung zum
Thema des gewaltsamen Verschwindenlassens deutlich, dass es in allen regionalen
Kontexten zuallererst die Angehörigen sind, welche die Öffentlichkeit auf die Exis-
tenz dieses Verbrechens aufmerksam machen. Dies wird beispielsweise in For-
schungen zu Verschwundenen in Marokko (vgl. Slyomovics 2003), Zypern (Kov-
ras/Loizides 2009; Sant Cassia 2007), Nepal (Robins 2011), der Türkei und Tsche-
tschenien (Chevalier-Watts 2010) oder im lateinamerikanischen Kontext (Rozema
2011; Robben 2005; Gómez-Barris 2009; Afflito/Jesilow 2007) deutlich.

Im Folgenden wird der historische und politische Kontext des »Schmutzigen
Krieges« in Mexiko skizziert, der den Rahmen für die Praxis des Verschwinden-
lassens bildete. Zur Klärung der Begrifflichkeiten muss angemerkt werden, dass der
Terminus »Schmutziger Krieg« in Mexiko nicht nur für die Gewalt der Vergan-

6 VN-Konvention gegen das erzwungene Verschwindenlassen von Personen: »Im Sinne dieses Über-
einkommens bezeichnet ›Opfer‹ die verschwundene Person sowie jede natürliche Person, die als
unmittelbare Folge eines Verschwindenlassens geschädigt worden ist« (Art. 24, 1).

7 Interview der Autorin mit Doña Angelica, 15.9.2009, Mexiko-Stadt.
8 Gespräch der Autorin mit Luisa Pérez, 29.8.2009, Mexiko-Stadt.

Aufsätze

230

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


genheit angewandt, sondern seit 2006 zunehmend auch im Kontext politischer
Kampagnen verwendet wird. Der Terminus »Schmutziger Krieg« dient dabei oft
zur Diffamierung politischer GegnerInnen. In Mexiko lehnen zudem einige Ange-
hörige von Verschwundenen und verschiedene ForscherInnen den Begriff »Schmut-
ziger Krieg« zur Bezeichnung des Konfliktes der Vergangenheit ab, da dieser eine
Auseinandersetzung zwischen zwei bewaffneten Kriegsparteien suggeriere und
staatsterroristische Praktiken verschleiere. Vielmehr fordern diese KritikerInnen,
dass der Terminus »Staatsterrorismus« verwendet werden sollte, wenn von diesem
Konflikt die Rede ist (vgl. Rangel Lozano 2011). Im Kontext dieses Beitrages soll
der Begriff dennoch beibehalten werden, da »Schmutziger Krieg« die verbreitetste
Bezeichnung sowohl von Angehörigen der Verschwundenen als auch von Men-
schenrechtsorganisationen ist. Ich spreche von »Schmutzigem Krieg« wenn es nicht
nur einzelne Fälle des Verschwindenlassens von Menschen durch staatliche Instan-
zen gibt, sondern es sich um den systematischen Einsatz staatsterroristischer Me-
thoden, wie Folter, willkürliche Verhaftungen, extralegale Hinrichtungen und ge-
waltsames Verschwindenlassen, gegen politische Oppositionsbewegungen in den
1960er und 1970er Jahren handelt.

Verschwindenlassen im »Schmutzigen Krieg« Mexikos

Das eingangs erwähnte Zitat von Romana Bello, einer mestizischen Kleinbäuerin
aus einem Dorf in den Bergen von Atoyac des Bundesstaates Guerrero im südlichen
Mexiko, ist ein Fragment einer Erzählung aus dem Jahr 2010. Im Beisein ihres
Enkels, dem Sohn des entführten Mannes, erzählte sie die sozialen und politischen
Entwicklungen, die zur Verschleppung ihres Sohnes durch das Militär führten. Die-
se Art der Narrative sind geprägt von einem Davor und Danach, von einem Bruch
zwischen einer, zwar von sozialen Konflikten und struktureller Gewalt geprägten,
aber dennoch friedlichen Zeit vor der Militarisierung der Region und einer Zeit, die
ab der staatlichen Verfolgung der bewaffneten kleinbäuerlich geprägten Partei der
Armen begann und mit der Verschleppung von Mitgliedern und SympathisantInnen
dieser Guerrillabewegung zur Gründung von Angehörigenorganisationen führte,
welche die Aufklärung über den Verbleib ihrer Verwandten forderten. Erinnerungen
wie jene von Romana Bello prägen bis heute das soziale Gedächtnis (vgl. Climo/
Catell 2002; Fentress/Wickham 1992) vieler Kleinbauern und Kleinbäuerinnen in
dieser Region. Diese Narrative standen im Zentrum meiner Forschung zur Aufar-
beitung des »Schmutzigen Krieges«, des guerrasucia, der 1960er und 1970er Jahre
in Mexiko.

3.

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 231

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Der mexikanische »Schmutzige Krieg« ist einer jener in der Weltöffentlichkeit
unsichtbaren und wenig beachteten Konflikte. Der Bezirk Atoyac de Alvarez im
Bundesstaat Guerrero war die am meisten von der Praxis des Verschwindenlassens
betroffene Region, hat sich doch dort die bewaffnete Bewegung der Partei der Ar-
men gegründet (vgl. Bartra 2000 [1996]; Montemayer 2007). Ebenso wie in anderen
lateinamerikanischen Ländern kann man in Mexiko von postkolonialen Machtver-
hältnissen sprechen, in denen strukturelle Gewalt (vgl. Galtung 1975) besonders in
Form von sozialer Ungleichheit und einem ausgeprägten internen Rassismus, der
seine Wurzeln in der spanischen Kolonialzeit hat, Ausdruck findet. Diese episte-
mische Gewalt (vgl. Spivak 1988; Brunner 2011) in postkolonialen Kontexten zeigt
sich in einer Hierarchisierung zwischen den dominanten urbanen Machtzentren, die
europäische Werte und evolutionistische Denkmuster von »Zivilisation« und »Fort-
schritt« übernahmen, und den marginalisierten ruralen Regionen. Eine derartige
Dichotomisierung bedeutet die Exklusion vornehmlich indigener und mestizischer
Kleinbauern und -bäuerinnen in ökonomischer, politischer und sozialer Hinsicht.
Der mexikanische Anthropologe Bonfil Batalla (1987) prägte in diesem Zusam-
menhang die Dichotomie zwischen dem profunden Mexiko (México Profundo) der
ruralen und indigenen Bevölkerung und des imaginierten Mexiko (México Imagi-
nario) der okzidentalisierten, politischen und ökonomischen Eliten.

Diese sozio-kulturelle Abwertung war stets Legitimation für die Marginalisierung
und Ausbeutung der Kleinbauern und -bäuerinnen durch feudale Besitzverhältnisse
und willkürliche direkte Gewalt lokaler Machteliten – der Kaziken9 (vgl. Knight/
Pansters 2005; Roniger 1987) und staatlicher Akteure. Seit der Kolonialzeit waren
diese Bedingungen Ursache für zahlreiche Aufstände und Widerstandsbewegungen
der subalternen Bevölkerungsgruppen (vgl. Katz 1990). So auch im sogenannten
»Schmutzigen Krieg« ab den 1960er Jahren, in denen sich marginalisierte Klein-
bauern und -bäuerinnen, aber auch diverse Gruppen in den Städten zu bewaffneten
Gruppen zusammenschlossen – teils inspiriert durch die Kubanische Revolution –,
um für ihre politischen, sozialen und ökonomischen Rechte zu kämpfen und der
strukturellen und epistemischen Gewalt auch mit Gegengewalt zu antworten. Dieser
lokale Konflikt war eingebettet in den globalen Kontext einer binären Weltordnung
des Kalten Krieges und der damit in Zusammenhang stehenden Stellvertreterkriege

9 Kaziken (Caciques) – ein Begriff aus der spanischen Kolonialzeit, der indigene Führer bezeichnete
– werden seit der mexikanischen Unabhängigkeit (1821) jene Personen genannt, die in einem ruralen
Kontext die politische und ökonomische Macht über die Bevölkerung in der jeweiligen Region haben
und den verlängerten Arm der staatlichen Zentralmacht auf dem Land darstellen. So etwa Groß-
grundbesitzer oder (Agro-)Industrielle, die gleichzeitig politische Ämter innehaben. Dieses Patro-
nage-System wird in Mexiko caciquismo genannt (vgl. Knight/Pansters 2005; Roniger 1987).

Aufsätze

232

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


in Lateinamerika. Die mexikanische Regierung reagierte mit Repression und Gewalt
gegen die als »Kriminelle« und »Banditen« bezeichneten und angeblich die natio-
nale Sicherheit gefährdenden StaatsfeindInnen. Diese Kriminalisierungsdiskurse
sind etwa in einem Dokument des mexikanischen Geheimdienstes Dirección Fe-
deral de Seguridad (DFS) nachzulesen, in dem es heißt:

»Die Mission der Truppe [des Militärs] wird sein: A) […] die notwendigen
Operationen zur Festnahme und Eliminierung von Lucio Cabañas […] und der
ihn begleitenden Gruppe von Kriminellen durchzuführen; B) die Suche nach
Waffen, die die Banditen gestohlen haben, weiterzuführen« (Dokument DFS
zit. nach Castillo García 2003).

Militär und Polizei waren befugt, dehumanisierende Praktiken direkter Gewalt ge-
gen diese Gruppen durchzuführen: Willkürliche Festnahmen, Folter, extralegale
Hinrichtungen, Verschwindenlassen oder sexuelle Gewalt wurden zu legitimen
Methoden der Aufstandsbekämpfung, wie Laura Castellanos (2007) und Carlos
Montemayor (2010) feststellen. Die Legalisierung dieser illegitimen Gewaltprak-
tiken innerhalb des staatlichen Gewaltapparates weist auf den für »Schmutzige
Kriege« charakteristischen Staatsterrorismus hin.

Während das Ausmaß staatlicher Repression in anderen lateinamerikanischen
Ländern wie Argentinien, Chile und Guatemala (vgl. Robben 2005; Gómez-Barris
2009; Oettler 2004) weitgehend bekannt ist und unter Militärdiktaturen ausgeführt
wurde, stellt Mexiko einen Sonderfall dar. Denn Mexiko war formal betrachtet eine
Demokratie. Die Einparteienherrschaft der seit 1929 regierenden Partei der Institu-
tionalisierten Revolution (PRI) zeichnete sich durch ein korporatistisches System
aus, das große Teile der Bevölkerung in Interessensverbänden kooptierte und an den
Staat band. Es charakterisierte sich zudem durch »institutionalisierte Korruption«
(Shelley 2001) mit einem ausgeprägten Patronage-System (Caciquismo, Caudillis-
mo) sowie Kooperationen mit der organisierten Kriminalität – vor allem mit dem
Drogenhandel (vgl. Shelley 2001; Roniger 1987). Der offizielle politische PRI-Dis-
kurs zeigte sich stets sozialistisch-revolutionär, wandte sich gegen den US-amerika-
nischen Imperialismus, die PRIisten pflegten gute diplomatische Beziehungen zu Fi-
del Castro und gewährten politisch Verfolgten aus den lateinamerikanischen Militär-
diktaturen Asyl (vgl. Katz 2006). Innenpolitisch wurde die linksgerichtete politische
Opposition im eigenen Land jedoch ebenso verfolgt wie in lateinamerikanischen Mi-
litärdiktaturen. Die Verfolgung war jedoch selektiv und auf einzelne Regionen fo-
kussiert, die Medien zensiert, sodass der Großteil der mexikanischen Bevölkerung
und auch die internationale Öffentlichkeit wenig über die Ausmaße der tatsächlichen
Repressionen erfuhren (vgl. Rangel Lozano/Sánchez Serrano 2006).

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 233

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Die am meisten von politischer Verfolgung betroffene Region zur Zeit des
»Schmutzigen Krieges« war der südliche Bundesstaat Guerrero, besonders der
Bezirk Atoyac de Alvarez. In dieser großteils von mestizischen Kleinbauern und
-bäuerinnen bewohnten, bergigen Region formierte sich ab 1967 eine bewaffnete
Bewegung, die gegen die jahrzehntelang herrschende soziale Ungerechtigkeit und
Ausbeutung der Kleinbauern bzw. -bäuerinnen kämpfte, die vor allem durch lokale
Kaziken – wie die PRI-nahe ökonomische und politische Elite der Region genannt
wird (siehe Fußnote 9) – ausgeübt wurde. Die Guerilla-Bewegung nannte sich Partei
der Armen (Partido de los Pobres) unter Führung des Volksschullehrers Lucio Ca-
bañas Barrientos (vgl. Bartra 2000 [1996]; Montemayor 2007).

Die mexikanische Regierung unter PRI-Präsident Luis Echeverría (1970-1976)
begann, Mitglieder und SympathisantInnen dieser Bewegung zu verfolgen und mi-
litarisierte die Region mit der Entsendung von ca. 25.000 Soldaten (vgl. Oikión
Solano/García Ugarte 2006). Das Militär führte einen Krieg nicht nur gegen die
bewaffneten Akteure, sondern auch gegen die Zivilbevölkerung mit Methoden der
psychologischen Kriegsführung, die auch in Kooperationen mit US-amerikanischen
und lateinamerikanischen Militärstrategen durchgeführt wurden (vgl. Calloni
2001). Das Militär errichtete in der gesamten Bergregion von Atoyac mobile Check-
points, kontrollierte die Bewegungen der Bevölkerung und die Nahrungsmittelzu-
fuhr, kooptierte lokale Spitzel und DenunziantInnen, bombardierte Dörfer, übte se-
xuelle Gewalt gegen Frauen aus und nahm Verdächtige fest, die in Geheimgefäng-
nissen der Militärlager von Atoyac, Acapulco oder Mexiko-Stadt gefoltert, ermordet
oder in Todesflügen über dem Pazifik abgeworfen wurden (vgl. Comité 68 2008).

Im Vergleich zu anderen Militärdiktaturen Lateinamerikas und auch im Vergleich
zur aktuellen Zahl der Verschwundenen in Mexiko im Kontext des sogenannten
»Krieges gegen Drogen« sind die Zahlen aus dem »Schmutzigen Krieg« eher gering.
Die exakte Zahl der Opfer ist bis heute unklar, da angenommen wird, dass nicht alle
Fälle registriert wurden. Die Schätzungen von Angehörigenorganisationen gehen
von ca. 1.350 Fällen aus, während die offizielle Zahl der mexikanischen staatlichen
Menschenrechtskommission (Comisión Nacional de Derechos Humanos, CNDH)
bei 532 Verschwundenen liegt (CNDH 2001). Der Großteil aller Verschwundenen
in Mexiko aus den 1970er und 1980er Jahren, so schätzt die VN-Arbeitsgruppe über
gewaltsames und unfreiwilliges Verschwindenlassen (OHCHR o. J.), kommt aus
dem Bundesstaat Guerrero (ca. 600 Fälle), insbesondere aus der Sierra de Atoyac.
Auch hier gibt es unterschiedliche Zahlen, die VN-Arbeitsgruppe nennt ca. 450 Fälle
(OHCHR 2011 a), während der unveröffentlichte Bericht der staatlichen Untersu-
chungskommission Fiscalía especial para movimientos sociales y políticos del pa-

Aufsätze

234

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


sado (FEMOSPP) 551 Fälle anführt, die von Angehörigen aus Atoyac registriert
wurden.

Nach diesen historischen Einbettungen des Konfliktes soll im Folgenden der ein-
gangs erwähnten Frage nachgegangen werden, wie eine Verbindung von Über-
gangsriten (rites des passages) zwischen gewaltsamem Verschwindenlassen und
Transitional-Justice-Prozessen gezogen werden kann. Dazu werden im Folgenden
die einzelnen Phasen des fragmentierten Übergangsritus beschrieben und in Bezie-
hung gesetzt: 1.) die Phase der Separation: Dehumanisierung durch Gewaltprakti-
ken des »Schmutzigen Krieges«; 2.) die Phase der Liminalität: Kampf um Rehu-
manisierung durch Praktiken und Diskurse der Angehörigen der Verschwundenen;
3.) die Phase der Liminalität von Transitional Justice: Re-Dehumanisierung der
Angehörigen durch Friktionen; 4.) die Phase der potenziellen Integration: Rehu-
manisierung der Verschwundenen.

Verschwindenlassen und Transitional Justice: Fragmentierte
Übergangsriten

Übergangsriten werden in allen sozio-kulturellen Kontexten eingesetzt, wenn ein
Umbruch einer Lebensphase eines Individuums oder Kollektivs eine soziale Neu-
ordnung erfordert. Diese Neuordnung erfolgt durch ritualisierte Praktiken, um den
beteiligten Menschen einen neuen Status zu geben und den sozialen Zusammenhalt
der Gesellschaft in der Zukunft zu gewährleisten. Übergangsriten sind all jene Riten,
die mit Statusveränderungen von Menschen zusammenhängen, so etwa Tauf-,
Hochzeits- oder Totenrituale. Diese rites des passages lassen sich im Sinne der
sozialanthropologischen Theorie von Arnold van Gennep (1909) durch drei Phasen
charakterisieren: Separation, Liminalität und Integration. Wenn also eine Gemein-
schaft zum Beispiel mit dem Tod konfrontiert ist, wird durch die Durchführung von
Übergangsriten eine neue soziale Ordnung festgelegt. Die Phase der Separation ist
der Tod eines Menschen und die Exklusion desselben aus der Gemeinschaft; die
Phase der Liminalität ist der darauffolgende ungewisse Schwellenstatus des Toten
und der Angehörigen vor dem Beginn spezifischer Toten- und Trauerrituale. Diese
markieren dann die Phase der Integration, in der durch ritualisierte Praktiken der
Gemeinschaft, der Status des Toten und jener der Angehörigen neu festgelegt wird.
So werden etwa die Toten zu Ahnen, die Frau oder der Mann zu Witwe oder Witwer,
die Kinder zu Waisen und rechtliche Fragen, wie Erbe und Besitzrechte, werden
geklärt. Mit der Beendigung der letzten Phase der Integration der Übergangsriten
ist die soziale Ordnung wiederhergestellt und ein geregeltes Weiterleben der Ge-
meinschaft möglich, da eine neue soziale Ordnung für die Überlebenden und für

4.

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 235

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


die Toten festgelegt wurde (vgl. Davies 2002; Robben 2004). Während also
Übergangsriten in der Beschreibung von Turner und van Gennep stets zu einem
erfolgreichen Abschluss kommen, handelt es sich im Falle des gewaltsamen Ver-
schwindenlassens um eine Beeinträchtigung der Wiederherstellung der sozialen
Ordnung.

Staatliche Akteure verweigern durch dieses Verbrechen den Angehörigen wich-
tige sozio-kulturelle Riten, die in jeder Gesellschaft von Bedeutung sind: Die Ver-
weigerung von Informationen über das Schicksal der Angehörigen und die Ver-
weigerung von sterblichen Überresten verunmöglichen Toten- und Trauerrituale
sowie die Etablierung von Trauerorten in Form von Gräbern. Das Verschwinden-
lassen von Menschen greift also direkt in die sozio-kulturellen Gefüge von Ge-
meinschaften ein, indem diesen ein adäquater Umgang mit den Toten verweigert
wird. Sowohl die Angehörigen als auch die Verschwundenen bleiben in der limi-
nalen Phase ohne das Übergangsritual abschließen zu können und die dritte Phase
der Integration zu erreichen.

Im Folgenden werden die drei Phasen der Übergangsriten – Separation, Limina-
lität und Integration – auf den mexikanischen Gewaltkonflikt der Vergangenheit
und den Transitional-Justice-Prozess angewandt und so das Argument anhand kon-
kreter Ereignisse weiter diskutiert.

Die Phase der Separation: Dehumanisierung

»Sie war verschwunden. […] Niemand hat Auskunft gegeben, wo sie war […].
Man sagte, wenn sie meinen Vater verschleppt haben, dann dachte man das-
selbe, dass sie sie auch verschwinden lassen haben […]. Wir waren zehn Ge-
schwister und wir blieben bei meiner Großmutter« (Interview der Autorin mit
Don Manuel, Sohn verschwundener Eltern, 25.7.2012, Atoyac).
»Sie sagten, dass sie die Augen verbunden hatten […], dass es eine Maschine
gab, wo sie lebend hineingeworfen wurden. […] Und andere sagten, dass sie
sie mit Hubschraubern weggebracht haben und so, wie sie gefesselt waren,
wurden sie ins Meer geworfen« (Interview der Autorin mit Doña Fernanda,
Frau eines Verschwundenen, 10.8.2009, San Vicente de Jesús).

Die Phase der Separation ist gekennzeichnet durch dehumanisierende Gewaltprak-
tiken im »Schmutzigen Krieg«. Die Menschen, die als subversive, kriminelle und
die nationale Sicherheit bedrohende FeindInnen kategorisiert wurden, wurden ohne
jegliche legale Grundlage aus der Gesellschaft eliminiert. Die dafür eingesetzten
Methoden, die in den Erzählungen der betroffenen Menschen – wie in den beiden
obigen Zitaten – beschrieben werden, fasse ich unter Dehumanisierungsprozesse

4.1

Aufsätze

236

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


zusammen. Das Konzept Dehumanisierung (vgl. Haslam 2006; Lang 2010; Tileagã
2007) ist in diesem Kontext eine zentrale Analysekategorie, zeigt es doch Dynami-
ken der Entmenschlichung von Individuen, wodurch zum einen Gewalt an diesen
Anderen erst möglich und zum anderen die Auswirkungen der Gewalt auf die be-
troffene Bevölkerung deutlich wird. Die im Folgenden gezogene Unterscheidung
verschiedener Dimensionen der Dehumanisierung soll die Komplexität der Prozes-
se, die mit gewaltsamen Verschwindenlassen einhergehen, verdeutlichen. In der
Analyse des empirischen Materials aus Mexiko können nun die Prozesse der De-
humanisierung im Kontext des Verschwindenlassens unter zwei Aspekten zusam-
mengefasst werden: Es handelt sich einerseits um konkrete Dehumanisierung und
andererseits um symbolische Dehumanisierung. Während konkrete Dehumanisie-
rung den Gewaltakt an den Verschleppten und Verschwundenen selbst bezeichnet,
bezieht sich symbolische Dehumanisierung auf den Transfer der Repression von
den direkten Opfern der physischen Gewalt auf die Angehörigen der Verschwun-
denen. Für den Kontext des »Schmutzigen Krieges« in Atoyac de Alvarez können
nun verschiedene Dimensionen der Dehumanisierung unterschieden werden. Sie
werden differenziert nach betroffenen Personen und zeitlichen Aspekten und daher
unterteilt in Dehumanisierung von Dorfbevölkerung, Gefangenen, Verschwunde-
nen, zurückgekehrten Verschwundenen und Angehörigen:

Die Dehumanisierung der Dorfbevölkerungen durch Militarisierung und soziale
Kontrolle: Die Bevölkerung in den Dörfern der Sierra de Atoyac war während der
militärischen Aufstandsbekämpfung unterschiedlichen Praktiken ausgesetzt, wie
der Besetzung der Häuser, Plätze und Wege, Beschimpfungen und Demütigungen,
dem Raub materieller Güter und Zwang zu Dienstleistungen für die Soldaten, per-
manenten Identitäts- und Anwesenheitskontrollen, der Kontrolle der Bewegungs-
freiheit, der Nahrungsmittelzufuhr der landwirtschaftlichen Arbeit und des Zugangs
zu den Maisfeldern, der sexuellen Gewalt gegen Frauen, der Zerstörung der Le-
bensgrundlagen durch Bombardierung einzelner Dörfer, dem Zwang zur Flucht und
Vertreibungen.

Die konkrete Dehumanisierung der Gefangenen: Die Entmenschlichung der Ge-
fangenen beginnt in den meisten Fällen mit ihrer Festnahme. Sie wurden vor der
Dorfgemeinschaft öffentlich erniedrigt und von den Soldaten wie Tiere behandelt.
Die zurückgekehrten Gefangenen oder die ZeugInnen beschrieben die Praktiken
während der Festnahmen: auf allen Vieren kriechend wie Hunde, ein Zusammen-
binden mehrerer Gefangener an Händen und Füßen wie Tiere, das Abführen und
das Aufladen der Gefangenen auf Militärwagen wie Schweine. Die Dehumanisie-
rung der Gefangenen wurde während der Verhöre und der Haft unter Einsatz von
Folter fortgesetzt. Die zurückgekehrten Gefangenen beschreiben physische und

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 237

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


psychische Gewaltpraktiken wie Elektroschocks, simuliertes Ertrinken, simulierte
Erschießungen, Schläge am ganzen Körper, Misshandlungen an den Genitalien, das
Einstechen von Nadeln unter die Fingernägel, das Einstreuen von Chilipulver in die
Nase, Hubschrauberflüge mit simuliertem Abwerfen über dem Meer, Nahrungs-
mittel- und Wasserentzug, das Einflößen von Benzin und das darauffolgende An-
zünden der Gefangenen bis zum Verbrennungstod.

Die symbolische Dehumanisierung der Verschwundenen: Das in den meisten
Fällen praktizierte Verschwindenlassen der Gefangenen ohne Bekanntgabe ihres
Schicksals und/oder der Verweigerung der Rückgabe der sterblichen Überreste an
die Angehörigen stellt zusätzlich zur oben beschriebenen konkreten Dehumanisie-
rung, die mit direkter Gewalt verbunden ist, auch einen symbolischen Dehumani-
sierungsprozess dar. Es ist die Desozialisierung der Verschwundenen, die Verwei-
gerung einer Reintegration in die Gemeinschaft als Lebende oder Tote sowie der
Versuch der Eliminierung ihrer Identitäten.

Dehumanisierung der zurückgekehrten Verschwundenen: Die wenigen Ver-
schwundenen, die freigelassen wurden und in ihre Dorfgemeinschaften zurückkeh-
ren konnten, erfuhren dennoch eine Kontinuität der Dehumanisierungsprozesse. Sie
litten in vielen Fällen an psychischen und physischen Krankheiten als Folgen der
Folter und wurden meist arbeitsunfähig. Die Arbeitsunfähigkeit hat besonders in
der sozialen Lebenswelt der Kleinbauern, in der die Arbeit am Maisfeld zentraler
Bestandteil des kulturellen und wirtschaftlichen Lebens in den Familien und Dorf-
gemeinschaften ist, schwerwiegende Folgen. Eine Rückkehr in das soziale Leben
und den Arbeitsalltag vor der Festnahme war durch die Spätfolgen von Folter und
Traumatisierung in vielen Fällen nicht mehr möglich.

Symbolische Dehumanisierung der Angehörigen: Die gewaltvolle Repression
gegen die Gefangenen und Verschwundenen wurde auch auf die sozialen Netzwerke
und die Familien ausgeweitet. Dies ist ein Aspekt, der in der Phase der Liminali-
tät näher beschrieben wird.

Die beschriebenen unterschiedlichen Dimensionen der Dehumanisierung cha-
rakterisieren die Phase der Separation und zeigen die weitreichenden Auswirkun-
gen des Einsatzes staatsterroristischer Praktiken auf die betroffene Bevölkerung.
Auf die Phase der von Gewalt geprägten Separation folgt die Phase der Liminali-
tät, in der die Angehörigen der Verschwundenen unterschiedliche Praktiken entwi-
ckeln, um mit der Dehumanisierung umzugehen. Diese Phase soll im Folgenden
näher erläutert werden.

Aufsätze

238

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Phase der Liminalität: Kampf um Rehumanisierung

»Sie sollen mir sagen, wo mein Bruder geblieben ist. Er war doch kein Tier,
das sie am Feld einfingen, er war ein Mensch!« (Interview der Autorin mit
Rosa Castro Velázquez, Schwester eines Verschwundenen, 2.8.2009, San
Vicente de Benítez).
»Meine Mutter […] hat von Leuten erfahren, die auch in der Bewegung waren
[…]. Sie ist los […], um mit den anderen Angehörigen einen Hungerstreik zu
machen. Denn die Leute begannen, sich wegen derselben Sache zu organisie-
ren« (Interview der Autorin mit María Felix Reyes, Tochter eines Verschwun-
denen, 5.9.2010, Atoyac).
»Der schlechteste Kampf ist der, der nicht geführt wird […]!« (Interview der
Autorin mit Apolinar Castro Román, Frau eines Verschwundenen, 18.9. 2009,
Atoyac).

Die zuvor beschriebene symbolische Dehumanisierung der Angehörigen, die Stra-
tegie der Nicht-Information über das Schicksal der Verhafteten, das Nicht-Wissen
darüber, ob sie vielleicht noch in einem Geheimgefängnis leben oder irgendwo er-
mordet und verscharrt wurden, macht diese Praxis zu einer psychischen Folter für
die Verwandten. Durch diese Dehumanisierungsprozesse sind die Hinterbliebenen
mit einer permanenten Ungewissheit konfrontiert, die sie in einer Phase der Limi-
nalität verharren lässt. Dieser liminale Zustand findet keinen Abschluss, keine In-
tegration im Sinne der drei Phasen von van Gennep. Sowohl die Angehörigen als
auch die Verschwundenen bleiben in einer Phase des Betwixt and Between, wie
Turner (1969) die Phase der Liminalität bezeichnet. Ich argumentiere, dass gerade
aus diesen Verweigerungen von wichtigen sozio-kulturellen Ritualen, die Teil der
Dehumanisierung sind, eine Transformation stattfindet. Durch die Präsenz der Ab-
wesenheit der Verschwundenen und der Permanenz der Liminalität der Angehöri-
gen entwickelten diese politische Praktiken und Protestformen – wie in den beiden
Zitaten angedeutet. Die Entwicklung politischer Rituale machte fortan die Ange-
hörigen auch zu einem wesentlichen Akteur im mexikanischen Transitional-Justi-
ce-Prozess. Diese Praktiken und Diskurse der Angehörigen, die zum Ziel haben, die
dehumanisierten Verschwundenen in die Gesellschaft zu re-integrieren, fasse ich
als Prozesse der Rehumanisierung zusammen. Das Konzept der Rehumanisierung
wurde bisher in unterschiedlichen regionalen Kontexten und Schwerpunktsetzun-
gen verwendet (vgl. Oelofsen 2009; Rodríguez 2000; Halpern/Weinstein 2004;
Ferrándiz 2009), jedoch nicht im Kontext des gewaltsamen Verschwindenlassens
von Menschen und den Praktiken und Diskursen von Angehörigen angewandt.

4.2

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 239

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Trotz gleicher oder ähnlicher Gewalterfahrung sind die Angehörigen aber kei-
neswegs als homogene Opfergruppe zu sehen, die entweder passiv und hilflos sind,
wie weitverbreitete Opferbilder suggerieren, oder die sich alle zu politischen
Akteuren entwickelten. Vielmehr bildeten sich sehr diverse subalterne
Handlungsstrategien heraus, um dem erfahrenen Unrecht zu begegnen. Wie die
Forschung in Mexiko zeigte, reicht die Heterogenität der Angehörigen, von jenen,
die schweigen, nicht in der Öffentlichkeit sichtbar werden und Erinnerung nur im
privaten Raum stattfinden lassen, hin zu jenen, die öffentlich sprechen und politisch
aktiv wurden. Ob im privaten oder öffentlichen Raum, alle Angehörigen konstitu-
ieren eine bedeutende Gegen-Erinnerungsgruppe zu staatlichen, PRI-dominierten
Versionen über den »Schmutzigen Krieg«. Seit den 1970er Jahren konstituierte sich
eine politische Ritualpraxis der Angehörigen, in der auch die durch die Gewalt de-
konstruierte Welt der Opfer durch politisches Handeln permanent rekonstruiert wird
(vgl. Das/Kleinmann et al. 2001). Einige Elemente des Kampfes um Rehumanisie-
rung – wie ich diese Prozesse nenne –, die auch Inhalt der Narrative, wie denen der
eingangserwähnten Romana Bello, sind, zeigen sich 1.) in der individuellen und
kollektiven Suche nach den Verschwundenen; 2.) in der Vernetzung der Angehö-
rigen zu lokalen und nationalen Organisationen wie zu dem Comité EUREKA,
Asociación de Familiares de Detenidos Desaparecidos y Perseguidos, Desapare-
cidos y ExiliadosPolíticos de México (AFADEM) oder Hijospor la Identidad y la
Justicia, contra el Olvido y el Silencio (H.I.J.O.S.);10 3.) in dem kontinuierlichen
Protest im öffentlichen Raum mit den Leitsprüchen Vivos los llevaron, vivos los
queremos! (Lebend haben sie sie geholt, lebend wollen wir sie zurück!), Dónde
están? (Wo sind sie?) oder Hasta encontrarlos! (Bis wir sie finden!); 4.) in der
öffentlichen Nennung der Täter; 5.) in der Sichtbarmachung der Unsichtbaren durch
die kontinuierliche Nennung der Namen der Verschwundenen und der visuellen
Repräsentationen durch Fotos der Verschwundenen, in denen permanent und öf-
fentlich ein Beweis geliefert wird, dass der eliminierte Mensch existierte sowie 6.)

10 Das Comité EUREKA ist ein nationaler Zusammenschluss von mexikanischen Angehörigen von
Verschwundenen mit Sitz in Mexiko-Stadt. Es wurde 1977 von Rosario Ibarra, Mutter eines Ver-
schwundenen, unter dem damaligen Namen Comité Pro Defensa de Perseguidos, Desaparecidos
y Exiliados Políticos de México gegründet. Rosario Ibarra ist bis heute die Vorsitzende. AFADEM
wurde 1978 in Atoyac de Alvarez gegründet und ist eine der lokalen Angehörigenorganisationen
im Bundesstaat Guerrero. Die Vorsitzende ist Tita Radilla, Tochter eines Verschwundenen. Eine
weitere lokale Angehörigenorganisation ist die Comisión para el Esclarecimiento de los años
70 a 74 mit Sitz in Atoyac de Alvarez. Die Vorsitzende ist Eleazar Peralta Santiago, Schwester
eines Verschwundenen. H.I.J.O.S. wurde 1998 von mexikanischen Kindern von Verschwundenen
in Kooperation mit den argentinischen H.I.J.O.S. gegründet. Für eine detaillierte Beschreibung der
Entwicklung dieser Organisationen siehe Karl (2014).

Aufsätze

240

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


in der individuellen und kollektiven Erinnerung an die Verschwundenen durch Nar-
rative im privaten und öffentlichen Raum. Diese Repräsentationen der abwesenden
Präsenten wurden zum zentralen Element des politischen Rituals im Kampf um Re-
humanisierung der Angehörigen.

Ein weiterer wichtiger Punkt in ihrer politischen Praxis ist auch, dass sich einige
mexikanische Angehörigenorganisationen, vor allem AFADEM und Comité EU-
REKA, transnational in der lateinamerikanischen Federación Latinoamericana de
Asociaciones de Familiares de Detenidos-Desaparecidos (FEDEFAM)11 vernetz-
ten. FEDEFAM ist das erste überregionale Netzwerk von Angehörigen von Ver-
schwundenen weltweit, das aus dem lateinamerikanischen Kontext kommt und im
Jahr 1978 mit Sitz in Costa Rica gegründet wurde. Es sind dort Angehörige etwa
aus Argentinien, Chile, Mexiko oder Guatemala vertreten. Auf sie geht der Inter-
nationale Tag der Verschwundenen zurück, ein Gedenktag, der weltweit jährlich
am 30. August begangen wird. FEDEFAM war auch maßgeblich daran beteiligt,
dass sich im Jahr 1980 die VN-Arbeitsgruppe über gewaltsames und unfreiwilliges
Verschwindenlassen gründete. Durch diese Vernetzung erhielten auch die mexika-
nischen Angehörigen Zugang zu internationalen Organisationen und weiteren po-
litischen und rechtlichen Instrumenten.

Die nationalen und transnationalen Vernetzungen der mexikanischen Angehöri-
gen und die Entwicklung einer spezifischen politischen Praxis zeichnenden den
Kampf um Rehumanisierung in der Phase der Liminalität der Angehörigen aus.
Dieser Kampf um Rehumanisierung war auch mitverantwortlich für die Implemen-
tierung von Transitional-Justice-Mechanismen in Mexiko. Den mexikanischen
Transitional-Justice-Prozess vergleiche ich ebenso wie die Situation der Angehö-
rigen der Verschwundenen mit einem Übergangsritus, der aufgrund machtpoliti-
scher Konstellationen in einer liminalen Phase verharrt und durch Konflikte und
Ambivalenzen gekennzeichnet ist. Dies soll im Folgenden näher erläutert werden.

Die Liminalität von Transitional Justice: Friktionen und Re-
Dehumanisierung

»Fox hat sich verpflichtet, aufzuklären, aber nein, nie war das sein Ziel! Es
war nur eine Pantomime […]« (Interview der Autorin mit Maria Felix Reyes,
Tochter eines Verschwundenen, 5.9.2010, Atoyac).
»Sie haben mich fotografiert, haben einen Computer mitgebracht, um Kopien
zu machen von Ausweisen, Kopien von allen Dokumenten, die ich hatte. Und

4.3

11 FEDEFAM ist der Lateinamerikanische Dachverband der Verbände von Angehörigen von Ver-
haftet-Verschwundenen.

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 241

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


nichts, bis heute!« (Interview der Autorin mit Andrea Baltasar Vázquez, Frau
eines Verschwundenen, 28.7.2010, Rincón de las Parotas).
»Als die Frau Doktor [der FEMOSPP] da war, kamen sie [bewaffnete Männer]
[…], umzingelten die Häuser und luden die Waffen! Und diese Leute [einige
Angehörige], die wollen nichts mehr davon wissen! […] Was sie gemacht
haben [die FEMOSPP], war die Leute zu erschrecken […], um sie zum
Schweigen zu bringen« (Interview der Autorin mit Apolinar Castro Román,
Frau eines Verschwundenen, 18.9.2009, Atoyac).

Die oben genannten Zitate von Angehörigen Verschwundener zeigen deren Wahr-
nehmung des Aufarbeitungsprozesses: Es war eine Täuschung, die einherging mit
bürokratischen Prozeduren, terrorisierenden Bedrohungen und unerfüllten Verspre-
chen. Es sind diese Aspekte, die zu Reviktimisierungen führten und daher als Pro-
zesse der Re-Dehumanisierung der Opfer wahrgenommen werden können. Warum
kann nun Transitional Justice als fragmentierter Übergangsritus oder als Versuch
eines Übergangsritus betrachtet werden? Transitional-Justice-Prozesse haben den
Anspruch einer sozialen Neuordnung von einer gewaltvollen Vergangenheit zu
einer friedvollen Zukunft. Betrachtet man jedoch Transitional-Justice-Prozesse in
den jeweiligen regionalen Kontexten sind diese stets durch diverse Konflikte und
Friktionen gekennzeichnet. Transitional-Justice-Prozesse können auch als politi-
sches Ritual analysiert werden, charakterisieren sich doch politische Rituale durch
Krisen und Konflikte (vgl. Kertzer 1989; Bergesen 1984). Auch liminale Phasen in
Übergangsriten sind gekennzeichnet durch Krisen und Konflikte (vgl. Turner 1967,
1969). In weiterer Folge kann also gesagt werden, dass sich Krisen und Konflikte
in politischen Ritualen von Transitional-Justice-Prozessen aus der Permanenz in
der Liminalität ergeben. Diese Prozesse bleiben demnach ebenso in einer Phase der
Liminalität, ohne eine abschließende integrative Phase durch die Wiederherstellung
der sozialen Ordnung zu erreichen. Diese Krisen und Konflikte der liminalen Pha-
se sollen bezogen auf Mexiko nun mit dem Konzept der Transitional Frictions von
Alexander Hinton (2010) erfasst werden. Werden globale Normen und Diskurse –
wie Transitional Justice – von bestimmten Akteuren in lokale Räume übernommen,
treffen diese oftmals auf diverse sozio-kulturelle Gefüge sowie politische Macht-
konstellationen, aus denen sich neue Konflikte entwickeln. Diese Konflikte kon-
zeptualisiert Alexander Hinton als Transitional Frictions (2010). Im Falle Mexikos
wurden im Transitional-Justice-Prozess die »kulturellen Codes« (Pansters 1999:
259) des mexikanischen politischen Systems sichtbar, die zu mehreren Transitional
Frictions führten. Einige davon sollen im Folgenden beschrieben werden.

Aufsätze

242

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Die kontinuierlichen Proteste und Forderungen der Angehörigen seit den 1970er
Jahren in Mexiko fanden im Jahr 2000 auch Eingang in den Wahlkampf und führten
von Seiten des Präsidentschaftskandidaten Vicente Fox zu Überlegungen einer po-
tenziellen Entwicklung von Transitional-Justice-Instrumenten. Es war ein komple-
xer politischer Prozess, der bis heute andauert, und aus dem in der Folge nur einige
zentrale Eckpunkte herausgegriffen werden können.12 Es stellt sich zunächst die
Frage, warum in einem Land von einem Transitional-Justice-Prozess gesprochen
wird, welches formal gesehen keinen Übergang von einem diktatorischen Regime
zu einem demokratischen Regierungssystem, sondern vielmehr nur einen Regie-
rungswechsel erlebte. Fest steht, dass Praxis und Diskurs von Transitional Justice
im mexikanischen Fall eher als Selbst-Legitimierung und Abgrenzung der neuen
Regierung denn als ernst gemeintes Projekt der Aufklärung vergangener Verbre-
chen eingesetzt wurde. Das Jahr 2000 war das Jahr der politischen Transition, da
die neu gewählte Regierung von Präsident Vicente Fox von der Oppositionspartei
Partido de Acción Nacional (Partei der Nationalen Aktion, PAN) die 71-jährige
Präsidentschaft der PRI beendete (vgl. Klesner 2001; Langston 2002). Vicente Fox
integrierte in seinen Wahlkampfdiskurs die Terminologie von Transitional Justi-
ce: Er sprach von Wahrheit, Gerechtigkeit und nationaler Versöhnung, von Demo-
kratisierung, Menschenrechten und einem »opening up to the world« (Aguayo Que-
zada et al. 2006). Er nahm die Forderungen der Angehörigen der Verschwundenen
auf und versprach Aufklärung über die Verbrechen der Vergangenheit aus der Zeit
des »Schmutzigen Krieges« und die Bestrafung der Täter.

Die Transitional Frictions entstanden durch die fortbestehende Macht autoritärer
Herrschaftsfiguren von Caudillos und Kaziken, deren Ursprünge in der Kolonialzeit
liegen und die eine besondere Rolle im PRI-Regime spielten (vgl. Hamill 1992;
Krauze 1994; Roniger 1987; Shelley 2001). Derartige Strukturen und Akteure aus
der Zeit des PRI-Regimes wirkten in der Transitionszeit weiter und sind für Kor-
ruption sowie die Kultur der Straflosigkeit auch im mexikanischen Transitional-
Justice-Prozess verantwortlich. Dieser machtpolitische Kontext wurde anhand ver-
schiedener Aspekte sichtbar: So zeigte sich etwa die kontinuierliche politische Be-
deutung militärischer Strukturen, als Präsident Fox (2000-2006) den General des
mexikanischen Militärs, Rafael Macedo de la Concha (von 2000-2005), als Vorsit-
zenden der Generalstaatsanwaltschaft (Procuraduría General de la República,
PGR) einsetzte. Ihm unterstand der neu einberufene Sonderstaatsanwalt Carillo
Prieto, ein mexikanischer Jurist, der zum Vorsitzenden der FEMOSPP (2002-2006)

12 Für eine detaillierte Beschreibung des mexikanischen Transitional-Justice-Prozesses siehe Acosta/
Ennelin (2006) oder Aguayo Quezada et al. (2006).

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 243

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


berufen wurde, jener Kommission, welche die Verbrechen der Vergangenheit unter-
suchen sollte. Die Vorsitzende des Comité EUREKA, Rosario Ibarra, Mutter eines
Verschwundenen, stand diesen Entscheidungen von Anfang an skeptisch gegen-
über. Sie kritisierte:

»Wir brauchen weder Sonderstaatsanwälte noch Wahrheitskommissionen, um
das Verschwindenlassen zu untersuchen. Dafür gibt es die Generalbundesan-
waltschaft und die Staatsanwaltschaft. Außerdem stehen hinter ihm [Carillo
Prieto] Personen, die mit Luis Echeverría [PRI-Präsident des »Schmutzigen
Krieges«] in Verbindung stehen […]. Wir fordern, dass die Bundesstaatsan-
waltschaft ihre Archive öffnet und die Anzeigen untersucht, die wir im Laufe
von 27 Jahren gemacht haben […]« (Ibarra zit. nach Ravelo 2002: 13).

Ibarras Kritik und die Feststellung machtpolitischer Verbindungen sollten sich be-
wahrheiten. Es wurden während der vierjährigen Tätigkeit der FEMOSPP zwar 20
Haftbefehle ausgestellt und Gerichtsprozesse gegen Ex-Präsident Luis Echeverría
(1970-1976) sowie gegen die Generäle des Militärs Acosta Chaparro, Quirós Her-
mosillo und Barquín Alonso begonnen. Echeverría wurde jedoch freigesprochen.
Da die Generäle jedoch nicht der Zivilgerichtsbarkeit, sondern der Militärgerichts-
barkeit (fuero militar) unterstanden, wurden auch diese, wie erwartet, aus Mangel
an Beweisen freigesprochen (vgl. Aguayo Quezada/Treviño Rangel 2007).

Friktionen entwickelten sich auch rund um den Abschlussbericht der FEMOSPP,
der zu einem umkämpften Dokument der Interpretationen der historischen Wahrheit
wurde. Der Bericht wurde nie offiziell verabschiedet und veröffentlicht, sondern erst
später von Opferorganisationen publiziert (vgl. Comité 68). Es gab staatliche Versu-
che von Exhumierungen von Massengräbern, die jedoch zu keinem Ergebnis führten,
da laut Angehörigenorganisationen nie an den »richtigen Stellen« gegraben wurde
(vgl. Díaz 2008). Berichtet wurde auch von Einschüchterungsversuchen gegenüber
Angehörigen von Verschwundenen, damit diese keine Aussagen vor der Untersu-
chungskommission tätigen, wie im obigen Zitat von Apolinar Castro deutlich wird.
Einer der bekanntesten Zeugen vor der FEMOSPP, Zacharías Barrientos, der laut
Angehörigen sehr viele Informationen über militärische Operationen und Täter in
Atoyac de Alvarez hatte – wurde er doch in den 1970er Jahren zur Kollaboration als
Spitzel für das Militär gezwungen –, wurde im Jahr 2003 ermordet aufgefunden, kurz
bevor er eine öffentliche Aussage vor der FEMOSPP machen sollte.13

13 Siehe den Dokumentarfilm über Zacarías Barrientos von Ludovic Bonleux »El crímen de Zacarías
Barrientos« (K Production, 2008, Frankreich).

Aufsätze

244

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Friktionen ergaben sich durch den Transitional-Justice-Prozess auch unter den
Angehörigen, die, wie erwähnt, eine sehr heterogene Opfergruppe darstellen. Das
Spektrum reicht von unsichtbaren und schweigenden Angehörigen, die auch meist
kein Wissen über die nationalen Transitional-Justice-Prozesse haben, bis hin zu
aktiven, sichtbaren und protestierenden Angehörigen. Diese Heterogenität der Op-
fer führte oft auch zu Konflikten untereinander, die sich seit Einsetzen der Transi-
tional-Justice-Mechanismen besonders deutlich zeigten: So führte etwa die Frage
der Reparationszahlungen und der moralischen Legitimität, Geldzahlungen für die
Verschwundenen zu erhalten, zu erheblichen Differenzen, die Spaltungen von An-
gehörigenorganisationen zur Folge hatten. Dies war einer der Gründe, warum sich
eine Gruppe von Angehörigen in Atoyac von AFADEM im Jahr 2004 trennte und
die Comisión para el Esclarecimiento de los años 70 a 74 (Kommission zur Auf-
klärung der Jahre 70 bis 74, CPE) gründete, da AFADEM Entschädigungszahlungen
ablehnte. Andere Angehörige plädierten jedoch für das Recht, zumindest Entschä-
digungszahlungen für das erfahrene Leid und den materiellen Verlust zu erhalten:
»Wir fordern doch nicht Geld für unsere Verschwundenen, die sind nicht bezahlbar!
Wir fordern Entschädigung für alles, was wir verloren haben« (Doña Eleazar von
CPE, Atoyac 2009). Angehörige von AFADEM wiederum beschuldigten andere
Angehörige, dass sie durch den potenziellen Erhalt von Reparationszahlungen ihre
Verschwundenen aufessen würden. So bezeichnete es eine Angehörige von AFA-
DEM, die keine Reparationszahlungen für ihren verschwundenen Ehemann fordern
und annehmen möchte, folgendermaßen: »Und ich sage Ihnen, jeder kann denken
wie er will, aber ich werde ihn nicht essen. Ich werde ihn nicht essen!« (Interview
der Autorin mit Doña Apolinar, AFADEM, 18.9.2009, Atoyac).

Diese Differenzen gingen bis hin zu Anschuldigungen, dass manche Angehörige
mit staatlichen Akteuren kooperieren, sich durch Geldzahlungen mundtot machen
lassen, die Forderungen anderer Angehöriger wiederum delegitimieren und somit
die Aufarbeitung behindern würden. Konflikte traten auch auf, da es im Laufe des
Prozesses zu Opferhierarchisierungen kam und sich Debatten um die Definition der
»wahren und richtigen Verschwundenen« entwickelten. So etwa im Falle des ein-
zigen Verschwundenen Mexikos (der Fall Rosendo Radilla), der beim Interameri-
kanischen Gerichtshof für Menschenrechte zu einer Verurteilung des mexikani-
schen Staates im Jahr 2009 führte (vgl. Antillón Najlis 2008). Der Fall Radilla wurde
von AFADEM in Kooperation mit der mexikanischen Menschenrechtsorganisation
Comisión Mexicana para la Promoción y Defensa de los Derechos Humanos
(CMPDDH) vor den Interamerikanischen Gerichtshof gebracht. Trotz dieses Er-
folges für die Opfer fühlten sich viele Angehörige anderer Verschwundener mar-
ginalisiert und fragten nach dem Unterschied zwischen jenem Fall und ihren eigenen

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 245

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Fällen. Auch bei den Grabungen, die nach Aufforderung durch den Interamerika-
nischen Gerichtshof im Jahr 2008 im ehemaligen Militärlager von Atoyac durch-
geführt wurden, um die sterblichen Überreste von Rosendo Radilla zu suchen, ent-
standen Diskrepanzen zwischen den Angehörigen, auch hinsichtlich des AFADEM-
Leitspruches »Lebend haben sie sie geholt, lebend wollen wir sie zurück«. Die An-
gehörige Doña Apolinar kommentierte die Grabungen so:

»Mir gefällt das nicht, weil Frau Tita in alle vier Himmelsrichtungen schreit,
dass sie ihren Vater lebend will, lebend haben sie ihn geholt, lebend will sie
ihn zurück. Und was ist jetzt damit, dass sie Grabungen durchführen, um ihren
Vater zu suchen. Warum sucht sie ihn tot, wenn sie ihn doch lebend zurück
haben will?« (Interview der Autorin mit Doña Apolinar, AFADEM,
18.9.2009, Atoyac).

Die Tatsache, dass AFADEM einerseits die politische Forderung stellt, alle Ver-
schwundenen lebend wieder zurückhaben zu wollen und sie aber andererseits nach
sterblichen Überresten von Radilla suchen, wird von vielen anderen Angehörigen
als Widerspruch erlebt. Diese Kritik entstand aus dem Unverständnis vieler Ange-
höriger aus AFADEM und CPE, dass nur nach Radilla gesucht wurde und nicht
auch nach den anderen Verschwundenen und sich viele Angehörige marginalisiert
fühlten. Diese Konflikte müssen jedoch weniger als Widerspruch, sondern vielmehr
als Aspekte der unterschiedlichen Interessenslagen und Strategien der Angehörigen
betrachtet werden.

Wahrnehmungen der Exklusion entwickelten sich auch von den Angehörigen der
lokalen Organisationen AFADEM und CPE hinsichtlich der Arbeit der nationalen
Angehörigenorganisation Comité EUREKA. Kritisiert wurde, dass Rosario Ibarra,
die Leiterin von Comité EUREKA, Kooperationen mit internationalen Menschen-
rechtsorganisationen (wie Amnesty International oder Human Rights Watch), in-
ternationalen Organisationen (wie der UN) oder transnationalen Angehörigenorga-
nisationen (wie FEDEFAM) unterhält und sie im Namen der Angehörigen auf Rei-
sen im Ausland wäre. Die Angehörigen auf lokaler Ebene fühlen sich jedoch nicht
repräsentiert, da ihrer Ansicht nach keine Kommunikation zwischen lokaler und
nationaler Ebene stattfinden würde. Weder würde Rosario Ibarra die Angehörigen
in Guerrero besuchen, noch Berichterstatten über die Prozesse auf nationaler oder
internationaler Ebene. Dieser Unmut wurde verstärkt, als Rosario Ibarra von 2006
bis 2012 Senatorin der Partei der Arbeit (Partido del Trabajo) war. Durch die Über-
nahme einer politischen Funktion, wenn auch in der Oppositionspartei, war aus der
Perspektive vieler Angehöriger in Atoyac der Verdacht bestätigt, dass sie nunmehr
von politischer Macht korrumpiert wäre und nicht mehr für die Anliegen der Ver-

Aufsätze

246

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


schwundenen eintreten würde. Die Tochter eines Verschwundenen aus Atoyac von
CPE formuliert dies so:

»Heute kann ich nur sagen, sie ist durch uns groß geworden, das nehme ich
ihr übel. Sie sagt, wir sollen keine Entschädigungszahlungen fordern, wir
könnten doch nicht Geld für unsere Verschwundenen verlangen. Sie hat gut
reden, sie ist jetzt reich, sie ist durch uns reich geworden, ist Senatorin, verdient
gutes Geld, und wir? Wir sind weiterhin arm, haben nichts und dann nimmt
sie uns auch noch übel, dass wir Geld fordern. Das werfen wir ihr vor, dass sie
uns im Stich gelassen hat und dass sie uns nicht mehr unterstützt« (Interview
der Autorin mit Doña Eva, 12.9.2009, Atoyac).

Auch wenn es aufgrund dieser Diskrepanzen tatsächlich keinen persönlichen Kon-
takt mehr zwischen Mitgliedern von AFADEM, CPE und Comité EUREKA gibt,
fordern letztere jedoch weiterhin die Aufklärung des Schicksals aller Verschwun-
denen, lehnen eindeutig Reparationszahlungen ab, da sie diese als politisches
Machtinstrument des Schweigens betrachten und plädieren kontinuierlich für die
juristische Bestrafung der Täter. In diesem Punkt sind sich Comité EUREKA und
AFADEM einig, da auch AFADEM juristische Mechanismen gegen die Täter for-
dert. Für die Angehörigen von CPE steht hingegen die Bestrafung der Täter nicht
mehr im Zentrum ihrer Forderungen, nicht jedoch, weil sie dies nicht befürworten
würden, sondern vielmehr, da sie meinen, diese Forderungen wären angesichts der
bisherigen Gerichtsprozesse und der politischen Machtkonstellationen ohnehin un-
realistisch.

Zu Opferhierarchisierungen kam es auch, als einige Angehörige unter der Präsi-
dentschaft von Felipe Calderón (2006-2012) Reparationszahlungen erhielten, an-
dere jedoch nicht (vgl. Damián Rojas 2012). Die Kriterien für den Erhalt oder Nicht-
Erhalt war für die Angehörigen jedoch nicht transparent, was zu weiteren Konflikten
unter den Angehörigen führte. Im Kontext der Gewalt des »Drogenkrieges« wurden
Reparationszahlungen dann auch zu einem Sicherheitsrisiko, das sich besonders
deutlich zeigte, als Angehörige von Verschwundenen nach Erhalt von Geldzahlun-
gen bedroht wurden, es zu vereinzelten Entführungen, Lösegelderpressungen und
Ermordungen kam. In allen Fällen war es unklar, ob die Täter Mitglieder der orga-
nisierten Kriminalität oder (para-)staatliche Akteure waren.14 Manche Angehörige
vermuteten, dass die genannten Ambivalenzen und internen Differenzen gewollte
Spaltungsstrategien der Regierung seien, um den organisierten politischen Protest

14 Gespräche der Autorin mit Don Rubén und Doña Marta, Angehörige von Verschwundenen,
5.8.2012, Atoyac de Alvarez.

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 247

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


der Angehörigen zu schwächen.15 Darüber hinaus ist eine Kontinuität von Methoden
des »Schmutzigen Krieges« im Kontext des aktuellen »Drogenkrieges« und eine
damit einhergehende Stärkung der Rolle des Militärs beobachtbar, die eine Aufar-
beitung der vergangenen Gewalt wenig aussichtsreich erscheinen lässt. Auf diesen
Aspekt soll weiter unten nochmals eingegangen werden.

Diese Auswahl an Transitional Frictions machten Dynamiken der Reviktimisie-
rung deutlich. Sie machten den mexikanischen Transitional-Justice-Prozess aus der
Perspektive der Opfer zu einem Prozess der Re-Dehumanisierung, der sich durch
Friktionen kennzeichnet. Re-Dehumanisierung bedeutet die erneute Dehumanisie-
rung der Opfer durch Friktionen im Transitional-Justice-Prozess. Diese Friktionen
charakterisieren sich durch eine Kultur der Straflosigkeit; der Weigerung, die For-
derungen der Opferumzusetzen; der nicht existenten Anerkennung der Angehöri-
gen, diese als politische Akteure ernst zu nehmen und der Ablehnung, die Opfer der
Vergangenheit zu rehabilitieren. Der Transitional-Justice-Prozess blieb bis heute
in einer Phase der Liminalität verhaftet, die durch die zuvor beschriebenen Tran-
sitional Frictions charakterisiert wird. Diese Liminalität von Transitional Justice
ist verantwortlich für eine fortbestehende Liminalität der Angehörigen, die trotz
Untersuchungskommission und Gerichtsprozessen weiterhin keine Gewissheit über
das Schicksal ihrer Verschwundenen haben. Was wären nun aus der Perspektive der
Opfer die Bedingungen für eine hypothetische Beendigung des Übergangsritus von
Transitional Justice? Wie könnte die Liminalität der Angehörigen und somit auch
die Liminalität von Transitional Justice aufgehoben und eine Phase der Integrati-
on eintreten?

Phase der Integration: Rehumanisierung?

»Sie sollen uns nicht mehr in der Hoffnung warten lassen. Sie sollen uns sagen,
das ist passiert, hier ist er, hier ist er geblieben […]. Wir wollen die Wahrheit.
Welche auch immer die Wahrheit sei!« (Interview der Autorin mit María Felix
Reyes, Tochter eines Verschwundenen, 5.9.2010, Atoyac).
»Wenn ich ihn nur beerdigen könnte, wie es üblich ist. Damit wäre ich schon
beruhigter« (Interview der Autorin mit Doña Estela, Frau eines Verschwun-
denen, 25.7.2010, El Quemado).
»Ich fühle, dass ich erst dann beruhigt sein kann, wenn man mir sagt, Apolinar,
das ist die Person, die du suchst. Und um mich zum Schweigen zu bringen,
[…] will ich Papier in Form einer Sterbeurkunde. […] Und, in dem sie mir,

4.4

15 Interview mit Don Rodrigo, 2.8.2011, Atoyac de Alvarez.

Aufsätze

248

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


egal in welcher Form, seine Reste übergeben« (Interview der Autorin mit
Apolinar Castro Román, 18.9.2009, Atoyac).

Betrachtet man Aussagen von Angehörigen von Verschwundenen, wie die oben
zitierten, sind die Bedingungen für eine Phase der Integration vor allem die Wahr-
heit über das Schicksal des/der verschwundenen Angehörigen zu erfahren, sterbli-
che Überreste zu erhalten, um diese den Totenritualen entsprechend beerdigen zu
können und eine Sterbeurkunde ausgestellt zu bekommen. Diese Forderungen hat
die mexikanische Regierung bisher nicht erfüllt. Übertragen auf den Transitional-
Justice-Prozess wäre die letzte Phase der Integration – im Sinne des van Gen-
nep’schen Übergangsrituals von Separation, Liminalität und Integration – aus der
Perspektive der Angehörigen also dann erreicht, wenn die für die Dehumanisie-
rungsprozesse Verantwortlichen (staatliche Akteure), die Anerkennung und Rehu-
manisierung der Opfer stellvertretend für vergangene staatliche Akteure umsetzen
würden. Dies kann natürlich eine konkrete physische Dehumanisierung in Form von
Ermordungen nicht rückgängig machen und in vielen Fällen können auch die sterb-
lichen Überreste der Verschwundenen nicht zurückgegeben werden, da sie teils
nicht mehr lokalisierbar sind (wie etwa im Fall der Todesflüge über dem Pazifi-
schen Ozean).

Dennoch, für die Opfer würde Rehumanisierung bedeuten: Den Verbleib der Ver-
schwundenen vollständig aufzuklären;  das  Ausstellen von Sterbeurkunden;  die
Rückgabe der sterblichen Überreste in jenen Fällen, in denen den Behörden der Ver-
scharrungsort bekannt ist, um wichtige sozio-kulturelle Todesriten durchführen und
einen Trauerprozess initiieren zu können; für viele sind es auch Reparationszahlun-
gen nicht nur für die Verschwundenen, sondern auch als Entschädigungen für den
erlittenen materiellen Verlust während und nach dem »Schmutzigen Krieg«; nicht
zuletzt bedeutet für viele Angehörige auch die Bestrafung der verantwortlichen Täter
Anerkennung ihres Leids und daher Rehumanisierung. Nicht alle Angehörigen for-
dern jedoch eine Bestrafung der Verantwortlichen; für viele sind die Aufklärung des
Verbleibs ihrer Verwandten und Entschädigungen zentraler als juristische Prozesse
gegen die Täter. So sagte etwa Doña Maria, Tochter eines Verschwundenen:

»Der Mann, der meinen Vater festgenommen hat, war Castro Contreras, Kom-
mandant der Kriminalpolizei in Acapulco. Dieser Mann lebt noch! […] Er
weiß sehr gut, was er gemacht hat und er kann sprechen und er kann sagen,
wo all diese Menschen sind! Warum nicht? So wie wir Zeugnis ablegen über
unsere Angehörigen, könnte er Zeugnis ablegen über das, was er gemacht hat
und die Regierung könnte den Schaden ersetzen, den er verursacht hat. Worauf

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 249

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


warten sie noch?« (Interview der Autorin mit Maria Felix Reyes, Tochter eines
Verschwundenen, 5.9.2010, Atoyac).

Bei all diesen Aspekten ist der Heterogenität der Angehörigengruppen und den teils
unterschiedlichen Bedürfnissen Rechnung zu tragen, um die Differenzen innerhalb
der Opfergruppen anzuerkennen und der Komplexität von Erfahrungen und
Bewältigungsstrategien von Gewalt in Postkonfliktgesellschaften gerecht zu wer-
den. Ein weiterer zentraler Aspekt der Rehumanisierung für viele Angehörige ist,
den Verschwundenen ihre soziale und politische Rolle im öffentlichen Diskus
wiederzugeben. Wenn also die Verschwundenen nicht länger wie zu Zeiten des
»Schmutzigen Krieges« von staatlichen Akteuren in dehumanisierender Termino-
logie als »Kriminelle« oder »Banditen« bezeichnet werden, sondern als das, was sie
für die Angehörigen sowie für viele soziale Bewegungen und Menschenrechtsor-
ganisationen in Mexiko waren: Menschen, die für soziale Gerechtigkeit kämpften,
sich der hegemonialen Macht des mexikanischen Staates entgegensetzten, die auf
die strukturelle und epistemische Gewalt aufmerksam und die willkürliche und
menschenrechtsverletzende Machtausübung lokaler Kaziken öffentlich sichtbar
machten. Auf die Bedeutung der Rehabilitierung der Verschwundenen als lucha-
dores sociales (soziale KämpferInnen) weist das Beispiel der Gedenkfeier im Jahr
2014 anlässlich des 100. Geburtstages des Verschwundenen Rosendo Radilla
Pacheco in Atoyac hin. Auf einem Transparent hieß es dort: »Rosendo Radilla
Pacheco (1914-2014), ehemaliger Bürgermeister, Bauernführer, sozialer Kämpfer
und Verschwundener des Schmutzigen Krieges« (zit. nach Valadez Luviano
2014).16

Findet die Anerkennung ihrer Forderungen, die Integration ihrer Erinnerungen
im kollektiven Gedächtnis und die daraus resultierende Rehumanisierung der Opfer
nicht statt, wird die Liminalität von Transitional Justice für die meisten der Ange-
hörigen fortbestehen. Die Umsetzung ihrer Forderungen wird unter anderem durch
eine weitere Friktion erschwert, die auch dazu beiträgt, dass die Liminalität von
Transitional Justice eine Kontinuität erfährt: die machtpolitischen Konstellationen
und der erneute Einsatz staatsterroristischer Methoden wie dem gewaltsamen Ver-
schwindenlassen im derzeitigen »Krieg gegen Drogen«. Dieser Konflikt soll im
Folgenden kurz skizziert werden, um zu zeigen, dass die Methoden des »Schmut-
zigen Krieges« in Mexiko keineswegs nur in der Vergangenheit eingesetzt wurden.

16 »Rosendo Radilla Pacheco (1914-2014), ex alcalde, líder campesino, luchador social y desapare-
cido en la guerra sucia« (zit. nach Valadez Luviano 2014).

Aufsätze

250

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Der Konflikt im Postkonflikt: Gewaltsames Verschwindenlassen im
Kontext des »Krieges gegen Drogen«

Im Kontext des »Krieges gegen Drogen« lassen die erneut eingesetzten staatster-
roristischen Praktiken eine Aufarbeitung der Verbrechen der Vergangenheit wenig
aussichtsreich erscheinen. Seit Präsident Felipe Calderón (2006-2012) im Jahr 2006
den Drogenkartellen den Krieg erklärte und das Militär aussandte, um diese zu be-
kämpfen und der derzeitige Präsident Enrique Peña Nieto (seit 2012) diese Politik
fortführte, forderte dieser Konflikt eine hohe Zahl an Opfern von Ermordungen,
Folter und Verschwindenlassen. Die genaue Zahl der Opfer ist nicht eindeutig und
Angaben variieren, aber das mexikanische Statistikinstitut spricht von 121.683 To-
ten von 2006 bis Juli 2013 (Proceso 2013) und die Bundesregierung von 26.611
Fällen von Verschwundenen von 2006 bis August 2014 (Amnesty International
2014/2015). Angesichts der Tatsache, dass die Gewalt- und Kriminalitätsrate im
Jahr 2006 trotz der bereits jahrzehntelangen Präsenz von Drogenkartellen eine der
niedrigsten in der mexikanischen Geschichte war, erscheint die Kritik an Calderóns
Strategie berechtigt. Seine Strategie, Drogenkartelle mit militärischen Mitteln zu
bekämpfen, erscheint vielen KritikerInnen als wenig zielführend und höchst ambi-
valent, da durch die Militarisierung des Konfliktes die Opferzahlen drastisch steigen
und sich durch die Fragmentierung sowie Neustrukturierung der Kartelle neue Kon-
fliktlinien entwickeln, die vermehrt Gewalttaten auch innerhalb der und zwischen
den Drogenkartellen zur Folge haben (vgl. Aguilar/Castañeda 2012).

Aus testimonios von Angehörigen von Verschwundenen der Vergangenheit geht
hervor, dass viele Opfer aus dem »Schmutzigen Krieg« heute wieder eine ähnliche
Situation der Angst und des Terrors erleben, in der jedoch die Zugehörigkeit der
Gewaltakteure weitaus komplexer ist: direkte Gewalt geht nun auch von Mitgliedern
der Drogenkartelle aus, aber auch von Militär, Polizei und paramilitärischen Grup-
pen, die gegen politische Oppositionelle vorgehen. Es gibt strukturelle Parallelen
zwischen der Praxis der Aufstandsbekämpfung sowie des Verschwindenlassens im
»Schmutzigen Krieg« der Vergangenheit und Praktiken im sogenannten »Drogen-
krieg«. So stehen Mitglieder der Drogenkartelle im Dienste des Staates, um politi-
sche Aufstandsbekämpfung zu betreiben. Es gibt Aussagen und Quellen, die zeigen,
dass – sowohl in den 1960er und 1970er Jahren als auch heute – Mitglieder der
organisierten Kriminalität für paramilitärische Zwecke eingesetzt werden und po-
litische Oppositionelle ermorden (vgl. Osorno 2009; Beith 2010). Wenngleich eine
hohe Zahl an Ermordeten und Verschwundenen Verbrechen sind, in denen sowohl
die Opfer als auch die Täter im Zusammenhang mit Drogenkartellen stehen und die
Terrorstrategien sowie die Gewalt der Kartelle andere Motive als politische

5.

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 251

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Hintergründe haben, ist dennoch ein Teil der Gewaltopfer im Kontext politischer
Aufstandsbekämpfung unter Beteiligung staatlicher Akteure anzusiedeln. Kann
man also von einer Kontinuität eines »Schmutzigen Krieges« von den 1960er Jahren
bis in die Gegenwart sprechen?

Die Ereignisse vom 26. September 2014 sind ein Beispiel dafür, dass es eine
Kontinuität von politischer Aufstandsbekämpfung gibt. An diesem Tag wurden bei
einer Demonstration von Studierenden in der Stadt Iguala, im Bundesstaat Guerrero,
sechs Menschen ermordet und 43 Studierende von den lokalen Polizeikräften ent-
führt. Die Studierenden galten als Angehörige einer linksgerichteten politisierten
Gruppe der Pädagogischen Hochschule von Ayotzinapa – eine Hochschule, die
bereits zu Zeiten des »Schmutzigen Krieges« der Vergangenheit im Visier der Bun-
desregierung stand. So studierten etwa in den 1950er Jahren auch die späteren Gue-
rilla-Anführer Lucio Cabañas und Génaro Vázquez dort und es wurden immer wie-
der Proteste gegen die Regierung in diesem Lehrerseminar organisiert.

Die Untersuchungen der Bundesregierung im Fall Ayotzinapa ergaben, dass die
verschleppten Studierenden von den lokalen Polizeikräften an eine Gruppe eines
lokalen Drogenkartells übergeben wurden (Guerreros Unidos), welche die Studie-
renden ermordet und in einer Müllhalde verbrannt hätten. Demgegenüber stehen
jedoch unabhängige Untersuchungen eines Expertenteams der Nationalen Univer-
sität, die keine Spuren von Verbrennungen von Leichen in der genannten Müllhalde
fanden (Rosagel 2014; Turati 2014). Einige Eltern der verschwundenen Studieren-
den fordern den Zutritt zu den Militärlagern, da es auch Hinweise gibt, dass das
Militär an der Verschleppung beteiligt gewesen sein könnte (Proceso 2015). Die
Bundesregierung hat die Untersuchungen mittlerweile jedoch eingestellt, nachdem
bis April 2015 64 Gemeindepolizisten, 41 Mitglieder der Guerrero Unidos und das
Bürgermeisterehepaar von Iguala festgenommen wurden (Flores Martínez 2015).
Welche der kursierenden Versionen sich letztendlich als die Wahrheit herausstellen
wird, bleibt abzuwarten. Was die Aufarbeitung der Fälle der Verschwundenen der
Vergangenheit und der Gegenwart jedoch erschwert, ist, dass im Kontext des »Krie-
ges gegen Drogen« dem Militär erneut eine bedeutsame Rolle für die nationale
Sicherheit und in der Bekämpfung sowohl der organisierten Kriminalität, aber unter
diesem Deckmantel, auch in der Bekämpfung politischer Oppositioneller zuerkannt
wurde. Die Kontinuität »Schmutziger Kriege«, die in Mexiko eine lange, aber wenig
sichtbare politische Tradition staatlicher Praxis haben, ist auch im Kontext des
»Drogenkrieges« allgegenwärtig. Die VN-Arbeitsgruppe über gewaltsames und
unfreiwilliges Verschwindenlassen forderte bei zwei Besuchen Mexikos im Jahr
2011 (OHCHR 2011 b) und 2014 (Díaz 2014) die mexikanische Regierung auf,
Menschenrechtsverletzungen, wie extralegale Hinrichtungen, Folter und Ver-

Aufsätze

252

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


schwindenlassen, die von Mitgliedern der Polizei und der Streitkräfte durchgeführt
wurden, aufzuklären. Die mexikanische Regierung nimmt diese Empfehlungen –
so wie auch in der Vergangenheit – auf und beteuert stets ihren politischen Willen
zur Aufklärung aller Menschenrechtsverletzungen und die selbstverständliche Kol-
laboration mit nationalen und internationalen (Menschenrechts-)Institutionen. Rea-
le Maßnahmen folgen aber kaum, wie Menschenrechts- und Opferorganisationen
kritisieren (vgl. Fundar et al. 2014; Sicilia 2011).

Indessen haben sich in den letzten Jahren zahlreiche neue Organisationen von
Angehörigen von Verschwundenen gebildet und mit einigen Angehörigenorgani-
sationen der Vergangenheit vernetzt. Sie führen einen neuen Kampf um Rehuma-
nisierung der dehumanisierten Toten und Verschwundenen, die im öffentlichen
staatlichen Diskurs allesamt als, die nationale Sicherheit bedrohende, »Kriminelle«
bezeichnet werden. Obgleich, wie erwähnt, zahlreiche Opfer im Zusammenhang
mit Drogenkartellen zu sehen sind, wenden sich die Angehörigen der Verschwun-
denen gegen diesen Kriminalisierungskurs und kritisieren die fehlende Bereitschaft
der staatlichen Behörden, die Verbrechen zu untersuchen. So sagte eine Mutter eines
Verschwundenen:

»Sie haben ihn entführt und niemand sagt mir, wohin sie ihn gebracht haben.
Sie haben ihn verschwinden lassen! Und ich bin sicher, dass er nichts mit den
narcos [Drogenhändler] zu tun hat« (Aussage von Teresa, Mutter eines Ver-
schwundenen, auf einer Versammlung des Movimientopor la Paz con Justicia
y Dignidad, 22.8.2012, Mexiko-Stadt).

Der vermeintliche »Krieg gegen Drogen« bietet einen perfekten Deckmantel für
staatliche Akteure, die politische Opposition unter weitgehender Straflosigkeit zu
eliminieren. Diese Tatsache wurde angesichts der Ereignisse rund um die ver-
schwundenen Studierenden von Ayotzinapa deutlich sichtbar und lässt auch die
Aufklärung der Verschwundenen der Vergangenheit in weite Ferne rücken. Der
»Krieg gegen Drogen« zeigt die Kontinuität des Einsatzes staatsterroristischer Me-
thoden aus der Zeit des »Schmutzigen Krieges«. Dieser »neue« »Schmutzige Krieg«
ist ein weiterer Aspekt der Transitional Frictions, welche die Liminalität von Tran-
sitional Justice charakterisieren.

Fazit: Transitional Frictions statt Transitional Justice, Re-
Dehumanisierung statt Rehumanisierung

Der Beitrag ging der Frage nach, wie das ritualtheoretische Konzept der Über-
gangsriten einerseits auf die Opfer gewaltsamen Verschwindenlassens angewendet

6.

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 253

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


und andererseits mit dem Transitional-Justice-Prozess in Beziehung gebracht wer-
den kann. In der Verwendung des Konzeptes der Liminalität – der Schwellenphase
in Übergangsriten – und jenes der Transitional Frictions wurde diese Verbindung
hergestellt und gezeigt, dass diese in der Analyse von Transitional-Justice-Prozes-
sen durchaus hilfreich sein können. Zum einen um die Wahrnehmung der Opfer von
Gewalt auf diese Prozesse zu beleuchten und zum anderen um die Bedingungen für
Erfolg oder Misserfolg von Transitional Justice aus der Sichtweise der betroffenen
Bevölkerung sichtbar zu machen. Im mexikanischen Fall konnte gezeigt werden,
dass auf die Phase der Separation, die von unterschiedlichen Dimensionen der
Dehumanisierung geprägt ist, eine Phase der Liminalität folgte, die mit einer
Transformation der Angehörigen in politisch Handelnde einherging und in der auch
der Beginn eines Transitional-Justice-Prozesses eingefordert wurde. Die Ambiva-
lenzen und Konflikte im Transitional-Justice-Prozess, ausgelöst durch diverse
machtpolitische Konstellationen, können mit dem Konzept der Transitional Fric-
tions erfasst werden. Durch diese Transitional Frictions kam es aus der Perspektive
der Angehörigen nicht zu der erhofften Rehumanisierung, sondern vielmehr zu einer
Re-Dehumanisierung der Opfer – sowohl der Angehörigen als auch der Verschwun-
denen. Die Erkenntnis, dass der Aufarbeitungsprozess also für die Angehörigen als
Re-Dehumanisierung wahrgenommen wurde und sie sich daher weiterhin in einer
Phase der Liminalität befinden, lässt also die Annahme zu, dass dies auch für den
Transitional-Justice-Prozess eine Kontinuität der Phase der Liminalität bedeutet.
Transitional Justice ist also ein fragmentierter Übergangsritus. Die Betrachtung von
Transitional Justice als Versuch eines Übergangsritus ermöglicht es, diese Prozesse
dahingehend zu analysieren, wann und unter welchen Bedingungen für die Opfer
die Phase der Liminalität überwunden und eine Phase der Integration mit der Re-
humanisierung der Opfer potenziell beginnen kann.

Die Präsenz der Abwesenheit – so der Titel des Beitrags – spricht in diesem Kon-
text zwei Aspekte an: einerseits auf einer sozialen Mikroebene, die kontinuierliche
Präsenz physisch abwesender, verschwundener Menschen in der Lebenswelt der
Angehörigen. Und andererseits in einem politischen Kontext und auf der Makro-
ebene, die kontinuierliche Präsenz der Forderung, die Verbrechen der Vergangen-
heit im öffentlichen Raum sichtbar zu machen und deren Aufarbeitung einzuklagen.
Präsenz der Abwesenheit ist also zum einen Ausdruck der Erfahrungen und Wir-
kungen der Gewaltpraxis des gewaltsamen Verschwindenlassens von Menschen.
Zum anderen ist sie Ausdruck der politischen Praxis der Opfer, denn die Präsenz
der Abwesenheit führt in die Phase der Liminalität, aus welcher der Kampf um
Rehumanisierung der Verschwundenen entsteht.

Aufsätze

254

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


In der Analyse des mexikanischen Falles wurde deutlich, dass die Angehörigen
der Verschwundenen eine der wichtigsten Gruppen der Gegen-Erinnerung und als
solche zentrale Akteure in der Herausforderung staatlicher Legitimationsnarrative
hinsichtlich des Einsatzes staatsterroristischer Methoden in der Vergangenheit und
der Gegenwart sind. Ihr Kampf um Rehumanisierung ist es, der den gewaltsam Ver-
schwundenen eine erneute Inklusion in die Gesellschaft ermöglichen soll. Durch
ihren Protest machen sie zudem kontinuierlich eben jene strukturelle, epistemische
und direkte Gewalt sichtbar, welche die mexikanischen Regierungen bis heute ne-
gieren. Eine Anerkennung dieser Tatsachen und eine Re-Integration der Ver-
schwundenen (tot oder lebendig) in das soziale Gefüge könnte Dehumanisierungs-
prozesse für die Opfer symbolisch rückgängig machen und die Liminalität der An-
gehörigen der Verschwundenen und somit auch die Liminalität von Transitional
Justice beenden.

Literatur

Abélès, Marc 1988: Modern Political Ritual. Ethnography of an Inauguration and a
Pilgrimage by President Mitterrand, in: Current Anthropology 29: 3, 391-404.

Acosta, Mariclaire/Ennelin, Esa 2006: The »Mexican Solution« to Transitional
Justice, in: Roht-Arriaza, Naomi/Mariezcurrena, Javier (Hrsg.): Transitional
Justice in the Twenty-First Century. Beyond Truth versus Justice, Cambridge,
94-119.

Afflito, Frank M./Jesilow, Paul 2007: The Quiet Revolutionaries. Seeking Justice
in Guatemala, Austin, TX.

Aguayo Quezada, Sergio/Treviño Rangel, Javier/Pallais, Maria 2006: Neither
Truth nor Justice. Mexico’s De Facto Amnesty, in: Latin American Perspectives
33: 2, 56-68.

Aguayo Quezada, Sergio/Treviño Rangel, Javier2007: Fox y el Pasado. La Ana-
tomía de una Capitulación, in: Foro Internacional XLVII: 4, 709-739.

Aguilar, Rubén/Castañeda, Jorge 2012: Los Saldos del Narco. El Fracaso de una
Guerra, Mexiko-Stadt.

Amnesty International 2014/2015: Annual Report. Mecixo, in: https://www.amnes-
ty.org/en/countries/americas/mexico/report-mexico; 29.5.2015.

Antillón Najlis, Ximena 2008: La desaparición forzada de Rosendo Radilla en Ato-
yac de Álvarez, informe de Afectación Psicosocial (Comisión Mexicana de De-
fensa y Promoción de los Derechos Humanos, A. C.), Mexiko-Stadt.

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 255

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Barrera Hernández, Abel/Sarmiento, Sergio 2006: De la montaña roja a la policía
comunitaria. Violencia y militarización en la montaña de Guerrero, in: Oikión
Solano, Verónica/García Ugarte, Marta Eugenia (Hrsg.): Movimientos armados
en Mexico, siglo XX (CIESAS), Mexiko-Stadt, 657-707.

Bartra, Armando 2000 [1996]: Guerrero Bronco. Campesinos, ciudadanos y guer-
rilleros en la Costa Grande, Mexiko-Stadt.

Beith, Malcolm 2010: The Last Narco, inside the Hunt for El Chapo, the World’s
Most Wanted Drug Lord, London.

Bergesen, Albert 2008 [1984]: Politische Hexenjagd als Ritual, in: Belliger, Andréa/
Krieger, David J. (Hrsg.): Ritualtheorien. Ein einführendes Handbuch, Wiesba-
den, 263-281.

Bonfil Batalla, Guillermo 1987: México Profundo. Una civilización negada, Me-
xiko-Stadt.

Brunner, Claudia 2011: Wissensobjekt Selbstmordattentat. Epistemische Gewalt
und okzidentalistische Selbstvergewisserung in der Terrorismusforschung,
Wiesbaden.

Buckley-Zistel, Susanne/Koloma Beck, Teresa/Braun, Christian/Mieth, Friederike
(Hrsg.) 2014: Transitional Justice Theories, Abington.

Calloni, Stella 2001: Operación Condor. Pacto Criminal, Mexiko-Stadt.
Castellanos, Laura 2007: México Armado 1943-1981, Mexiko-Stadt.
Castillo García, Gustavo 2003: Operación Telaraña, estrategia del gobierno contra

Lucio Cabañas, (La Jornada, 21.12.2003), in: http://www.jornada.unam.mx/
2003/12/21/012n1pol.php?printver=1&fly=1; 15.9.2015.

Chevalier-Watts, Juliet 2010: The Phemonena of Enforced Disappearance in Turkey
and Chechnya. Strasbourg’s Noble Cause?, in: Human Rights Review 11,
469-489.

Climo, Jacob J./Catell, Maria G. (Hrsg.) 2002: Social Memory and History. An-
thropological Perspectives, New York, NY.

CNDH – Comisión Nacional de los Derechos Humanos 2001: Informe Especial
sobre las Quejas en Materia de Desapariciones Forzadas Ocurridas en la Década
de los 70 y Principios de los 80, in: http://www.cndh.org.mx/Informes_Espe-
ciales; 29.5.2015.

Comité 68 2008: Informe Histórico presentado a la sociedad mexicana: Fiscalía
especial FEMOSPP (Serie: México: Genocidio y delitos de lesa humanidad.
Documentos fundamentales 1968-2008, Tomo IX), Mexiko-Stadt.

Aufsätze

256

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Damián Rojas, Julio César 2012: Buscan afectados por la »Guerra Sucia« más que
una gratificación (Novedades Acapulco, 27.9.2012), in: http://www.novedade-
sacapulco.mx/la-costa/buscan-afectados-por-guerra-sucia-mas-que-una-gratifi-
cacion; 3.9.2015.

Das, Veena/Kleinmann, Arthur/Lock, Margaret/Ramphele, Mamphela/Reynolds,
Pamela (Hrsg.) 2001: Remaking a World. Violence, Social Suffering, and Re-
covery, Berkeley, CA.

Davies, Douglas James 2002: Death, Ritual and Belief. The Rhetoric of Funerary
Rites, London.

Díaz, Gloria Leticia 2008: Un fiasco, las exhumaciones en Guerrero (Proceso,
9.8.2008), in: http://hemeroteca.proceso.com.mx/?page_id=278958&a51dc263
66d99bb5fa29cea4747565fec=89683&rl=wh; 3.9.2015.

Díaz, Gloria Leticia 2014: Llama ONU a garantizar derecho a la justicia a familiares
de desaparecidos (Proceso, 27.8.2014), in: http://www.proceso.com.mx/
380640/2014/08/27/llama-onu-a-garantizar-derecho-a-la-justicia-a-familiares-
de-desaparecidos; 3.9.2015.

Ferrándiz, Francisco 2009: Fosas comunes, paisajes el terror, in: Revista de Dialec-
tología y Tradiciones Populares LXIV: 1, 61-94.

Fentress, James/Wickham, Chris 1992: Social Memory, Oxford.
FEMOSPP – Fiscalía Especializada para Movimientos Sociales y Políticos del

Pasado 2006: Informe Documenta sobre 18 años de »Guerra Sucia« en México
(Bericht der FEMOSPP), in: http://www.gwu.edu/~nsarchiv/NSAEBB/NSA-
EBB180/index2.htm; 29.5.2015, unv. Ms.

Flores Martínez, Raúl 2015: Cae otro implicado en el caso Ayotzinapa (Excelsior,
12.4.2015), in: http://www.excelsior.com.mx/nacional/2015/04/12/1018211;
29.5.2015.

Fundar/MPJD/Serapaz 2014: Presentación de información en el marco de la adop-
ción de la lista de cuestiones de la Séptima Sesión del Comité Contra las Desa-
pariciones Forzadas (15.-26. September 2014), in: http://www.fundar.org.mx/
mexico/pdf/Informe%20Final%20CED_MEXICO_fundar_serapaz_mpjd.pdf;
29.5.2015.

Galtung, Johan 1975: Strukturelle Gewalt, Reinbek.
Gamiño Muñoz, Rodrigo 2008: Análisis del movimiento armado en México en la

década de 1970 a través de la prensa. El caso de la Liga comunista 23 de sep-
tiembre (1973-1979), Mexiko-Stadt.

Gennep, Arnold van 2005 [1909]: Übergangsriten, Frankfurt a.M.
Gómez-Barris, Macarena 2009: Where Memory Dwells. Culture and State Violence

in Chile, Berkeley, CA.

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 257

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Gruchmann, Lothar 1981: »Nacht- und Nebel«-Justiz. Die Mitwirkung deutscher
Strafgerichte an der Bekämpfung des Widerstands in den besetzten westeu-
ropäischen Ländern 1942-1944, in: Vierteljahresheft für Zeitgeschichte 29: 3,
342-396.

Halpern, Jodi/Weinstein, Harvey M. 2004: Rehumanizing the Other. Empathy and
Reconciliation, in: Human Rights Quarterly 26: 3, 561-583.

Hamill, Hugh (Hrsg.) 1992: Caudillos. Dictators in Spanish America, Norman, OK.
Haslam, Nick 2006: Dehumanization. An Integrative Review, in: Personality and

Social Psychology Review 10: 3, 252-264.
Hinton, Alexander Laban (Hrsg.) 2010: Transitional Justice. Global Mechanisms

and Local Realities after Genocide and Mass Violence, New Brunswick, NJ.
Karl, Sylvia 2014: Kampf um Rehumanisierung. Die Verschwundenen des Schmut-

zigen Krieges in Mexiko, Bielefeld.
Katz, Friedrich 1990: Revuelta, Rebelión y Revolución. La lucha rural en México

del siglo XVI al siglo XX, Mexiko-Stadt.
Katz, Friedrich 2006: La Guerra Fría en América Latina y sus particularidades en

México, in: ders. (Hrsg.): Nuevos ensayos mexicanos, Mexiko-Stadt, 455-473.
Kertzer, David 1989: Ritual, Politics, and Power, New Haven, CT.
Klesner, Joseph L. 2001: The End of Mexico’s One-Party Regime, in: Political

Science and Politics 34: 1, 107-114.
Knight, Alan/Pansters, Will 2005: Caciquismo in Twentieth-century Mexico, Lon-

don.
Konieczny, Alfred 1993: Der Nacht und Nebel Befehl Hitlers, in: DIZ Nachrichten

16, 56-68.
Kovras, Iosif/Loizides, Neophytos 2009: Delaying Truth Recovery for Missing Per-

sons, in: Nations and Nationalism 17: 3, 1-20.
Krauze, Enrique 1994: Siglo de Caudillos. Biografía política de México

(1810-1910), Mexiko-Stadt.
Lang, Johannes 2010: Questioning Dehumanization. Intersubjective Dimensions of

Violence in the Nazi Concentration and Death Camps, in: Holocaust and Geno-
cide Studies 24: 2, 225-246.

Langston, Joy 2002: Breaking Hard is Hard to Do. Exit, Voice, and Loyalty in
Mexico’s One-Party Hegemonic Regime, in: Latin American Politics and So-
ciety 44: 3, 61-88.

McCrory, Susan 2007: The International Convention for the Protection of all Per-
sons from Enforced Disappearance, in: Human Rights Law Review 7: 3,
545-566.

Montemayor, Carlos 2007: La Guerrilla Recurrente, Mexiko-Stadt.

Aufsätze

258

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Montemayor, Carlos 2010: La Violencia de Estado en México. Antes y después de
1968, Mexiko-Stadt.

Oelofsen, Rianna 2009: De- and Rehumanization in the Wake of Atrocities, in:
South African Journal of Philosophy 28: 2, 178-188.

Oettler, Anika 2004: Erinnerungsarbeit und Vergangenheitspolitik in Guatemala
(Schriftenreihe des Instituts für Iberoamerika-Kunde Hamburg, Bd. 60), Frank-
furt a.M.

Oettler, Anika 2014: The Scope and Selectivity of Comparative Area Studies: Tran-
sitional Justice Research (GIGA Working Papers 246/2014), Hamburg.

Oikión Solano, Verónica/García Ugarte, Marta Eugenia (Hrsg.) 2006: Movimien-
tos armados en México, Siglo XX (CIESAS), Mexiko-Stadt.

OHCHR – Office of the High Commissioner for Human Rights o. J.: Working Group
on Enforced or Involuntary Disappearances, in: http://www.ohchr.org/EN/Issu-
es/Disappearances/Pages/DisappearancesIndex.aspx; 29.5.2015.

OHCHR 2011 a: Report of the Working Group on Enforced or Involuntary Disap-
pearances. Mission to Mexico (A/HRC/19/58/Add.2, 20.12.2011), in: http://
www.ohchr.org/Documents/HRBodies/HRCouncil/RegularSession/Session19/
A-HRC-19-58-Add2_en.pdf; 29.5.2015.

OHCHR 2011 b: United Nations Working Group on Enforced or Involuntary Dis-
appearances includes visit to Mexico, in: http://www.ohchr.org/EN/
NewsEvents/Pages/DisplayNews.aspx?NewsID=10907&LangID=E;
29.5.2015.

OHCHR 2014: Report of the Working Group on Enforced or Involuntary Disap-
pearances (A/HRC/27/49, 4.12.2014), in: http://daccess-dds-ny.un.org/doc/UN-
DOC/GEN/G14/099/81/PDF/G1409981.pdf?OpenElement; 4.8.2015.

Orentlicher, Diane 2007: »Settling Acounts« Revisited. Reconciling Global Norms
with Local Agency, in: The International Journal of Transitional Justice 1: 1,
10-22.

Osorno, Diego Enrique 2009: El cártel de Sinaloa. Una historia del uso político del
narco, Mexiko-Stadt.

Pansters, Will 1999: The Transition under Fire. Rethinking Contemporary Mexican
Politics, in: Koonings, Kees/Kruijt, Dirk (Hrsg.): Societies of Fear. The Legacy
of Civil War, Violence and Terror in Latin America, London, 235-263.

Proceso 2013: Más de 121 mil muertos, el saldo de la narcoguerra de Calderón:
Inegi (3.8.2013), in: http://www.proceso.com.mx/?p=348816; 29.5.2015.

Proceso 2015: Buscaremos en todos los cuarteles del país. vocero de padres de
normalistas (14.1.2015), in: http://www.proceso.com.mx/?p=393016; 29.5.
2015.

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 259

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Rangel Lozano, Claudia/Sánchez Serrano, Evangelina 2006: La guerra sucia en los
setenta y las guerrillas de Genaro Vázquez y Lucio Cabañas en Guerrero, in:
Oikión Solano, Verónica/García Ugarte, Marta Eugenia (Hrsg.): Movimientos
armados en México, Siglo XX (CIESAS), Mexiko-Stadt, 495-525.

Rangel Lozano, Claudia 2011: La voz de los sobrevivientes. La cárceles clandesti-
nas en Guerrero, México: una radiografía, 1969-1979, in: O público e o privado
18, 75-92.

Robben, Antonius (Hrsg.) 2004: Death, Mourning, and Burial. A Cross-Cultural
Reader, Malden, MA.

Robben, Antonius 2005: Political Violence and Trauma in Argentina, Philadelphia,
PA.

Robins, Simon 2011: Towards Victim-Centred Transitional Justice. Understanding
the Needs of Families of the Disappeared in Postconflict Nepal, in: The Inter-
national Journal of Transitional Justice 5: 1, 75-98.

Rodríguez, Roberto 2000: Forgiveness as Part of the Rehumanization Process, in:
Peace Review. A Journal of Social Justice 12: 2, 325-328.

Roniger, Luis 1987: Caciquismo and Coronelismo: Contextual Dimensions of Pa-
tron Brokerage in Mexico and Brazil, in: Latin American Research Review 22:
2, 71-99.

Rosagel, Sheila 2014: Científicos de la UNAM. No los quemaron en el basurero, el
gobierno está en problemas (Sin Embargo, 11.12.2014), in: http://www.sinem-
bargo.mx/11-12-2014/1190680; 4.8.2015.

Rozema, Ralph 2011: Forced Disappearance in an Era of Globalization. Biopolitics,
Shadow Networks, and Imagined Worlds, in: American Anthropologist 113: 4,
582-593.

Sant Cassia, Paul 2007: Bodies of Evidence. Burial, Memory and the Recovery of
Missing Persons in Cyprus, Oxford.

Scovazzi, Tullio/Citroni, Gabriella 2007: The Struggle against Enforced Disap-
pearance and the 2007 United Nations Convention, Leiden.

Shaw, Rosalind/Waldorf, Lars (Hrsg.) 2010: Localizing Transitional Justice. Inter-
ventions and Priorities After Mass Violence, Stanford, CA.

Shelly, Louise 2001: Corruption and Organized Crime in Mexico in the Post-PRI
Transition, in: Journal of Contemporary Criminal Justice 17: 3, 213-231.

Sicilia, Javier 2011: Estamos hasta la madre, Mexiko-Stadt.
Sluka, Jeffrey (Hrsg.) 2000: Death Squads. The Anthropology of State Terror, Phil-

adelphia, PA.
Slyomovics, Susan 2003: No Buying off the Past. Moroccan Indemnities and the

Opposition, in: Middle East Report 229, 34-37.

Aufsätze

260

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225


Spivak, Gayatri Chakravorty 1988: Can the Subaltern Speak?, in: Nelson, Cary/
Grossberg, Lawrence (Hrsg.): Marxism and the Interpretation of Culture, Urba-
na, 271-313.

Teitel, Ruti 2003: Transitional Justice Genealogy, in: Harvard Human Rights Jour-
nal 16, 69-94.

Tileagã, Cristian 2007: Ideologies of Moral Exclusion. A Critical Discursive Re-
framing of Depersonalization, Delegitimization and Dehumanization, in: The
British Journal of Social Psychology 46: 4, 717-737.

Tsing, Anna L. 2005: Friction. An Ethnography of Global Connection, Princeton,
NJ.

Turati, Marcela 2014: Los hechos vuelven ceniza la versión de la PGR (Proceso,
16.11.2014), in: http://www.proceso.com.mx/387863/2014/11/15/los-hechos-
vuelven-ceniza-la-version-de-la-pgr/d; 3.9.2015.

Turner, Victor 1967: Betwixt and Between. The Liminal Period in Rites of Passage,
in: ders. (Hrsg.): The Forest of Symbols. Aspects of Ndembu Ritual, Ithaka,
93-111.

Turner, Victor 1982 [1969]: Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur, Frankfurt a.M.
Valadez Luviano, Rodolfo 2014: Celebran deudos 100 años del nacimiento de Ro-

sendo Radilla, in: La Jornada Guerrero, 1.3.2014.

Die Autorin

Dr. Sylvia Karl ist assoziierte Forscherin am Fachgebiet Kultur- und Sozialanthropologie, Phil-
ipps-Universität Marburg.
E-Mail: sylvia.karl@uni-marburg.de

Sylvia Karl

ZeFKo 4 (2015): 2 261

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:29:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-2-225

