Sakrale Raumerfahrung
Kirchengebdude als mystagogischer Raum

Bert Daelemans

Hast du nicht beobachtet, wenn du dich in dieser Stadt ergingst, dafl
unter den Bauwerken, die sie ausmahen, einige stumm sind; andere
reden; und noch andere schliefilich, und das sind die seltensten, singen
sogar?!

Diese verbliiffende Aufforderung von Eupalinos, Paul Valérys imagindrem
Architekten in seinem gleichnamigen platonischen Dialog, der im alten
Rom spielt, spricht uns immer noch an. Ja, lasst uns durch unsere Stadte
gehen und ihren Gebduden aufmerksam zuhoren, um zu erkennen, ob
sie stumm sind, sprechen oder singen. Was sie singen, wird immer ein
Geheimnis bleiben, jenseits der Klarheit der Sprache. Aber wenn sie echte
Kunstwerke sind, werden sie bis zum Ende der Zeiten singen. Oder zumin-
dest bis auf Weiteres, was vielleicht ausreicht, da sich die Zeiten so schnell
andern.

Mystagogie, definiert als Einfithrung in das Geheimnis, ist viel mehr
als ein voriibergehender, katechetischer Initiationsprozess, der abgelegt
werden kann, sobald man ,erwachsen® ist. Es ist vielmehr ein lebenslanger,
fortlaufender und nie endender Prozess, einfach weil ein Mysterium per
definitionem nie ein fiir alle Mal ,eingefangen® oder ,bewiltigt” wird. Von
welchem Geheimnis sprechen wir? Ganz einfach, vom existenziellen Ge-
heimnis des Lebens, das Fragen ausldst wie: Wer bin ich? Was tue ich hier?
Woher komme ich und wohin gehe ich? Die Menschen kénnen diesen
Fragen ausweichen und versuchen, im Uberlebensmodus zu leben. Oder sie
kénnen versuchen, diese Fragen zu beantworten, indem sie sich mit diesen
Mysterien auseinandersetzen. Hier konnen Mystagogie und mystagogische
Réume den Menschen helfen, die auf der Suche nach mehr sind.

Die Mystagogie ist also ein dynamischer, erfahrungsorientierter und
fortschreitender Prozess, der die Menschen in die Geheimnisse (oder das

1 P. VALERy, Eupalinos oder Der Architekt. Eingeleitet durch Die Seele und der Tanz,
iibers. von R.M. RiLKE, Frankfurt 1927, 93.

161

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bert Daelemans

Geheimnis) des Lebens begleitet. Das ist die Weisheit der Taufliturgie
in der patristischen Zeit: Es gibt Wahrheiten, die nicht geistig, sondern
nur korperlich (sowohl individuell als auch kollektiv) verstanden werden
kénnen, nachdem man eine Art von Erfahrung gemacht hat. Dies war
der Hauptunterschied zwischen der Taufkatechese, die vor dem Empfang
der Sakramente oder Mysterien gehalten wurde, und der mystagogischen
Katechese, die nach dem Empfang der Mysterien gehalten wurde.

Wie in der Zeit des Patriziats sind diese Mysterien, in die die Glaubigen
getauft und eingetaucht werden, zugleich die Sakramente und, was noch
wesentlicher ist, das biblische ,Geheimnis von den Ewigkeiten her in Gott
verborgen® (Eph 3,9), das nun in Jesus Christus offenbart wird. In diesem
Sinne wird der Plural zum Singular: Es gibt nur ein Geheimnis, Christus.

Die Frage, um die es hier geht, ist, wie ein Kirchengebdude diesen
mystagogischen Prozess, diese lebenslange Einfithrung in die Geheimnisse,
die zu dem einen Geheimnis, Christus, fuhren, fordern kann. Dieses Ge-
heimnis wird uns jedoch nicht als Fremdkdorper von oben aufgezwungen,
sondern entspricht dem Geheimnis, das wir selbst sind und mit uns tragen,
wohin wir gehen:

Die christliche Botschaft, die an den Menschen herangetragen werden
soll, ist nicht das Herantragen eines Fremden und Aufleren, sondern die
Erweckung und Interpretation des Innersten im Menschen, der letzten
Tiefe der Dimensionen seiner Existenz.2

Ein Kirchengebdude ist namlich Teil des sozialen Umfelds und wird daher
von gleichgiiltigen oder gar feindseligen Auflenstehenden, interessierten
Besucher:innen, passiven Gldubigen und engagierten Gldubigen gleicher-
maflen aus der Ferne betrachtet. Selbst fiir Menschen, die den christlichen
Glauben verachten und mit der Kirche nichts zu tun haben wollen, ist das
Kirchengebdude als Wegweiser in den Himmel da, dhnlich wie eine Zypres-
se. Ein Kirchengebéude ist ein religioser Wegweiser zur Transzendenz, wie
auch immer sie genannt wird.3 Es gibt etwas jenseits von allem, was wir
sehen konnen, jenseits von allem, was uns umgibt. Das ist das Geheimnis

2 K. RAHNER, Schriften zur Theologie, Bd. XII: Theologie aus Erfahrung des Geistes,
bearbeitet von K. H. NEUFELD, Einsiedeln 1975, 403.

3 Vgl. J. LAUSTER, How to do Transcendence with Words? The Problem of Articulation
in Religious Experience, in: TH. HARDTKE / U. ScHMIEDEL / T. Tan (Hg.), Religious
Experience Revisited. Expressing the Inexpressible?, STAR 21, Leiden / Boston 2016,
15-29.

162

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sakrale Raumerfahrung

in seiner universellsten, unaussprechlichen und anonymen Form, nicht
undhnlich dem, was die Romer genius loci nannten.

Dieses anonyme Geheimnis, das an bestimmten ,resonanten Orten
verweilt, um einen Begrift des deutschen Soziologen Hartmut Rosa zu
verwenden, ist dem verborgenen Geheimnis, das in Eph 3,9 erwdhnt wird,
nicht undhnlich.* Dies ist der Unterschied zwischen einem ,stummen®
Gebdude und einem resonanten Gebdude, das ,singt", wie Eupalinos ent-
deckte, einem Gebdude, das das Subjekt in eine ansprechende Beziehung
einbezieht, in der sowohl das Gebdude als auch das Subjekt ,mit ihrer
eigenen Stimme sprechen® und sich gegenseitig verwandeln, so Rosa.> Da-
her schlage ich vor, dass dieses anonyme Mysterium nicht unabhingig
ist von dem Mysterium mit einem Namen und einem Gesicht, ndmlich
Jesus Christus: Indem man beim Betreten des Gebaudes allmahlich in das
Mysterium eingefiihrt wird, kann man in dieser ,Wolke des Unwissens®
langsam die Konturen eines liebenswiirdigen Gesichts erkennen, kann man
langsam die Buchstaben eines rettenden Namens entziffern, Jesus Christus.

Naturlich ist dies kein automatischer, mechanischer Prozess (obwohl
man Le Corbusiers berithmten Ausdruck einer ,Wohnmaschine® erganzen
konnte: Wie sollen wir im Geheimnis wohnen?). Die Frage ist nur, wie
ein Kirchenbau diesen Prozess der Entfaltung eines Geheimnisses begleiten
kann, das zunichst verborgen und anonym ist, aber im besten Fall nach
und nach seinen Namen und sein Gesicht zeigt. Oder auch nicht. Vielleicht
haben viele Zeitgenoss:innen kein Bediirfnis, weiter in das Geheimnis vor-
zudringen, und das Bewusstsein eines anonymen , Etwas“ (oder genius loci)
ist fiir sie schon mehr als genug, ohne dass sie entdecken miissen, dass sie
in Wirklichkeit dem begegnet sind, was ich den Spiritus loci genannt habe®,
dem Heiligen Geist des Sohnes und des Vaters, der an einem bestimm-
ten Ort gegenwirtig ist. Ein Kirchengebdude eréffnet (Dimensionen des)
Raum(es). Der Besucher oder die Besucherin ist immer frei, weiter in das
Geheimnis vorzudringen. Die christliche Offenbarung des Geheimnisses
wird einem Menschen niemals aufgezwungen:

4 Vgl. H. Rosa, Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin 2016.

5 Meines Wissens ist die einzige explizite Studie, in der Rosas Konzept der Resonanz auf
die Architektur angewandt wird, bisher J. M. HuLmi, Resonance and Atmosphere in
Architectural Aesthetics, Contemporary Aesthetics 20 (2022), https://contempaesthet
ics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics/ (Zugrift:
12.12.2023). Er nennt kurz drei Beispiele fiir moderne Sakralarchitektur.

6 Vgl. B. DAELEMANS, Spiritus loci. A Theological Method for Contemporary Church
Architecture, SRA 9, Leiden / Boston 2015.

163

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics

Bert Daelemans

Wenn also gesagt wird, man solle aus der Erfahrung des eigenen Daseins
heraus erfahren, ob das Christentum die Wahrheit des Lebens sei, dann
ist keine Uberforderung angemeldet. Dann ist nur gesagt: verbiinde dich
mit dem Echten, dem Fordernden, dem nach dem Ganzen Verlangen-
den, dem Mut zum Geheimnis in dir; dann ist nur gesagt: geh weiter,
wo immer Du jetzt gerade auch stehen magst, folge dem Licht, auch
wenn es jetzt noch klein ist, hiite das Feuer, auch wenn es jetzt noch
niederbrennt, rufe das Geheimnis an, gerade weil es unfafibar ist. Geh
und Du wirst finden, hoffe, und Deine Hoffnung ist schon inwendig
mit der Erfiillung begnadigt. Wer so sich aufmacht, mag weit vom amt-
lich verfafiten Christentum entfernt sein, er mag sich vorkommen wie
ein Atheist, er mag bekiimmert meinen, nicht an Gott zu glauben, die
Konkretheit der christlichen Lehre und Lebensfithrung mag ihm seltsam
und fast erdriickend vorkommen. Er soll weitergehen, seinem Licht im
innersten Grund des Herzens folgen. Dieser Weg ist schon inmitten des
Zieles.”

Daher bedeutet Mystagogie hier in erster Linie ,die erfahrungsmaflige Be-
gleitung von Personen bei ihrer Einweihung in das Geheimnis ihrer eige-
nen Seele*® In der Tat ,initiiert der Mystagoge einen Bewusstwerdungspro-
zess in den Personen, nicht indem er alle Arten von lebendigen Werten und
Wahrheiten vermittelt, sondern indem er eine Dynamik von innen heraus
in Gang setzt, durch die die Personen selbst das Leben hervorbringen.
Unsere Zeit, die von Entfremdung und Polarisierung gepragt ist, braucht
Mystagogie, wahrscheinlich mehr denn je. Um einen berithmten Begriff
des franzosischen Philosophen Michel Foucault zu verwenden, braucht
unsere Zeit mystagogische Heterotopien, wortlich ,andere OrteS, die er als
»gebaute Utopien® verstand, die die gewhnlichen Orte prophetisch anfech-
ten, umkehren und ergédnzen.® Die Frage, um die es hier geht, ist, wie
Kirchengebdude uns bei diesem Prozess unterstiitzen konnen. Je nach dem
Grad des Glaubens und des Engagements der Besucherin (mit Ausnahme

7 K.RAHNER, Schriften zur Theologie, Bd. V: Neuere Schriften, Einsiedeln 1962, 31.
8 T. v.p. BERK, Mystagogie. Inwijding in het symbolisch bewustzijn, Zoetermeer 1999,
56. Meine Ubersetzung.
9 A.a.0., 57. Meine Ubersetzung.
10 Vgl. M. Foucaurt, Des espaces autres, Architecture, Mouvement, Continuité 5
(1984), 46-49. Er spricht nicht von sakraler Architektur. Meine Ubersetzung.

164

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sakrale Raumerfahrung

des gleichgiiltigen Auflenstehenden, fiir den das Gebdude stumm ist)" las-
sen sich vier ,Momente“ oder ,Schwellen® im mystagogischen Prozess, der
sich allmahlich entfaltet, skizzieren: der syndsthetische, kerygmatische, ek-
klesiologische und eschatologische Raum. Dies sind vier Dimensionen des
mystagogischen Raums, die in jedem Kirchengebdude zusammenfallen.!?

Jede dieser vier Dimensionen oder Raume ist nicht nur eine resonante
Atmosphire, die den Besucher umgibt und einbezieht, sondern auch eine
Schwelle, die einen weiteren Raum erdffnet (ganz dhnlich wie bei den
russischen Matrjoschka-Puppen). Ahnlich wie in Eph 3,9 handelt es sich
immer um dasselbe Geheimnis, das jedoch zundchst verborgen bleibt und
erst allmdhlich (wenn auch nicht nur gedanklich, fiir eine distanzierte Be-
obachterin, sondern eher erfahrungsmafig, fiir einen Teilnehmer, der sich
entschlossen auf das Geheimnis einlasst) tiefere Schichten des Verstandnis-
ses entfaltet, auch wenn das Geheimnis niemals ,gelost’, ,abgehandelt*
und ,verworfen® werden kann wie die Losung eines Problems oder eines
Riitsels.

In dem mystagogischen Prozess der Einfithrung in das Mysterium, wenn
man sich einer Kirche ndhert, sie betritt, in ihr lebt und sie sich aneignet,
wird eine distanzierte Besucherin im Idealfall allmédhlich in ein aktives
Mitglied einer gottesdienstlichen Gemeinschaft verwandelt, die sich in der
Welt engagiert. Gleichzeitig hat das Gebaude aber auch jedem Besucher,
egal welchen Glaubens, etwas zu sagen oder zu singen. Dieses ,Etwas®
hat in unterschiedlichem Mafle Anteil an ein und demselben Mysterium,
ahnlich wie sich verschiedene Grade sakramentaler Dichte unterscheiden
lassen (von einer sakramentalen Prisenz in der natiirlichen Umgebung bis
zur hochsten Dichte der Realprisenz in der Eucharistie). Das Geheimnis,

11 Wahrscheinlich ist das Gebdude fiir feindselige Aufienstehende nicht stumm, sondern
sendet eine Botschaft aus, die Widerstand provoziert, Frustration hervorruft oder den
Geist anregt. Fiir sie singt das Gebaude nicht, sondern hat eine Stimme, wenn auch
eine beunruhigende, die sich nicht zum Schweigen bringen ldsst. In Rosas Worten
gibt es keine Resonanz im feindlichen Beobachter, sondern nur ein Echo, das von der
eigenen Stimme des Gebdudes erzeugt wird. Vgl. H. Rosa, Resonanz.

12 Vor nicht allzu langer Zeit habe ich in dem Bestreben, alle verschiedenen (histori-
schen, stilistischen, hermeneutischen, liturgischen usw.) Ansitze fiir die komplexe
Realitdt der Kirchenarchitektur zu beriicksichtigen, eine umfassende, 6kumenische
Methode fiir die theologische Bewertung von Kirchengebduden entwickelt. Hier
bereichere ich diese dreifache Methode als eine vierfache Abfolge, wobei ich besser
zwischen den ekklesiologischen und eschatologischen Verzweigungen der dritten
Dimension, damals Eucharistie genannt, unterscheide. Vgl. DAELEMANS, Spiritus loci.
Alle in diesem Artikel behandelten Fallstudien sind dort zu finden.

165

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bert Daelemans

mit dem sich die Theologie hier befasst, ist also, einfach ausgedriickt, ,was
der Mensch vor Gott ist.1?

Dennoch sollten zwei Beobachtungen gemacht werden, um jedes Miss-
verstaindnis auszurdumen. Erstens ist der mystagogische Raum per Defi-
nition ein dynamischer Raum, der sich mit der Zeit entfaltet und Zeit
braucht, um sich zu entfalten. Die Zeit ist in der Tat wichtiger als der
Raum, wie Papst Franziskus bekanntlich sagte."* Daher sollte der mystago-
gische Raum nie auf einen statischen Moment reduziert werden, als ob ein
Gebdude mit einem fliichtigen Blick verstanden werden konnte. Es gibt
immer mehr zu entdecken. Zweitens haben die mystagogischen Eigenschaf-
ten eines Kirchengebdudes natiirlich iiberhaupt nichts mit den heute leider
so polemischen Stilfragen zu tun. Die zeitgendssische Architektur ist mehr
als fahig, uns in das Geheimnis Jesu Christi einzufiihren, wie wir sehen
werden.

Wir wollen uns nun Schritt fiir Schritt dem Geheimnis nahern und in es
eintreten, indem wir uns einigen Beispielen zeitgendssischer Kirchenarchi-
tektur nahern und in sie eintreten.

L. Eine erste Anndherung: Begegnung mit einem anonymen Geheimnis im
syndsthetischen Raum

Sie sah sich gezwungen, sich zu setzen, als sie den Innenraum zum
ersten Mal betrat, weil sie von ihren Gefiihlen und Erinnerungen so
tiberwaltigt war. Das neue Gebdude wirkte auf sie wie ein Schliissel, der
ihr mit unerwarteter Wucht eine Fiille von innerer, unausgesprochener
Sprache erschloss.®

13 K. RAHNER, Schriften zur Theologie, Bd. XVI: Humane Gesellschaft und Kirche von
morgen, bearbeitet von P. IMHOF, Einsiedeln 1984, 365.

14 Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium (24 November 2013), 222,
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-f
rancesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html (Zugriff: 14.8.2024).

15 Robert A. Ivy zitiert die Erfahrung einer Besucherin der St. Ignatius-Kapelle in
Seattle durch den Architekten S. Holl in RA. Ivy, Editorial. Building Sanctuary,
Architectural Record 4 (1998), 15. Meine Ubersetzung. Unter der umfangreichen
Aufmerksamkeit, die diesem Gebaude im Laufe der Jahre zuteil wurde und die sich
zumeist auf eine sichere Beschreibung der sinnlichen Atmosphére beschrénkte, ohne
auf die liturgische Umsetzung einzugehen, fallen zwei Artikel auf, die den mystagogi-
schen Prozess des spirituellen Wachstums einbeziehen: P. KipDER, Modern Architec-
ture and Ignatian Vision, LoWo 15 (1999), 13-25; DERs., Philosophical Hermeneutics

166

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

Sakrale Raumerfahrung

Einmal ausgel6st durch den ,Zypressen-Effekt“ eines Kirchengebéaudes, das
uns einladt, die Kirche zu betreten, weil es auf Transzendenz hinweist,
oder einfach, weil seine ungewdhnliche Form unsere Neugierde anspricht,
oder weil sein ,,Gesang“ irgendwie ,numinos® oder zumindest faszinierend
wirkt, betritt die Besucherin eine einladende, helle und ruhige Atmosphire,
die Stille und Meditation begiinstigt, etwas, das die heutige Welt, Sklavin
der ,Schnelllebigkeit®, besonders braucht.

Dies ist der offensichtliche Effekt (wie in der Literatur oft hervorgehoben
wurde und leicht selbst tiberpriift werden kann) der Bruder-Klaus-Kapelle
von Peter Zumthor in Wachendorf, der Kamppi-Kapelle in Helsinki, der
St. Ignatius-Kapelle von Steven Holl in Seattle, der Pilgerkapelle von Le
Corbusier in Ronchamp, Tadao Andos Kirche am Wasser, der Christ the
Light-Kathedrale in Oakland, der Kapelle der Versohnung in Berlin, John
Pawsons Abteikirche in Novy Dvur, St. Thomas von Aquin in Berlin, Heinz
Tesars Christus, Hoffnung der Welt in Wien-Donaucity und der Pfarrkirche
Saint-Frangois de Molitor in Paris, um nur einige bekannte Beispiele aus
jungster Zeit zu nennen.

Bemerkenswerterweise erzielen diese Architekten und Architektinnen
ahnliche atmosphérische Wirkungen mit unterschiedlichen, ja sogar gegen-
satzlichen Mitteln (z.B. nacktem Beton bei Ando, aber mit der grofien
Offnung zur Natur hin; oder einem griindlichen Studium von Organizitit
und Textur bei Le Corbusier, Holl und Zumthor). In jedem Fall spielen
Licht, Raum (auch die ,heilige Leere“®) und Natur (als Perspektive oder
als Materialitét) oft eine wesentliche Rolle bei dieser ersten Anndherung an
ein noch anonymes und atmospharisches Mysterium, das fiir den einzelnen
Besucher leicht erfahrbar ist, einfach durch seine korperlichen Sinne und
die ,Augen der Haut, um es mit den Worten von Juhani Pallasmaa zu
sagen.!”

and the Ethical Function of Architecture, Contemporary Aesthetics 9 (2011), https://d
igitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_conte
mpaesthetics (Zugriff: 14.8.2024).

16 Es ist ein Begriff von Paul Tillich, der unterscheidet zwischen schlichter Leere und
heiliger Leere in P. TiLLicH, Contemporary Protestant Architecture, in: DERs., On
Art and Architecture, bearbeitet von JouN und JANE DILLENBERGER, New York 1989,
215. Vgl. B. DAELEMANS, The Need for Sacred Emptiness. Implementing Insights by
Paul Tillich and Rudolf Schwarz in Church Architecture Today, Religions 13 (2022),
Art. 515, https://doi.org/10.3390/rel13060515.

17 J. PALLASMAA, Die Augen der Haut. Architektur und die Sinne, tibers. von A. Wurz,
Los Angeles 22013.

167

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://doi.org/10.3390/rel13060515
https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://doi.org/10.3390/rel13060515

Bert Daelemans

Auflerdem fallt auf, dass in der obigen Liste von Kirchengebduden viele
Gattungen zusammenkommen, von Privatkapellen iiber Pfarrkirchen und
Klosterkirchen bis hin zu Kathedralen. Das, was ich den synisthetischen
Effekt oder die Dimension des Raums genannt habe, konnte tiberall auftre-
ten. Es ist das, was am meisten mit dem antiken genius loci verbunden ist
und phdnomenologisch angegangen werden sollte.

Die spezifische Energie, die von jeder einzelnen Besucherin verlangt
wird, die bereit ist, diesen spezifisch synésthetischen Raum in einer be-
stimmten Kirche zu erleben, kénnte man als ,hang energy“ bezeichnen
(vom Ausdruck ,hang in there®, einer hochgradig aufmerksamen und aktiv
kontemplativen Energie, die es einem ermdglicht, die Stille und den leeren
Raum als mit Mysterium und Prisenz gefiillt zu erleben).!® Die Wahrneh-
mung der Umgebung appelliert an die Wahrnehmung der eigenen inneren
Befindlichkeit.

Wie ich oben angedeutet habe, konnte dies fiir viele unserer Zeitgenos-
sen bereits ausreichend sein. Sie suchen in Kirchengebduden (egal welcher
Gattung) nicht mehr als das, was man zum Beispiel auch in Museen finden
kann, auch wenn der Durchbruch der Transzendenz weniger offensichtlich
ist. Aber das Geheimnis ist hier immer noch unaussprechlich, geheimnis-
voll und anonym. Sogar unpersonlich, denn es hat keinen klaren Namen
und kein Gesicht. Viele Zeitgenossen bevorzugen ein solches anonymes,
unverbindliches und numinoses Gefiihl der Transzendenz.

2. Vertiefung: Entdeckung des Namens und des Gesichts des kerygmatischen
Raums

Wenn die Besucherinnen, nachdem sie den synésthetischen Raum korper-
lich erfahren haben, mehr suchen und tiefer in die Erfahrung der Kirche
und des Geheimnisses, das in den Vordergrund tritt, eindringen wollen,
suchen sie nach Hinweisen, Zeichen, Symbolen, Bildern und Worten, die
geistig verstanden werden kénnen, die irgendwie wie Fufinoten oder Unter-
titel wirken und das Geheimnis als ein sehr personliches identifizieren.
Denn eine Kirche ist zum Beispiel weder ein Klassenzimmer noch ein
Museum.

18 Vgl. M. McFEE, Primal Patterns. Toward a Kinesthetic Hermeneutic, Proceedings
of the North American Academy of Liturgy. Annual Meeting, Baltimore, Maryland,
January 2-5, 2009, Notre Dame (Indiana) 2009, 136-157.

168

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sakrale Raumerfahrung

Daher ist ein Kreuz (wie es auf die Auflenwand der Versdhnungskapelle
in Berlin tdtowiert ist, vor der Kathedrale von Oakland steht oder in der
Kamppi-Kapelle in Helsinki an der Wand héngt) ein klarer Hinweis auf
die religiése Funktion des Gebdudes und den religiosen Charakter des
Geheimnisses, das hier zu finden ist. Wortliche Fufinoten in der Kathedrale
von Oakland helfen dem Besucher, das Kirchengebdaude wie ein Buch zu
lesen: Bibelzitate umgeben als Fufimatten die Eingénge zur eigentlichen
Kathedrale und zu den Seitenkapellen, das Taufbecken, den Ambo und den
Altar und bieten eine tiefere, theologische Interpretation dieser bedeutungs-
vollen Objekte, die darauf hinweisen, dass man auch auf eine spirituelle
Reise mitgenommen wird, wihrend man durch den Raum geht.

Mehr als die ,hang energy“ ist es die ,shape energy*, die die Besucherin
bendtigt, um sich des kerygmatischen Raums bewusst zu werden.!® Es han-
delt sich um eine spezifische Energie, die die Ordnung im Raum versteht,
die in der Lage ist, sinnvolle Zentren im Gebdude zu erkennen und eine
Hierarchie von Werten zu erkennen. Es ist also eine Energie, die vor allem
den Verstand anspricht.

3. Eingegliedert sein: Teilhabe am Leib Christi im ekklesiologischen Raum

Die Lehre der Architektur musste eine Gestaltlehre sein. [...] Ein Bau
[ist] gar nicht als Fest fiir die Augen gedacht, sondern als Wohnraum.
Wohnen ist aber etwas anderes als Anschauen, es wird von den Men-
schen mit Leib und Seele und allen Sinnen geleistet, ist Weitung des
eigenen Leibraumes ins Breite und Hohe, ist Kommunion mit vielen an-
deren Menschen in einer gemeinsamen Gestalt, Gemeinschaft in einem
hoheren Leib.?0

Dennoch mdgen die syndsthetische und die kerygmatische Dimension fiir
manche Besucher nicht ausreichen, die das Geheimnis des Gebéaudes kor-
perlich erfahren und geistig begreifen kénnen. Es gibt noch mehr zu héren
im Gesang des Gebdudes.?! Der ndchste Schritt, der wiederum eine Schwel-
le zum Geheimnis und zur Kirche darstellt, richtet sich an den korporati-
ven Leib, den kirchlichen Leib (nach dem individuellen Leib und Geist).

19 Ebd.
20 R. ScHWARzZ, Kirchenbau. Welt vor der Schwelle, Heidelberg 1960, 8.
21 Vgl. VALERY, Eupalinos, 93.

169

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bert Daelemans

Wir werden Glieder des einen Leibes Christi. Denn ,das Geheimnis, das
verborgen war" und nun offenbart wurde, ist ,Christus in euch® (Kol 1,26—
27). Wie der franzosische Philosoph Jean-Luc Marion sagt: ,Der Name -
wir miissen in ihm wohnen, ohne ihn zu sagen, aber indem wir uns selbst
in ihm sagen, benennen und rufen lassen. Der Name wird nicht gesagt,
er ruft.?2 Auch das gehort zu demselben Geheimnis, das fiir viele nur ein
anonymer genius loci ist, fiir andere ein klares und deutliches christliches
Kerygma, fiir einige aber der wahre Heilige Geist, der in diesem Tempel des
Geistes gegenwirtig und spiirbar wird.

In dieser Dimension muss die Besucherin an der Liturgie, die in dem
Raum stattfindet, teilnehmen, um das Gebdude im Rhythmus einer gottes-
dienstlichen Gemeinschaft ,singen“?® zu héren. Ahnlich wie beim Spielen
eines Musikinstruments bringen manche Gemeinden iiberraschende Lieder
hervor, wenn sie sich ihre Kirchengebdude auf kreative Weise und im
Einklang mit der besten theologischen Tradition aneignen. Ich kenne kein
besseres Beispiel als das, was die liturgische Versammlung in Saint-Frangois
de Molitor in Paris wihrend der Bufigottesdienste tut, indem sie sich
in einem kraftvollen versus Orientem (nach Osten)?* auf das Kreuz, den
Garten und das Licht ausrichtet. Auch die Kirche der Episkopalkirche St.
Gregor von Nyssa in San Francisco wurde buchstdblich um die Liturgie
herum gebaut, mit einer antiphonalen Bestuhlung um ein Podium fiir den
Wortgottesdienst und einem offenen Raum um den hélzernen Altartisch
fiir die eucharistischen Riten.

Diese Dynamik der liturgischen Konfigurationen einer gottesdienstli-
chen Gemeinschaft erinnert an die sechs Schemen von Rudolf Schwarz,
bei denen es sich in der Tat um Schwingungsstinde ein und desselben
kirchlichen Korpers handelt, der sich wahrend eines liturgischen Jahres in
eine bestimmte Richtung bewegt und den er ,Der siebente Plan. Der Dom
aller Zeiten. Das Ganze® nannte.?

Diese Pline sind keine Musterentwiirfe, denn sie setzen gerade dort aus,
wo die Entscheidungen fallen miifiten, aus denen sie konkret werden
kénnten. In einem Zustand der Verhaltenheit verharren sie hinter der

22 J.-L. MArION, Au Nom. Comment ne pas parler de théologie négative, Laval Théologi-
que et Philosophique 55 (1999), 363. Meine Ubersetzung.

23 Vgl. VALERY, Eupalinos, 93.

24 Vgl. A. GERHARDS, Versus Orientem — versus populum. Zum gegenwirtigen Diskussi-
onsstand einer alten Streitfrage, Theologische Revue 98 (2002), 15-22.

25 R.ScHwWARZ, Vom Bau der Kirche, Heidelberg 1947, 140.

170

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sakrale Raumerfahrung

Verwirklichung, in die hinein man sie mannigfaltig interpretieren kann.
Erst in einer, dieser, oder jener der vielen méglichen Auslegungen wiir-
den sie echte Entwiirfe.26

Jede theologische Reflexion iiber den liturgischen Raum wird von einer
griindlichen Wiederaufnahme seiner dynamischen, kommunitéren und re-
lationalen Theorie des Kirchenbaus profitieren. Leider wird seine Theorie
aber immer noch nicht richtig verstanden, weil seine Schemen als blofle
Entwiirfe betrachtet werden, die von der tiefen theologischen Reflexion
tiber den sich bewegenden, tanzenden Leib Christi losgelost sind, und weil
insbesondere sein erstes Manifest tiber die Architektur als ,die Art der Zu-
sammenordnung von Raum, Zeit und Leben“? nie zitiert wird. Dieser Aus-
druck impliziert, dass Architektur im Gegensatz zu einem blofien Behalter
eher ,lebendiger Raum" ist, der aus einem ,,Punktraum® herauswachst und
sich organisch als lebendiger Organismus (sein Beispiel war das Wachstum
einer Pflanze) iiber verschiedene gemeinschaftliche und archetypische For-
men entfaltet, ,bestimmte klare Grundanschauungen, die raumlich und
gemeinschaftlich verschiedene gemeinschaftliche Gebetshaltungen tiberset-
zen (Erwartung, Reue, Dankbarkeit, Anbetung usw.): ,Lebendiger Raum
ist Lebenserfiillung ins Ausgedehnte hinein; darum auch, wie alles Leben,
zeitgebunden und nie absolut. Er ist voll Kraft, fliessend, leibhaft; sein
einziges Bezugssystem ist sein Lebensinhalt, sein Massstab dessen innere
Zeit 2

Diese gemeinschaftlichen Formen oder Grundanschauungen erscheinen
nur unter der Bedingung, dass sich die einzelnen Mitglieder in die Gemein-
schaft einfiigen und als solche zu ihrer Entstehung beitragen.?® Schwarz
war des monumentalen ,architektonischen Geschehnisses® tiberdriissig,
das die Gldubigen auf eine passive Rolle des Staunens reduziert, indem
es sie daran hindert, ,die Bewegung zu machen’, und wollte, dass der
liturgische Raum die Menschen in Bewegung bringt, als Teilhabende am
gefeierten Geheimnis.?? Die fiir diesen Raum erforderliche Energie, die den
kollektiven Korper der liturgischen Versammlung einbezieht, konnte daher
als ,swing energy“ bezeichnet werden.’!

26 A.a.O.,145.

27 R.Scuwarz, Uber Baukunst, Die Schildgenossen 4 (1923-1924), 274.
28 Ebd.

29 Vgl. ScHwARz, Kirchenbau, 6.

30 ScHWARZ, Vom Bau der Kirche, 40.

31 MCcFEE, Primal Patterns, 154.

171

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bert Daelemans

Da Architektur in erster Linie Leben und nicht Raum ist, ist sie tot
und stumm, wenn sie auf eine einzige raumliche Konfiguration reduziert
wird, d.h. wenn die Gemeinschaft sich auf eine einzige statische Art und
Weise einigt, den Raum zu bewohnen, ohne die ,kinetische DynamikS, fiir
die Richard Kieckhefer so zu Recht pladiert.3> Ich behaupte, dass diese
Intuition, die aus der grundlegenden Erfahrung der Liturgische Bewegung
vor hundert Jahren entstanden ist, immer noch einen enormen Wert fiir
unsere Art und Weise hat, Kirchen zu betrachten, sie zu bewohnen und das
wahre Potenzial des Geheimnisses zu entdecken, dem wir hier begegnen.

In Saint-Francois de Molitor zum Beispiel nimmt die Gemeinschaft wih-
rend der Buflriten buchstdblich das an, was Schwarz den ,offenen Ring*
nennt, seine bevorzugte Konfiguration, denn ,die heimliche Offenheit der
Weltmitte wurde sichtbar®* In der Tat ist diese Gemeinschaftsform eine
blutende, ,verwundete® Konfiguration, in der ,die irdische Form vorzeitig
abbricht® und ,Gott anhebt’, was zeigt, ,,dass sie durch Gott wund wurde
und dass gerade die offene Stelle in den Zusammenhéngen heiliger Ort ist.
Dies bedeutet, dass alle Dinge in Gott vollkommen gemacht werden und
dass, ,wenn in ein Ding die Leere hineinbricht, Gott in der Nahe ist, denn
dieser Einbruch der Leere ist nicht fade Vernichtung, sondern Aufbruch
ins Licht3* ,Heilige Leere*® ist hier ein Synonym fiir strahlende, unbe-
schreibliche Fiille. Als solche zeigt eine offene Ringkonfiguration zugleich
menschliche Begrenzung und géttliche Erfiillung:

Darum ist die leere Seite auch Christi leerer Sitzplatz am Tisch dieser
Welt. Des Herrn Tod und Fortgang ist die Wunde, an der die Geschichte
verblutet. Er liess die Erde offen zuriick.3

Die gottesdienstliche Gemeinschaft in Paris lasst sich auf den eschatologi-
schen Raum ausrichten, den Raum des Gartens und des Lichts, der bereits
sichtbar ist, aber noch nicht erreicht werden kann. Der liturgische Raum
ist in der Tat grofSer als der eigentliche Gottesdienstraum: Er schliefit auch
den Garten ein; er geht {iber die Kristallwand hinaus. In dhnlicher Weise
ist dies in St. Peter Canisius in Berlin geschehen: Selbst der Altar ist nur

32 Richard KIECKHEFER, Theology in Stone. Church Architecture from Byzantium to
Berkeley, New York / Oxford, 2004, 24. Meine I"Jbersetzung.

33 ScHWARZ, Vom Bau der Kirche, 51.

34 Aa.O,53.

35 Vgl. TiLLicH, Contemporary Protestant Architecture und DAELEMANS, The Need for
Sacred Emptiness.

36 ScHWARZ, Vom Bau der Kirche, 55.

172

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sakrale Raumerfahrung

ein Fragment, das mit einem anderen Fragment in der geheimnisvollen
soffenen Kirche® drauflen korrespondiert, als einer riesigen Menge leeren
Raumes ohne eine klare Funktion, aufler ein eschatologisches Symbol der
Transzendenz zu sein.

4. Gesandt sein: Mitarbeit im eschatologischen Raum des Reiches Gottes

Der eschatologische Raum ist der letzte Schritt, denn mit der eucharisti-
schen Liturgie hat das Mysterium seine Quelle und seinen Hoéhepunkt
erreicht, ist aber noch nicht fertig mit seiner Entfaltung: Die Gemeinschaft,
die einmal um die Eucharistie versammelt ist, muss in die Welt hinausge-
sandt werden mit dem klaren Auftrag, die Welt zu ,eucharisieren’, so viel
wie moglich zum Aufbau des Reiches Gottes in dieser gegenwirtigen Welt
beizutragen. Diese Dimension wird in unseren Kirchen nicht immer sicht-
bar gemacht, denken Sie zum Beispiel an die unterirdische Caritas-Kirche
in St. Theodor in Koln. Ich kenne kein besseres Beispiel als die bereits
erwdhnte St. Gregory of Nyssa Episcopal Church in San Francisco, wo
freitags eine Lebensmittelausgabe stattfindet, bezeichnenderweise um den
Altartisch herum und im selben eucharistischen Raum, der nun ein Lied
des Dienstes und der Solidaritit singt¥’, Diakonie vom Feinsten.

In dieser bischoflichen Kirche haben sie kein Problem damit, ihren
liturgischen Raum fiir den diakonischen Dienst zu 6ffnen und auf prophe-
tische Weise eine Briicke zwischen leitourgia und Diakonie zu schlagen, ein
fruchtbares Beispiel fiir andere christliche Kirchen. Sie fiirchten nicht, dass
die Sakralitdt jhres Raumes durch einen solch bodenstindigen Dienst an
den Armen ,entweiht“ werden konnte.

So endet jede Eucharistiefeier mit einem liturgischen Tanz um den Altar,
der den Tanz des Freskos ,Kommunion der Heiligen® iiber ihren Kopfen
nachahmt und Musik, Gesang, Liturgie, Gottesdienst, Architektur und
Tanz in einer himmlischen Vision des Reiches Gottes verbindet und die
himmlische und die irdische Kirche in einem eschatologischen Tanz unter
dem Vorsitz des auferstandenen Herrn des Tanzes zusammenfiihrt. In der
Tat, wie Schwarz gesagt hat:

Was dann entsteht, ist vorab umzirkter Raum - Schutzraum, Wohnraum,
Feierraum - der den Weltraum ersetzt. Es liegt nahe und trifft wohl

37 Vgl. VALERY, Eupalinos, 93.

173

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bert Daelemans

auch zu, dass der Bau in der inneren Geraumigkeit des Leibes, in dem
Wissen von ihrer Schwellkraft, Gliederung, Wuchsform und Erstreckung
begriindet ist. Wir gewahren ihn ja mit dem Leib, mit den Armen, die
sich breiten, mit den schreitenden Fiissen, den schweifenden Blicken,
mit dem Ohr und vorab mit dem Atem. Raum wird tanzend erlebt.
Aber der Umraum ist Umkehr des Tanzes; das, worein sich der Tanz
erstreckt, was dem Korper bereitsteht, nicht - wie meistens gemeint
wird - die Ausstrahlung des Leibes, sondern der gewendete und hinaus-
verlegte Leibraum; nur, dass Leibraum von innen nach aussen dringt,
Bauraum aber von aussen hereindringt und dass seine ,,Haut® der des
tanzenden Menschen anliegt. Das ,Innere des Baues hdngt nach aussen,
der Rauminhalt ist weiter als die Raumhaut.

Auf dem Fresko von Mark Dukes ist sogar ein dlterer Mensch im Rollstuhl
zu sehen, was zeigt, dass niemand von diesem Tanz ausgeschlossen ist - ein
beeindruckend zeitgeméfies und kinetisches Symbol fiir das Reich Gottes.

So verkorpert die gottesdienstliche Gemeinschaft des HI. Gregor von
Nyssa die folgende Wahrheit, wie sie vom Zweiten Vatikanischen Konzil
verkiindet wurde:

In der irdischen Liturgie nehmen wir vorauskostend an jener himmli-
schen Liturgie teil, die in der heiligen Stadt Jerusalem gefeiert wird, zu
der wir pilgernd unterwegs sind, wo Christus sitzt zur Rechten Gottes,
der Diener des Heiligtums und des wahren Zeltes. In der irdischen Litur-
gie singen wir dem Herrn mit der ganzen Schar des himmlischen Heeres
den Lobgesang der Herrlichkeit. In ihr verehren wir das Gedéchtnis
der Heiligen und erhoffen Anteil und Gemeinschaft mit ihnen. In ihr
erwarten wir den Erloser, unseren Herrn Jesus Christus, bis er erscheint
als unser Leben und wir mit ihm erscheinen in Herrlichkeit.?

Das Geheimnis, von dem wir einen Vorgeschmack haben, ist das Geheim-
nis des Reiches Gottes: Noch ist es nicht anonym, wenn auch noch unaus-
sprechlich (synésthetisch), aber auch eindeutig christlich (kerygmatisch),
jedes Mitglied der Gemeinschaft einbeziehend (ekklesiologisch) und schon
hier und jetzt an der Ewigkeit teilhabend (eschatologisch).

38 ScHWwWARZ, Vom Bau der Kirche, 17.

39 ZweITES VATIKANISCHES KonziL, Konstitution iiber die heilige Liturgie Sacrosanc-
tum Concilium 8 (4. Dezember 1963), https://www.vatican.va/archive/hist_councils/
ii_vatican_council/documents/ Vat—iiiconst719631204isacr0sanctum—conciliumige.h
tml (Zugriff: 14.8.2024).

174

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html

Sakrale Raumerfahrung

Der Gesang der Hoffnung muss erklingen und den liturgischen Raum als
eschatologischen Raum férben. Dies kann im Wesentlichen auf zweierlei
Weise geschehen: einerseits durch die ethische Dimension der sozialen
Gerechtigkeit, der Mission und der Verséhnung (die in der Lebensmittel-
ausgabe in St. Gregor von Nyssa oder in der unterirdischen Kirche in
St. Theodor prisent ist), andererseits in der liturgischen Dimension der
Festlichkeit (wie beim liturgischen Tanz in St. Gregor von Nyssa). Es ist
der eschatologische Zug, der hinter allem steht, der alles in ,eine bestimmte
Richtung® treibt, wie Schwarz es formuliert hatte.*® Dies geht einher mit
sehr kraftvollen und intensiven, daher meist kurzen Ausbriichen einer be-
sonderen Art von Energie, die man ,thrust energy” nennen konnte.*!

5. Schlussfolgerung: Wachsende Sensibilitit fiir den Spiritus loci

Wir haben diese Uberlegungen damit begonnen, unsere Ohren zu spitzen,
um das ,Lied“4? der Kirchengebdude zu horen, die wir lieben und die
irgendwie mit uns in Resonanz stehen. Je nach dem Grad des Glaubens und
des Engagements des Besuchers konnten wir vier Schwingungszustidnde in
dem mystagogischen Prozess skizzieren, der sich allmahlich und organisch
entfaltet und die Besucherin immer tiefer in das Geheimnis einfiihrt: den
synésthetischen, kerygmatischen, ekklesiologischen und eschatologischen
Raum.

Um ein vollstandiges Bild des Geheimnisses zu erhalten, miissen wir in
gewisser Weise teilnehmen und uns engagieren. Das vollstindige Bild ist
nicht einer Elite vorbehalten; es ist fiir jeden zugénglich, aber niemand
ist gezwungen, so tief einzudringen. In gewisser Weise erinnert dies an
die berithmte Geschichte von den Blinden, die einen Elefanten beriihren:
Jeder hat nur den Eindruck von dem, was er beriihrt, und niemand hat
das vollstindige Bild. Wir miissen das Puzzle vervollstindigen, um das
Geheimnis, so wie es ist, zu entdecken und zu respektieren.

Nachdem wir kurz auf vier Schwingungszustinde des mystagogischen
Prozesses hingewiesen haben, konnen wir feststellen, dass die Raumerfah-
rung von der funktionalen Gattung der Kirchengebdude abhéngt. Tatsach-
lich werden private Kapellen (wie Zumthors Bruder-Klaus-Kapelle) nur

40 Vgl. SCHWARzZ, Uber Baukunst; R. Guarpint, Uber das Wesen des Kunstwerks, Mainz
2005.

41 McFEE, Primal Patterns, 153.

42 Vgl. VALERY, Eupalinos, 93.

175

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bert Daelemans

einen begrenzten Zugang zum Mysterium haben: Sie bieten allenfalls die
syndsthetische Erfahrung eines anonymen Mysteriums, das einige Zeichen
(das Kreuz iiber der Tiir aufSen, das trinitarische Symbol innen, die Wachs-
kerzen und die Biiste des Heiligen Nikolaus von Flue) als christlich zu
bezeichnen versuchen, aber fiir die meisten Besucherinnen nicht unbedingt
so sein werden. Doch wihrend die Kathedralen der typische Prototyp des
Mittelalters waren und die Pfarrkirche die tridentinische Kirche, kdnnten
die Privatkapellen durchaus das Paradigma unserer Zeit auf der Suche nach
Transzendenz sein.

Die umfassendste Erfahrung des Mysteriums kann man wohl in einer
Klosterkirche machen, die wirklich das Herz einer lebendigen Gemein-
schaft ist. Die Zisterzienserménche in Novy Dvir zeigen dass eine mini-
malistische Leere sehr angemessen als mystagogischer Raum angeeignet
werden kann. Selbst die gelegentlichen Besucher, die zum Beispiel an der
Vesper teilnehmen, bekommen einen starken (syndsthetischen, kerygmati-
schen, ekklesiologischen und eschatologischen) Sinn fiir das an diesem Ort
vorhandene Mysterium.

Diese vier Dimensionen des Raumes entsprechen vier grundlegenden
Merkmalen der Kirche: koinonia (Gemeinschaft), martyria (Zeugnis), lei-
tourgia (Feier) und diakonia (Dienst). Eine umfassende Theologie der
Kirche muss alle vier Dimensionen beriicksichtigen: Niemand kann seinen
oder ihren Glauben richtig leben, ohne sich mit all diesen Dimensionen
zu befassen, denn sie gehoren zusammen und néhren sich gegenseitig.
Ebenso muss eine wirklich umfassende Theologie der Kirchenarchitektur -
als stindige Warnung vor einseitigen Ansétzen - alle vier Dimensionen des
Raumes beriicksichtigen, wie auch immer sie benannt werden.

Diese vier theologischen Dimensionen entsprechen also, auch wenn
dies hier nicht weiter ausgefiihrt werden kann, den vier grofSen Dokumen-
ten des Zweiten Vatikanischen Konzils: Lumen gentium (syndsthetischer
Raum), Dei Verbum (kerygmatischer Raum), Sacrosanctum Concilium (ek-
klesiologischer Raum) und Gaudium et Spes (eschatologischer Raum).

Wie wir im Laufe dieser Uberlegungen gesehen haben, sind vier entspre-
chende und miteinander verkniipfte Arten von liturgischer ,,Energie® erfor-
derlich, um die vier Rdume in ihrem vollen Umfang zu erleben: ,hang ener-
gy fiir den synisthetischen Raum, indem man in ehrfiirchtigen Momenten
einfach mit dem Mysterium gegenwirtig ist; ,,shape energy® fiir den keryg-
matischen Raum, weil die Gottesdienstbesucher durch ihre gemeinsamen
Geschichten und Symbole geformt und gestaltet werden; ,swing energy“

176

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sakrale Raumerfahrung

fir den ekklesiologischen Raum, weil die Gottesdienstbesucherinnen dem
Auf und Ab des Lebens folgen, indem sie gesammelt werden, um ausge-
sandt zu werden; und ,thrust energy® fiir den eschatologischen Raum, weil
er die Gottesdienstbesucher fiir prophetisches, weltverdinderndes Handeln
bereit macht.#> Im Idealfall werden in jeder liturgischen Feier alle vier
Energien angesprochen. Auf diese Weise wird die Aufienstehende zu einer
vollwertigen Teilnehmerin am Geheimnis.

Literatur

Bibeliibersetzung: SCHLACHTER 2000.

BERK, TJEU VAN DEN, Mystagogie. Inwijding in het symbolisch bewustzijn, Zoetermeer
1999.

DAELEMANS, BERT, Spiritus loci. A Theological Method for Contemporary Church
Architecture, SRA 9, Leiden / Boston 2015.

DAELEMANS, BERT, The Need for Sacred Emptiness. Implementing Insights by Paul
Tillich and Rudolf Schwarz in Church Architecture Today, Religions 13 (2022),
Art. 515, https://doi.org/10.3390/rel13060515.

Foucaurt, MicHEL, Des espaces autres, Architecture, Mouvement, Continuité 5
(1984), 46-49.

Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium (24 November 2013), https://
www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesc
o_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html (Zugriff: 14.8.2024).

GERHARDS, ALBERT, Versus Orientem - versus populum. Zum gegenwirtigen Diskus-
sionsstand einer alten Streitfrage, Theologische Revue 98 (2002), 15-22.

GuarDINI, RomMaNo, Uber das Wesen des Kunstwerks, Mainz 2005.

HuLmi, JooNA MARKUS, Resonance and Atmosphere in Architectural Aesthetics, Con-
temporary Aesthetics 20 (2022), https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonanc
e-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics/ (Zugriff: 12.12.2023).

Ivy, ROBERT A, Editorial. Building Sanctuary, Architectural Record 4 (1998), 5.

KIDDER, PAUL, Modern Architecture and Ignatian Vision, LoWo 15 (1999), 13-25.

KIDDER, PauL, Philosophical Hermeneutics and the Ethical Function of Architecture,
Contemporary Aesthetics 9 (2011), https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent
.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics (Zugriff: 14.8.2024).

KIECKHEFER, RICHARD, Theology in Stone. Church Architecture from Byzantium to
Berkeley, New York / Oxford, 2004.

LAUSTER, JORG, How to do Transcendence with Words? The Problem of Articulation
in Religious Experience, in: HARDTKE, THOMAS / ULRICH SCHMIEDEL / TOBIAS
Tan (Hg.), Religious Experience Revisited. Expressing the Inexpressible?, STAR 21,
Leiden / Boston 2016, 15-29.

43 Vgl. MCFEEE, Primal Patterns.

177

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://doi.org/10.3390/rel13060515
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.3390/rel13060515
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics

Bert Daelemans

MARION, JEAN-Luc, Au Nom. Comment ne pas parler de théologie négative, Laval
Théologique et Philosophique 55 (1999), 339-363.

MCcFEE, MARCIA, Primal Patterns. Toward a Kinesthetic Hermeneutic, Proceedings of
the North American Academy of Liturgy. Annual Meeting, Baltimore, Maryland,
January 2-5, 2009, Notre Dame (Indiana) 2009, 136-157.

PALLASMAA, JUHANI, Die Augen der Haut. Architektur und die Sinne, iibers. von AN-
DREAS WUTZ, Los Angeles 22013.

RAHNER, Karr, Uber die Moglichkeit des Glaubens heute, in: DERs., Schriften zur
Theologie, Bd. V: Neuere Schriften, Einsiedeln 1962, 11-32.

RAHNER, KARL, Die theologische Dimension der Frage nach dem Menschen, in: DERs.,
Schriften zur Theologie, Bd. XII: Theologie aus Erfahrung des Geistes, bearbeitet
von Karr H. NEUFELD, Einsiedeln 1975, 387-406.

RAHNER, Karr, Die Kunst im Horizont von Theologie und Frommigkeit, in: DERS.,
Schriften zur Theologie, Bd. XVI: Humane Gesellschaft und Kirche von morgen,
bearbeitet von PAUL IMHOF, Einsiedeln 1984, 364-372.

Rosa, HARTMUT, Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin 2016.

Scawarz, Ruporr, Uber Baukunst, Die Schildgenossen 4 (1923-1924), 273-284.

ScHWARZ, RUDOLF, Vom Bau der Kirche, Heidelberg 1947.

ScHWARZ, RUDOLF, Kirchenbau. Welt vor der Schwelle, Heidelberg 1960.

TiLLICH, PAuL, Contemporary Protestant Architecture, in: DERS., On Art and Architec-
ture, bearbeitet von JoHN und JANE DILLENBERGER, New York 1989, 214-220.

VALERY, PAUL, Eupalinos oder Der Architekt. Eingeleitet durch Die Seele und der Tanz,
bers. von RAINER MARIA RILKE, Frankfurt 1927.

ZWEITES VATIKANISCHES KonziL, Konstitution iiber die heilige Liturgie Sacrosanctum
Concilium 8 (4. Dezember 1963), https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_v

atican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
(Zugriff: 14.8.2024).

178

- am 23.01.2026, 18:07:08. . —


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html

	1. Eine erste Annäherung: Begegnung mit einem anonymen Geheimnis im synästhetischen Raum
	2. Vertiefung: Entdeckung des Namens und des Gesichts des kerygmatischen Raums
	3. Eingegliedert sein: Teilhabe am Leib Christi im ekklesiologischen Raum
	4. Gesandt sein: Mitarbeit im eschatologischen Raum des Reiches Gottes
	5. Schlussfolgerung: Wachsende Sensibilität für den Spiritus loci

