
Sakrale Raumerfahrung
Kirchengebäude als mystagogischer Raum

Bert Daelemans

Hast du nicht beobachtet, wenn du dich in dieser Stadt ergingst, daß
unter den Bauwerken, die sie ausmahen, einige stumm sind; andere
reden; und noch andere schließlich, und das sind die seltensten, singen
sogar?1

Diese verblüffende Aufforderung von Eupalinos, Paul Valérys imaginärem
Architekten in seinem gleichnamigen platonischen Dialog, der im alten
Rom spielt, spricht uns immer noch an. Ja, lasst uns durch unsere Städte
gehen und ihren Gebäuden aufmerksam zuhören, um zu erkennen, ob
sie stumm sind, sprechen oder singen. Was sie singen, wird immer ein
Geheimnis bleiben, jenseits der Klarheit der Sprache. Aber wenn sie echte
Kunstwerke sind, werden sie bis zum Ende der Zeiten singen. Oder zumin‐
dest bis auf Weiteres, was vielleicht ausreicht, da sich die Zeiten so schnell
ändern.

Mystagogie, definiert als Einführung in das Geheimnis, ist viel mehr
als ein vorübergehender, katechetischer Initiationsprozess, der abgelegt
werden kann, sobald man „erwachsen“ ist. Es ist vielmehr ein lebenslanger,
fortlaufender und nie endender Prozess, einfach weil ein Mysterium per
definitionem nie ein für alle Mal „eingefangen“ oder „bewältigt“ wird. Von
welchem Geheimnis sprechen wir? Ganz einfach, vom existenziellen Ge‐
heimnis des Lebens, das Fragen auslöst wie: Wer bin ich? Was tue ich hier?
Woher komme ich und wohin gehe ich? Die Menschen können diesen
Fragen ausweichen und versuchen, im Überlebensmodus zu leben. Oder sie
können versuchen, diese Fragen zu beantworten, indem sie sich mit diesen
Mysterien auseinandersetzen. Hier können Mystagogie und mystagogische
Räume den Menschen helfen, die auf der Suche nach mehr sind.

Die Mystagogie ist also ein dynamischer, erfahrungsorientierter und
fortschreitender Prozess, der die Menschen in die Geheimnisse (oder das

1 P. Valéry, Eupalinos oder Der Architekt. Eingeleitet durch Die Seele und der Tanz,
übers. von R.M. Rilke, Frankfurt 1927, 93.

161

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geheimnis) des Lebens begleitet. Das ist die Weisheit der Taufliturgie
in der patristischen Zeit: Es gibt Wahrheiten, die nicht geistig, sondern
nur körperlich (sowohl individuell als auch kollektiv) verstanden werden
können, nachdem man eine Art von Erfahrung gemacht hat. Dies war
der Hauptunterschied zwischen der Taufkatechese, die vor dem Empfang
der Sakramente oder Mysterien gehalten wurde, und der mystagogischen
Katechese, die nach dem Empfang der Mysterien gehalten wurde.

Wie in der Zeit des Patriziats sind diese Mysterien, in die die Gläubigen
getauft und eingetaucht werden, zugleich die Sakramente und, was noch
wesentlicher ist, das biblische „Geheimnis von den Ewigkeiten her in Gott
verborgen“ (Eph 3,9), das nun in Jesus Christus offenbart wird. In diesem
Sinne wird der Plural zum Singular: Es gibt nur ein Geheimnis, Christus.

Die Frage, um die es hier geht, ist, wie ein Kirchengebäude diesen
mystagogischen Prozess, diese lebenslange Einführung in die Geheimnisse,
die zu dem einen Geheimnis, Christus, führen, fördern kann. Dieses Ge‐
heimnis wird uns jedoch nicht als Fremdkörper von oben aufgezwungen,
sondern entspricht dem Geheimnis, das wir selbst sind und mit uns tragen,
wohin wir gehen:

Die christliche Botschaft, die an den Menschen herangetragen werden
soll, ist nicht das Herantragen eines Fremden und Äußeren, sondern die
Erweckung und Interpretation des Innersten im Menschen, der letzten
Tiefe der Dimensionen seiner Existenz.2

Ein Kirchengebäude ist nämlich Teil des sozialen Umfelds und wird daher
von gleichgültigen oder gar feindseligen Außenstehenden, interessierten
Besucher:innen, passiven Gläubigen und engagierten Gläubigen gleicher‐
maßen aus der Ferne betrachtet. Selbst für Menschen, die den christlichen
Glauben verachten und mit der Kirche nichts zu tun haben wollen, ist das
Kirchengebäude als Wegweiser in den Himmel da, ähnlich wie eine Zypres‐
se. Ein Kirchengebäude ist ein religiöser Wegweiser zur Transzendenz, wie
auch immer sie genannt wird.3 Es gibt etwas jenseits von allem, was wir
sehen können, jenseits von allem, was uns umgibt. Das ist das Geheimnis

2 K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. XII: Theologie aus Erfahrung des Geistes,
bearbeitet von K. H. Neufeld, Einsiedeln 1975, 403.

3 Vgl. J. Lauster, How to do Transcendence with Words? The Problem of Articulation
in Religious Experience, in: Th. Hardtke / U. Schmiedel / T. Tan (Hg.), Religious
Experience Revisited. Expressing the Inexpressible?, STAR 21, Leiden / Boston 2016,
15–29.

Bert Daelemans

162

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in seiner universellsten, unaussprechlichen und anonymen Form, nicht
unähnlich dem, was die Römer genius loci nannten.

Dieses anonyme Geheimnis, das an bestimmten „resonanten“ Orten
verweilt, um einen Begriff des deutschen Soziologen Hartmut Rosa zu
verwenden, ist dem verborgenen Geheimnis, das in Eph 3,9 erwähnt wird,
nicht unähnlich.4 Dies ist der Unterschied zwischen einem „stummen“
Gebäude und einem resonanten Gebäude, das „singt“, wie Eupalinos ent‐
deckte, einem Gebäude, das das Subjekt in eine ansprechende Beziehung
einbezieht, in der sowohl das Gebäude als auch das Subjekt „mit ihrer
eigenen Stimme sprechen“ und sich gegenseitig verwandeln, so Rosa.5 Da‐
her schlage ich vor, dass dieses anonyme Mysterium nicht unabhängig
ist von dem Mysterium mit einem Namen und einem Gesicht, nämlich
Jesus Christus: Indem man beim Betreten des Gebäudes allmählich in das
Mysterium eingeführt wird, kann man in dieser „Wolke des Unwissens“
langsam die Konturen eines liebenswürdigen Gesichts erkennen, kann man
langsam die Buchstaben eines rettenden Namens entziffern, Jesus Christus.

Natürlich ist dies kein automatischer, mechanischer Prozess (obwohl
man Le Corbusiers berühmten Ausdruck einer „Wohnmaschine“ ergänzen
könnte: Wie sollen wir im Geheimnis wohnen?). Die Frage ist nur, wie
ein Kirchenbau diesen Prozess der Entfaltung eines Geheimnisses begleiten
kann, das zunächst verborgen und anonym ist, aber im besten Fall nach
und nach seinen Namen und sein Gesicht zeigt. Oder auch nicht. Vielleicht
haben viele Zeitgenoss:innen kein Bedürfnis, weiter in das Geheimnis vor‐
zudringen, und das Bewusstsein eines anonymen „Etwas“ (oder genius loci)
ist für sie schon mehr als genug, ohne dass sie entdecken müssen, dass sie
in Wirklichkeit dem begegnet sind, was ich den Spiritus loci genannt habe6,
dem Heiligen Geist des Sohnes und des Vaters, der an einem bestimm‐
ten Ort gegenwärtig ist. Ein Kirchengebäude eröffnet (Dimensionen des)
Raum(es). Der Besucher oder die Besucherin ist immer frei, weiter in das
Geheimnis vorzudringen. Die christliche Offenbarung des Geheimnisses
wird einem Menschen niemals aufgezwungen:

4 Vgl. H. Rosa, Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin 2016.
5 Meines Wissens ist die einzige explizite Studie, in der Rosas Konzept der Resonanz auf

die Architektur angewandt wird, bisher J. M. Hulmi, Resonance and Atmosphere in
Architectural Aesthetics, Contemporary Aesthetics 20 (2022), https://contempaesthet
ics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics/ (Zugriff:
12.12.2023). Er nennt kurz drei Beispiele für moderne Sakralarchitektur.

6 Vgl. B. Daelemans, Spiritus loci. A Theological Method for Contemporary Church
Architecture, SRA 9, Leiden / Boston 2015.

Sakrale Raumerfahrung

163

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics


Wenn also gesagt wird, man solle aus der Erfahrung des eigenen Daseins
heraus erfahren, ob das Christentum die Wahrheit des Lebens sei, dann
ist keine Überforderung angemeldet. Dann ist nur gesagt: verbünde dich
mit dem Echten, dem Fordernden, dem nach dem Ganzen Verlangen‐
den, dem Mut zum Geheimnis in dir; dann ist nur gesagt: geh weiter,
wo immer Du jetzt gerade auch stehen magst, folge dem Licht, auch
wenn es jetzt noch klein ist, hüte das Feuer, auch wenn es jetzt noch
niederbrennt, rufe das Geheimnis an, gerade weil es unfaßbar ist. Geh
und Du wirst finden, hoffe, und Deine Hoffnung ist schon inwendig
mit der Erfüllung begnadigt. Wer so sich aufmacht, mag weit vom amt‐
lich verfaßten Christentum entfernt sein, er mag sich vorkommen wie
ein Atheist, er mag bekümmert meinen, nicht an Gott zu glauben, die
Konkretheit der christlichen Lehre und Lebensführung mag ihm seltsam
und fast erdrückend vorkommen. Er soll weitergehen, seinem Licht im
innersten Grund des Herzens folgen. Dieser Weg ist schon inmitten des
Zieles.7

Daher bedeutet Mystagogie hier in erster Linie „die erfahrungsmäßige Be‐
gleitung von Personen bei ihrer Einweihung in das Geheimnis ihrer eige‐
nen Seele.“8 In der Tat „initiiert der Mystagoge einen Bewusstwerdungspro‐
zess in den Personen, nicht indem er alle Arten von lebendigen Werten und
Wahrheiten vermittelt, sondern indem er eine Dynamik von innen heraus
in Gang setzt, durch die die Personen selbst das Leben hervorbringen.“9

Unsere Zeit, die von Entfremdung und Polarisierung geprägt ist, braucht
Mystagogie, wahrscheinlich mehr denn je. Um einen berühmten Begriff
des französischen Philosophen Michel Foucault zu verwenden, braucht
unsere Zeit mystagogische Heterotopien, wörtlich „andere Orte“, die er als
„gebaute Utopien“ verstand, die die gewöhnlichen Orte prophetisch anfech‐
ten, umkehren und ergänzen.10 Die Frage, um die es hier geht, ist, wie
Kirchengebäude uns bei diesem Prozess unterstützen können. Je nach dem
Grad des Glaubens und des Engagements der Besucherin (mit Ausnahme

7 K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. V: Neuere Schriften, Einsiedeln 1962, 31.
8 T. v.d. Berk, Mystagogie. Inwijding in het symbolisch bewustzijn, Zoetermeer 1999,

56. Meine Übersetzung.
9 A.a.O., 57. Meine Übersetzung.

10 Vgl. M. Foucault, Des espaces autres, Architecture, Mouvement, Continuité 5
(1984), 46–49. Er spricht nicht von sakraler Architektur. Meine Übersetzung.

Bert Daelemans

164

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des gleichgültigen Außenstehenden, für den das Gebäude stumm ist)11 las‐
sen sich vier „Momente“ oder „Schwellen“ im mystagogischen Prozess, der
sich allmählich entfaltet, skizzieren: der synästhetische, kerygmatische, ek‐
klesiologische und eschatologische Raum. Dies sind vier Dimensionen des
mystagogischen Raums, die in jedem Kirchengebäude zusammenfallen.12

Jede dieser vier Dimensionen oder Räume ist nicht nur eine resonante
Atmosphäre, die den Besucher umgibt und einbezieht, sondern auch eine
Schwelle, die einen weiteren Raum eröffnet (ganz ähnlich wie bei den
russischen Matrjoschka-Puppen). Ähnlich wie in Eph 3,9 handelt es sich
immer um dasselbe Geheimnis, das jedoch zunächst verborgen bleibt und
erst allmählich (wenn auch nicht nur gedanklich, für eine distanzierte Be‐
obachterin, sondern eher erfahrungsmäßig, für einen Teilnehmer, der sich
entschlossen auf das Geheimnis einlässt) tiefere Schichten des Verständnis‐
ses entfaltet, auch wenn das Geheimnis niemals „gelöst“, „abgehandelt“
und „verworfen“ werden kann wie die Lösung eines Problems oder eines
Rätsels.

In dem mystagogischen Prozess der Einführung in das Mysterium, wenn
man sich einer Kirche nähert, sie betritt, in ihr lebt und sie sich aneignet,
wird eine distanzierte Besucherin im Idealfall allmählich in ein aktives
Mitglied einer gottesdienstlichen Gemeinschaft verwandelt, die sich in der
Welt engagiert. Gleichzeitig hat das Gebäude aber auch jedem Besucher,
egal welchen Glaubens, etwas zu sagen oder zu singen. Dieses „Etwas“
hat in unterschiedlichem Maße Anteil an ein und demselben Mysterium,
ähnlich wie sich verschiedene Grade sakramentaler Dichte unterscheiden
lassen (von einer sakramentalen Präsenz in der natürlichen Umgebung bis
zur höchsten Dichte der Realpräsenz in der Eucharistie). Das Geheimnis,

11 Wahrscheinlich ist das Gebäude für feindselige Außenstehende nicht stumm, sondern
sendet eine Botschaft aus, die Widerstand provoziert, Frustration hervorruft oder den
Geist anregt. Für sie singt das Gebäude nicht, sondern hat eine Stimme, wenn auch
eine beunruhigende, die sich nicht zum Schweigen bringen lässt. In Rosas Worten
gibt es keine Resonanz im feindlichen Beobachter, sondern nur ein Echo, das von der
eigenen Stimme des Gebäudes erzeugt wird. Vgl. H. Rosa, Resonanz.

12 Vor nicht allzu langer Zeit habe ich in dem Bestreben, alle verschiedenen (histori‐
schen, stilistischen, hermeneutischen, liturgischen usw.) Ansätze für die komplexe
Realität der Kirchenarchitektur zu berücksichtigen, eine umfassende, ökumenische
Methode für die theologische Bewertung von Kirchengebäuden entwickelt. Hier
bereichere ich diese dreifache Methode als eine vierfache Abfolge, wobei ich besser
zwischen den ekklesiologischen und eschatologischen Verzweigungen der dritten
Dimension, damals Eucharistie genannt, unterscheide. Vgl. Daelemans, Spiritus loci.
Alle in diesem Artikel behandelten Fallstudien sind dort zu finden.

Sakrale Raumerfahrung

165

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit dem sich die Theologie hier befasst, ist also, einfach ausgedrückt, „was
der Mensch vor Gott ist.“13

Dennoch sollten zwei Beobachtungen gemacht werden, um jedes Miss‐
verständnis auszuräumen. Erstens ist der mystagogische Raum per Defi‐
nition ein dynamischer Raum, der sich mit der Zeit entfaltet und Zeit
braucht, um sich zu entfalten. Die Zeit ist in der Tat wichtiger als der
Raum, wie Papst Franziskus bekanntlich sagte.14 Daher sollte der mystago‐
gische Raum nie auf einen statischen Moment reduziert werden, als ob ein
Gebäude mit einem flüchtigen Blick verstanden werden könnte. Es gibt
immer mehr zu entdecken. Zweitens haben die mystagogischen Eigenschaf‐
ten eines Kirchengebäudes natürlich überhaupt nichts mit den heute leider
so polemischen Stilfragen zu tun. Die zeitgenössische Architektur ist mehr
als fähig, uns in das Geheimnis Jesu Christi einzuführen, wie wir sehen
werden.

Wir wollen uns nun Schritt für Schritt dem Geheimnis nähern und in es
eintreten, indem wir uns einigen Beispielen zeitgenössischer Kirchenarchi‐
tektur nähern und in sie eintreten.

1. Eine erste Annäherung: Begegnung mit einem anonymen Geheimnis im
synästhetischen Raum

Sie sah sich gezwungen, sich zu setzen, als sie den Innenraum zum
ersten Mal betrat, weil sie von ihren Gefühlen und Erinnerungen so
überwältigt war. Das neue Gebäude wirkte auf sie wie ein Schlüssel, der
ihr mit unerwarteter Wucht eine Fülle von innerer, unausgesprochener
Sprache erschloss.15

13 K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. XVI: Humane Gesellschaft und Kirche von
morgen, bearbeitet von P. Imhof, Einsiedeln 1984, 365.

14 Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium (24 November 2013), 222,
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-f
rancesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html (Zugriff: 14.8.2024).

15 Robert A. Ivy zitiert die Erfahrung einer Besucherin der St. Ignatius-Kapelle in
Seattle durch den Architekten S. Holl in R.A. Ivy, Editorial. Building Sanctuary,
Architectural Record 4 (1998), 15. Meine Übersetzung. Unter der umfangreichen
Aufmerksamkeit, die diesem Gebäude im Laufe der Jahre zuteil wurde und die sich
zumeist auf eine sichere Beschreibung der sinnlichen Atmosphäre beschränkte, ohne
auf die liturgische Umsetzung einzugehen, fallen zwei Artikel auf, die den mystagogi‐
schen Prozess des spirituellen Wachstums einbeziehen: P. Kidder, Modern Architec‐
ture and Ignatian Vision, LoWo 15 (1999), 13–25; ders., Philosophical Hermeneutics

Bert Daelemans

166

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Einmal ausgelöst durch den „Zypressen-Effekt“ eines Kirchengebäudes, das
uns einlädt, die Kirche zu betreten, weil es auf Transzendenz hinweist,
oder einfach, weil seine ungewöhnliche Form unsere Neugierde anspricht,
oder weil sein „Gesang“ irgendwie „numinos“ oder zumindest faszinierend
wirkt, betritt die Besucherin eine einladende, helle und ruhige Atmosphäre,
die Stille und Meditation begünstigt, etwas, das die heutige Welt, Sklavin
der „Schnelllebigkeit“, besonders braucht.

Dies ist der offensichtliche Effekt (wie in der Literatur oft hervorgehoben
wurde und leicht selbst überprüft werden kann) der Bruder-Klaus-Kapelle
von Peter Zumthor in Wachendorf, der Kamppi-Kapelle in Helsinki, der
St. Ignatius-Kapelle von Steven Holl in Seattle, der Pilgerkapelle von Le
Corbusier in Ronchamp, Tadao Andos Kirche am Wasser, der Christ the
Light-Kathedrale in Oakland, der Kapelle der Versöhnung in Berlin, John
Pawsons Abteikirche in Nový Dvůr, St. Thomas von Aquin in Berlin, Heinz
Tesars Christus, Hoffnung der Welt in Wien-Donaucity und der Pfarrkirche
Saint-François de Molitor in Paris, um nur einige bekannte Beispiele aus
jüngster Zeit zu nennen.

Bemerkenswerterweise erzielen diese Architekten und Architektinnen
ähnliche atmosphärische Wirkungen mit unterschiedlichen, ja sogar gegen‐
sätzlichen Mitteln (z.B. nacktem Beton bei Ando, aber mit der großen
Öffnung zur Natur hin; oder einem gründlichen Studium von Organizität
und Textur bei Le Corbusier, Holl und Zumthor). In jedem Fall spielen
Licht, Raum (auch die „heilige Leere“16) und Natur (als Perspektive oder
als Materialität) oft eine wesentliche Rolle bei dieser ersten Annäherung an
ein noch anonymes und atmosphärisches Mysterium, das für den einzelnen
Besucher leicht erfahrbar ist, einfach durch seine körperlichen Sinne und
die „Augen der Haut“, um es mit den Worten von Juhani Pallasmaa zu
sagen.17

and the Ethical Function of Architecture, Contemporary Aesthetics 9 (2011), https://d
igitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_conte
mpaesthetics (Zugriff: 14.8.2024).

16 Es ist ein Begriff von Paul Tillich, der unterscheidet zwischen schlichter Leere und
heiliger Leere in P. Tillich, Contemporary Protestant Architecture, in: ders., On
Art and Architecture, bearbeitet von John und Jane Dillenberger, New York 1989,
215. Vgl. B. Daelemans, The Need for Sacred Emptiness. Implementing Insights by
Paul Tillich and Rudolf Schwarz in Church Architecture Today, Religions 13 (2022),
Art. 515, https://doi.org/10.3390/rel13060515.

17 J. Pallasmaa, Die Augen der Haut. Architektur und die Sinne, übers. von A. Wutz,
Los Angeles 22013.

Sakrale Raumerfahrung

167

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://doi.org/10.3390/rel13060515
https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://doi.org/10.3390/rel13060515


Außerdem fällt auf, dass in der obigen Liste von Kirchengebäuden viele
Gattungen zusammenkommen, von Privatkapellen über Pfarrkirchen und
Klosterkirchen bis hin zu Kathedralen. Das, was ich den synästhetischen
Effekt oder die Dimension des Raums genannt habe, könnte überall auftre‐
ten. Es ist das, was am meisten mit dem antiken genius loci verbunden ist
und phänomenologisch angegangen werden sollte.

Die spezifische Energie, die von jeder einzelnen Besucherin verlangt
wird, die bereit ist, diesen spezifisch synästhetischen Raum in einer be‐
stimmten Kirche zu erleben, könnte man als „hang energy“ bezeichnen
(vom Ausdruck „hang in there“, einer hochgradig aufmerksamen und aktiv
kontemplativen Energie, die es einem ermöglicht, die Stille und den leeren
Raum als mit Mysterium und Präsenz gefüllt zu erleben).18 Die Wahrneh‐
mung der Umgebung appelliert an die Wahrnehmung der eigenen inneren
Befindlichkeit.

Wie ich oben angedeutet habe, könnte dies für viele unserer Zeitgenos‐
sen bereits ausreichend sein. Sie suchen in Kirchengebäuden (egal welcher
Gattung) nicht mehr als das, was man zum Beispiel auch in Museen finden
kann, auch wenn der Durchbruch der Transzendenz weniger offensichtlich
ist. Aber das Geheimnis ist hier immer noch unaussprechlich, geheimnis‐
voll und anonym. Sogar unpersönlich, denn es hat keinen klaren Namen
und kein Gesicht. Viele Zeitgenossen bevorzugen ein solches anonymes,
unverbindliches und numinoses Gefühl der Transzendenz.

2. Vertiefung: Entdeckung des Namens und des Gesichts des kerygmatischen
Raums

Wenn die Besucherinnen, nachdem sie den synästhetischen Raum körper‐
lich erfahren haben, mehr suchen und tiefer in die Erfahrung der Kirche
und des Geheimnisses, das in den Vordergrund tritt, eindringen wollen,
suchen sie nach Hinweisen, Zeichen, Symbolen, Bildern und Worten, die
geistig verstanden werden können, die irgendwie wie Fußnoten oder Unter‐
titel wirken und das Geheimnis als ein sehr persönliches identifizieren.
Denn eine Kirche ist zum Beispiel weder ein Klassenzimmer noch ein
Museum.

18 Vgl. M. McFee, Primal Patterns. Toward a Kinesthetic Hermeneutic, Proceedings
of the North American Academy of Liturgy. Annual Meeting, Baltimore, Maryland,
January 2–5, 2009, Notre Dame (Indiana) 2009, 136–157.

Bert Daelemans

168

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daher ist ein Kreuz (wie es auf die Außenwand der Versöhnungskapelle
in Berlin tätowiert ist, vor der Kathedrale von Oakland steht oder in der
Kamppi-Kapelle in Helsinki an der Wand hängt) ein klarer Hinweis auf
die religiöse Funktion des Gebäudes und den religiösen Charakter des
Geheimnisses, das hier zu finden ist. Wörtliche Fußnoten in der Kathedrale
von Oakland helfen dem Besucher, das Kirchengebäude wie ein Buch zu
lesen: Bibelzitate umgeben als Fußmatten die Eingänge zur eigentlichen
Kathedrale und zu den Seitenkapellen, das Taufbecken, den Ambo und den
Altar und bieten eine tiefere, theologische Interpretation dieser bedeutungs‐
vollen Objekte, die darauf hinweisen, dass man auch auf eine spirituelle
Reise mitgenommen wird, während man durch den Raum geht.

Mehr als die „hang energy“ ist es die „shape energy“, die die Besucherin
benötigt, um sich des kerygmatischen Raums bewusst zu werden.19 Es han‐
delt sich um eine spezifische Energie, die die Ordnung im Raum versteht,
die in der Lage ist, sinnvolle Zentren im Gebäude zu erkennen und eine
Hierarchie von Werten zu erkennen. Es ist also eine Energie, die vor allem
den Verstand anspricht.

3. Eingegliedert sein: Teilhabe am Leib Christi im ekklesiologischen Raum

Die Lehre der Architektur musste eine Gestaltlehre sein. […] Ein Bau
[ist] gar nicht als Fest für die Augen gedacht, sondern als Wohnraum.
Wohnen ist aber etwas anderes als Anschauen, es wird von den Men‐
schen mit Leib und Seele und allen Sinnen geleistet, ist Weitung des
eigenen Leibraumes ins Breite und Hohe, ist Kommunion mit vielen an‐
deren Menschen in einer gemeinsamen Gestalt, Gemeinschaft in einem
höheren Leib.20

Dennoch mögen die synästhetische und die kerygmatische Dimension für
manche Besucher nicht ausreichen, die das Geheimnis des Gebäudes kör‐
perlich erfahren und geistig begreifen können. Es gibt noch mehr zu hören
im Gesang des Gebäudes.21 Der nächste Schritt, der wiederum eine Schwel‐
le zum Geheimnis und zur Kirche darstellt, richtet sich an den korporati‐
ven Leib, den kirchlichen Leib (nach dem individuellen Leib und Geist).

19 Ebd.
20 R. Schwarz, Kirchenbau. Welt vor der Schwelle, Heidelberg 1960, 8.
21 Vgl. Valéry, Eupalinos, 93.

Sakrale Raumerfahrung

169

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir werden Glieder des einen Leibes Christi. Denn „das Geheimnis, das
verborgen war" und nun offenbart wurde, ist „Christus in euch“ (Kol 1,26–
27). Wie der französische Philosoph Jean-Luc Marion sagt: „Der Name –
wir müssen in ihm wohnen, ohne ihn zu sagen, aber indem wir uns selbst
in ihm sagen, benennen und rufen lassen. Der Name wird nicht gesagt,
er ruft.“22 Auch das gehört zu demselben Geheimnis, das für viele nur ein
anonymer genius loci ist, für andere ein klares und deutliches christliches
Kerygma, für einige aber der wahre Heilige Geist, der in diesem Tempel des
Geistes gegenwärtig und spürbar wird.

In dieser Dimension muss die Besucherin an der Liturgie, die in dem
Raum stattfindet, teilnehmen, um das Gebäude im Rhythmus einer gottes‐
dienstlichen Gemeinschaft „singen“23 zu hören. Ähnlich wie beim Spielen
eines Musikinstruments bringen manche Gemeinden überraschende Lieder
hervor, wenn sie sich ihre Kirchengebäude auf kreative Weise und im
Einklang mit der besten theologischen Tradition aneignen. Ich kenne kein
besseres Beispiel als das, was die liturgische Versammlung in Saint-François
de Molitor in Paris während der Bußgottesdienste tut, indem sie sich
in einem kraftvollen versus Orientem (nach Osten)24 auf das Kreuz, den
Garten und das Licht ausrichtet. Auch die Kirche der Episkopalkirche St.
Gregor von Nyssa in San Francisco wurde buchstäblich um die Liturgie
herum gebaut, mit einer antiphonalen Bestuhlung um ein Podium für den
Wortgottesdienst und einem offenen Raum um den hölzernen Altartisch
für die eucharistischen Riten.

Diese Dynamik der liturgischen Konfigurationen einer gottesdienstli‐
chen Gemeinschaft erinnert an die sechs Schemen von Rudolf Schwarz,
bei denen es sich in der Tat um Schwingungsstände ein und desselben
kirchlichen Körpers handelt, der sich während eines liturgischen Jahres in
eine bestimmte Richtung bewegt und den er „Der siebente Plan. Der Dom
aller Zeiten. Das Ganze“ nannte.25

Diese Pläne sind keine Musterentwürfe, denn sie setzen gerade dort aus,
wo die Entscheidungen fallen müßten, aus denen sie konkret werden
könnten. In einem Zustand der Verhaltenheit verharren sie hinter der

22 J.-L. Marion, Au Nom. Comment ne pas parler de théologie négative, Laval Théologi‐
que et Philosophique 55 (1999), 363. Meine Übersetzung.

23 Vgl. Valéry, Eupalinos, 93.
24 Vgl. A. Gerhards, Versus Orientem – versus populum. Zum gegenwärtigen Diskussi‐

onsstand einer alten Streitfrage, Theologische Revue 98 (2002), 15–22.
25 R. Schwarz, Vom Bau der Kirche, Heidelberg 1947, 140.

Bert Daelemans

170

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verwirklichung, in die hinein man sie mannigfaltig interpretieren kann.
Erst in einer, dieser, oder jener der vielen möglichen Auslegungen wür‐
den sie echte Entwürfe.26

Jede theologische Reflexion über den liturgischen Raum wird von einer
gründlichen Wiederaufnahme seiner dynamischen, kommunitären und re‐
lationalen Theorie des Kirchenbaus profitieren. Leider wird seine Theorie
aber immer noch nicht richtig verstanden, weil seine Schemen als bloße
Entwürfe betrachtet werden, die von der tiefen theologischen Reflexion
über den sich bewegenden, tanzenden Leib Christi losgelöst sind, und weil
insbesondere sein erstes Manifest über die Architektur als „die Art der Zu‐
sammenordnung von Raum, Zeit und Leben“27 nie zitiert wird. Dieser Aus‐
druck impliziert, dass Architektur im Gegensatz zu einem bloßen Behälter
eher „lebendiger Raum“ ist, der aus einem „Punktraum“ herauswächst und
sich organisch als lebendiger Organismus (sein Beispiel war das Wachstum
einer Pflanze) über verschiedene gemeinschaftliche und archetypische For‐
men entfaltet, „bestimmte klare Grundanschauungen“, die räumlich und
gemeinschaftlich verschiedene gemeinschaftliche Gebetshaltungen überset‐
zen (Erwartung, Reue, Dankbarkeit, Anbetung usw.): „Lebendiger Raum
ist Lebenserfüllung ins Ausgedehnte hinein; darum auch, wie alles Leben,
zeitgebunden und nie absolut. Er ist voll Kraft, fliessend, leibhaft; sein
einziges Bezugssystem ist sein Lebensinhalt, sein Massstab dessen innere
Zeit.“28

Diese gemeinschaftlichen Formen oder Grundanschauungen erscheinen
nur unter der Bedingung, dass sich die einzelnen Mitglieder in die Gemein‐
schaft einfügen und als solche zu ihrer Entstehung beitragen.29 Schwarz
war des monumentalen „architektonischen Geschehnisses“ überdrüssig,
das die Gläubigen auf eine passive Rolle des Staunens reduziert, indem
es sie daran hindert, „die Bewegung zu machen“, und wollte, dass der
liturgische Raum die Menschen in Bewegung bringt, als Teilhabende am
gefeierten Geheimnis.30 Die für diesen Raum erforderliche Energie, die den
kollektiven Körper der liturgischen Versammlung einbezieht, könnte daher
als „swing energy“ bezeichnet werden.31

26 A.a.O., 145.
27 R. Schwarz, Über Baukunst, Die Schildgenossen 4 (1923–1924), 274.
28 Ebd.
29 Vgl. Schwarz, Kirchenbau, 6.
30 Schwarz, Vom Bau der Kirche, 40.
31 McFee, Primal Patterns, 154.

Sakrale Raumerfahrung

171

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da Architektur in erster Linie Leben und nicht Raum ist, ist sie tot
und stumm, wenn sie auf eine einzige räumliche Konfiguration reduziert
wird, d.h. wenn die Gemeinschaft sich auf eine einzige statische Art und
Weise einigt, den Raum zu bewohnen, ohne die „kinetische Dynamik“, für
die Richard Kieckhefer so zu Recht plädiert.32 Ich behaupte, dass diese
Intuition, die aus der grundlegenden Erfahrung der Liturgische Bewegung
vor hundert Jahren entstanden ist, immer noch einen enormen Wert für
unsere Art und Weise hat, Kirchen zu betrachten, sie zu bewohnen und das
wahre Potenzial des Geheimnisses zu entdecken, dem wir hier begegnen.

In Saint-François de Molitor zum Beispiel nimmt die Gemeinschaft wäh‐
rend der Bußriten buchstäblich das an, was Schwarz den „offenen Ring“
nennt, seine bevorzugte Konfiguration, denn „die heimliche Offenheit der
Weltmitte wurde sichtbar.“33 In der Tat ist diese Gemeinschaftsform eine
blutende, „verwundete“ Konfiguration, in der „die irdische Form vorzeitig
abbricht“ und „Gott anhebt“, was zeigt, „dass sie durch Gott wund wurde
und dass gerade die offene Stelle in den Zusammenhängen heiliger Ort ist.“
Dies bedeutet, dass alle Dinge in Gott vollkommen gemacht werden und
dass, „wenn in ein Ding die Leere hineinbricht, Gott in der Nähe ist, denn
dieser Einbruch der Leere ist nicht fade Vernichtung, sondern Aufbruch
ins Licht.“34 „Heilige Leere“35 ist hier ein Synonym für strahlende, unbe‐
schreibliche Fülle. Als solche zeigt eine offene Ringkonfiguration zugleich
menschliche Begrenzung und göttliche Erfüllung:

Darum ist die leere Seite auch Christi leerer Sitzplatz am Tisch dieser
Welt. Des Herrn Tod und Fortgang ist die Wunde, an der die Geschichte
verblutet. Er liess die Erde offen zurück.36

Die gottesdienstliche Gemeinschaft in Paris lässt sich auf den eschatologi‐
schen Raum ausrichten, den Raum des Gartens und des Lichts, der bereits
sichtbar ist, aber noch nicht erreicht werden kann. Der liturgische Raum
ist in der Tat größer als der eigentliche Gottesdienstraum: Er schließt auch
den Garten ein; er geht über die Kristallwand hinaus. In ähnlicher Weise
ist dies in St. Peter Canisius in Berlin geschehen: Selbst der Altar ist nur

32 Richard Kieckhefer, Theology in Stone. Church Architecture from Byzantium to
Berkeley, New York / Oxford, 2004, 24. Meine Übersetzung.

33 Schwarz, Vom Bau der Kirche, 51.
34 A.a.O., 53.
35 Vgl. Tillich, Contemporary Protestant Architecture und Daelemans, The Need for

Sacred Emptiness.
36 Schwarz, Vom Bau der Kirche, 55.

Bert Daelemans

172

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Fragment, das mit einem anderen Fragment in der geheimnisvollen
„offenen Kirche“ draußen korrespondiert, als einer riesigen Menge leeren
Raumes ohne eine klare Funktion, außer ein eschatologisches Symbol der
Transzendenz zu sein.

4. Gesandt sein: Mitarbeit im eschatologischen Raum des Reiches Gottes

Der eschatologische Raum ist der letzte Schritt, denn mit der eucharisti‐
schen Liturgie hat das Mysterium seine Quelle und seinen Höhepunkt
erreicht, ist aber noch nicht fertig mit seiner Entfaltung: Die Gemeinschaft,
die einmal um die Eucharistie versammelt ist, muss in die Welt hinausge‐
sandt werden mit dem klaren Auftrag, die Welt zu „eucharisieren“, so viel
wie möglich zum Aufbau des Reiches Gottes in dieser gegenwärtigen Welt
beizutragen. Diese Dimension wird in unseren Kirchen nicht immer sicht‐
bar gemacht, denken Sie zum Beispiel an die unterirdische Caritas-Kirche
in St. Theodor in Köln. Ich kenne kein besseres Beispiel als die bereits
erwähnte St. Gregory of Nyssa Episcopal Church in San Francisco, wo
freitags eine Lebensmittelausgabe stattfindet, bezeichnenderweise um den
Altartisch herum und im selben eucharistischen Raum, der nun ein Lied
des Dienstes und der Solidarität singt37, Diakonie vom Feinsten.

In dieser bischöflichen Kirche haben sie kein Problem damit, ihren
liturgischen Raum für den diakonischen Dienst zu öffnen und auf prophe‐
tische Weise eine Brücke zwischen leitourgia und Diakonie zu schlagen, ein
fruchtbares Beispiel für andere christliche Kirchen. Sie fürchten nicht, dass
die Sakralität ihres Raumes durch einen solch bodenständigen Dienst an
den Armen „entweiht“ werden könnte.

So endet jede Eucharistiefeier mit einem liturgischen Tanz um den Altar,
der den Tanz des Freskos „Kommunion der Heiligen“ über ihren Köpfen
nachahmt und Musik, Gesang, Liturgie, Gottesdienst, Architektur und
Tanz in einer himmlischen Vision des Reiches Gottes verbindet und die
himmlische und die irdische Kirche in einem eschatologischen Tanz unter
dem Vorsitz des auferstandenen Herrn des Tanzes zusammenführt. In der
Tat, wie Schwarz gesagt hat:

Was dann entsteht, ist vorab umzirkter Raum – Schutzraum, Wohnraum,
Feierraum – der den Weltraum ersetzt. Es liegt nahe und trifft wohl

37 Vgl. Valéry, Eupalinos, 93.

Sakrale Raumerfahrung

173

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch zu, dass der Bau in der inneren Geräumigkeit des Leibes, in dem
Wissen von ihrer Schwellkraft, Gliederung, Wuchsform und Erstreckung
begründet ist. Wir gewahren ihn ja mit dem Leib, mit den Armen, die
sich breiten, mit den schreitenden Füssen, den schweifenden Blicken,
mit dem Ohr und vorab mit dem Atem. Raum wird tanzend erlebt.
Aber der Umraum ist Umkehr des Tanzes; das, worein sich der Tanz
erstreckt, was dem Körper bereitsteht, nicht – wie meistens gemeint
wird – die Ausstrahlung des Leibes, sondern der gewendete und hinaus‐
verlegte Leibraum; nur, dass Leibraum von innen nach aussen drängt,
Bauraum aber von aussen hereindrängt und dass seine „Haut“ der des
tanzenden Menschen anliegt. Das „Innere“ des Baues hängt nach aussen,
der Rauminhalt ist weiter als die Raumhaut.38

Auf dem Fresko von Mark Dukes ist sogar ein älterer Mensch im Rollstuhl
zu sehen, was zeigt, dass niemand von diesem Tanz ausgeschlossen ist – ein
beeindruckend zeitgemäßes und kinetisches Symbol für das Reich Gottes.

So verkörpert die gottesdienstliche Gemeinschaft des Hl. Gregor von
Nyssa die folgende Wahrheit, wie sie vom Zweiten Vatikanischen Konzil
verkündet wurde:

In der irdischen Liturgie nehmen wir vorauskostend an jener himmli‐
schen Liturgie teil, die in der heiligen Stadt Jerusalem gefeiert wird, zu
der wir pilgernd unterwegs sind, wo Christus sitzt zur Rechten Gottes,
der Diener des Heiligtums und des wahren Zeltes. In der irdischen Litur‐
gie singen wir dem Herrn mit der ganzen Schar des himmlischen Heeres
den Lobgesang der Herrlichkeit. In ihr verehren wir das Gedächtnis
der Heiligen und erhoffen Anteil und Gemeinschaft mit ihnen. In ihr
erwarten wir den Erlöser, unseren Herrn Jesus Christus, bis er erscheint
als unser Leben und wir mit ihm erscheinen in Herrlichkeit.39

Das Geheimnis, von dem wir einen Vorgeschmack haben, ist das Geheim‐
nis des Reiches Gottes: Noch ist es nicht anonym, wenn auch noch unaus‐
sprechlich (synästhetisch), aber auch eindeutig christlich (kerygmatisch),
jedes Mitglied der Gemeinschaft einbeziehend (ekklesiologisch) und schon
hier und jetzt an der Ewigkeit teilhabend (eschatologisch).

38 Schwarz, Vom Bau der Kirche, 17.
39 Zweites Vatikanisches Konzil, Konstitution über die heilige Liturgie Sacrosanc‐

tum Concilium 8 (4. Dezember 1963), https://www.vatican.va/archive/hist_councils/
ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.h
tml (Zugriff: 14.8.2024).

Bert Daelemans

174

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html


Der Gesang der Hoffnung muss erklingen und den liturgischen Raum als
eschatologischen Raum färben. Dies kann im Wesentlichen auf zweierlei
Weise geschehen: einerseits durch die ethische Dimension der sozialen
Gerechtigkeit, der Mission und der Versöhnung (die in der Lebensmittel‐
ausgabe in St. Gregor von Nyssa oder in der unterirdischen Kirche in
St. Theodor präsent ist), andererseits in der liturgischen Dimension der
Festlichkeit (wie beim liturgischen Tanz in St. Gregor von Nyssa). Es ist
der eschatologische Zug, der hinter allem steht, der alles in „eine bestimmte
Richtung“ treibt, wie Schwarz es formuliert hatte.40 Dies geht einher mit
sehr kraftvollen und intensiven, daher meist kurzen Ausbrüchen einer be‐
sonderen Art von Energie, die man „thrust energy“ nennen könnte.41

5. Schlussfolgerung: Wachsende Sensibilität für den Spiritus loci

Wir haben diese Überlegungen damit begonnen, unsere Ohren zu spitzen,
um das „Lied“42 der Kirchengebäude zu hören, die wir lieben und die
irgendwie mit uns in Resonanz stehen. Je nach dem Grad des Glaubens und
des Engagements des Besuchers konnten wir vier Schwingungszustände in
dem mystagogischen Prozess skizzieren, der sich allmählich und organisch
entfaltet und die Besucherin immer tiefer in das Geheimnis einführt: den
synästhetischen, kerygmatischen, ekklesiologischen und eschatologischen
Raum.

Um ein vollständiges Bild des Geheimnisses zu erhalten, müssen wir in
gewisser Weise teilnehmen und uns engagieren. Das vollständige Bild ist
nicht einer Elite vorbehalten; es ist für jeden zugänglich, aber niemand
ist gezwungen, so tief einzudringen. In gewisser Weise erinnert dies an
die berühmte Geschichte von den Blinden, die einen Elefanten berühren:
Jeder hat nur den Eindruck von dem, was er berührt, und niemand hat
das vollständige Bild. Wir müssen das Puzzle vervollständigen, um das
Geheimnis, so wie es ist, zu entdecken und zu respektieren.

Nachdem wir kurz auf vier Schwingungszustände des mystagogischen
Prozesses hingewiesen haben, können wir feststellen, dass die Raumerfah‐
rung von der funktionalen Gattung der Kirchengebäude abhängt. Tatsäch‐
lich werden private Kapellen (wie Zumthors Bruder-Klaus-Kapelle) nur

40 Vgl. Schwarz, Über Baukunst; R. Guardini, Über das Wesen des Kunstwerks, Mainz
2005.

41 McFee, Primal Patterns, 153.
42 Vgl. Valéry, Eupalinos, 93.

Sakrale Raumerfahrung

175

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen begrenzten Zugang zum Mysterium haben: Sie bieten allenfalls die
synästhetische Erfahrung eines anonymen Mysteriums, das einige Zeichen
(das Kreuz über der Tür außen, das trinitarische Symbol innen, die Wachs‐
kerzen und die Büste des Heiligen Nikolaus von Flue) als christlich zu
bezeichnen versuchen, aber für die meisten Besucherinnen nicht unbedingt
so sein werden. Doch während die Kathedralen der typische Prototyp des
Mittelalters waren und die Pfarrkirche die tridentinische Kirche, könnten
die Privatkapellen durchaus das Paradigma unserer Zeit auf der Suche nach
Transzendenz sein.

Die umfassendste Erfahrung des Mysteriums kann man wohl in einer
Klosterkirche machen, die wirklich das Herz einer lebendigen Gemein‐
schaft ist. Die Zisterziensermönche in Nový Dvůr zeigen dass eine mini‐
malistische Leere sehr angemessen als mystagogischer Raum angeeignet
werden kann. Selbst die gelegentlichen Besucher, die zum Beispiel an der
Vesper teilnehmen, bekommen einen starken (synästhetischen, kerygmati‐
schen, ekklesiologischen und eschatologischen) Sinn für das an diesem Ort
vorhandene Mysterium.

Diese vier Dimensionen des Raumes entsprechen vier grundlegenden
Merkmalen der Kirche: koinonia (Gemeinschaft), martyria (Zeugnis), lei‐
tourgia (Feier) und diakonia (Dienst). Eine umfassende Theologie der
Kirche muss alle vier Dimensionen berücksichtigen: Niemand kann seinen
oder ihren Glauben richtig leben, ohne sich mit all diesen Dimensionen
zu befassen, denn sie gehören zusammen und nähren sich gegenseitig.
Ebenso muss eine wirklich umfassende Theologie der Kirchenarchitektur –
als ständige Warnung vor einseitigen Ansätzen – alle vier Dimensionen des
Raumes berücksichtigen, wie auch immer sie benannt werden.

Diese vier theologischen Dimensionen entsprechen also, auch wenn
dies hier nicht weiter ausgeführt werden kann, den vier großen Dokumen‐
ten des Zweiten Vatikanischen Konzils: Lumen gentium (synästhetischer
Raum), Dei Verbum (kerygmatischer Raum), Sacrosanctum Concilium (ek‐
klesiologischer Raum) und Gaudium et Spes (eschatologischer Raum).

Wie wir im Laufe dieser Überlegungen gesehen haben, sind vier entspre‐
chende und miteinander verknüpfte Arten von liturgischer „Energie“ erfor‐
derlich, um die vier Räume in ihrem vollen Umfang zu erleben: „hang ener‐
gy“ für den synästhetischen Raum, indem man in ehrfürchtigen Momenten
einfach mit dem Mysterium gegenwärtig ist; „shape energy“ für den keryg‐
matischen Raum, weil die Gottesdienstbesucher durch ihre gemeinsamen
Geschichten und Symbole geformt und gestaltet werden; „swing energy“

Bert Daelemans

176

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für den ekklesiologischen Raum, weil die Gottesdienstbesucherinnen dem
Auf und Ab des Lebens folgen, indem sie gesammelt werden, um ausge‐
sandt zu werden; und „thrust energy“ für den eschatologischen Raum, weil
er die Gottesdienstbesucher für prophetisches, weltveränderndes Handeln
bereit macht.43 Im Idealfall werden in jeder liturgischen Feier alle vier
Energien angesprochen. Auf diese Weise wird die Außenstehende zu einer
vollwertigen Teilnehmerin am Geheimnis.

Literatur

Bibelübersetzung: Schlachter 2000.
Berk, Tjeu van den, Mystagogie. Inwijding in het symbolisch bewustzijn, Zoetermeer

1999.
Daelemans, Bert, Spiritus loci. A Theological Method for Contemporary Church

Architecture, SRA 9, Leiden / Boston 2015.
Daelemans, Bert, The Need for Sacred Emptiness. Implementing Insights by Paul

Tillich and Rudolf Schwarz in Church Architecture Today, Religions 13 (2022),
Art. 515, https://doi.org/10.3390/rel13060515.

Foucault, Michel, Des espaces autres, Architecture, Mouvement, Continuité 5
(1984), 46–49.

Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium (24 November 2013), https://
www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesc
o_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html (Zugriff: 14.8.2024).

Gerhards, Albert, Versus Orientem – versus populum. Zum gegenwärtigen Diskus‐
sionsstand einer alten Streitfrage, Theologische Revue 98 (2002), 15–22.

Guardini, Romano, Über das Wesen des Kunstwerks, Mainz 2005.
Hulmi, Joona Markus, Resonance and Atmosphere in Architectural Aesthetics, Con‐

temporary Aesthetics 20 (2022), https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonanc
e-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics/ (Zugriff: 12.12.2023).

Ivy, Robert A., Editorial. Building Sanctuary, Architectural Record 4 (1998), 5.
Kidder, Paul, Modern Architecture and Ignatian Vision, LoWo 15 (1999), 13–25.
Kidder, Paul, Philosophical Hermeneutics and the Ethical Function of Architecture,

Contemporary Aesthetics 9 (2011), https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent
.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics (Zugriff: 14.8.2024).

Kieckhefer, Richard, Theology in Stone. Church Architecture from Byzantium to
Berkeley, New York / Oxford, 2004.

Lauster, Jörg, How to do Transcendence with Words? The Problem of Articulation
in Religious Experience, in: Hardtke, Thomas / Ulrich Schmiedel / Tobias
Tan (Hg.), Religious Experience Revisited. Expressing the Inexpressible?, STAR 21,
Leiden / Boston 2016, 15–29.

43 Vgl. McFee, Primal Patterns.

Sakrale Raumerfahrung

177

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3390/rel13060515
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.3390/rel13060515
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics


Marion, Jean-Luc, Au Nom. Comment ne pas parler de théologie négative, Laval
Théologique et Philosophique 55 (1999), 339–363.

McFee, Marcia, Primal Patterns. Toward a Kinesthetic Hermeneutic, Proceedings of
the North American Academy of Liturgy. Annual Meeting, Baltimore, Maryland,
January 2–5, 2009, Notre Dame (Indiana) 2009, 136–157.

Pallasmaa, Juhani, Die Augen der Haut. Architektur und die Sinne, übers. von An‐
dreas Wutz, Los Angeles 22013.

Rahner, Karl, Über die Möglichkeit des Glaubens heute, in: ders., Schriften zur
Theologie, Bd. V: Neuere Schriften, Einsiedeln 1962, 11–32.

Rahner, Karl, Die theologische Dimension der Frage nach dem Menschen, in: ders.,
Schriften zur Theologie, Bd. XII: Theologie aus Erfahrung des Geistes, bearbeitet
von Karl H. Neufeld, Einsiedeln 1975, 387–406.

Rahner, Karl, Die Kunst im Horizont von Theologie und Frömmigkeit, in: ders.,
Schriften zur Theologie, Bd. XVI: Humane Gesellschaft und Kirche von morgen,
bearbeitet von Paul Imhof, Einsiedeln 1984, 364–372.

Rosa, Hartmut, Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin 2016.
Schwarz, Rudolf, Über Baukunst, Die Schildgenossen 4 (1923–1924), 273–284.
Schwarz, Rudolf, Vom Bau der Kirche, Heidelberg 1947.
Schwarz, Rudolf, Kirchenbau. Welt vor der Schwelle, Heidelberg 1960.
Tillich, Paul, Contemporary Protestant Architecture, in: ders., On Art and Architec‐

ture, bearbeitet von John und Jane Dillenberger, New York 1989, 214–220.
Valéry, Paul, Eupalinos oder Der Architekt. Eingeleitet durch Die Seele und der Tanz,

übers. von Rainer Maria Rilke, Frankfurt 1927.
Zweites Vatikanisches Konzil, Konstitution über die heilige Liturgie Sacrosanctum

Concilium 8 (4. Dezember 1963), https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_v
atican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
(Zugriff: 14.8.2024).

Bert Daelemans

178

https://doi.org/10.5771/9783748948469-161 - am 23.01.2026, 18:07:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://doi.org/10.5771/9783748948469-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html

	1. Eine erste Annäherung: Begegnung mit einem anonymen Geheimnis im synästhetischen Raum
	2. Vertiefung: Entdeckung des Namens und des Gesichts des kerygmatischen Raums
	3. Eingegliedert sein: Teilhabe am Leib Christi im ekklesiologischen Raum
	4. Gesandt sein: Mitarbeit im eschatologischen Raum des Reiches Gottes
	5. Schlussfolgerung: Wachsende Sensibilität für den Spiritus loci

