6. Lektiiren lll: Die OChnmacht des Souverans

Neben den unermesslich reichen und machtigen Figuren, die souverane Kon-
trolle ausiitben und dezidiert als fiktive Kunstgebilde ausgestellt sind, zeigt
Diurrenmatt auch Figuren, die aufgrund ihrer Position, ihres Amtes oder ge-
wisser Eigenschaften eigentlich michtig sein miissten, es jedoch nicht sind.
Bereits seine frithen Kriminalromane eréffnen die Frage nach Macht und
Ohnmacht, indem sie zum Beispiel Birlach, den iibermenschlichen Kom-
missar mit seiner auktorialen Ubersicht in die absolute Ohnmacht geraten
lassen. Hielt er im Richter und sein Henker alle Fiden des Geschehens in der
Hand und setzte die weiteren Figuren planvoll fiir seine Zwecke ein, so schei-
tern seine Pline in der Anschlusserzihlung Der Verdacht vollstindig und er
ist auf die Rettung durch den Juden Gulliver angewiesen, der ihn aus den
Klauen eines ehemaligen KZ-Arztes befreit. Auch Matthii, der Kommissar in
Das Versprechen, scheitert und geht schlieRlich daran zugrunde. Die Polizis-
ten, die nicht nur die Ordnung reprisentieren, sondern sie auch >hiiten< und
somit ganz handfeste Macht ausiiben, haben keine Kontrolle iiber das Ge-
schehen — hier ist auch an den bereits besprochenen Inspektor Vo aus den
Physikern zu denken. Sie sind dem Spiel des Zufalls oder den Plinen ande-
rer unterworfen. Daneben fithrt Diirrenmatt — fiir den Souveranitatsdiskurs
besonders bedeutsam — auch tatenlose Herrscher und ohnméchtige Souvera-
ne vor, welche die Steuerungssysteme der Macht — teilweise freiwillig — aus
der Hand gegeben haben oder deren Handlungen unbeabsichtigte Wirkun-
gen zeitigen, wodurch die souverine Entscheidung selbst infrage steht. Zur
Darstellung eines solchen Ausfalls des Souverins nutzt Diirrenmatt histori-
sche (Romulus der GrofSe) und mythologische (Herkules und der Stall des Augias)
sowie pseudo-zeitgeschichtliche Stoffe (Die Frist).

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Der abwesende Souveran

6.1 Romulus der GroBe

Dirrenmatts frithes Stiick Romulus der Grofle, das im Jahr 1949 uraufgefiihrt
wird und in einer zweiten Fassung 1957 erscheint, die hier in ihrer Neufas-
sung von 1980 auch Grundlage der Lektiire ist, trigt die paradoxe Gattungsbe-
zeichnung »Eine ungeschichtliche historische Komédie in vier Akten«. Es ist
ein Drama, das historische Figuren und Ereignisse behandelt, jedoch in frei-
er, inauthentischer Weise." Von den Figurennamen und den grébsten Stoff-
elementen abgesehen gilt: Die »Handlung des Stiickes ist erfunden.«* Doch
kann man die Formel >ungeschichtlich historischc auch auf die itberzeitliche
Thematik beziehen sowie darauf, dass das Stiick die Geschichte selbst in einer
bestimmten Weise thematisiert:

Dirrenmatts Stiick ist in der Antike angesiedelt (darum historisch), aber es
behandelt eine existentielle Problematik (darum ungeschichtlich), die sich
in der Begegnung des Menschen mit der Geschichte erweist (darum histo-
risch), und die jeden Einfluss auf die Geschichte unmaoglich macht (darum
ungeschichtlich).3

In dieser Beobachtung Wolf Wucherpfennigs klingt bereits die Frage nach
dem Subjekt der Geschichte an, die sich hier am Beispiel des letzten west-
romischen Kaisers — also des Souverins eines Grofdreichs — stellt, und zwar
nicht nur in der Hinsicht, ob die machtvolle Gestaltung der Geschichte mog-
lich, sondern dahingehend, ob sie sinnvoll ist.

1 Das beigefiigte, Georg Christoph Lichtenbergs Sudelbiichern entnommene Motto, das
an anderer Stelle bereits angesprochen wurde, weist auf den >groRen Kunstgriff< hin,
»kleine Abweichungen von der Wahrheit fiir die Wahrheit selbst zu halten, worauf die ganze
Differentialrechnung gebaut ist« und was »zugleich der Grund«sei »unserer witzigen Gedan-
ken, wo oft das Ganze hinfallen wiirde, wenn wir die Abweichungen in einer philosophischen
Strenge nehmen wiirden.« (WA 2,11)

2 Volker Riedel: Romulus der Grofe, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stingelin
(Hg.): Dirrenmatt-Handbuch. Leben—Werk—Wirkung. Unter Mitarbeit von Simon
Morgenthaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und Benjamin Thimm. Berlin 2020,
S. 82-85, hier S. 82. Diirrenmatt hat Strindbergs Attila und Fontanes Stechlin in einer
Anmerkung zum Drama von 1973 als Inspirationsquellen angegeben (WA 2, 122f).

3 Wolf Wucherpfennig: Schweizer Tragikomdodien. Zu Dirrenmatts »Romulus der Gro-
Re« und Frischs »Don Juan oder Die Liebe zur Geometrie, in: Eve Pormeister, Hans
Graubner (Hg.): Tradition und Moderne in der Literatur der Schweiz im 20. Jahr-
hundert. Beitrage zur Internationalen Konferenz zur deutschsprachigen Literatur der
Schweiz, 26.—27. September 2007, Tartu 2008, S. 85-104, hier S. 91.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Die Komodie spielt — in der vorliegenden Fassung — vom Morgen des 15.
bis zum Morgen des 16. Mirz des Jahres 476 n. Chr. in der Villa des Kaisers Ro-
mulus in Campanien und hilt sich somit an die aristotelische Zeitspanne des
einen Tages.* Zugleich weist das Datum auf die im Stiick selbst angesproche-
nen Iden des Mirz hin, die auf das Schicksal des berithmten Vorgingers von
Romulus Julius Caesar referieren: »Ein historisches Datum. Nach dem Ge-
setz sind an diesem Tage die Beamten und Angestellten meines Reichs zu be-
solden. Ein alter Aberglaube. Um die Ermordung der Kaiser zu verhindern.«
(WA 2, 16) Die Sorge ist berechtigt, denn das Reich ist in einem beklagenswer-
ten Zustand. Der Bankrott der staatlichen Finanzen wird allein dadurch ver-
schleiert, dass der Finanzminister mit der leeren Staatskasse geflichtet ist.
Seine Beamten und Angestellten muss der Kaiser mit goldenen Lorbeerblit-
tern bezahlen, die er vom Kranz abbricht, der ihn kront. Dass sich bei Antritt
seiner Herrschaft noch »sechsunddreifiig Blitter an diesem goldenen Kranze,
dem Sinnbild kaiserlicher Macht«, befanden und »jetzt nur noch fiinf« (WA 2,
17), weist auf die Schwiche seiner finanziellen wie politischen Macht hin, die
sich gar an den kaiserlichen Insignien abbildet. Der Souverin lost sich buch-
stablich auf.

Das Stiick beginnt mit der Ankunft des Boten Spurius Titus Mamma, der
den romischen Kaiser vom Angriff der Germanen in Kenntnis setzen will:
»Schlimme Nachricht aus Pavia. [..] Das romische Weltreich kracht zusam-
men! [..] Die Germanen kommen!« (WA 2, 14) Zum Botenbericht an den Kai-
ser kommt es indes nicht augenblicklich; der Prifekt der Reiterei wird aufge-
halten — zunichst von den biirokratischen Hiirden des Verwaltungsapparats.
Auf seine dringliche Bitte, den Kaiser zu sprechen, erhilt er als Antwort die
Frage, ob er angemeldet sei. Der Einwand, dass keine Zeit »fiir Formalititen
sei« (WA 2, 14), wihrt nur kurz. Der Kammerdiener Pyramus weist an:

Begeben Sie sich zum Oberhofmeister, schreiben Sie sich in die Liste der
angekommenen Personen ein, suchen Sie beim Innenminister um die Be-
willigung nach, dem Hofe eine wichtige Nachricht zu iiberbringen, und Sie

4 Raumlich spielt sich das Geschehen im begrenzten Bereich der Villa des Kaisers ab,
was neben der klassischen Anmutung auch einen inhaltlichen Aspekt aufweist: »Das
Reich des Kaisers ist nahezu auf seine Villa zusammengeschrumpft, so dafd die Situie-
rung der gesamten Handlung in verschiedenen Riumen dieser einen Ortlichkeit dra-
maturgisch konsequent der (fiktiven) historischen Lage entspricht.« Sjaak Onderdelin-
den: Dramaturgie der Wendungen. Friedrich Diirrenmatts Romulus der GrofSe, in: Neo-
philologus 79/3 (1995), S. 465-479, hier S. 466.

14.02.2026, 08:29:22.

179


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Der abwesende Souveran

werden lhre Botschaft dem Kaiser vielleicht sogar personlich im Laufe der
nachsten Tage melden dirfen. (WA 2,15)

Dass die so wichtige Nachricht aus diesem Grund erst mit groRer Verspitung
einzutreffen droht, quittiert der Bote mit der Klage: »Ungliickliches Rom! An
zwei Kammerdienern bist du zu Fall gekommen!« (WA 2, 15)

Doch nicht allein der Verwaltungsapparat steht einem entschlossenen
Handeln des Souverins im Weg, wie es hier noch den Anschein hat. Auch
der Herrscher selbst wird sich erstaunlich gleichgiiltig gegeniiber dem Boten
zeigen und das Uberbringen der Nachricht ein weiteres Mal verzégern: Fiir
die »sportliche Leistung«, zwei Tage und zwei Nichte durchgeritten zu sein,
solle man den Boten zum Ritter schlagen; ansonsten konne er sich im Gast-
zimmer ausruhen: »Auch die schlimmste Meldung klingt aus dem Munde
eines wohlausgeruhten, frisch gebadeten und rasierten Menschen, der gut
gegessen hat, noch ganz angenehm. Er soll morgen kommen.« (WA 2, 20 u.
21) Auf die Fassungslosigkeit des Innenministers, es handele »sich um eine
weltumstiirzende Meldung!«, antwortet Romulus mit einer vielsagenden
Reflexion historischer Ereignisse sowie des dramaturgischen Mittels des
simmer zu spit kommenden< Botenberichts: »Meldungen stiirzen die Welt
nie um. Das tun die Tatsachen, die wir nun einmal nicht indern kénnen, da
sie schon geschehen sind, wenn die Meldungen eintreffen. Die Meldungen
regen die Welt nur auf, man gewohne sie sich deshalb so weit als moglich
ab.« (WA 2, 21) Was sich hier als quasi-stoische Geisteshaltung geriert, ist
eine Ausrede, um nicht handeln zu miissen. Romulus scheint sich nicht mehr
als historisches Subjekt zu sehen und antizipiert seine Endzeit-Position:
»Als Landesvater bin ich vielleicht Roms letzter Kaiser und nehme schon aus
diesem Grunde eine etwas trostlose Stellung in der Weltgeschichte ein. Un-
giinstig komme ich auf alle Fille weg.« (WA 2, 24) Die dringenden Bitten, die
Landesverteidigung aufzunehmen, kommentiert Romulus mit den Worten:
»Ich mochte die Weltgeschichte nicht stéren« (WA 2, 45). Spiter wird sich
jedoch zeigen, dass es nicht nur eine resignativ-gleichgiiltige Haltung ist,
die sich hier duflert, sondern dass Romulus am Zerfall des Reichs durch ei-
genes Unterlassen mitgewirkt und »Rom durch konsequentes Nichtstun und
Nichtregieren systematisch geschwicht und dessen Untergang planmifig
herbeigefiihrt hat.«® Es ist kein stoisches Ethos, das sich gegen das Schicksal
zu riisten sucht, sondern dieses zu erfiillen meint. So muss Romulus auch

5 Riedel: Romulus der GrofSe, S. 83

14.02.2026, 08:29:23.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

weder die Sterne noch das Orakel nach der Zukunft befragen. Ihm geniigen
dafiir die Hithner.

Hiihnerzucht

Die einmal mehr, einmal weniger Eier legenden Hennen am Hof tragen die
Namen der fritheren Kaiser Roms bis hin zum aktuellen Kaiser und sorgen
damit fiir »die parodistische Gegenwart von Roms grofier Vergangenheit«.®
Und auch Romulus’ Gegner auf germanischer Seite, Odoaker, ist unfreiwilli-
ger Namensgeber fiir eine Henne. Als eine Parodie auf die Orakel- und Ster-
nenbefragung durch die Herrscher, welche die Kenntnis der Zukunft gegen
die Wandlungen Fortunas absichern soll, nehmen hier die Hithner das Kriegs-
geschehen vorweg: Die Henne Odoaker legt Eier im Gegensatz zur Henne, die
den Namen des gegen Odoaker kimpfenden Orestes tragt. Romulus gibt An-
weisung, kiinftig nur noch Eier der Henne Odoaker serviert zu bekommen,
die seine »volle Sympathie« besitze: »Man soll von den Germanen nehmen,
was sie Gutes hervorbringen, wenn sie schon einmal kommen.« (WA 2, 19)
Den atemlos eingetroffenen Boten zu befragen, wird angesichts der geleg-
ten Eier unnétig: »Ich brauche Spurius Titus Mamma nicht mehr. Der Ger-
manenfiirst Odoaker hat Pavia erobert, denn das Huhn seines Namens hat
drei Eier gelegt. So viel Ubereinstimmunyg ist noch in der Natur, oder es gibt
keine Weltordnung.« (WA 2, 27) Die Weltordnung spiegelt sich nun in den
Hithnern - eine satirische Volte gegen jede Dignitit des Reichs und der Herr-
schaft.

Was mit Romulus’ Verhalten in Bezug auf die Hithner, aber auch im Hin-
blick auf sein Ess- und Schlafbediirfnis vorgefiithrt wird, ist eine »komische
Diskrepanz zwischen dem aufreizenden Mifdiggang des Kaisers und der pa-
nischen Stimmung am Hofe angesichts des drohenden Untergangs (eine teils
erstarrte, teils in Auflosung begriffene Verwaltung, Korruption und Intrigan-
tentum)«.” Komisch ist auch, dass »die Untertanen mit leidenschaftlicher
Strenge ihr erhabenes Bild des Herrschers weiter bei ihm durchzusetzen ver-
suchen, nachdem er selbst es ganz unherrscherlich abgelegt hat.<® So sieht

6 Onderdelinden: Dramaturgie der Wendungen, S. 466.

7 Riedel: Romulus der Grofe, S. 83.

8 Hansgerd Delbrick: Antiker und moderner Helden-Mythos in Dirrenmatts >unge-
schichtlicher historischer Komddie< Romulus der Grofie, in: The German Quarterly 66/3
(1993), S. 291-317, hier S. 291. Der Kaiser reagiere auf den Fall Roms sowie den eigenen

14.02.2026, 08:29:22.

181


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Der abwesende Souveran

man Romulus hier als eine Privatperson, und nicht als Herrscher — eine Pri-
vatisierung, die zum einen den Weg von der Tragddie zur Komddie weist (s.u.)
und zum anderen die Abwesenheit des Souverins in der Person des Kaisers selbst
austragt.

Staats-Unternehmen

Problematisiert wird auch eine andere Form der Privatisierung, nimlich die
Bedeutung von privaten Unternehmen. Schon zu Beginn wird das Rémische
Reich selbst als ein »Unternehmen« apostrophiert, das >too big to fail sei: »Ein
so grofdes Unternehmen wie das romische Imperium kann gar nicht vollstin-
dig zusammenkrachen.« (WA 2, 14) Auch die Bedeutung privater Geldgeber
wird in der Folge mehrfach angespielt. Zeno, der ostrémische Kaiser, fragt
den Kunsthindler Apollyon, der als »Antiquar« vom »allgemeinen Zusam-
menbruch« des »Reiches« profitiert, nach einem Vorschuss, der jedoch abge-
lehnt wird: »Tut mir leid. Ich gewihre prinzipiell an kaiserliche Hiuser keinen
Vorschuf3. Die Zeiten sind turbulent, die politischen Institutionen unstabil,
das Interesse der Kundschaft wendet sich von der Antike ab und dem ger-
manischen Kunstgewerbe zu, die Kunst der Primitiven wird Trumpf.« (WA 2,
38) Zeno resigniert: »Ich weifd nicht, Romulus, ich habe schon seit Jahren kei-
nen Kredit mehr bekommen. Ich sehe immer mehr ein, dafd wir einen véllig
unrentablen Beruf haben.« (WA 2, 39)

Diese Diskussion setzt sich im Dialog des Industriellen Cisar Rupf, der
den Kaisertitel selbst im Namen trigt, mit Romulus fort. Als Hosenfabrikant
versucht er, den rdmischen Kaiser von den Beinkleidern zu tiberzeugen: »Ein
moderner Staat, der keine Beinkleider trigt, geht todsicher in die Binsen.«
(WA 2, 40) Doch kehrt sich die Hierarchie von Reich und Unternehmen im
Folgenden vollig um: »Majestit, hier ist die Weltfirma Cisar Rupf und hier
das rémische Imperium [...]. Schenken wir uns klares Wasser ein, das von
keinen Sentimentalititen getriibt ist. Hinter mir stehen ein paar Milliarden
Sesterzen und hinter Ihnen der pure Abgrund.« (WA 2, 41) Hatte er zunichst
geplant, das romische Imperium aufzukaufen, so gelangt er schlieflich zur
Uberzeugung, dass das Reich »so heruntergewirtschaftet« ist, »daf§ die Reno-
vation sogar fiir eine Weltfirma teuer zu stehen kime, ohne dafl man wiifite,
ob sich das lohnt. Wir haben dann einen Riesenstaat, und das ist auch wieder

Sturz »mit heiterer Souverdnitat, indem er sich in seiner Amtsfithrung ganz auf zuwar-
tendes Nichtstun beschrankt.« (S. 293)

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

nichts. Entweder ist man Weltfirma oder Imperium, und da muf ich schon
ausdriicklich sagen, lieber Weltfirma, das rentiert besser. Ich bin gegen den
Kauf, Kaiser Romulus, aber ich bin nicht gegen Liaison.« (WA 2, 42) Keine
reprisentative, kulturelle Macht kénnte das finanzielle Argument aufwiegen.
Auch das Rémische Reich mit seinem Anspruch auf Ewigkeit und GréRe wird
allein am moglichen Profit bemessen. Rupfs Plan sieht nun vor, dass Odoaker
»fiir eine Summe von zehn Millionen Italien« (WA 2, 42) riumt, er selbst noch
»einige Milliénchen ins Imperium« investiere, »so daf? sich das Ganze gerade
noch knapp itber Wasser hilt, ohne abzusacken, wie das bei jedem gesunden
Staat der Fall ist«, dass die Hosen im Reich vorgeschrieben werden und er
schlieRlich die Tochter des Kaisers zur Frau erhilt (WA 2, 43). Folgt die gefor-
derte Ehe mit Rea noch der Allianzenlogik in Hausgesellschaften, so zielen
die weiteren Pline auf das Reich als Absatzmarkt sowie auf einen finanziell
seffizienten¢, einen modernen Staat ab.

Zwar wiirde Romulus in der Tat das Reich augenblicklich verkaufen, sei-
ne Tochter soll sich jedoch nicht fiir das Imperium opfern: »Wir haben durch
die Jahrhunderte hindurch so viel dem Staat geopfert, daf} es jetzt Zeit ist,
daf sich der Staat fiir uns opfert.« (WA 2, 44) Diese Frage wird im zwei-
ten Akt noch einmal aufgegriffen. Hier ist es Amilian, der aus germanischer
Kriegsgefangenschaft zuriickgekehrte Verlobte, der fiir das Vaterland auf Rea
verzichten und sie im Sinne der Staatsrison dem Unternehmer iiberlassen
mochte. Abermals stellt sich Romulus einer solchen Verbindung in den Weg:
»Der Kaiser erteilt die Bewilligung zu dieser Ehe nicht.« (WA 2, 68) Rea selbst
ist bereit, sich zu opfern, »zu tun, was allein mein Vaterland retten kann.«
(WA 2, 69) Die Antwort des Kaisers darauf macht nun endgiiltig klar, dass er
das Reich nicht aus Nachlissigkeit, sondern absichtlich aufs Spiel gesetzt hat:
»Meine Tochter wird sich in den Willen des Kaisers fiigen. Der Kaiser weif3,
was er tut, wenn er sein Reich ins Feuer wirft, wenn er fallen 1ifkt, was zer-
brechen muf3, und zertritt, was dem Tode gehdrt.« (WA 2, 69) Die Ablosung
des Reichs durch die Privatwirtschaft wird schlieRlich am Arbeitsplatzwech-
sel der beiden Kammerdiener Achilles und Pyramus zu Beginn des vierten
Akts verdeutlicht: »Der Fabrikant Casar Rupf hat uns eine Stelle als Kammer-
diener in seinem Hause zu Rom angebotenc, »Viertausend Sesterzen im Jahr
und drei Nachmittage frei in der Woche.« (WA 2, 99 u. 100) Romulus stellt sie
bereitwillig frei.

14.02.2026, 08:29:22.

183


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Der abwesende Souveran

Der geplante Untergang des Reichs

Hinter der gelassenen Untitigkeit des Kaisers steht ein Plan, der im Verlauf
des zweiten und dritten Akts sowohl den weiteren Figuren als auch den Le-
serinnen und Lesern des Stiicks klar wird. Es geht ihm darum, durch Nicht-
handeln »das rémische Imperium zu zerstdren« sowie »die Rettung des Im-
periums bewuflt« zu sabotieren (WA 2, 77). Das Verbrennen der Archive, als
die Germanen niher riicken, unterstiitzt er — so sorgt das Reich selbst dafir,
dass es vergessen wird. Dass Romulus zugleich auch Roms Kulturgiiter ver-
scherbelt, zeigt, dass er »mit der Geschichte seines Volkes als Ganzes bricht«.’
Im Gegensatz zu seiner Frau Julia, die aus Ehrgeiz die Heirat mit ihm an-
gestrebt hat,'® sei Romulus »aus politischer Einsicht Kaiser gewordenc, einer
Einsicht, die darin bestehe, »nichts zu tun.« Denn nur so konnte sein »Nichts-
tun einen Sinn haben. Als Privatmann zu faulenzen ist vollig wirkungslos.«
(WA 2, 76) Dieses Nichtstun fithrt das Reich nun in den Untergang, was die
weiteren Figuren jedoch nicht einfach hinnehmen wollen.

Es kommt zu einem Mordversuch durch eine ganze Reihe von Funktions-
trigern wie dem Innenminister, dem ostromischen Kaiser Zeno, aber auch
Amilian. Die Szene am Schluss des dritten Akts wird als Farce, als eine Parodie
auf Shakespeares Julius Caesar gestaltet, dessen Hohepunkt nicht die Flucht
der Verschworer vor dem nur vermeintlichen Einfall der Germanen ist, son-
dern die aberwitzige Brutus-Anspielung, wenn Romulus, simtliche Attenti-
ter erkennend, ungliubig fragt: »Koch, auch du?« (WA 2, 88)

Wihrend dieser Szene entspinnt sich ein Dialog, in dem Romulus seinen
Plan in vélliger Offenheit erliutert und verteidigt. Auf die Frage, was er ge-
gen den Einfall der Germanen oder die Schindung Roms getan hat, antwortet
Romulus: »Nichts.« (WA 2, 91) Der Invasion kann er gelassen entgegensehen,

9 Roland Bursch: »Wir dichten die Geschichte«. Adaption und Konstruktion von Histo-
rie bei Friedrich Diirrenmatt. Wiirzburg 2006, S. 38. Siehe auch S. 39: »Die Autonomie
der Kultur, und damit auch der Kunst, ist bei ihm [Diirrenmatt, M.R.] eine Illusion, die
erv.a. im Romulus als solche entlarvt, indem er den Wert der Kultur dezidiert von ih-
rem historischen sowie 6konomischen Kontext abhangig macht, besser: indem er die
Interdependenzen wirtschaftlicher Interessen, historischer Selbstpositionierung und
kultureller Entwicklungen radikal aufzeigt, ja bis ins Groteske zuspitzt.«

10 »Dubist meine Frau geworden, weil ich vom hochsten rémischen Adel abstamme und
du die Tochter des Kaisers Valentinianus und einer Sklavin bist. Ich habe dich legiti-
miert, und du mich gekrént.« (WA 2, 74)

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

denn immer schon habe er mit seinem Tod gerechnet: »Das ist mein Geheim-
nis. Ich opfere Rom, indem ich mich selber opfere.« (WA 2, 82) »Da Romulus
der Kaiser ist, kann er seinen Kampf gegen den Souverin folgerichtig nur ge-
gen sich selbst fithren. Genauer: gegen sein kaiserliches Amt, dessen Beseiti-
gung er die eigene Person, das eigene Leben opfern méchte.« Im versehrten
Amilian sieht Romulus denjenigen, »der immer wieder geschindet wird, das
tausendfach besudelte Opfer der Macht.« (WA 2, 91) Sein Fast-Schwiegersohn
ist in dieser Lesart nicht vom Feind, sondern vom eigenen Staat misshandelt
worden, indem das Reich von Amilian den Einsatz von Leib und Leben for-
derte: »Nicht ich habe mein Reich verraten, Rom hat sich selbst verraten. Es
kannte die Wahrheit, aber es wihlte die Gewalt, es kannte die Menschlichkeit,
aber es wihlte die Tyrannei.« (WA 2, 91) Keineswegs liegt Romulus’ Agieren
also darin begriindet, dass er »germanophil« sei, wie ihm unterstellt wird
(WA 2, 23). Eine solche Erklirung wiirde an der Logik der Staaten festhalten,
die Romulus gerade zu unterlaufen sucht.

Es erscheint wie ein Versuch des Kaisers, personale Souverdnitit im
Tausch fur die Aufgabe der politischen Souverinitit zu gewinnen - ein
Ansinnen, das allerdings scheitern wird. Rom soll untergehen, denn »seine
Schuld ist nicht abgetragen, und seine Verbrechen sind nicht getilgt. [..]
Haben wir noch das Recht, uns zu wehren? Haben wir noch das Recht, mehr
zu sein als ein Opfer?« (WA 2, 92) Diese rhetorische Frage an den fanatischen
Vaterlinder Amilian spielt {iberdeutlich die unmittelbare Zeitgeschichte des
Stiicks an.

Zeitbezug

Es wurde in der Forschung vielfach herausgearbeitet, dass Romulus der Gro-
f3¢ Beziige auf das Dritte Reich aufweist. Diese beschrinken sich indes nicht
auf die Germanen; vielmehr spiegelt sich das Dritte Reich »kaleidoskopartig
sowohl in Germanien als auch in Rom.«'> Die Rede ist von der »totale[n] Mo-
bilmachung« (WA 2, 36), vom »Glauben an den Endsieg des Guten« (WA 2,
49) und der Unmoglichkeit der Niederlage (»Wir kinnen gar nicht verlieren,

11 Delbriick: Antiker und moderner Helden-Mythos, S. 295.

12 Hans Wagener: Heldentum heute? Zum Thema Zeitkritik in Diirrenmatts Romulus der
GrofRe, in: Gerhard P. Knapp, Gerd Labroisse (Hg.): Facetten. Studien zum 60. Geburts-
tag Friedrich Diirrenmatts. Bern, Frankfurt a.M., Las Vegas 1981, S.191-206, hier S.195.

14.02.2026, 08:29:22.

185


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Der abwesende Souveran

WA 2, 52), von einem Reichsmarschall und schliefilich wird gar ein >Volks-
sturm« beschworen: »Soldaten sind Menschen, und Menschen kénnen kimp-
fen. Es sind noch viele Menschen hier. Weiber, Sklaven, Greise, Kriippel, Kin-
der, Minister. Geh, nimm ein Messer.« (WA 2, 59) Dass im Romischen Reich
bestindig die eigene kulturelle Uberlegenheit betont wird, kann dabei zum
einen als »eine Anspielung auf die Arroganz germanisierender Kultur- und
Rassentheoretiker der NS-Zeit«"> gelesen werden. Zugleich wird in der li-
cherlich gemachten Position, man konne die Germanen, wenn man die Inva-
sion zulasse, zivilisieren, auch die Appeasement-Politik und die Untitigkeit
der Schweiz, die ihren Handel treibt, angespielt: »Wenn die Germanen nach
Italien oder Gallien kommen, zivilisieren wir sie, aber wenn sie in Germanien
bleiben, zivilisieren sie sich selbst, und das mufs fiirchterlich werden.« (WA 2,
22)" Auch die »Weltgefahr des Germanismus« bezieht sich auf die Gefahr des
Faschismus und setzt wiederum die Germanen in die Nihe zum Nazi-Reich
(WA 2, 34). So stellt — wie Hans Wagener darlegt — Romulus der Grofie eine »Ver-
urteilung also des extremen Machtstaates und staatlicher Gewaltpolitik, wie
sie sich im Staat des Dritten Reiches manifestiertenc, dar, das heif3t, es geht
Diirrenmatt »nicht (nur) um das Dritte Reich; es geht ihm um die Verurteilung
des MiRbrauchs von Macht- und Gewaltpolitik jeden Staates, des deutschen
und/oder auch des romischen, der als Spiegel des 20. Jahrhunderts dient.«
Vor diesem Hintergrund erscheint Romulus als »eine Art Antihitler, ein Herr-
scher iiber einen totalen Staat, der als dessen Richter den Totalitarismus sa-
botiert und bewuft zugrunde richtet.«** Die anderen Figuren sind dem Staat
indes noch treu ergeben und befiirworten es, »den Widerstand gegen den
Feind fortzusetzen. Um jeden Preis.« Eine Position, die Romulus nur kopf-
schiittelnd quittieren kann: »Ein Widerstand um jeden Preis ist das Sinnlo-
seste, was es geben kann. [..] Man steckt eine Welt nicht in Brand, die schon
verloren ist.« (WA 2, 73) Hier ist zum einen der stotale Krieg« und das blutige
Kampfen >bis zum letzten Mann<und - eingedenk des Volkssturms — bis zum

13 Ebd., S.194.

14 »Eswadre einseitig, Dirrenmatts Zeitkritik nur auf Deutschland bzw. auf die Bundesre-
publik zu beziehen: Mit seiner Kritik und seinem padagogischen Eifer wendet er sich
ja nicht nur an die unruhigen deutschen Nachbarn, sondern auch an seine eigenen
Schweizer Landsleute, deren Patriotismus und Verteidigungsmentalitit er aufs Korn
nimmt. Sicherlich geht es ihm hier auch um das Provinzlerische der Eidgenossen, um
ihre Neigung, sich selbst voller Selbstgefilligkeit und Selbstgerechtigkeit zum abso-
luten Mafdstab zu setzen.« Ebd., S.197.

15 Ebd., S.195.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

letzten Kind angesprochen. Zugleich jedoch geht es auch um eine grundle-
gende Kritik patriotischer Gefiihle und des Vaterlands als einer emotionalen
Kategorie der Politik.

Kritik des Vaterlands

Die Bedeutung des Souverdns fir das Reich — als sein Zentrum und seine Re-
prasentation — ist Romulus mehr als klar: »Das romische Weltreich besteht
seit Jahrhunderten nur noch, weil es einen Kaiser gibt. Es blieb mir deshalb
keine andere Moglichkeit, als selbst Kaiser zu werden, um das Imperium li-
quidieren zu kénnen.« (WA 2, 77) In gewissem Sinne versucht Romulus hier
gerade durch sein Nichthandeln noch einmal das Subjekt der Geschichte zu
sein, indem er das Imperium als das umfassende Ordnungsmodell stiirzen
will. Die planvoll herbeigefithrte Abschaffung des Reichs ist freilich ein po-
litischer Vorgang — so unpolitisch auch die Mittel dafiir sein mogen. Sie soll
die letzte politische Tat sein und Schluss machen mit der Politik, der Staats-
rison und dem Patriotismus. Diese fithren, denkt man an Amilian, in die
Verwundung oder den Tod des Einzelnen im Namen des Staates oder, denkt
man an Rea, in die politisch motivierte Allianz, die im Privaten eine ungliick-
liche Ehe darstellt. Dabei zeigt sich Romulus durchaus differenziert, wenn er
nicht jeden Staat, sondern lediglich das Imperium mit seiner gewaltsamen
Herrschaftsweise ablehnt:

Ich bezweifle nicht die Notwendigkeit des Staates, ich bezweifle nur die
Notwendigkeit unseres Staates. Er ist ein Weltreich geworden und damit
eine Einrichtung, die 6ffentlich Mord, Pliinderung, Unterdriickung und
Brandschatzung auf Kosten der andern Vélker betrieb, bis ich gekommen
bin. (WA 2,77)

Diese Kritik des Weltreichs weist Parallelen zu Diirrenmatts eigener Kritik
des Grofistaates auf. Schon in seiner Anmerkung fiir das Programmbheft der
Urauffithrung in Basel heif3t es, es sei »nicht ein Stiick gegen den Staat, aber
vielleicht eins gegen den GrofRstaat.« (WA 2, 121) Zwanzig Jahre spiter fithrt
Diirrenmatt im Monstervortrag iiber Gerechtigkeit und Recht mit Blick auf die
Schweiz aus, er halte »den Kleinstaat fiir eine weitaus gliicklichere politische
Erfindung als den Grof3staat, und sei es blo deshalb, weil kleine Munitions-
depots ungefihrlicher sind als grofie, falls sie explodieren.« Daraus spricht
zum einen ein generelles Misstrauen gegeniiber der Macht des Staates und

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188  Der abwesende Souveran

zum anderen eine Dankbarkeit, selbst in einem der >ungefihrlicheren Muni-
tionslager< aufgewachsen zu sein:

Ich bin dankbar, daf$ ich kein Held sein mufte, weil ich nicht weif3, ob ich
einer hitte sein konnen, und es ist mir bewufst, daf ich diese Chance mehr
der Kleinheit meines Staates verdanke als der Furcht Hitlers vor ihm, denn
eine funktionierende Schweiz war fiir Grofddeutschland niitzlicher als eine
eroberte. (WA 33, 78)

Die Parallelen setzen sich in der Bewertung patriotischer Gefiihle und des Be-
griffs des Vaterlands fort. Der Staat, so macht Diirrenmatt klar, wird dann zu
einem grofen Problem, wenn er emotionalisiert wird beziehungsweise — dies
sei das Faschistische — wenn »diese emotionalen Realititen total werden.«
Geschieht das, so wird das Wir »zum absoluten Vaterland«, das Andere »zum
absoluten Feind« und die »Freiheit des Einzelnen wird der Unabhangigkeit
des Vaterlandes geopfert«: »Der natiirliche Konflikt des Individuums mit dem
Staate wird zugunsten des Staates entschieden.« (WA 33, 80) Genau vor ei-
ner solchen Opferung versucht Romulus die Menschen, insbesondere seine
Tochter, zu bewahren. Die Identifikation des Einzelnen mit der emotionalen
Idee des Vaterlands sorge nach Diirrenmatt dafiir, dass sogar »die Schweiz
faschistische Ziige« aufweise; »im Versuch, sie geistig zu verteidigen, wird
die Schweiz zu einem totalen, emotionalen Begriff, der den Menschen elimi-
niert, den es doch eigentlich zu verteidigen gilt.« (WA 33, 80) Weitsichtig und
bis in die heutige Zeit relevant beschreibt Diirrenmatt die Emotionalisierung
der Politik: Durch die Identifikation mit einer emotionalen Realitit werden
im Individuum »alle Emotionen frei, die positiven und die negativen, Liebe,
Glaube, Treue, Haf}, Aggression usw.; Gefithle, die in Verbindung mit einer
rein emotionalen, heiflen Politik zerstorerisch, ja selbstmorderisch werden.«
(WA 33, 81)

Die Position Amilians und diejenige der von ihm zur Hochzeit mit dem
Industriellen Cisar Rupf iiberredeten Rea wird als eine solche fanatische Po-
sition ausgewiesen. Im Streitgesprich mit dem Kaiser wiederholt Rea immer
wieder die Bedeutung des Vaterlands und die Liebe zu diesem - eine Posi-
tion, die Diirrenmatt wohl dhnlich quittiert hitte wie Gustav Heinemann,
der bekanntlich auf die Frage nach der Liebe zum deutschen Staat antworte-
te, er liebe keine Staaten, sondern seine Frau. Rea vertritt — angestachelt von
Amilian — das gegenteilige Modell, nimlich die Uberordnung des Patriotis-
mus iiber die individuelle Liebe, indem sie Cdsar Rupf zu heiraten bereit ist:
»Das Vaterland geht iiber alles«, »Soll man denn nicht das Vaterland mehr lie-

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

ben als alles in der Welt?«, »Ich kann doch das Vaterland unméglich im Stich
lassen«, »Unsere unbedingte Liebe zum Vaterland hat Rom grofd gemacht.«
(WA 2, 80 u. 81) Romulus nimmt hingegen die Position ein, dass man »vor
allem gegen sein Vaterland mifitrauisch sein« soll: »Es wird niemand leichter
zum Moérder als ein Vaterland.« (WA 2, 80) Die Liebe zum Land — der Patrio-
tismus — habe »Rom nicht gut gemacht. Wir haben mit unseren Tugenden
eine Bestie gemistet.« Uberhaupt nenne sich ein Staat immer dann Vater-
land, »wenn er sich anschickt, auf Menschenmord auszugehen.« (WA 2, 81)t6

Romulus behauptet die Bedeutung des Individuellen und Persénlichen
gegeniiber dem Staat und lehnt das Opfer fiir den Staat, in dem er letztlich
das kultische Menschenopfer erblickt, final ab: Selbst wenn das »Vaterland
[...] nur noch mit Geld gerettet werden« kann und lediglich »zwischen einem
katastrophalen Kapitalismus und einer kapitalen Katastrophe« zu wihlen ist,
so soll seine Tochter den Unternehmer dennoch nicht heiraten, und zwar mit
der einfachen Begriindung: »mein Kind, du liebst Amilian.« (WA 2, 80) Gegen
die Staatsrason wird die Liebe zu einem Menschen, gegen das Kollektive das
Individuelle gesetzt.

Die Tragddie des Staates

Ein Vorwurf, den Romulus im Dialog mit seiner Tochter erhebt, lautet: »Siehst
du, du hast doch zu viel in den Tragddien studiert.« (WA 2, 80) Er selbst sei
»nicht wie einer jener Heldenviter in den Trauerspielen, die dem Staat noch
einen guten Appetit wiinschen, wenn er ihre Kinder fressen will. Geh, hei-
rate Amilian!« (WA 2, 81) Das Opfer fiir den Staat wird hier unmittelbar mit
der Gattung der Tragddie verkniipft, woraus sich die Abneigung des Kaisers
gegen diese dramatische Form erklirt, die er — Ditrrenmatts poetologischen
Positionen entsprechend - fir unzeitgemif hailt. Dass seine Tochter »dra-
matischen Unterricht« nimmt und in diesem Rahmen auch »das Klagelied
der Antigone, bevor sie in den Tod geht«, einstudiert, kommentiert Romu-
lus ablehnend: »Studiere nicht diesen alten, traurigen Text, tibe dich in der
Komodie, das steht uns viel besser.« »Wer so aus dem letzten Loch pfeift wie

16  »Die Botschaft ist klar. Mit paddagogisch erhobenem Zeigefinger erteilt uns Romu-
lus/Diirrenmatt hier eine Lektion in Sachen Patriotismus, rechnet er ab mit dem emo-
tionalen Mifbrauch von pseudoheiligen Begriffen, unter deren Zeichen die deutschen
Armeen zur Schlachtbank marschiert waren.« Ebd., S.196f.

14.02.2026, 08:29:22.

189


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Der abwesende Souveran

wir alle, kann nur noch Komédien verstehen.« (WA 2, 25) Diese metadramati-
schen Hinweise auf Diirrenmatts eigene Komdédientheorie verbinden die His-
torie mit der Literaturgeschichte. Romulus versucht mit den Tragodien auch
das Imperium sowie das Opfer fiir den Staat abzuschaffen. Daraus erklirt
sich seine heitere Gelassenheit: Im Gegensatz zu den anderen Figuren, die
sich noch im Paradigma der Tragddie bewegen und damit aus der Zeit ge-
fallen erscheinen, spielt Romulus Komddie, was besonders der permanente
Rekurs auf den Korper, das Essen oder die Hithner zum Ausdruck bringt: »Es
war heute ein pathetischer Tag, und ich mag solche Tage nicht. Da hilft nichts
als baden. Ich bin ein untragischer Mensch, Achilles.« (WA 2, 70) Vor allem die
Weigerung, seine Tochter zum Zwecke der Rettung des Reichs zu verheiraten,
sucht den Ausweg aus dem Opfer der Tragodie.

Doch ist Romulus nicht nur der fiirsorgliche Vater, als der er erscheint;
vielmehr verfolgt er mit der Nicht-Verheiratung und dem Plidoyer fiir die
Liebe auch politische, nur eben entgegengesetzte Ziele. Im weiteren Verlauf
der Handlung wird es dennoch zur unfreiwilligen Opferung der Familie und
somit zwar nicht zur affirmierten, allerdings zur unbeabsichtigten Tragédie
kommen. Denn bei ihrer »Uberfahrt nach Sizilien« — jedenfalls ab der zweiten
Fassung des Stiicks — ertrinken nicht nur der Innenminister, der Reichsmar-
schall, der Koch und Amilian, sondern auch Romulus’ Tochter Rea und seine
Frau Julia (WA 2, 97). Man kann hierin eine Umsetzung von Diirrenmatts Auf-
fassung sehen, dass das Tragische, nun da die Tragddie unmoglich geworden
ist, in der Komédie aufscheint (WA 30, 63).77 Es ist in jedem Fall eine Folge
des kaiserlichen Nichthandelns und ein Zeichen dafiir, dass auch dieses zu
Schuld - zu tragischer Schuld, denn Romulus hatte beabsichtigt, das Sterben
zu beenden - fithren kann.

Seine positive Sicht auf den Untergang des Reichs wird kontrastiert mit
einem Blick auf das Reich als tiberzeitliche Ordnung, die eben dem tragischen
Paradigma zugeordnet ist. Diirrenmatt stellt hier den Glauben aus, dass die
je aktuellen politischen Umstinde auch von Dauer sind. Dass das Reich un-
tergehen konnte, ist Zeno, dem Kaiser des ostrémischen Reichs, unbegreiflich
und er rekurriert dabei auf den Weltanspruch des Imperiums: »Wir sind die
Welt.« Romulus sieht das Reich indes vom Zentrum in die Peripherie der Welt
verschoben und aus der Zeit gefallen: »Wir sind Provinzler, denen eine Welt
iiber den Kopf wichst, die sie nicht begreifen kénnen.« (WA 2, 44) Auch am
Beginn des vierten Akts wird dieser Zusammenhang am Beispiel von zwei

17 Vgl. Riedel: Romulus der Grofie, S. 84.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Kammerdienern vorgefiihrt. So findet es Pyramus unverstindlich, dass der
rémische Staat »noch zu unseren Lebzeiten aufhort zu existieren«, dem sie
doch sechzig Jahre »unter elf Kaisern« gedient hatten (WA 2, 95). In komi-
scher Selbstitberhéhung pflichtet Achilles bei: »Wenn wir abtreten, kann man
sagen: Jetzt ist die Antike zu Ende! (WA 2, 96) Ironisch gewendet und mit
dem Wissen spiterer Jahrhunderte kalkulierend, heifit es: »Jedenfalls muf}
die Zeit, die nun anbricht, schauderhaft sein.« Und Pyramus erginzt: »So
richtiges dunkles Mittelalter. Ohne Pessimist sein zu wollen: Von der heu-
tigen Katastrophe wird sich die Menschheit nie mehr erholen.« (WA 2, 96)
In dieser verdrehten Sicht auf die Geschichte werden nicht nur die undiffe-
renzierten historischen Grofierzihlungen ins Licherliche gezogen, sondern
besonders der Glaube an die eigene Weltordnung. Es ist die Stimme eines
untergehenden Reichs, das sich selbst fir unverzichtbar hilt.

Romulus als Gesinnungsethiker

Auch wenn einige Aulerungen des Kaisers Diirrenmatts eigenen Vorstellun-
gen von der Komddie wie vom Grof3staat entsprechen, kann jedenfalls in der
hier niher diskutierten zweiten Fassung des Stiicks nicht davon gesprochen
werden, dass Romulus’ politische Positionen insgesamt affirmiert wiirden.
Das zeigt sich besonders am Schluss der Komédie, im Zwiegesprich des Kai-
sers mit Odoaker, das wesentlich politiktheoretischer Natur ist.

Anders als Romulus erwartet hatte, ist Odoaker nicht in Rom eingefal-
len, um den Kaiser zu téten, sondern um sich ihm mit seinem »ganzen Volk«
zu unterwerfen (WA 2, 106). Nur aufgrund der 6ffentlichen Meinung sowie
der ehrgeizigen Soldaten seines Landes sei er gezwungen gewesen, in den
Krieg zu ziehen. In den Blick riickt dabei besonders sein Neffe Theoderich,
ein heroischer Germane, der »von der Weltherrschaft« triumt, »und das Volk
traumt mit ihm.« (WA 2, 107) Es wird klar, dass Odoaker, der sich ebenso hu-
man geriert wie Romulus, lediglich in den Krieg gezogen war, um die Herr-
schaft solcher >Helden« wie Theoderich zu verhindern.

Romulus soll Odoaker retten, der um sein Leben fiirchtet und die kiinftige
Ermordung durch seinen Neffen voraussieht, von dem er, historisch korreke,
ausgeht, dass die Geschichtsschreiber ihn »einmal Theoderich den GrofRen
nennen werden«. Im Gegensatz zu diesem ist Odoaker ein Bauer und hasst
den Krieg: »Ich suche eine Menschlichkeit, die ich in den germanischen Ur-
wildern nicht finden konnte. Ich fand sie in dir, Kaiser Romulus.« Romulus
ist erschiittert, dass er nicht dem erwarteten Feind begegnet, sondern einem

14.02.2026, 08:29:22.

191


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Der abwesende Souveran

Gleichgesinnten, habe er doch sein »ganzes Leben auf den Tag hin« angelegt,
»da das rémische Imperium zusammenbrechen wiirde.« (WA 2, 108) Er hatte
sich fiir das Reich opfern wollen und sieht nun in der Aufforderung, herrschen
zu sollen, seine Pline durchkreuzt.

An diesem — zweiten — Schluss wird deutlich, dass Romulus nicht der Ver-
antwortungsethiker ist, fir den er sich hilt, sondern ein Gesinnungsethiker.
Das heifdt, dass er — nach Max Webers Definition — sich nicht insofern verant-
wortlich fihlt, als er »fiir die (voraussehbaren) Folgen seines Handelns aufzu-
kommen hat«, sondern »nur dafiir, daf die Flamme der reinen Gesinnung, die
Flamme z.B. des Protestes gegen die Ungerechtigkeit der sozialen Ordnung,
nicht erlischt.«'® Fanatisch, so kénnte man sagen, stellt er den Untergang des
Grofreichs iitber Menschenleben und sieht fiir seine Untertanen nicht weni-
ger als eine Fremdherrschaft vor, weil er das Romische Reich fiir die groRere
Tyrannei halt.

Odoaker hingegen will die Welt vor dem Tyrannen bewahren. Nimmt Ro-
mulus seine Unterwerfung nicht an, so befiirchtet der Germanenfiirst, wird
die Welt an seinen Neffen fallen: »ein zweites Rom wird entstehen, ein ger-
manisches Weltreich, ebenso verginglich wie das romische, ebenso blutig.
Die Zerstorung Roms, dein Werk, wird sinnlos geworden sein, wenn dies ge-
schieht.« (WA 2, 109) Die zeitgeschichtliche Anspielung auf das »germanische«
Reich im 20. Jahrhundert (und nicht nur auf Theoderich den Grofen als his-
torische Person) ist unitberhorbar, das sich als >Drittes Reich« ja selbst in ei-
ner Kontinuitit mit dem Heiligen Romischen Reich und damit letztlich mit
dem Rémischen Reich gesehen hat. Odoakers Warnung — so wenig er im kon-
kreten Handeln auch selbst ein Verantwortungsethiker ist' — zeugt von dem
Verstindnis, dass Macht, wenn sie nicht ausgeiibt wird, nicht verschwindet,
sondern an jemand anderen fillt. Daher beschwort er den Kaiser: »Du kannst
nicht deiner Grof3e ausweichen, Romulus, du bist der einzige Mann, der diese
Welt zu regieren versteht. Sei gnidig, nimm meine Unterwerfung an, wer-
de unser Kaiser, bewahre uns vor der blutigen Gréf3e Theoderichs.« (WA 2,

18 Max Weber: Politik als Beruf. 11. Aufl. Berlin 2010, S. 56.

19 Ulrich Profitlich hat iiberzeugend auf Inkonsistenzen der Odoaker-Figur in der zwei-
ten Fassung hingewiesen: »Dafd Odoaker nicht zur Musterfigur wird, liegt allein an
dem m.E. wenig sorgfiltig durchgefiithrten Versuch, neben Romulus auch seinen Ge-
genspieler zum Vertreter einer korrigierenden >ldee« zu stilisieren.« Ulrich Profitlich:
Geschichte als Komodie — Diirrenmatts Romulus der Grofie, in: Walter Hinck (Hg.): Ge-
schichte als Schauspiel. Deutsche Geschichtsdramen. Interpretationen, Frankfurt a.M.
1981, S. 254-269, hier S. 264.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

109f.) Odoaker fordert also Fithrung ein: Romulus ist der Grof3e, ob er will
oder nicht. Was sich im Titel als eine ironische Anspielung auf den Spottna-
men >Romulus Augustulus« lesen lisst, wird hier zum Fakt: Romulus ist der
Souverin; und er sollte herrschen, um die Herrschaft eines Anderen zu ver-
hindern.

Die Kontroverse offenbart: Es gibt kein Jenseits des Politischen. Das Ende
des Rémischen Reichs ist nicht identisch mit dem Ende von Herrschaft und
Krieg iiberhaupt: »Die historische Realitit siegt itber utopische Wunschvor-
stellungen; eine gerechte Weltordnung ist nicht méglich.«*° Eine solche hatte
Romulus jedoch angestrebt, dem es »um einen grundlegenden Paradigmen-
wechsel in der Weltgeschichte« gegangen war: »Nicht nur speziell das romi-
sche Reich, sondern das Weltreich an sich soll als historisches Subjekt von
der Bildfliche verschwinden, weil nur so eine Humanisierung der Geschich-
te zu erreichen ist.«*! Mit diesem Plan hat er durchaus einen Akt der Hybris
begangen, der — zwar spiegelverkehrt, aber doch — anderen Allmachtsvorstel-
lungen nicht undhnlich ist: Er hat fiir alle Zeiten entscheiden wollen. Das romi-
sche Kaisertum sollte gestrichen werden, indem Romulus diesen Platz selbst
einnahm: »Ich gab mir das Recht, Roms Richter zu sein, weil ich bereit war
zu sterben. Ich verlangte von meinem Lande ein ungeheures Opfer, weil ich
mich selbst als Opfer einsetzte.« (WA 2, 108) Romulus »wollte Schicksal spie-
len« (WA 2, 112).

Doch die »Geschichte erscheint als ein Prozess, der eigenen Gesetzen folgt
und sich den Versuchen der Menschen, bewusst Geschichte >zu machens, ent-
zieht.«** Beseitigt man das eine ungerechte Imperium, so entsteht ein ande-
res. Romulus wiirde sich fir solche Entwicklungen, die auf seinen Opfertod
folgen, nicht zustindig fithlen: »Wenn die Folgen einer aus reiner Gesinnung

20 Riedel: Romulus der Grofe, S. 84.

21 Jirgen Kost: Das historische Drama des 20. Jahrhunderts zwischen Dokumentarismus
und Fiktionalitit— Peter Weiss und Friedrich Diirrenmatt. Uberlegungen zum Gat-
tungsbegriff des Geschichtsdramas, in: Marijan Bobinac, Wolfgang Diising, Dietmar
Goltschnigg (Hg.): Tendenzen im Geschichtsdrama und Geschichtsroman des 20. Jahr-
hunderts. Zagreber Germanistische Beitrage. Beiheft 8 (2004), S. 365-385, hier S. 381f.

22 Ebd., S.383. Siehe auch Onderdelinden: Dramaturgie der Wendungen, S. 478: »Das
Scheitern ihrer Plane zeigt ihre Ohnmacht vor dem Lauf der Geschichte. Sie sind keine
groflen Einzelnen, keine tragischen Helden der Geschichte, sondern Komodienfiguren
in einer chaotischen Welt, die sie nur bewaltigen kénnen, indem sie eine Komodie aus
ihr machen. Eine tragische Komaddie, versteht sich.«

14.02.2026, 08:29:22.

193


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Der abwesende Souveran

flieRenden Handlung tble sind«, so Max Weber iiber den Gesinnungsethi-
ker, »so gilt ihm nicht der Handelnde, sondern die Welt dafiir verantwortlich,
die Dummbheit der anderen Menschen oder — der Wille des Gottes, der sie so
schuf.«®* Odoaker appelliert denn auch an das Realititsprinzip: »Dein Tod
wire sinnlos, denn einen Sinn konnte er nur haben, wenn die Welt so wire,
wie du sie dir vorgestellt hast. Sie ist nicht so.« (WA 2, 110)*# Schon 1978 hat
sich Giinter Scholdt von dem »iiberlegenen Spétter[J« Romulus des Komo-
dienbeginns nicht tiuschen lassen und ihn als »den Moralisten, den blutig
ernsten Ideologen des Schlusses« ernstgenommen.?> Als ein solcher nimmt
Romulus recht »ungeriihrt die Verwiistungen seines Landes und MifRhand-
lungen seiner Bewohner sowie den Tod nichster Verwandter« hin, »solange
dies seinem pseudohumanitiren Geschichtskonzept nicht zuwiderliuft«.2®
Odoaker schligt nun vor, Romulus zu pensionieren und sich von ihm zum
Konig von Italien ausrufen zu lassen. Zugleich sieht er die Notwendigkeit, sei-
nen Neffen zu toten, so lang dieser noch schwicher ist als er. Romulus gibt
indes zu bedenken: »Wenn du deinen Neffen tétest, werden dir nur tausend
neue Theoderiche entstehen. Dein Volk denkt anders als du. Es will das Hel-
dentum. Du vermagst es nicht zu indern.« (WA 2, 111) Nun appelliert also
Romulus an das Realititsprinzip und wirft die Frage nach dem fiir die sou-
verdne Entscheidung nétigen Wissen sowie nach den Einschrinkungen von
Handlungsoptionen wie der 6ffentlichen Meinung auf, um die er sich selbst
in Bezug auf sein eigenes Reich jahrelang keine Gedanken gemacht hat. Als
jemand, der das Ende der Geschichte ausrufen wollte, zeigt sich Romulus
schlieRlich doch erstaunlich besorgt um sein eigenes Bild in der Historie: Das

23 Weber: Politik als Beruf, S. 56.

24 So mogen die beiden Figuren vielleicht »mit genau demselben ideal von Menschlich-
keit ausgestattet« sein (Delbrick: Antiker und moderner Helden-Mythos, S. 302); sie
unterscheiden sich jedoch fundamental in ihrem Blick auf >das Politische«.

25  Glnter Scholdt: Romulus der Grofie? Dramaturgische Konsequenzen einer Komodien-
Umarbeitung, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 97 (1978), S. 270-287, hier S. 283.

26  Ebd., S.280. Diurrenmatt selbst beschreibt Romulus in seiner Anmerkung zum Stiick
von 1957 zwar als »witzig, gelost, humang, »im letzten«jedoch als jemanden, der —bis
zumtragischen<Schluss seiner Pensionierung —»mit duferster Harte und Riicksichts-
losigkeit vorgeht und nicht davor zuriickschreckt, auch von andern Absolutheit zu ver-
langen, ein gefahrlicher Bursche, der sich auf den Tod hin angelegt hat; das ist das
Schreckliche dieses kaiserlichen Hithnerziichters, dieses als Narr verkleideten Welten-
richters« (WA 2,120).

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Schicksal der beiden vermeintlichen Staatenlenker sei es, »gescheiterte Poli-
tiker darzustellen« (WA 2, 112). Dass das Kalkill seines inszenierten Selbstop-
fers nicht aufgeht, wihrend die Familie seinem Nicht-Handeln zum Opfer
gefallen ist, ist ihm schwer ertriglich: »Und nun soll ich leben. Und nun soll
mein Opfer nicht angenommen werden. Und nun soll ich als der dastehen,
der sich allein retten konnte.« (WA 2, 109)*’ Romulus mag Komédie gespielt
haben; den tragischen Opfertod hatte er dennoch angestrebt. Er bleibt ihm
nun versagt: »Romulus kann nicht als mit sich selbst identischer tragischer
Held zugrunde gehen, sondern er muss die sinnlose Schuld ungesiihnt in der
Pensionierung allein tragen.«?

Die Pline der beiden Herrscher scheitern, weil sie filschlicherweise vom
Herrscherwillen des jeweils anderen ausgegangen waren. Ihre >Losung, der
zufolge Romulus pensioniert und Odoaker Kénig von Italien werden soll, stellt
eine Art Verbiirgerlichung der Politik dar. Das Ziel besteht nicht in der Er-
oberung oder der nationalen GréfRe, sondern allein darin, »die Welt treu zu
verwalten« und den »Frieden« zwischen den Germanen und den Rémern zu
sichern (WA 2, 112). Diese Form einer guten Regentschaft wird als »traurige
Pflicht« und als »Komddie« bezeichnet, die sie »zum letzten Mal« spielen wol-
len (WA 2, 113). Beiden ist klar, dass es eine Herrschaft auf Zeit ist, denn mit
Theoderich steht der nichste Usurpator am Ende einer Zwischenkriegszeit
bereit.

Und hier am Ende seiner Herrschaft zeigt sich auf einmal eine subtile
Ambivalenz Romulus’ gegeniiber einem Reich, das keineswegs mit negativen
Attributen versehen wird, sondern noch einmal als ein Traum in vielen Farben
und in Wirme erstrahlt — als eine Erinnerung an frithere Zeiten:

RomuLus
Der Kaiser 16st sein Imperium auf. Seht euch diese farbige Kugel noch
einmal an, diesen Traum von einem grofien Imperium, der im freien
Raum schwebt, getrieben vom leichten Hauch meiner Lippen, diese hin-
gebreiteten Linder um das blaue Meer mit seinen tanzenden Delphi-

27  »EinTod, den ersich von einem Feind erbetteln muf3, [..] ist als Opfertod —oder sagen
wir es nur: als Heldentod —nicht ernst zu nehmen. Dieselbe Evidenz, daf es nur so
aussehen soll, als wirde Romulus in der Verfolgung seiner erhabenen Ziele vom Feind
getotet, ergibt sich wenig spater gleich ein zweites Mal, als er die Absicht dufRert, sich
von dem Reiterprafekten toten zu lassen.« Delbriick: Antiker und moderner Helden-
Mythos, S. 304.

28  Kost: Das historische Drama des 20. Jahrhunderts, S. 383.

14.02.2026, 08:29:22.

195


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Der abwesende Souveran

nen, diese reichen Provinzen, gelb von Korn, diese wimmelnden Stad-
te, Uberfliefdend an Leben, eine Sonne, die die Menschen erwirmte und,
als sie hoch stand, die Welt verbrannte, um nun in den Hianden des Kai-
sers, ein sanfter Ball, ins Nichts aufzugehen. (WA 2,114)

Ins Bild gebannt ist hier die ungeheure Macht des Souverins, der das grofe
Imperium allein mit dem leichten Hauch seiner Lippen< zu bewegen imstan-
de ist oder es auch >ins Nichts aufgehen« lassen kann. Doch wird die Ent-
wicklung des Reichs nicht nur an die Willkir des Kaisers gekniipft, vielmehr
scheint es, als hitte sich die Zerstérungskraft aus dem Reich selbst ohne Hin-
zutreten eines Dritten ergeben. Was Wirme, Kraft und Leben geben konnte,
gab schlieflich den Tod.

Der Souveran in der ersten Fassung

In der ausfithrlich besprochenen zweiten Fassung des Stiicks von 1957 wur-
den weitreichende Verinderungen besonders des Schlusses vorgenommen.
Sie betreffen auch und vor allem die Odoaker-Figur sowie das Bild des Herr-
schers Romulus, der hier anders agiert und die eigene Macht in noch offen-
sichtlicherer Weise zu geniefden scheint. Mit Blick auf das Souveranititspro-
blem soll deshalb nun abschiefRend der Schluss der ersten Fassung Beriick-
sichtigung finden.

Auch hier fallen die Germanen nach einem kurzen Gesprich, das Romu-
lus mit seinen entlassenen Kammerdienern fithrt, schliefSlich in Rom ein. Im
Gegensatz zur zweiten Fassung handelt es sich bei dem ersten Germanen je-
doch nicht um Odoaker, sondern um einen einfachen Soldaten namens Kiien-
zi. Romulus zeigt sich von der Gestalt des Germanen, der »klein, dick und
schwarzhaarig« ist, verbliifft. Der Germane erwidert — in Anspielung auf das
Dritte Reich und dessen >Rassen«-Wahn: »Alle Urgermanen sehen so aus wie
ich. [...] Die meisten Germanen haben sich jedoch im Laufe der Jahrtausende
leider mit arischen Volkern vermischt und sind blond und blauiugig gewor-
den.« (WA 2, 129) Er schlief3t: »das Arische in uns ist unser Pech.« (WA 2, 130)

Es entspinnt sich eine Kontroverse zwischen den beiden, die wesentlich
die Frage betrifft, ob die Freund-Feind-Unterscheidung auch fiir Germanien
und Rom gilt, oder ob es sich eigentlich um einen Aufstand der Germanen
innerhalb des Reichs handelt. Das ist eine fiir das Souverinititsparadigma
entscheidende Frage: Ist der romische Kaiser auch der Herrscher der Ger-
manengebiete, so dass ein Krieg zwischen beiden eigentlich kein zwischen-

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

staatlicher Krieg wire, sondern ein Aufstand abtriinniger Untertanen? Mit
der Einfithrung der Freund-Feind-Unterscheidung nimmt der Germane fiir
seine Heimat den Status eines eigenen Staates als politisch »maf3gebende
Einheit«*® in Anspruch:

DER GERMANE mifStrauisch
Sie wissen genau, da ich Ihr Todfeind bin.
RomuLus streng
Du bist wie die anderen Menschen vor allem mein Untertan.
DER GERMANE
Ich bin ein germanischer Korporal.
RomuLus
Dem Kaiser gehort auch Germanien.
DER GERMANE stolz
Wir haben das romische Weltreich erobert.
RomuLus
Der Kaiser geht nicht zum Feind, der Kaiser 1a3t den Feind kommen.
(WA 2,131)

Die Strategie des romischen Kaisers besteht denn auch nicht im Kampf. Ro-
mulus kann den Germanen gewaltlos besiegen, und zwar, indem er ihn befor-
dert und zum Statthalter von Lusitanien in der spanischen Provinz ernennt.
Dieser fillt auf die Knie: »Ich werde meinem Kaiser treu sein bis in den Tod!«
(WA 2, 132) Als der Germane, der also die Seiten gewechselt hat, kurz darauf
seinem eigenen Feldwebel droht, weil dieser davon sprach, den Kaiser gefan-
gen zu nehmen, korrigiert ihn Romulus: »Allein der Kaiser hat iiber Leben
und Tod seiner Untertanen zu entscheiden, Statthalter von Lusitanien.« Dem
germanischen Feldwebel wird nun ebenfalls ein Titel angeboten. Er soll Statt-
halter von Pontus in »der norddstlichen Ecke von Kleinasien« werden, womit
der Kaiser also beide Germanen in entgegengesetzter Richtung in sehr ferne
Provinzen schickt. Wie Kitenzi nimmt auch der Feldwebel das Angebot au-
genblicklich an: »Ich werde meinem Kaiser bis ans Ende der Welt folgen!«
(WA 2, 133)

Vorgefithrt wird hier der bereits an anderer Stelle beschriebene Mechanis-
mus, durch den es - Etienne de La Boétie zufolge — Knechtschaft iiberhaupt
gibt: die Einfithrung einer Rangordnung, die es einigen ermdglicht, »zu dem

29  Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei
Corollarien. 3. Aufl. der Ausgabe von 1963. Berlin 1991, S. 43.

14.02.2026, 08:29:22.

197


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Der abwesende Souveran

grofRen Tyrannen die kleinen Tyrannen [zu] spielen«, wodurch der Despot
»seine Untertanen mit ihrer eigenen Hilfe in Knechtschaft« bringt — »die ei-
nen Untertanen durch die anderen.«*° Das Spiel setzt sich mit vier Germanen
(und spiter noch mehr) fort, die ihre Unterwerfung zunichst nicht hinneh-
men wollen: »Wir sind freie Germanen! Wir sind keine Rémer! Wir haben
Italien besiegt! Wir knien nicht vor einem Kaiser!« Auf die Auskunft des Kai-
sers hin, sie seien nun »alle zu Rittern von Asturien geschlagenc, rufen sie
aus: »Es lebe der Kaiser von Rom!« (WA 2, 134) Kaum effektvoller hitte man
das Prinzip der freiwilligen Knechtschaft sowie die Macht des Souverins und
seine Verfiigungsgewalt darstellen kénnen.>!

Als der Germanenfiirst Odoaker kommt, wird er von den vormals eige-
nen, nun in Roms Diensten stehenden Soldaten verhaftet. Romulus fordert
jedoch, ihn freizulassen: »Der Kaiser will nicht, daf ein so edler Mensch ge-
demiitigt werde. Er ist zwar von Rom besiegt worden, aber dennoch ein gro-
Rer Feldherr.« Odoaker sieht sich verstindlicherweise selbst als Sieger des
Kampfes, muss jedoch einriumen, dass er von Romulus gefangen wurde, der
seinerseits siiffisant erklirt: »Also mufd doch wohl ich der Sieger sein.« (WA 2,
136) Dem Germanenfiirsten ist das Agieren seiner Manner unbegreiflich, die
er »ihre einzige Chance, schlief3lich doch noch eine Kulturnation zu werden,
selbst tiber den Haufen« werfen sieht. Romulus gibt zu bedenken: »So wich-
tig braucht man die Kultur nun wieder nicht zu nehmen, Feldherr, dafy man
gleich ein Blutbad anrichtet, um sie einzufithren.« Der germanische Feldherr
verteidigt sich mit dem Hinweis darauf, sein »junges Volk« miisse eben »an
die Zukunft denkenc; er sieht als »grundniichterner Mensch, der sich »keine
Hlusionen« mache, jedoch ein: »Mit der germanischen Kultur ist es wieder
einmal aus.« (WA 2, 137)

Auf die Ankiindigung Odoakers, sich in die Heimat zuriickzuziehen und
wieder auf die Biume zu klettern, meint Romulus, es sei ungesund, »die Welt-

30 Etienne de La Boétie: Von der freiwilligen Knechtschaft der Menschen, in: Ders.: Uber
die freiwillige Knechtschaft des Menschen. Hg. und eingeleitet von Heinz-Joachim
Heydorn. Ubers. von Walter Koneffke. Frankfurt a.M. 1968, S. 31-64, hier S. 58.

31 Die Bedeutung, die der Posten-Vergabe hier zukommt, lasst auch an eine Beobach-
tung Georges Batailles denken: »Die soziale Differenz ist die Grundlage der Souve-
ranitat, und indem sie die Souverinitat setzten, schufen die Menschen vergangener
Zeiten die Skala der Differenzierungen.« Georges Bataille: Die Souveranitat, in: Ders.:
Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souverinitat. Hg. von Elisabeth Lenk.
Nachwort von Rita Bischof. Ubersetzt von Rita Bischof, Elisabeth Lenk, Xenia Rajewsky.
Miinchen 1978, S. 45-86, hier S. 61.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

geschichte riickgingig zu machen. Thr seid nun einmal da, und Germanien
ist fiir die Menschheit offenbar ein doch zu problematisches Land.« Die Ger-
manen sollen deshalb im »halb entvélkerten Italien« bleiben: »Man muf} die
Rassen ein wenig mischen, wenn etwas Verniinftiges herauskommen soll.«
(WA 2, 138) Was Romulus hier betreibt, ist, so Scholdt, durchaus die Tat eines
»Staatsmanness, der versucht, »durch Integration der verschiedenen Rassen
diesen circulus vitiosus feindseliger Volkerbeziehungen zu durchbrechen.«3*
Sieht man einmal vom Wortgebrauch ab, so wendet sich Diirrenmatt eindeu-
tig gegen den >Rassen<-Wahn und jede volkische Ideologie. Zugleich scheint
hiermit auch die Schweiz als multilingualer und multikultureller Staat ange-
spielt zu sein. Der Germanenfiirst jedenfalls unterwirft sich und sein ganzes
Volk Romulus und ernennt diesen »begeistert zum Kaiser von Germanien!«
In satirischer Antizipation der Kulturgeschichte Deutschlands und unter Aus-
schluss seiner Gewaltgeschichte plant Odoaker, »die Schwerter in die hinters-
te Ecke« zu schleudern: »Wenn wir nicht die Nation der Dichter und Denker
werden, gehe ich zum Zirkus!« (WA 2, 138)

Zeno, der Kaiser von Ostrom, zeigt sich von Romulus’ Leistung, der sich
»ein wenig in der Politik versucht« habe, beeindruckt: »Das Resultat ist er-
staunlich.« (WA 2, 139) Am Schluss wird es dem rémischen Kaiser gar moglich
sein, die Reichsteilung riickgingig zu machen und auch Ostrom wieder dem
Reich zuzufithren. Zeno kommentiert: »Er ist nicht nur der grofte Feldherr,
sondern auch der grofite Diplomat der Weltgeschichte!« (WA 2, 140) Romulus
erscheint hier im Unterschied zur zweiten Fassung tatsichlich als der Sou-
verin, als Romulus der Grofe, der die Schwichen seiner Gegner kennt und
sie durch sein Herrschervermdégen wie Figuren zu bewegen weifd. Das Bild
des Reichs, das der Kaiser allein mit dem Hauch sseiner Lippen< zu bewegen
imstande ist und doch >ins Nichts aufgehen< zu lassen gedenkt (s.0.), findet
sich hier im Unterschied zur zweiten Fassung denn auch nicht als Schlussbild
in einer Situation, in der sich die Ohnmacht des selbstgewihlt-verhinderten
Weltenlenkers erweist. Vielmehr markiert es den Hohepunkt seiner Macht,
bevor Romulus freiwillig auf das Reich verzichtet. Er verkiindet: »Der Kaiser
l6st das Imperium auf. Er ernennt den Feldherrn der Germanen, Odoaker,
zum Konig von Italien.« Und auch Zeno erhilt Ostrom zuriick. »Der Kaiser
138t den Sieg wieder aus den Hinden gleiten. Siege sind Zustinde, die ihn
nicht interessieren.« (WA 2, 140) Seiner Pension sieht er in dieser Fassung

32 Scholdt: Romulus der GrofRe, S. 281.

14.02.2026, 08:29:22.

199


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Der abwesende Souveran

mit Freude entgegen, komme er so »doch noch zu einem gesicherten Ein-
kommen. Die kaiserlichen Hungerjahre sind zu Ende.« (WA 2, 142) An Odoa-
ker gewandt, der hier lediglich ein Eroberer ist, gibt er zu bedenken:

Du hast noch viel zu lernen, vor allem Menschlichkeit, die du zwar suchst,
aber nicht kennst, denn das Weltreich, das du bekdmpft hast, kannte sie
auch nicht. Der Kaiser hat dir dieses Imperium aus dem Weg geraumt. Es
ist wieder Platz in der Weltgeschichte. Die Romer treten ab, die Bithne wird
frei, die Germanen sind an der Reihe. (WA 2,141)

Dass das Geschichtsbild der zweiten Fassung wohl »realititsniher« sei, ist fiir
Scholdt kein Argument gegen diesen Schluss der ersten Fassung, der doch gar
nicht »ernsthaft als politische [Losung] angeboten« wird. Von Beginn an sei
die Losung »eine — zuweilen mit Realititspartikeln und satirischen Wahrhei-
ten versehene — bewuf3t utopische Politidylle, genial und befreiend als Denk-
spiel, reizvoll als verniinftig-unverniinftige Alternative zu grausamen Herr-
schaftspraktiken, deren sozialkritische Provokation gerade in der Naivitit des
Grundgedankens beruht.«33 Diirrenmatt beschreibt seinen Helden in der An-
merkung zur Urauffithrung denn auch als eine unwirkliche, unwahrschein-
liche Gestalt, einen jener Landesverriter, »die es nie gibt. Kaiser rebellieren
nicht, wenn ihr Land unrecht hat. Sie iiberlassen dies den Laien und nen-
nen es Landesverrat, denn der Staat fordert immer Gehorsam. Aber Romulus
rebelliert. Auch wenn die Germanen kommen. Dies sei gelegentlich zur Nach-
ahmung empfohlen.« (WA 2, 121)

Doch wirft auch in der ersten Fassung das kommende Reich seine Schat-
ten voraus, wenn Romulus die Bithne der Weltgeschichte fiir die Germanen
riaumt. Man kann sich schon denken, dass hier der eine ungerechte, grausame
Grof3staat nur durch den nichsten ersetzt wird. Romulus’ hochst verdichteter
und auf die Spitze getriebener Verzicht auf die Macht hat so auch eine bitte-
re Pointe, die dann wie beschrieben in der zweiten Fassung ginzlich entfaltet
wird.

6.2 Herkules und der Stall des Augias

Einen dhnlichen Weg wie das Romulus-Stiick geht Diirrenmatts aus einem
Horspiel (1954) hervorgegangene Komodie Herkules und der Stall des Augias

33 Ebd.,S. 285.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

(1962, Neuf. 1980), nur unter umgekehrten Vorzeichen. Statt eine im Prinzip
noch heroische, imperiale Welt mit einer Figur zu konfrontieren, die sich
dezidiert gegen das heroische Paradigma wendet und — zumindest in der
zweiten Fassung — das letzte Opfer seines Reichs gewesen sein will, entwirft
das Herkules-Drama das Bild eines durchaus zu grofien Taten bereiten
Helden, der sich jedoch in einem postheroischen Zeitalter wiederfindet.>*
Der Heros geht im modernen Verwaltungsstaat unter. Ditrrenmatt zeigt so in
einem fiir ihn typischen Zusammenprall verschiedener Muster und Ordnun-
gen die Unvereinbarkeit des heroischen und des biirokratischen Paradigmas
auf, wobei es zu einfach wire, im Stiick allein einen satirischen Angriff auf
den Verwaltungsstaat und die Schweiz als dessen aufierliterarische Vorla-
ge zu entdecken. Auch das Heldentum selbst wird einer zeitgeschichtlich
relevanten Kritik unterzogen.>®

Das Stiick beginnt mit einer Publikumsansprache, in der die Darstel-
lungsméglichkeiten des Theaters reflektiert werden. Entschuldigend fiihrt
die Figur Polybios aus, dass man zwar versuche, vor den Zuschauern »eine
Welt aus Unrat auf die Bithne [zu] zaubern« (WA 8, 13), dass es jedoch nicht
moglich sei, alles im Theater darzustellen. Doch macht bereits der Beginn klar,
dass das Stiick sich durchaus darum bemiiht. Was Polybios als unméglich
darzustellen ausweist, wird durch Theatereffekte und Hintergrundgerdusche
versucht anzudeuten: So wire die dramatische Kunst wohl an der Darstellung
bestimmter »Taten unseres Nationalheldenc, also Herkules’, gescheitert:

bei der Schilderung der beiden Schlangen, die sich ihm schon in der Wiege
um den Hals legten, ihn zu ersticken, und die das Kleinkind dann kurzer-
hand -

34  Zum Begriff der postheroischen Cesellschaft siehe Herfried Miinkler: Heroische und
postheroische Gesellschaften, in: Merkur 61, H. 700 (2007), S. 742-752.

35 Als Quellen fir den Herkules-Stoff nennt Gallati neben dem von Dirrenmatt selbst
ins (Hor-)Spiel gebrachten Gustav Schwab (WA 8, 181) griechische und rémische Ko-
modien, aus denen er die »Herkules-Gestalt und ihr Schicksal unvermittelter« kennen
miisse: »Amphitryon<mit den Einzelheiten Giber die Geburt des Helden, Euripides’>Ra-
senden Herakles<und Sophokles’>Trachinierinnen< mit den Voraussetzungen fiir den
Untergang des Helden und schliefilich Senecas >sHerkules auf Oeta< mit Tod und Apo-
theose des Helden.« »Der komisch-derbe Herkules ist eine fast stehende Gestalt der
antiken Komodie, und von hier aus war der Schritt zur Parodie gegeben, ja schon voll-
zogen.« Ernst Gallati:>Herkules und der Stall des Augias«. Mythos, Parodie und Poesie,
in: Armin Arnold (Hg.): Zu Friedrich Diirrenmatt. Stuttgart 1982, S.110-123, hier S. 110
w111,

14.02.2026, 08:29:22.

201


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Der abwesende Souveran

Hinter der Biihne Kleinkindergeschrei, das verstummt, wie Polybios die Handbewe-
gung des Erwiirgens macht.

— oder auch bei jener Szene, in welcher der gewaltige Sdugling so machtig
am Busen der Gottin Hera sog, daf die Gottermilch iiber den ganzen Him-
mel hinschofR —

Ein ungeheures Zischen, und ein Milchstrahl saust iiber die Biihne.

— ein komisches Geschehen, dem wir unsere Milchstrale verdanken: Wo
ndhmen wir die Schlangen, wo den Sdugling, wo den Busen her? (WA 8, 13f.)

Im Verlauf der Komédie wird durchaus exzessiv mit dramatischen wie meta-
dramatischen Darstellungsmitteln gearbeitet, etwa mit Figurenerzihlungen
oder mit Zeitspriingen und sogar (gespielten) Riickblicken, was im Drama
eine Ausnahmeerscheinung ist. Insofern wiren in diesem Stiick die narrati-
ve und die metadramatische Funktion der Figuren besonders ausgeprigt.3
Was die vielen Briiche der geschlossenen Form des Dramas bezwecken, ist
zum einen die bei Diirrenmatt zentrale Reflexion und Destruktion der Tra-
godie und zum anderen die Schaffung eines poetischen Raums, der keiner
Nachahmung von Wirklichkeit verpflichtet ist, sondern sich einmal mehr als
Eigenwelt zu verstehen gibt, in der Versatzstiicke aus Mythologie und Ge-
genwart kreativ zusammengesetzt werden. In der metadramatischen Ein-
fithrung heifdt es denn auch, dass weder ein »realistisches Stiick« noch ein
»Lehrstiick« oder »absurde[s] Theater« gezeigt wird, sondern »ein dichteri-
sches Stiick«, womit der poietische Aspekt des Zusammenfiigens angespro-
chen ist. SchlieRlich wird das Thema der Komddie ironisch angespielt: »Ist der
Stoff auch nicht stubenrein, wahre Poesie verklirt alles.« (WA 8, 15) Der nicht-
stubenreine Stoff, das ist das vor Mist iiberquellende Land Elis, das Herkules
im Auftrag des dortigen Prisidenten Augias siubern soll.>” Der Heros, der

36  Zum Funktionsmodell der Figur im Drama siehe Max Roehl: Theorie der dramatischen
Figur. Beitrag zur allgemeinen Gattungstheorie des Dramas. Hannover 2020.

37  Elisabeth Brock-Sulzer schreibt in einem Beitrag fiir die Frankfurter Allgemeine Zeitung
vom 22. Mirz 1963, der in den Kommentarband zur Werkausgabe von 1980 aufge-
nommen wurde: »Dafd Dirrenmatt, der sich selbst ungern als Dichter bezeichnete,
»ausgerechnet anlafilich der Darstellung einer im Mist versinkenden und ersticken-
den Welt sich zu dieser Bezeichnung entschlof, ist kennzeichnend.« Elisabeth Brock-
Sulzer: Herkules und der Stall des Augias, in: Daniel Keel (Hg.): Uber Friedrich Diirren-
matt. 6., verbesserte und erw. Aufl. Ziirich 1998, S.177-180, hier S.178. Einschlagig ist
hier eine spitere Publikumsansprache des Polybios, die einmal mehr klarmacht, dass
ein>gedichtetes«Stiick Diirrenmatts, indem es einen —wenn auch bereits unzeitgema-
Ren—Helden auftreten ldsst, in Umkehrung die Verhiltnisse in der Wirklichkeit zum

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

die Aufgabe lediglich aus Geldnot ibernimmt, st6f3t jedoch auf eine Reihe
von Widerstinden, die zu iiberwinden nicht einmal er imstande ist.

Der reichste der Bauern

Wenn Augias sein Land Elis vorstellt, die Topographie und die klimatischen
Bedingungen erliutert und dabei auch auf die politischen Verhiltnisse zu
sprechen kommt, so lisst sich diese Beschreibung nicht nur als ironische
Anspielung auf die Neutralitit der Schweiz lesen; vielmehr wird auch ein
Konsens-Staat, ein buchstiblich >durchschnittlicher< Staat entworfen, der von
allem etwas hat: »Liberal-patriarchalisch, zwischen dem attischen Seebund,
der spartanischen Hegemonie und dem persischen Weltreich lavierend.« Und
unter dem Stichwort »Religion« heifdt es in Anlehnung an Nietzsches Tragé-
dientheorie: »Temperiert Dionysisch mit Apollonisch-Orthodoxen Urgemein-
den.« (WA 8, 27) Selbst die Ausschweifung, der Kult, das Dionysische ist wohl-
temperiert.38

Sich selbst und seine eigene Position stellt Augias beinahe entschuldigend
und in Abgrenzung zum Konigsamt vor: Er sei »eigentlich gar kein Kénig,
sondern nur der Prisident von Elis, ja, um prizise zu sein, nur der reichste
der Bauern, und, da es bei uns nur Bauern gibt, eben der, welcher am meis-
ten zu sagen hat und das elische Parlament présidiert.« (WA 8, 27f.) Bereits
hier klingt eine eigentiimliche Mischverfassung an, wenn der Prisident der
Bauernrepublik als der reichste Bauer ausgewiesen wird. Elemente der re-
préasentativen Demokratie werden mit plutokratischen Aspekten verkniipft.

Der Grof3e Nationale Rat muss nun tagen, weil der Mist das Land iiberwu-
chert und zu entscheiden ist, wie er beseitigt werden soll: »Der Mist steht so
hoch, dafd man tiberhaupt nur noch Mist sieht« — »Wir sind total vermistet«
(WA 8, 29). Die Sitzung kann nicht im »altehrwiirdigen Rathaus der Elischen

Ausdruck bringt. Fir die wirkliche Welt gilt: »Das Leben ist keine Dichtung, meine Da-
men und Herren, Gerechtigkeit findet nicht statt; am wenigsten eine poetische, wer
etwas bezweckt, erreicht das Gegenteil, wer sein Recht fordert, kommt um.« (WA 8,
106)

38 »Um die Parallele Elis-Schweiz noch deutlicher zu machen, figt Dirrenmatt einige
politische Details bei, wie das Lavieren zwischen den Grofiméachten und die Bauern-
republik. Letzteres ist nun allerdings fiir das historische Elis nicht zutreffend, denn im
Mythos istvon nichts als einem Kénigtum die Rede, das dem méarchenhaften Charakter
des Mythos, aber auch den vorklassischen Zeiten, aus denen er stammt, entspricht.«
Callati:>Herkules und der Stall des Augiass, S.112.

14.02.2026, 08:29:22.

203


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Der abwesende Souveran

Bauernrepublik« stattfinden, da dieses ebenfalls, so Augias, »unter unseren
agronomischen Abfallprodukten vergraben und versunken ist«; stattdessen
muss der Rat im titelgebenden Stall des Augias tagen — »der Einfachheit hal-
ber.« (WA 8, 28) Die Verkehrung des mythologischen Vorbilds ist offensicht-
lich: Die Ausmistung des lange Zeit nicht gereinigten Augiasstalls war eine
der zwolf Aufgaben, die Herkules von Eurystheus erhalten hatte und die er
letztlich, weil er sich »schimete, den Unflath auf dem Riicken wegzutragen,
wiewohl Eurystheus meynete, daf} er solches thun sollte«, durch Umleitung
eines oder mehrerer Fliisse erreichte, indem er »den Mist insgesammt, ohne
seinen Nachtheil« aus dem Lande schwemmte.?® Bei Diirrenmatt gehen die
Parlamentarier nun gerade in den Stall, in dem sie selbst zwar auch im Mist
»nur bis zum Unterleib sichtbar« (WA 8, 29) sind, doch in dem eine Beratung — im
Unterschied zum Rathaus — immerhin noch méglich ist. Wenn der Augias-
stall sprichwértlich »chaotische, ungeordnete korrupte zustinde«*° bezeich-
net, so ist in Diirrenmatts Komddie iiberall >Saustall; und der Stall selbst iro-
nischerweise der Ort, an dem man aus dem Mist noch ein wenig herausragt.

Die Parlamentarier versuchen zunichst, dem Befund der Vermistung po-
sitive Nachrichten aus ihrem Land entgegenzusetzen. So seien sie »gesund,
gingen »in die Tempelg, seien »die dlteste Demokratie Griechenlands«, das
»freiste Volk der Welt« und schliefilich »die Urgriechen.« (WA 8, 30) Gekontert
werden diese Einwiirfe jedoch stets mit der unerschiitterlichen Feststellung:
»Aber vermistet sind wir trotzdem.« Fiir das Horspiel formuliert Sabine Schu:
»Herkules und der Stall des Augias zeichnet das Bild einer vormals kultivierten
Gesellschaft, die durch Untitigkeit und itbermiRigen Parlamentarismus im
eigenen - symbolischen — Mist versunken ist.«<*" Uneins zeigen sich die Ri-
te, ob man nun »Mafinahmen ergreifen« oder eben »das Schicksal« ertragen

39  Art. AVGEAS, AvGlAs, in: Benjamin Hederichs Griindliches mythologisches Lexicon.
Durchgesehen, vermehrt und verbessert von Johann Joachim Schwaben. Leipzig 1770,
Sp. 483-486, hier Sp. 484.

40  Art. »AUGIASSTALL, m.«, Deutsches Worterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm
Grimm/Neubearbeitung (A-F), digitalisierte Fassung im Worterbuchnetz des Trier Cen-
ter for Digital Humanities, Version 01/21, <https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?le
mid=A14069> [Zugriff: 10.03.2021].

41 Sabine Schu:»Das Prinzip Hoffnung als denkfaule Schlamperei«? Das Aufscheinen uto-
pischer Tendenzen in Dirrenmatts Horspielen Herkules und der Stall des Augias und
Das Unternehmen der Wega, in: Zeitschrift fir Literaturwissenschaft und Linguistik 38/2
(2008), S.131-144, hier S.133.

14.02.2026, 08:29:22.


https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

sollte (WA 8, 31). Als Prisident entscheidet sich Augias schlieflich fiir das ra-
dikale Ausmisten, wobei er zu bedenken gibt, wie schwer es ist, tiefgreifende
Verinderungen im >laufenden Betrieb< vorzunehmen - ein Problem, das die
Frage nach politischer Handlungsfihigkeit aufwirft:

AucGIAS

Ran an den Mist. Ein grofies Wort. Wir sind eine Demokratie und stehen
vor einer Gesamterneuerung des Staates. Die Aufgabe ist so gewaltig,
daf ein Oberausmister gewdhlt werden mufs, soll radikal ausgemistet
werden. Dabei kommtjedoch die Freiheit in Gefahr. Der Mist ist dann
fort, aber wir haben einen Oberausmister, und ob wir den dann auch
fortbringen, kann man nicht wissen. Die Geschichte lehrt, daR gerade
die Oberausmister bleiben. (WA 8, 33)

Diese Mahnung erinnert - >historisch ungeschichtlich« — an die Diktatur des
alten Roms und die Cisarenherrschaft. Die Parlamentarier der Bauernrepu-
blik kiimmern sich hingegen vor allem um die Frage, wer das radikale Ausmis-
ten zu bezahlen hat: Plidieren die einen dafiir, dass »die Reichen bezahlen«
sollen, denn sie »produzieren den gréften Mistl«, so erwidern diese: »Wir
zahlen genug Steuern!« (WA 8, 33) Die vermeintliche Lésung bringt Augias’
Einfall, Herkules — den Siuberer Griechenlands — mit der Ausmistung zu be-
auftragen. Jemand, der im Auftrag handelt, muss sich selbstverstindlich an
die Gesetze sowie die Wiinsche des Auftraggebers halten, womit die Gefahr
einer Machtergreifung gebannt wire. An die Stelle politischer Machtbefug-
nisse tritt die Okonomie und die Vertragslogik: »Ich will dem guten Mann mal
schreiben. Wir bieten ihm ein anstindiges Honorar, zahlen ihm die Spesen,
und wihrend wir unser Vieh besorgen, kann er sich an die Arbeit machen.
So kommt uns das Ausmisten am billigsten.« (WA 8, 34) Nicht nur werden
Helden nunmehr gebucht, der Einsatz des Herkules bringt auch eine Kosten-
ersparnis.

Es entspinnt sich eine kurze Szene des Zweifels, auf welcher Grundlage
Augias eigentlich entscheiden darf, immerhin sei er als Prisident Teil der Be-
volkerung von Elis und stehe nicht iiber den anderen - eine komische Szene,
die jedoch als ernsten Kern die Frage enthilt, was eigentlich jemanden aus
ihrer Mitte zur Entscheidung itber die gesamte Gruppe befihigt und autori-
siert:

14.02.2026, 08:29:22.

205


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Der abwesende Souveran

DER FUNFTE
Denkt ein Prasident fiir uns nach
DER SECHSTE
Der aber ist kein Kénig
ALLE
Sondern unsresgleichen
DER SIEBENTE
Er trinkt das Bier, das wir trinken
DER ACHTE
Und abends
DER DRITTE
Lallend wie wir
ALLE
Die gleichen heimatlichen Lieder
DER NEUNTE
Torkelt er heim, auch wie wir
DER ZEHNTE
Er spielt Karten wie wir
DER ERSTE
Schlaft wie wir
DER ZWEITE
Hat geheiratet wie wir
DER DRITTE
Cezeugt wie wir
DER VIERTE
Mit einer dhnlichen rundlichen Gattin
DER FUNFTE
Wer aber ist wie wir
DER SECHSTE
Handelt wie wir
DER SIEBENTE
Langsam aber sicher
ALLE
Auch wie wir
DER SIEBENTE
Denn wo

14.02.2026, 08:29:23.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

DER ACHTE

Eile nottut
DER NEUNTE

Ist Bedachtsamkeit doppelt am Platze
DER ZEHNTE

Drum wollen wir Augias gehorchen
ALLE

Gehorchen (WA 8, 34ff.)

Es handelt sich um eine Art kollektive Selbstbefragung, weshalb man dem
Vorschlag des Prisidenten folgen sollte. Eine demokratische Wahl, die Augi-
as’ herausgehobene Stellung legitimierte, steht hier nicht im Fokus, ebenso
wenig die Einsicht in seine Fihigkeiten oder sein Charisma. Vielmehr geht es
darum, dass er den anderen Bauern dhnlich ist. Scheint erst diese Ahnlichkeit
das Problem zu sein — denn immerhin lallt und torkelt auch Augias fréhlich
heim -, so wird sie schliefdlich zur Losung: Mit Augias, der aus demselben
Holz wie die anderen geschnitzt ist, kann man sich darauf verlassen, dass in
ihrem Sinne entschieden wird und sich die Zustinde nicht zu schnell dndern.
Es ist so auch eine Szene des politischen Konservatismus.

Held als Beruf

Als Herkules vom Angebot der Elier erfihrt, zeigt er sich empért, dass er »das
Land eines Mannes ausmistenc soll, der kein Kénig, sondern »nur Prisident«
ist (WA 8, 51). Allerdings ist Herkules, wie schon am Beginn des Stiicks zu er-
fahren ist, hochverschuldet. Seit lingerem liuft das Geschift nicht gut.** Sein
Privatsekretir Polybios versucht dem Heroen klarzumachen, dass er tiberall
Schulden habe (wobei hier einmal mehr sehr frei mit den Namen der antiken
Geschichte und Mythologie verfahren wird): »Beim Bankier Eurystheus ha-
ben Sie Schulden, beim Treuhandbiiro Epaminondas, beim Architekten Aias,
beim Schneider Leonidas! Ganz Theben sind Sie verschuldet« (WA 8, 22f.).
Seine Geliebte Deianeira versucht ihn davon zu iiberzeugen, den Auftrag an-

42 Schon die Horspielfassung betont Herkules’ Status als Unternehmer. Seinem Sekretar
sagt er: »Ich arbeite privat und habe dich angestellt.« (WA 8,182). Und Polybios selbst
fiihrt spater aus: »Der Beruf eines Nationalhelden ist nun einmal mit betriachtlichen
Spesen verbunden.« (WA 8, 185)

14.02.2026, 08:29:22.

207


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Der abwesende Souveran

zunehmen. Jegliche heroische Dignitit ist hier gestrichen.** Ob der Held zur
Tat schreitet, hingt von seiner finanziellen Lage ab. Auf die Aussage, dass er
sein Held« sei, erwidert Herkules: »Nur mein Beruf.« (WA 8, 59)* Das Geld
erst setzt ihn in Gang.

In Elis angekommen mochte sich Herkules ganz auf seine Arbeit kon-
zentrieren und daher in >Frauengeschichten« von jemand anderem vertreten
werden. Weshalb er den Ruf des Frauenhelden aufrecht erhalten muss, ist
klar: »Gerade diese Frauengeschichten, so unangenehm sie auch sind, bil-
den einen wichtigen Bestandteil meines Berufs — ich meine, das Volk will,
dafd ich Frauen- und Midchenherzen breche — das gehort sich einfach fur
einen Nationalhelden.« Er kénne es sich »einfach nicht leisten, nicht nach
dem Wunsche des Volks zu leben« (WA 8, 60). Die Komik besteht hier darin,
dass Diirrenmatt Herkules als lebenden Menschen zeigt, als Person mit ih-
ren Grenzen, die dem Bild des Herkules so gar nicht entspricht. Zwar wird
er durchaus als jemand ausgewiesen, der aufergewdhnliche Fihigkeiten be-
sitzt — »Ich bin stirker als die andern Menschen und darum, weil ich niemand
zu fiirchten brauche, gehore ich auch nicht zu den Menschen« —, doch stellt er
selbst klar, dass er diese Eigenschaften lediglich durch »Zufall« erhalten hat:
»Held ist nur ein Wort, das erhabene Vorstellungen erweckt, die begeistern.«
(WA 8, 90) Der mythische Held kann hier antworten auf die Erwartungen, die
an ihn gestellt werden. Er wirkt wie ein Schauspieler, der in seiner Rolle ge-
fangen ist. Sein Heldentum wird als eine Fiktion ausgewiesen, die vom Volk

43 »Durch die Uberlagerung von Antike und Moderne, von Heroen- und Geschiftswelt
kommt eine komische Wirkung zustande; die daraus resultierenden Anachronismen
sind beabsichtigt.« Gallati: >Herkules und der Stall des Augiass, S.119. Eine komische
Diskrepanz, die den Kern einer Komddie schon zu enthalten scheint, kommt auch in
Gustav Schwabs Schilderung der Elis-Episode zum Vorschein: »Als der Held vor den Ko-
nig Augias trat und, ohne etwas von dem Auftrage des Eurystheus zu erwdhnen, sich
zu dem genannten Dienste erbot, mafS dieser die herrliche Gestalt in der Lowenhaut
und konnte kaum das Lachen unterdriicken, wenn er dachte, dafd einem so edlen Krie-
ger nach so gemeinem Knechtsdienst geliisten konne.« Gustav Schwab: Die schénsten
Sagen des klassischen Altertums. Nach seinen Dichtern und Erzéhlern. 20. Aufl. Gu-
tersloh, Leipzig 1888, S. 148.

44 Mit dem >Beruf« des Helden werden heroisches und unheroisches Paradigma ver-
mengt. Zwar waren Helden immer schon»auf die Arbeitenden angewiesen«—es »kén-
nen nicht alle Helden sein« (Miinkler: Heroische und postheroische Gesellschaften,
S.747) —, doch muss Herkules in Diirrenmatts Stiick beides leisten.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

aufrechterhalten wird.*> Diese >Dekonstruktion« des Heroischen erinnert an
eine berithmte Stelle aus Brechts Galilei. »Ungliicklich das Land, das keine
Helden hatl«, ruft Andrea Sarti aus. Und Galilei antwortet: »Ungliicklich das
Land, das Helden notig hat.«*®

Als Fiktion ausgewiesen wird der >Nationalheld« Herkules denn auch im
Scheitern an seiner Aufgabe: der Entmistung des Landes. Als er sich an die Ar-
beit machen und — der Mythologie entsprechend — damit beginnen méchte,
die Fliisse zu stauen, erhilt er als Antwort, dass er zunichst »die Genehmi-
gung des Wasseramtes« einholen muss: »Fiir alles braucht man in Elis eine
Genehmigung.« (WA 8, 64 u. 65) Bald darauf ist Herkules wiitend, den Auf-
trag angenommen zu haben. Genehmigungen benétigt er nicht nur vom Was-
seramt, sondern auch vom Fremdenamt, vom Arbeitsamt, vom Tiefbauamt,
vom Finanzamt und schliefdlich vom Mistamt. Augias erliutert: »Dort muf3t
du ebenfalls vorsprechen. Tut mir leid, ich hitte dir das alles gern ersparen
wollen, aber so ist es letzte Nacht im Grof8en Nationalen Rat beschlossen wor-
den.« (WA 8, 71) Fiir Helden, welche die schnelle Losung suchen, so wird hier
klar, gibt es im Verwaltungsstaat keinen Platz.

Selbst Augias, von Amtswegen fiir die Fithrung des Elier-Staates zustin-
dig, darf »keinen Finger mehr« fiir Herkules rithren: Zwar habe er dafir ge-
sorgt, dass dieser gerufen worden ist, weil er wusste, »daf? die Elier aus eige-
ner Kraft nie ausmisten, sondern stets nur davon reden wiirden.« Doch ist er
»kein Revolutiondr« und muss sich als Prasident an die Gesetze des Landes
halten, was er auch Herkules bittet zu tun: Den »Kampf gegen die Amter« soll
der Nationalheld »ebenso mutig« aufnehmen wie denjenigen »gegen die Un-
geheuer«. Gut >demokratisch« heif3t es: »demoliere sie nicht, itberzeuge sie«
(WA 8, 72 u. 73). Damit ist Augias, wie Tegelkamp beobachtet, »als Prisident
fir die Elier ein Totalausfall. Sein Volk befindet sich in gréfiter Not und statt
den Weg nicht nur bildlich, sondern auch rechtlich frei zu machen, rit er dem
Retter einen >Kampf gegen die Amter« anstatt gegen den Mist.«*’

45  Im Horspiel heifdt es: »die Dichter liefen wir in Theben zuriick mit dem Auftrag, fir
die Arbeit, die in Elis zu leisten war, eine moglichst poetische Version zu finden« (WA
8,195).

46  Bertolt Brecht: Leben des Galilei. Schauspiel, in: Ders.: Ausgewdhlte Werke in sechs
Banden. Bd. 2. Frankfurt a.M. 2005, S. 7-109, hier S. 94.

47  Martin W.). Tegelkamp: Recht und Gerechtigkeit in Diirrenmatts Dramen und Prosa.
Baden-Baden 2013, S. 34.

14.02.2026, 08:29:22.

209


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

Der Prasident — so kénnte man ironisch sagen — macht hier Ernst mit der
Demokratie, indem er sich selbst herausnimmt. So referiert er auf das Volk als
den Souverin des demokratischen Staates statt als dessen Reprisentant den
Untergang des Staates zu verhindern: »Die Elier haben ihre grofle Gelegen-
heit bekommen, ihren Staat in Ordnung zu bringen, sie miissen jetzt selber
sehen, ob sie ihre Chance auszuniitzen verstehen.« (WA 8, 72) Die Gescheh-
nisse ein wenig zu buchstdblich nehmend vor dem Hintergrund des Diirren-
mattschen Humors urteilt Tegelkamp: »Dass gerade in einer existentiellen
Krise der Inhaber der Macht diese an die Biirger zuriickgibt und das damit
begriindet, er sei kein Revolutionir und habe sich an die Gesetze zu halten,
ist ein déni d’administration schwerwiegenden Grades.« Vielmehr solle der
Prisident »Veranderungen in der Verwaltungsstruktur« vorschlagen und die-
se »durch die Gesetzgebungsorgane« bringen.*® Wenn Augias indes Herkules
zu »unser aller Priifstein« erklirt (WA 8, 73), dann weist er darauf hin, dass
die Anderungsfihigkeit eines, zudem demokratischen Staates auch mit der
Mentalitit der Biirger, mit dem Anderungswillen innerhalb der Gesellschaft
zusammenhingt. Genau daran aber hapert es.

Ausmisten ist ungemiitlich

Phyleus, der Sohn des Augias, befiirchtet, dass es die Elier »nicht verstehen
ohne Mist zu leben.« (WA 8, 76) Der weitere Verlauf des Stiicks zeigt, dass
diese Befiirchtung nicht unbegriindet ist. Im Stall des Augias beraten noch
einmal die Parlamentarier iiber den Mist und griinden wihrend dieser Sit-
zung mehrere Kommissionen — getreu dem Wort >Wenn du nicht mehr weiter
weifdt, griinde einen Arbeitskreis«. Dass sie alle Adelstitel tragen, wird nicht
nur als historische Anspielung zu verstehen sein, sondern auch darauf, dass
die Elische Demokratie der reichen Bauern zusitzlich aristokratische Ziige
aufweist. Pentheus von Siuliboden, der Prisident des Kulturkomitees, gibt
zu bedenken, »daf} unter dem Mist immense Kunstschitze verborgen sind.«
Dabei bestehe die Gefahr, dass auch diese kulturellen Giiter, auf denen doch
der Patriotismus fuf3e, »bei einer allgemeinen Ausmistung fortgeschwemmt«
werden (WA 8, 93). Kadmos von Kisingen befiirchtet hingegen, »daf unsere
heiligsten Giiter unter dem Mist gar nie vorhanden waren!«, wodurch sich
»der ganze Stolz des Eliers auf seine Vergangenheit, sein Patriotismus, als
»eine Utopie« erweisen wiirde (WA 8, 94). Der Volkswirtschaftler Sisyphos von

48  Ebd.

14.02.2026, 08:29:23.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Milchiwil wirft ein, dass nicht die Kulturschitze das heiligste Gut sind, son-
dern die Volkswirtschaft, fiir die besonders die Stiefelindustrie und der Voll-
fettexportkise wichtig seien. Das Ausmisten stelle Elis vor ein Dilemma, denn
der »solide Sockel« sei »der Mist« selbst: »ein nationaler Triumph, auf den wir
stolz sein diirfen [...], so sehr auch das Ausmisten zutiefst notwendig ist, so
sehr offnet es auch einen Abgrund, den wir durch keine noch so erfolgrei-
che Fremdenindustrie werden ausfiillen kénnen!« (WA 8, 96) Schlie8lich wird
noch das Argument eingebracht, dass das heiligste Gut weder die Kultur noch
die Wirtschaft, sondern die Sittlichkeit sei: »Unser Familienleben — Bravoru-
fe—das nur in der trauten, warmen Gemiitlichkeit des Mistes gedeiht. Misten
wir aus, verlassen unsere Séhne und Tochter am Abend das Haus!« (WA 8,
96) — »Ausmisten ist ungemiitlich!« (WA 8, 97) Die Frage der Parlamentarier
ist also, ob der Mist sie nicht definiert und ob man mit ihm nicht auch den
Wohlstand und die Kultur des Landes zerstort.

Die Folgen der Mistbeseitigung konnten somit verheerend sein, weshalb
gekliart werden soll, ob sie zum Beispiel nicht die Religion beschidige, den
Viehstand dezimiere, das »elische Weib zu Exzessen« verleite, die Reichen
verarme, den »Wirtschaftsfrieden« verwiiste und so weiter bis hin zur Frage,
»ob nicht das Ausmisten die Wihler geradezu in den Schofd der makedoni-
schen Arbeiterpartei treibtl« (WA 8, 97) Dass man den Mist letztlich nicht
fortschafft, wird also abermals mit dem Konservatismus begriindet, der die
Machtiibernahme durch die Sozialdemokraten fiirchtet. Der Grofe Nationale
Rat erweist sich so »als unfihig«, »das beschlossene Ausmisten auch umset-
zen zu lassen«.* Augias, eigentlich der Prisident und somit der michtigste
Mann des Landes, spielt in dieser Beratung nur insofern eine Rolle, als er
wiederholt die Glocke schligt und um Ruhe unter den Anwesenden bittet.

49  Benjamin Thimm: Herkules und der Stall des Augias, in: Diirrenmatt-Handbuch, S.107-
108, hier S.107. Im Horspiel kommen noch »aufienpolitische[] Schwierigkeiten«hinzu,
wenn Arkadienim elischen Ausmisten eine Gefahr fiir den »Fremdenverkehr«entdeckt
und Athen vermutet, dass »hinter dem thebanischen Versuch, ausgerechnetin Elisihre
Kultur einfithren zu wollen«, nur die Absicht stehen kénne, »in Griechenland die Ober-
herrschaft zu errichten«. Sparta und Makedonien sehen in der Ausmistung die jeweils
andere Machtam Werke —»die makedonische Arbeiterpartei«auf der einen Seite, »die
spartanischen Kapitalisten und Sklavenbesitzer« auf der anderen (WA 8, 218 u. 219).

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

Der Held im Zirkuszelt

Dem klammen Herkules wird von einem Zirkusdirektor namens Tantalos, der
abermals wenig mit seinem mythischen Namensgeber zu tun hat, angeboten,
im Zirkus aufzutreten. Herkules nimmt das Angebot im Verlauf des Stiicks
tatsichlich an und stemmt in der Manege Gewichte. Als er tausend Tonnen in
die Hohe streckt, ertont die Nationalhymne. Auch wird Herkules der goldene
Weltmeisterschaftslorbeer der Gewichtsstemmer iiberreicht. Die Energie des
nationalen Pathos — Hymne und Held — wird hier also iiberfithrt in die Un-
terhaltungsindustrie und den Sport. Der Zirkus ist der Ort, an dem es noch,
freilich nur inszeniert, Anwendung findet. Insofern hat diese Szene nichts
mit der Unterwanderung des Privaten durch einen totalen Staat zu tun. Die
nationalen Symbole haben im Gegenteil jenen halb-ironischen Spielcharakter,
der noch bei heutigen Sportveranstaltungen zu beobachten ist. Der Held wird
harmlos.>® Die Gage des Herkules ist ebenfalls wenig iiberzeugend. Statt der
vereinbarten fiinfhundert, erhilt er nur finfzig. Direktor Tantalos begriindet:
»Die Abendkasse gihnte mir nur so entgegen, mein Lieber.« (WA 8, 103) Zwar
ist der Zirkus randvoll besetzt gewesen; der Grund dafiir allerdings seien die
Freikarten. Den vergoldeten Lorbeer muss Herkules zuriickgeben: »Daf} Sie
den behalten diirfen, steht in keinem Vertrag.« (WA 8, 104) Da der Zirkus
schlieRlich pleitegeht, sieht Herkules nichts von seiner Gage.

Unterdessen waren die Pfindungsbeamten in Elis und haben Hab und
Gut des Herkules mitgenommen. Und auch sein Auftrag erweist sich end-
giiltig als undurchfithrbar. Der Stallknecht Kambyses bestitigt die Beobach-
tung des fehlenden Anderungswillens der Elier: Herkules werde nie ausmis-
ten, weil der Mist »vor allem in den Kopfen der Elier zu hochsteht. Die kannst
du mit den Fliissen Alpheios und Peneios nicht ausspiilen.« (WA 8, 108) Her-
kules erhilt schliefilich das nachste Angebot, nimlich das Land »Stymphalien
von Vogeln zu befreien, die einen besonders unangenehmen Kot von sich las-
sen, eine Arbeit, die zwar womdglich noch schmutziger ist als die nun nicht

50 Herkules als Gegenstand der Unterhaltungsindustrie: Mit diesem Bild bringt die Ko-
maodie auch eine gewisse Melancholie gegeniliber dem heroischen Zeitalter zum Aus-
druck: »Heroische Gemeinschaften sind von einer tragischen Grundstimmung durch-
zogen, die Helden begreifen sich als die letzten oder doch vorletzten ihrer Art; um
sie herum breiten sich unheroische Einstellungen aus, gegen die man zwar Wider-
stand leisten kann, denen man letztlich aber unterliegen wird.« Miinkler: Heroische
und postheroische Gesellschaften, S. 745.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

zustande gekommene in Elis, doch in Anbetracht —« (WA 8, 109). Entgegen
der Annahme seines Sekretars gerit Herkules nicht in einen Tobsuchtsanfall,
sondern macht sich gemeinsam mit Deianeira, die er im Verlauf der Hand-
lung eigentlich Phyleus hatte zur Frau geben wollen, und mit seinem Sekretar
auf den Weg nach Stymphalien. Die Elier bleiben konsterniert zuriick.

Phyleus, der achtzehnjihrige Sohn des Augias, wirft seinem Vater die ver-
tane Moglichkeit vor: Dieser hitte Herkules am Fortgehen hindern sollen. Au-
gias stellt dagegen die Verhaltnisse klar: »Niemand kann Herkules hindern.
Er ist die einmalige Moglichkeit, die kommt und geht.« Er selbst sei lediglich
»der Priasident des Grof3en Nationalen Rates« (WA 8, 113). Der Sohn kann nicht
begreifen, weshalb, wo doch alle ausmisten wollten, nicht ausgemistet wurde,
und demonstriert damit die Forderung nach kurzfristigen politischen Ver-
inderungen. Augias hat diesbeziiglich ganz andere Zeitriume im Blick: Der
Grund, weshalb das Ausmisten nicht augenblicklich vollzogen wurde, liegt
darin, dass »die Elier sich vor dem fiirchten, was sie wollen und von dem sie
wissen, daf es verniinftig ist, mein Sohn. Weil die Vernunft grofle Zeitriu-
me braucht, sich durchzusetzen, und weil Ausmisten nicht die Sache eines
Geschlechtes, sondern die vieler Geschlechter ist.« (WA 8, 113) Souverinitit
als Wille und Vermégen zur Entscheidung ist hier ginzlich zuriickgenom-
men. Politik und erst recht die Anderung der politischen Ordnung selbst, mit
der Herkules ja in gewisser Weise beauftragt war, erscheint viel mehr als das
Bohren harter Bretter, als das sie Max Weber bestimmt hatte:

Die Politik bedeutet ein starkes langsames Bohren von harten Brettern mit
Leidenschaft und Augenmaf$ zugleich. Es istja durchaus richtig, und alle ge-
schichtliche Erfahrung bestatigt es, dafs man das Mogliche nicht erreichte,
wenn nichtimmer wieder in der Welt nach dem Unmaoglichen gegriffen wor-
den wiére. Aber der, der das tun kann, muf$ ein Fithrer und nicht nur das, son-
dern auch —in einem sehr schlichten Wortsinn—ein Held sein.’

Bei Ditrrenmatt ist selbst fir diese bereits reduzierte Vorstellung vom Hel-
dentum kein Platz mehr — was im Text allerdings durchaus ambivalent be-
wertet wird.

51 Weber: Politik als Beruf, S. 65.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

»Durchaus kleinbiirgerlich¢

Phyleus, der sich um Deianeira bemiiht hatte, méchte — zumindest in der Ko-
modie, nicht im Horspiel — der Gruppe nachfolgen, um gegen Herkules zu
kimpfen: »Die Welt wird erkennen, dafy es auch eine elische Heldengrofie
gibt.« Die Antwort des Augias antizipiert das postheroische Paradigma in
der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts, das auch fiir die Zustinde im ge-
samten Stiick kennzeichnend ist: »Es ist sinnlos, in einen sinnlosen Tod zu
rennen.« (WA 8, 114) Phyleus will sich dieser Welt nicht fiigen: »Hat das Le-
ben in unserem Mist einen Sinn, Vater?« Es erinnert an das Leiden des vor-
maligen Soldaten aus Diirrenmatts Frithwerk, der sich nach dem Krieg in der
Holle der Alltaglichkeit wiederfindet (Aus den Papieren eines Wiirters). Aus Augi-
as spricht — so kdnnte man sagen — eine Lehre aus der ersten Hilfte des 2o0.
Jahrhunderts, wenn er seinen Sohn bittet, ihn in seinen Garten zu begleiten:
»Du bist der erste, der ihn betreten darf. Du hast zu wihlen zwischen ihm
und dem blutigen Erdhiigel, der sonst deinen entstellten Leichnam decken
wird. Komm, mein Sohn!« (WA 8, 114) So ist Herkules und der Stall des Augias
nicht nur eine satirische Auseinandersetzung mit den Mithlen der Biirokra-
tie und der demokratischen Politik, sondern auch eine Abrechnung mit dem
Heldentum.>

Augias’ Gang in den Garten, seine Ausstattung mit Girtnerhut und Girt-
nerschiirze sowie die zwei Gartenzwerge werden im Nebentext als »durchaus
kleinbiirgerlich« kommentiert (WA 8, 115). Im Folgenden entwirft der Prasident
von Elis eine Art Programm postheroischer Politik, das allerdings wirkungslos
sein wird, weil sein Sohn dem Paradigma des Heroischen verpflichtet bleibt.
Augias bekennt, sein Leben lang an dem Garten gearbeitet und dabei durch-
aus »Mist in Humus« verwandelt zu haben. In einer Welt, der nicht einmal
Herkules »seinen Willen aufzuzwingen vermag«, milsse man wenigstens das
Wenige, »das Eigene« tun, das einem mdoglich ist: »Die Gnade, dafd unsere
Welt sich erhelle, kannst du nicht erzwingen, doch die Voraussetzung kannst
du schaffen, daf die Gnade — wenn sie kommt — in dir einen reinen Spiegel

52 Augias’ AuRerung st typisch fiir postheroische Gesellschaften: Verfiigen heroische Ge-
sellschaften Gber die »Fahigkeit zur sinnhaft-symbolischen Aufladung des Todes«, so
werden in»den anderen, priheroischen wie postheroischen Gesellschaften, [..] die To-
ten von Kriegs- und Kampfhandlungen als die Folgen eines bloRen Abschlachtens be-
griffen.« Miinkler: Heroische und postheroische Cesellschaften, S. 742.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

finde fiir ihr Licht.« (WA 8, 115 u. 116)>> Eine zuriickhaltende, ehrfiirchtige
Staatskunst, die Entwicklungen auflerhalb des eigenen Verfiigungsbereichs
beriicksichtigt, ist hiermit angesprochen, nicht die ehrgeizige Heroentat. Au-
gias ist »Politiker« und »kein Held, und die Politik schafft keine Wunder.« (WA
8, 116) Programmatisch plddiert er denn auch fir den Weg der Reformen,
wenn er seinem Sohn rit, dem er den Garten hinterlassen méchte, es zu wa-
gen, »jetzt zu leben und hier zu leben, mitten in diesem gestaltlosen, wiisten
Land, nicht als ein Zufriedener, sondern als ein Unzufriedener, der seine Un-
zufriedenheit weitergibt und so mit der Zeit die Dinge idndert«. — Dies sei
die eigentliche »Heldentat« und »Herkulesarbeit« (WA 8, 116). Das mythische
Modell des Heroen wird durch das biirgerliche Modell der Reformpolitik ab-
gelost.

Nun kénnte man denken, dass dem Prisidenten nur deshalb das Durch-
regieren nicht moglich ist, weil er eben kein Konig und in einem System der
Checks and Balances sowie unter dem Einfluss der ihn bindenden Biirokratie
zu keinen Heldentaten mehr in der Lage ist. Doch das ist letztlich nicht die
Aussage des Stiicks. Vielmehr ist es ja auch Herkules selbst nicht méglich,
heroisch zu handeln. Und dies nicht nur in Elis, denn Herkules ist auch zu-
vor bereits notorisch pleite und lisst sich seine vermeintlichen Heldentaten
mehr schlecht als recht vergiiten.”* Auch findet das postheroische Zeitalter
seinen Ausdruck darin, dass der Olymp leer ist: »Gotter sind keine zu sehen.«
(WA 8, 18)

So erscheinen die politisch-biirokratischen Zustinde in Elis, wenn sie
auch Anlass zu Spott und Kritik sind, nicht als Ursache des postheroischen

53  »Augias erinnert daran, dass die Politik dem Menschen gleicht. Sie sei genauso
schwach wie der Mensch und stehe immer in der Gefahr, ihre Ziele nicht zu errei-
chen. [...] Damit kimpft er gegen ein vom Menschen abgekoppeltes Politikverstindnis
und appelliert an die Eigenverantwortlichkeit.« Tegelkamp: Recht und Gerechtigkeit
in Diirrenmatts Dramen und Prosa, S.169.

54  »Die drei ersten Arbeiten, die ich vermittelt habe, brachten wenig ein. Der Nemeische
Loéwe, nach dessen Gewicht sich das Honorar richtete, erwies sich als ein Balkanzwerg-
bergléwe, die Riesenschlange Hydra sackte in den lerndischen Siimpfen ab und die
Keryneiische Hindin sauste auf Nimmerwiedersehen davon.« (WA 8, 19) Selbst der
Erymanthische Eber wird sich als Wildsau herausstellen. Vgl. hierzu auch Kenneth
Stuart Whitton: Herkules und der Stall des Augias. Eine Komodie von Friedrich Durren-
matt, in: Ursula Hassel, Herbert Herzmann (Hg.): Das zeitgendssische deutschspra-
chige Volksstiick. Akten des internationalen Symposions, University College Dublin,
28.02.—02.03.1991. Tilbingen 1992, S.125-129, hier S.128.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

Zeitalters. Vielmehr erinnert die Mahnung des Augias, wenn er von entstellten
Leichnamen und blutigen Erdhiigeln spricht, an den Beamten aus den Papie-
ren eines Wirters, der die Abenteurer, Soldaten und Staatsminner, die »nach
Reichtum oder nach einer anderen Gewalt getrachtet« haben, verantwortlich
macht fiir den Zustand allgemeiner Armut an Wohlstand und Sinn: »Ihr habt
den Reichtum dieser Welt verschleudert, nun miissen wir eure Schulden zah-
len.« (WA 19, 179) Augias’ Reformprojekt scheint die Antwort zum einen auf
den Gewaltexzess der >Abenteurer< und selbsternannten Heroen in der Ge-
schichte des 20. Jahrhunderts und zum anderen auf die jede Handlungsfihig-
keit nehmende Biirokratie zu sein. Die Willkiir und der lihmende Stillstand
sind die problematischen Alternativen, die Enden einer politischen Skala, auf
der Augias eine Zwischenposition einnimmt. Fir das Horspiel, das an der
Stelle von Augias’ Reformprojekt endet, formuliert Schu: »Zwar ist es nicht
moglich, dass einer allein (Herkules) die Welt (Elis) verandere, doch kann je-
der fir sich sein Eigenes tun, um sie zu verbessern.« Der Garten stehe »fiir
die kleinen, hoffnungsvollen und aussichtsreichen Verinderungen, zu denen
der Mensch innerhalb dieser chaotischen und undurchschaubaren Welt (sym-
bolisiert durch den sich tirmenden Mist auf den Strafien und in den Képfen)
{iberhaupt noch fihig ist.<>> Auch Herkules selbst antizipiert das postheroi-
sche Zeitalter, wenn er die Tochter des Augias abweist mit dem Wunsch, dass
die mythische Zeit der Gewalt iiberwunden sei und ein biirgerlicher Friedens-
zustand einkehren moge:

Denn du sollst einmal einen richtigen Mann lieben, einen Mann, der ein
wirklicher Held ist, der sich firchtet, wie sich die Menschen fiirchten, und
derseine Furcht iiberwindet, und du sollst einmal S6hne und Tochter haben,
die den Frieden lieben und die all die Bestien, mit denen ich mich herum-
plage, nur noch fiir Kindermarchen halten: Das allein ist menschenwiirdig.
(WA 8, 91)

Diese Szene zeigt, dass Herkules in einer Art Selbstkritik des antiken Helden-
bildes durchaus fortschrittlicher ist als Phyleus, der Sohn des Augias, der in
der Komodienfassung das Angebot seines Vaters schlieflich ausschligt und
Herkules zum Kampf nacheilt.>® Der junge Mann befindet sich, gekrinkt in

55  Schu:»Das Prinzip Hoffnung als denkfaule Schlamperei«, S.137.

56  Kritisch diesem Schluss gegeniiber zeigt sich Knapp: »Im Bithnenstiick bleibt Phyleus
nach der Mistverwandlung nicht in Elis. Er verfolgt Herkules mit dem Schwert und
hofft ihn zu toten, da dieser—wie im Funkspiel — Dejaneira entfiihrt hat. Dieser letzt-

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

seiner Ehre, noch ganz im Modus des Heroischen. Dieser Konflikt zwischen
Vater und Sohn nimmt Bezug auf den Augias der griechischen Mythologie,
wenn auch mit anderem Ausgang. Weil Augias erfuhr, dass Herkules den Stall
nur auf Befehl des Eurystheus gereinigt hatte, »wollte er ihm den bedungenen
Lohn nicht geben. Als es darauf zu Klagen kam, so zeugete des Augias eige-
ner Sohn, Phyleus, wider seinen Vater, mufite sich aber, nebst dem Herkules,
also fort aus Elis hinweg machen.« Eine Variante der Geschichte lasst Herku-
les den Augias schlief3lich erlegen, »worauf er solches Land dem vertriebenen
Phyleus wieder zustellete.« Eine andere Variante besagt, dass Augias »vor Al-
ter gestorben sey.«*’

In der Komddie Ditrrenmatts ist das Schicksal des Phyleus jedenfalls ge-
wiss: Bereits in der vorausschauenden fiinften Szene ist von seinem Grabhii-
gel die Rede. »Der junge Mann hatte Herkules endlich gefunden, forderte ihn
zum Zweikampf auf, und darauf wurden seine Uberreste zusammengeschau-
felt.« (WA 8, 38) Und auch von Herkules’ weiterem Schicksal ist zu erfahren,
dem, wihrend er sich nun doch bei der jungen Tochter des Augias aufhilt, die
er wihrend seines Aufenthaltes in Elis umgarnt hatte, das »bertichtigte Paket
mit dem Nessoshemd« geliefert wird (WA 8, 37), abgesendet von seiner Frau
Deianeira: »Der Mann ist verloren. Das schwarze Nessosblut hat sich schon in
seinen Leib gefressen, in Fetzen hingt sein Fleisch herunter.« (WA 8, 40) Eli-
sabeth Brock-Sulzer kommentiert diesen Abtritt des Helden: »Herkules darf
eben doch nicht einfach langsam und traurig auf den Hund kommen, er muf3
noch seinen griflichen Heldentod sterben, er muf? noch in alter Manier von
der Bithne abtreten. Den Tod des Augias brauchen wir nicht zu sehen, er wird
wohl in seinem Bett sterben.«* Vor dem Hintergrund von Romulus’ Schicksal
kénnte man auch sagen, dass den >Helden< Phyleus und Herkules immerhin
die Pensionierung erspart bleibt.

lich nicht plausible SchluR diirfte entscheidend zum MifSerfolg der Theaterversion bei-
getragen haben.« Gerhard P. Knapp: Friedrich Diirrenmatt. 2., iberarb. und erw. Aufl.
Stuttgart, Weimar 1993, S. 97.

57  Art. AVGEAS, AVGIAS, Sp. 485. In Gustav Schwabs Version des Stoffes ist lediglich von
der Vertreibung zu erfahren: »Augias [...] ergrimmte und befahl dem Sohne wie dem
Fremdling, sein Reich auf der Stelle zu verlassen.« Schwab: Die schénsten Sagen des
klassischen Altertums, S.149.

58  Brock-Sulzer: Herkules und der Stall des Augias, S.180.

14.02.2026, 08:29:22.

27


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

Das Problem mit dem Mist

Das Stiick endet mit einem Chor aus zehn Parlamentariern, die ein wah-
res Vanitas-Motiv entfalten: Alles gehe zugrunde - »Politiker, Helden und
Land« —, weil die »Reichen, Faulen und Satten« ihre »Chance vertan« haben
und der »Schutt in Herzen und Gassen« nicht gesidubert wurde: »Was heute
ihr unterlassen/Verschlingt euch schon in der Frith«. Das Chorlied schlief3t
mit einer Warnung: »Und tut, was ihr tun miifdt, noch bald/Sonst wird der
Tag euch entgleiten/Die Nacht ist dunkel und kalt« (WA 8, 117). Kritisch sieht
den Schluss des Stiicks Knapp, demzufolge der Chor »bereits inhaltlich dem
gerade vorausgegangenen Gnadenakt der Mistverwandlung zuwiderliuft.«>®
Diese Kritik ist zunichst nachvollziehbar; die Warnung des Chors, die das
heitere Stiick einmal mehr in eine Schreckensvision herabgleiten lisst,
kommt unvermittelt. Die angesprochene vertane Gelegenheit scheint sich
auf die ausgefallene Entmistung zu beziehen, doch wird damit auch das
Modell der Reformpolitik verabschiedet. Gallati deutet den Schlusschor als
barockes Panorama, nur dass Diirrenmatt hier »der verginglichen Welt nicht
die Glorie des Himmels« gegeniiberstellt: »die Moderne glaubt nicht mehr an
sie, aber auch die Politik versagt als Retterin. Nur der einzelne kann, wenn
er der Gnade offen ist, das Gute und zum Bessern beitragen.«60 Mit dem
Herkules-Stiick versuche Diirrenmatt, »eine Bithnenkonzeption in Analogie
zum barocken Welttheater zu entwickeln, die seinem Weltbild entsprach.«°!
Wie der Schluss des Stiicks zu deuten ist, hingt offenbar auch von der Frage
ab, was unter dem Mist selbst eigentlich zu verstehen ist.

Knapp merkt an, Diirrenmatt bleibe »die Erklirung dessen, was er mit der
Mistmetapher bezeichnen will, ebenso schuldig wie jede Anweisung, die sich
in gesellschaftliche Praxis umsetzen liee.«®* Um solche Anweisungen geht es
Diirrenmatt indes selten und iiberhaupt muss der Frage nachgegangen wer-
den, ob der Mist in dieser Weise disambiguiert werden sollte. Nach Whitton
sei es »nicht schwer zu verstehen, dafd der Mist fiir die erstarrte Biirokratie
und versteinerte Kultur eines Landes steht, das abseits von der Welt liegt und
abseits bleiben méchte.« Diese — auch auf die Schweiz bezogene — Deutung

59  Knapp: Friedrich Diirrenmatt, S. 98.

60  Gallati:>Herkules und der Stall des Augiass, S.122.
61  Ebd., S.123.

62 Knapp: Friedrich Diirrenmatt, S. 98.

63 Whitton: Herkules und der Stall des Augias, S.128.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

ist insofern interessant, als sie den zu beseitigenden Mist genau mit den Wi-
derstinden identifiziert, die seine Beseitigung verhindern. Ins Bild gebannt
wire somit das im Stiick angesprochene Problem, im laufenden Betrieb >das
Systemc« zu wechseln, also innerhalb einer verfestigten Ordnung die Ordnung
zu verindern. Auch Gallati greift diese Deutung auf, geht dann jedoch in eine
andere Richtung:

Und der Mist? Zunichst hatte es den Anschein, als stiinde er fiir die bauer-
liche Kultur, fiir die schweizerische Kultur, oder fiir Kultur iberhaupt, inso-
fern sie als historisch Gewachsenes die Cegenwart zu tGberwaltigen droht.
Gelegentlich glaubt man im Mist die Wirtschaftsgrundlage eines Landes zu
sehen, oder dann auch wieder die Politik. Wenn aber die Politiker im Schluf3-
choral vom>Schutt in Herzen und Gassen«singen, so bekommt der Mist ei-
ne moralische Dimension, die man Schuld nennen kdnnte. Der Mist ist also
nicht als etwas Bestimmtes zu entziffern, sondern er hat Modellcharakter.
Mist ist das, was das>Eigene<behindert — Welt als Schutt mit einer barocken

Nuance.®4

Gallati l4sst also den Mist in seiner Vagheit bestehen, wenn er auch einzelne
Lesarten anbietet. Doch ist die Uberlegung interessant, dass es keine eindeu-
tige Antwort auf die Frage nach dem Mist gibt.

Wenn man von der >handfesten«< Vorstellung des stinkenden, unange-
nehmen Mists ein wenig Abstand nimmt, so ist er zunichst einmal ein
Problem — und zwar ganz buchstablich »eine zur Aufldsung vorgelegte Fra-
ge«.® Der Mist ist »das Problem« schlechthin — eine rohe Realitit, die iiber
die Menschen kommt und dabei auch die reprisentativen Bauten — das
Rathaus - verschlingt. Was das Problem erfordert, ist eine Entscheidung,
womit der Souverinititsdiskurs eingespielt ist. Der Mist ist der fiir Diirren-
matt typische Einfall, der zu einer existentiellen Ausnahmesituation fithrt,
insofern das Uberwuchern des ganzen Landes durchaus apokalyptisch zu
lesen ist. In diese Richtung weist ja auch der Schlusschor, wenn er davon
spricht, dass alles zugrunde geht.

Das Besondere an dieser Variante des Einfalls im Herkules-Stiick ist, dass
er hier nicht die Ordnung aufhebt oder als eine Illusion entlarvt. Vielmehr ge-
hen Mist und Ordnung zusammen und keine alte Dame oder Mathilde von

64  Gallati:>Herkules und der Stall des Augias, S.122.
65  Art. TtpoPAnpa, in: Konrad Schwenck: Etymologisches Wérterbuch der lateinischen
Sprache mit Vergleichung der griechischen und deutschen. Frankfurt a.M. 1827, S. 620.

14.02.2026, 08:29:22.

219


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Der abwesende Souveran

Zahnd kann dies zu ihrem Vorteil nutzen. Die Verfestigung des Staates in
seinen biirokratischen Institutionen verhindert, dass das Problem angegan-
gen wird, ebenso wie die Parlamentarier >Griinde« finden, um die Losung des
Problems aufzuschieben, so dass sie letztlich der Vermistung des Landes ta-
tenlos zusehen. Auch die Zeit wird in diesem Rahmen zu einem politischen
Problem - fiir das Drama charakteristisch ist »ein Moment des Ver- und Auf-
schiebens«, das nicht nur strukturell in der Szenenreihenfolge umgesetzt ist,
sondern auch »inhaltlich in Form eben jener Verkettung bitrokratischer Vor-
gaben.«®® Damit wird freilich auch Souveranitit als das >Entscheidungsmo-
nopolk infrage gestellt: Was niitzt die Entscheidung, wenn sie erst zu einer
Zeit getroffen wird, da sich die Grundlage der Entscheidung bereits gedndert
hat.

Doch das Souverdnititsproblem im Herkules-Stiick ist noch eklatanter,
weil es niemanden gibt, der iberhaupt eine Entscheidung trifft. Augias bringt
es auf den Punkt, wenn er Wert darauf legt, kein Kénig, sondern nur der
Prisident zu sein. Als die Entscheidung der Ausmistung zuriickgenommen
wird, schligt er lediglich die Glocke. Die >Volkssouverinitit« in der Demokra-
tie ein wenig zu wortlich nehmend schaltet er sich selbst als Reprisentanten
des >Volkswillens< aus. Sein Garten und sein Plidoyer fiir die kleinen Schritte
stellen einen Riickzug ins Private dar, weil Augias die Entmistung nicht als
Staats-, sondern als Privatmann betreibt. Dass der pessimistische Schluss-
chor direkt an die doch eigentlich gegliickte Mistverwandlung anschliefit,
scheint darauf hinzuweisen, dass auch das Modell, das Augias verfolgt, der
Herausforderung nicht gewachsen ist.

Es ist ein Dilemma demokratisch-biirokratischer Gesellschaften, dass ih-
re langwierigen Entscheidungsprozesse sowie Genehmigungsverfahren zwar
zum einen die Moglichkeit eines eruptiven Durchgreifens verhindern und
durch diese Entschleunigung eine rationale und reflexive Bewiltigung politi-
scher Herausforderungen erméglichen, doch zum anderen in Gefahr stehen,
zu schwerfillig in Notsituationen zu reagieren. Herfried Miinkler hat die-
ses Problem als eine Tendenz postheroischer Gesellschaften beschrieben, die
tibersehen, »daf es jetzt noch einmal auf die Mobilisierung aller Energien
ankommex, und dazu neigen, »sich auf der erreichten Wegstrecke dauerhaft
einzurichten. Wenn sie notwendige Reformen thematisieren, dann in einer
Metaphorik, die Verinderungen auf das Drehen von Stellschrauben begrenzt:

66 Thimm: Herkules und der Stall des Augias, S.107.

14.02.2026, 08:29:23.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Die Verhiltnisse sind grundsitzlich in guter Ordnung; sie miissen nur gele-
gentlich ein wenig nachjustiert werden.«®” Das in der Komodie Diirrenmatts
ausgestaltete Problem ist ein Dilemma, das auch uns im Hinblick auf Her-
ausforderungen der Gegenwart vertraut sein mag. Die Herkules-Figur hat vor
diesem Hintergrund lediglich die Funktion, auszuweisen, dass das heroische
Zeitalter Geschichte ist und man Probleme auf diese Weise nicht mehr 16sen
kann.

6.3 Die Frist

In Diirrenmatts Stiick Die Frist (1977, Neuf. 1980) wird die Abwesenheit des
Souverdns ganz buchstiblich durchgespielt. Die Komddie handelt von einem
todkranken Diktator, dessen Sterben einen Kampf um die Macht zwischen
verschiedenen Parteien auslost: Ministerprisident, Geheimdienstchef, Kir-
che, Revolutiondre und die Erben der vor Jahrzehnten abgelésten Monar-
chie versuchen die Situation in ihrem Sinne zu nutzen. Der Diktator, der im
Stiick als Generalissimus bezeichnet wird und so an Schillers Wallenstein-
Darstellung, aber auch an Kleists Robert Guiskard, den kranken Heerfithrer
im Zelt, gemahnt, ist das Zentrum, um das die Handlung kreist. Dabei tritt
er als Figur nicht auf, sondern bestimmt das Geschehen gerade durch seine
Abwesenbheit. Als realgeschichtlicher Hintergrund des Stoffs ist besonders der
Tod Francos im Jahr 1975 zu nennen.%® Wichtige historische Beziige betreffen
zudem die Sowjetunion sowie das Dritte Reich.

67  Minkler: Heroische und postheroische Gesellschaften, S. 750.

68  Dieldeezum Stiick entstand bei einem Krankenhausaufenthaltim Jahr1975. Zunachst
beschaftigt sich Diirrenmatt zeichnerisch dort, wie er im Programmheft der Urauf-
fihrung berichtet, mit der mythologischen Figur des Atlas. Nach zwischenzeitlicher
Entlassung findet er sich wieder im Spital ein; »neun Tage nach dem Tode Francos,
dessen Sterben durch dreifig Arzte, wie es hieR, ins Unmenschliche verlangert wor-
den war, als ob es nicht stattfinden diirfe« (WA 15, 136). Der »sterbende Franco und
der einsam kampfende Sacharow waren Eindriicke, die mir die Gegenwart zuspielte,
sie verwandelten sich zu etwas Gegensatzlichem, zum Handelnden und zum Denken-
den, zuAtlas, der die Welt trug, und zu Prometheus, der sie kritisierte.« (WA15,142) Als
realgeschichtliche Beziige des Stoffes wurden daher die »Agonie des spanischen Dik-
tators Franco (gest. 22.11.1975)« und der »Prozess der >Transition< Spaniens« genannt.
Rudolf Kaser: Die Frist, in: Diirrenmatt-Handbuch, S.133-135, hier S.133. Esslin zufolge
nahm Diirrenmatt wihrend der Uberarbeitung des Stiicks 1979/80 »auch Ziige von Ti-
to in diese Figur auf«, Martin Esslin: >Die Frist«. Diirrenmatts spates Meisterwerk, in:

14.02.2026, 08:29:22.

221


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Der abwesende Souveran

Auch dieses Stiick beginnt mit einer lingeren Nebentext-Passage, die
nicht nur eine Metakritik der zeitgendssischen Kritikpraxis enthilt sowie
eine Art Lektiire-Anweisung zu den eigenen Komddien, sondern auch eine
Fiktionsreflexion. Ditrrenmatt greift die aristotelische Unterscheidung von
Geschichtsschreiber und Dichter auf, der zufolge »der eine das wirklich Ge-
schehene mitteilt, der andere, was geschehen konnte.« (Arist. poet. 14516)%°
Diese Unterscheidung bringe ihn nun »in eine Verlegenheit«, weil die Differenz
zwischen dem Wirklichen und dem Méglichen, auf der sie basiert, nach Diir-
renmatts Auffassung in vielerlei Hinsicht problematisch ist: »Was die Biihne
und die Wirklichkeit wirklich gemeinsam haben, und weshalb jene diese immer wieder
auf ihre Bretter zu bringen sucht, liegt in der Unwirklichkeit beider.« Zwar sind
Schauplatz und Zeit im Theater auf blo >mogliche« Ereignisse bezogen, doch
riickt die Bithne »jede Moglichkeit in ihre Wirklichkeit [...]. Fiir die Biihne, nicht
fur die Wirklichkeit, ist alles wirklich.« (WA 15, 11) Diese fiktionstheoretischen
Uberlegungen lassen die Unterscheidung von Historiker und Dichter, von
Wirklichem und Moglichem kollabieren. Der Wirklichkeit komme man nur
bei »mit etwas Synthetischem und nicht mit Analytischem, und allein die Komddie
ist synthetisch.« (WA 15, 12) Dirrenmatt zufolge ist das Stiick »zusammenge-
traumt« aus verschiedenen Eindriicken der unmittelbaren Gegenwart: »das
langsame Sterben eines Diktators, umgeben von dreifSig Arzten, der Versuch eines
amerikanischen AufSenministers, im Stile Metternichs Politik zu treiben, der einsame
Kampf eines Wissenschaftlers, mit dem Friedensnobelpreis ausgezeichnet, gegen ein
intolerantes Machtimperium«; die Rekonstruktion der einzelnen Motive, die
der - selbst >unwirklichen<« — Wirklichkeit entnommen sind, fihrt sogleich
auf das tibergeordnete Thema des Stiicks: »eine Auseinandersetzung, die jeden
angeht, der Macht kritisiert, nicht nur der Frage wegen, ob man in einer solchen Lage
auch bestehen wiirde, mehr noch deswegen, weil sich das Machtproblem vor allem fiir
den Ohnmichtigen so ganz anders stellt als fiir den Mdchtigen.« (WA 15, 12)

Damit ist der Anspruch formuliert, ein Stiick iber die Macht selbst, ih-
re Dynamiken und ihre Kosten zu schreiben.”® Diirrenmatt nutzt dafiir den

Daniel Keel (Hg.): Herkules und Atlas. Lobreden und andere Versuche tber Friedrich
Diirrenmatt. Zirich 1992, S. 94-116, hier S. 98.

69  Zit. dt. Ubersetzung: Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Ubers. und hg. von Man-
fred Fuhrmann. Bibliograph. erginzte Ausgabe. Stuttgart 1994, S. 29.

70  Vordem Hintergrund der Bedeutung, die das Thema Macht in diesem Stiick hat, ist es
bemerkenswert, dass Usmiani die Frist als »Schliisselstiick zum Gesamtwerk des Au-
tors« bezeichnet: »als eine ArtssummacDirrenmatts, die das gesamte vorhergehende
Werk in sich schlief3t. Renate Usmiani: Die spaten Stiicke.>Portrat eines Planetenc,>Der

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Prozess eines Ubergangs, der immer dort, wo es um Macht geht, héchst pro-
blematisch ist. Machtverlust, hier in Form des sterbenden Diktators, ist nur
der Machtverlust der einen Person zugunsten einer anderen. Wer letztlich
profitieren wird, ist eine offene Frage, und der Kampf der >Briider< beim Tod
des sVaters< steht in Gefahr, einen Biirgerkrieg zu entfachen. Diirrenmatt
konfrontiert diese Situation politischer Instabilitit mit dem kiinstlerischen
Einfall des umgekehrten Tyrannenmordes: Der Tod des Diktators soll so lan-
ge wie mdglich aufgeschoben werden. »Sein Leben wird von einem Arzte-
Team kiinstlich verlingert, damit die Nachfolge geregelt werden kann bezie-
hungsweise damit die potentiellen Nachfolger ihre Interessen durchsetzen
kénnen.«” Der Tod ist selbst ein Politikum und in Zeiten des medizinisch-
technischen Fortschritts zu einer verhandelbaren Gréf3e geworden.

Die Handlung spielt im Arbeitszimmer des Diktators, dem fritheren
Thronsaal der Monarchie, die der Generalissimus »vor vierzig Jahren nach
einem endlosen Biirgerkrieg« aufgelost hatte. Es ist ein »diistere[r], verwinkelte[r]
Raums, der sich durch ein »sinnlose[s] Durcheinander von Riesengewdlben« aus-
zeichnet und so die Undurchschaubarkeit der Macht darstellt. Die Fresken
an Winden und Decken sind denn auch von einer mythischen »finsteren
Wildheit: Kronos Uranus entmannend, Kronos seine Kinder fressend, Kronos seine
Kinder wieder herauswiirgend, Sisyphos den ungeheuren Fels wilzend, Prometheus
von den Adlern zerfleischt« (WA 15, 14) usw. Sie vereinen griechische Mythologie
und christliche Motive. »In diesem blutriinstigen Raum —stelle ich mir vor -, in
welchem eine offenbar ebenso blutriinstige Dynastie jahrhundertelang regierte oder
sich vegieren liefS, wahrscheinlich unbeweglich, steril, verkriippelt, debil und bigott,
nehmen sich die Utensilien des Usurpators hichst seltsam aus.« (WA 15, 15) Ins
(Bithnen-)Bild gefasst sind damit zugleich die Kontinuitit und der Bruch
von Monarchie und Diktatur, die in dieser Konstellation auch an Hugo von
Hofmannsthals Der Turm (zumindest in der neuen Fassung) erinnern, sowie
die mythische Urwiichsigkeit des Problems der Macht und des Reichs, die
beide eine Geschichte der Gewalt erzihlen.

Mitmachers,>Die Frist¢, in: Armin Arnold (Hg.): Zu Friedrich Diirrenmatt. Stuttgart1982,
S.136-159, hier S.152.

71 Ulrich Weber: »von Zeit zu Zeit seh’ ich den Alten gern«. Friedrich Diirrenmatts Um-
gang mit Goethe, in: Oliver Ruf (Hg.): Goethe und die Schweiz. Hannover 2013, S. 351-
374, hier S.363.

14.02.2026, 08:29:22.

223


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Der abwesende Souveran

Machtvakuum

Die Frist fithrt ein Reich vor, in dem eine Art Militirdiktatur herrscht, die eine
Jahrhunderte alte Monarchie abgel6st hat. Der todkranke Generalissimus ist
seinem Arzt Arkanoff zufolge »nicht zu retten.« (WA 15, 17) Sein Tod steht un-
mittelbar bevor. Der Ministerprisident, im Stiick nur »Exzellenz< genannt, der
in Abwesenheit des Diktators die Geschicke des Reichs lenkt, kann dies nicht
recht glauben: Auf die drztliche Einschitzung, der »Generalissimus stirbt«,
antwortet er lediglich: »Wieder einmal« (WA 15, 20), und beauftragt Arkanoff,
den Diktator in wenigen Tagen »einigermaflen lebendig« (WA 15, 19) zu pri-
sentieren. Bei Telefonaten mit verschiedenen Ministern gibt sExzellenz< denn
auch vor, dass der Generalissimus wohlauf ist: »Mein lieber AufSenminister,
ich sprach eben mit dem Generalissimus. Er ist bereit, Ihnen die Audienz
in — na ja, Graf, fragen Sie noch einmal in drei Wochen an.« (WA 15, 19) Die-
se Eingangsszene wirft die Frage danach auf, wer den abwesenden Souverin
reprisentiert. Die Nahe zu ihm und die Méglichkeit, Informationen in Bezug
auf den Diktator zu steuern, geben dem Ministerprisidenten Macht. Anders
als seine Vorviter, die den Konigen und dem Adel des Reichs Horoskope ge-
stellt hatten, handelt der Ministerprisident selbst politisch. Welche Pline er
dabei verfolgt, wird jedoch erst im weiteren Verlauf der Handlung klar. Zu-
nichst soll der Gesundheitszustand des Generalissimus jedenfalls geheim ge-
halten werden, weshalb auch ein Streit mit dem behandelnden Arzt entsteht,
ob der Kardinal kommen darf, um die letzte Olung zu geben. Um diesen nicht
zu alarmieren, wird schlieflich entschieden, dass ein Schauspieler diese Auf-
gabe tibernehmen soll.

Im Falle des Ablebens des Generals wiirden Konkurrenzverhiltnisse, die
ohnehin schon existieren, offen ausbrechen. Wie in der Erzihlung Der Sturz
gibt es auch im Reich des Generalissimus polykratische Elemente innerhalb
eines Behdrdenwusts, in dem Geheimdienste und Funktionire miteinander
konkurrieren und sich in einem Spiel auf Leben und Tod belauern. Durchge-
spielt wird dies an dem Ministerprasidenten und Méller, dem Chef der Ge-
heimpolizei, der in der Kombination von Amt und Namen an den Chef der
Gestapo Heinrich Miiller erinnert.

MOLLER
Goldbaum ist verschwunden.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

EXZELLENZ

Ach.
MOLLER

Er kehrte vom gestrigen Abendspaziergang nicht zurick.
EXZELLENZ

Sie liefRen ihn verhaften?
MOLLER

Ihre Leute bewachten ihn, Exzellenz.
EXZELLENZ

Ich dachte, lhre Leute, Moller.
MOLLER

Offenbar ein Miflverstindnis.
EXZELLENZ

Wir sollten unsere Geheimdienste koordinieren.
MOLLER

Ihre Leute versuchten letzthin, mich umzulegen.
EXZELLENZ

Zuerst versuchten lhre Leute, mich umzulegen.
MOLLER

Nachtragerisch?
EXZELLENZ

SchlieRRen wir Frieden?
MOLLER

Wir missen. In dieser Situation. (WA 15, 28f.)

Schwelen solche Rivalititen unter einem Diktator unter der Oberfliche, so
entwickelt sich aus ihnen in seiner Abwesenheit auch mit Blick auf die Fra-
ge nach seinem Nachfolger ein offener Machtkampf. Der Ministerprasident
zihlt die Fraktionen auf: »Sie scharen Ihren Geheimdienst um sich, Mél-
ler, ich baue meine Sicherheitstruppen auf, Hoheit mobilisiert die Monar-
chie, die Herzogin die Partei, die Kirche ihre Gliubigen, und die Oppositi-
on fand in Goldbaum einen natiirlichen Fithrer (WA 15, 31). Anders als der
eben angesprochene Friedensschluss vermuten lisst, werden sich sExzellenz«
und Moller im weiteren Handlungsverlauf riicksichtslos bekimpfen. Der Mi-
nisterprisident kann Méller, der auf Geheif der Herzogin und der Partei
handelt, schlieRlich zu Fall bringen; und zwar weil er weif}, dass dieser kein

14.02.2026, 08:29:22.

225


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Der abwesende Souveran

hollindischer Widerstandskimpfer war, wie er behauptet, sondern ein KZ-
Kommandant.

Wie in der zitierten Aufzihlung angedeutet, stehen auch die Herzogin,
die Tochter des Generalissimus, und Hoheit, aus dem alten Herrscherhau-
se stammend, in der Frage der Nachfolge in Konkurrenz zueinander. Hoheit
sieht die Monarchie mit sich als K6nigin zuriickkehren, die Herzogin meint,
ihren Vater zu beerben. Ihr gegenseitiger Vergleich miindet schliefilich in die
Benennung ihrer Unterstiitzerkreise, wobei gar die Armee gespalten sei:

HOHEIT
Die Armee steht auf meiner Seite [...].
HERZOGIN
Die Marine nicht.
HOHEIT
Dafiir die Luftwaffe.
HERZOGIN
Die Miliz ist mir treu. (WA 15, 52)

Dass die Monarchie in der Diktatur nur schmiickendes Beiwerk war, demons-
triert die Herzogin: »Vor vier Jahren bestimmte Papa den Prinzen von Ajacco
zum Konig, ein halbes Jahr spiter war der Prinz gefeuert.« Auf die Erwide-
rung, der Prinz sei kein Staufe und somit aus dem falschen Hause gewesen,
fihrt die Herzogin an: »Aber populdrer als Sie.« (WA 15, 52) Der Verweis auf
die Popularitit des eingesetzten Konigs macht klar, dass er innerhalb der Dik-
tatur lediglich reprisentative Funktion hatte. Weder kam ihm Macht zu noch
hatte die traditionelle Herrscherlinie Autoritit. Die Monarchie erscheint nach
Jahren der Militirdiktatur wie ein Relikt vergangener Zeiten.

Die ungeklirte Nachfolge wirft auch die Frage auf, wer in der Ubergangs-
zeit eigentlich zu entscheiden berechtigt ist. Dass der Ministerprasident ei-
genmaichtig sechs Oppositionelle hinrichten lisst und damit die anderen An-
wirter auf die souverine Position iibergeht, ist Anlass zu Empérung. Uber-
haupt sei diese Frage eine international hoch umstrittene; der Geheimdienst-
chef hatte von den Protesten des Volkes, aber auch des Auslands angesichts
des Todesurteils fiir die vermeintlichen Terroristen berichtet (WA 15, 25f.).
>Exzellenz« rechtfertigt die Entscheidung unter Rekurs auf eine Ausnahme-
situation (kritische Stunden<) und spricht dabei diejenigen Personen direkt
an, die er in die Entscheidung eigentlich hitte einbeziehen sollen:

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

EXZELLENZ
Hoheit, Herzogin, Eminenz. Der Staat macht kritische Stunden durch.
Die sechs Terroristen mufdten erschossen werden.
HERZOGIN
Erst im Morgengrauen.
HoHEIT
Exzellenz gingen zu weit.
KARDINAL
Glatter Mord. (WA 15, 55)

Der Mord-Vorwurf ist unmittelbar auf die Frage der Souverinitit bezogen,

denn nur als Souverdn hitte der Ministerprisident das Todesurteil vorziehen

und vollstrecken lassen diirfen, ohne dass er zum Morder wird.”* Seine Ant-

wort bewegt sich jedoch nicht auf diesen Pfaden, denn er muss gegeniiber den

anderen Herrschaftsanspriichen seine Tat als souverine Handlung leugnen,

um nicht in deren Schusslinie zu geraten; sie ist hingegen ganz >politischs,

indem >Exzellenz« vorgibt, »im Interesse aller« gehandelt zu haben:

Gelingtes, den Generalissimus zu retten, wire das Leben der sechs Freiheits-
helden ohnehin verloren gewesen. Stirbter, fillt der Staat der Partei zu oder
der Monarchie oder der Opposition. Die Herzogin von Valdopolo darf keine
Schwiche zeigen und ihrem Vater an Unerbittlichkeit nicht nachstehen, will
sie die Partei weiter fithren. Sie wird froh sein, dafk die Todesurteile noch zu
Lebzeiten ihres Vaters vollstreckt wurden, sie miifite sie sonst selber anord-
nen. Auch die Herzogin von Saltovenia als zukiinftige Kénigin wird die Voll-
streckung der Todesurteile billigen. Das Regime hat sich damit vor der Welt
blof3gestellt, und sie kann ihrem Volk eine mildere Herrschaft versprechen.
Bleiben Eminenz. Die Kirche beschlof, in Opposition zu gehen. Sie wird die

72

Das ist nach Agamben kennzeichnend fiir die souverdne Ausnahme: »In jeder Norm,
die etwas gebietet oder verbietet (zum Beispiel in der Norm, die den Mord verbietet)[,]
istals vorausgesetzte Ausnahme die reine und unsanktionierbare Figur des Tatbestan-
des eingeschrieben, der im Normalfall die Normiibertretung erfiillt (wie, im namli-
chen Beispiel, die Tétung eines Menschen nicht als natirliche Gewalt, sondern als sou-
verdne Gewalt im Ausnahmezustand).« Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souverdne
Macht und das nackte Leben. Ubers. von Hubert Thiiring. Frankfurt a.M. 2002, S. 31.

14.02.2026, 08:29:22.

221


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Der abwesende Souveran

Exekution als Gelegenheit begriifien, sich zu entriisten. Schon heute werden
Eminenzin der Kathedrale eine Totenmesse lesen. (WA 15, 55f.)

Sein eigenes Interesse in dieser Sache leugnet >Exzellenz«. Es sei »die Pflicht
der Politik, die Arena fiir den Kampf um die Macht abzustecken. Als Minis-
terprasident bin ich ein Dompteur von Bestien, nichts weiter.« (WA 15, 56)
Hiermit ist die Hobbessche Wolfsmetaphorik fiir den Naturzustand und den
gefuirchteten Biirgerkrieg angespielt. Die Aufgabe der Politik sei es, eine Ord-
nung herzustellen, innerhalb derer die verschiedenen Interessen konkurrie-
ren. Sie soll, mit Chantal Mouffe gesprochen, den Antagonismus in einen
Agonismus verwandeln.”> Doch verfolgt >Exzellenz« durchaus eigene Ziele,
was einmal mehr darauf verweist, dass es bei Diirrenmatt kein Jenseits des
Politischen gibt.

Die Frist

Eine Idee des Kardinals fithrt zur titelgebenden >Frist<: »Stirbt der Generalis-
simus, bricht der Biirgerkrieg aus, wenn wir nicht Vernunft annehmen. Wir
brauchen eine Frist, sonst trudeln wir in den Abgrund.« Die Arzte, beson-
ders Goldbaum, sollen ihn fiir eine Weile am Leben halten: »Ich will ja nicht
verlangen, der Generalissimus miisse am Leben bleiben. Der Wille des Herrn
moge geschehen. Was ich brauche, sind drei Wochen. Mehr benétigt die Kir-
che nicht, die zerstrittenen Parteien zu versohnen.« (WA 15, 58) Die Frist, hier
noch auf drei Wochen begrenzt, wird im Laufe des ersten Teils des Stiicks — in
komischen Selbstwiderspriichen — jedoch immer linger: »Fiinf Wochen, dann
mag der Generalissimus das Zeitliche segnen. Fehlen uns diese sechs Wochen,
droht der Biirgerkrieg.« (WA 15, 62) In der Folge ist noch von sieben, acht,
neun (WA 15, 64), dann von zwdlf und dreizehn (WA 15, 68) Wochen die Rede.

Goldbaum, sowohl Friedens- als auch Medizinnobelpreistriger und Op-
positioneller im Land, dem Andrej Dmitrijewitsch Sacharow als realweltliches
Vorbild dient (WA 15, 142), soll das Leben des Diktators verlingern. Thm steht
»die modernste Intensivstation der Welt« zur Verfiigung sowie ein »Opera-
tionssaal, der jedem Anspruch geniigt.« (WA 15, 61) Um den Generalissimus
am Leben zu halten, ist eine Magenresektion vonnoéten, die allerdings eine

73 Chantal Mouffe: Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Ubers. von
Niels Neumeier. Frankfurt a.M. 2007.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Herztransplantation zur Voraussetzung hat. Beide Eingriffe diirfen wiede-
rum nur ohne Narkose erfolgen. Spiter kommt noch eine kiinstliche Niere
dazu, auch werden ihm beide Beine amputiert — »eigentlich unnétig« (WA 15,
86). Der Generalissimus wird also in Teilen ausgetauscht; nur die Illusion sei-
nes Lebens muss aufrechterhalten werden. Zugleich wird klar, dass der Preis
dafiir unendliche Schmerzen sind. Goldbaum weigert sich daher auch, die
Operation durchzufithren. Er selbst war im »Konzentrationslager ohne Nar-
kose operiert« worden: »Ich bin Arzt, Kardinal, kein Folterknecht wie jener
Arzt, dem ich im Konzentrationslager in die Hinde fiel. Ich weigere mich,
Kardinal.« (WA 15, 62) Arkanoff, der dieser ehemalige KZ-Arzt ist, wie sich
am Schluss herausstellt, hat keine solchen Bedenken und er wurde daher in
die Nahe der Figur Emmenberger beziehungsweise Nehle aus Diirrenmatts
Der Verdacht geriickt.”* Diirrenmatt selbst berichtet, dass ihn am Stoff der
Frist besonders »die Assoziation zwischen gewissen Aspekten der modernen
Medizin und einem Konzentrationslager« faszinierte: Die Moglichkeit, einen
Menschen »so spit wie moglich sterben zu lassen«, die Diirrenmatt mit >Fol-
terungenc identifiziert, schien ihm »auf eine diabolische Weise identisch mit
den Methoden gewisser KZ-Arzte, die mit Menschen Tests unternommen hat-
ten, welche die Grenze seines Sterben-Konnens erforschten.« (WA 15, 141)
Das Lager ist fiir Goldbaum der Inbegriff des Verfiigens iiber den Kérper
eines anderen und des Verstof3es gegen die Menschenwiirde. Wenn er den
Auftrag ablehnt, so ist das die Achtung des Menschen noch im »verhafiten und
brutalen Diktator«, was, wie Martin Esslin ausfiihrt, verdeutliche, »was Diir-
renmatt sagen will: Die menschliche Wiirde ist selbst in dem jimmerlichsten
Menschenwesen noch zu achten. Kein Mensch darf gefoltert werden.«’> Das
Argument des Kardinals ablehnend, es ginge hier nicht um die Willkiir im
Konzentrationslager, sondern um ein »im hoheren Sinne Notwendiges«, hat
Goldbaum Mitleid mit dem Generalissimus: »Er ist eine arme Kreatur, er tut
mir leid. Beten Sie fiir ihn und lassen Sie ihn sterben.« (WA 15, 63)
Diirrenmatt stellt hier einen Zusammenhang her, den Giorgio Agamben
in seiner Souverdnititskonzeption spiter theoretisch ausgearbeitet hat, nim-
lich den Zusammenhang von Lager und Souverinitit. Bei Agamben ist das
Lager ein »dauerhafter Ausnahmeraum«;”® in ihm gilt normal und regelhaft,
was sonst den Ausnahmezustand prigt, nimlich der souverine Zugriff auf

74  Siehe Késer: Die Frist, S.133.
75  Esslin:>Die Fristc, S.104.
76 ~ Agamben: Homo sacer, S.185.

14.02.2026, 08:29:22.

229


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Der abwesende Souveran

den Korper, die Reduzierung des Menschen auf das nackte Leben und die
Moglichkeit, zu toten, ohne einen Mord zu begehen. Goldbaums Weigerung
unter Bezugnahme auf das Konzentrationslager, den General zu operieren,
kritisiert diese Struktur der Souveranitit an sich, ohne die Bewertung von den
verfolgten Zielen abhingig zu machen.

COLDBAUM

Entsetzlich. Grauenhaft. Der arme Mensch. Ich verabscheue ihn und er
dauert mich. Wie viele unsagliche Leiden seinetwegen. Wie viele Tote,
wie viele Witwen, wie viele Waisen, wie viele Eingekerkerte, wie viele
Verbannte. Wieviel Haf$ hat sich aufgestaut, wieviel Rache briitet, wie-
viel Morde werden noch geplant. Das Land ein einziges giftiges Schlan-
gennest. Seinetwegen. Alles seinetwegen. Die arme Kreatur. Nun mufd
sie selber Unséglichesleiden. Wozu? Damit jene, die sich an der Macht
gemastet haben, weiter an der Macht bleiben kénnen. Die arme Kreatur.
(WA15, 65)

Der General, der vormals itbermichtige Souverin, verliert hier seinen poli-
tischen Kérper und behilt lediglich seinen natiirlichen.”” Goldbaum hat mit
ihm als Kreatur Mitleid. Diejenigen, die den Diktator am Leben halten wollen
und dabei Qualen aussetzen, sehen in ihm zwar den politischen Kérper, den
Reprisentanten des Staates, der erst sterben darf, wenn eine neue Ordnung
etabliert wurde. Doch zeigt das Verfiigen iiber den Kérper, das hier nicht das
Toten, sondern das Aufschieben des Todes betrifft, dass der Souverin ver-
schwunden und an seine Stelle der homo sacer getreten ist. Agambens Formel
dafiir lautet: »die Produktion des nackten Lebens ist in diesem Sinn die ur-
spriingliche Leistung der Souverinitit.«’® Das bedeutet jedoch: Souverin und
homo sacer bedingen einander und erzeugen sich gegenseitig.” Die Struktur
in Diirrenmatts Frist gestaltet diesen Zusammenhang insofern aus, als der
Generalissimus von der einen Seite auf die andere tritt. Dass nun in dieser
Weise mit ihm verfahren werden kann, zeigt seine absolute Ohnmacht an.

77 Siehezudieser Unterscheidung Ernst H. Kantorowicz: Die zwei Kdrper des Kénigs. Eine
Studie zur politischen Theologie des Mittelalters. Ubers. von Walter Theimer. Stuttgart
1992.

78  Agamben: Homo sacer, S. 93.

79  Vgl.ebd,, S. 94.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Medizin und Medien

Thren Anteil am Verfiigen der Politik iiber den Kérper des vormaligen Souve-
rans haben die moderne Medizin und die Massenmedien, die laut Usmiani
neben dem politischen Machtkampf das zweite und das dritte Grundthema
des Stiicks bilden. Die »Tragik der heutigen Wissenschaft« (und Medizin) lie-
ge »darin, daf$ sie nicht linger unabhingig vom politischen Geschehen exis-
tieren kann.« Die Massenmedien wiederum machen den Tod des Generals
»zur Sensation, zu einer sorgfiltig inszenierten Fernsehsendung fiir die Mas-
sen; wihrend der Sterbeszene selbst wird zeitweise diese, dann wieder ein
besonders wichtiges Fuf3ballspiel iibertragen; die Sportfans miissen auch in
den tragischsten Augenblicken der Weltgeschichte auf ihre Rechnung kom-
men.«3° Beide, Medizin und Medien, haben aus dem mythischen Thronsaal
eine »technische Welt« gemacht: Neben »Rontgenbildern« und »Kontrollappara-
te[n]« finden sich »Scheinwerfer, Kabel, Kameras, Techniker.« (WA 15, 81) Die An-
wesenheit des Fernsehens nimmt dem Sterben des Generalissimus nicht nur
jede Wiirde, auch dndert sich durch sein 6ffentliches Leiden, das nur mithil-
fe der Medizin so lang aufrechterhalten werden kann, das Herrscherbild in
der Offentlichkeit: »Die populirste Figur wurde der Generalissimus. Vierzig
Jahre war er verhaft. Die moderne Medizin machte ihn zum Volkshelden.«
Der Kardinal, der urspriinglich die >Frist< verlangte, klagt, dass ihm, der aus
»Furcht, unpopulir zu werdens, endlos lang am Krankenbett ausharrte, nun
»niemand mehr die Opposition« glaube (WA 15, 90). Als der Generalissimus
endlich stirbt, erfahren die Geistlichen davon lediglich durch das Fernsehen.
Sie haben »die allerletzte Olung verfehlt.« (WA 15, 99) Beim Sturz ins Zimmer
des Generals ist dann zweimal der gleiche Kardinal zu sehen: einmal der ech-
te und einmal gespielt von einem verkleideten Schauspieler, der den Kardinal
bei der tiglichen >Letzten< Olung vertreten hatte. Jeder Transzendenz-Bezug
ist hier gestrichen. Medizin und Medien machen aus dem Tod des Souverans
ein ganzlich diesseitiges Ereignis.

Zum Volkshelden kann nur die leidende Kreatur werden; verhasst war der
maichtige Politiker. Die moderne Medizin wie die Massenmedien produzieren
die Kreatur, die nun Anlass zu landesweitem Mitleid ist. Diirrenmatt lisst, so
Huldrych M. Koelbing in seinem Beitrag in der Neuen Ziircher Zeitung vom 5.
Dezember 1977, der Eingang in den Kommentarband der Werkausgabe von

80 Usmiani: Die spaten Stlcke, S.153 u. 154.

14.02.2026, 08:29:22.

231


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Der abwesende Souveran

1980 gefunden hat, »eine Tendenz der heutigen Medizin sich zum erschre-
ckenden Alptraum auswachsen: ihr Bemithen, mit grofRem technischem und
personellem Aufwand den natiirlichen Tod des Menschen willkiirlich hinaus-
zuschieben.«8! Die medizinische Erzeugung und die mediale Ausstellung des
Leidens (beide >schlachten< den Kérper aus) sind hier die Machttechniken, die
aus dem Souverdn den homo sacer machen.

Neuordnung

Nach dem Tod des Generalissimus kann sich >Exzellenz« in Windeseile der
Fraktionen entledigen, die Anspruch auf die Macht erhoben hatten. Von der
Tochter des Generals, der Herzogin, erpresst er die Auflosung der Partei, hatte
sie doch mit Moller, dem ehemaligen Kommandanten eines Konzentrations-
lagers, gegen ihn konspiriert. Den Arzt Arkanoff, der den Generalissimus so
lang am Leben hielt, lisst er verhaften. Es handelt sich bei ihm, wie erwihnt,
um einen ehemaligen KZ-Arzt, der »Hiftlinge ohne Narkose«, zu denen auch
Goldbaum gehért, operiert hatte (WA 15, 103). Auferdem zwingt der Minis-
terprasident Hoheit zum Verzicht auf den Thron; nicht nur, weil er weite Teile
der Armee unter seiner Kontrolle hat, sondern auch, weil ihr Gatte am Plan zu
seiner Exekution beteiligt war. Auch Silvia, die Tochter von Hoheit, plidiert
fir die Abdankung: »Unterschreib! Dank ab! Wir sind fiir dieses arme Volk zu
schade! Sonst stellt es uns einmal mit Recht an die Wand, dich, Mama, Papa
und mich! Unterschreib!« (WA 15, 112) Hoheit unterschreibt und geht ins Exil.
Schliefilich zieht sich auch der Kardinal ins Kloster zuriick.

Um das Volk und besonders die Monarchisten zu besinftigen, lisst der
Ministerprisident Silvia, die Tochter der abgedankten Kénigin, auf den Thron
setzen. Zum einen weil sie »das kleinere Ubel« ist, zum anderen um die Mo-
narchie durch eine »biirgerliche[] Ehe« zu beenden (WA 15, 124). Am Beginn
der Komédie hatte >Exzellenz«< nimlich die Ausreise des Liebhabers Silvias,
eines Physikstudenten, der Kosmologe werden mochte, verhindert, was in

81 Huldrych M. Koelbing: Die Frist, in: Daniel Keel (Hg.): Uber Friedrich Diirrenmatt. 6.,
verbesserte und erw. Aufl. Ziirich 1998, S.223-225, hier S. 224. Siehe auch Kiser: Die
Frist, S.133: »Die Ubersteigerung ins Groteske ist eine Antwort auf die euphorisch ge-
feierten Erfolge der Transplantationsmedizin«, die »in den 1970er Jahren kontrapunk-
tisch begleitet« werden »von einer zunehmenden Problematisierung des Sterbens auf
der Intensivstation.«

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

einem Widerspruch stand zur Gefahr, die von ihm fiir die Monarchie aus-
geht: »Die Prinzessin von Saltovenia ist die letzte, die das Recht hat, noch
den Namen der Staufen zu tragen. Heiratet sie nicht standesgemaf, erlischt
die Monarchie.« (WA 15, 23) Nun erweist sich diese Gefahr als Absicht des Mi-
nisterprisidenten. Er hat die Macht der Kirche, der Partei und der Monarchie
gebrochen.

Der Kardinal begreift vor seinem Gang ins Kloster, dass das Regime dem
Ministerprasidenten »zum Opfer gefallen« ist, was dieser mit den Worten
quittiert: »Es war nicht anders zur Strecke zu bringen.« (WA 15, 116) Nicht
nur wegen seiner (beinahe) vollstindigen Ubersicht und Berechnung der La-
ge,sz sondern auch, weil er Attentate auf sein Leben (anders als seine Familie)
im Wagen und im Flugzeug tiberlebt hat, weist der Ministerprisident Paralle-
len zur alten Dame auf. Allerdings nimmt er ein anderes Ende als sie, wird er
doch von Bauer Toto, dessen Sohn als Terrorist hingerichtet worden ist, to6d-
lich verwundet.® Die Macht wird nun, wie aus den Dialogen des sterbenden
Ministerprisidenten hervorgeht, an Goldbaum fallen und damit ironischer-
weise an jenen, der sie nie besitzen wollte.

Unfreiwillige Macht

Goldbaum wird im Stiick als ein Vertreter der Opposition eingefiihrt, der sich
explizit dem Politischen verweigert: »Ich bin kein Politiker.« In einem fir
Diirrenmatt typischen Stil fithrt er aus: »Der Politik kommt man nur noch
als Nichtpolitiker bei.«>Exzellenz< kann mit dieser Selbsteinschitzung nichts
anfangen:

82  Primzahlen haben fiir den Mathematiker-Sohn eine besondere Bedeutung: »Eine Zahl,
die durch keine ganze Zahl, aufier durch eins oder durch sich selber teilbar ist. Voll-
endete Zahlen. Als ich 37 war, wurde eine Handgranate in meinen Wagen geschleu-
dert. Ich safd nicht darin, aber meine Frau. Mit 47 kletterte ich aus den Triimmern mei-
nes Privatflugzeugs, Sabotage. Meine drei Sohne konnten nicht mehr herausklettern.
Primzahlen. Alles Primzahlen.« (WA 15, 116)

83  Usmiani sieht in Bauer Toto den »Einbruch des Irrationalen« in die »logisch-berech-
nenden Taktiken«von Exzellenz. »Der Name selbst, Bauer Totos, weist sowohl auf sei-
ne soziale Stellung als Mitglied des >sgemeinen Volkes<als auch auf seine Funktion als
Vertreter der unterdriickten Bevélkerung (pars pro toto?) hin.« Usmiani: Die spaten
Sticke, S.155 u. 157.

14.02.2026, 08:29:22.

233


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Der abwesende Souveran

EXZELLENZ

Ihre Sentenzen sind Ausreden, mitdenen Sie sich um die Machtdriicken.
GOLDBAUM

Ich suche die Macht nicht.
EXZELLENZ

Aber die Macht wird Sie finden, Goldbaum. (WA 15, 43)

Die Szene ist freilich eine ironische Anspielung auf den weiteren Handlungs-
verlauf; sie entwickelt aber auch einen besonderen Machtbegriff, demzufolge
Macht mit einem Eigenleben ausgestattet ist und sich ihren Triger selbstin-
dig sucht, statt dem zuzufallen, der sie am meisten begehrt.34 Dieses Ver-
stindnis von Macht wird am Schluss der Komddie durch >Exzellenz« erginzt:
Der Politiker benétige Macht, um »die konfusen Handlungen der Menschen
zu lenken. Selbst wenn er weif}, daf$ auch seine Macht nur — Fiktion ist. Denn
in Wirklichkeit ist er abhangig von solchen, die ihn an die Macht dringen, ab-
hingig von denen, die er zur Macht braucht, und abhingig von jenen, die sich
seiner Macht beugen.« (WA 15, 122f.) Damit Macht iiberhaupt wirksam ist,
braucht es Menschen, die sie anerkennen, nach ihr handeln, an sie glauben.

Nun fillt sie jemandem zu, der sie nie wollte und der in seinem Leben
selbst der grofiten Macht ausgesetzt war. Im Konzentrationslager war Gold-
baum Opfer medizinischer Experimente, Méller und Arkanoff unterworfen,
die damals Engelmann und Himmelreich hiefen und Lagerkommandant und
Lagerarzt waren. An beide kann sich Goldbaum nicht erinnern, beide hat er
nicht erkannt. Uberleben konnte er nur, indem er sich von der Umwelt iso-
lierte und sich in sich selbst zuriickzog, so dass es »keine Schmerzen mehr,
aber auch keine Peiniger mehr« gab: »Es gab nichts mehr als mich selber. Es
gab nicht einmal eine Welt« (WA 15, 120). Dieser Riickzug in sich selbst hat
Goldbaum nicht nur die Schmerzen ertragen, sondern auch in der Folge jeden
Machtanspruch innerhalb der >Welt< ablehnen lassen. Dass er sie nun erhilt,
liegt daran, wie der sterbende Ministerprasident erliutert, dass die Opposi-
tion, als er mit ihr verhandelt hatte, zur Bedingung machte, dass Goldbaum
Vizeprisident wird:

84  Auch Koelbing siehtin Die Frist »ein faszinierendes, lebensvolles, folgerichtig durchge-
fithrtes Spiel um die Macht. lhre Verlockung wurde deutlich und zugleich die Sinnlo-
sigkeit des Kampfes um dieses Gut, das seinem Besitzer unter den Hianden zerrinntg,
Koelbing: Die Frist, S. 223.

14.02.2026, 08:29:23.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Ich ging in die Falle. Ich willigte ein. Nun werden Sie Ministerprasident und
bald auch Staatsprasident, eine Wendung, womit die Opposition von Anfang
an rechnete. Die Politik hat Sie eingeholt, Goldbaum, einen Mann, der sich
nicht einmal die Gesichter und die Namen seiner Feinde einzupriagen weifs.
Zumenschlich fiir diese Welt, werden Sie in die Unmenschlichkeit gestofien.
Und wenn Sie jetzt nicht unmenschlich werden, wird dieses Land noch un-
menschlicher. Staunt. Ich bin doch sehr verwundert, Goldbaum. Ich stiirzte
ein unglaubwiirdiges System und ahnte nicht einmal, daf ich am unglaub-
wiirdigsten war. (WA 15, 125)

Der Plan von >Exzellenz, alle Parteien zu entmachten, um schliefdlich selbst
an die Macht zu gelangen, geht fehl. Der Ministerprisident ist unglaubwiirdig
insofern, als er seinerseits Vertreter des gestiirzten Systems gewesen ist. Vor
dem Hintergrund seines eigenen Machtstrebens erschlief3t sich nicht ganz,
weshalb die Forschung aus ihm einen Romulus gemacht hat, der »nicht ein-
fach ein machthungriger Verbrecher« sei, sondern »dem alten Herrschafts-
system — sei es nun eine Diktatur, sei es die Monarchie — den Garaus« hatte
machen wollen, »um der menschlicheren Opposition zum Durchbruch zu ver-
helfen, deren moralischen Fithrer einst und jetzt Goldbaum darstellt«.% Es
wird ja im Gegenteil gerade ausgestellt, dass sich »Exzellenz« verrechnet und
seinen eigenen Fall eben nicht vorausgesehen hat. Sicher lisst sich aus sei-
nen Worten erschlief}en, dass er keinen sunmenschlichen«< Staat vor Augen
hatte, und auch Diirrenmatt zufolge solle »die Welt, die der neue Atlas tragen
will, [...] eine andere werden« (WA 15, 143), doch steht das mit seinem eigenen
Machtstreben nicht im Widerspruch. Die Ansicht, er versuche lediglich, »die
Machtanspriiche potentieller Nachfolger gegeneinander auszuspielen und ei-
ne politische Losung zu finden, die den drohenden Biirgerkrieg vermeidet«<®,
erscheint >Exzellenz< gegeniiber zu wohlwollend.

Seinem Nachfolger stellt er jedenfalls »eine duflerst negative Prognosex,
wobei Usmiani den Satz, dass das Land noch unmenschlicher werde, wenn
Goldbaum nicht selbst unmenschlich wird, einleuchtend als »Diirrenmatts
altgewohnte[n] Zynismus allen Gesellschaftsordnungen gegeniiber«®” deu-
tet. Nach dem Tod des Ministerprasidenten nimmt Goldbaum schlief3lich sei-
ne Tatigkeit als Machthaber auf. Er wird »zum verantwortlichen Weltentri-

85  Esslin:sDie Frist¢, S.108.
86  Kaser: Die Frist, S.133.
87  Usmiani: Die spaten Stlcke, S.155.

14.02.2026, 08:29:22.

235


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Der abwesende Souveran

ger, der sich den korrumpierenden Gesetzen der Machtausiibung zu beugen
hat.«®® Selbst Goldbaum ist nicht in der Lage, die Machtposition abzulehnen.

Im Programmbheft der Urauffithrung legt Dirrenmatt nahe, das Stiick
wesentlich als ein Stiick itber das Wesen der Macht zu verstehen. Der Ent-
stehungsgeschichte gemif (s.o.) ist die Frist aus verschiedenen Motiven zu-
sammengesetzt. In ihr verbindet sich der sterbende Diktator mit dem unter
der Last des Weltgebiudes zusammengebrochenen Atlas: »irgendwo in ei-
nem Riesenpalast liegend, ein krepierender Atlas, der seine Welt nicht mehr
zu tragen vermochte. Er hatte sie nach alter Weise getragen, Menschen zer-
stampfend, durch Blut watend, und nun schickt sich ein neuer Atlas an, die
Welt auf seine Schultern zu nehmen.« (WA 15, 143)%° Das Problem des Minis-
terprisidenten war, dass er, »um der neue Atlas zu werden, der erste Helfer
des alten Atlas gewesen sein« musste. Dies macht auch ihn unglaubwiirdig
und bringt ihn letztlich um (WA 15, 143). Mit Goldbaum werde nun ein Pro-
metheus zu Atlas und als solcher »in die Hinde derer fallen, von denen seine
Macht abhingt, auf die er sich stiitzen und verlassen muf, ob er will oder
nicht, denn jede Macht ist eine Fiktion, die nimlich, sie lasse sich handha-
ben; in Wirklichkeit handhabt sie die Michtigen; und wie Prometheus geht
es nun Goldbaum: auch er wird ein Atlas werden wie Exzellenz.« (WA 15, 145)
Mit dieser Aussage iiber Macht stellt Ditrrenmatt Souveranitit als autonome
Entscheidungsgewalt infrage: Nicht der Machtige hat Gewalt iiber die Macht,
vielmehr ist er ihr unterworfen. Die Machtlosigkeit des sterbenden Diktators
ist so nur das zu Ende gedachte Bild der Macht schlechthin: Auch der noch
so Michtige folgt nur der Illusion, die Macht zu beherrschen.

Die Unsterblichen

Bislang unerwihnt blieb eine Figurengruppe, die im Stiick immer wieder auf-
tritt und aus den weiblichen Verwandten — der Mutter und Urgrofimutter so-
wie den Schwestern und Tanten — des Generalissimus besteht. Mit den als
Unsterbliche bezeichneten Figuren erhilt das Geschehen auch eine mythische

88  Kaser: Die Frist, S.134.

89 Diealte Weltsei dabei»nichtaus Gegenwartsbeziigen heraus«eine faschistische: »weil
jeder Faschismus eine tote Ideologie ist, riickwdrts gewandt, an einstige politische Gro-
Ren appellierend, ans Reich, ans Romische Imperium, ans spanische oder arabische
>Weltreich¢, an eine idealisierte Schweiz der Vergangenheit, die es nie gab usw.« (WA
15,143)

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Dimension.”® Sie sind gedeutet worden als »die verdringte Vergangenheit,
das unterdriickte weibliche Element in der Gesellschaft«, als »Sexualtrieb«
und »zyklische Abfolge der Generationen« sowie als »Schuld« und »Terror«
und schliefflich »die sexuelle Knebelung und die Emotionen, die sich in der
Welt der Miitter angestaut haben«®. In jedem Fall reprisentieren sie das der
mannlichen Sphire der Macht gegeniiberstehende Weibliche, das jene grofite
Macht erst hervorgebracht hat. Der Souverin ist in diesem Stiick also auch der
Mann, die Frage nach der Macht erhilt eine geschlechtsspezifische Dimensi-
on, wobei selbst Gott als Mann und somit als Reprisentant des minnlichen
Prinzips — der Macht — erscheint:

ROSAGRANDE
Besudelt, wir sind alle besudelt, vom Manne besudelt. Und dieser Gott
da droben, dieser Gétze in seiner Unendlichkeit hat es zugelassen. Aber
er stirbt, er verurteilt sich selber am Jiingsten Tag, weil er ein Manns-
gottist und weil er die Mdnner erschaffen hat, und fahrt mit ihnen zur
Hoélle. Dann wird nur noch ein Geschlecht sein, ein Weltall voll Weiber.
(WA 15, 80)

Auch den Schluss der Komédie bestimmen die Unsterblichen. Zunichst kom-
mentieren sie das Ende der Herrschaft — sowohl des Generalissimus als auch
Gottes: »Das Herz meines Urenkels schligt nicht mehr. Still! Horcht nach oben.
Das Herz des sturen, blinden Gottes schligt nicht mehr, da oben, Gott ist tot,
der Minnergott, die Welt ist tot, die Mdnnerwelt.« (WA 15, 128) Das Nietzsche-
Wort vom Tod Gottes ist hier unmittelbar auf das minnliche Prinzip der
Macht und die von diesem bestimmte Gewaltgeschichte bezogen.

ROSANEGRA
Was wir warfen, folterten sie.
Rosa
Kugelrund, kugelrund.
ROSALAURA
Was wir sdugten, mifSbrauchten sie.
RosAROSA
Gu—gus, gu—gus.

90 Vgl Esslin:»Die Frist¢, S. 100, Usmiani: Die spaten Stiicke, S.154.
91 Esslin:>Die Frist¢, S. 100 u. 111.

14.02.2026, 08:29:22.

237


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Der abwesende Souveran

ROSAFLORA

Was wir aufzogen, mordeten sie.
ROSABERTA

Ich will auch einen Mann zwischen den Beinen.
ROSAGRANDE

Schweigt! (WA 15, 128f.)

Die sexuellen Anspielungen an dieser und anderer Stelle kénnten als komi-
sche Ironiesignale verstanden werden, die den ernsten Ton der Anklage un-
terbrechen. Doch wird hier auch auf das Geschlechterverhiltnis mit Blick auf
den Sexualtrieb hingewiesen, der trotz all der genannten Gewalt und des Has-
ses wirksam bleibt. Auch Diirrenmatts eigene AufSerungen zum Stiick weisen
in diese Richtung. Fiir das Programmbheft der Urauffithrung beschreibt er den
Besuch eines Kinos, in dem er einen »licherliche[n], modische[n] Pornofilm«
gesehen habe, der ihm, »wie in einem infantilen Wunschtraum, die Frau als
gliickliches Opfer der minnlichen Sexualitit vor Augen fiihrte«, eine Idee,
die er fiir seinen neuesten Stoff verwendete. Dieser »verwandelte die Frau
zum politischen Opfer der Mdnnerwelt, so wie sie auch in den griechischen
Mythen erscheint: als Opfer oder als richendes Ungeheuers, sei »doch die
Frau mit dem Fluche belastet, die Welt, die sie unterdriickt, deren Opfer sie
ist, immer wieder hervorzubringen, ist doch alles, was sich hienieden nieder-
metzelt, einmal geboren worden.« (WA 15, 146) So grotesk die Darstellung der
Unsterblichen auch sei, das iiberzeitliche Problem, das sie reprisentieren, ist
ein ernstes.

Die Schlussworte gehoren Rosagrande, der Urgrofimutter des Generals,
wobei die anderen nach und nach in einen Chor einsteigen, bis schliefllich
wieder nur noch Rosagrande selbst zu horen ist. Wihrend dieser Szene wird
der Sarg des Generalissimus »gedffnet und gefleddert«. Der Chor beginnt mit
einer Apostrophe an die »Welt der Minner und der Morde«, deren Zeit nun
endgiiltig voriiber sei (WA 15, 129). Entworfen wird ein apokalyptisches Bild,
das in der Schilderung von Leere und Tod an das Schlussbild der Physiker erin-
nert: »Der Himmel iiber dir wird leer./Entmannt starrst du in seine Riume.«
Einmal mehr geht mit der Welt der Manner und dem weltlichen Souverin
auch Gott, der >Manngotts, unter: »Und mit dir muf3 auch er jetzt fallen,/Der
bose, sture, geile Greis,/Sich Vater prahlend von uns allen«. Die Unsterbli-
chen sehen den Tod des Generalissimus als »Stunde des Gerichts./Urenkel
starb, und Gott verreckte./Das Endliche, es wurde Nichts.« Gott ist hier in

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

»das Endliche« hineingenommen, als Teil der Mdnnerwelt, die ein universa-
les, sich fortzeugendes Prinzip darstellt, an dem die Frauen gezwungen sind,
mitzuwirken: »Wir waren fir ihn nur ein Tier,/Weh uns, daf wir nicht abge-
trieben.« Doch genau darum, so Diirrenmatts apokalyptisches Szenario, kon-
nen die Unsterblichen nun auch etwas dagegen tun: »Wir wenden uns ab, un-
geriihrt,/Versiegeln schweigend unsre Schoe,/Weil Zeugung stets zum Tod
verfithrt« (WA 15, 130). In Uberblendung von Makrokosmos und Organismus
wird die Apokalypse als eine Erlosung vom minnlichen Prinzip inszeniert:

Jetzt sinkt zuriick ins weife All,

Was Manner schufen, Mdnner dachten,
Ein unfruchtbarer Erdenball

Erlost von Spermien und vom Schlachten,
Unsterblich wie wir selber sind,

Noch ewiger als Sternenwind.

Was nicht mehr ist, war nur Ereignis,
Was nicht mehr wird, allein ein Gleichnis,
Das Weibliche, es hat zum Ziele

Die Ewigkeit und das Sterile. (WA 15, 131)

Es soll die Kontinuitit selbst, der Verlauf der Geschichte, die eine Macht- und
Gewaltgeschichte ist, unterbrochen werden. Das Ergebnis ist ein ewiges, ste-
riles Universum, in dem nur deshalb nichts mehr getotet werden und sterben
kann, weil nichts mehr im Werden begriffen ist.

Dieser Schlusschor, der als Umschrift des Schlusses von Goethes Faust
I1°% beschrieben wurde, ist verschieden interpretiert worden. Durch die finale
Nebentextangabe des Stiicks, dass die Unsterblichen sterben, seien die Aussa-
gen der weiblichen Figuren ironisch gebrochen: »In ihrer Lebensfeindlichkeit
werden sie dem Publikum als Warnvisionen einer nicht zukunftsfihigen Hal-
tung vorgestellt. Ein steriler Kosmos entspricht nicht dem Denken des Au-
tors, sondern ist eine Ideologie der in ihrer Opferrolle befangenen Figuren.«
Doch wurde der Schluss auch gedeutet als ein durchaus ernstgemeintes »Got-
tesgericht im umgekehrten Sinne des Wortes: nicht Gericht Gottes iiber die

92  Siehe Weber: »von Zeit zu Zeit seh’ ich den Alten gerng, S. 363f. —»[S]treitet sich bei
Goethe Mephisto mit den himmlischen Heerscharen um Fausts Seele und wird dabei
libertélpelt, soist bei Dirrenmatt niemand an der Seele des Diktators interessiert: Der
Kampf gilt dem Erbe seiner Macht.« (S. 364)

93  Kaser: Die Frist, S.134.

14.02.2026, 08:29:22.

239


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Der abwesende Souveran

Menschheit, sondern Gericht der Menschen iiber Gott.«** Weber nimmt eine
Zwischenposition in Bezug auf Rosagrande ein, die ihm zufolge »einerseits
in grotesker Radikalisierung die zeitgendssische Frauenemanzipationsbewe-
gung iiberzeichnet, vor allem aber die mythische Dimension einer mutter-
rechtlichen Urzeit und eines endlosen Geschlechterkampfes von Abertausen-
den von Jahren evoziert.«”> Meines Erachtens wire die Aussage des Schluss-
chors durchaus ernst zu nehmen; keineswegs ist die gesamte Passage mit
Ironie durchsetzt, wenn auch die Losung natiirlich in einer fiir Diirrenmatt
typischen Weise ins Groteske iibersteigert ist. Die Unsterblichen markieren
ein Problem: So lange es Leben gibt, so lange Frauen Leben spenden, gibt es
auch die fortgesetzte minnliche Macht- und Gewaltgeschichte. Nur die abso-
lute Leere, das Sterile wiirde die Macht endgiiltig beseitigen. Dass es einmal
so kommen mag, spielt Ditrrenmatt in seinem Kommentar zum Stiick an,
wenn er die Kunst deshalb als »apokalyptisch« begreift, weil sie »dem Men-
schen ein endgiiltiges Denkmal [setzt], das nur ein Grabmal sein kann: so wie
einmal unsere Erde.« Die titelgebende Frist wire so nicht nur auf den ster-
benden Diktator zu beziehen, sondern auch — »weil der Tod eines Menschen
auch der Tod aller Menschen ist« (WA 15, 147) — auf die gesamte Menschen-
welt, deren Leben ein aufgeschobenes Sterben ist.

6.4 Zwischenfazit

Diirrenmatt spielt die Ohnmacht des Souverins als aufgehobenes Entschei-
dungsmonopol durch. Seine Figuren aus den Stiicken Romulus der GrofSe, Her-
kules und der Stall des Augias sowie Die Frist miissten als Kaiser, Helden, Prisi-
denten, Diktatoren und Ministerprisidenten eigentlich die hchste Macht in
den Hinden halten, doch zeigt Ditrrenmatt, dass es kein souverdnes Verfiigen
tiber die Macht gibt. Er fithrt die Abwesenheit des Souverins in den Machthabern
selbst vor. Manche von ihnen — wieder ein Einfall Diirrenmatts — verzichten
absichtlich auf die Macht. Doch hat dieser Verzicht, der als ein Akt vermeint-
licher Souveranitit ausgeiibt wird, wiederum paradoxe Effekte und verfehlt
sein Ziel. Nicht einmal die souverine Aufgabe von Macht gelingt (Romulus der
Grof3e). Die Macht wird entworfen als ein Selbstindiges, iiber das man nicht
souverdn verfugen kann. Sie lisst sich nicht beherrschen, sondern beherrscht

94  Usmiani: Die spaten Sticke, S. 155.
95  Weber: »von Zeit zu Zeit seh’ ich den Alten gern«, S. 363.

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

jene, denen sie iibertragen wird. Als das sich durch das Menschengeschlecht
fortzeugende mannliche Prinzip macht sie aus der Historie eine endlose Ge-
waltgeschichte (Die Frist). Die Antwort darauf kann mit Diirrenmatt jedoch
nicht eine Welt sein, in der gar keine Macht mehr ausgeiibt wird. Sind ra-
sches Entscheiden und Handeln im politischen Raum unméglich geworden
und werden Lésungen nur noch im Privaten gesucht, so konnen keine grofie-
ren Herausforderungen mehr bewiltigt werden (Herkules und der Stall des Augi-
as). Was zwischen der selbstindigen und alles beherrschenden Macht auf der
einen Seite und der allgemeinen Ohnmacht und Verweigerung von Macht auf
der anderen Seite steht, ist die bei Diirrenmatt ausgefallene souverine Posi-
tion.

14.02.2026, 08:29:22.

241


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 08:29:22.


https://doi.org/10.14361/9783839460405-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

