5 Historischer Kontext

Geschichte ist kein abgeschlossener Prozess, sondern pragt vielmehr die Gegenwart und
bildet die Grundlage fiir die Lebensmodelle einer Gesellschaft (vgl. LesLeFam 2022: 4f.).
Der historische Kontext spielt eine zentrale Rolle bei der Untersuchung von Diskursen,
dajeder Diskurs immer in einen solchen eingebettet ist. Wie Alicia Solis betont, werden
Kommunikationsereignisse erst aufgrund der historischen Ereignisse konstituiert, auf
denen ein Diskurs basiert (vgl. Solis 2011:171). Fiir das Verstindnis der aktuellen Diskus-
sionen iiber queere Emanzipation ist es daher von Bedeutung, sich mit der Vergangenheit
auseinanderzusetzen, um die damit verbundenen Herausforderungen bei der Umset-
zung von Sprachleitfiden besser zu verstehen. Im Folgenden wird daher, ohne Anspruch
auf Vollstindigkeit, ein historischer Riick- bzw. Uberblick iiber prigende (queer-)femi-
nistische Ereignisse gegeben, die den Kontext, in welchem die in der vorliegenden Ar-
beit untersuchten Sprachleitfiden entstanden sind, anschaulich machen. Diese Retro-
spektive dient sowohl der Herausarbeitung von Begrifflichkeiten, die fiir die vorliegende
Arbeit grundlegend sind, als auch der Veranschaulichung der Relevanz des empirischen
Teils der Arbeit.

Um eine bessere Darstellung und Analyse der komplexen Zusammenhinge und un-
terschiedlichen historischen Entwicklungen zu erméglichen, wurden die verschiedenen
Bewegungen — Feminismen und Frauenbewegung(en), LGBT+-Bewegung in der Schweiz
sowie die Entwicklung des Begriffs queer — in separate Unterkapitel unterteilt, obwohl sie
eng miteinander verbunden sind und in vielen Aspekten gemeinsame Ziele und Anlie-
gen verfolgen. Dadurch wird es méglich, den historischen Verlauf und die spezifischen
Dynamiken jeder Bewegung genauer zu betrachten und ihre jeweiligen Beitrige zur ge-
sellschaftlichen Entwicklung besser zu erfassen. Diese Strukturierung ermoglicht eine
umfassende Betrachtung des historischen Kontexts, um ein tieferes Verstindnis fiir die
Interaktionen und Einfliisse zwischen den verschiedenen Bewegungen zu gewinnen.

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren
5.1 Feminismen und Frauenbewegung(en)

Zu Beginn soll kurz auf die Begriffsgenese eingegangen werden: Es mag vorerst selt-
sam erscheinen, von einer Geschichte der Feminismen und Frauenbewegung(en) zu spre-
chen. Der Begriff Feminismus selbst lisst sich historisch auch nicht eindeutig zuriick-
fithren (vgl. Thiessen 2010: 37). Der Kontext — abhingig von wirtschaftlichen, sozialen
und allgemein politischen Faktoren — war und ist in jedem Land anders (vgl. Gerhard
2020: 69). So ist die Geschichte der Frauenbewegung in den USA eine andere als in Eng-
land, in der Schweiz, Deutschland oder Osterreich. Tatsache ist auch, dass »[fleminis-
tische Zukunftsvisionen« schon immer »radikal vielfiltiger Natur« (Delap 2022: 70) wa-
ren, jedoch sind viele der bisherigen historischen Darstellungen der Feminismen »eu-
rozentristisch« und »zivilisatorisch« (vgl. Delap 2022: 23) (und somit rassistisch und xe-
nophob) oder »heterosexistisch« (vgl. Thiessen 2010: 40) ausgerichtet. Sie beschreiben
zudem oft, wer zuerst was getan oder erreicht haben soll — was dazu fiihrt, dass vor al-
lem weisse, biirgerliche Frauen aus den USA und Imperialmichten wie Frankreich und
England als die Begriinderinnen »des Feminismus« gelten' (vgl. Delap 2022: 24), wih-
rend andere Geschichten des Feminismus unsichtbar bleiben. Auch in der Schweiz wird
z.B. gerne vergessen, wie italienische Migrant'innen die lokale Frauenbewegung mitge-
stalteten.” Feministische Gruppierungen suggerieren Zusammengehérigkeit, bedeuten
gleichzeitig aber auch Grenzen zu setzen und auszugrenzen (vgl. Delap 2022: 22). Aus
bisher genannten Griinden konnen universelle Definitionen von Feminismus (im Sin-
gular), Zeitraumen und Orten nicht funktionieren (vgl. Delap 2022:36). Das Konzept der
Verflechtungsgeschichte (engl. entangled histories; vgl. Delap 2022: 29) wird von Histori-
kerinnen angewandt, um aufzuzeigen, wie Geschichte schon immer geprigt war von
Uberschneidungen (vgl. Delap 2022: 29). Dabei hat sich herausgestellt, »dass die imagi-
nierte Vorherrschaft der weissen, gebildeten euroamerikanischen Frau ein Mythos ist«
(Delap 2022: 29).

Die eine Geschichte der Feminismen und Frauenbewegung(en) mit Fokus auf die Si-
tuation in der Schweiz soll in der vorliegenden Arbeit helfen, heutige sprachliche Strate-
gien und Priorititen zumindest ansatzweise anhand der Ereignisse der Vergangenheit
zu erkliren, und aufzeigen, wie trans Menschen schon immer beteiligt waren, wie Frust
und Ausschluss aber neuen Ausschluss produzieren kénnen: Auf die Feministische Lingu-
istik bezogen, kann dies eine mogliche Erklirung bieten, warum einige Frauen, die sich
als Feministinnen bezeichnen, gegen die sprachliche Inklusion (trans) non-binirer Men-
schen positionieren.

Allgemeiner Konsens herrscht mittlerweile dariiber, dass Minner anderen Geschlech-
tern gegeniiber (strukturell) bevorteilt sind und dass dieser Diskriminierung entgegen-
gewirkt werden muss (vgl. Delap 2022:10). Die politischen Forderungen waren und sind
dabei mannigfach und werden immer wieder neu ausformuliert. Die Bestrebungen, die

1 Lange bevor das Frauenwahl- und Stimmrecht in Europa und den USA eingefiihrt wurde, bekamen
indigene Frauen und Kolonistinnen Neuseelands z.B. diese Rechte bereits 1893 (vgl. Delap 2022:
25).

2 Immerhin sorgte die schweizerische Filmproduktion »Die géttliche Ordnung« (vgl. Volpe 2017)

vor ein paar Jahren fiir ein wenig Sensibilisierung.

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

Ungerechtigkeiten der Geschlechter zu politisieren, umfassen rund 250 Jahre Geschich-
te; eine Geschichte, die sich vor und zuriick bewegt (vgl. Delap 2022: 8) und von Fort- und
Rickschritten gepragtist. Feminismus ist deshalb als »ein ineinandergreifendes, komple-
xes Zusammenspiel von Handlungen, Anliegen und Forderungen« (Delap 2022: 10) zu
verstehen und die feministischen Wellen sind als Rahmen fiir die Darstellung der kom-
plexen Zusammenhinge nicht geeignet, weil sie die Erfahrungen von Frauen (vgl. Delap
2022: 11f.; 378f.), aber auch von trans Menschen nur liickenhaft abbilden. Historikerin
Lucy Delap differenziert:

Und bei vielen Frauen war ihr Aktivismus derart mit anderen Bewegungen, bspw.
sozialistischer, nationalistischer oder antikolonialistischer Pragung, verflochten, dass
sie den Begriff »Feminismus« als zu spalterisch ablehnten, als zu euroamerikanisch,
als zu weif [sic!] als zu sehr in der Mittelschicht verhaftet. (Delap 2022: 11f.)

Delap arbeitet im Werk So sieht Feminismus aus. Die Geschichte einer globalen Bewegung
(2022) einen »roten Faden« heraus, »der sich als zentrales Paradoxon des Feminismus
durch das Buch zieht« (Delap 2022: 12f.). Die feministische Bewegung strebt einerseits
die Inklusion von Frauen in allen Bereichen des sozialen und politischen Lebens an, an-
dererseits einen radikalen strukturellen Wandel, um weitere Ausschliisse zu verhindern.
Gleichzeitig produziert sie eigene Formen der Marginalisierung, indem sie schwarze
Frauen, Arbeiterinnen, Lesben, bi und trans Frauen, Frauen mit Beeintrichtigungen,
nicht westliche und nicht christliche Frauen nicht gleichermassen mit einbezieht oder
sie ganz ausschliesst (vgl. Delap 2022:12f.). Theoretikerin Chela Sandoval spricht deshalb
von »hegemonialem Feminismus« (vgl. Delap 2022: 12£.).

Auch wenn die Begriffe Feminismus und Frauenbewegung (oder Frauenrechtsbewegung)
umgangssprachlich und teilweise auch fachsprachlich synonym verwendet werden, mei-
nen sie nicht dasselbe. Die Frauenbewegung »bezeichnet [...] bestimmte Formen gemein-
samen sozialen Handelns, die darauf gerichtet sind, sozialen Wandel herbeizufiihren
und - im Falle der Frauenbewegung — insbesondere im Geschlechterverhiltnis Bevor-
mundung, Ungerechtigkeit und soziale Ungleichheiten zu begleichen« (Gerhard 2020:
7, vgl. dazu auch Lenz 2010a). Es handelt sich nach dieser Definition demnach um eine
organisierte Form des Kampfes um Gleichstellung und -berechtigung von vornehmlich
Frauen. Konkrete Forderungen, die gestellt werden, sind bspw. Wahlrecht, Mutterschutz
oder gleicher Lohn fiir gleiche Arbeit. Zusammengefasst geht es bei der Frauenbewegung
um die »Verbesserung ihrer [der Frauen, LNC] sozialen, politischen und zivilrechtlichen
Stellung« (Joris 2021). Manchmal ist auch von Frauenfrage die Rede.?

Der Feminismus ist in seiner Bedeutung weitreichender. Der AK Feministische
Sprachpraxis definiert Feminismus als »solidarische Zusammenschliisse, die sich gegen
interdependente Diskriminierungen richten« (AK Feministische Sprachpraxis 2011: 16).
Karen Offen (1993) differenziert zwischen einem »relationalen Feminismus« (relational

3 Im Nahen Osten und in Nordafrika wurde Anfang des 20. Jahrhunderts auch vom Erwachen der
Frauen gesprochen. Andere wiederum sprachen von der Neuen Frau (engl. new woman), um die
Moglichkeiten zu betonen, die sich Frauen wirtschaftlich und kulturell er6ffneten (vgl. Delap
2022:18).

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

83


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

feminism), der sich mit den Rechten von Frauen als solchen in Beziehung zu Minnern
befasst, und einem »Individualfeminismus«, der sich mit individuellen Menschen-
rechten und Autonomie auseinandersetzt (vgl. Offen 1993: 108; zit.n. Thiessen 2010:
37). Rosemary Hennessy fasst den Feminismus wiederum zusammen als »Ensemble
von Debatten, kritischen Erkenntnissen, sozialen Kimpfen und emanzipatorischen
Bewegungen« (Hennessy 2003: 155, zit.n. Thiessen 2010: 337f.), das »die patriarchalen
Geschlechterverhiltnisse, die alle Menschen beschidigen, und die unterdriickerischen
und ausbeuterischen gesellschaftlichen Michte, die insbesondere Frauenleben for-
men, begreifen und verandern will« (Hennessy 2003: 155, zit.n. Thiessen 2010: 337f.).
Wihrend sich dieser »klassische« Feminismus vor allem auf Geschlechterrollen bezieht,
umfasst der Queerfeminismus iiber Dimensionen von Korper, Identitit, Ausdruck und
Anziehung auch verschiedene Aspekte von LGBT+ (Hilbscher 2022b: Dimensionen von
Geschlecht) und dekonstruiert iiber queere Interventionen essentialistische Konzepte
von Weiblichkeit (vgl. Thiessen 2010: 40; Bretz/Lantzsch 2013). Das bedeutet, dass unter
Feminismus heterogene Konzepte gefasst werden, »die sich nach Ideengeschichte,
Gegenstandsbezug und Trigerinnen bzw. Zielgruppen feministischer Bewegungen
unterscheiden lassen« (Thiessen 2010: 38). Feminismus unterscheidet sich von Gleich-
stellungspolitiken, indem er die Uberzeugung vertritt, dass die Verwirklichung einer
gerechten Teilhabe der Geschlechter an der Gestaltung der Gesellschaft nicht méglich
ist, ohne grundlegende politische Verinderungen in den bestehenden Machtstrukturen
durchzufithren (vgl. Thiessen 2010: 38). Im deutschsprachigen Raum wird Feminismus
deshalb auch heute noch mit Radikalitit in Verbindung gebracht und wurde erst ab den
1970er Jahren als positive Selbstbezeichnung benutzt (Gerhard 2020:9).

Das Klima, in welchem der Begriff entstand, war bis dahin ein konservatives, da
stark vom US-amerikanischen Puritanismus geprigt, und die Rolle der Frauen in der
Gesellschaft dementsprechend zweitrangig, legitimiert durch die christliche Vorstel-
lung des biblischen Stindenfalls (vgl. Frey Steffen 2006: 29f.). In den Genderdebatten
des 18. Jahrhunderts dominierte die Vorstellung der Frau als eine Bedrohung fiir das
Allgemeinwohl, da ihnen »Schwichen« fiir Luxus und Gossip nachgesagt wurden -
vermeintlich »weibliche« Eigenschaften, die — in einer Zeit, in welcher die Aufklirung
und ihre Werte eine besondere Stellung hatten - als Bedrohung fiir den gesellschaftli-
chen Fortschritt wahrgenommen wurden (vgl. Delap 2022: 75). Jean-Jacques Rousseau
trug dazu bei, ein sentimentales Bild von Frauen zu etablieren, indem er in Emile oder
Uber die Erziehung (1762) argumentierte, dass Frauen und Minner grundverschiedene
Bediirfnisse und gesellschaftliche Pflichten hitten. Frauen waren demzufolge tugend-
haft, wenn sie sich dem Mann unterwarfen und ihm charmante Gefihrtinnen waren,
die sich auf Haus und Herd konzentrierten (vgl. Delap 2022: 76f.). Sie galten in allen
Lebensbereichen als korperlich und intellektuell unterlegen. Der damalige Kampf war
demnach ein Kampf der Frauen und so wurde der Ausdruck Feminismus von Hubertine
Auclert, einer franzésischen Suffragette, im spiten 19. Jahrhundert als Abgrenzung zum
ihrer Meinung nach vorherrschenden Maskulinismus* eingefiithrt und populir gemacht

4 Zum heutigen Verstandnis der Begriffe Maskulinismus und Maskulismus: Claus (2014) definiert
Maskulismus als eine »blrgerliche, teilweise konservative, antifeministische Mannerpolitik, wel-
che die kritische Auseinandersetzung mit dem angeblich mannerfeindlichen Feminismus sowie

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

(vgl. Gerhard 2020: 8f.). Die Bezeichnung »Feminist« oder »Feministin« diente dazu, das
Konzept der Frauenbewegung »durch eine Identitit zu ersetzen, die offener fiir beide
Geschlechter war« (Delap 2022: 15). Die Suffragetten-Bewegung in Grossbritannien
wird hiufig als Beispiel fiir die feministischen Anliegen der damaligen Zeit zitiert. The
Freewoman war die erste britische Zeitschrift, die sich als »feministisch« bezeichnete.
Die Herausgeberinnen benutzten den Begriff Feminismus im Jahre 1911 jedoch, um sich
von der Suffragetten-Bewegung zu distanzieren, die sich fiir die Einfithrung des Frau-
enwahl- und -stimmrecht einsetzte. Die Mitwirkenden von The Freewoman vertraten eine
grundsitzlich ablehnende Haltung gegeniiber herkémmlichen politischen Institutionen
(vgl. Delap 2022:19). Im deutschsprachigen Raum schwankten Aktivist*innen zwischen
Feminismus und Frauenbewegung aus Furcht, der Feminismus konnte Assoziationen wie
»freie Liebe« hervorrufen oder zu stark mit der »militanten« britischen Suffragetten-
Bewegung in Verbindung gebracht werden (vgl. Delap 2022: 20). Der Feminismus wurde
in der Tat lange mit Radikalitit in Verbindung gebracht und erst ab den 1970er Jahren
vermehrt als positive Selbstbezeichnung benutzt (vgl. Gerhard 2020: 8f.).

Seine Bedeutung war schon immer kontrovers und in der Weiterentwicklung. Man-
che Aktivistinnen der 1970er und 1980er Jahre lehnten Feminismus als Begriff wiederum
ab und sprachen stattdessen von der »Befreiung der Frau«, weil sie den erstgenannten
Begriff mit einer liberalen Politik in Bezug auf Stimm- und Wahlrecht bzw. allgemein
auf parlamentarische Rechte fiir Frauen in Verbindung brachten (vgl. Delap 2022: 20f.).
Besonders nennenswert ist das Konzept japanischer Aktivistinnen, die gegen Ende des
20. Jahrhunderts gar den Begriff einer »geschlechterfreien« Gesellschaft priferierten.
Zu Beginn des 21. Jahrhunderts wurde Feminismus auch immer spezifischer ausdiffe-
renziert, so dass heute z.B. von »intersektionalem Feminismus« oder »transfreundli-
chem Feminismus« die Rede ist. Als Losung fiir das Problem der Ausgrenzung von BI-
PoC (Black, Indigenous and People of Color) werden manchmal Begriffe wie »Schwarzer Fe-
minismus« oder »Chicana-Feminismus« verwendet, jedoch argumentieren Kritiker'in-
nen, dass damit die Ausgrenzung schwarzer oder mexikanischer Frauen nur betont wird,
wihrend der »Mainstream-Feminismus« ethnisch unmarkiert bleibt (vgl. Delap 2022:
21).

Zur Problematik des Weissen Feminismus

Frauenbewegung und Feminismus ist gemeinsam, dass sie »die Einlosung demokratischer
Prinzipien der Freiheit und Gleichheit aller Menschen und die Anerkennung ihrer
gleichen Menschenwiirde« (Gerhard 2020: 7) anstreben. Luise F. Pusch unterscheidet
zwischen Feminismus als Theorie der Frauenbewegung und Feminismus als Frauenbewe-

eine subtile bis offene Frauenfeindlichkeit mit der Starkung alter, traditioneller Mannerbilder
kombiniert« (Claus 2014: 17). Uber die genaue Definition und Abgrenzung der Begriffe Maskulis-
mus, Maskulinismus und Ménnerrechtsbewegung herrscht auf kritischer Seite Uneinigkeit (vgl. Claus
2014). Kreisky und Spitaler zufolge bezeichnet Maskulinismus eine »historisch sich wandelnde«
(Scambor/Kirchengast 2014: 23) Ideologie mannlicher Uberordnung und Uberlegenheit (vgl. Krei-
sky/Spitaler 2010).

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

85


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86  Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

gung selbst (vgl. Pusch 1984: 134). Einmal dient der Terminus dementsprechend als
Oberbegriff, einmal als Synonym. Auch Ingrid Samel bringt eine dhnliche Definition:

Der Begriff sFeminismus« umfasst beides: zum einen die Theorie, die »den patriarcha-
lischen Gehalt aller kulturellen Hervorbringungen des Mannes (der sich traditionell
als der Mensch schlechthin definiert) blofllegt und kritisiert« und sich erst allmah-
lich herausbildet und zum anderen die Neue Frauenbewegung selbst. (Samel 2000:
17; vgl. dazu Pusch 1983: 14)

Aus den genannten Definitionen werden zwei problematische Aspekte deutlich: einer-
seits, dass es eine dominante Form des Feminismus gibt, die sich in den meisten Fillen
auf Androgenderung® bezieht, ohne deren Hervorhebung zu begriinden oder in Frage zu
stellen. Perspektiven, die nicht binir, cis, hetero, weiss u.a. sind, werden unsichtbar ge-
halten bzw. gemacht, obwohl sie, wie in den nichsten Kapiteln veranschaulicht wird,
schon immer Teil der feministischen Geschichte waren. Um ein Beispiel vorwegzuneh-
men, haben Lesben schon immer fiir die Interessen von heterosexuellen Frauen mit-
gekampft, z.B. fiir Frauenhiuser, die vor allem ebendiesen Heterofrauen als Zufluchts-
ort vor gewalttitigen Minnern dienten, aber werden gleichzeitig mit ihren eigenen Be-
langen nicht wahrgenommen, sondern zu Sonderfillen erklirt (vgl. AK Feministische
Sprachpraxis 2011: 14). Andererseits, dass die Frauenbewegung in ganz klar getrennte
Zeitabschnitte eingeteilt wird (z.B. in Alte und Neue Frauenbewegung). Warum diese zwei
Ansichten problematisch sind, wird im Folgenden erklirt: In der Geschichte des Femi-
nismus werden meistens vier grosse »Wellen« unterschieden. Diese Metapher hat, so
ein Argument, »Eingang in die Historiografie der Frauenbewegung gefunden, weil sie
anschaulich die immer wieder neuen Anfinge sowie die von den jeweiligen politischen
Bedingungen abhingigen Erfolge und Riickschlige beschreibt und deutlich macht, dass
nur eine gewaltige, sich vereinigende Stromung Kraft genug hat, jahrhundertealte Ge-
wohnheiten, Privilegien und Vorurteile hinwegzuschwemmen« (Gerhard 2020:51). Auch
wenn diese Begriindung vorerst plausibel erscheint, ist eine Einteilung in »Wellen« oder
in »Erste« und »Zweite« bzw. »Neue« Frauenbewegung dennoch fraglich. Diese Art der
Geschichtsschreibung orientiert sich nimlich an Themen, die insbesondere weissen, ab-
leisierten®, cis, hetero Frauen in 8konomisch privilegierten Positionen ein Anliegen sind,
wie Lohn- und Hausarbeit, Ehe, Abtreibung, Karriere, dies immer androgegendert. Dieses
Wellen-Konzept ist und bleibt zudem anglozentrisch: Die Erfahrungen von Frauen und
anderen unterdriickten Gruppen aus nicht-westlichen Landern sind nicht dieselben wie

5 Eine hilfreiche Definition von Androgenderung findet sich bei Bretz und Lantzsch (2013): »andro-
genderung bedeutet, dass das sménnliche<als das allgemein menschliche gesetzt wird. sménnli-
checerfahrungen und bediirfnisse werden tiber erfahrungen und beddirfnisse, die nicht als > mann-
lich« gelabelt werden, priorisiert und sind ausgangspunkt von gesellschaftlichen strukturen, zu-
gleich bilden diese erfahrungen und bediirfnisse die norm, nach denen gesellschaft handelt. ge-
setze, infrastruktur, sprache, diese liste kann unendlich fortgefiihrt werden« (Bretz/Lantzsch 2013:
15f).

6 Ableisiert (engl. able, dt. fihig) bedeutet, dass Menschen nicht aufgrund von kérperlichen
und/oder psychischen Beeintrachtigungen an der gesellschaftlichen Teilhabe gehindert werden.

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

die von Frauen und Gruppen im westlichen Raum und miissen mehr beriicksichtigt wer-
den, auch wenn sich dadurch neue Herausforderungen stellen, die anderer, innovativer
Strategien und Losungen bediirfen. Bretz und Lantzsch (2013) schreiben dazu:

das wellenmodell lehnen wir als form der erzdhlenden einbettung feministischer ge-
schichte ab, weil die eurozentrierenden, weissen, heteragegenderten und ableisierten
normen dieser hegemonialen geschichtsschreibung bis heute kaum hinterfragt wer-
den und damit ein grosser teil feministischer geschichte, konflikt- und tradierungsli-
nien sowie inhalte entmerkt und weg_genannt werden. (Bretz/Lantzsch 2013: 13)

Diese historische Erzihlperspektive, die der Mehrheitsgesellschaft bekannt ist, ist die
eines westlichen Feminismus, der iiber Jahre generalisierende Aussagen iiber die Frau-
enunterdriickung machte, ohne postkoloniale und intersektionale bzw. interdependen-
te’ Positionen zu beriicksichtigen, obwohl »die Diskurse um Menschenrechte und um
Feminismus von Anbeginn zusammengehéren. Beide waren und bleiben internationale
Diskurse« (Gerhard 2020:27). Auch wenn die verschiedenen Wellen dieses einen bestimm-
ten Feminismus exemplarisch aufzeigen, wie verschiedene Darstellungen von Weiblich-
keit(en) sicht- oder unsichtbar werden, problematisiert und kritisiert oder neu aufge-
nommen werden, miisste grundsatzlich iiber eine neue Erzdhlperspektive nachgedacht
werden. Es kann bereits festgehalten werden, dass es weder den Feminismus noch eine
bestimmte Auslegung oder Lésung der angesprochenen Probleme gibt (Gerhard 2020:
8). Esist daher angebrachter, von Feminismen und feministischen Theorien zu sprechen.

Unter Bezugnahme auf anti- bzw. contra-rassistische, dekoloniale und ToC-Fe-
minismen (Trans of Color) argumentiert Nishant Upadhyay, dass Transfeindlichkeit
aufgrund ihrer Wurzeln im Kolonialismus dem Weissen Feminismus inhdrent ist. Hete-
ro- und Cisnormativitit sind nach Upadhyay Produkte des Kolonialismus. Menschen, die
transfeindliche Diskurse vertreten, reproduzieren unweigerlich koloniale und weisse
suprematistische Rahmenbedingungen von Patriarchat und Geschlechtergewalt (vgl.
Upadhyay 2021). Nach Upadhyay sei es nicht méglich, die gegenwartigen Erfahrungen
von trans bzw. queeren Menschen zu verstehen, ohne die letzten finfhundert Jahre
des Kolonialismus zu verstehen. Neben Race seien auch Geschlecht und Sexualitit ein
Ergebnis des europiischen Kolonialismus (vgl. Upadhyay 2021: 541). Feministische
Wissenschaftlerinnen (vgl. z.B. Oyéwumi 1997; Finely 2011; Leo 2020; Lugones 2020)
haben gezeigt, dass binire Vorstellungen von Geschlecht und Normen wie Hetero-
und Cisnormativitit kolonisierten und rassifizierten Volkern einerseits aufgezwungen
wurden, andererseits wurden sie dazu benutzt, um ihr Menschsein zu leugnen (vgl.
Upadhyay 2021: 541). Nach Upadhyay braucht es Zukunftsvisionen von Two-Spirit, ToC

7 Bei den Begriffen Intersektionalitit und Interdependenz orientiere ich mich an der Definiti-
on von Bretz und Lantzsch (2013): »sexismus verstehen wir als interdependentes strukturelles
machtverhaltnis, welches menschen unterschiedlich in der gesellschaft positioniert und teilwei-
se_ganz diskriminiert oder privilegiert. [..] unter independenz verstehen wir die lediglich analy-
tisch trennbare verwobenheit von machtverhiltnissen. in diesem zusammenhang wird oft von
intersektionalitit gesprochen, was fiir uns im prinzip das gleiche meint. der begriff interdepen-
denz hebt fiir uns allerdings die verwobenheit starker hervor« (Bretz/Lantzsch 2013: 15).

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

87


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

und Schwarzen trans Menschen, um die Kolonialitit weisser Feminismen und ihre
inhirente Transfeindlichkeit zu destabilisieren.

Radikalfeminismus

Im Verstindnis des sogenannten Radikalfeminismus wird von einem Patriarchat ausge-
gangen, in dem die Manner iiber die Frauen herrschen. Das radikalfeministische Ziel ist
deshalb die Gleichstellung zwischen Frauen und Mdinnern. Die Vorstellungen von Ge-
schlecht, die damit einhergehen, sind binir und universalistisch. Rassismus, Ableismus,
Klassismus etc. bleiben als Ordnungssysteme dabei wenig beriicksichtigt. In der Logik
des Radikalfeminismus sind trans und intergeschlechtliche Kérper zudem nicht echt
oder wahr (vgl. LesLeFam 2022: 9f.). Innerhalb dieser Bewegung gibt es Menschen, die
sich als gender critical feminists (dt. genderkritische Feminist'innen) bezeichnen. Mittlerweile
haben sich auch im deutschsprachigen Raum drei Akronyme fiir die Benennung dieser
gender critical feminists etabliert: TERFs (Trans Exclusionary Radical Feminists), TWERFs
(Trans Women Erasing Radical Feminists) und FARTs (Feminism Appropriating Radical
Transphobes), die eine »biology-based/sex-essentialist ideology« (vgl. Williams 2016:
254) vertreten. Der Ausdruck Radikalfeminist’in (auch RadFem) in den Akronymen ist in
diesem Fall von urspriinglichen Bewegungen fiir radikale sexuelle Freiheit, die Politi-
sierung aller Lebensbereiche (»Das Private ist politisch!«) und eine antikapitalistische
Kritik, welche einst allesamt als »Radikalfeminismus« gelabelt waren, zu unterscheiden
(vgl. Yaghoobifarah 2016; Ferber 2020; Wenzel 2021). Auch wenn die Akronyme neutral
bzw. beschreibend verwendet werden (zumindest die ersten zwei, wohingegen FART als
engl. fiir »Furz« verstanden werden kann), werden sie von den betreffenden Aktivist'in-
nen als abwertend und misogyn empfunden (vgl. Williams 2016: 254f.; Williams 2016;
o. D.; Yaghoobifarah 2016; Amelung 2022a: 3f.)® In der vorliegenden Arbeit werden die
Begriffe in einer Weise verwendet, die mit dem urspriinglichen, deskriptiven Kontext
tibereinstimmt.

Alice Schwarzer gilt in einem europiischen, weissen, biirgerlichen Kontext als eine
der Hauptakteur'innen des Feminismus (vgl. Miiller 2019; Gerhard 2020:110ff.) und kann
dem Radikalfeminismus zugeordnet werden. Sie ist auch iber die Grenzen Deutsch-
lands hinaus bekannt. In den 1970er Jahren gab es in der Schweiz bereits eine starke
feministische Bewegung, die unabhingig von der Bewegung in Deutschland entstan-
den war. Schwarzer wurde als eine der wichtigsten (und umstrittensten) Vertreter'innen
des feministischen Diskurses auch in der Schweiz rezipiert und ihre Biicher und Artikel
wurden auch hierzulande diskutiert. So wurde gemass der Eidgenéssischen Kommissi-
on fir Frauenfragen (2011) in der neuen Frauenbewegung durch Alice Schwarzers Buch
Der kleine Unterschied eine grundlegende Diskussion tiber die »befreite Sexualitit« aus-
gelost (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2011: 5). In jungen Jahren stu-

8 In der vorliegenden Arbeit wird der Ausdruck FARTs favorisiert und vorwiegend verwendet. Femi-
nismus ist per definitionem fiir die Gleichberechtigung und Gleichstellung aller Geschlechter, die
Abschaffung von Missstanden und die Bekdmpfung von Diskriminierung (vgl. Kapitel 5). Eine Be-
wegung, die eine Gruppe von Menschen daraus ausschliesst, sie ausgrenzt und diskriminiert und
an ihr Cewalt ausibt, ist folglich nicht feministisch.

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

dierte Schwarzer in Frankreich und wurde vom franzésischen Feminismus beeinflusst.
Sie studierte bei Michel Foucault und verkehrte mit Simone de Beauvoir (vgl. Miiller
2019: 23). Mit ihrer Zeitschrift EMMA, 1978 gegriindet, machte sie feministische Kon-
zepte einem breiteren Publikum zuginglich (Gerhard 2020: 114). Nach eigener Aussa-
ge interessierte sich Schwarzer bereits in den 1970er Jahren fir trans Themen und hat-
te sogar das Schreiben eines Buches dariiber geplant, wobei sie das Projekt nach Griin-
dung von EMMA fallen liess (vgl. Miiller 2019: 23). Gegen Ende der 1970er bzw. am Anfang
der 1980er Jahren kamen erste trans Frauen in die Frauenzentren (Schwarzer 1984: 11;
Miiller 2019: 23), was zu Protest vonseiten einiger trans-ausschliessender Radikalfemi-
nistinnen, insbesondere innerhalb von Lesbengruppen fithrte (TERFs/FARTS), die dar-
in Transvestiten, cis Mdnner in Frauenkleidung, sahen (vgl. Schwarzer 1984: 11; Miiller
2019: 23). Der Widerstand veranlasste Schwarzer dazu, in einer Ausgabe von EMMA von
1984 den Text »Brief an meine Schwestern« (vgl. Schwarzer 1984: 11) zu verdffentlichen.
Darin spricht sich Schwarzer fiir die Inklusion von trans Frauen in die Frauenbewegung
aus und stellt dabei fest: »Oft sind sie [die Transsexuellen, LNC] engagierte Feministin-
nen. Was mich nicht tiberrascht. Wer schlieflich hitte schmerzlicher am eigenen Lei-
be erfahren, was es heifit, >keine richtige Frau« zu sein?« (Schwarzer 1984: 11) Sie aner-
kennt zwar das Bestehen binirer, sexistischer, genderstereotypischer Normen, sieht im
Waunsch von trans Menschen nach genderangleichenden Massnahmen allerdings den
krankhaften Ausdruck einer Unterwerfung unter ebendiese und nicht etwa ihre Heraus-
forderung oder Auflésung:

In dieser Gesellschaft gibt es eine Schublade »Frau« und eine Schublade »Mann«, da-
zwischen nichts. Darunter leiden nicht nur die Transsexuellen. Darunter leiden die
meisten Frauen (und einige Médnner). Fir Transsexuelle aber eskaliert der Konflikt bis
zur Neurose: sie wenden sich selbstzerstorerisch gegen den eigenen Korper. [..] Die
Existenz des Transsexualismus beweist: Die Seele ist stiarker als der Kérper — sie be-
stimmt die Geschlechtsidentitét. [...] Dass den meisten Transsexuellen der neue Aus-
weis nicht genligt, sondern dass sie auch einen »neuen« Kérper wollen, ja ihnen das
Voraussetzung zum Weiterlebenkénnen scheint — das ist schlimm. In einer vom Ter-
ror der Geschlechtsrollen befreiten Gesellschaft ware Transsexualismus schlicht nicht
denkbar. Transsexualismus scheint mir der dramatischste Konflikt ilberhaupt, in den
ein Mensch auf dem Weg zum »Mannsein« oder »Frausein« in einer sexistischen Welt
geraten kann. [...] In diesem Konflikt haben die Transsexuellen selbst keine Wahlmdog-
lichkeit mehr: ihr Hass auf den »falschen« Kérper ist weder durch Argumente noch
durch Therapien zu I8sen. Transsexuelle sind zwischen die Ridder des Rollenzwangs
geraten. Einziger Ausweg scheint ihnen die Angleichung von Seele und Kérper. Preis:
die Verstimmlung des Kérpers. Und: die Zerschlagung aller sozialen Zusammenhan-
ge. (Schwarzer 1984: 11)

Vier Jahrzehnte spiter hat Schwarzer Transsexualitit: Was ist eine Frau? Was ist ein Mann?
— Eine Streitschrift (2022) zusammen mit EMMA-Redakteurin Chantal Louis herausgege-
ben und greift somit medienwirksam in die aktuelle Debatte um die Akzeptanz von trans
Menschen ein. Ihre Positionierung und die damit einhergehenden Auswirkungen wer-
den im 10.6 aufgegriffen und ausfihrlich diskutiert.

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

89


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren
Frauenbewegung in der Schweiz

Um die aktuellen (sprach-)politischen Entwicklungen in der Schweiz und den Ent-
stehungskontext der untersuchten Sprachleitfiden zu verstehen, ist es notig, neben
der LGBT+-Bewegung auch den historischen, politischen und theoretischen Kontext
der Frauenbewegung in der Schweiz nachzuzeichnen. Wie im Folgenden detailliert
ausgefithrt wird und was augenfillig ist, ist ein wichtiger Unterschied im Vergleich
zu anderen Lindern: Die Frauenbewegung der Schweiz ist dezentralisiert und lokal
organisiert. Es gibt keine zentrale Organisation oder Hierarchie, sondern viele kleinere
Gruppen und Initiativen, die sich auf regionale oder lokale Probleme konzentrier(t)en.
Dies fithrte dazu, dass die Bewegung sehr divers ist und viele verschiedene Themen und
Perspektiven reprasentiert. Ein weiteres besonderes Merkmal ist die enge Verbindung
zur politischen Landschaft. Viele fithrende Frauen der Bewegung waren auch in politi-
schen Parteien oder Gruppierungen aktiv und setzten sich dort fiir Frauenrechte ein.
Dies fithrte dazu, dass viele der Forderungen und Anliegen der Frauenbewegung auch
Eingang in die politische Agenda fanden. Insgesamt zeichnet sie sich durch eine gewisse
Beharrlichkeit und Hartnickigkeit in der Durchsetzung von Frauenrechten aus.

Die Frauenbewegung in der Schweiz hat ihren Ursprung in der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts: In den 1830er Jahren wurden erste lokale Frauenvereine gegriindet,
die sich um die Fiirsorge und Erziehung von Middchen kiitmmern und sie auf ihre Rol-
le als Miitter und Hausfrauen vorbereiten sollten (vgl. Eidgenossische Kommission fiir
Frauenfragen 2009a: 1; Joris 2021). Mitglieder dieser Vereine waren Frauen »aus fithren-
den Kreisen von Wirtschaft, Politik und Bildung« (Joris 2021). Uberregionale Zusammen-
schliisse bildeten sich im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts (vgl. Eidgenéssische Kom-
mission fiir Frauenfragen 2009a: 1). 1868 wagten Ziiricher Frauen den ersten Vorstoss,
das aktive und passive Wahlrecht anlisslich der kantonalen Verfassungsrevision einzu-
fordern, jedoch erfolglos (vgl. Eidgendssische Kommission fir Frauenfragen 2009a: 3;
Briigger 2021; Verein CH20210. D.). Mit der Totalrevision der Bundesverfassung von 1874
bis zum Ersten Weltkrieg wurden landesweite Verbinde gegriindet, deren Mitglieder
(Minner und Frauen) u.a. fiir die zivilrechtliche, arbeitsrechtliche und politische Gleich-
stellung der Frauen kimpften, wenn auch ohne Erfolg (vgl. Eidgendssische Kommission
fiir Frauenfragen 2009a: 1; Joris 2021; Maihofer 2021: 20). Aus diesen ersten temporiren
Frauenverbinden entwickelte sich bis zum Ende des 19. Jahrhunderts eine sehr hetero-
gene Frauenbewegung (vgl. Eidgendssische Kommission fir Frauenfragen 2009a:1). Die
ideologischen, konfessionellen und politischen Ausrichtungen der Frauenvereine waren
so unterschiedlich, dass die Griindung eines Dachverbandes von Frauenorganisationen
nicht méglich war. Kurz vor dem Ersten Weltkrieg existierten stattdessen fiinf grosse
Frauenvereine, die von Fall zu Fall entweder zusammenarbeiteten oder sich voneinan-
der abgrenzten. Diese waren der Schweizerische gemeinniitzige Frauenverein (SGF), der Ver-
band deutschschweizerischer Frauenvereine zur Hebung der Sittlichkeit, der Bund Schweizerischer
Frauenvereine (BSF), der Verband schweizerischer Arbeiterinnenvereine (SAV) und der Schwei-
zerische Katholische Frauenbund (SKF). Daneben existierten auch Organisationen wie der
Schweizerische Verband fiir Frauenstimmrecht (SVF) und der Schweizerische Lehrerin-
nenverband, die spezifische Ziele verfolgten (vgl. Eidgendssische Kommission fir Frau-
enfragen 2009a: 1f.) Fiir viele biirgerliche, konservative Frauen waren Frauenorganisa-

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

tionen attraktiv, weil sie sich in der Offentlichkeit einbringen konnten, ohne die gin-
gige Trennung zwischen »weiblichen« und »mannlichen« Doméanen in Frage stellen zu
miissen (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2009a: 4). Ein prominenter
Kampf war z.B. der gegen die Prostitution (sogenannter Abolitionismus; vgl. Joris 2001;
2013; 2021; Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2009a: 4£.).

Der Schweizerische Gemeinniitzige Frauenverein (SGF) hatte sich 1888 aus dem ersten
Schweizerischen Frauenverband von 1885 gebildet. Zusammen mit der Schweizerischen
Gemeinniitzigen Gesellschaft setzte er sich zum Ziel, iiber hauswirtschaftliche Bildung Ar-
mut und Alkoholismus zu bekidmpfen, bzw. erkannte darin eine sittliche Reform der ge-
samten Gesellschaft (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2009a: 5; Joris
2021). Dieser Ansatz gehorte zur sogenannten Alkohol-Abstinenzbewegung®, die bis Anfang
des 20. Jahrhunderts mit rund 60’000 Mitgliedern zu den wichtigen sozialen Bewegun-
gen der Schweiz zihlte (vgl. Trechsel 2015). Der SGF setzte sich fiir die Professionalisie-
rung sogenannter Frauenberufe ein. Neu gegriindete lokale Vereine schlossen sich ihm
bald an. Die Mitglieder stammen dabei aus der wohlhabenden lindlichen Mittelschicht.
Ein Grund fiir den Erfolg dieser »moralreformerischen« Frauenbewegung war, dass sie
»an den traditionellen Geschlechterrollen und an der Strategie der Partizipation durch
Zusammenarbeit mit Behorden und einflussreichen Verbinden von Minnern festhielt«
(Joris 2021).

Der 1890 gegriindete Schweizerische Arbeiterinnenverband (SAV) brachte u.a. arbeitsti-
tige Frauen zusammen, die nicht in den Gewerkschaften aufgenommen wurden. Auch
setzte er sich fiir die Verbesserung der Arbeitsbedingungen von Frauen, fiir den Woch-
nerinnenschutz und die Aufnahme in die Krankenkassen ein. 1911 feierte er den ersten
internationalen sozialistischen Frauentag — ein Vorliufer des 8. Mirz — als Kampftag
fiir das Frauenstimmrecht. Die stidtischen Vereine, die ab 1890 entstanden waren,
engagierten sich neben Bildung und Arbeitsrecht auch fiir das Frauenstimmrecht und
-wahlrecht (vgl. Eidgendssische Kommission fir Frauenfragen 2009a: 4ff., 10; Joris
2021). Anlisslich der Landesausstellung von 1896 in Genf versuchten sie, die Anliegen
einer sehr heterogenen Frauenbewegung zusammenzubringen (vgl. Joris 2021; Eidge-
nossische Kommission fir Frauenfragen 2009a: 7). Die Vereine organisierten z.B. den
Ersten Schweizerischen Kongress fiir die Interessen der Frau, jedoch gelang keine Einrichtung
einer permanenten gemeinsamen Kommission. Der 1909 gegriindete Schweizerische
Verband fiir Frauenstimmrecht (SVF), welchem auch Minner angehorten, hatte konkrete
Zielsetzungen, jedoch zu wenig Mitglieder (vgl. Barth-Scalmani/Fuchs 1995: 296; Joris
2021). Trotz der Heterogenitit von Organisation und Inhalten war eine Zusammenarbeit
zwischen den Verbinden dank Doppelmitgliedschaften und personellen Verbindungen

9 Die Alkohol-Abstinenzbewegung hatte einen wesentlichen Einfluss auf die Gesamtbevélkerung:
Das Schweizerische Blaue Kreuz, 1877 gegriindet, arbeitete bspw. zusammen mit der Evangelisch-
reformierten Landeskirche und den Freikirchen zusammen, um die »Rettung« von Trinker'innen
mit ihrer christlichen Mission zu verbinden. Es sah nicht nur Alkohol als eine Bedrohung fir die
gesellschaftliche Moral, sondern allgemein jede Form der »Genusssucht« und auch Wirtshauser.
Mitte der 1880er Jahre begriindete der Basler Professor Gustav von Bunge innerhalb der Alko-
hol-Abstinenzbewegung die sogenannte sozialhygienische Richtung: Er forderte die Abstinenz fiir die
gesamte Schweizer Bevolkerung aus Angst vor einer Schidigung des menschlichen Erbguts (vgl.
Trechsel 2015).

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

moglich (vgl. Joris 2021). Eine engere Zusammenarbeit mit den sozialdemokratischen
Frauen begann, als sich nach Ausbruch des Krieges Pazifistinnen zusammenfanden
und internationale Organisationen ihre Sektionen in der Schweiz griindeten. Die Sozia-
listische Fraueninternationale rief zu Aktionen gegen Hunger und Teuerung als Folgen des
Krieges auf. Diese wurden von den lokalen Arbeiterinnenvereinen in mehreren Schwei-
zer Stddten durchgefithrt (vgl. Joris 2021). Gleichzeitig war 1912 das Jahr, in welchem
die Arbeiterinnenbewegung eine strikte Trennung von der biirgerlichen Frauenbewe-
gung beschloss. Auch katholisch-konservative Gruppen grenzten sich von der restlichen
Frauenbewegung ab und griindeten einen eigenen Dachverband (vgl. Eidgendssische
Kommission fiir Frauenfragen 2009a: 11; 2009b: 3). Die Sektionen der grossen Frauen-
verbinde, die sich um soziale Aufgaben kiimmerten, schlossen sich zu Frauenzentralen
zusammen und dienten als Informationsstellen. Diese Art der Organisation fiihrte in
der Zwischenkriegszeit zu verstirkter Sichtbarkeit der Frauenbewegung in der Offent-
lichkeit. Die Frauenzentralen traten bald dem auf Bundesebene federfithrenden Bund
Schweizerischer Frauenorganisationen bei. Dieser organisierte 1921 den Zweiten Schweize-
rischen Kongress fiir Fraueninteressen, auf welchem die Griindung einer Zentralstelle fiir
Frauenberufe entschieden wurde. Ausbildung und Berufstitigkeit wurden aufgewertet,
weibliche Berufsverbinde und Gewerbeausstellungen daraufhin gegriindet, so bspw.
die Schweizerische Ausstellung fiir Frauenarbeit (SAFFA) (vgl. Joris 2021; Eidgendssische
Kommission fiir Frauenfragen 2009b: 5f.; Barth-Scalmani/Fuchs 1995: 295f.). Elisabeth
Joris hilt fest:

Dort wurde der Anstoss gegeben zur 1932 erfolgten Criindung des Schweizerischen
landfrauenverbands, der im Rahmen des Schweizerischen Frauenverbands zustindig
war fir die Ausbildung der Biuerinnen, sowie des Verbands Schweizerischer Haus-
frauenvereine, der sich der Professionalisierung der Hausarbeit durch Rationalisie-
rung verschrieb [..]. Die Saffa bildete auch den Auftakt fiir die Frauenstimmrechtspe-
tition von 1929, die dank der Nutzung der Infrastruktur der SP und der Gewerkschaf-
ten in kurzer Zeit mit mehr als einer Viertelmillion Unterschriften eingereicht wurde.
(Joris 2021)

Die Zusammenarbeit mit den sozialdemokratischen Frauen wurde in der Schweizerischen
Arbeitsgemeinschaft Frau und Demokratie fortgesetzt, die als Antwort auf den aufkommen-
den Nationalsozialismus gegriindet worden war. Die Wirtschaftskrise der 1930er Jahre
und der Zweite Weltkrieg hatten jedoch zur Folge, dass die Frauenbewegung in den Hin-
tergrund trat (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2009b: 2; Joris 2021)
und stattdessen eine aufopfernde Pflichterfilllung fiir Familie und Nation propagiert
wurde (vgl. Barth-Scalmani/Fuchs 1995: 296; Joris 2021). Nach dem Krieg gelang es der
Frauenbewegung nicht, einheitliche Strukturen zu schaffen. Einige Vereine beharrten
auf ihrer Selbststindigkeit und es entwickelte sich ein gewisses Konkurrenzverhalten,
das erst wieder iiber den gemeinsamen Einsatz fiir das Frauenstimm- und Wahlrecht
abgeschwicht wurde (vgl. Joris 2021). Da die Frauen in Deutschland und Osterreich die
politischen Rechte direkt nach dem Ersten Weltkrieg 1918 erhielten (vgl. Kiing 2021: 117f.;
Rohner/Schippi 2021: 9), die Frauen in Frankreich 1944 und in Italien 1946 nach dem
Zweiten Weltkrieg, war die Hoffnung der Schweizerinnen gross, dass ihre Leistungen

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

wihrend der schweren Zeiten des Krieges gesehen und wertgeschitzt wiirden (vgl. Eid-
gendssische Kommission fiir Frauenfragen 2009b: 1; Kiing 2021: 117f.).

Die Enttiuschung fithrte zu einer Radikalisierung der Frauenbewegung. Wihrend
sich die biirgerliche Frauenbewegung dem Staat weiterhin loyal zeigte, integrierte sich
die Arbeiterinnenbewegung in die (minnlich geprigten) bestehenden Partei- und Ge-
werkschaftsstrukturen (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2009b:1). Da
sie weiterhin von der politischen Mitbestimmung ausgeschlossen waren, wandten sich
die Frauenverbiande in den 1920er Jahren dem Berufsleben und der (hauswirtschaftli-
chen) Bildung zu (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2009b:1). Auch en-
gagierten sie sich weiterhin in der sozialen Wohlfahrt, denn »hier konnten sie die tra-
ditionellen Vorstellungen von weiblicher Pflichterfillung mit dem Willen nach gesell-
schaftlichem Einfluss verbinden« (Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2009b:
1) Gleichzeitig begannen die Frauenorganisationen, sich zu professionalisieren und en-
gere Beziehungen zu den Behorden aufzubauen, was zur Folge hatte, dass ihr Einfluss
in der Politik wuchs und sie selbstbewusster wurden (vgl. Eidgendssische Kommissi-
on fiir Frauenfragen 2009b: 1). 1919 unterstiitzten 158 Frauenverbinde Motionen fiir ei-
ne Teilrevision der Verfassung (vgl. Maihofer 2021: 21). Begriindet wurde die Forderung
nach einer anderen Interpretation des Artikels 74 der Bundesverfassung (1874, giiltig
bis 1981) damit, dass in der dortigen Formulierung »Stimmberechtigt ist jeder Schwei-
zer, der ..«auch Frauen mit meine (vgl. Maihofer 2021: 21) oder dass »die Frauen auch
»Schweizer<im Sinne der Verfassungsvorschrift seien« (Botschaft 1957, ziert nach Maiho-
fer 2021: 21), wie in den Gesuchen nach Eintragung in das Stimmregister (Bern 1923, Genf
1928) steht (vgl. Maihofer 2021: 21). Auch stiitzte mensch sich in der Argumentation auf
Artikel 4 der Bundesverfassung »Alle Schweizer sind vor dem Gesetze gleich« (Art. 4 BV
1874; giiltig bis 1981, zit.n. Maihofer 2021: 21). Frauen waren vor dem Gesetz jedoch kei-
neswegs gleich. Der Antrag wurde am 14. September 1923 abgelehnt mit der Begriindung,
es seien spezifisch nur Schweizer Biirger mannlichen Geschlechts gemeint (vgl. Maiho-
fer 2021: 21). 1929 erfolgte ein neuer Vorstoss fiir die politische Gleichberechtigung, der
wiederum zu keinem Erfolg fithrte (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen
2009b: 1).

Aufgrund ihrer politischen Neutralitit wihrend des Krieges war die Situation in
der Schweiz eine andere als in anderen europidischen Lindern: Wihrend Manner aus
bspw. Deutschland, Osterreich oder Italien wihrend der Weltkriege an der Front waren,
iibernahmen Frauen die Verantwortung fiir die Familie, fithrten Unternehmen und
arbeiteten auf dem Feld. Als die Minner zuriickkamen, liessen sich die Frauen nicht
mehr zuriickdringen. Diese Erfahrung hatten die Schweizer'innen nicht gemacht. In
einer agrarischen Gesellschaft lebend, die wenig offen fiir Verinderung war, war die
Rolle der Frauen in den Bereichen »Kirche«, »Kiiche« und »Kinder« klar definiert (vgl.
Ringier 2021: 232). Basierend auf einem dualistischen Geschlechterkonzept, gehorten
diese zu den »natiirlichen« Aufgaben der Frau (vgl. Eidgendssische Kommission fiir
Frauenfragen 2009a: 2). Ferner bestand (noch) kein Druck von aussen, an der sozialen
und politischen Situation etwas zu dndern; eine egalitire Stromung war zwar vorhan-
den, aber schwach (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2009a: 2). Obwohl
sich die Frauen auch in der Schweiz mittlerweile in verschiedenen Berufszweigen be-
haupteten, blieben die heteronormativen, dualistischen Vorstellungen der 1950er und

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

93


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9%

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

1960er Jahre deshalb weiterhin bestehen: Gerade aufgrund aufkommender technischer
Innovationen in der Zeit der Hochkonjunktur wurden Frauen als unverzichtbare Haus-
frauen und Miitter in die Familien- und Haushaltsdomine gedrangt (vgl. Joris 2021;
Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2009b: 9).

1950 wagte der Schweizerische Verband fiir Frauenstimmrecht (SVF) einen weiteren be-
deutsamen Versuch, das Frauenstimmrecht und -wahlrecht einzufithren (vgl. Eidgends-
sische Kommission fiir Frauenfragen 2009b: 10):

In diese Eingabe wurde ebenfalls eine Neuinterpretation, jetzt aber in Form einer Er-
gianzung im Artikel 10 des Bundesgesetzes vorgeschlagen: Statt »Schweizer« sollte es
nun »Schweizer, ob Mann oder Frau« heissen. Auch diese Eingabe scheiterte, weil eine
»Erganzung des Bundesgesetzes« nicht geniige, es vielmehr einer Verfassungsinde-
rung bediirfe. (Maihofer 2021: 21f)

Allerdings waren Frauen keineswegs vor dem Gesetz gleichgestellt und wurden nicht ein-
mal als richtige »Schweizer« betrachtet. Tatsichlich verloren sie bis zum Jahr 1952 ihre
Schweizer Staatsbiirgerschaft, wenn sie einen »Auslinder« heirateten (vgl. Argast 2007:
19).

Die Schweiz beteiligte sich nach der Menschenrechtsdeklaration 1948 an der For-
mulierung der Europiischen Menschenrechtskonvention (EMRK), die 1953 rechtskriftig
wurde. Wenn die Schweiz beitreten wollte, mussten die Schweizerinnen das Stimm- und
Wahlrecht bekommen. Dies war auch eines der Hauptargumente fiir die Abstimmung
von1959, die allerdings keinen Erfolg brachte (vgl. Kiing 2021:1171.). Zwei Jahre zuvor hat-
te sicham 5. Mirz 1957 die Gemeindeverwaltung eines Walliser Dorfs namens Unterbich
iiber den Willen von Kanton und Landesregierung hinweggesetzt und ihren Biirgerin-
nen ein einmaliges Abstimmungsrecht verliehen. Sie hatte dabei mit dem generischen
Maskulinum argumentiert: Mit den Begriffen der stimmberechtigen »Schweizer« oder
»Biirger« waren fir Unterbich auch Frauen mitgemeint (vgl. Keller 2021: 67). Die dama-
ligen Gemeindevertreter waren von der Juristin, Schriftstellerin und Frauenrechtlerin
Iris von Roten und deren Mann dazu verleitet worden, die sich beide stark fiir die Rechte
von Frauen einsetzten. Ihr Ehemann und 24 weitere Mitunterzeichnende hatten dafiir
1949 ein Postulat eingereicht, das zur Abstimmung fithrte (vgl. Keller 2021: 67ff.). 1958
veroffentliche von Roten das Werk Frauen im Laufgitter, welches in kleiner Auflage auf der
SAFFA in Zirich, die sich nur vorsichtig fiir eine bessere berufliche Stellung fiir Frauen
aussprach, erstmals ausgelegt wurde. Das Buch entwickelte sich aufgrund von niederge-
schriebenen Gedanken zur »Frauenfrage, die fiir die damalige Zeit noch unvorstellbar
waren, zu einem Skandal (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2009b: 10;
Keller 2021: 68). Heute gilt der Unterbich als »Riitli der Schweizer Frau« (Keller 2021: 69)
und Iris von Roten als Pionierin, die Generationen von Frauen inspiriert hat (vgl. Keller
2021:70f.). Allerdings wurde sie, als 1959 das Frauenstimmrecht abgelehnt wurde, fiir das
Scheitern mitverantwortlich gemacht (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfra-
gen 2009b: 11; Keller 2021: 69). Als Folge zog sich von Roten von der Offentlichkeit zuriick
(vgl. Keller 2021: 69). Ein zu radikales Argumentieren vonseiten der Befiirworterinnen
wurde auch als plausibler Grund fir die Ablehnung angesehen. Die drei Westschweizer
Kantone Neuenburg (1959), Waadt (1959) und Genf (1960) erméglichten den Frauen eine

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

politische Mitgestaltung, die vom Rest der Schweiz beobachtet werden konnte und sich
als funktionierend erwies (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2009b: 11;
Kiing 2021: 118). Die zahlreichen Zuriickweisungen einer modernen Interpretation der
Bundesverfassung waren bewusste politische Entscheidungen, von Minnern getroffen,
die an ihren Souveranititsrechten festhielten und den Frauen kein Wahl- und Stimm-
recht geben wollten (vgl. Studer 2014: 546; Maihofer 2021: 22). So schrieb die Zeitung »Die
Nation« 1951: »Frauenstimmrecht bedeutet fiir das minnliche, souverine Volk Teilung
der Macht. Zu allen Zeiten war diese eines der letzten Dinge, zu dem sich ein Souve-
rin entschliessen konnte« (Die Nation, Nr. 26/27, Juni 1951, zit.n. Studer 2014: 546). Das
Verstindnis von Staat und Demokratie war »mannerbiindisch« (Maihofer 2021: 22) — so
wurde auch explizit von »Mannerstimmrecht« gesprochen (vgl. Maihofer 2021: 22). Nach
Maihofer wird dieses Selbstverstindnis jahrlich im Ursprungsmythos des Ritlischwurs
heraufbeschworen und bekriftigt:

Inihm konstituiert sich die Schweiz als ein Bund von wehrhaften Mannern und verant-
wortungsvollen Familienvatern [..]. Trotz aller Beteuerungen, der Begriff »Schweizer«
sei neutral und stehe fiir alle, es brauchte die unschénen Aufzihlungen von Schwei-
zern und Schweizerinnen nicht, zeigt gerade der Kampf ums (Frauen-)stimmrecht: mit
dem Wort »Schweizer« waren nur die Manner gemeint. (Maihofer 2021: 22f)

Dies ist neben der Eigenheit des demokratischen Systems als Legitimation (vgl. Studer
2014: 546) — nach Maihofer — der entscheidende Grund, warum eine Einfithrung in der
Schweiz so lange dauerte (vgl. Maihofer 2021: 22f.). Begriindet wurde der Ausschluss von
Frauen mit natiirlichen Geschlechterdifferenzen zwischen Midnnern und Frauen:

In einem Dreischnitt wird ein Zusammenhang hergestellt zwischen natirlichen
korperlichen Geschlechterdifferenzen, damit einhergehenden unterschiedlichen
Fahigkeiten sowie der Zuordnung zu den unterschiedlichen Bereichen Beruf/Militar/
Politik/Offentlichkeit und Familie/Reproduktion/Privatheit. Entsprechend dieser Zu-
weisung ist der birgerliche wehrhafte Mann fiir das urdemokratische Recht der
Selbstgesetzgebung (Autonomie) befihigt, das heisst nur den Gesetzen zu gehor-
chen, denen er zugestimmt hat. Dabei wird zudem eine »ldentitdt zwischen Soldat
und Blrger« unterstellt. Die blrgerliche »wehrlose« Frau hingegen ist als Mutter
und Ehefrau fiir die Sorge um Familie, Kinder und Ehemann zustindig; sie ist passiv,
emotional und schutzbediirftig. All dies disqualifiziert sie fir den beruflichen wie
den politischen Bereich: Weiblichkeit wird mit Staatsbiirgerschaft unvereinbar. Mit
anderen Worten: Staatsbirgerschaft, Demokratie und die Ausiibung des Stimmrechts
sind konstitutiv mit Mannlichkeit verbunden, mehr noch: Sie sind essenziell fiir die
Herstellung und Selbstvergewisserung burgerlicher Mdnnlichkeit. Die Verweigerung
des Stimmrechts ist aus Sicht der Manner folglich nur konsequent: die Cewahrung
des Frauenstimmrechts und damit die Prisenz von Frauen im politischen Raum
stellen eine Bedrohung sowohl ménnlicher Suprematie als auch einer der zentralsten
Moglichkeiten der Reproduktion von Mannlichkeit dar. (Maihofer 2021: 23f)

Wie Maihofer akzentuiert, war eine Verweigerung des Stimmrechts fiir Frauen fur
Manner nur logisch und konsequent. Es gab allerdings auch Frauen, die sich gegen das

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

95


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96  Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

Stimm- und Wahlrecht dusserten (vgl. Hoppmann 2021: 57). Gardi Hutter beschreibt
das allgemeine Frauen- und Minnerbild wie folgt:

Wenn Frauen reden, dann schwatzen sie. [..] Wenn Manner reden, ist es wichtig. Sie
machen Politik. Die Kinder miissen still sein. Frauen sind unfihig, Politik zu verstehen.
Eine Frau als Politikerin war schlicht unvorstellbar. [..] Frauen sind sentimental und
darum unfihig, Entscheidungen zu fillen. Das dumme Weibsbild. Dies waren Griinde
selbst fiir die Frauen meiner Umgebung, gegen das Frauenstimmrecht zu sein. Sie
sagten auch: Die Mdnner machen das schon recht. (Hutter 2021: 89)

Besonders sichtbar waren Gegnerinnen des Frauenstimm- und Wahlrechts in den 1950er
Jahren. In Bern und Ziirich waren kleine Frauengruppen sehr aktiv, die ihr politisches
Tun damit legitimierten, anderen Frauen die Politik ersparen zu wollen (vgl. Hoppmann
2021: 58). Es herrschte die Vorstellung, dass Frauen grundsitzlich nicht an Politik in-
teressiert seien (vgl. Studer 2014: 546). Als Angehoérige des konservativen Mittelstandes
und nur am Rande mit Problemen konfrontiert, die in der Frauenbewegung angespro-
chen wurden, sahen sie keinen Mehrwert im Stimm- und Wahlrecht fiir Frauen. Mit he-
teronormativen Stereotypen und Rollenbildern gross geworden und unter einem Ehe-
recht lebend, das verheiratete Frauen unter Vormundschaft stellte, war das Konzept des
gleichen Stimm- und Wahlrechts fiir viele von ihnen inkompatibel mit ihren Erfahrun-
gen (vgl. Hoppmann 2021: 57{L.). Einige Beftrworter'innen des Frauenstimm- und Wahl-
rechts stittzten sich auch auf die Geschlechterdifferenzen, um fiir eine Einfithrung zu
argumentieren: Weil Manner und Frauen so unterschiedlich waren, konnten sie Neues
zur Schweizer Demokratie beitragen (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen
2009a: 11; Hoppmann 202.1: 58; Studer 2014: 546).

Die 1968er-Bewegung und die Jugend- und Studierendenrevolten hatten auch ei-
nen Einfluss auf die Frauenbewegung (vgl. Eidgenéssische Kommission fir Frauenfra-
gen 2009b: 12; 2011: 1; Joris 2021). Mit der Erfindung der Pille war es Frauen moglich,
selbstbestimmt iiber Reproduktion zu entscheiden, sie waren sexuell freier und unab-
hingiger (Keller 2021: 69). Iris von Rotens scheinbar utopische Forderungen wurden nun
zu realistischen Zielen. Unter dem Einfluss der neuen politischen Stimmung wurde die
Frauenbefreiungsbewegung (FBB) gegriindet, die sich sowohl gegen eine repressive Sexu-
almoral als auch gegen eine hierarchische, heteronormative Rollen- und Arbeitsteilung
in der Familie einsetzte (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2011: 1ff.; Jo-
ris 2021). Es ist anzunehmen, dass dieses Umdenken auch die konstitutive Verbindung
von Minnlichkeit und Demokratie aufloste. Die FBB grenzte sich in den 1970er Jahren
immer stirker von der linken Bewegung ab und sah den Feminismus als zentralen Fak-
tor fiir umfassende gesellschaftliche Verinderungen an. Ein Teil der FBB loste sich 1977
von der Vereinigung und verfolgte eine andere Richtung, die versuchte, Feminismus und
Sozialismus zu vereinen und dabei traditionelle politische Instrumente zu nutzen (Eid-
genossische Kommission fiir Frauenfragen 2011: 3).

Bisher geduldige Frauenrechtlerinnen protestierten 1969 gegen den Plan des Bun-
desrats, die Europiische Menschenrechtskonvention nur unter Vorbehalten zu unter-
zeichnen, und forderten die politischen Rechte als Menschenrecht. Die autonomen
Gruppen aus der Neuen Frauenbewegung lehnten hierarchische Vereinsstrukturen

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

und die herkémmliche Gremienpolitik ab. Sie kritisierten zudem die traditionellen
Frauenverbinde fiir ihre angepasste Haltung (vgl. Eidgendssische Kommission fiir
Frauenfragen 2009b: 12; 2011: 1). Fiir ihre gesellschaftlichen Analysen zogen sie Theo-
retikerinnen aus der franzosischen und US-amerikanischen Frauenbewegung hinzu.
Strémungen des Egalitarismus und Dualismus wurden wieder prominenter rezipiert
und zwischen den Anhingerinnen der unterschiedlichen Theorien kam es zu Auseinan-
dersetzungen und Abspaltungen (vgl. Barth-Scalmani/Fuchs 1995: 296f.; Eidgendssische
Kommission fiir Frauenfragen 2011: 1). Die biirgerliche Frauenbewegung hielt an ei-
nem traditionellen Frauenbild fest, die Neue Frauenbewegung hingegen strebte neue
Geschlechterverhiltnisse an (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2011:
2).

Die neue angespannte Stimmung zwang die politischen Akteure schliesslich, sich
der Frage des Stimm- und Wahlrechts fiir Frauen endlich anzunehmen (vgl. Studer 2014:
546f.; Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2009b: 12). Die Abstimmungspla-
kate aus dieser Zeit spiegelten die Unsicherheiten und Angste eines bevorstehenden
Umbruchs wider (vgl. Jans 2021: 165). Als das Frauenstimm- und Wahlrecht 1971 ein-
gefithrt wurde (vgl. Studer 2014: 545), »kamen auf 2,5 Millionen Schweizer rund 2,7
Millionen Schweizerinnen, die — sofern volljahrig und miindig — abstimmen, wihlen
und selber fiir politische Amter kandidieren konnten« (Jans 2021: 165). Auch wenn die
Schweiz besonders stolz auf ihre in dieser Form einzigartige direkte Demokratie war,
hatte sie bis dahin nur fir die Hilfte der Bevolkerung gegolten (vgl. Hoppmann 2021:
58; Kohler/Ziircher 2021: 11; Rohner/Schippi 2021: 9). Dass Frauen so lange von der
Mitsprache ausgeschlossen waren, hatte eine Wirkung auf die gesamte Bevolkerung
(vgl. Hoppmann 2021: 57; Kiing 2021: 122f.). Studien aus der Wahlforschung belegen,
dass Frauen anders als Mianner abstimmen. Christina Gathmann und Patricia Funk
untersuchten z.B. nationale Volksabstimmungen zwischen 1981 und 2003 und kamen
zum Ergebnis, dass Frauen insbesondere bei Themen wie Umwelt, Gesundheit und
soziale Gerechtigkeit eher bereit zu einer Annahme waren als Minner. Vorlagen zu
Kernenergie und Militir wurden hingegen weniger unterstiitzt (vgl. Funk/Gathmann
2013). Auch wollten sie nicht mehr Steuergelder als Minner ausgeben, aber anders
investieren (vgl. Jans 2021: 168). Andere Untersuchungen zeigen zudem, dass es auch
weitere Unterschiede gibt, z.B. zwischen den sozialen Milieus und den Generationen,
und dass soziodkonomische Faktoren, personliche Erfahrungen und Werte politische
Entscheidungen und die politische Teilnahme beeinflussen (vgl. Hoppmann 2021: 58;
Jans 2021: 165ff.; Kopp 2021: 36). Die Ausweitung des Elektorates war durchaus ein
wesentlicher Eingriff in das politische System und konnte eine Umgestaltung bewirken
(vgl. Jans 2021:165).

Dass Frauen nun politisch mitbestimmen konnten, machte es méglich, Anderun-
gen herbeizufithren, die Midnner ablehnten. So starteten sie sofort Initiativen zur Le-
galisierung der Abtreibung und zur Gleichberechtigung (vgl. Hoppmann 2021: 57f.; Koh-
ler/Ziircher 2021: 11). Im Januar 1975 fand in Bern unter dem Motto »Partnerschaft« der

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

97


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

4. Kongress fiir Fraueninteressen statt.”® Organisiert wurde die Veranstaltung auf Initiati-
ve des Dachverbandes Bund Schweizerischer Frauenorganisationen (BSF) (Schulz/Schmitter/
Kiani 2014: 27; Joris 2021), der sich u.a. zum Ziel genommen hatte, die Schweizer Frauen
in der internationalen Frauenbewegung angemessen zu vertreten (Joris 2010). Thema-
tisiert wurden Frauenarbeit und -streik, Hausfrauenlohn, Frauen im Gefingnis, Emi-
gration, weibliche Homosexualitit und Schwangerschaftsabbruch (vgl. Eidgendssische
Kommission fiir Frauenfragen: 4). Letztgenannter war in den 1970er Jahren ein wichti-
ges Thema fiir die aufkommende Frauenbewegung. In diesem Rahmen setzte sich eine
Mehrheit iiber den Willen der katholischen Frauen hinweg und stimmte fiir die soge-
nannte Fristenlosung (vgl. Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2011: 4; Gail-
lard 2011; Joris 2021). Obwohl die Initiative im Herbst 1977 knapp abgelehnt wurde, blieb
das Anliegen relevant.

Es gab auch eine Stromung, die »weibliche Werte« betonte und sich mit der verges-
senen Geschichte und Kultur der Frauen sowie weiblicher Spiritualitit befasste. Es ent-
standen auch frauenspezifische Dienstleistungen wie Frauenbuchldden und -werkstit-
ten sowie Kontakt- und Beratungsstellen fiir Frauen mit Migratisierungserfahrung™. Es
kamen auch erste Selbstverteidigungsgruppen fiir Frauen auf und es wurden Selbster-
fahrungsgruppen zu den Themen Sexualitit und Gesundheit gebildet (vgl. Eidgendssi-
sche Kommission fiir Frauenfragen 2011: 4). Im Frithjahr 1977 wurde ein Verein in Ziirich
gegriindet, um misshandelten Frauen zu helfen. Kurz darauf wurden dhnliche Verei-
ne in Genf und Bern ins Leben gerufen und die ersten Notunterkiinfte fir Frauen, die
Gewalt erfahren haben, eingerichtet (vgl. 1987; Eidgendssische Kommission fiir Frau-
enfragen 2011: 6). Die Initiative »Gleiche Rechte fiir Mann und Frau« fithrte am 14. Juni
1981 zur Verankerung der Gleichstellung in der Schweizerischen Bundesverfassung (vgl.
Kiing 2021: 119f.). Dieser Schritt war entscheidend, denn erst ab diesem Zeitpunkt war
das Geschlecht kein sachlicher Grund mehr zur Rechtfertigung von Ungleichbehandlung
(vgl. Hoppmann 2021: 58). Die Verwaltungen hatten nun die Aufgabe, sich Strategien fiir
die Umsetzung zu iiberlegen. Voran ging der neu gegriindete Kanton Jura mit dem Bu-
reau de la condition féminine (BCF). Im Departement des Innern stand die eidgendssische
Kommission fiir Frauenfragen in beratender Funktion. Sie dringte den Bundesrat dazu,
eine eigene wirkungsvolle Umsetzungsstelle in der Bundesverwaltung aufzubauen (vgl.
Kiing 2021:119f.). In den 1980er Jahren versuchten Frauen, die verschiedenen Aktivititen
der autonomen Frauenbewegung miteinander zu verbinden, indem sie Weiberrite griin-
deten. Obwohl diese Form der Frauenpolitik spiter wieder verschwand, tbernahmen
die Ziircher Gruppe Frauen Macht Politik FraP!, die sich spater zur Frauenpartei entwickel-
te, sowie verschiedene autonome Frauenlisten die Strategie der Vernetzung. In dieser
Zeit begannen Feministinnen auch, sich mit den neuen Technologien der Gen- und Re-
produktionsforschung auseinanderzusetzen. Gleichzeitig begann die Frauenbewegung,

10 Und einen Monat spater fand die erste Frauenwoche an der Universitat Ziirich statt mit Referaten
und Diskussionen sowie einem Theater- und Filmprogramm zu frauenpolitischen Themen (vgl.
Eidgendssische Kommission flr Frauenfragen 2011: 5).

b8 In Anlehnung an Hornscheidt (2011) ist nicht von Migrations-, sondern von Migratisierungserfah-
rung die Rede, um den diskursiven Herstellungscharakter explizit zu machen.

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

sich mit Fragen der Migration und dem Verhiltnis zwischen Frauen aus dem industriali-
sierten Norden und Frauen aus dem weniger entwickelten Siiden zu beschiftigen. Nach
den Frauen aus den sitdeuropdischen Lindern schlossen sich nun auch vermehrt Immi-
grantinnen aus anderen Kulturkreisen zusammen (vgl. Eidgenssische Kommission fiir
Frauenfragen 2011: 8). Die 3. UNO-Weltfrauenkonferenz in Nairobi im Jahr 1985 trug da-
zu bei, dass das Thema der Diskriminierung von Frauen breit diskutiert wurde. Auf na-
tionaler und internationaler Ebene wurden Strategien zur Durchsetzung der Gleichstel-
lung von Frauen und Minnern entwickelt. Die Nichtregierungsorganisationen (NGOs),
die sich weltweit zunehmend vernetzten, lieferten neue Impulse und praxisorientierte
Anregungen (Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2011: 9). Als im selben Jahr
das Ehegesetz revidiert wurde, waren es die Stimmen der Frauen, die den Unterschied
machten: »Bis dahin war der Mann das alleinige Oberhaupt der Familie und Vormund
der Ehefrau in finanziellen Angelegenheiten. Er konnte den Wohnort der Familie fest-
legen, er konnte entscheiden, ob seine Frau berufstitig sein durfte oder nicht. Das Ge-
setz schrieb auch die Rollenverteilung der Ehegatten vor« (Kopp 2021: 40). Der Status
des Familienoberhaupts wurde abgeschafft und die Entscheidungsmacht iiber die Fami-
lie wurde auch den Frauen gewihrt (vgl. Hoppmann 2021: 57f.). Die Neuerungen waren
jedoch nicht fiir die gesamte Schweiz selbstverstandlich, sondern hingen auch vom geo-
grafischen und demografischen Umfeld ab. In lindlichen Gegenden waren Frauen, die
sich fiir linke oder progressive Anliegen engagierten, hiufig exponiert. Auch wenn die
Veranderungen positiv gewertet wurden, nahmen mit Riicksicht auf die Erwartungen
der offentlichen Gemeinschaft nicht alle Frauen die Méglichkeiten zur Emanzipation
wahr (vgl. Fetzer 2021: 99f.). Die neu besetzten Positionen der Frauen hatten auch einen
Einfluss auf den Sprachgebrauch, weil neue Bezeichnungen gefunden werden mussten.
So beschreibt Alt-Bundesritin Elisabeth Kopp, die in den 1980er Jahren als erste Frau in
den Bundesrat gewahlt wurde:

Bei der ersten Bundesratssitzung nach meiner Wahl kam die schwierige Frage auf,
wie man mich jetzt anreden solle. Damals nannte man die Ehefrauen der Bundesrite
»Frau Bundesrat«. Da war flr mich klar, dass ich nicht so genannt werden wollte. Ich
habe nichts gegen die Frauen, die haben eine wichtige Aufgabe, aber ich hatte eine
andere Funktion und ein Amt. Ich sagte also: »Ich will mit Frau Bundesratin angespro-
chen werden.« Als ich das meinem Mann erzahlt habe, sagte er: »Du weisst, dass ich
fir Gleichberechtigung bin. Darum nenne ich mich von jetzt an Herr Bundesritin.«
Leider hat sich das in der Offentlichkeit nicht durchgesetzt. (Kopp 2021: 39)

1988 wurde das Eidgendssische Biiro fiir die Gleichstellung von Frau und Mann gegriin-
det, daraufhin wurden auch erste kantonale und stindische Gleichstellungsbiiros ge-
schaffen (vgl. Hoppmann 2021: 60; Joris 2021). Sie dienten als Bindeglied zwischen der
»alten« und der »neuen« Frauenbewegung (vgl. Joris 2021), die in den 1970er Jahren ei-
nen Clash der Generationen erlebt hatte. Die iltere Generation verfolgte eine Strategie,
die Minnern zeigen sollte, dass Frauen verniinftig seien und mensch mit ihnen reden
und verhandeln kénne, dass sie das Stimmrecht verdienten, weil sie weder rebellierten
noch laut, frech oder gewalttitig wiren, sondern ganz ruhig. Weil sie sich damit dem
System der Minner unterordneten, war die Strategie nur bedingt erfolgreich. Die jun-

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

99


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

gen Feminist'innen zeigten sich jedoch kimpferischer (vgl. Volpe 2021: 54): »Die Strate-
gie des geduldigen Abwartens, Bittens, Anpassens sollte [...] von der neuen Frauenbewe-
gung grundsitzlich in Frage gestellt werden« (Eidgendssische Kommission fiir Frauen-
fragen 2009b: 2). Gemeinsame Forderungen zwischen beiden Generationen waren die
Fristenlosung, der Mutterschaftsschutz und die Verankerung der Gleichstellung in der
Bundesverfassung (vgl. Joris 2021), allerdings bestanden grundsitzliche Differenzen bei
Fragen rund um die Straffreiheit des Schwangerschaftsabbruchs, die Abschaffung des
obligatorischen Hauswirtschaftsunterrichts oder die Aufnahme von Frauen ins Militdr.
Insgesamt grenzten sich die autonomen Frauengruppen und die birgerlichen Frauen-
organisationen bis in die erste Hilfte der 1980er Jahre voneinander ab (vgl. Eidgendssi-
sche Kommission fiir Frauenfragen 2011: 2). In den spiten 1980er Jahren verloren die FBB
und Radikalfeministinnen an Bedeutung, wihrend Frauenorganisationen und -projek-
te eine Professionalisierung erlebten und Strukturen sowie bezahlte Mitarbeiterinnen
einfiithrten. Institutionen wie Stidte, Kantone, Gewerkschaften, Unternehmen und Par-
teien etablierten Gleichstellungsbiiros und Frauenbeauftragte. Ausserdem entstanden
autonome Frauenlisten, die sich auf lokaler Ebene engagierten. Diese Verinderungen
fithrten zu einem neuen Charakter der Frauenbewegung, der sich auf konkrete Umset-
zungsarbeit konzentrierte, anstatt auf spektakulire Protestformen. Traditionelle Frau-
enorganisationen suchten auch nach neuen Profilen und Zielen, um Frauen zur Mitar-
beit zu motivieren (Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2011: 10).

Die Neue Frauenbewegung zeigte sich besonders organisiert: Neue lokale Frauengrup-
pen entstanden und die bestehenden aus Parteien und Gewerkschaften wurden wieder
aktiviert bzw. die Frauenfriedensbewegung wiederbelebt. Es wurden neue Beratungs-
stellen aufgebaut, darunter auch zum Thema Migration. Zusitzlich wurden Kinderbe-
treuungsangebote und Wohnprojekte gegriindet und unterstiitzt (vgl. Joris 2021). Insge-
samt fand eine Professionalisierung statt (vgl. Ulrich 2007: 326f.; Eidgendssische Kom-
mission fiir Frauenfragen 2011: 2;10). In der Schweiz waren die ersten neuen Feministin-
nen auch linke studentische Aktivistinnen und zeigten sich — wie sich spiter herausstel-
len sollte, zu Recht — etwas ungeduldig mit der traditionellen Frauenbewegung (Eidge-
ndssische Kommission fiir Frauenfragen: 2011: 3). Obwohl die Institutionalisierung der
Gleichstellung in verschiedenen Kantonen und Stidten Fortschritte machte, war die Bi-
lanz nach zehn Jahren Gleichstellungsartikel in der Bundesverfassung dennoch erniich-
ternd. Auf dem Kongress des Schweizerischen Gewerkschaftsbundes wurde deshalb ent-
schieden, dass am 14. Juni 1991 ein landesweiter Frauenstreik durchgefiithrt werden soll-
te. Daran beteiligte sich iiber eine halbe Million Frauen (vgl. Eidgendssische Kommissi-
on fiir Frauenfragen 2011: 11; Joris 2021; Kiing 2021: 120), die neben ihrem Unmut auch
ihre Wiinsche und Vorstellungen zum Ausdruck brachten, z.B. ein Gesetz im Erwerbs-
bereich. So trat am 1. Juli 1996 das Gleichstellungsgesetz in Kraft (vgl. Kiing 2021: 121).
Zusammen mit dem Verfassungsartikel von 1981 war eine weitere gesetzliche Grundlage
geschaffen fiir eine Realitit »mit diskriminierungsfreier Anstellung und Beférderung,
belistigungsfreier Arbeitsumgebung, gleichem Lohn fiir gleichwertige Arbeit bis zum
Verbot diskriminierender Entlassung« (Kiing 2021: 121). Erneut stellte sich die Umset-
zung als schwierig heraus. Massnahmen wie Lohntransparenz, Stichproben von Lohn-
kontrollen und Berichtspflicht wurden vom Parlament abgelehnt. Stattdessen wurden
die Frauen fiir ihre unbefriedigende Situation verantwortlich gemacht: »Gleichzeitig war

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

der Diskurs in der Politik, in den Parteien und Organisationen und in den Medien davon
geprigt, dass Frauen lingst gleichberechtigt sein und keine Schwierigkeiten hitten, ih-
re Pline umzusetzen, wenn sie sich nur geniigend anstrengen wiirden« (Kiing 2021: 121).
Im Jahr 1993 wihlte das eidgendssische Parlament anstelle der offiziellen sozialdemo-
kratischen Kandidatin Christiane Brunner einen Mann in den Bundesrat. Dies 16ste ei-
nen landesweiten Protest von Frauen aus, der dazu fithrte, dass der Gewihlte zuriicktrat
und die Gewerkschaftssekretirin Ruth Dreifuss zur Bundesritin ernannt wurde. Dieser
Vorfall, der als »Brunner-Effekt« bekannt ist, hatte nachhaltige Auswirkungen auf die
Frauenbewegung und fithrte dazu, dass die Frauen in Verbinden, Gewerkschaften und
Parteien radikalisiert wurden (vgl. Eidgenossische Kommission fiir Frauenfragen 2009d:
6; 2011: 11). Trotz dieser Radikalisierung zeigten die Frauen der heterogenen Frauenbe-
wegung der 1990er Jahre eine grossere Kooperationsbereitschaft in inhaltlichen Fragen
und arbeiteten zusammen. Ein Beispiel dafiir ist der Frauenkongress von 1996, an dem
Frauen des gesamten politischen Spektrums vertreten waren. Dariiber hinaus beteilig-
ten sich zahlreiche Frauenorganisationen an der 4. UNO-Weltfrauenkonferenz (Beijing,
September 1995) und ihren Folgearbeiten in der Schweiz und auf internationaler Ebene.
So wurden konkrete Verinderungen nach und nach spiirbar: 2002 trat die Fristenrege-
lung in Kraft, drei Jahre spiter die Mutterschaftsversicherung. Vergewaltigung in der
Ehe wurde ein Jahr nach dem Frauenstreik strafbar und 2004 zum Offizialdelikt dekla-
riert. Petra Volpe, Regisseurin des Filmdramas Die géttliche Ordnung, das die Einfithrung
des Frauenstimm- und -wahlrechts in der Schweiz thematisiert, stellte einst fest:

Es braucht immer eine Form der Explosion, eine Form der kdrperlichen Manifestation,
einen lauten Ausdruck, um Veranderungen wirklich in die Wege zu leiten. Das kann
man von anderen Bewegungen lernen[,] zum Beispiel vom Civil Rights Movements
oder auch von den Queer Rights, von Stone Wall. Stattdessen sind viele Probleme
auch heute noch nicht gelost fiir die Frauen. (Volpe 2021: 54f)

Frauen, die in Frauenorganisationen, Parteien, Gewerkschaften und sozialen Bewegun-
gen aktiv waren, produzierten eine betrichtliche Menge an Schriftstiicken, darunter
Protokolle von Versammlungen und Vorstandssitzungen, Statuten, Jahresberichte,
Korrespondenzen, Pressemitteilungen, Unterlagen zu Sachthemen, Berichte, Eingaben
sowie Sammelobjekte wie Pins, Kleber, Flugblitter und Plakate. Nur ein sehr kleiner Teil
dieser Dokumente ist jedoch in verschiedenen Archiven fiir die Wissenschaft zuginglich
(vgl. Ulrich 2007: 327). Hier zeigt sich erneut die Unsichtbarmachung von Frauenge-
schichte, sei es aufgrund mangelnder Ressourcen (z.B. Finanzierungsmoglichkeiten,
um solche Archive zu halten, fehlende Riume etc.), sei es, weil in der Vergangenheit
solche Dokumente womdglich nicht als wichtig genug erachtet wurden, um fir die
Zukunft aufbewahrt zu werden.

Heute ist der Feminismus auch in der Schweiz von einer starken Prisenz in den
sozialen Medien und Online-Aktivismus gekennzeichnet. Wichtige Themen sind unter
anderem die Gender Pay Gap, sexuelle Belistigung und Gewalt gegen Frauen sowie
die Rechte von LGBT+-Personen. Die #MeToo-Bewegung — eine weltweite soziale Be-
wegung, die sich gegen sexuelle Belistigung und sexuelle Ubergriffe richtet und im
Jahr 2017 begann — hat zu einer hoheren Sensibilisierung und einem verstirkten Be-

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

101


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

wusstsein fiir die Notwendigkeit gefithrt, Opfern sexueller Gewalt zuzuhéren und sie
zu unterstiltzen. Sie hatte auch einen grossen Einfluss in der Schweiz und fithrte zu
einer 6ffentlichen Debatte iiber sexuelle Gewalt und Beldstigung am Arbeitsplatz. Heu-
te bestehen in der Schweiz zahlreiche Organisationen und Gruppen, die sich fiir die
Forderung der Gleichstellung und die Bekimpfung von Diskriminierung aufgrund des
Geschlechts einsetzen.

Frauen an Hochschulen

Was explizit die Hochschullandschaft und Forschung betrifft, so waren Frauen in
Deutschland ab 1900, in der Schweiz bzw. in Ziirich bereits seit den 1840er Jahren zu-
gelassen (Gerhard 2020: 71), wobei zu bedenken ist, dass — obwohl sich die Schweizer
Universititen vergleichsweise friih fir die Frauen 6ffneten — ein Matura-Abschluss er-
forderlich war. So liess die Universitit Freiburg z.B. Frauen ab 1907 zu, aber Zugang zu
einem Matura-Abschluss hatten die Frauen in Freiburg noch keinen. Zugelassen waren
also insbesondere Frauen aus dem Ausland, die Zugang zu einer Maturitit hatten (vgl.
Hoppmann 2021). Im Lichthof der Universitit Ziirich UZH steht seit Januar 2008 ein
Werk der Kiinstlerin Pipilotti Rist: eine immense, blaue, silbern bestickte Chaiselongue,
die zum expliziten Gebrauch bestimmt ist. Das Denkmal soll an die erste Schweizer
Juristin Emilie Kempin-Spyri (1853—-1901) erinnern. Die Zuginglichkeit der Installation
symbolisiert, so Rist, die Pionierinnen-Arbeit von Kempin-Spyri im Kampf fiir die
Gleichberechtigung der Frauen. Die Nichte von Autorin Johanna Spyri immatrikulierte
sich 1883 als erste Schweizerin an der Universitit Ziirich UZH (vgl. Nussbaumer 2019:
2), studierte Jura und doktorierte 1887. Ihr wurde allerdings das Anwaltspatent verwehrt
(vgl. Werner 2008): Als sie vor einem Ziiricher Zivilgericht ihren Ehemann Walther
Kempin als seine Anwiltin vertreten wollte, lehnten sie die Behérden mit der Begriin-
dung ab, ihr fehle das Aktivbiirgerrecht (Alder 2019; Schweizerisches Bundesgericht
1887). 1886 argumentierte Kempin-Spyri vor dem Bundesgericht mit dem generischen
Maskulinum: Die Frauen seien in der Verfassung mitgemeint, wenn es in Artikel 4 der
Bundesverfassung von 1874 »Alle Schweizer sind vor dem Gesetze gleich. Es gibt in
der Schweiz keine Untertanenverhiltnisse, keine Vorrechte des Orts, der Geburt, der
Familien oder Personen« (Schweizerische Eidgenossenschaft 1874) heisst. Sie fragte, wie
es sein konnte, dass Frauen einerseits in den Gesetzen und Pflichten des Staatsbiirgers
generell mitgemeint waren, andererseits aber keine politischen Rechte hatten (Arni
2020: 13). Warum es sich in einem Fall um ein generisches, im anderen Fall um ein
spezifisches Maskulinum handelte und woher klar sein sollte, in welchem Fall welches
Maskulinum gelte (Arni 2020: 13). Kempin-Spyri zitierte zudem Artikel 43 (»Jeder Kan-
tonsbiirger ist Schweizer Biirger«), Artikel 45 (»Jeder Schweizer kann sich an jedem
Orte des Landes niederlassen. Ein Schweizer darf aus der Schweiz nicht ausgewiesen
werden«) und Artikel 18 (»Jeder Schweizer ist wehrpflichtig«) der damaligen Bundes-
verfassung. Nach Kempin-Spyri konnte nicht daraus geschlossen werden, dass nur die
Minner gemeint seien (Nussbaumer 2019: 13). Ihre Klage wurde dennoch abgewiesen
mit der Begriindung:

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

Wenn nun die Rekurrentin zunichst auf Art. 4 der Bundesverfassung abstellt und aus
diesem Artikel scheint folgern zu wollen, die Bundesverfassung postulire die volle
rechtliche Gleichstellung der Geschlechter auf dem Gebiete des gesammten 6ffent-
lichen und Privatrechts, so ist diese Auffassung ebenso neu als kiithn; sie kann aber
nicht gebilligt werden. (Schweizerisches Bundesgericht 1887)

Damals galt einzig der Rechtsgleichheitsgrundsatz »Alle Schweizer sind vor dem Ge-
setze gleich« (Schweizerische Eidgenossenschaft 1874) und dass »Gleiches nach Mass-
gabe seiner Gleichheit gleich und Ungleiches nach Massgabe seiner Ungleichheit un-
gleich behandelt wird« (Schweizerisches Bundesgericht 1991/1995). Das Bundesgericht
kam im Fall Kempin-Spyri zum Schluss, dass Frauen nicht gleich seien. Als Frau oh-
ne Stimm- und Wahlrecht konnte Kempin-Spyri nicht bei der Schaffung neuer Geset-
ze mitwirken. Aus Sicht der Behorden konnte sie folglich auch nicht in iiberzeugender
Weise vor Gericht als Anwiltin titig sein. Was das generische Maskulinum betraf, gel-
te fiir jeden Artikel »nach allen Regeln der historischen Interpretation« zu priifen, ob
die Personenbezeichnung »schlechthin jede Verschiedenheit in der rechtlichen Behand-
lung einzelner Personenklassen verbiete« oder ob die Formulierung »nur solche recht-
lichen Verschiedenheiten ausschliesse, welche, nach anerkannten Grundprinzipien der
Rechts- und Staatsordnung, als innerlich unbegriindet, durch keine erhebliche Verschie-
denheit der Thatbestinde gerechtfertigt erscheinen«. Das Bundesgericht begriindete die
Entscheidung wie folgt:

Nun erscheint aber nach der jedenfalls zur Zeit noch zweifellos herrschenden Rechts-
anschauung die verschiede rechtliche Behandlung der Geschlechter auf dem Gebiete
des offentlichen Rechts, speziell in Bezug auf das Recht der Bethitigung im &ffent-
lichen Leben, als eine der innern Begriindung keineswegs entbehrende. (Schweizeri-
sches Bundesgericht 1887)

In diesem Fall war das Maskulinum in Personenbezeichnungen der Bundesverfassung
nicht eindeutig, sondern einmal generisch, einmal geschlechtsspezifisch auszulegen. In
der revidierten Bundesverfassung von 1999 ist aus »Alle Schweizer sind vor dem Gesetze
gleich« ein »Alle Menschen sind vor dem Gesetze gleich« (Schweizerische Eidgenossen-
schaft 1999/2022) geworden. Auch in anderen Fillen finden sich dquivalente Beispiele zur
Mehrdeutigkeit des vermeintlich generischen Maskulinums in der jeweiligen Rechtsge-
schichte.” Auf die Problematik des vermeintlich generischen Maskulinums wird unter
Kapitel 11.1 ndher eingegangen. Im Jahr 1983 wurde der Verein Feministische Wissenschaft
ins Leben gerufen, nachdem seit 1978 von Studentinnen organisierte Tagungen zum
Thema »Frauen und Wissenschaft« stattfanden. Der Verein diente als Netzwerk fiir
Studentinnen und Akademikerinnen inner- und ausserhalb der Universitit und setzte

12 An dieser Stelle folgt ein weiteres Exempel fiir die Mehrdeutigkeit des Maskulinums in der
Rechtsgeschichte aus Deutschland: »Anlésslich der Wahl einer Frau in den B6hmischen Landtag
(1912) entspann sich ein juristischer Disput um das Problem, ob eine Frau tiberhaupt in den Land-
tag einziehen kénne, hiess es doch damals im geltenden Gesetz von 1861: >Als Landtagsabgeord-
neter ist jeder gewihlt, der ..< Da sie nun aber eine Frau sei, trife das Gesetz seinem Wortlaut
nach gar nicht zu« (Grabrucker 1988: 613, zit.n. Diewald und Steinhauer 2017: 29).

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

103


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

sich fir eine bessere Vertretung der Frauen in Lehre und Forschung ein. Ausserdem
engagierte er sich fiir die institutionelle Verankerung von Frauen- und Geschlechter-
forschung an Hochschulen (Eidgendssische Kommission fiir Frauenfragen 2011: 8).
1997 wurde die Schweizerische Gesellschaft fiir Geschlechterforschung (SGGF) von
Geschlechterforscher'innen gegriindet, die sich fiir eine Stirkung und institutionelle
Férderung ihres Forschungsgebiets interessierten. Die SGGF hat sich seither verstirkt
fiir die Anliegen der Geschlechterforschung an den Universititen, in der Forschung,
in der Wissenschaftspolitik und in der Gesellschaft eingesetzt. Die Geschichte der
Geschlechterforschung in der Schweiz begann mit der Schaffung der ersten geschlech-
terthematischen Professur am Historischen Seminar der Universitit Basel UNIBAS im
Jahr1997. Seitdem hat sich die Geschlechterforschung in der akademischen Welt sowohl
als eigenstandiges Forschungsfeld als auch in den unterschiedlichsten Disziplinen ver-
ankert. Netzwerke von Forschenden und die gesamtschweizerische Internetplattform
»Gender Campus« informieren tiber Aktivititen und Lehrangebote in Gender Studies an
allen Hochschulen. Die inter- und transdisziplinire Vielfalt der Geschlechterforschung
in der Schweiz ist international innovativ, da sie sich stark fiir einen Austausch iiber die
Sprachgrenzen und Theorietraditionen hinweg engagiert. Die Gender Studies waren ein
wichtiger Meilenstein fiir die Etablierung der Queer Theory in der Schweiz (vgl. Gender
Campus o. D.: Geschichte).

Im folgenden Kapitel wird niher auf die LGBT+-Bewegung in der Schweiz eingegan-
gen, um einen umfassenden Einblick in ihre historische Entwicklung, soziale Bedeutung
und aktuellen Herausforderungen zu gewihren.

5.2 LGBT+-Bewegung in der Schweiz

Die (religios motivierte) Ablehnung von Homosexualitit hat eine lange Tradition — auch
in der Schweiz. Vom frithen Mittelalter an galten gleichgeschlechtliche sexuelle Kontak-
te »als siindhafte Abweichung von gottgewollten, naturgesetzlichen Verhaltensnormenc
(Walser 2013) und die Beschuldigten wurden teilweise bis in die Frithneuzeit mit dem Tod
bedroht. Reformation und katholische Reform verschirften die Strafverfolgung zusitz-
lich. Der Code Napoléon (auch Code Civil, die amtliche Originalausgabe des 1804 erschie-
nenen Gesetzbuchs, das die grundlegenden Gesetze des franzésischen Zivilrechts um-
fasste; vgl. Zogmal 2005) schaffte die Strafbarkeit der Homosexualitit zwischen Erwach-
senen ab. Da, wo der Code Napoléon ab Anfang des 19. Jahrhunderts giiltig war, wurden
homosexuelle Handlungen teilweise oder ganz straffrei. Dies betraf insbesondere west-
und siidschweizerische Kantone. In vielen Deutschschweizer Kantonen blieb Homose-
xualitit weiterhin ein Straftatbestand. Ab 1930 bildeten sich Tanz- und Geselligkeits-
clubs in Ziirich und Basel und iibernahmen eine wichtige Funktion: »Als schweizerische
Sektionen der Schwulen- und Lesben-Selbstorganisation Bund fiir Menschenrecht [(BfM),
LNC] waren sie Keimzellen der schweizerischen Emanzipationsbewegung« (Walser 2013,
Hervorhebung von LNC). Die lesbische und schwule Szene waren vorerst eng verbunden.
1931 griindeten die beiden Lesben Anna Vock und Laura Thoma in Ziirich den Damenclub
Amicitia, der aber bald auch Mianner aufnahm. Der Damenclub Amicitia und der Herrenclub
Excentric gingen eine Koalition ein und griindeten als Verein Schweizerische Liga fiir Men-

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

schenrechte zudem eine Zeitschrift, die sich an Lesben und Schwule richtete und sie dazu
aufforderte, gegen Verleumdungen in der Presse vorzugehen und sich fiir die Entkrimi-
nalisierung von Homosexualitit einzusetzen (vgl. Prisidialdepartement der Stadt Zii-
rich: 2022). Das Freundschaftsbanner (ab 1933 Schweizerisches Freundschafts-Banner, ab 1937
Menschenrecht) erschien von 1932 bis 1942 und war die erste homosexuelle Zeitschrift der
Schweiz. In der Ausgabe 20/1933 wird eine klare Zielsetzung genannt:

Aufklarend und belehrend aufjene unserer Mitmenschen einzuwirken, die sich heute
noch berechtigt glauben, uns als pervers und entartet zu halten nur deswegen, weil
wir nun einmal anders denken und fithlen wie sie. Es liegt an uns selbst, sie dariber
aufzuklaren, [...] durch unser persénliches Tun und Handeln ihre Achtung und ihr Ver-
standnis abzuringen. (Schweizerisches Freundschafts-Banner 1933: 2)

Die redaktionelle Leitung lag bei Anna Vock (Pseudonym »Mammina«), die auch bis 1941
Herausgeberin war.

1938 erfolgte durch die eidgendssische Strafrechtsreform eine Entkriminalisierung
homosexueller Handlungen: Strafbar waren nur noch minnliche Prostitution und Sexu-
alverkehr zwischen Mannern bei Verletzung des Schutzalters von zwanzig Jahren. Damit
einher kam die Frage um die Therapiebarkeit der Homosexualitit auf, dies als Folge ei-
nes vermehrt medizinisch-psychiatrischen Diskurses. Gleichzeitig verschirfte die stid-
tische Sittenpolizei insbesondere in Ziirich und Bern ihr Vorgehen, verfolgte minnliche
Prostituierte und ihre Kunden, itberwachte einschligige Treffpunkte und legte Homose-
xuellen-Register an (vgl. Walser 2013), deren Existenz erst zugegeben wurde, als sie ver-
nichtet wurden (vgl. Martin 2022; Prisidialdepartement der Stadt Ziirich 2022). Homo-
sexuellen militirdienstpflichtigen Midnnern drohte zudem ein Eintrag im Dienstbiich-
lein, den Arbeitgeber entschliisseln konnten (vgl. Walser 2013).

Als homosexuelle Handlungen ab 1942 nicht mehr strafbar waren, war die Schweiz
aus juristischer Sicht Lindern wie Deutschland, in welchem Homosexuelle mit Verweis
auf Paragraph 175 weiterhin verhaftet wurden, weit voraus (vgl. Petersen 2014). Im sel-
ben Jahr itbernahm Karl Meier (Pseudonym »Rolf«) die Redaktion von Menschenrecht. Die
»Seiten der Frau«verschwanden gleichzeitig aus der Zeitschrift und mit ihnen mehr und
mehr die Spuren der Initiantinnen des Damenclubs Amicitia (vgl. Prisidialdepartement
der Stadt Ziirich 2022). Das anfinglich gemeinsame Band und die Solidaritit zwischen
schwulen und lesbischen Organisationen begann zu reissen (vgl. Walser 2013). Diese Auf-
16sung bedeutete fir die Schweizer Lesbenbewegung ein strukturelles Ende, das bis in
die1960er Jahren andauern sollte. Homosexuelle Minner rund um Meier hingegen griin-
deten einen Lesezirkel, aus dem die Zeitschrift Der Kreis entstand. Sie konnte nur auf
Empfehlung abonniert werden und bot homosexuellen Minnern von ca. 1942/1943 bis ca.
1967/1968 Inhalte zu Lebensberatung und Lebensstilbildung an. Inhalte fiir Frauen wa-
ren darin nicht mehr enthalten. Gleichzeitig mahnte die Zeitschrift zur Zuriickhaltung
(vgl. Walser 2013; Prisidialdepartement der Stadt Ziirich: 2022). Schon frith erschien die
Zeitschrift mit einer franzdsischen Beilage und ab 1951 unter dem Titel Der Kreis— Le Cercle
—The Circle auch mit englischen Beitrigen, die leichter der Zensur entgingen. Sie wurde
von rund 2000 Abonnenten weltweit bezogen (vgl. Walser 2013; Prasidialdepartement
der Stadt Ziirich: 2022). Der Kreis veranstaltete zwischen 1948 und 1960 regelmissig auch

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

105


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

festliche Anlisse, die eine europaweite Ausstrahlung hatten und einen Safer Space fiir
Schwule boten (vgl. Walser 2013; Petersen 2014). Die Aktivititen machten Ziirich zu ei-
nem interessanten Reiseziel fiir Homosexuelle, so dass Eingeweihte schon bald von der
»Warmlufthansa« sprachen; damit war der Freitagabendflug von Frankfurt nach Kloten
gemeint, der gernvon Schwulen aus Deutschland gebucht wurde, die am Wochenende in
Ziirich feiern wollten (vgl. Petersen 2014; Priasidialdepartement der Stadt Ziirich: 2015).
Nach zwei Morden im Ziircher Schwulenmilieu zu Beginn der 6cer Jahre dnderte sich
der Alltag Homosexueller schlagartig. Die beliebten Tanzanlisse wurden per Gesetz ver-
boten und bedeuteten gleichzeitig das Ende der internationalen Ausstrahlung der Stadt.
Demiitigungen, Razzien und Festnahmen waren plétzlich an der Tagesordnung, genau-
so wie die Eintrige im Homosexuellen-Register. Immer mehr Schwule und Lesben wur-
den Opfer polizeilicher Willkiir (vgl. Walser 2013; Petersen 2014; Prisidialdepartement
der Stadt Ziirich 2022). Die neuen Zustinde bedeuteten das Ende von Der Kreis. Die Zeit-
schrift wurde 1967 eingestellt (vgl. Petersen 2014).

Die 68er-Bewegung und eine damit einhergehende Individualisierung des Lebens-
stils hatten auch einen Einfluss auf junge linke Schwule und Lesben in der Schweiz, die
sichin den Neuen Sozialen Bewegungen zu organisieren begannen (vgl. Walser 2013; Pri-
sidialdepartement der Stadt Ziirich: 2022). Auch das Coming-out, das Offenbaren der ei-
genen Identitit als Lesbe oder Schwuler, nahm an Bedeutung zu (vgl. Walser 2013). Drei
Chemie-Studenten der ETH Ziirich starteten 1971 eine Disco fiir Schwule, den Zabriskie
Point oder kurz Zabi. An einem Jahr organisierten dessen Angehorige Filmvorfihrungen
des deutschen Films »Nicht der Homosexuelle ist pervers, sondern die Situation, in der
er lebt« von Rosa von Praunheim in mehreren Stidten der Deutschschweiz® (vgl. Frey
2022b: 22f.; Frey 2022¢: 25; Martin 2022). Die Kernaussage des Films war, dass Homose-
xuelle sich nicht linger verstecken, sondern sich stattdessen untereinander solidarisch
und politisch zeigen sollten. »Raus aus den Toiletten, rein in die Strassen« lautete die
Aufforderung am Ende (vgl. Frey 2022b: 23; Praunheim 1971), was die Zuschauer'innen
motivierte, aktiv zu werden: Im Anschluss daran wurden die Homosexuellen Arbeitsgrup-
pen gegriindet, die sich fiir die Anliegen von Schwulen und Lesben engagierten und z.B.
mit 6ffentlichem Protest und parlamentarischen Anfragen gegen das Homosexuellen-
Register vorgingen, das in Bern erst 1988 beendet wurde. In Ziirich hiessen die Grup-
pen HAZ, in Bern HAB, in Basel HABS und es folgten weitere Stidte wie Luzern oder
St. Gallen (vgl. Martin 2022; Prisidialdepartement der Stadt Ziirich: 2022; Walser 2013;
Frey 2022a: 20). In Lausanne wurde 1976 die GLH (Groupe de libération homosexuel-
le) gegriindet (vgl. Walser 2013). Die Dachorganisation dieser einzelnen Gruppen waren
die Homosexuellen Arbeitsgruppen Schweiz (HACH) (vgl. Frey 2022c: 24). Aus Bern war be-
kannt, dass die Gruppen gespalten waren »in jene, die zwar einen Freizeitraum erkimp-
fen wollten, aber keine konfrontative 6ffentliche Profilierung wagten, und andererseits
jenen HAB-Mitgliedern mit Lust an 6ffentlicher Provokation« (Frey 2022b: 23). Obwohl
die Homosexuellen Gruppen fiir alle offen waren, bestand die Mehrheit der Mitglieder aus

13 InBern fand der Film-Anlass 1975 im Zdhringer-Refugium statt, geplant war er urspriinglich aller-
dings in den Raumlichkeiten der Universitit Bern. Das Gesuch fiir die Reservation eines Horsaals
vonseiten der Uni-Gruppe wurde durch den damaligen Rektor nur unter strengen Auflagen erteilt
und die Filmvorfithrung indirekt verunmoglicht (vgl. Frey 2022b: 22).

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

jungen Minnern aus der Mitte der Gesellschaft. Studierenden standen sie eher kritisch
gegeniiber (vgl. Frey 2022c: 24). Viele Lesben standen indes der Frauenbewegung nahe
(vgl. Walser 2013; Prasidialdepartement der Stadt Ziirich 2022). Sie engagierten sich in
der neuen Frauenbefreiungsbewegung (FBB) und stellten den Zwang zur Heterosexualitit
auch in feministischen Kreisen zur Debatte. Es entstanden erste Kultur- und Beratungs-
angebote im Frauenzentrum Ziirich, die sich direkt an Lesben richteten. Nach und nach
wurden eigene politische Forderungen gestellt. 1978 entstand in Genf die GHOG (Groupe
homosexuel de Genéve). Im selben Jahr fand auch die erste Pride der Schweiz statt. Diese
zweite Schwulen- und Lesbenbewegung nach 1970 zeigte sich offensiv, um in der Gesell-
schaft wahrgenommen zu werden; es folgten diverse provokative Magazine und TV-Do-
kumentationen und -Auftritte (vgl. Walser 2013). Die 1974 gegriindeten Homosexuellen Ak-
tionsgruppen »etablierten sich als medienwirksame Interessengruppen« (Walser 2013). Sie
sollten sich 1993 zu Pink Cross, der Dachorganisation fiir Schwule in der Schweiz, entwi-
ckeln, die unter anderen die Schweizerische Organisation der Homophilen (SOH), eine Nach-
folgeorganisation von Der Kreis, integrierte (vgl. Walser 2013; Prisidialdepartement der
Stadt Ziirich 2022).

Ab 1985 fithrte das HIV-Virus auch in der Schweiz zu zahlreichen Todesfillen. Ge-
nannte Gruppen trugen die Sensibilisierungskampagnen des Bundes mit (vgl. Walser
2013). Seitdem ist die Aids-Hilfe Schweiz aktiv, der Dachverband von mittlerweile iiber
40 Mitgliederorganisationen (vgl. Aids-Hilfe Schweiz 2023). Es ist anzunehmen, dass
sich auch trans Menschen in der Vergangenheit in diesen homosexuellen Kreisen beweg-
ten, dass sie sich in Gruppen und Vereinen einbrachten und die Bewegung mit vorantrie-
ben, wobei Trans damals wenig bis gar nicht thematisiert wurde. Wenn trans Menschen
diskriminiert wurden, dann insbesondere aufgrund ihrer sexuellen Orientierung (vgl.
Prisidialdepartement der Stadt Ziirich 2022).

Erste Gruppen von trans Menschen, insbesondere trans Frauen, entstanden in den
1980er Jahren. Ihre Vernetzung fithrte zur Griindung des Vereins Transgender Network
Switzerland (TGNS) im Jahr 2010, die erste nationale Organisation von und fiir trans Men-
schen (vgl. Prisidialdepartement der Stadt Ziirich 2022; Transgender Network Switz-
erland 2022). Auch Lesben waren in Offentlichkeit und Medien deutlich weniger sicht-
bar als Schwule. Es nahm das Bediirfnis nach einer eigenen Organisation zu, welche die
verschiedenen lokalen Gruppen einbinden sollte. So wurde 1989 die Lesbenorganisation
Schweiz LOS (Organisation Suisse des Lesbiennes OSL) in Bern gegriindet (vgl. Prisidi-
aldepartement der Stadt Ziirich 2022; Walser 2013).

Im selben Jahr riefen Studierende im Lichthof des Kollegiengebiudes der Univer-
sitdt Ziirich zur UniTOPIE auf. Kurz davor war es in Berlin im Stil der 68er-Bewegung
zu Unruhen gekommen und Studierende hatten diverse universitire Institute besetzt
(vgl. Nickl 2008: 112). Die Welle erreichte die Schweiz; die Unitopist'innen dusserten ihre
»Wut tiber das Fehlen von Selbstbestimmung und feministischer Wissenschaft, die Ver-
filzung von Forschung und Lehre mit der Wirtschaft, die Wohnungsnot in Ziirich, die
Tatsache, dass es fast nur minnliche Professoren gibt« (Ziircher Student/in 1989, zit.n.
Nickl 2008: 112), wie die Ziircher Student/in in der Ausgabe vom 30. Januar 1989 schrieb.
Die Versammlung »war der Auftakt zu einem kurzen, friedlichen Sommer studentischer
Anarchie« (Nickl 2008: 112). In dieser Periode wurden Arbeitsgruppen gegriindet, Voll-
versammlungen abgehalten und es fand ein Sleep-in im Deutschen Seminar statt. Die

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

Turbulenzen dauerten ca. ein Jahr lang an, danach verschwand die UniTOPIE genauso
schnell, wie sie entstanden war, und war insgesamt wenig wirksam. Dies hatte mehre-
re Griinde. Einerseits waren die Vorstellungen der Aktivistinnen wenig konkret und die
mannigfachen Interessen kaum unter ein einheitliches politisches Programm zu brin-
gen, da es an der Universitit Ziirich UZH in den 1980er Jahren zwei unterschiedliche
politische Lager gab: den linken VSU (Verband der Studierenden der Universitdt Ziirich), der
seit der Griindung 1978 die grosste Fraktion darstellte, und den biirgerlichen Studenten-
ring. Andererseits waren die Zustidnde in Zirich nicht so schlecht wie in Berlin und die
Unzufriedenheit dementsprechend nicht so hoch (vgl. Nickl 2008: 112).

Die UniTOPIE brachte der LGBT+-Community dennoch gewisse Vorteile. So wurde
die Gruppe zart&heftig gegriindet, die schwule Studierende der Universititund der ETHZ
vertrat (vgl. Nickl 2008: 113). Es folgte die Frauen- und Lesbenliste Amazora, die 2004 je-
doch wieder aufgelost wurde, weil »das Bediirfnis nach einem Netzwerk fiir lesbische
Frauen an den Ziiricher Hochschulen nicht mehr vorhanden schien« (Nickl 2008: 113;
L-Wiki.ch 2022). Lesben trafen sich daraufhin als lose Gruppe zu verschiedenen Aktivi-
titen. Aus dem Bediirfnis heraus, einen festen »Treffpunket fiir lesbische, bisexuelle und
queere Frauen®« zu schaffen, wurde 2010 der Verein L-Punkt gegriindet. Auch dieser be-
teiligte sich an politischen Aktionen (Bellmann 2022). 2021 fusionierten zartSheftig und
L-Punkt zu PolyUniQue — LGBTQIA+ at Universities in Zurich, »um ein einziger, inklusiver
Studierendenverein fiir alle zu sein« (PolyUniQue 2023). Der Verein besteht noch heu-
te. Der Fokus liegt dabei auf gemeinsamen Freizeitaktivititen (vgl. PolyUniQue 2023).
Der 2018 gegriindete Verein queer*z ist hingegen »ganz explizit politisch, feministisch
und bunt« (queer®z 2021). Dieser trug wesentlich dazu bei, dass an der Universitit Zii-
rich und ETHZ neutrale Legis (Studierendenausweise) eingefithrt wurden (vgl. Redaktion
personlich.com 2019).

Abden1990er Jahren kimpften Homosexuelle fiir die rechtliche Anerkennung gleich-
geschlechtlicher Ehen und Konkubinate und erhielten Unterstiitzung von den Studie-
rendengruppen. 1991 wurden homo- und heterosexuelle Beziehungen zwischen Erwach-
senen bei einem Schutzalter von sechzehn Jahren gleichbehandelt und auch die homose-
xuelle Prostitution wurde legal. Im Tessin wurden 1995 der Spazio Gay und 2002 der Col-
lettivo leshico gay Ticino gegriindet. Die verschiedenen Gruppen entwickelten sich gegen
Ende des 20. Jahrhunderts zu kulturellen Szenen, die dank des Internets vermehrt von
Sichtbarkeit profitierten (vgl. Walser 2013). Auch konnten sie sich zunehmend online ver-
netzen und politisch organisieren. 2005 wurde das neue Partnerschaftsgesetz mit 58 %
der Stimmen angenommen, so dass es gleichgeschlechtlichen Paaren méglich war, ihre
Partnerschaft eintragen zu lassen (vgl. Walser 2013). Die sogenannte Ehe fiir alle wurde
2021 mit 64.1 % der Stimmen angenommen und das Gesetz zur Gleichstellung trat am 1.
Juli 2022 in Kraft (vgl. De Carli 2021), was im Vergleich zu anderen europiischen Lindern
relativ spat ist.

Auch in der Schweiz fand allmihlich eine Diskursverschiebung statt, was sich u.a.
darin zeigte, dass die Arbeitsgruppen Basel, Zirich und Bern ihre Namen dnderten
und mittlerweile habs queer basel, HAZ — Queer Ziirich und hab queer bern heissen (vgl. Frey
2022e: 208f.; habs queer basel o. D.; HAZ Queer Ziirich 2022; hab queer bern 2022).
Letztere argumentieren dabei:

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

Die Welt verdndert sich stindig, die Sprache folgt ihr und verdndert sich mit. Neue
Worter entstehen: »Migrationshintergrund« ist so ein junges Wort. Und was die Ge-
sellschaft umtreibt, das benennt sie — als »queer« bspw. [..] Heute bezeichnen wir je-
ne Dinge, Handlungen oder Personen als queer, die von der Norm abweichen. (Frey
2022€e: 208)

In einer Medienmitteilung vom 22. Mai 2019 zur Umbenennung steht entsprechend:

Mit dem Claim »queer bern« will der Verein auch gegen aussen signalisieren, dass
seit einigen Jahren Menschen, deren Geschlecht sich nicht an die biologische Zuwei-
sung bei er Geburt hélt, sichtbar geworden sind. [..] Vizeprasidentin Petra Bromba-
cher ist mit der Anpassung des Vereinsnamen sehr zufrieden: »Individuell benennen
wir Schwulsein weiterhin als schwul, Transsein weiterhin als trans. Aber wenn es um
uns alle geht, die wir als abweichend von der Sexual- und Geschlechternorm wahr-
genommen werden, benennen wir uns mit dem Sammelbegriff »queer«. (hab queer
bern 2019)

Ausserhalb des Hochschulkontextes wurde 1997 die Gruppe Queeramnesty gegriindet
(Queeramnesty 2023: Wer wir sind). Heute existieren auch explizit Treffpunkte und Ver-
eine fiir non-binire Menschen, so z.B. die Romanescos oder die im Mai 2023 gegriindete
Gruppe association|Verein trans-non-bindr in Freiburg. Insgesamt zeigen sich zum einen
enge Verkniipfungen von Hochschulumfeld und LGBT+-Bewegung in der Schweiz, zum
anderen dass auch hier eine Entwicklung und Verschiebung von Themen stattfindet: von
Inhalten, die insbesondere Schwule und Lesben in den Fokus nehmen, hin zu solchen,
die auch trans bzw. non-binire Menschen beriicksichtigen. In der Hochschulpolitik ha-
ben solche Vereine darauf hingewirkt, dass die Sprachpolitik der Hochschulen die Viel-
falt der Geschlechtsidentititen beriicksichtigt.

5.3 Queer: Vom Schimpfwort zur Theorie

In den letzten Jahrzehnten hat der Begriff queer eine bemerkenswerte Entwicklung
durchlaufen. Urspriinglich als Schimpfwort fitr Menschen verwendet, die von der he-
teronormativen Gesellschaft als »anders« betrachtet wurden, wurde der Begriff von
Aktivistinnen und Wissenschaftlerinnen aufgegriffen und umgewandelt bzw. -gedeu-
tet, um eine politische Bewegung und eine Theorie der sexuellen und geschlechtlichen
Vielfalt zu begriinden. Im Folgenden soll die Geschichte der Begriffsentwicklung von
queer von einem beleidigenden Ausdruck hin zu einem positiven und befreienden Kon-
zept punktuell beleuchtet werden; z.B. wie er entstanden ist, welche Bedeutungen er im
Laufe der Zeit angenommen hat und wie er heute in der akademischen Welt und in der
Popkultur verwendet wird.

Das englische Wort queer (weitere Formen queir, queyr, que(e)re, quer) stammt vom
mittelhochdeutschen Wort twer ab fiir quer, durch, jenseits, driiben (vgl. z.B. Krass 2003:
17). Esbezeichnete urspriinglich etwas allgemein Merkwiirdiges oder Abweichendes. Ein
paar wenige Belege fiir diese Verwendung finden sich bereits vor dem 17. Jahrhundert
(vgl. Oxford English Dictionary 1989: queer). Robert Owen, walisischstimmiger Frithso-

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

109


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

zialist, der als wichtiger Akteur in der Arbeiter'innenbewegung und als Begriinder des
Genossenschaftswesens des 19. Jahrhunderts gilt, benutzte den Ausdruck queer im Sinne
von schrig, seltsam oder merkwiirdig (vgl. Oxford English Dictionary 1989: queer).** Im sel-
ben Jahrhundert entstand auch das Bild der Queer Street, eine imaginire Strasse, in der
sich Menschen in gesundheitlichen, finanziellen und anderen Schwierigkeiten aufhalten
sollen. Eine weitere frithere Bedeutung von queer ist »nicht in normalem Zustands, im
Sinne von schwach oder krank, umgangssprachlich aber auch betrunken. Jemensch konnte
a queer fellow sein, also »ein komischer Kauz« und exzentrisch, von zweifelhaftem Cha-
rakter, nicht vertrauenswiirdig oder dubios (vgl. Oxford English Dictionary 1989: queer).
Diese urspriinglichen Bedeutungen von queer bezeichnen noch keine von der Heteronor-
mativitdt divergierenden Sexualititen, sondern grundsitzliche Abweichungen von der
Norm.

Allmihlich entwickelte sich queer zu einem Schimpfwort fiir Homosexuelle bzw. fiir
alle, die nicht den traditionellen Vorstellungen von Geschlecht und Sexualitit entspra-
chen. John Sholto Douglas, Marquis von Queensberry, Schottland, war méglicherweise
die erste Person, die queer abwertend verwendet haben soll. Dies geschah in einem Brief
von 1894 an seinen Sohn Alfred Douglas, in dem er sich auf Archibald Primrose, den er fiir
den Tod seines anderen Sohnes Francis Douglas verantwortlich machte, mit »Snob Que-
ers like Roseberry [sic!]« (Graham 2003: 250) bezog. Der Begriff wurde, im Sinne von per-
vers, allgemein zur Beleidigung fiir »effeminierte« schwule Manner und etablierte sich,
ahnlich wie im Deutschen mit schwul, als Ausdruck zur Abwertung von Dingen (vgl. Ox-
ford English Dictionary 1989: queer). Ab ca. 1914 kann queer als Adjektiv, insbesondere in
den Vereinigten Staaten, in der Bedeutung von homosexuell nachgewiesen werden, wo-
bei der Begriff einerseits von aussen abwertend genutzt wurde, andererseits innerhalb
der LGBT+-Community als positiv (vgl. Concise New Partridge Dictionary of Slang 2014:
628). Das ist ein Hinweis darauf, dass er schon damals als positive Selbstzuschreibung
genutzt wurde. Diese positive Funktion erhielt der Begriff jedoch eindeutig erst in den
1980er Jahren, als sich queer zur Bezeichnung fiir eine ganze aktivistische Bewegung ent-
wickelte: Thre Geschichte ist dabei nur erfassbar, wenn auch gesellschaftliche und poli-
tisch-rechtliche Aspekte der US-amerikanischen Geschichte mitberiicksichtigt werden
(vgl. Klapeer 2007:18).

Historisch betrachtet ist die Verwendung von queer als positive Selbstbezeichnung
relativ neu (vgl. Jagose 2005: 95). Ende der 1960er Jahre entstand in den USA das Gay Li-
beration Movement (dt. Schwule Selbstbefreiung) und entwickelte sich Mitte der 1970er Jahre
zu einer breiten sozialen Bewegung. Queer bezieht sich (auch in kritischer Weise) eben-
so auf diese Periode. Als wichtiges Datum fur den Ursprung des Gay Liberation Movement
gilt der 27. Juni 1969, als in einer LGBT+-Bar namens Stonewall Inn gegen eine Polizeiraz-
zia Widerstand geleistet wurde und ca. zweihundert Bar-Besucher'innen und Anwoh-
ner'innen daraufhin itber drei Tage zivilen Ungehorsam leisteten (vgl. Klapeer 2007: 21f.;
vgl. auch Krass 2003: 15f.; Gossl 2022: 53). Das Gay Liberation Movement stiitzte sich auf

14 Owen soll»All the world is queer save thee and me, and even thou art a little queer« zur Trennung
der Geschiftsbeziehungen in New Lanark 1828 zu seinem Partner William Allen gesagt haben
(vgl. dazu Ratcliffe 2016).

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

die Studentenbewegung, die Neue Linke, die Friedensbewegung sowie die Neue Frau-
enbewegung und die Schwarze Biirgerrechtsbewegung und forderte die Akzeptanz von
Schwulen und Lesben in ihrer Andersartigkeit. Zu jener Zeit wurde ein positiv besetz-
tes, schambefreites lesbisch-schwules Identititsgefithl — die sogenannte Gay Pride — ent-
wickelt (vgl. Klapeer 2007: 22 und Kiefer/Giese/Strickson 2022: 34f.; Géssl 2022: 47; Kay
2021: 31). Dieser neue Stolz brach mit der fritheren Homophilen-Bewegung (auch in der
Schweiz bekannt), die sich fiir die Integration von Schwulen (und am Rande von Lesben)
in der Gesellschaft engagierte. Letztere argumentierte mit der »Harmlosigkeit« von Ho-
mosexuellen und mit geringen Differenzen zwischen Schwulen, Lesben und Heterose-
xuellen (vgl. Jagose 2001: 46; Klapeer 2007: 22). Die Homophilen-Bewegung erlangte nie die
Reichweite des Gay Liberation Movement, sondern beschrinkte sich auf wenige intellektu-
elle weisse Minner, die sich zwar fiir eine Entkriminalisierung von Homosexualitit ein-
setzten, jedoch deren Pathologisierung nie hinterfragten (vgl. Jagose 37ft.; Klapeer 2007:
22f; Kiefer/Giese/Strickson 2022:16). Mit der Gay Pride kam in Anlehnung an die feminis-
tische Forderung »Das Private ist politisch!« (vgl. dazu auch Hark 2010: 112) auch das Co-
ming-out einher, also ein 6ffentliches Mitteilen der eigenen Homosexualitit (vgl. Kiefer/
Giese/Strickson 2022:124). Dieser Akt war identititsstiftend: Lesbisch-schwule Identiti-
ten sollten so lange 6ffentlich gemacht werden, bis sie zu einer akzeptierten Lebensform
wiirden. Trug das sogenannte Consciousness Raising in der Frauenbewegung zur weibli-
chen Handlungsfihigkeit und Subjektbildung bei, so machte das Gay Liberation Movement
Homosexualitit zu einer politisch positiven Identitit (vgl. Jagose 2001: 55; Klapeer 2007:
23 und 44). Die Organisationen, die der Bewegung angehorten, stittzten sich in ihrer po-
litischen Arbeit auf das sogenannte »ethnische Modell«: Die Gay Identity einer Minder-
heit sollte auf eine Weise etabliert werden, die das Erlangen von Biirger'innen-Rechten
fiir Lesben und Schwule erméglichte (vgl. Jagose 2001: 82f; Klapeer 2007: 24). Sie wurde
dafiir als eine eigene Kultur konstruiert: Die Anerkennung in der Gesellschaft sollte mit
der Betonung der »Andersartigkeit« erfolgen (vgl. Jagose 2001: 79; Klapeer 2007: 24) und
nicht durch ihre Unsichtbarmachung wie durch die Homophilen-Bewegung. Die Definiti-
on von Homosexualitit wurde nicht mehr Psychiater’innen tiberlassen, sondern wurde
zu einer positiven politischen Identitat (vgl. Klapeer 2007: 26).

In der Politikwissenschaft werden in Bezug auf die US-amerikanische Kultur soge-
nannte »zyklische Phasen« genannt. Damit wird ein zyklisches »Auf- und Abflauen von
Moralisierung und Liberalisierung« (Klapeer 2007:18) beschrieben. Als in den 1980er Jah-
ren der Ausbruch von Aids kam, zeigte sich eine Phase der Remoralisierung, welche eine
Unterteilung in Gut und Bése nach sich zog. Aids wurde als Zorn und Strafe Gottes in-
terpretiert (vgl. Kay 2021: 56f.). Eine Folge war die Organisation und Mobilisierung ge-
gen Homosexuelle vonseiten rechtskonservativer Kreise. Die zunehmende Gewalt ge-
gen die LGBT+-Community und die Tatsache, dass die Gesellschaft »die Leute dahin-
siechen liess« (Kunstreich 2015: 6), erforderte neue Widerstandsformen und politische
Strategien, z.B. das Schliessen neuer Allianzen. Aufgrund der zunehmenden Stigmati-
sierung eignete sich die LGBT+-Community als Abgrenzung zur restlichen Gesellschaft
den Begriff queer als positive Selbstbezeichnung an (Klapeer 2007: 29; Kunstreich 2015:
76; Brontsema 2004: 4). Das urspriingliche Schimpfwort erhielt eine »bejahende Bedeu-
tung« (Butler 1995: 295) und wurde zur Heteronormativititskritik eingesetzt: »Queer can
be a rough word but it is also a sly and ironic weapon we can steal from the homophobe’s

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m2

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

hand and use against him« (Anonymous Queers 1999 [1990]: 592, zit.n. Klapeer 2007: 29).
Ahnliche Dynamiken lassen sich in der Schweiz mit dem Begriff »schwul« feststellen. So
steht in der ersten Ausgabe der HAB-Info von 1975:

Schwul ist ein Schimpfwort. Schwul ist etwas Schmutziges, Gemeines, Abscheuliches,
Ekelhaftes. Wer schwul ist, soll sich schimen, soll sich verstecken, soll méglichst un-
auffallig bleiben, soll ja nicht auffallen. Wer schwul ist, soll sich ducken, kriechen. [...]
Wenn wir das Wort schwul gebrauchen, zeigen wir jedem, dass wir stolz sind auf un-
sere Homosexualitat, dass wir nicht mehr langer bereit sind, zu kriechen und uns zu
verstecken; dass es uns scheissegal ist, ob sie uns beschimpfen oder beldcheln. Wir
sind stolz auf unser Schwulsein! Schwulsein macht Spass!« (Pius im HAB-Info 1/75,
zit.n. hab queer bern 2022: 28)

Das Zitat zeigt, dass sich im Laufe der Zeit eine Verinderung in der Wahrnehmung und
Akzeptanz von Schwulsein in der Schweiz vollzogen hat. Die Verwendung des Wortes
schwul wird heute als Ausdruck des Stolzes auf die eigene Homosexualitit betrachtet. Es
zeigt den Wunsch, sich nichtlinger zuverstecken oder sich vor Beschimpfungen und Be-
lachelungen zu fiirchten. Stattdessen wird Schwulsein als etwas angesehen, das Freude
bereitet und zu einer positiven Identitit beitrigt.

Queer kann als Identitit oder Kritik an der Identitit verstanden werden: Das Konzept
versucht einerseits, die Vielfalt und Komplexitit von Geschlecht zu betonen und den
starren Normen und Erwartungen der Gesellschaft zu widersprechen. Als Identitit er-
moglicht queer Menschen, die sich jenseits der hetero- und cisnormativen sowie biniren
Vorstellungen von Geschlecht und Sexualitit positionieren, sich zu identifizieren und
Gemeinschaften aufzubauen. Gleichzeitig ist queer auch eine kritische Perspektive, die
die starren Grenzen von Identitit und die damit verbundenen Machtstrukturen in Fra-
ge stellt. Queer-Ansitze zeigen auf, wie Identititen sozial konstruiert sind und wie sie
durch soziale Normen, Diskurse und Machtverhiltnisse geformt werden. Indem que-
er Identitit und Kritik verbindet, 6ffnet es den Raum fiir Reflexion, Widerstand und
Transformation. Es stellt sich die Frage, warum bestimmte Identititen privilegiert, wih-
rend andere marginalisiert werden. Identitat beruht nimlich einerseits auf dem eigenen
Selbstverstindnis, andererseits funktioniert sie nie ohne Fremdzuschreibungen, d.h.,
Identitit ist »Wechselwirkung mit der (Um)Welt und der Verortung in ihr« (Alizadeh
202.2: Kapitel unlearn identitit). Da sie nie von Sozialisationsprozessen, Erwartungshal-
tungen, Sprache etc. losgeldst ist, ist sie auch nie stabil (vgl. Alizadeh 2022: Kapitel un-
learn identitit). Identititspolitiken sind deshalb hiufig »eine Reaktion auf Diskriminie-
rung« (Kastner/Susemichel 2019: 11). Sie reagieren »darauf, dass einem vermeintlichen
Kollektiv bestimmte — nicht unweigerlich ausschlieflich negative — Eigenschaften zuge-
schrieben werden« (Kastner/Susemichel 2019:11). Menschen werden zu Gruppen zusam-
mengefasst, die eine eigene Einheit darstellen sollen (z.B. Veganer'innen, Italiener’in-
nen, Schwarze). Die Vorstellung einer »Einheit« ist allerdings sozial konstruiert. Men-
schen werden dabei »als Kollektive adressiert, ohne iiber diese Zugehorigkeit selbst ent-
schieden zuhaben« (Kastner/Susemichel 2019:11), was im Alltag gravierende Konsequen-
zen nach sich zieht. Trans (non-binire) Menschen werden z.B. deshalb transfeindlich an-
gegriffen, weil sie strukturell diskriminiert werden und ihre Geschlechtsidentitit kollek-

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

tiv als nicht der biniren Norm entsprechend, »krank« und »verwirrt« eingeordnet wird.
Es gibt Strategien, um sich dagegen zur Wehr zu setzen, wobei Jens Kastner und Lea
Susemichel betonen:

Doch als Kollektiv auf die gemeinsam erlebte Unterdrickung zu reagieren, setzt
zunichst die Akzeptanz dieser fremdbestimmten Zuordnung und Zugehérigkeit
voraus. Dieses notgedrungene Akzeptieren wird von einer Eigen- und Neudefinition
der zugewiesenen kollektiven Identitit begleitet. Die erfahrene Unterordnung samt
der abwertenden Attribute sollen zu einer nun selbstgewdhlten und selbstermachti-
genden, positiv konnotierten Kollektividentitat werden: Frauen sind nun nicht mehr
das »schwache Geschlecht«, sondern stark und selbstbestimmt, Schwarz ist nicht
mehr schlechter als weif3, sondern »black is beautiful«, »Gay Pride« ersetzt schwul als
Schimpfwort und so weiter. (Kastner/Susemichel 2019: 11)

Eine mogliche subversive Strategie im Umgang mit Diskriminierung ist also die der
Re-Appropriation bzw. Wiederaneignung (vgl. z.B. Brontsema 2004). Die Gruppe Queer
Nation ist ein Beispiel fiir die 6ffentliche Reklamation von queer (vgl. Krass 2003: 18),
die 1990 auf der New Yorker Pride ein Prospekt mit der Uberschrift »Queers Read This«
(Anonymous 1990) verteilte. Im englischsprachigen Raum wird der Begriff weiterhin
hiufig als Synonym fiir schwule Mdnner benutzt (vgl. dazu Oxford English Dictionary
1989: queer), was mensch an aktuellen Fernsehserien und Reality-Shows wie Queer as
Folk (2000—2005), Queer Eye for the Straight Guy (2003—2007) oder Queer Eye (seit 2018)
erkennen kann. Dennoch hat sich der Begriff in anderen geografischen Riumen iiber
diese Bedeutung hinaus erweitert. In der Schweiz hat sich queer als Oberbegriff fiir die
LGBT+-Community etabliert.”® Manche Menschen, die sich weder ginzlich weiblich
noch minnlich verorten, bezeichnen sich als genderqueer (oder non-binir). Das Q im
erweiterten LGBT+-Akronym, also z.B. LGBTQIA+, kann sowohl fiir queer als auch fir
questioning (im Sinne von »Gender und Sexualitit hinterfragend«) stehen. Das Label ist
nicht unumstritten und wird von manchen Menschen innerhalb der LGBT+-Community
abgelehnt (vgl. Brontsema 2004). Es distanzieren sich z.B. manche Lesben vom Label
queer, so auch Stephanie Kuhnen (2019): »Queer< als moderner und sgerechter« gegen
sLesben« zu setzen, wie es derzeit in vielen Debatten geschieht, ist auch nur eine neoli-
berale Selbstoptimierung zum >neuen Menschens, und gewaltvolle Uberschreibung von
lesbischer Vielfalt« (Kuhnen 2019: 50). Das Konkurrenzverhiltnis sei »alte Lesbenfeind-
lichkeit in neuem Gewand« (Kuhnen 2019: 50). Zudem gehe eine beférderte Sichtbarkeit
immer zulasten anderer Sichtbarkeiten (vgl. Kuhnen 2019: 50): »Wenn alle >Queers« sind,
wie kann dann die strukturelle Benachteiligung von Lesben, einschliesslich homose-
xueller bzw. frauenliebender Frauen, in einer patriarchalen Gesellschaft und einer von
Schwulen dominierten Bewegung dargestellt und spezifische Diskriminierungsformen
bekimpft werden?« (Kuhnen 2017: 15) Einige Menschen empfinden den Begriff als eine
positive Selbstbezeichnung, wihrend andere ihn aufgrund des historischen Hinter-

15 Beispiele dafiir sind Organisationen und Vereine wie Queeramnesty, queerAltern, HAZ Queer Ziirich,
(hab) queer Bern oder Treffen wie queer eat and meet im Quartierzentrum Villa Bernau in Koniz.

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

13


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

grunds als abwertend oder traumatisierend empfinden. Aus diesem Grunde eignet sich
der Ausdruck nicht, um eine Gruppe bestimmter Individuen von aussen zu beschreiben.

Grundsitzlich ist diese Ambivalenz zwischen »Ablehnung und Affirmation von Iden-
titdt« (Kastner/Susemichel 2018: 8) grundlegend fiir die Identititspolitik(en). Die Affir-
mation von Fremdzuschreibungen birgt allerdings die Gefahr der Essentialisierung, d.h.
bestimmte Merkmale als wesentlich und notwendig anzusehen. Bill Ashcroft, Gareth
Griffiths und Helen Tiffin (2007) definieren Essentialismus wie folgt:

Essentialism is the assumption that groups, categories or classes of objects have one
or several defining features exclusive to all members of that category. Some studies
of race or gender, for instance, assume the presence of essential characteristics dis-
tinguishing one race from another or the feminine from the masculine. (Ashcroft/
Griffiths/Tiffin 2007: 77)

Beispielsweise »Viva la vulval« als Slogan zu rufen oder die Klitoris zu feiern, weil sie
in der Wissenschaft und im Laufe der Geschichte lange vernachlissigt wurde, ist zwar
berechtigt und empowernd, aber wenn solche Merkmale unzertrennlich von der Kate-
gorie »Frau« gedacht werden, sind trans Frauen, die nicht iiber bestimmte Organe ver-
fiigen, unweigerlich ausgeschlossen und (trans) non-binire Menschen, die iiber eben-
solche verfiigen, zwangsweise in die Kategorie »Frau« gepresst (vgl. dazu auch Briggs/
George 2019). Dadurch werden Wesensunterschiede postuliert und reproduziert, die fiir
das Erreichen feministischer Ziele nicht notwendig sind. Auf das Problem des Essen-
tialismus macht auch Judith Butler aufmerksam: Die Kritik wird z.B. an der Kategorie
»Frau« gedussert:

Das bedeutet, dass wir in der Politik eine doppelte Strategie verfolgen missen: Wir
missen diese Sprache verwenden, um einen Anspruch auf Lebensbedingungen gel-
tend zu machen, die so beschaffen sind, dass sie die mafdgebliche Rolle von Sexualitat
und Gender im politischen Leben bejahen, und wir miissen unsere Kategorien der kri-
tischen Priifung unterziehen. Wir miissen herausfinden, wo die Grenzen ihrer Inklusi-
vitit und Ubersetzbarkeit sind, welche Vorannahmen sie enthalten, in welcher Weise
sie erweitert, zerstort oder umgestaltet werden miissen, um sowohl das zu umfassen
als auch aufzubrechen, was es heifit, menschlich zu sein und eine soziale Geschlechts-
identitat zu haben. (Butler 2009: 66)

Die Queer Theory begann sich Anfang der 1990er Jahre zu entwickeln in kritischer Abgren-
zung zu den Lesbian and Gay Studies (vgl. Klapeer 2007:57), die sich mit der Erforschung
von Homo- und Bisexualitit, insbesondere im Hinblick auf die Geschichte, Kultur und
Gesellschaft befassten (vgl. Klapeer 2007: 57). Etwa zur selben Zeit hielt der Begriff queer
Einzugin den deutschsprachigen Raum (vgl. Klapeer 2007:9). Innerhalb der Lesbian und
Gay Studies waren Spannungen spiirbar, da Lesben- und Schwulenforschung getrennte
Themenbereiche bildeten. Wihrend sich Schwulenforschung vorwiegend auf die kriti-
sche Analyse von Verfolgung und Kriminalisierung fokussierte (vgl. Klapeer 2007: 57),
betonte die Lesbenforschung, oft mithilfe feministischer Ansitze, die doppelte Unter-
driickung, der lesbische Frauen als Frauen und als Mitglieder einer sexuellen Minderheit
ausgesetzt sind (siehe dazu auch Hark 2010). Dies fithrte dazu, dass lesbisch-feministi-

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Historischer Kontext

sche Wissenschaftlerinnen sowohl mit der Marginalisierung feministischer Perspekti-
ven innerhalb der Schwulenforschung als auch mit der geringen Reprisentation von les-
bischen Themen in der Frauen- und Geschlechterforschung konfrontiert waren. Insge-
samt sollte die Queer Theory das Ziel verfolgen, die Zusammenhinge zwischen Geschlecht
und Sexualitit/Begehren in angemessener Weise zu theoretisieren und dabei auch fe-
ministische Perspektiven zu integrieren, um die Kluft zwischen Lesben- und Schwulen-
forschung zu tiberwinden (vgl. Klapeer 2007: 57). Queer Theory schliesst an poststruktu-
ralistische und dekonstruktivistische Theorien an und nimmt die Bedeutung von Spra-
che fir die Wirklichkeitskonstruktion in den Fokus (vgl. Klapeer 2007: 36; Jagose 2005).
Sie versteht sich als »Frageperspektive, die alle kulturwissenschaftlichen Ficher iiber-
greift« (Krass 2003: 20), und hat nicht zum Ziel, endgiiltige Losungen auf Probleme zu
finden, sondern neue Aspekte aufzuzeigen, die hegemoniale Konzeptualisierungen de-
stabilisieren kénnen (vgl. Krass 2003: 18). Dieser Ansatz wird vonseiten gewisser femi-
nistischer Stromungen kritisiert, weil er als »Angriff gegen die hart erkimpften Frau-
enriume und politische Subjektwerdung von Frauen gelesen« wird (Klapeer 2007: 9).
Queer habe das Inklusivititsversprechen nicht gehalten: So sei einerseits eine Maskuli-
nisierung der queeren Szene und queerer Praktiken festzustellen, was mit dem Verlust les-
bischer Riume einhergehe, andererseits sei der Mehrheitsdiskurs weiterhin rassistisch
(vgl. Klapeer 2007: 34). Kritik wurde auch vonseiten der Lesben- und Schwulenbewegung
gedussert: Mit dem neuen politischen und theoretischen Rahmen von queer stand nicht
mehr so sehr die Bejahung einer homosexuellen Identitit im Mittelpunkt, sondern viel-
mehr die Authebung einer an Identititen gebundenen Aids-Politik und die Dekonstruk-
tion der Heteronormativitit, die in den 1980er Jahren als einzige »natiirliche« Losung ge-
gen die Aids-Ausbreitung dargestellt wurde (vgl. Klapeer 2007: 31; vgl. auch Krass 2003:
18). Insbesondere Butler wurde vorgeworfen, die mithsam erkimpfte Identititsanerken-
nung von Lesben und Schwulen wieder zu demontieren (vgl. Krass 2003: 21; Linkerhand
2017: 55£.). Queer Theory baut auf Erkenntnisse der Lesbian and Gay Studies auf; stellt je-
doch gleichzeitig den Homosexualititsbegriff und die damit zusammenhingende bini-
re Vorstellung von Sexualitit in Frage (vgl. Klapeer 2007: 36); es fand also eine Analyse-
Verschiebung statt von sexuellen Identititen auf sexuelle Praktiken, von Identitits- und
Minderheitenpolitiken zu Entprivilegierung von Zweigeschlechtlichkeit und Heterose-
xualitit (vgl. Jagose 2001: 121; Klapeer 2007: 30f. und 80).

Queer Theory ist eng mit queerem Aktivismus verbunden: Queerer Aktivismus hat
zum Ziel, die Aufmerksamkeit auf interne Differenzen und Ausschlussmechanismen
zu lenken und Platz zu schaffen fiir alle, die »nicht den (sexuellen) Normen der >moral
majority« entsprechen woll(t)en« (Klapeer 2007: 30). Identititen sollten deshalb nicht
normiert werden, um den Ausschluss bestimmter Personen aus der queeren Bewegung
zuverhindern (vgl. Butler 1995:316; Klapeer 2007:30), d.h. von trans und intergeschlecht-
lichen Personen und allen »sexual and gender outlaws« (Klapeer 2007: 30). Aus queerer
Sicht sind deshalb nicht Identititen zu politisieren, sondern gesellschaftliche Prakti-
ken, in welchen Identititen erst entstehen und stabilisiert werden (vgl. Klapeer 2007:
30). Butler hebt hervor, dass zwischen der Queer Theory und dem Inter- und (biniren)
Transaktivismus »bei der Frage nach der anatomischen Geschlechterzuordnung und
der Wiinschbarkeit von Identititskategorien« (Butler 2009: 18f.) Spannungen auftreten
konnen, wenn Queer Theory so verstanden wird, dass sie Identitatsanspriiche und feste

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e

15


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren

Geschlechtszugehorigkeiten kategorisch ablehnt. Butler argumentiert, dass Queer Theory
sich zwar gegen das richten kann, was Identititen regulieren mochte oder epistemo-
logisch begriindet, jedoch folge daraus nicht, dass sie per se Geschlechtszuordnungen
bekimpfen wiirde, sondern dass sich Geschlecht und Sexualitit nicht einfach verein-
heitlichen lassen (vgl. Butler 2009: 18f. und 75) und jene Anerkennung verdienen, die
ausserhalb oder »in der Konfusion der Geschlechternormen« (Butler 2009: 329) leben.

5.4 Folgerungen fiir den Outreach

Der bisher geschilderte Kontext ist deshalb wichtig, weil er auf mégliche Griinde ver-
weist, die dazu fithren, dass cis Frauen (und darunter Lesben) heute das Gefiihl haben,
unsichtbar gemacht zu werden, und deshalb zuweilen trans Menschen und transink-
lusivem Sprachgebrauch sowie queeren theoretischen Ansitzen ablehnend gegeniiber-
stehen. Ein offensichtlicher Faktor ist die historische Unterdriickung: Lesben haben in
vielen Gesellschaften historisch gesehen eine dhnliche Erfahrung wie trans Menschen
gemacht, indem sie diskriminiert und unsichtbar gemacht wurden - auch innerhalb
der LGBT+-Community. Daher kénnten manche Lesben das Gefiihl haben, dass die Auf-
merksambkeit, die trans Menschen derzeit erhalten, dazu fithrt, dass ihre eigenen Erfah-
rungen und Anliegen in den Hintergrund gedringt werden. Bestimmte Sprachformen
(z.B. geschlechtsneutrale Pronomen, Neografien), die von non-biniren Menschen und
fur sie verwendet werden, oder der Begrift queer konnen so aufgefasst werden, dass sie
die lesbische Identitit grundsitzlich in Frage stellen. Es sei jedoch hervorgehoben, dass
diese Vorbehalte nicht alle Lesben betreffen und dass es auch viele gibt, die sich soli-
darisch mit (trans) non-bindren Menschen und ihren Anliegen zeigen sowie Forderun-
gen nach einer geschlechtersensiblen Sprache mittragen. In dieser Hinsicht ist es von
entscheidender Bedeutung, dass Hochschulen Massnahmen ergreifen, um die Einbe-
ziehung und Akzeptanz aller Geschlechtsidentititen zu fordern. Es ist empfehlenswert,
gezielte Schulungen und Bildungsinitiativen zu entwickeln, die ein besseres Verstind-
nis fiir die historischen Kontexte in Zusammenhang mit geschlechtergerechter(er) Spra-
che férdern. Dies dient dazu, Vorurteile abzubauen und den Dialog sowie den Austausch
zwischen verschiedenen Gruppen zu férdern. Durch die Schaffung von Plattformen fir
offene Diskussionen und Meinungsaustausch kénnen Missverstindnisse abgebaut und
gemeinsame Losungen identifiziert werden.

- am 13,02.2026, 16:23:36. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

