
5 Historischer Kontext 

Geschichte ist kein abgeschlossener Prozess, sondern prägt vielmehr die Gegenwart und 
bildet die Grundlage für die Lebensmodelle einer Gesellschaft (vgl. LesLeFam 2022: 4f.). 
Der historische Kontext spielt eine zentrale Rolle bei der Untersuchung von Diskursen, 
da jeder Diskurs immer in einen solchen eingebettet ist. Wie Alicia Solís betont, werden 
Kommunikationsereignisse erst aufgrund der historischen Ereignisse konstituiert, auf 
denen ein Diskurs basiert (vgl. Solís 2011: 171). Für das Verständnis der aktuellen Diskus

sionen über queere Emanzipation ist es daher von Bedeutung, sich mit der Vergangenheit 
auseinanderzusetzen, um die damit verbundenen Herausforderungen bei der Umset

zung von Sprachleitfäden besser zu verstehen. Im Folgenden wird daher, ohne Anspruch 
auf Vollständigkeit, ein historischer Rück- bzw. Überblick über prägende (queer-)femi

nistische Ereignisse gegeben, die den Kontext, in welchem die in der vorliegenden Ar

beit untersuchten Sprachleitfäden entstanden sind, anschaulich machen. Diese Retro

spektive dient sowohl der Herausarbeitung von Begrifflichkeiten, die für die vorliegende 
Arbeit grundlegend sind, als auch der Veranschaulichung der Relevanz des empirischen 
Teils der Arbeit. 

Um eine bessere Darstellung und Analyse der komplexen Zusammenhänge und un

terschiedlichen historischen Entwicklungen zu ermöglichen, wurden die verschiedenen 
Bewegungen – Feminismen und Frauenbewegung(en), LGBT+-Bewegung in der Schweiz 
sowie die Entwicklung des Begriffs queer – in separate Unterkapitel unterteilt, obwohl sie 
eng miteinander verbunden sind und in vielen Aspekten gemeinsame Ziele und Anlie

gen verfolgen. Dadurch wird es möglich, den historischen Verlauf und die spezifischen 
Dynamiken jeder Bewegung genauer zu betrachten und ihre jeweiligen Beiträge zur ge

sellschaftlichen Entwicklung besser zu erfassen. Diese Strukturierung ermöglicht eine 
umfassende Betrachtung des historischen Kontexts, um ein tieferes Verständnis für die 
Interaktionen und Einflüsse zwischen den verschiedenen Bewegungen zu gewinnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

5.1 Feminismen und Frauenbewegung(en) 

Zu Beginn soll kurz auf die Begriffsgenese eingegangen werden: Es mag vorerst selt

sam erscheinen, von einer Geschichte der Feminismen und Frauenbewegung(en) zu spre

chen. Der Begriff Feminismus selbst lässt sich historisch auch nicht eindeutig zurück

führen (vgl. Thiessen 2010: 37). Der Kontext – abhängig von wirtschaftlichen, sozialen 
und allgemein politischen Faktoren – war und ist in jedem Land anders (vgl. Gerhard 
2020: 69). So ist die Geschichte der Frauenbewegung in den USA eine andere als in Eng

land, in der Schweiz, Deutschland oder Österreich. Tatsache ist auch, dass »[f]eminis

tische Zukunftsvisionen« schon immer »radikal vielfältiger Natur« (Delap 2022: 70) wa

ren, jedoch sind viele der bisherigen historischen Darstellungen der Feminismen »eu

rozentristisch« und »zivilisatorisch« (vgl. Delap 2022: 23) (und somit rassistisch und xe

nophob) oder »heterosexistisch« (vgl. Thiessen 2010: 40) ausgerichtet. Sie beschreiben 
zudem oft, wer zuerst was getan oder erreicht haben soll – was dazu führt, dass vor al

lem weisse, bürgerliche Frauen aus den USA und Imperialmächten wie Frankreich und 
England als die Begründerinnen »des Feminismus« gelten1 (vgl. Delap 2022: 24), wäh

rend andere Geschichten des Feminismus unsichtbar bleiben. Auch in der Schweiz wird 
z.B. gerne vergessen, wie italienische Migrant’innen die lokale Frauenbewegung mitge

stalteten.2 Feministische Gruppierungen suggerieren Zusammengehörigkeit, bedeuten 
gleichzeitig aber auch Grenzen zu setzen und auszugrenzen (vgl. Delap 2022: 22). Aus 
bisher genannten Gründen können universelle Definitionen von Feminismus (im Sin

gular), Zeiträumen und Orten nicht funktionieren (vgl. Delap 2022: 36). Das Konzept der 
Verflechtungsgeschichte (engl. entangled histories; vgl. Delap 2022: 29) wird von Histori

ker’innen angewandt, um aufzuzeigen, wie Geschichte schon immer geprägt war von 
Überschneidungen (vgl. Delap 2022: 29). Dabei hat sich herausgestellt, »dass die imagi

nierte Vorherrschaft der weissen, gebildeten euroamerikanischen Frau ein Mythos ist« 
(Delap 2022: 29). 

Die eine Geschichte der Feminismen und Frauenbewegung(en) mit Fokus auf die Si

tuation in der Schweiz soll in der vorliegenden Arbeit helfen, heutige sprachliche Strate

gien und Prioritäten zumindest ansatzweise anhand der Ereignisse der Vergangenheit 
zu erklären, und aufzeigen, wie trans Menschen schon immer beteiligt waren, wie Frust 
und Ausschluss aber neuen Ausschluss produzieren können: Auf die Feministische Lingu
istik bezogen, kann dies eine mögliche Erklärung bieten, warum einige Frauen, die sich 
als Feministinnen bezeichnen, gegen die sprachliche Inklusion (trans) non-binärer Men

schen positionieren. 
Allgemeiner Konsens herrscht mittlerweile darüber, dass Männer anderen Geschlech

tern gegenüber (strukturell) bevorteilt sind und dass dieser Diskriminierung entgegen

gewirkt werden muss (vgl. Delap 2022: 10). Die politischen Forderungen waren und sind 
dabei mannigfach und werden immer wieder neu ausformuliert. Die Bestrebungen, die 

1 Lange bevor das Frauenwahl- und Stimmrecht in Europa und den USA eingeführt wurde, bekamen 
indigene Frauen und Kolonistinnen Neuseelands z.B. diese Rechte bereits 1893 (vgl. Delap 2022: 
25). 

2 Immerhin sorgte die schweizerische Filmproduktion »Die göttliche Ordnung« (vgl. Volpe 2017) 
vor ein paar Jahren für ein wenig Sensibilisierung. 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 83 

Ungerechtigkeiten der Geschlechter zu politisieren, umfassen rund 250 Jahre Geschich

te; eine Geschichte, die sich vor und zurück bewegt (vgl. Delap 2022: 8) und von Fort- und 
Rückschritten geprägt ist. Feminismus ist deshalb als »ein ineinandergreifendes, komple

xes Zusammenspiel von Handlungen, Anliegen und Forderungen« (Delap 2022: 10) zu 
verstehen und die feministischen Wellen sind als Rahmen für die Darstellung der kom

plexen Zusammenhänge nicht geeignet, weil sie die Erfahrungen von Frauen (vgl. Delap 
2022: 11f.; 378f.), aber auch von trans Menschen nur lückenhaft abbilden. Historikerin 
Lucy Delap differenziert: 

Und bei vielen Frauen war ihr Aktivismus derart mit anderen Bewegungen, bspw. 
sozialistischer, nationalistischer oder antikolonialistischer Prägung, verflochten, dass 
sie den Begriff »Feminismus« als zu spalterisch ablehnten, als zu euroamerikanisch, 
als zu weiß [sic!] als zu sehr in der Mittelschicht verhaftet. (Delap 2022: 11f.) 

Delap arbeitet im Werk So sieht Feminismus aus. Die Geschichte einer globalen Bewegung 
(2022) einen »roten Faden« heraus, »der sich als zentrales Paradoxon des Feminismus 
durch das Buch zieht« (Delap 2022: 12f.). Die feministische Bewegung strebt einerseits 
die Inklusion von Frauen in allen Bereichen des sozialen und politischen Lebens an, an

dererseits einen radikalen strukturellen Wandel, um weitere Ausschlüsse zu verhindern. 
Gleichzeitig produziert sie eigene Formen der Marginalisierung, indem sie schwarze 
Frauen, Arbeiterinnen, Lesben, bi und trans Frauen, Frauen mit Beeinträchtigungen, 
nicht westliche und nicht christliche Frauen nicht gleichermassen mit einbezieht oder 
sie ganz ausschliesst (vgl. Delap 2022: 12f.). Theoretikerin Chela Sandoval spricht deshalb 
von »hegemonialem Feminismus« (vgl. Delap 2022: 12f.). 

Auch wenn die Begriffe Feminismus und Frauenbewegung (oder Frauenrechtsbewegung) 
umgangssprachlich und teilweise auch fachsprachlich synonym verwendet werden, mei

nen sie nicht dasselbe. Die Frauenbewegung »bezeichnet […] bestimmte Formen gemein

samen sozialen Handelns, die darauf gerichtet sind, sozialen Wandel herbeizuführen 
und – im Falle der Frauenbewegung – insbesondere im Geschlechterverhältnis Bevor

mundung, Ungerechtigkeit und soziale Ungleichheiten zu begleichen« (Gerhard 2020: 
7, vgl. dazu auch Lenz 2010a). Es handelt sich nach dieser Definition demnach um eine 
organisierte Form des Kampfes um Gleichstellung und -berechtigung von vornehmlich 
Frauen. Konkrete Forderungen, die gestellt werden, sind bspw. Wahlrecht, Mutterschutz 
oder gleicher Lohn für gleiche Arbeit. Zusammengefasst geht es bei der Frauenbewegung 
um die »Verbesserung ihrer [der Frauen, LNC] sozialen, politischen und zivilrechtlichen 
Stellung« (Joris 2021). Manchmal ist auch von Frauenfrage die Rede.3 

Der Feminismus ist in seiner Bedeutung weitreichender. Der AK Feministische 
Sprachpraxis definiert Feminismus als »solidarische Zusammenschlüsse, die sich gegen 
interdependente Diskriminierungen richten« (AK Feministische Sprachpraxis 2011: 16). 
Karen Offen (1993) differenziert zwischen einem »relationalen Feminismus« (relational 

3 Im Nahen Osten und in Nordafrika wurde Anfang des 20. Jahrhunderts auch vom Erwachen der 
Frauen gesprochen. Andere wiederum sprachen von der Neuen Frau (engl. new woman), um die 
Möglichkeiten zu betonen, die sich Frauen wirtschaftlich und kulturell eröffneten (vgl. Delap 
2022: 18). 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

feminism), der sich mit den Rechten von Frauen als solchen in Beziehung zu Männern 
befasst, und einem »Individualfeminismus«, der sich mit individuellen Menschen

rechten und Autonomie auseinandersetzt (vgl. Offen 1993: 108; zit.n. Thiessen 2010: 
37). Rosemary Hennessy fasst den Feminismus wiederum zusammen als »Ensemble 
von Debatten, kritischen Erkenntnissen, sozialen Kämpfen und emanzipatorischen 
Bewegungen« (Hennessy 2003: 155, zit.n. Thiessen 2010: 337f.), das »die patriarchalen 
Geschlechterverhältnisse, die alle Menschen beschädigen, und die unterdrückerischen 
und ausbeuterischen gesellschaftlichen Mächte, die insbesondere Frauenleben for

men, begreifen und verändern will« (Hennessy 2003: 155, zit.n. Thiessen 2010: 337f.). 
Während sich dieser »klassische« Feminismus vor allem auf Geschlechterrollen bezieht, 
umfasst der Queerfeminismus über Dimensionen von Körper, Identität, Ausdruck und 
Anziehung auch verschiedene Aspekte von LGBT+ (Hübscher 2022b: Dimensionen von 
Geschlecht) und dekonstruiert über queere Interventionen essentialistische Konzepte 
von Weiblichkeit (vgl. Thiessen 2010: 40; Bretz/Lantzsch 2013). Das bedeutet, dass unter 
Feminismus heterogene Konzepte gefasst werden, »die sich nach Ideengeschichte, 
Gegenstandsbezug und Trägerinnen bzw. Zielgruppen feministischer Bewegungen 
unterscheiden lassen« (Thiessen 2010: 38). Feminismus unterscheidet sich von Gleich

stellungspolitiken, indem er die Überzeugung vertritt, dass die Verwirklichung einer 
gerechten Teilhabe der Geschlechter an der Gestaltung der Gesellschaft nicht möglich 
ist, ohne grundlegende politische Veränderungen in den bestehenden Machtstrukturen 
durchzuführen (vgl. Thiessen 2010: 38). Im deutschsprachigen Raum wird Feminismus 
deshalb auch heute noch mit Radikalität in Verbindung gebracht und wurde erst ab den 
1970er Jahren als positive Selbstbezeichnung benutzt (Gerhard 2020: 9). 

Das Klima, in welchem der Begriff entstand, war bis dahin ein konservatives, da 
stark vom US-amerikanischen Puritanismus geprägt, und die Rolle der Frauen in der 
Gesellschaft dementsprechend zweitrangig, legitimiert durch die christliche Vorstel

lung des biblischen Sündenfalls (vgl. Frey Steffen 2006: 29f.). In den Genderdebatten 
des 18. Jahrhunderts dominierte die Vorstellung der Frau als eine Bedrohung für das 
Allgemeinwohl, da ihnen »Schwächen« für Luxus und Gossip nachgesagt wurden – 
vermeintlich »weibliche« Eigenschaften, die – in einer Zeit, in welcher die Aufklärung 
und ihre Werte eine besondere Stellung hatten – als Bedrohung für den gesellschaftli

chen Fortschritt wahrgenommen wurden (vgl. Delap 2022: 75). Jean-Jacques Rousseau 
trug dazu bei, ein sentimentales Bild von Frauen zu etablieren, indem er in Émile oder 
Über die Erziehung (1762) argumentierte, dass Frauen und Männer grundverschiedene 
Bedürfnisse und gesellschaftliche Pflichten hätten. Frauen waren demzufolge tugend

haft, wenn sie sich dem Mann unterwarfen und ihm charmante Gefährtinnen waren, 
die sich auf Haus und Herd konzentrierten (vgl. Delap 2022: 76f.). Sie galten in allen 
Lebensbereichen als körperlich und intellektuell unterlegen. Der damalige Kampf war 
demnach ein Kampf der Frauen und so wurde der Ausdruck Feminismus von Hubertine 
Auclert, einer französischen Suffragette, im späten 19. Jahrhundert als Abgrenzung zum 
ihrer Meinung nach vorherrschenden Maskulinismus4 eingeführt und populär gemacht 

4 Zum heutigen Verständnis der Begriffe Maskulinismus und Maskulismus: Claus (2014) definiert 
Maskulismus als eine »bürgerliche, teilweise konservative, antifeministische Männerpolitik, wel

che die kritische Auseinandersetzung mit dem angeblich männerfeindlichen Feminismus sowie 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 85 

(vgl. Gerhard 2020: 8f.). Die Bezeichnung »Feminist« oder »Feministin« diente dazu, das 
Konzept der Frauenbewegung »durch eine Identität zu ersetzen, die offener für beide 
Geschlechter war« (Delap 2022: 15). Die Suffragetten-Bewegung in Grossbritannien 
wird häufig als Beispiel für die feministischen Anliegen der damaligen Zeit zitiert. The 
Freewoman war die erste britische Zeitschrift, die sich als »feministisch« bezeichnete. 
Die Herausgeberinnen benutzten den Begriff Feminismus im Jahre 1911 jedoch, um sich 
von der Suffragetten-Bewegung zu distanzieren, die sich für die Einführung des Frau

enwahl- und -stimmrecht einsetzte. Die Mitwirkenden von The Freewoman vertraten eine 
grundsätzlich ablehnende Haltung gegenüber herkömmlichen politischen Institutionen 
(vgl. Delap 2022: 19). Im deutschsprachigen Raum schwankten Aktivist*innen zwischen 
Feminismus und Frauenbewegung aus Furcht, der Feminismus könnte Assoziationen wie 
»freie Liebe« hervorrufen oder zu stark mit der »militanten« britischen Suffragetten- 
Bewegung in Verbindung gebracht werden (vgl. Delap 2022: 20). Der Feminismus wurde 
in der Tat lange mit Radikalität in Verbindung gebracht und erst ab den 1970er Jahren 
vermehrt als positive Selbstbezeichnung benutzt (vgl. Gerhard 2020: 8f.). 

Seine Bedeutung war schon immer kontrovers und in der Weiterentwicklung. Man

che Aktivistinnen der 1970er und 1980er Jahre lehnten Feminismus als Begriff wiederum 
ab und sprachen stattdessen von der »Befreiung der Frau«, weil sie den erstgenannten 
Begriff mit einer liberalen Politik in Bezug auf Stimm- und Wahlrecht bzw. allgemein 
auf parlamentarische Rechte für Frauen in Verbindung brachten (vgl. Delap 2022: 20f.). 
Besonders nennenswert ist das Konzept japanischer Aktivist’innen, die gegen Ende des 
20. Jahrhunderts gar den Begriff einer »geschlechterfreien« Gesellschaft präferierten. 
Zu Beginn des 21. Jahrhunderts wurde Feminismus auch immer spezifischer ausdiffe

renziert, so dass heute z.B. von »intersektionalem Feminismus« oder »transfreundli

chem Feminismus« die Rede ist. Als Lösung für das Problem der Ausgrenzung von BI

PoC (Black, Indigenous and People of Color) werden manchmal Begriffe wie »Schwarzer Fe

minismus« oder »Chicana-Feminismus« verwendet, jedoch argumentieren Kritiker’in

nen, dass damit die Ausgrenzung schwarzer oder mexikanischer Frauen nur betont wird, 
während der »Mainstream-Feminismus« ethnisch unmarkiert bleibt (vgl. Delap 2022: 
21). 

Zur Problematik des Weissen Feminismus 

Frauenbewegung und Feminismus ist gemeinsam, dass sie »die Einlösung demokratischer 
Prinzipien der Freiheit und Gleichheit aller Menschen und die Anerkennung ihrer 
gleichen Menschenwürde« (Gerhard 2020: 7) anstreben. Luise F. Pusch unterscheidet 
zwischen Feminismus als Theorie der Frauenbewegung und Feminismus als Frauenbewe

eine subtile bis offene Frauenfeindlichkeit mit der Stärkung alter, traditioneller Männerbilder 
kombiniert« (Claus 2014: 17). Über die genaue Definition und Abgrenzung der Begriffe Maskulis
mus, Maskulinismus und Männerrechtsbewegung herrscht auf kritischer Seite Uneinigkeit (vgl. Claus 
2014). Kreisky und Spitaler zufolge bezeichnet Maskulinismus eine »historisch sich wandelnde« 
(Scambor/Kirchengast 2014: 23) Ideologie männlicher Überordnung und Überlegenheit (vgl. Krei

sky/Spitaler 2010). 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

gung selbst (vgl. Pusch 1984: 134). Einmal dient der Terminus dementsprechend als 
Oberbegriff, einmal als Synonym. Auch Ingrid Samel bringt eine ähnliche Definition: 

Der Begriff »Feminismus« umfasst beides: zum einen die Theorie, die »den patriarcha

lischen Gehalt aller kulturellen Hervorbringungen des Mannes (der sich traditionell 
als der Mensch schlechthin definiert) bloßlegt und kritisiert« und sich erst allmäh

lich herausbildet und zum anderen die Neue Frauenbewegung selbst. (Samel 2000: 
17; vgl. dazu Pusch 1983: 14) 

Aus den genannten Definitionen werden zwei problematische Aspekte deutlich: einer

seits, dass es eine dominante Form des Feminismus gibt, die sich in den meisten Fällen 
auf Androgenderung5 bezieht, ohne deren Hervorhebung zu begründen oder in Frage zu 
stellen. Perspektiven, die nicht binär, cis, hetero, weiss u.a. sind, werden unsichtbar ge

halten bzw. gemacht, obwohl sie, wie in den nächsten Kapiteln veranschaulicht wird, 
schon immer Teil der feministischen Geschichte waren. Um ein Beispiel vorwegzuneh

men, haben Lesben schon immer für die Interessen von heterosexuellen Frauen mit

gekämpft, z.B. für Frauenhäuser, die vor allem ebendiesen Heterofrauen als Zufluchts

ort vor gewalttätigen Männern dienten, aber werden gleichzeitig mit ihren eigenen Be

langen nicht wahrgenommen, sondern zu Sonderfällen erklärt (vgl. AK Feministische 
Sprachpraxis 2011: 14). Andererseits, dass die Frauenbewegung in ganz klar getrennte 
Zeitabschnitte eingeteilt wird (z.B. in Alte und Neue Frauenbewegung). Warum diese zwei 
Ansichten problematisch sind, wird im Folgenden erklärt: In der Geschichte des Femi

nismus werden meistens vier grosse »Wellen« unterschieden. Diese Metapher hat, so 
ein Argument, »Eingang in die Historiografie der Frauenbewegung gefunden, weil sie 
anschaulich die immer wieder neuen Anfänge sowie die von den jeweiligen politischen 
Bedingungen abhängigen Erfolge und Rückschläge beschreibt und deutlich macht, dass 
nur eine gewaltige, sich vereinigende Strömung Kraft genug hat, jahrhundertealte Ge

wohnheiten, Privilegien und Vorurteile hinwegzuschwemmen« (Gerhard 2020: 51). Auch 
wenn diese Begründung vorerst plausibel erscheint, ist eine Einteilung in »Wellen« oder 
in »Erste« und »Zweite« bzw. »Neue« Frauenbewegung dennoch fraglich. Diese Art der 
Geschichtsschreibung orientiert sich nämlich an Themen, die insbesondere weissen, ab

leisierten6, cis, hetero Frauen in ökonomisch privilegierten Positionen ein Anliegen sind, 
wie Lohn- und Hausarbeit, Ehe, Abtreibung, Karriere, dies immer androgegendert. Dieses 
Wellen-Konzept ist und bleibt zudem anglozentrisch: Die Erfahrungen von Frauen und 
anderen unterdrückten Gruppen aus nicht-westlichen Ländern sind nicht dieselben wie 

5 Eine hilfreiche Definition von Androgenderung findet sich bei Bretz und Lantzsch (2013): »andro

genderung bedeutet, dass das ›männliche‹ als das allgemein menschliche gesetzt wird. ›männli

che‹ erfahrungen und bedürfnisse werden über erfahrungen und bedürfnisse, die nicht als ›männ

lich‹ gelabelt werden, priorisiert und sind ausgangspunkt von gesellschaftlichen strukturen, zu

gleich bilden diese erfahrungen und bedürfnisse die norm, nach denen gesellschaft handelt. ge

setze, infrastruktur, sprache, diese liste kann unendlich fortgeführt werden« (Bretz/Lantzsch 2013: 
15f.). 

6 Ableisiert (engl. able, dt. fähig) bedeutet, dass Menschen nicht aufgrund von körperlichen 
und/oder psychischen Beeinträchtigungen an der gesellschaftlichen Teilhabe gehindert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 87 

die von Frauen und Gruppen im westlichen Raum und müssen mehr berücksichtigt wer

den, auch wenn sich dadurch neue Herausforderungen stellen, die anderer, innovativer 
Strategien und Lösungen bedürfen. Bretz und Lantzsch (2013) schreiben dazu: 

das wellenmodell lehnen wir als form der erzählenden einbettung feministischer ge

schichte ab, weil die eurozentrierenden, weissen, heteragegenderten und ableisierten 
normen dieser hegemonialen geschichtsschreibung bis heute kaum hinterfragt wer

den und damit ein grosser teil feministischer geschichte, konflikt- und tradierungsli

nien sowie inhalte entmerkt und weg_genannt werden. (Bretz/Lantzsch 2013: 13) 

Diese historische Erzählperspektive, die der Mehrheitsgesellschaft bekannt ist, ist die 
eines westlichen Feminismus, der über Jahre generalisierende Aussagen über die Frau

enunterdrückung machte, ohne postkoloniale und intersektionale bzw. interdependen

te7 Positionen zu berücksichtigen, obwohl »die Diskurse um Menschenrechte und um 
Feminismus von Anbeginn zusammengehören. Beide waren und bleiben internationale 
Diskurse« (Gerhard 2020: 27). Auch wenn die verschiedenen Wellen dieses einen bestimm
ten Feminismus exemplarisch aufzeigen, wie verschiedene Darstellungen von Weiblich

keit(en) sicht- oder unsichtbar werden, problematisiert und kritisiert oder neu aufge

nommen werden, müsste grundsätzlich über eine neue Erzählperspektive nachgedacht 
werden. Es kann bereits festgehalten werden, dass es weder den Feminismus noch eine 
bestimmte Auslegung oder Lösung der angesprochenen Probleme gibt (Gerhard 2020: 
8). Es ist daher angebrachter, von Feminismen und feministischen Theorien zu sprechen. 

Unter Bezugnahme auf anti- bzw. contra-rassistische, dekoloniale und ToC-Fe

minismen (Trans of Color) argumentiert Nishant Upadhyay, dass Transfeindlichkeit 
aufgrund ihrer Wurzeln im Kolonialismus dem Weissen Feminismus inhärent ist. Hete
ro- und Cisnormativität sind nach Upadhyay Produkte des Kolonialismus. Menschen, die 
transfeindliche Diskurse vertreten, reproduzieren unweigerlich koloniale und weisse 
suprematistische Rahmenbedingungen von Patriarchat und Geschlechtergewalt (vgl. 
Upadhyay 2021). Nach Upadhyay sei es nicht möglich, die gegenwärtigen Erfahrungen 
von trans bzw. queeren Menschen zu verstehen, ohne die letzten fünfhundert Jahre 
des Kolonialismus zu verstehen. Neben Race seien auch Geschlecht und Sexualität ein 
Ergebnis des europäischen Kolonialismus (vgl. Upadhyay 2021: 541). Feministische 
Wissenschaftler’innen (vgl. z.B. Oyěwùmí 1997; Finely 2011; Leo 2020; Lugones 2020) 
haben gezeigt, dass binäre Vorstellungen von Geschlecht und Normen wie Hetero- 
und Cisnormativität kolonisierten und rassifizierten Völkern einerseits aufgezwungen 
wurden, andererseits wurden sie dazu benutzt, um ihr Menschsein zu leugnen (vgl. 
Upadhyay 2021: 541). Nach Upadhyay braucht es Zukunftsvisionen von Two-Spirit, ToC 

7 Bei den Begriffen Intersektionalität und Interdependenz orientiere ich mich an der Definiti

on von Bretz und Lantzsch (2013): »sexismus verstehen wir als interdependentes strukturelles 
machtverhältnis, welches menschen unterschiedlich in der gesellschaft positioniert und teilwei

se_ganz diskriminiert oder privilegiert. […] unter independenz verstehen wir die lediglich analy

tisch trennbare verwobenheit von machtverhältnissen. in diesem zusammenhang wird oft von 
intersektionalität gesprochen, was für uns im prinzip das gleiche meint. der begriff interdepen

denz hebt für uns allerdings die verwobenheit stärker hervor« (Bretz/Lantzsch 2013: 15). 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

und Schwarzen trans Menschen, um die Kolonialität weisser Feminismen und ihre 
inhärente Transfeindlichkeit zu destabilisieren. 

Radikalfeminismus 

Im Verständnis des sogenannten Radikalfeminismus wird von einem Patriarchat ausge

gangen, in dem die Männer über die Frauen herrschen. Das radikalfeministische Ziel ist 
deshalb die Gleichstellung zwischen Frauen und Männern. Die Vorstellungen von Ge

schlecht, die damit einhergehen, sind binär und universalistisch. Rassismus, Ableismus, 
Klassismus etc. bleiben als Ordnungssysteme dabei wenig berücksichtigt. In der Logik 
des Radikalfeminismus sind trans und intergeschlechtliche Körper zudem nicht echt 
oder wahr (vgl. LesLeFam 2022: 9f.). Innerhalb dieser Bewegung gibt es Menschen, die 
sich als gender critical feminists (dt. genderkritische Feminist’innen) bezeichnen. Mittlerweile 
haben sich auch im deutschsprachigen Raum drei Akronyme für die Benennung dieser 
gender critical feminists etabliert: TERFs (Trans Exclusionary Radical Feminists), TWERFs 
(Trans Women Erasing Radical Feminists) und FARTs (Feminism Appropriating Radical 
Transphobes), die eine »biology-based/sex-essentialist ideology« (vgl. Williams 2016: 
254) vertreten. Der Ausdruck Radikalfeminist’in (auch RadFem) in den Akronymen ist in 
diesem Fall von ursprünglichen Bewegungen für radikale sexuelle Freiheit, die Politi

sierung aller Lebensbereiche (»Das Private ist politisch!«) und eine antikapitalistische 
Kritik, welche einst allesamt als »Radikalfeminismus« gelabelt waren, zu unterscheiden 
(vgl. Yaghoobifarah 2016; Ferber 2020; Wenzel 2021). Auch wenn die Akronyme neutral 
bzw. beschreibend verwendet werden (zumindest die ersten zwei, wohingegen FART als 
engl. für »Furz« verstanden werden kann), werden sie von den betreffenden Aktivist’in

nen als abwertend und misogyn empfunden (vgl. Williams 2016: 254f.; Williams 2016; 
o. D.; Yaghoobifarah 2016; Amelung 2022a: 3f.)8 In der vorliegenden Arbeit werden die 
Begriffe in einer Weise verwendet, die mit dem ursprünglichen, deskriptiven Kontext 
übereinstimmt. 

Alice Schwarzer gilt in einem europäischen, weissen, bürgerlichen Kontext als eine 
der Hauptakteur’innen des Feminismus (vgl. Müller 2019; Gerhard 2020: 110ff.) und kann 
dem Radikalfeminismus zugeordnet werden. Sie ist auch über die Grenzen Deutsch

lands hinaus bekannt. In den 1970er Jahren gab es in der Schweiz bereits eine starke 
feministische Bewegung, die unabhängig von der Bewegung in Deutschland entstan

den war. Schwarzer wurde als eine der wichtigsten (und umstrittensten) Vertreter’innen 
des feministischen Diskurses auch in der Schweiz rezipiert und ihre Bücher und Artikel 
wurden auch hierzulande diskutiert. So wurde gemäss der Eidgenössischen Kommissi

on für Frauenfragen (2011) in der neuen Frauenbewegung durch Alice Schwarzers Buch 
Der kleine Unterschied eine grundlegende Diskussion über die »befreite Sexualität« aus

gelöst (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2011: 5). In jungen Jahren stu

8 In der vorliegenden Arbeit wird der Ausdruck FARTs favorisiert und vorwiegend verwendet. Femi

nismus ist per definitionem für die Gleichberechtigung und Gleichstellung aller Geschlechter, die 
Abschaffung von Missständen und die Bekämpfung von Diskriminierung (vgl. Kapitel 5). Eine Be

wegung, die eine Gruppe von Menschen daraus ausschliesst, sie ausgrenzt und diskriminiert und 
an ihr Gewalt ausübt, ist folglich nicht feministisch. 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 89 

dierte Schwarzer in Frankreich und wurde vom französischen Feminismus beeinflusst. 
Sie studierte bei Michel Foucault und verkehrte mit Simone de Beauvoir (vgl. Müller 
2019: 23). Mit ihrer Zeitschrift EMMA, 1978 gegründet, machte sie feministische Kon

zepte einem breiteren Publikum zugänglich (Gerhard 2020: 114). Nach eigener Aussa

ge interessierte sich Schwarzer bereits in den 1970er Jahren für trans Themen und hat

te sogar das Schreiben eines Buches darüber geplant, wobei sie das Projekt nach Grün

dung von EMMA fallen liess (vgl. Müller 2019: 23). Gegen Ende der 1970er bzw. am Anfang 
der 1980er Jahren kamen erste trans Frauen in die Frauenzentren (Schwarzer 1984: 11; 
Müller 2019: 23), was zu Protest vonseiten einiger trans-ausschliessender Radikalfemi

nistinnen, insbesondere innerhalb von Lesbengruppen führte (TERFs/FARTs), die dar

in Transvestiten, cis Männer in Frauenkleidung, sahen (vgl. Schwarzer 1984: 11; Müller 
2019: 23). Der Widerstand veranlasste Schwarzer dazu, in einer Ausgabe von EMMA von 
1984 den Text »Brief an meine Schwestern« (vgl. Schwarzer 1984: 11) zu veröffentlichen. 
Darin spricht sich Schwarzer für die Inklusion von trans Frauen in die Frauenbewegung 
aus und stellt dabei fest: »Oft sind sie [die Transsexuellen, LNC] engagierte Feministin

nen. Was mich nicht überrascht. Wer schließlich hätte schmerzlicher am eigenen Lei

be erfahren, was es heißt, ›keine richtige Frau‹ zu sein?« (Schwarzer 1984: 11) Sie aner

kennt zwar das Bestehen binärer, sexistischer, genderstereotypischer Normen, sieht im 
Wunsch von trans Menschen nach genderangleichenden Massnahmen allerdings den 
krankhaften Ausdruck einer Unterwerfung unter ebendiese und nicht etwa ihre Heraus

forderung oder Auflösung: 

In dieser Gesellschaft gibt es eine Schublade »Frau« und eine Schublade »Mann«, da

zwischen nichts. Darunter leiden nicht nur die Transsexuellen. Darunter leiden die 
meisten Frauen (und einige Männer). Für Transsexuelle aber eskaliert der Konflikt bis 
zur Neurose: sie wenden sich selbstzerstörerisch gegen den eigenen Körper. […] Die 
Existenz des Transsexualismus beweist: Die Seele ist stärker als der Körper – sie be

stimmt die Geschlechtsidentität. […] Dass den meisten Transsexuellen der neue Aus

weis nicht genügt, sondern dass sie auch einen »neuen« Körper wollen, ja ihnen das 
Voraussetzung zum Weiterlebenkönnen scheint – das ist schlimm. In einer vom Ter

ror der Geschlechtsrollen befreiten Gesellschaft wäre Transsexualismus schlicht nicht 
denkbar. Transsexualismus scheint mir der dramatischste Konflikt überhaupt, in den 
ein Mensch auf dem Weg zum »Mannsein« oder »Frausein« in einer sexistischen Welt 
geraten kann. […] In diesem Konflikt haben die Transsexuellen selbst keine Wahlmög

lichkeit mehr: ihr Hass auf den »falschen« Körper ist weder durch Argumente noch 
durch Therapien zu lösen. Transsexuelle sind zwischen die Räder des Rollenzwangs 
geraten. Einziger Ausweg scheint ihnen die Angleichung von Seele und Körper. Preis: 
die Verstümmlung des Körpers. Und: die Zerschlagung aller sozialen Zusammenhän

ge. (Schwarzer 1984: 11) 

Vier Jahrzehnte später hat Schwarzer Transsexualität: Was ist eine Frau? Was ist ein Mann? 
– Eine Streitschrift (2022) zusammen mit EMMA-Redakteurin Chantal Louis herausgege

ben und greift somit medienwirksam in die aktuelle Debatte um die Akzeptanz von trans 
Menschen ein. Ihre Positionierung und die damit einhergehenden Auswirkungen wer

den im 10.6 aufgegriffen und ausführlich diskutiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

Frauenbewegung in der Schweiz 

Um die aktuellen (sprach-)politischen Entwicklungen in der Schweiz und den Ent

stehungskontext der untersuchten Sprachleitfäden zu verstehen, ist es nötig, neben 
der LGBT+-Bewegung auch den historischen, politischen und theoretischen Kontext 
der Frauenbewegung in der Schweiz nachzuzeichnen. Wie im Folgenden detailliert 
ausgeführt wird und was augenfällig ist, ist ein wichtiger Unterschied im Vergleich 
zu anderen Ländern: Die Frauenbewegung der Schweiz ist dezentralisiert und lokal 
organisiert. Es gibt keine zentrale Organisation oder Hierarchie, sondern viele kleinere 
Gruppen und Initiativen, die sich auf regionale oder lokale Probleme konzentrier(t)en. 
Dies führte dazu, dass die Bewegung sehr divers ist und viele verschiedene Themen und 
Perspektiven repräsentiert. Ein weiteres besonderes Merkmal ist die enge Verbindung 
zur politischen Landschaft. Viele führende Frauen der Bewegung waren auch in politi

schen Parteien oder Gruppierungen aktiv und setzten sich dort für Frauenrechte ein. 
Dies führte dazu, dass viele der Forderungen und Anliegen der Frauenbewegung auch 
Eingang in die politische Agenda fanden. Insgesamt zeichnet sie sich durch eine gewisse 
Beharrlichkeit und Hartnäckigkeit in der Durchsetzung von Frauenrechten aus. 

Die Frauenbewegung in der Schweiz hat ihren Ursprung in der ersten Hälfte des 
19. Jahrhunderts: In den 1830er Jahren wurden erste lokale Frauenvereine gegründet, 
die sich um die Fürsorge und Erziehung von Mädchen kümmern und sie auf ihre Rol

le als Mütter und Hausfrauen vorbereiten sollten (vgl. Eidgenössische Kommission für 
Frauenfragen 2009a: 1; Joris 2021). Mitglieder dieser Vereine waren Frauen »aus führen

den Kreisen von Wirtschaft, Politik und Bildung« (Joris 2021). Überregionale Zusammen

schlüsse bildeten sich im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts (vgl. Eidgenössische Kom

mission für Frauenfragen 2009a: 1). 1868 wagten Züricher Frauen den ersten Vorstoss, 
das aktive und passive Wahlrecht anlässlich der kantonalen Verfassungsrevision einzu

fordern, jedoch erfolglos (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009a: 3; 
Brügger 2021; Verein CH2021 o. D.). Mit der Totalrevision der Bundesverfassung von 1874 
bis zum Ersten Weltkrieg wurden landesweite Verbände gegründet, deren Mitglieder 
(Männer und Frauen) u.a. für die zivilrechtliche, arbeitsrechtliche und politische Gleich

stellung der Frauen kämpften, wenn auch ohne Erfolg (vgl. Eidgenössische Kommission 
für Frauenfragen 2009a: 1; Joris 2021; Maihofer 2021: 20). Aus diesen ersten temporären 
Frauenverbänden entwickelte sich bis zum Ende des 19. Jahrhunderts eine sehr hetero

gene Frauenbewegung (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009a: 1). Die 
ideologischen, konfessionellen und politischen Ausrichtungen der Frauenvereine waren 
so unterschiedlich, dass die Gründung eines Dachverbandes von Frauenorganisationen 
nicht möglich war. Kurz vor dem Ersten Weltkrieg existierten stattdessen fünf grosse 
Frauenvereine, die von Fall zu Fall entweder zusammenarbeiteten oder sich voneinan

der abgrenzten. Diese waren der Schweizerische gemeinnützige Frauenverein (SGF), der Ver
band deutschschweizerischer Frauenvereine zur Hebung der Sittlichkeit, der Bund Schweizerischer 
Frauenvereine (BSF), der Verband schweizerischer Arbeiterinnenvereine (SAV) und der Schwei
zerische Katholische Frauenbund (SKF). Daneben existierten auch Organisationen wie der 
Schweizerische Verband für Frauenstimmrecht (SVF) und der Schweizerische Lehrerin

nenverband, die spezifische Ziele verfolgten (vgl. Eidgenössische Kommission für Frau

enfragen 2009a: 1f.) Für viele bürgerliche, konservative Frauen waren Frauenorganisa

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 91 

tionen attraktiv, weil sie sich in der Öffentlichkeit einbringen konnten, ohne die gän

gige Trennung zwischen »weiblichen« und »männlichen« Domänen in Frage stellen zu 
müssen (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009a: 4). Ein prominenter 
Kampf war z.B. der gegen die Prostitution (sogenannter Abolitionismus; vgl. Joris 2001; 
2013; 2021; Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009a: 4f.). 

Der Schweizerische Gemeinnützige Frauenverein (SGF) hatte sich 1888 aus dem ersten 
Schweizerischen Frauenverband von 1885 gebildet. Zusammen mit der Schweizerischen 
Gemeinnützigen Gesellschaft setzte er sich zum Ziel, über hauswirtschaftliche Bildung Ar

mut und Alkoholismus zu bekämpfen, bzw. erkannte darin eine sittliche Reform der ge

samten Gesellschaft (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009a: 5; Joris 
2021). Dieser Ansatz gehörte zur sogenannten Alkohol-Abstinenzbewegung9, die bis Anfang 
des 20. Jahrhunderts mit rund 60’000 Mitgliedern zu den wichtigen sozialen Bewegun

gen der Schweiz zählte (vgl. Trechsel 2015). Der SGF setzte sich für die Professionalisie

rung sogenannter Frauenberufe ein. Neu gegründete lokale Vereine schlossen sich ihm 
bald an. Die Mitglieder stammen dabei aus der wohlhabenden ländlichen Mittelschicht. 
Ein Grund für den Erfolg dieser »moralreformerischen« Frauenbewegung war, dass sie 
»an den traditionellen Geschlechterrollen und an der Strategie der Partizipation durch 
Zusammenarbeit mit Behörden und einflussreichen Verbänden von Männern festhielt« 
(Joris 2021). 

Der 1890 gegründete Schweizerische Arbeiterinnenverband (SAV) brachte u.a. arbeitstä

tige Frauen zusammen, die nicht in den Gewerkschaften aufgenommen wurden. Auch 
setzte er sich für die Verbesserung der Arbeitsbedingungen von Frauen, für den Wöch

nerinnenschutz und die Aufnahme in die Krankenkassen ein. 1911 feierte er den ersten 
internationalen sozialistischen Frauentag – ein Vorläufer des 8. März – als Kampftag 
für das Frauenstimmrecht. Die städtischen Vereine, die ab 1890 entstanden waren, 
engagierten sich neben Bildung und Arbeitsrecht auch für das Frauenstimmrecht und 
-wahlrecht (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009a: 4ff., 10; Joris 
2021). Anlässlich der Landesausstellung von 1896 in Genf versuchten sie, die Anliegen 
einer sehr heterogenen Frauenbewegung zusammenzubringen (vgl. Joris 2021; Eidge

nössische Kommission für Frauenfragen 2009a: 7). Die Vereine organisierten z.B. den 
Ersten Schweizerischen Kongress für die Interessen der Frau, jedoch gelang keine Einrichtung 
einer permanenten gemeinsamen Kommission. Der 1909 gegründete Schweizerische 
Verband für Frauenstimmrecht (SVF), welchem auch Männer angehörten, hatte konkrete 
Zielsetzungen, jedoch zu wenig Mitglieder (vgl. Barth-Scalmani/Fuchs 1995: 296; Joris 
2021). Trotz der Heterogenität von Organisation und Inhalten war eine Zusammenarbeit 
zwischen den Verbänden dank Doppelmitgliedschaften und personellen Verbindungen 

9 Die Alkohol-Abstinenzbewegung hatte einen wesentlichen Einfluss auf die Gesamtbevölkerung: 
Das Schweizerische Blaue Kreuz, 1877 gegründet, arbeitete bspw. zusammen mit der Evangelisch- 
reformierten Landeskirche und den Freikirchen zusammen, um die »Rettung« von Trinker’innen 
mit ihrer christlichen Mission zu verbinden. Es sah nicht nur Alkohol als eine Bedrohung für die 
gesellschaftliche Moral, sondern allgemein jede Form der »Genusssucht« und auch Wirtshäuser. 
Mitte der 1880er Jahre begründete der Basler Professor Gustav von Bunge innerhalb der Alko
hol-Abstinenzbewegung die sogenannte sozialhygienische Richtung: Er forderte die Abstinenz für die 
gesamte Schweizer Bevölkerung aus Angst vor einer Schädigung des menschlichen Erbguts (vgl. 
Trechsel 2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

möglich (vgl. Joris 2021). Eine engere Zusammenarbeit mit den sozialdemokratischen 
Frauen begann, als sich nach Ausbruch des Krieges Pazifist’innen zusammenfanden 
und internationale Organisationen ihre Sektionen in der Schweiz gründeten. Die Sozia
listische Fraueninternationale rief zu Aktionen gegen Hunger und Teuerung als Folgen des 
Krieges auf. Diese wurden von den lokalen Arbeiterinnenvereinen in mehreren Schwei

zer Städten durchgeführt (vgl. Joris 2021). Gleichzeitig war 1912 das Jahr, in welchem 
die Arbeiterinnenbewegung eine strikte Trennung von der bürgerlichen Frauenbewe

gung beschloss. Auch katholisch-konservative Gruppen grenzten sich von der restlichen 
Frauenbewegung ab und gründeten einen eigenen Dachverband (vgl. Eidgenössische 
Kommission für Frauenfragen 2009a: 11; 2009b: 3). Die Sektionen der grossen Frauen

verbände, die sich um soziale Aufgaben kümmerten, schlossen sich zu Frauenzentralen 
zusammen und dienten als Informationsstellen. Diese Art der Organisation führte in 
der Zwischenkriegszeit zu verstärkter Sichtbarkeit der Frauenbewegung in der Öffent

lichkeit. Die Frauenzentralen traten bald dem auf Bundesebene federführenden Bund 
Schweizerischer Frauenorganisationen bei. Dieser organisierte 1921 den Zweiten Schweize
rischen Kongress für Fraueninteressen, auf welchem die Gründung einer Zentralstelle für 
Frauenberufe entschieden wurde. Ausbildung und Berufstätigkeit wurden aufgewertet, 
weibliche Berufsverbände und Gewerbeausstellungen daraufhin gegründet, so bspw. 
die Schweizerische Ausstellung für Frauenarbeit (SAFFA) (vgl. Joris 2021; Eidgenössische 
Kommission für Frauenfragen 2009b: 5f.; Barth-Scalmani/Fuchs 1995: 295f.). Elisabeth 
Joris hält fest: 

Dort wurde der Anstoss gegeben zur 1932 erfolgten Gründung des Schweizerischen 
landfrauenverbands, der im Rahmen des Schweizerischen Frauenverbands zuständig 
war für die Ausbildung der Bäuerinnen, sowie des Verbands Schweizerischer Haus

frauenvereine, der sich der Professionalisierung der Hausarbeit durch Rationalisie

rung verschrieb […]. Die Saffa bildete auch den Auftakt für die Frauenstimmrechtspe

tition von 1929, die dank der Nutzung der Infrastruktur der SP und der Gewerkschaf

ten in kurzer Zeit mit mehr als einer Viertelmillion Unterschriften eingereicht wurde. 
(Joris 2021) 

Die Zusammenarbeit mit den sozialdemokratischen Frauen wurde in der Schweizerischen 
Arbeitsgemeinschaft Frau und Demokratie fortgesetzt, die als Antwort auf den aufkommen

den Nationalsozialismus gegründet worden war. Die Wirtschaftskrise der 1930er Jahre 
und der Zweite Weltkrieg hatten jedoch zur Folge, dass die Frauenbewegung in den Hin

tergrund trat (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009b: 2; Joris 2021) 
und stattdessen eine aufopfernde Pflichterfüllung für Familie und Nation propagiert 
wurde (vgl. Barth-Scalmani/Fuchs 1995: 296; Joris 2021). Nach dem Krieg gelang es der 
Frauenbewegung nicht, einheitliche Strukturen zu schaffen. Einige Vereine beharrten 
auf ihrer Selbstständigkeit und es entwickelte sich ein gewisses Konkurrenzverhalten, 
das erst wieder über den gemeinsamen Einsatz für das Frauenstimm- und Wahlrecht 
abgeschwächt wurde (vgl. Joris 2021). Da die Frauen in Deutschland und Österreich die 
politischen Rechte direkt nach dem Ersten Weltkrieg 1918 erhielten (vgl. Küng 2021: 117f.; 
Rohner/Schäppi 2021: 9), die Frauen in Frankreich 1944 und in Italien 1946 nach dem 
Zweiten Weltkrieg, war die Hoffnung der Schweizerinnen gross, dass ihre Leistungen 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 93 

während der schweren Zeiten des Krieges gesehen und wertgeschätzt würden (vgl. Eid

genössische Kommission für Frauenfragen 2009b: 1; Küng 2021: 117f.). 
Die Enttäuschung führte zu einer Radikalisierung der Frauenbewegung. Während 

sich die bürgerliche Frauenbewegung dem Staat weiterhin loyal zeigte, integrierte sich 
die Arbeiterinnenbewegung in die (männlich geprägten) bestehenden Partei- und Ge

werkschaftsstrukturen (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009b: 1). Da 
sie weiterhin von der politischen Mitbestimmung ausgeschlossen waren, wandten sich 
die Frauenverbände in den 1920er Jahren dem Berufsleben und der (hauswirtschaftli

chen) Bildung zu (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009b: 1). Auch en

gagierten sie sich weiterhin in der sozialen Wohlfahrt, denn »hier konnten sie die tra

ditionellen Vorstellungen von weiblicher Pflichterfüllung mit dem Willen nach gesell

schaftlichem Einfluss verbinden« (Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009b: 
1) Gleichzeitig begannen die Frauenorganisationen, sich zu professionalisieren und en

gere Beziehungen zu den Behörden aufzubauen, was zur Folge hatte, dass ihr Einfluss 
in der Politik wuchs und sie selbstbewusster wurden (vgl. Eidgenössische Kommissi

on für Frauenfragen 2009b: 1). 1919 unterstützten 158 Frauenverbände Motionen für ei

ne Teilrevision der Verfassung (vgl. Maihofer 2021: 21). Begründet wurde die Forderung 
nach einer anderen Interpretation des Artikels 74 der Bundesverfassung (1874, gültig 
bis 1981) damit, dass in der dortigen Formulierung »Stimmberechtigt ist jeder Schwei

zer, der …«auch Frauen mit meine (vgl. Maihofer 2021: 21) oder dass »die Frauen auch 
›Schweizer‹ im Sinne der Verfassungsvorschrift seien« (Botschaft 1957, ziert nach Maiho

fer 2021: 21), wie in den Gesuchen nach Eintragung in das Stimmregister (Bern 1923, Genf 
1928) steht (vgl. Maihofer 2021: 21). Auch stützte mensch sich in der Argumentation auf 
Artikel 4 der Bundesverfassung »Alle Schweizer sind vor dem Gesetze gleich« (Art. 4 BV 
1874; gültig bis 1981, zit.n. Maihofer 2021: 21). Frauen waren vor dem Gesetz jedoch kei

neswegs gleich. Der Antrag wurde am 14. September 1923 abgelehnt mit der Begründung, 
es seien spezifisch nur Schweizer Bürger männlichen Geschlechts gemeint (vgl. Maiho

fer 2021: 21). 1929 erfolgte ein neuer Vorstoss für die politische Gleichberechtigung, der 
wiederum zu keinem Erfolg führte (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 
2009b: 1). 

Aufgrund ihrer politischen Neutralität während des Krieges war die Situation in 
der Schweiz eine andere als in anderen europäischen Ländern: Während Männer aus 
bspw. Deutschland, Österreich oder Italien während der Weltkriege an der Front waren, 
übernahmen Frauen die Verantwortung für die Familie, führten Unternehmen und 
arbeiteten auf dem Feld. Als die Männer zurückkamen, liessen sich die Frauen nicht 
mehr zurückdrängen. Diese Erfahrung hatten die Schweizer’innen nicht gemacht. In 
einer agrarischen Gesellschaft lebend, die wenig offen für Veränderung war, war die 
Rolle der Frauen in den Bereichen »Kirche«, »Küche« und »Kinder« klar definiert (vgl. 
Ringier 2021: 232). Basierend auf einem dualistischen Geschlechterkonzept, gehörten 
diese zu den »natürlichen« Aufgaben der Frau (vgl. Eidgenössische Kommission für 
Frauenfragen 2009a: 2). Ferner bestand (noch) kein Druck von aussen, an der sozialen 
und politischen Situation etwas zu ändern; eine egalitäre Strömung war zwar vorhan

den, aber schwach (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009a: 2). Obwohl 
sich die Frauen auch in der Schweiz mittlerweile in verschiedenen Berufszweigen be

haupteten, blieben die heteronormativen, dualistischen Vorstellungen der 1950er und 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

1960er Jahre deshalb weiterhin bestehen: Gerade aufgrund aufkommender technischer 
Innovationen in der Zeit der Hochkonjunktur wurden Frauen als unverzichtbare Haus

frauen und Mütter in die Familien- und Haushaltsdomäne gedrängt (vgl. Joris 2021; 
Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009b: 9). 

1950 wagte der Schweizerische Verband für Frauenstimmrecht (SVF) einen weiteren be

deutsamen Versuch, das Frauenstimmrecht und -wahlrecht einzuführen (vgl. Eidgenös

sische Kommission für Frauenfragen 2009b: 10): 

In diese Eingabe wurde ebenfalls eine Neuinterpretation, jetzt aber in Form einer Er

gänzung im Artikel 10 des Bundesgesetzes vorgeschlagen: Statt »Schweizer« sollte es 
nun »Schweizer, ob Mann oder Frau« heissen. Auch diese Eingabe scheiterte, weil eine 
»Ergänzung des Bundesgesetzes« nicht genüge, es vielmehr einer Verfassungsände

rung bedürfe. (Maihofer 2021: 21f.) 

Allerdings waren Frauen keineswegs vor dem Gesetz gleichgestellt und wurden nicht ein

mal als richtige »Schweizer« betrachtet. Tatsächlich verloren sie bis zum Jahr 1952 ihre 
Schweizer Staatsbürgerschaft, wenn sie einen »Ausländer« heirateten (vgl. Argast 2007: 
19). 

Die Schweiz beteiligte sich nach der Menschenrechtsdeklaration 1948 an der For

mulierung der Europäischen Menschenrechtskonvention (EMRK), die 1953 rechtskräftig 
wurde. Wenn die Schweiz beitreten wollte, mussten die Schweizerinnen das Stimm- und 
Wahlrecht bekommen. Dies war auch eines der Hauptargumente für die Abstimmung 
von 1959, die allerdings keinen Erfolg brachte (vgl. Küng 2021: 117f.). Zwei Jahre zuvor hat

te sich am 5. März 1957 die Gemeindeverwaltung eines Walliser Dorfs namens Unterbäch 
über den Willen von Kanton und Landesregierung hinweggesetzt und ihren Bürgerin

nen ein einmaliges Abstimmungsrecht verliehen. Sie hatte dabei mit dem generischen 
Maskulinum argumentiert: Mit den Begriffen der stimmberechtigen »Schweizer« oder 
»Bürger« waren für Unterbäch auch Frauen mitgemeint (vgl. Keller 2021: 67). Die dama

ligen Gemeindevertreter waren von der Juristin, Schriftstellerin und Frauenrechtlerin 
Iris von Roten und deren Mann dazu verleitet worden, die sich beide stark für die Rechte 
von Frauen einsetzten. Ihr Ehemann und 24 weitere Mitunterzeichnende hatten dafür 
1949 ein Postulat eingereicht, das zur Abstimmung führte (vgl. Keller 2021: 67ff.). 1958 
veröffentliche von Roten das Werk Frauen im Laufgitter, welches in kleiner Auflage auf der 
SAFFA in Zürich, die sich nur vorsichtig für eine bessere berufliche Stellung für Frauen 
aussprach, erstmals ausgelegt wurde. Das Buch entwickelte sich aufgrund von niederge

schriebenen Gedanken zur »Frauenfrage«, die für die damalige Zeit noch unvorstellbar 
waren, zu einem Skandal (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009b: 10; 
Keller 2021: 68). Heute gilt der Unterbäch als »Rütli der Schweizer Frau« (Keller 2021: 69) 
und Iris von Roten als Pionierin, die Generationen von Frauen inspiriert hat (vgl. Keller 
2021: 70f.). Allerdings wurde sie, als 1959 das Frauenstimmrecht abgelehnt wurde, für das 
Scheitern mitverantwortlich gemacht (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfra

gen 2009b: 11; Keller 2021: 69). Als Folge zog sich von Roten von der Öffentlichkeit zurück 
(vgl. Keller 2021: 69). Ein zu radikales Argumentieren vonseiten der Befürworterinnen 
wurde auch als plausibler Grund für die Ablehnung angesehen. Die drei Westschweizer 
Kantone Neuenburg (1959), Waadt (1959) und Genf (1960) ermöglichten den Frauen eine 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 95 

politische Mitgestaltung, die vom Rest der Schweiz beobachtet werden konnte und sich 
als funktionierend erwies (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009b: 11; 
Küng 2021: 118). Die zahlreichen Zurückweisungen einer modernen Interpretation der 
Bundesverfassung waren bewusste politische Entscheidungen, von Männern getroffen, 
die an ihren Souveränitätsrechten festhielten und den Frauen kein Wahl- und Stimm

recht geben wollten (vgl. Studer 2014: 546; Maihofer 2021: 22). So schrieb die Zeitung »Die 
Nation« 1951: »Frauenstimmrecht bedeutet für das männliche, souveräne Volk Teilung 
der Macht. Zu allen Zeiten war diese eines der letzten Dinge, zu dem sich ein Souve

rän entschliessen konnte« (Die Nation, Nr. 26/27, Juni 1951, zit.n. Studer 2014: 546). Das 
Verständnis von Staat und Demokratie war »männerbündisch« (Maihofer 2021: 22) – so 
wurde auch explizit von »Männerstimmrecht« gesprochen (vgl. Maihofer 2021: 22). Nach 
Maihofer wird dieses Selbstverständnis jährlich im Ursprungsmythos des Rütlischwurs 
heraufbeschworen und bekräftigt: 

In ihm konstituiert sich die Schweiz als ein Bund von wehrhaften Männern und verant

wortungsvollen Familienvätern […]. Trotz aller Beteuerungen, der Begriff »Schweizer« 
sei neutral und stehe für alle, es bräuchte die unschönen Aufzählungen von Schwei

zern und Schweizerinnen nicht, zeigt gerade der Kampf ums (Frauen-)stimmrecht: mit 
dem Wort »Schweizer« waren nur die Männer gemeint. (Maihofer 2021: 22f.) 

Dies ist neben der Eigenheit des demokratischen Systems als Legitimation (vgl. Studer 
2014: 546) – nach Maihofer – der entscheidende Grund, warum eine Einführung in der 
Schweiz so lange dauerte (vgl. Maihofer 2021: 22f.). Begründet wurde der Ausschluss von 
Frauen mit natürlichen Geschlechterdifferenzen zwischen Männern und Frauen: 

In einem Dreischnitt wird ein Zusammenhang hergestellt zwischen natürlichen 
körperlichen Geschlechterdifferenzen, damit einhergehenden unterschiedlichen 
Fähigkeiten sowie der Zuordnung zu den unterschiedlichen Bereichen Beruf/Militär/ 
Politik/Öffentlichkeit und Familie/Reproduktion/Privatheit. Entsprechend dieser Zu

weisung ist der bürgerliche wehrhafte Mann für das urdemokratische Recht der 
Selbstgesetzgebung (Autonomie) befähigt, das heisst nur den Gesetzen zu gehor

chen, denen er zugestimmt hat. Dabei wird zudem eine »Identität zwischen Soldat 
und Bürger« unterstellt. Die bürgerliche »wehrlose« Frau hingegen ist als Mutter 
und Ehefrau für die Sorge um Familie, Kinder und Ehemann zuständig; sie ist passiv, 
emotional und schutzbedürftig. All dies disqualifiziert sie für den beruflichen wie 
den politischen Bereich: Weiblichkeit wird mit Staatsbürgerschaft unvereinbar. Mit 
anderen Worten: Staatsbürgerschaft, Demokratie und die Ausübung des Stimmrechts 
sind konstitutiv mit Männlichkeit verbunden, mehr noch: Sie sind essenziell für die 
Herstellung und Selbstvergewisserung bürgerlicher Männlichkeit. Die Verweigerung 
des Stimmrechts ist aus Sicht der Männer folglich nur konsequent: die Gewährung 
des Frauenstimmrechts und damit die Präsenz von Frauen im politischen Raum 
stellen eine Bedrohung sowohl männlicher Suprematie als auch einer der zentralsten 
Möglichkeiten der Reproduktion von Männlichkeit dar. (Maihofer 2021: 23f.) 

Wie Maihofer akzentuiert, war eine Verweigerung des Stimmrechts für Frauen für 
Männer nur logisch und konsequent. Es gab allerdings auch Frauen, die sich gegen das 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

Stimm- und Wahlrecht äusserten (vgl. Hoppmann 2021: 57). Gardi Hutter beschreibt 
das allgemeine Frauen- und Männerbild wie folgt: 

Wenn Frauen reden, dann schwatzen sie. […] Wenn Männer reden, ist es wichtig. Sie 
machen Politik. Die Kinder müssen still sein. Frauen sind unfähig, Politik zu verstehen. 
Eine Frau als Politikerin war schlicht unvorstellbar. […] Frauen sind sentimental und 
darum unfähig, Entscheidungen zu fällen. Das dumme Weibsbild. Dies waren Gründe 
selbst für die Frauen meiner Umgebung, gegen das Frauenstimmrecht zu sein. Sie 
sagten auch: Die Männer machen das schon recht. (Hutter 2021: 89) 

Besonders sichtbar waren Gegnerinnen des Frauenstimm- und Wahlrechts in den 1950er 
Jahren. In Bern und Zürich waren kleine Frauengruppen sehr aktiv, die ihr politisches 
Tun damit legitimierten, anderen Frauen die Politik ersparen zu wollen (vgl. Hoppmann 
2021: 58). Es herrschte die Vorstellung, dass Frauen grundsätzlich nicht an Politik in

teressiert seien (vgl. Studer 2014: 546). Als Angehörige des konservativen Mittelstandes 
und nur am Rande mit Problemen konfrontiert, die in der Frauenbewegung angespro

chen wurden, sahen sie keinen Mehrwert im Stimm- und Wahlrecht für Frauen. Mit he

teronormativen Stereotypen und Rollenbildern gross geworden und unter einem Ehe

recht lebend, das verheiratete Frauen unter Vormundschaft stellte, war das Konzept des 
gleichen Stimm- und Wahlrechts für viele von ihnen inkompatibel mit ihren Erfahrun

gen (vgl. Hoppmann 2021: 57ff.). Einige Befürworter’innen des Frauenstimm- und Wahl

rechts stützten sich auch auf die Geschlechterdifferenzen, um für eine Einführung zu 
argumentieren: Weil Männer und Frauen so unterschiedlich waren, konnten sie Neues 
zur Schweizer Demokratie beitragen (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 
2009a: 11; Hoppmann 2021: 58; Studer 2014: 546). 

Die 1968er-Bewegung und die Jugend- und Studierendenrevolten hatten auch ei

nen Einfluss auf die Frauenbewegung (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfra

gen 2009b: 12; 2011: 1; Joris 2021). Mit der Erfindung der Pille war es Frauen möglich, 
selbstbestimmt über Reproduktion zu entscheiden, sie waren sexuell freier und unab

hängiger (Keller 2021: 69). Iris von Rotens scheinbar utopische Forderungen wurden nun 
zu realistischen Zielen. Unter dem Einfluss der neuen politischen Stimmung wurde die 
Frauenbefreiungsbewegung (FBB) gegründet, die sich sowohl gegen eine repressive Sexu

almoral als auch gegen eine hierarchische, heteronormative Rollen- und Arbeitsteilung 
in der Familie einsetzte (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2011: 1ff.; Jo

ris 2021). Es ist anzunehmen, dass dieses Umdenken auch die konstitutive Verbindung 
von Männlichkeit und Demokratie auflöste. Die FBB grenzte sich in den 1970er Jahren 
immer stärker von der linken Bewegung ab und sah den Feminismus als zentralen Fak

tor für umfassende gesellschaftliche Veränderungen an. Ein Teil der FBB löste sich 1977 
von der Vereinigung und verfolgte eine andere Richtung, die versuchte, Feminismus und 
Sozialismus zu vereinen und dabei traditionelle politische Instrumente zu nutzen (Eid

genössische Kommission für Frauenfragen 2011: 3). 
Bisher geduldige Frauenrechtler’innen protestierten 1969 gegen den Plan des Bun

desrats, die Europäische Menschenrechtskonvention nur unter Vorbehalten zu unter

zeichnen, und forderten die politischen Rechte als Menschenrecht. Die autonomen 
Gruppen aus der Neuen Frauenbewegung lehnten hierarchische Vereinsstrukturen 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 97 

und die herkömmliche Gremienpolitik ab. Sie kritisierten zudem die traditionellen 
Frauenverbände für ihre angepasste Haltung (vgl. Eidgenössische Kommission für 
Frauenfragen 2009b: 12; 2011: 1). Für ihre gesellschaftlichen Analysen zogen sie Theo

retikerinnen aus der französischen und US-amerikanischen Frauenbewegung hinzu. 
Strömungen des Egalitarismus und Dualismus wurden wieder prominenter rezipiert 
und zwischen den Anhängerinnen der unterschiedlichen Theorien kam es zu Auseinan

dersetzungen und Abspaltungen (vgl. Barth-Scalmani/Fuchs 1995: 296f.; Eidgenössische 
Kommission für Frauenfragen 2011: 1). Die bürgerliche Frauenbewegung hielt an ei

nem traditionellen Frauenbild fest, die Neue Frauenbewegung hingegen strebte neue 
Geschlechterverhältnisse an (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2011: 
2). 

Die neue angespannte Stimmung zwang die politischen Akteure schliesslich, sich 
der Frage des Stimm- und Wahlrechts für Frauen endlich anzunehmen (vgl. Studer 2014: 
546f.; Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009b: 12). Die Abstimmungspla

kate aus dieser Zeit spiegelten die Unsicherheiten und Ängste eines bevorstehenden 
Umbruchs wider (vgl. Jans 2021: 165). Als das Frauenstimm- und Wahlrecht 1971 ein

geführt wurde (vgl. Studer 2014: 545), »kamen auf 2,5 Millionen Schweizer rund 2,7 
Millionen Schweizerinnen, die – sofern volljährig und mündig – abstimmen, wählen 
und selber für politische Ämter kandidieren konnten« (Jans 2021: 165). Auch wenn die 
Schweiz besonders stolz auf ihre in dieser Form einzigartige direkte Demokratie war, 
hatte sie bis dahin nur für die Hälfte der Bevölkerung gegolten (vgl. Hoppmann 2021: 
58; Kohler/Zürcher 2021: 11; Rohner/Schäppi 2021: 9). Dass Frauen so lange von der 
Mitsprache ausgeschlossen waren, hatte eine Wirkung auf die gesamte Bevölkerung 
(vgl. Hoppmann 2021: 57; Küng 2021: 122f.). Studien aus der Wahlforschung belegen, 
dass Frauen anders als Männer abstimmen. Christina Gathmann und Patricia Funk 
untersuchten z.B. nationale Volksabstimmungen zwischen 1981 und 2003 und kamen 
zum Ergebnis, dass Frauen insbesondere bei Themen wie Umwelt, Gesundheit und 
soziale Gerechtigkeit eher bereit zu einer Annahme waren als Männer. Vorlagen zu 
Kernenergie und Militär wurden hingegen weniger unterstützt (vgl. Funk/Gathmann 
2013). Auch wollten sie nicht mehr Steuergelder als Männer ausgeben, aber anders 
investieren (vgl. Jans 2021: 168). Andere Untersuchungen zeigen zudem, dass es auch 
weitere Unterschiede gibt, z.B. zwischen den sozialen Milieus und den Generationen, 
und dass sozioökonomische Faktoren, persönliche Erfahrungen und Werte politische 
Entscheidungen und die politische Teilnahme beeinflussen (vgl. Hoppmann 2021: 58; 
Jans 2021: 165ff.; Kopp 2021: 36). Die Ausweitung des Elektorates war durchaus ein 
wesentlicher Eingriff in das politische System und konnte eine Umgestaltung bewirken 
(vgl. Jans 2021: 165). 

Dass Frauen nun politisch mitbestimmen konnten, machte es möglich, Änderun

gen herbeizuführen, die Männer ablehnten. So starteten sie sofort Initiativen zur Le

galisierung der Abtreibung und zur Gleichberechtigung (vgl. Hoppmann 2021: 57f.; Koh

ler/Zürcher 2021: 11). Im Januar 1975 fand in Bern unter dem Motto »Partnerschaft« der 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

4. Kongress für Fraueninteressen statt.10 Organisiert wurde die Veranstaltung auf Initiati

ve des Dachverbandes Bund Schweizerischer Frauenorganisationen (BSF) (Schulz/Schmitter/ 
Kiani 2014: 27; Joris 2021), der sich u.a. zum Ziel genommen hatte, die Schweizer Frauen 
in der internationalen Frauenbewegung angemessen zu vertreten (Joris 2010). Thema

tisiert wurden Frauenarbeit und -streik, Hausfrauenlohn, Frauen im Gefängnis, Emi

gration, weibliche Homosexualität und Schwangerschaftsabbruch (vgl. Eidgenössische 
Kommission für Frauenfragen: 4). Letztgenannter war in den 1970er Jahren ein wichti

ges Thema für die aufkommende Frauenbewegung. In diesem Rahmen setzte sich eine 
Mehrheit über den Willen der katholischen Frauen hinweg und stimmte für die soge

nannte Fristenlösung (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2011: 4; Gail

lard 2011; Joris 2021). Obwohl die Initiative im Herbst 1977 knapp abgelehnt wurde, blieb 
das Anliegen relevant. 

Es gab auch eine Strömung, die »weibliche Werte« betonte und sich mit der verges

senen Geschichte und Kultur der Frauen sowie weiblicher Spiritualität befasste. Es ent

standen auch frauenspezifische Dienstleistungen wie Frauenbuchläden und -werkstät

ten sowie Kontakt- und Beratungsstellen für Frauen mit Migratisierungserfahrung11. Es 
kamen auch erste Selbstverteidigungsgruppen für Frauen auf und es wurden Selbster

fahrungsgruppen zu den Themen Sexualität und Gesundheit gebildet (vgl. Eidgenössi

sche Kommission für Frauenfragen 2011: 4). Im Frühjahr 1977 wurde ein Verein in Zürich 
gegründet, um misshandelten Frauen zu helfen. Kurz darauf wurden ähnliche Verei

ne in Genf und Bern ins Leben gerufen und die ersten Notunterkünfte für Frauen, die 
Gewalt erfahren haben, eingerichtet (vgl. 1987; Eidgenössische Kommission für Frau

enfragen 2011: 6). Die Initiative »Gleiche Rechte für Mann und Frau« führte am 14. Juni 
1981 zur Verankerung der Gleichstellung in der Schweizerischen Bundesverfassung (vgl. 
Küng 2021: 119f.). Dieser Schritt war entscheidend, denn erst ab diesem Zeitpunkt war 
das Geschlecht kein sachlicher Grund mehr zur Rechtfertigung von Ungleichbehandlung 
(vgl. Hoppmann 2021: 58). Die Verwaltungen hatten nun die Aufgabe, sich Strategien für 
die Umsetzung zu überlegen. Voran ging der neu gegründete Kanton Jura mit dem Bu
reau de la condition féminine (BCF). Im Departement des Innern stand die eidgenössische 
Kommission für Frauenfragen in beratender Funktion. Sie drängte den Bundesrat dazu, 
eine eigene wirkungsvolle Umsetzungsstelle in der Bundesverwaltung aufzubauen (vgl. 
Küng 2021: 119f.). In den 1980er Jahren versuchten Frauen, die verschiedenen Aktivitäten 
der autonomen Frauenbewegung miteinander zu verbinden, indem sie Weiberräte grün

deten. Obwohl diese Form der Frauenpolitik später wieder verschwand, übernahmen 
die Zürcher Gruppe Frauen Macht Politik FraP!, die sich später zur Frauenpartei entwickel

te, sowie verschiedene autonome Frauenlisten die Strategie der Vernetzung. In dieser 
Zeit begannen Feministinnen auch, sich mit den neuen Technologien der Gen- und Re

produktionsforschung auseinanderzusetzen. Gleichzeitig begann die Frauenbewegung, 

10 Und einen Monat später fand die erste Frauenwoche an der Universität Zürich statt mit Referaten 
und Diskussionen sowie einem Theater- und Filmprogramm zu frauenpolitischen Themen (vgl. 
Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2011: 5). 

11 In Anlehnung an Hornscheidt (2011) ist nicht von Migrations-, sondern von Migratisierungserfah

rung die Rede, um den diskursiven Herstellungscharakter explizit zu machen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 99 

sich mit Fragen der Migration und dem Verhältnis zwischen Frauen aus dem industriali

sierten Norden und Frauen aus dem weniger entwickelten Süden zu beschäftigen. Nach 
den Frauen aus den südeuropäischen Ländern schlossen sich nun auch vermehrt Immi

grantinnen aus anderen Kulturkreisen zusammen (vgl. Eidgenössische Kommission für 
Frauenfragen 2011: 8). Die 3. UNO-Weltfrauenkonferenz in Nairobi im Jahr 1985 trug da

zu bei, dass das Thema der Diskriminierung von Frauen breit diskutiert wurde. Auf na

tionaler und internationaler Ebene wurden Strategien zur Durchsetzung der Gleichstel

lung von Frauen und Männern entwickelt. Die Nichtregierungsorganisationen (NGOs), 
die sich weltweit zunehmend vernetzten, lieferten neue Impulse und praxisorientierte 
Anregungen (Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2011: 9). Als im selben Jahr 
das Ehegesetz revidiert wurde, waren es die Stimmen der Frauen, die den Unterschied 
machten: »Bis dahin war der Mann das alleinige Oberhaupt der Familie und Vormund 
der Ehefrau in finanziellen Angelegenheiten. Er konnte den Wohnort der Familie fest

legen, er konnte entscheiden, ob seine Frau berufstätig sein durfte oder nicht. Das Ge

setz schrieb auch die Rollenverteilung der Ehegatten vor« (Kopp 2021: 40). Der Status 
des Familienoberhaupts wurde abgeschafft und die Entscheidungsmacht über die Fami

lie wurde auch den Frauen gewährt (vgl. Hoppmann 2021: 57f.). Die Neuerungen waren 
jedoch nicht für die gesamte Schweiz selbstverständlich, sondern hingen auch vom geo

grafischen und demografischen Umfeld ab. In ländlichen Gegenden waren Frauen, die 
sich für linke oder progressive Anliegen engagierten, häufig exponiert. Auch wenn die 
Veränderungen positiv gewertet wurden, nahmen mit Rücksicht auf die Erwartungen 
der öffentlichen Gemeinschaft nicht alle Frauen die Möglichkeiten zur Emanzipation 
wahr (vgl. Fetzer 2021: 99f.). Die neu besetzten Positionen der Frauen hatten auch einen 
Einfluss auf den Sprachgebrauch, weil neue Bezeichnungen gefunden werden mussten. 
So beschreibt Alt-Bundesrätin Elisabeth Kopp, die in den 1980er Jahren als erste Frau in 
den Bundesrat gewählt wurde: 

Bei der ersten Bundesratssitzung nach meiner Wahl kam die schwierige Frage auf, 
wie man mich jetzt anreden solle. Damals nannte man die Ehefrauen der Bundesräte 
»Frau Bundesrat«. Da war für mich klar, dass ich nicht so genannt werden wollte. Ich 
habe nichts gegen die Frauen, die haben eine wichtige Aufgabe, aber ich hatte eine 
andere Funktion und ein Amt. Ich sagte also: »Ich will mit Frau Bundesrätin angespro

chen werden.« Als ich das meinem Mann erzählt habe, sagte er: »Du weisst, dass ich 
für Gleichberechtigung bin. Darum nenne ich mich von jetzt an Herr Bundesrätin.« 
Leider hat sich das in der Öffentlichkeit nicht durchgesetzt. (Kopp 2021: 39) 

1988 wurde das Eidgenössische Büro für die Gleichstellung von Frau und Mann gegrün

det, daraufhin wurden auch erste kantonale und ständische Gleichstellungsbüros ge

schaffen (vgl. Hoppmann 2021: 60; Joris 2021). Sie dienten als Bindeglied zwischen der 
»alten« und der »neuen« Frauenbewegung (vgl. Joris 2021), die in den 1970er Jahren ei

nen Clash der Generationen erlebt hatte. Die ältere Generation verfolgte eine Strategie, 
die Männern zeigen sollte, dass Frauen vernünftig seien und mensch mit ihnen reden 
und verhandeln könne, dass sie das Stimmrecht verdienten, weil sie weder rebellierten 
noch laut, frech oder gewalttätig wären, sondern ganz ruhig. Weil sie sich damit dem 
System der Männer unterordneten, war die Strategie nur bedingt erfolgreich. Die jun

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

gen Feminist’innen zeigten sich jedoch kämpferischer (vgl. Volpe 2021: 54): »Die Strate

gie des geduldigen Abwartens, Bittens, Anpassens sollte […] von der neuen Frauenbewe

gung grundsätzlich in Frage gestellt werden« (Eidgenössische Kommission für Frauen

fragen 2009b: 2). Gemeinsame Forderungen zwischen beiden Generationen waren die 
Fristenlösung, der Mutterschaftsschutz und die Verankerung der Gleichstellung in der 
Bundesverfassung (vgl. Joris 2021), allerdings bestanden grundsätzliche Differenzen bei 
Fragen rund um die Straffreiheit des Schwangerschaftsabbruchs, die Abschaffung des 
obligatorischen Hauswirtschaftsunterrichts oder die Aufnahme von Frauen ins Militär. 
Insgesamt grenzten sich die autonomen Frauengruppen und die bürgerlichen Frauen

organisationen bis in die erste Hälfte der 1980er Jahre voneinander ab (vgl. Eidgenössi

sche Kommission für Frauenfragen 2011: 2). In den späten 1980er Jahren verloren die FBB 
und Radikalfeministinnen an Bedeutung, während Frauenorganisationen und -projek

te eine Professionalisierung erlebten und Strukturen sowie bezahlte Mitarbeiterinnen 
einführten. Institutionen wie Städte, Kantone, Gewerkschaften, Unternehmen und Par

teien etablierten Gleichstellungsbüros und Frauenbeauftragte. Ausserdem entstanden 
autonome Frauenlisten, die sich auf lokaler Ebene engagierten. Diese Veränderungen 
führten zu einem neuen Charakter der Frauenbewegung, der sich auf konkrete Umset

zungsarbeit konzentrierte, anstatt auf spektakuläre Protestformen. Traditionelle Frau

enorganisationen suchten auch nach neuen Profilen und Zielen, um Frauen zur Mitar

beit zu motivieren (Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2011: 10). 
Die Neue Frauenbewegung zeigte sich besonders organisiert: Neue lokale Frauengrup

pen entstanden und die bestehenden aus Parteien und Gewerkschaften wurden wieder 
aktiviert bzw. die Frauenfriedensbewegung wiederbelebt. Es wurden neue Beratungs

stellen aufgebaut, darunter auch zum Thema Migration. Zusätzlich wurden Kinderbe

treuungsangebote und Wohnprojekte gegründet und unterstützt (vgl. Joris 2021). Insge

samt fand eine Professionalisierung statt (vgl. Ulrich 2007: 326f.; Eidgenössische Kom

mission für Frauenfragen 2011: 2; 10). In der Schweiz waren die ersten neuen Feministin

nen auch linke studentische Aktivist’innen und zeigten sich – wie sich später herausstel

len sollte, zu Recht – etwas ungeduldig mit der traditionellen Frauenbewegung (Eidge

nössische Kommission für Frauenfragen: 2011: 3). Obwohl die Institutionalisierung der 
Gleichstellung in verschiedenen Kantonen und Städten Fortschritte machte, war die Bi

lanz nach zehn Jahren Gleichstellungsartikel in der Bundesverfassung dennoch ernüch

ternd. Auf dem Kongress des Schweizerischen Gewerkschaftsbundes wurde deshalb ent

schieden, dass am 14. Juni 1991 ein landesweiter Frauenstreik durchgeführt werden soll

te. Daran beteiligte sich über eine halbe Million Frauen (vgl. Eidgenössische Kommissi

on für Frauenfragen 2011: 11; Joris 2021; Küng 2021: 120), die neben ihrem Unmut auch 
ihre Wünsche und Vorstellungen zum Ausdruck brachten, z.B. ein Gesetz im Erwerbs

bereich. So trat am 1. Juli 1996 das Gleichstellungsgesetz in Kraft (vgl. Küng 2021: 121). 
Zusammen mit dem Verfassungsartikel von 1981 war eine weitere gesetzliche Grundlage 
geschaffen für eine Realität »mit diskriminierungsfreier Anstellung und Beförderung, 
belästigungsfreier Arbeitsumgebung, gleichem Lohn für gleichwertige Arbeit bis zum 
Verbot diskriminierender Entlassung« (Küng 2021: 121). Erneut stellte sich die Umset

zung als schwierig heraus. Massnahmen wie Lohntransparenz, Stichproben von Lohn

kontrollen und Berichtspflicht wurden vom Parlament abgelehnt. Stattdessen wurden 
die Frauen für ihre unbefriedigende Situation verantwortlich gemacht: »Gleichzeitig war 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 101 

der Diskurs in der Politik, in den Parteien und Organisationen und in den Medien davon 
geprägt, dass Frauen längst gleichberechtigt sein und keine Schwierigkeiten hätten, ih

re Pläne umzusetzen, wenn sie sich nur genügend anstrengen würden« (Küng 2021: 121). 
Im Jahr 1993 wählte das eidgenössische Parlament anstelle der offiziellen sozialdemo

kratischen Kandidatin Christiane Brunner einen Mann in den Bundesrat. Dies löste ei

nen landesweiten Protest von Frauen aus, der dazu führte, dass der Gewählte zurücktrat 
und die Gewerkschaftssekretärin Ruth Dreifuss zur Bundesrätin ernannt wurde. Dieser 
Vorfall, der als »Brunner-Effekt« bekannt ist, hatte nachhaltige Auswirkungen auf die 
Frauenbewegung und führte dazu, dass die Frauen in Verbänden, Gewerkschaften und 
Parteien radikalisiert wurden (vgl. Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2009d: 
6; 2011: 11). Trotz dieser Radikalisierung zeigten die Frauen der heterogenen Frauenbe

wegung der 1990er Jahre eine grössere Kooperationsbereitschaft in inhaltlichen Fragen 
und arbeiteten zusammen. Ein Beispiel dafür ist der Frauenkongress von 1996, an dem 
Frauen des gesamten politischen Spektrums vertreten waren. Darüber hinaus beteilig

ten sich zahlreiche Frauenorganisationen an der 4. UNO-Weltfrauenkonferenz (Beijing, 
September 1995) und ihren Folgearbeiten in der Schweiz und auf internationaler Ebene. 
So wurden konkrete Veränderungen nach und nach spürbar: 2002 trat die Fristenrege

lung in Kraft, drei Jahre später die Mutterschaftsversicherung. Vergewaltigung in der 
Ehe wurde ein Jahr nach dem Frauenstreik strafbar und 2004 zum Offizialdelikt dekla

riert. Petra Volpe, Regisseurin des Filmdramas Die göttliche Ordnung, das die Einführung 
des Frauenstimm- und -wahlrechts in der Schweiz thematisiert, stellte einst fest: 

Es braucht immer eine Form der Explosion, eine Form der körperlichen Manifestation, 
einen lauten Ausdruck, um Veränderungen wirklich in die Wege zu leiten. Das kann 
man von anderen Bewegungen lernen[,] zum Beispiel vom Civil Rights Movements 
oder auch von den Queer Rights, von Stone Wall. Stattdessen sind viele Probleme 
auch heute noch nicht gelöst für die Frauen. (Volpe 2021: 54f.) 

Frauen, die in Frauenorganisationen, Parteien, Gewerkschaften und sozialen Bewegun

gen aktiv waren, produzierten eine beträchtliche Menge an Schriftstücken, darunter 
Protokolle von Versammlungen und Vorstandssitzungen, Statuten, Jahresberichte, 
Korrespondenzen, Pressemitteilungen, Unterlagen zu Sachthemen, Berichte, Eingaben 
sowie Sammelobjekte wie Pins, Kleber, Flugblätter und Plakate. Nur ein sehr kleiner Teil 
dieser Dokumente ist jedoch in verschiedenen Archiven für die Wissenschaft zugänglich 
(vgl. Ulrich 2007: 327). Hier zeigt sich erneut die Unsichtbarmachung von Frauenge

schichte, sei es aufgrund mangelnder Ressourcen (z.B. Finanzierungsmöglichkeiten, 
um solche Archive zu halten, fehlende Räume etc.), sei es, weil in der Vergangenheit 
solche Dokumente womöglich nicht als wichtig genug erachtet wurden, um für die 
Zukunft aufbewahrt zu werden. 

Heute ist der Feminismus auch in der Schweiz von einer starken Präsenz in den 
sozialen Medien und Online-Aktivismus gekennzeichnet. Wichtige Themen sind unter 
anderem die Gender Pay Gap, sexuelle Belästigung und Gewalt gegen Frauen sowie 
die Rechte von LGBT+-Personen. Die #MeToo-Bewegung – eine weltweite soziale Be

wegung, die sich gegen sexuelle Belästigung und sexuelle Übergriffe richtet und im 
Jahr 2017 begann – hat zu einer höheren Sensibilisierung und einem verstärkten Be

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

wusstsein für die Notwendigkeit geführt, Opfern sexueller Gewalt zuzuhören und sie 
zu unterstützen. Sie hatte auch einen grossen Einfluss in der Schweiz und führte zu 
einer öffentlichen Debatte über sexuelle Gewalt und Belästigung am Arbeitsplatz. Heu

te bestehen in der Schweiz zahlreiche Organisationen und Gruppen, die sich für die 
Förderung der Gleichstellung und die Bekämpfung von Diskriminierung aufgrund des 
Geschlechts einsetzen. 

Frauen an Hochschulen 

Was explizit die Hochschullandschaft und Forschung betrifft, so waren Frauen in 
Deutschland ab 1900, in der Schweiz bzw. in Zürich bereits seit den 1840er Jahren zu

gelassen (Gerhard 2020: 71), wobei zu bedenken ist, dass – obwohl sich die Schweizer 
Universitäten vergleichsweise früh für die Frauen öffneten – ein Matura-Abschluss er

forderlich war. So liess die Universität Freiburg z.B. Frauen ab 1907 zu, aber Zugang zu 
einem Matura-Abschluss hatten die Frauen in Freiburg noch keinen. Zugelassen waren 
also insbesondere Frauen aus dem Ausland, die Zugang zu einer Maturität hatten (vgl. 
Hoppmann 2021). Im Lichthof der Universität Zürich UZH steht seit Januar 2008 ein 
Werk der Künstlerin Pipilotti Rist: eine immense, blaue, silbern bestickte Chaiselongue, 
die zum expliziten Gebrauch bestimmt ist. Das Denkmal soll an die erste Schweizer 
Juristin Emilie Kempin-Spyri (1853–1901) erinnern. Die Zugänglichkeit der Installation 
symbolisiert, so Rist, die Pionierinnen-Arbeit von Kempin-Spyri im Kampf für die 
Gleichberechtigung der Frauen. Die Nichte von Autorin Johanna Spyri immatrikulierte 
sich 1883 als erste Schweizerin an der Universität Zürich UZH (vgl. Nussbaumer 2019: 
2), studierte Jura und doktorierte 1887. Ihr wurde allerdings das Anwaltspatent verwehrt 
(vgl. Werner 2008): Als sie vor einem Züricher Zivilgericht ihren Ehemann Walther 
Kempin als seine Anwältin vertreten wollte, lehnten sie die Behörden mit der Begrün

dung ab, ihr fehle das Aktivbürgerrecht (Alder 2019; Schweizerisches Bundesgericht 
1887). 1886 argumentierte Kempin-Spyri vor dem Bundesgericht mit dem generischen 
Maskulinum: Die Frauen seien in der Verfassung mitgemeint, wenn es in Artikel 4 der 
Bundesverfassung von 1874 »Alle Schweizer sind vor dem Gesetze gleich. Es gibt in 
der Schweiz keine Untertanenverhältnisse, keine Vorrechte des Orts, der Geburt, der 
Familien oder Personen« (Schweizerische Eidgenossenschaft 1874) heisst. Sie fragte, wie 
es sein konnte, dass Frauen einerseits in den Gesetzen und Pflichten des Staatsbürgers 
generell mitgemeint waren, andererseits aber keine politischen Rechte hatten (Arni 
2020: 13). Warum es sich in einem Fall um ein generisches, im anderen Fall um ein 
spezifisches Maskulinum handelte und woher klar sein sollte, in welchem Fall welches 
Maskulinum gelte (Arni 2020: 13). Kempin-Spyri zitierte zudem Artikel 43 (»Jeder Kan

tonsbürger ist Schweizer Bürger«), Artikel 45 (»Jeder Schweizer kann sich an jedem 
Orte des Landes niederlassen. Ein Schweizer darf aus der Schweiz nicht ausgewiesen 
werden«) und Artikel 18 (»Jeder Schweizer ist wehrpflichtig«) der damaligen Bundes

verfassung. Nach Kempin-Spyri konnte nicht daraus geschlossen werden, dass nur die 
Männer gemeint seien (Nussbaumer 2019: 13). Ihre Klage wurde dennoch abgewiesen 
mit der Begründung: 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 103 

Wenn nun die Rekurrentin zunächst auf Art. 4 der Bundesverfassung abstellt und aus 
diesem Artikel scheint folgern zu wollen, die Bundesverfassung postulire die volle 
rechtliche Gleichstellung der Geschlechter auf dem Gebiete des gesammten öffent

lichen und Privatrechts, so ist diese Auffassung ebenso neu als kühn; sie kann aber 
nicht gebilligt werden. (Schweizerisches Bundesgericht 1887) 

Damals galt einzig der Rechtsgleichheitsgrundsatz »Alle Schweizer sind vor dem Ge

setze gleich« (Schweizerische Eidgenossenschaft 1874) und dass »Gleiches nach Mass

gabe seiner Gleichheit gleich und Ungleiches nach Massgabe seiner Ungleichheit un

gleich behandelt wird« (Schweizerisches Bundesgericht 1991/1995). Das Bundesgericht 
kam im Fall Kempin-Spyri zum Schluss, dass Frauen nicht gleich seien. Als Frau oh

ne Stimm- und Wahlrecht konnte Kempin-Spyri nicht bei der Schaffung neuer Geset

ze mitwirken. Aus Sicht der Behörden konnte sie folglich auch nicht in überzeugender 
Weise vor Gericht als Anwältin tätig sein. Was das generische Maskulinum betraf, gel

te für jeden Artikel »nach allen Regeln der historischen Interpretation« zu prüfen, ob 
die Personenbezeichnung »schlechthin jede Verschiedenheit in der rechtlichen Behand

lung einzelner Personenklassen verbiete« oder ob die Formulierung »nur solche recht

lichen Verschiedenheiten ausschliesse, welche, nach anerkannten Grundprinzipien der 
Rechts- und Staatsordnung, als innerlich unbegründet, durch keine erhebliche Verschie

denheit der Thatbestände gerechtfertigt erscheinen«. Das Bundesgericht begründete die 
Entscheidung wie folgt: 

Nun erscheint aber nach der jedenfalls zur Zeit noch zweifellos herrschenden Rechts

anschauung die verschiede rechtliche Behandlung der Geschlechter auf dem Gebiete 
des öffentlichen Rechts, speziell in Bezug auf das Recht der Bethätigung im öffent

lichen Leben, als eine der innern Begründung keineswegs entbehrende. (Schweizeri

sches Bundesgericht 1887) 

In diesem Fall war das Maskulinum in Personenbezeichnungen der Bundesverfassung 
nicht eindeutig, sondern einmal generisch, einmal geschlechtsspezifisch auszulegen. In 
der revidierten Bundesverfassung von 1999 ist aus »Alle Schweizer sind vor dem Gesetze 
gleich« ein »Alle Menschen sind vor dem Gesetze gleich« (Schweizerische Eidgenossen

schaft 1999/2022) geworden. Auch in anderen Fällen finden sich äquivalente Beispiele zur 
Mehrdeutigkeit des vermeintlich generischen Maskulinums in der jeweiligen Rechtsge

schichte.12 Auf die Problematik des vermeintlich generischen Maskulinums wird unter 
Kapitel 11.1 näher eingegangen. Im Jahr 1983 wurde der Verein Feministische Wissenschaft 
ins Leben gerufen, nachdem seit 1978 von Studentinnen organisierte Tagungen zum 
Thema »Frauen und Wissenschaft« stattfanden. Der Verein diente als Netzwerk für 
Studentinnen und Akademikerinnen inner- und ausserhalb der Universität und setzte 

12 An dieser Stelle folgt ein weiteres Exempel für die Mehrdeutigkeit des Maskulinums in der 
Rechtsgeschichte aus Deutschland: »Anlässlich der Wahl einer Frau in den Böhmischen Landtag 
(1912) entspann sich ein juristischer Disput um das Problem, ob eine Frau überhaupt in den Land

tag einziehen könne, hiess es doch damals im geltenden Gesetz von 1861: ›Als Landtagsabgeord

neter ist jeder gewählt, der …‹ Da sie nun aber eine Frau sei, träfe das Gesetz seinem Wortlaut 
nach gar nicht zu« (Grabrucker 1988: 613, zit.n. Diewald und Steinhauer 2017: 29). 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

sich für eine bessere Vertretung der Frauen in Lehre und Forschung ein. Ausserdem 
engagierte er sich für die institutionelle Verankerung von Frauen- und Geschlechter

forschung an Hochschulen (Eidgenössische Kommission für Frauenfragen 2011: 8). 
1997 wurde die Schweizerische Gesellschaft für Geschlechterforschung (SGGF) von 
Geschlechterforscher’innen gegründet, die sich für eine Stärkung und institutionelle 
Förderung ihres Forschungsgebiets interessierten. Die SGGF hat sich seither verstärkt 
für die Anliegen der Geschlechterforschung an den Universitäten, in der Forschung, 
in der Wissenschaftspolitik und in der Gesellschaft eingesetzt. Die Geschichte der 
Geschlechterforschung in der Schweiz begann mit der Schaffung der ersten geschlech

terthematischen Professur am Historischen Seminar der Universität Basel UNIBAS im 
Jahr 1997. Seitdem hat sich die Geschlechterforschung in der akademischen Welt sowohl 
als eigenständiges Forschungsfeld als auch in den unterschiedlichsten Disziplinen ver

ankert. Netzwerke von Forschenden und die gesamtschweizerische Internetplattform 
»Gender Campus« informieren über Aktivitäten und Lehrangebote in Gender Studies an 
allen Hochschulen. Die inter- und transdisziplinäre Vielfalt der Geschlechterforschung 
in der Schweiz ist international innovativ, da sie sich stark für einen Austausch über die 
Sprachgrenzen und Theorietraditionen hinweg engagiert. Die Gender Studies waren ein 
wichtiger Meilenstein für die Etablierung der Queer Theory in der Schweiz (vgl. Gender 
Campus o. D.: Geschichte). 

Im folgenden Kapitel wird näher auf die LGBT+-Bewegung in der Schweiz eingegan

gen, um einen umfassenden Einblick in ihre historische Entwicklung, soziale Bedeutung 
und aktuellen Herausforderungen zu gewähren. 

5.2 LGBT+-Bewegung in der Schweiz 

Die (religiös motivierte) Ablehnung von Homosexualität hat eine lange Tradition – auch 
in der Schweiz. Vom frühen Mittelalter an galten gleichgeschlechtliche sexuelle Kontak

te »als sündhafte Abweichung von gottgewollten, naturgesetzlichen Verhaltensnormen« 
(Walser 2013) und die Beschuldigten wurden teilweise bis in die Frühneuzeit mit dem Tod 
bedroht. Reformation und katholische Reform verschärften die Strafverfolgung zusätz

lich. Der Code Napoléon (auch Code Civil, die amtliche Originalausgabe des 1804 erschie

nenen Gesetzbuchs, das die grundlegenden Gesetze des französischen Zivilrechts um

fasste; vgl. Zogmal 2005) schaffte die Strafbarkeit der Homosexualität zwischen Erwach

senen ab. Da, wo der Code Napoléon ab Anfang des 19. Jahrhunderts gültig war, wurden 
homosexuelle Handlungen teilweise oder ganz straffrei. Dies betraf insbesondere west- 
und südschweizerische Kantone. In vielen Deutschschweizer Kantonen blieb Homose

xualität weiterhin ein Straftatbestand. Ab 1930 bildeten sich Tanz- und Geselligkeits

clubs in Zürich und Basel und übernahmen eine wichtige Funktion: »Als schweizerische 
Sektionen der Schwulen- und Lesben-Selbstorganisation Bund für Menschenrecht [(BfM), 
LNC] waren sie Keimzellen der schweizerischen Emanzipationsbewegung« (Walser 2013, 
Hervorhebung von LNC). Die lesbische und schwule Szene waren vorerst eng verbunden. 
1931 gründeten die beiden Lesben Anna Vock und Laura Thoma in Zürich den Damenclub 
Amicitia, der aber bald auch Männer aufnahm. Der Damenclub Amicitia und der Herrenclub 
Excentric gingen eine Koalition ein und gründeten als Verein Schweizerische Liga für Men

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 105 

schenrechte zudem eine Zeitschrift, die sich an Lesben und Schwule richtete und sie dazu 
aufforderte, gegen Verleumdungen in der Presse vorzugehen und sich für die Entkrimi

nalisierung von Homosexualität einzusetzen (vgl. Präsidialdepartement der Stadt Zü

rich: 2022). Das Freundschaftsbanner (ab 1933 Schweizerisches Freundschafts-Banner, ab 1937 
Menschenrecht) erschien von 1932 bis 1942 und war die erste homosexuelle Zeitschrift der 
Schweiz. In der Ausgabe 20/1933 wird eine klare Zielsetzung genannt: 

Aufklärend und belehrend auf jene unserer Mitmenschen einzuwirken, die sich heute 
noch berechtigt glauben, uns als pervers und entartet zu halten nur deswegen, weil 
wir nun einmal anders denken und fühlen wie sie. Es liegt an uns selbst, sie darüber 
aufzuklären, […] durch unser persönliches Tun und Handeln ihre Achtung und ihr Ver

ständnis abzuringen. (Schweizerisches Freundschafts-Banner 1933: 2) 

Die redaktionelle Leitung lag bei Anna Vock (Pseudonym »Mammina«), die auch bis 1941 
Herausgeberin war. 

1938 erfolgte durch die eidgenössische Strafrechtsreform eine Entkriminalisierung 
homosexueller Handlungen: Strafbar waren nur noch männliche Prostitution und Sexu

alverkehr zwischen Männern bei Verletzung des Schutzalters von zwanzig Jahren. Damit 
einher kam die Frage um die Therapiebarkeit der Homosexualität auf, dies als Folge ei

nes vermehrt medizinisch-psychiatrischen Diskurses. Gleichzeitig verschärfte die städ

tische Sittenpolizei insbesondere in Zürich und Bern ihr Vorgehen, verfolgte männliche 
Prostituierte und ihre Kunden, überwachte einschlägige Treffpunkte und legte Homose

xuellen-Register an (vgl. Walser 2013), deren Existenz erst zugegeben wurde, als sie ver

nichtet wurden (vgl. Martin 2022; Präsidialdepartement der Stadt Zürich 2022). Homo

sexuellen militärdienstpflichtigen Männern drohte zudem ein Eintrag im Dienstbüch

lein, den Arbeitgeber entschlüsseln konnten (vgl. Walser 2013). 
Als homosexuelle Handlungen ab 1942 nicht mehr strafbar waren, war die Schweiz 

aus juristischer Sicht Ländern wie Deutschland, in welchem Homosexuelle mit Verweis 
auf Paragraph 175 weiterhin verhaftet wurden, weit voraus (vgl. Petersen 2014). Im sel

ben Jahr übernahm Karl Meier (Pseudonym »Rolf«) die Redaktion von Menschenrecht. Die 
»Seiten der Frau« verschwanden gleichzeitig aus der Zeitschrift und mit ihnen mehr und 
mehr die Spuren der Initiantinnen des Damenclubs Amicitia (vgl. Präsidialdepartement 
der Stadt Zürich 2022). Das anfänglich gemeinsame Band und die Solidarität zwischen 
schwulen und lesbischen Organisationen begann zu reissen (vgl. Walser 2013). Diese Auf

lösung bedeutete für die Schweizer Lesbenbewegung ein strukturelles Ende, das bis in 
die 1960er Jahren andauern sollte. Homosexuelle Männer rund um Meier hingegen grün

deten einen Lesezirkel, aus dem die Zeitschrift Der Kreis entstand. Sie konnte nur auf 
Empfehlung abonniert werden und bot homosexuellen Männern von ca. 1942/1943 bis ca. 
1967/1968 Inhalte zu Lebensberatung und Lebensstilbildung an. Inhalte für Frauen wa

ren darin nicht mehr enthalten. Gleichzeitig mahnte die Zeitschrift zur Zurückhaltung 
(vgl. Walser 2013; Präsidialdepartement der Stadt Zürich: 2022). Schon früh erschien die 
Zeitschrift mit einer französischen Beilage und ab 1951 unter dem Titel Der Kreis – Le Cercle 
– The Circle auch mit englischen Beiträgen, die leichter der Zensur entgingen. Sie wurde 
von rund 2000 Abonnenten weltweit bezogen (vgl. Walser 2013; Präsidialdepartement 
der Stadt Zürich: 2022). Der Kreis veranstaltete zwischen 1948 und 1960 regelmässig auch 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

festliche Anlässe, die eine europaweite Ausstrahlung hatten und einen Safer Space für 
Schwule boten (vgl. Walser 2013; Petersen 2014). Die Aktivitäten machten Zürich zu ei

nem interessanten Reiseziel für Homosexuelle, so dass Eingeweihte schon bald von der 
»Warmlufthansa« sprachen; damit war der Freitagabendflug von Frankfurt nach Kloten 
gemeint, der gern von Schwulen aus Deutschland gebucht wurde, die am Wochenende in 
Zürich feiern wollten (vgl. Petersen 2014; Präsidialdepartement der Stadt Zürich: 2015). 
Nach zwei Morden im Zürcher Schwulenmilieu zu Beginn der 60er Jahre änderte sich 
der Alltag Homosexueller schlagartig. Die beliebten Tanzanlässe wurden per Gesetz ver

boten und bedeuteten gleichzeitig das Ende der internationalen Ausstrahlung der Stadt. 
Demütigungen, Razzien und Festnahmen waren plötzlich an der Tagesordnung, genau

so wie die Einträge im Homosexuellen-Register. Immer mehr Schwule und Lesben wur

den Opfer polizeilicher Willkür (vgl. Walser 2013; Petersen 2014; Präsidialdepartement 
der Stadt Zürich 2022). Die neuen Zustände bedeuteten das Ende von Der Kreis. Die Zeit

schrift wurde 1967 eingestellt (vgl. Petersen 2014). 
Die 68er-Bewegung und eine damit einhergehende Individualisierung des Lebens

stils hatten auch einen Einfluss auf junge linke Schwule und Lesben in der Schweiz, die 
sich in den Neuen Sozialen Bewegungen zu organisieren begannen (vgl. Walser 2013; Prä

sidialdepartement der Stadt Zürich: 2022). Auch das Coming-out, das Offenbaren der ei

genen Identität als Lesbe oder Schwuler, nahm an Bedeutung zu (vgl. Walser 2013). Drei 
Chemie-Studenten der ETH Zürich starteten 1971 eine Disco für Schwule, den Zabriskie 
Point oder kurz Zabi. An einem Jahr organisierten dessen Angehörige Filmvorführungen 
des deutschen Films »Nicht der Homosexuelle ist pervers, sondern die Situation, in der 
er lebt« von Rosa von Praunheim in mehreren Städten der Deutschschweiz13 (vgl. Frey 
2022b: 22f.; Frey 2022c: 25; Martin 2022). Die Kernaussage des Films war, dass Homose

xuelle sich nicht länger verstecken, sondern sich stattdessen untereinander solidarisch 
und politisch zeigen sollten. »Raus aus den Toiletten, rein in die Strassen« lautete die 
Aufforderung am Ende (vgl. Frey 2022b: 23; Praunheim 1971), was die Zuschauer’innen 
motivierte, aktiv zu werden: Im Anschluss daran wurden die Homosexuellen Arbeitsgrup
pen gegründet, die sich für die Anliegen von Schwulen und Lesben engagierten und z.B. 
mit öffentlichem Protest und parlamentarischen Anfragen gegen das Homosexuellen- 
Register vorgingen, das in Bern erst 1988 beendet wurde. In Zürich hiessen die Grup

pen HAZ, in Bern HAB, in Basel HABS und es folgten weitere Städte wie Luzern oder 
St. Gallen (vgl. Martin 2022; Präsidialdepartement der Stadt Zürich: 2022; Walser 2013; 
Frey 2022a: 20). In Lausanne wurde 1976 die GLH (Groupe de libération homosexuel

le) gegründet (vgl. Walser 2013). Die Dachorganisation dieser einzelnen Gruppen waren 
die Homosexuellen Arbeitsgruppen Schweiz (HACH) (vgl. Frey 2022c: 24). Aus Bern war be

kannt, dass die Gruppen gespalten waren »in jene, die zwar einen Freizeitraum erkämp

fen wollten, aber keine konfrontative öffentliche Profilierung wagten, und andererseits 
jenen HAB-Mitgliedern mit Lust an öffentlicher Provokation« (Frey 2022b: 23). Obwohl 
die Homosexuellen Gruppen für alle offen waren, bestand die Mehrheit der Mitglieder aus 

13 In Bern fand der Film-Anlass 1975 im Zähringer-Refugium statt, geplant war er ursprünglich aller

dings in den Räumlichkeiten der Universität Bern. Das Gesuch für die Reservation eines Hörsaals 
vonseiten der Uni-Gruppe wurde durch den damaligen Rektor nur unter strengen Auflagen erteilt 
und die Filmvorführung indirekt verunmöglicht (vgl. Frey 2022b: 22). 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 107 

jungen Männern aus der Mitte der Gesellschaft. Studierenden standen sie eher kritisch 
gegenüber (vgl. Frey 2022c: 24). Viele Lesben standen indes der Frauenbewegung nahe 
(vgl. Walser 2013; Präsidialdepartement der Stadt Zürich 2022). Sie engagierten sich in 
der neuen Frauenbefreiungsbewegung (FBB) und stellten den Zwang zur Heterosexualität 
auch in feministischen Kreisen zur Debatte. Es entstanden erste Kultur- und Beratungs

angebote im Frauenzentrum Zürich, die sich direkt an Lesben richteten. Nach und nach 
wurden eigene politische Forderungen gestellt. 1978 entstand in Genf die GHOG (Groupe 
homosexuel de Genève). Im selben Jahr fand auch die erste Pride der Schweiz statt. Diese 
zweite Schwulen- und Lesbenbewegung nach 1970 zeigte sich offensiv, um in der Gesell

schaft wahrgenommen zu werden; es folgten diverse provokative Magazine und TV-Do

kumentationen und -Auftritte (vgl. Walser 2013). Die 1974 gegründeten Homosexuellen Ak
tionsgruppen »etablierten sich als medienwirksame Interessengruppen« (Walser 2013). Sie 
sollten sich 1993 zu Pink Cross, der Dachorganisation für Schwule in der Schweiz, entwi

ckeln, die unter anderen die Schweizerische Organisation der Homophilen (SOH), eine Nach

folgeorganisation von Der Kreis, integrierte (vgl. Walser 2013; Präsidialdepartement der 
Stadt Zürich 2022). 

Ab 1985 führte das HIV-Virus auch in der Schweiz zu zahlreichen Todesfällen. Ge

nannte Gruppen trugen die Sensibilisierungskampagnen des Bundes mit (vgl. Walser 
2013). Seitdem ist die Aids-Hilfe Schweiz aktiv, der Dachverband von mittlerweile über 
40 Mitgliederorganisationen (vgl. Aids-Hilfe Schweiz 2023). Es ist anzunehmen, dass 
sich auch trans Menschen in der Vergangenheit in diesen homosexuellen Kreisen beweg

ten, dass sie sich in Gruppen und Vereinen einbrachten und die Bewegung mit vorantrie

ben, wobei Trans damals wenig bis gar nicht thematisiert wurde. Wenn trans Menschen 
diskriminiert wurden, dann insbesondere aufgrund ihrer sexuellen Orientierung (vgl. 
Präsidialdepartement der Stadt Zürich 2022). 

Erste Gruppen von trans Menschen, insbesondere trans Frauen, entstanden in den 
1980er Jahren. Ihre Vernetzung führte zur Gründung des Vereins Transgender Network 
Switzerland (TGNS) im Jahr 2010, die erste nationale Organisation von und für trans Men

schen (vgl. Präsidialdepartement der Stadt Zürich 2022; Transgender Network Switz

erland 2022). Auch Lesben waren in Öffentlichkeit und Medien deutlich weniger sicht

bar als Schwule. Es nahm das Bedürfnis nach einer eigenen Organisation zu, welche die 
verschiedenen lokalen Gruppen einbinden sollte. So wurde 1989 die Lesbenorganisation 
Schweiz LOS (Organisation Suisse des Lesbiennes OSL) in Bern gegründet (vgl. Präsidi

aldepartement der Stadt Zürich 2022; Walser 2013). 
Im selben Jahr riefen Studierende im Lichthof des Kollegiengebäudes der Univer

sität Zürich zur UniTOPIE auf. Kurz davor war es in Berlin im Stil der 68er-Bewegung 
zu Unruhen gekommen und Studierende hatten diverse universitäre Institute besetzt 
(vgl. Nickl 2008: 112). Die Welle erreichte die Schweiz; die Unitopist’innen äusserten ihre 
»Wut über das Fehlen von Selbstbestimmung und feministischer Wissenschaft, die Ver

filzung von Forschung und Lehre mit der Wirtschaft, die Wohnungsnot in Zürich, die 
Tatsache, dass es fast nur männliche Professoren gibt« (Zürcher Student/in 1989, zit.n. 
Nickl 2008: 112), wie die Zürcher Student/in in der Ausgabe vom 30. Januar 1989 schrieb. 
Die Versammlung »war der Auftakt zu einem kurzen, friedlichen Sommer studentischer 
Anarchie« (Nickl 2008: 112). In dieser Periode wurden Arbeitsgruppen gegründet, Voll

versammlungen abgehalten und es fand ein Sleep-in im Deutschen Seminar statt. Die 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

Turbulenzen dauerten ca. ein Jahr lang an, danach verschwand die UniTOPIE genauso 
schnell, wie sie entstanden war, und war insgesamt wenig wirksam. Dies hatte mehre

re Gründe. Einerseits waren die Vorstellungen der Aktivist’innen wenig konkret und die 
mannigfachen Interessen kaum unter ein einheitliches politisches Programm zu brin

gen, da es an der Universität Zürich UZH in den 1980er Jahren zwei unterschiedliche 
politische Lager gab: den linken VSU (Verband der Studierenden der Universität Zürich), der 
seit der Gründung 1978 die grösste Fraktion darstellte, und den bürgerlichen Studenten
ring. Andererseits waren die Zustände in Zürich nicht so schlecht wie in Berlin und die 
Unzufriedenheit dementsprechend nicht so hoch (vgl. Nickl 2008: 112). 

Die UniTOPIE brachte der LGBT+-Community dennoch gewisse Vorteile. So wurde 
die Gruppe zart&heftig gegründet, die schwule Studierende der Universität und der ETHZ 
vertrat (vgl. Nickl 2008: 113). Es folgte die Frauen- und Lesbenliste Amazora, die 2004 je

doch wieder aufgelöst wurde, weil »das Bedürfnis nach einem Netzwerk für lesbische 
Frauen an den Züricher Hochschulen nicht mehr vorhanden schien« (Nickl 2008: 113; 
L-Wiki.ch 2022). Lesben trafen sich daraufhin als lose Gruppe zu verschiedenen Aktivi

täten. Aus dem Bedürfnis heraus, einen festen »Treffpunkt für lesbische, bisexuelle und 
queere Frauen*« zu schaffen, wurde 2010 der Verein L-Punkt gegründet. Auch dieser be

teiligte sich an politischen Aktionen (Bellmann 2022). 2021 fusionierten zart&heftig und 
L-Punkt zu PolyUniQue – LGBTQIA+ at Universities in Zurich, »um ein einziger, inklusiver 
Studierendenverein für alle zu sein« (PolyUniQue 2023). Der Verein besteht noch heu

te. Der Fokus liegt dabei auf gemeinsamen Freizeitaktivitäten (vgl. PolyUniQue 2023). 
Der 2018 gegründete Verein queer*z ist hingegen »ganz explizit politisch, feministisch 
und bunt« (queer*z 2021). Dieser trug wesentlich dazu bei, dass an der Universität Zü

rich und ETHZ neutrale Legis (Studierendenausweise) eingeführt wurden (vgl. Redaktion 
persönlich.com 2019). 

Ab den 1990er Jahren kämpften Homosexuelle für die rechtliche Anerkennung gleich

geschlechtlicher Ehen und Konkubinate und erhielten Unterstützung von den Studie

rendengruppen. 1991 wurden homo- und heterosexuelle Beziehungen zwischen Erwach

senen bei einem Schutzalter von sechzehn Jahren gleichbehandelt und auch die homose

xuelle Prostitution wurde legal. Im Tessin wurden 1995 der Spazio Gay und 2002 der Col
lettivo lesbico gay Ticino gegründet. Die verschiedenen Gruppen entwickelten sich gegen 
Ende des 20. Jahrhunderts zu kulturellen Szenen, die dank des Internets vermehrt von 
Sichtbarkeit profitierten (vgl. Walser 2013). Auch konnten sie sich zunehmend online ver

netzen und politisch organisieren. 2005 wurde das neue Partnerschaftsgesetz mit 58 % 
der Stimmen angenommen, so dass es gleichgeschlechtlichen Paaren möglich war, ihre 
Partnerschaft eintragen zu lassen (vgl. Walser 2013). Die sogenannte Ehe für alle wurde 
2021 mit 64.1 % der Stimmen angenommen und das Gesetz zur Gleichstellung trat am 1. 
Juli 2022 in Kraft (vgl. De Carli 2021), was im Vergleich zu anderen europäischen Ländern 
relativ spät ist. 

Auch in der Schweiz fand allmählich eine Diskursverschiebung statt, was sich u.a. 
darin zeigte, dass die Arbeitsgruppen Basel, Zürich und Bern ihre Namen änderten 
und mittlerweile habs queer basel, HAZ – Queer Zürich und hab queer bern heissen (vgl. Frey 
2022e: 208f.; habs queer basel o. D.; HAZ Queer Zürich 2022; hab queer bern 2022). 
Letztere argumentieren dabei: 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 109 

Die Welt verändert sich ständig, die Sprache folgt ihr und verändert sich mit. Neue 
Wörter entstehen: »Migrationshintergrund« ist so ein junges Wort. Und was die Ge

sellschaft umtreibt, das benennt sie – als »queer« bspw. […] Heute bezeichnen wir je

ne Dinge, Handlungen oder Personen als queer, die von der Norm abweichen. (Frey 
2022e: 208) 

In einer Medienmitteilung vom 22. Mai 2019 zur Umbenennung steht entsprechend: 

Mit dem Claim »queer bern« will der Verein auch gegen aussen signalisieren, dass 
seit einigen Jahren Menschen, deren Geschlecht sich nicht an die biologische Zuwei

sung bei er Geburt hält, sichtbar geworden sind. […] Vizepräsidentin Petra Bromba

cher ist mit der Anpassung des Vereinsnamen sehr zufrieden: »Individuell benennen 
wir Schwulsein weiterhin als schwul, Transsein weiterhin als trans. Aber wenn es um 
uns alle geht, die wir als abweichend von der Sexual- und Geschlechternorm wahr

genommen werden, benennen wir uns mit dem Sammelbegriff »queer«. (hab queer 
bern 2019) 

Ausserhalb des Hochschulkontextes wurde 1997 die Gruppe Queeramnesty gegründet 
(Queeramnesty 2023: Wer wir sind). Heute existieren auch explizit Treffpunkte und Ver

eine für non-binäre Menschen, so z.B. die Romanescos oder die im Mai 2023 gegründete 
Gruppe association|Verein trans-non-binär in Freiburg. Insgesamt zeigen sich zum einen 
enge Verknüpfungen von Hochschulumfeld und LGBT+-Bewegung in der Schweiz, zum 
anderen dass auch hier eine Entwicklung und Verschiebung von Themen stattfindet: von 
Inhalten, die insbesondere Schwule und Lesben in den Fokus nehmen, hin zu solchen, 
die auch trans bzw. non-binäre Menschen berücksichtigen. In der Hochschulpolitik ha

ben solche Vereine darauf hingewirkt, dass die Sprachpolitik der Hochschulen die Viel

falt der Geschlechtsidentitäten berücksichtigt. 

5.3 Queer: Vom Schimpfwort zur Theorie 

In den letzten Jahrzehnten hat der Begriff queer eine bemerkenswerte Entwicklung 
durchlaufen. Ursprünglich als Schimpfwort für Menschen verwendet, die von der he

teronormativen Gesellschaft als »anders« betrachtet wurden, wurde der Begriff von 
Aktivist’innen und Wissenschaftler’innen aufgegriffen und umgewandelt bzw. -gedeu

tet, um eine politische Bewegung und eine Theorie der sexuellen und geschlechtlichen 
Vielfalt zu begründen. Im Folgenden soll die Geschichte der Begriffsentwicklung von 
queer von einem beleidigenden Ausdruck hin zu einem positiven und befreienden Kon

zept punktuell beleuchtet werden; z.B. wie er entstanden ist, welche Bedeutungen er im 
Laufe der Zeit angenommen hat und wie er heute in der akademischen Welt und in der 
Popkultur verwendet wird. 

Das englische Wort queer (weitere Formen queir, queyr, que(e)re, quer) stammt vom 
mittelhochdeutschen Wort twer ab für quer, durch, jenseits, drüben (vgl. z.B. Krass 2003: 
17). Es bezeichnete ursprünglich etwas allgemein Merkwürdiges oder Abweichendes. Ein 
paar wenige Belege für diese Verwendung finden sich bereits vor dem 17. Jahrhundert 
(vgl. Oxford English Dictionary 1989: queer). Robert Owen, walisischstämmiger Frühso

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

zialist, der als wichtiger Akteur in der Arbeiter’innenbewegung und als Begründer des 
Genossenschaftswesens des 19. Jahrhunderts gilt, benutzte den Ausdruck queer im Sinne 
von schräg, seltsam oder merkwürdig (vgl. Oxford English Dictionary 1989: queer).14 Im sel

ben Jahrhundert entstand auch das Bild der Queer Street, eine imaginäre Strasse, in der 
sich Menschen in gesundheitlichen, finanziellen und anderen Schwierigkeiten aufhalten 
sollen. Eine weitere frühere Bedeutung von queer ist »nicht in normalem Zustand«, im 
Sinne von schwach oder krank, umgangssprachlich aber auch betrunken. Jemensch konnte 
a queer fellow sein, also »ein komischer Kauz« und exzentrisch, von zweifelhaftem Cha

rakter, nicht vertrauenswürdig oder dubios (vgl. Oxford English Dictionary 1989: queer). 
Diese ursprünglichen Bedeutungen von queer bezeichnen noch keine von der Heteronor
mativität divergierenden Sexualitäten, sondern grundsätzliche Abweichungen von der 
Norm. 

Allmählich entwickelte sich queer zu einem Schimpfwort für Homosexuelle bzw. für 
alle, die nicht den traditionellen Vorstellungen von Geschlecht und Sexualität entspra

chen. John Sholto Douglas, Marquis von Queensberry, Schottland, war möglicherweise 
die erste Person, die queer abwertend verwendet haben soll. Dies geschah in einem Brief 
von 1894 an seinen Sohn Alfred Douglas, in dem er sich auf Archibald Primrose, den er für 
den Tod seines anderen Sohnes Francis Douglas verantwortlich machte, mit »Snob Que

ers like Roseberry [sic!]« (Graham 2003: 250) bezog. Der Begriff wurde, im Sinne von per
vers, allgemein zur Beleidigung für »effeminierte« schwule Männer und etablierte sich, 
ähnlich wie im Deutschen mit schwul, als Ausdruck zur Abwertung von Dingen (vgl. Ox

ford English Dictionary 1989: queer). Ab ca. 1914 kann queer als Adjektiv, insbesondere in 
den Vereinigten Staaten, in der Bedeutung von homosexuell nachgewiesen werden, wo

bei der Begriff einerseits von aussen abwertend genutzt wurde, andererseits innerhalb 
der LGBT+-Community als positiv (vgl. Concise New Partridge Dictionary of Slang 2014: 
628). Das ist ein Hinweis darauf, dass er schon damals als positive Selbstzuschreibung 
genutzt wurde. Diese positive Funktion erhielt der Begriff jedoch eindeutig erst in den 
1980er Jahren, als sich queer zur Bezeichnung für eine ganze aktivistische Bewegung ent

wickelte: Ihre Geschichte ist dabei nur erfassbar, wenn auch gesellschaftliche und poli

tisch-rechtliche Aspekte der US-amerikanischen Geschichte mitberücksichtigt werden 
(vgl. Klapeer 2007: 18). 

Historisch betrachtet ist die Verwendung von queer als positive Selbstbezeichnung 
relativ neu (vgl. Jagose 2005: 95). Ende der 1960er Jahre entstand in den USA das Gay Li
beration Movement (dt. Schwule Selbstbefreiung) und entwickelte sich Mitte der 1970er Jahre 
zu einer breiten sozialen Bewegung. Queer bezieht sich (auch in kritischer Weise) eben

so auf diese Periode. Als wichtiges Datum für den Ursprung des Gay Liberation Movement 
gilt der 27. Juni 1969, als in einer LGBT+-Bar namens Stonewall Inn gegen eine Polizeiraz

zia Widerstand geleistet wurde und ca. zweihundert Bar-Besucher’innen und Anwoh

ner’innen daraufhin über drei Tage zivilen Ungehorsam leisteten (vgl. Klapeer 2007: 21f.; 
vgl. auch Krass 2003: 15f.; Gössl 2022: 53). Das Gay Liberation Movement stützte sich auf 

14 Owen soll »All the world is queer save thee and me, and even thou art a little queer« zur Trennung 
der Geschäftsbeziehungen in New Lanark 1828 zu seinem Partner William Allen gesagt haben 
(vgl. dazu Ratcliffe 2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 111 

die Studentenbewegung, die Neue Linke, die Friedensbewegung sowie die Neue Frau

enbewegung und die Schwarze Bürgerrechtsbewegung und forderte die Akzeptanz von 
Schwulen und Lesben in ihrer Andersartigkeit. Zu jener Zeit wurde ein positiv besetz

tes, schambefreites lesbisch-schwules Identitätsgefühl – die sogenannte Gay Pride – ent

wickelt (vgl. Klapeer 2007: 22 und Kiefer/Giese/Strickson 2022: 34f.; Gössl 2022: 47; Kay 
2021: 31). Dieser neue Stolz brach mit der früheren Homophilen-Bewegung (auch in der 
Schweiz bekannt), die sich für die Integration von Schwulen (und am Rande von Lesben) 
in der Gesellschaft engagierte. Letztere argumentierte mit der »Harmlosigkeit« von Ho

mosexuellen und mit geringen Differenzen zwischen Schwulen, Lesben und Heterose

xuellen (vgl. Jagose 2001: 46; Klapeer 2007: 22). Die Homophilen-Bewegung erlangte nie die 
Reichweite des Gay Liberation Movement, sondern beschränkte sich auf wenige intellektu

elle weisse Männer, die sich zwar für eine Entkriminalisierung von Homosexualität ein

setzten, jedoch deren Pathologisierung nie hinterfragten (vgl. Jagose 37ff.; Klapeer 2007: 
22f; Kiefer/Giese/Strickson 2022: 16). Mit der Gay Pride kam in Anlehnung an die feminis

tische Forderung »Das Private ist politisch!« (vgl. dazu auch Hark 2010: 112) auch das Co
ming-out einher, also ein öffentliches Mitteilen der eigenen Homosexualität (vgl. Kiefer/ 
Giese/Strickson 2022: 124). Dieser Akt war identitätsstiftend: Lesbisch-schwule Identitä

ten sollten so lange öffentlich gemacht werden, bis sie zu einer akzeptierten Lebensform 
würden. Trug das sogenannte Consciousness Raising in der Frauenbewegung zur weibli

chen Handlungsfähigkeit und Subjektbildung bei, so machte das Gay Liberation Movement 
Homosexualität zu einer politisch positiven Identität (vgl. Jagose 2001: 55; Klapeer 2007: 
23 und 44). Die Organisationen, die der Bewegung angehörten, stützten sich in ihrer po

litischen Arbeit auf das sogenannte »ethnische Modell«: Die Gay Identity einer Minder

heit sollte auf eine Weise etabliert werden, die das Erlangen von Bürger’innen-Rechten 
für Lesben und Schwule ermöglichte (vgl. Jagose 2001: 82f; Klapeer 2007: 24). Sie wurde 
dafür als eine eigene Kultur konstruiert: Die Anerkennung in der Gesellschaft sollte mit 
der Betonung der »Andersartigkeit« erfolgen (vgl. Jagose 2001: 79; Klapeer 2007: 24) und 
nicht durch ihre Unsichtbarmachung wie durch die Homophilen-Bewegung. Die Definiti

on von Homosexualität wurde nicht mehr Psychiater’innen überlassen, sondern wurde 
zu einer positiven politischen Identität (vgl. Klapeer 2007: 26). 

In der Politikwissenschaft werden in Bezug auf die US-amerikanische Kultur soge

nannte »zyklische Phasen« genannt. Damit wird ein zyklisches »Auf- und Abflauen von 
Moralisierung und Liberalisierung« (Klapeer 2007: 18) beschrieben. Als in den 1980er Jah

ren der Ausbruch von Aids kam, zeigte sich eine Phase der Remoralisierung, welche eine 
Unterteilung in Gut und Böse nach sich zog. Aids wurde als Zorn und Strafe Gottes in

terpretiert (vgl. Kay 2021: 56f.). Eine Folge war die Organisation und Mobilisierung ge

gen Homosexuelle vonseiten rechtskonservativer Kreise. Die zunehmende Gewalt ge

gen die LGBT+-Community und die Tatsache, dass die Gesellschaft »die Leute dahin

siechen liess« (Kunstreich 2015: 6), erforderte neue Widerstandsformen und politische 
Strategien, z.B. das Schliessen neuer Allianzen. Aufgrund der zunehmenden Stigmati

sierung eignete sich die LGBT+-Community als Abgrenzung zur restlichen Gesellschaft 
den Begriff queer als positive Selbstbezeichnung an (Klapeer 2007: 29; Kunstreich 2015: 
76; Brontsema 2004: 4). Das ursprüngliche Schimpfwort erhielt eine »bejahende Bedeu

tung« (Butler 1995: 295) und wurde zur Heteronormativitätskritik eingesetzt: »Queer can 
be a rough word but it is also a sly and ironic weapon we can steal from the homophobe’s 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

hand and use against him« (Anonymous Queers 1999 [1990]: 592, zit.n. Klapeer 2007: 29). 
Ähnliche Dynamiken lassen sich in der Schweiz mit dem Begriff »schwul« feststellen. So 
steht in der ersten Ausgabe der HAB-Info von 1975: 

Schwul ist ein Schimpfwort. Schwul ist etwas Schmutziges, Gemeines, Abscheuliches, 
Ekelhaftes. Wer schwul ist, soll sich schämen, soll sich verstecken, soll möglichst un

auffällig bleiben, soll ja nicht auffallen. Wer schwul ist, soll sich ducken, kriechen. […] 
Wenn wir das Wort schwul gebrauchen, zeigen wir jedem, dass wir stolz sind auf un

sere Homosexualität, dass wir nicht mehr länger bereit sind, zu kriechen und uns zu 
verstecken; dass es uns scheissegal ist, ob sie uns beschimpfen oder belächeln. Wir 
sind stolz auf unser Schwulsein! Schwulsein macht Spass!« (Pius im HAB-Info 1/75, 
zit.n. hab queer bern 2022: 28) 

Das Zitat zeigt, dass sich im Laufe der Zeit eine Veränderung in der Wahrnehmung und 
Akzeptanz von Schwulsein in der Schweiz vollzogen hat. Die Verwendung des Wortes 
schwul wird heute als Ausdruck des Stolzes auf die eigene Homosexualität betrachtet. Es 
zeigt den Wunsch, sich nicht länger zu verstecken oder sich vor Beschimpfungen und Be

lächelungen zu fürchten. Stattdessen wird Schwulsein als etwas angesehen, das Freude 
bereitet und zu einer positiven Identität beiträgt. 

Queer kann als Identität oder Kritik an der Identität verstanden werden: Das Konzept 
versucht einerseits, die Vielfalt und Komplexität von Geschlecht zu betonen und den 
starren Normen und Erwartungen der Gesellschaft zu widersprechen. Als Identität er

möglicht queer Menschen, die sich jenseits der hetero- und cisnormativen sowie binären 
Vorstellungen von Geschlecht und Sexualität positionieren, sich zu identifizieren und 
Gemeinschaften aufzubauen. Gleichzeitig ist queer auch eine kritische Perspektive, die 
die starren Grenzen von Identität und die damit verbundenen Machtstrukturen in Fra

ge stellt. Queer-Ansätze zeigen auf, wie Identitäten sozial konstruiert sind und wie sie 
durch soziale Normen, Diskurse und Machtverhältnisse geformt werden. Indem que
er Identität und Kritik verbindet, öffnet es den Raum für Reflexion, Widerstand und 
Transformation. Es stellt sich die Frage, warum bestimmte Identitäten privilegiert, wäh

rend andere marginalisiert werden. Identität beruht nämlich einerseits auf dem eigenen 
Selbstverständnis, andererseits funktioniert sie nie ohne Fremdzuschreibungen, d.h., 
Identität ist »Wechselwirkung mit der (Um)Welt und der Verortung in ihr« (Alizadeh 
2022: Kapitel unlearn identität). Da sie nie von Sozialisationsprozessen, Erwartungshal

tungen, Sprache etc. losgelöst ist, ist sie auch nie stabil (vgl. Alizadeh 2022: Kapitel un
learn identität). Identitätspolitiken sind deshalb häufig »eine Reaktion auf Diskriminie

rung« (Kastner/Susemichel 2019: 11). Sie reagieren »darauf, dass einem vermeintlichen 
Kollektiv bestimmte – nicht unweigerlich ausschließlich negative – Eigenschaften zuge

schrieben werden« (Kastner/Susemichel 2019: 11). Menschen werden zu Gruppen zusam

mengefasst, die eine eigene Einheit darstellen sollen (z.B. Veganer’innen, Italiener’in

nen, Schwarze). Die Vorstellung einer »Einheit« ist allerdings sozial konstruiert. Men

schen werden dabei »als Kollektive adressiert, ohne über diese Zugehörigkeit selbst ent

schieden zu haben« (Kastner/Susemichel 2019: 11), was im Alltag gravierende Konsequen

zen nach sich zieht. Trans (non-binäre) Menschen werden z.B. deshalb transfeindlich an

gegriffen, weil sie strukturell diskriminiert werden und ihre Geschlechtsidentität kollek

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 113 

tiv als nicht der binären Norm entsprechend, »krank« und »verwirrt« eingeordnet wird. 
Es gibt Strategien, um sich dagegen zur Wehr zu setzen, wobei Jens Kastner und Lea 
Susemichel betonen: 

Doch als Kollektiv auf die gemeinsam erlebte Unterdrückung zu reagieren, setzt 
zunächst die Akzeptanz dieser fremdbestimmten Zuordnung und Zugehörigkeit 
voraus. Dieses notgedrungene Akzeptieren wird von einer Eigen- und Neudefinition 
der zugewiesenen kollektiven Identität begleitet. Die erfahrene Unterordnung samt 
der abwertenden Attribute sollen zu einer nun selbstgewählten und selbstermächti

genden, positiv konnotierten Kollektividentität werden: Frauen sind nun nicht mehr 
das »schwache Geschlecht«, sondern stark und selbstbestimmt, Schwarz ist nicht 
mehr schlechter als weiß, sondern »black is beautiful«, »Gay Pride« ersetzt schwul als 
Schimpfwort und so weiter. (Kastner/Susemichel 2019: 11) 

Eine mögliche subversive Strategie im Umgang mit Diskriminierung ist also die der 
Re-Appropriation bzw. Wiederaneignung (vgl. z.B. Brontsema 2004). Die Gruppe Queer 
Nation ist ein Beispiel für die öffentliche Reklamation von queer (vgl. Krass 2003: 18), 
die 1990 auf der New Yorker Pride ein Prospekt mit der Überschrift »Queers Read This« 
(Anonymous 1990) verteilte. Im englischsprachigen Raum wird der Begriff weiterhin 
häufig als Synonym für schwule Männer benutzt (vgl. dazu Oxford English Dictionary 
1989: queer), was mensch an aktuellen Fernsehserien und Reality-Shows wie Queer as 
Folk (2000–2005), Queer Eye for the Straight Guy (2003–2007) oder Queer Eye (seit 2018) 
erkennen kann. Dennoch hat sich der Begriff in anderen geografischen Räumen über 
diese Bedeutung hinaus erweitert. In der Schweiz hat sich queer als Oberbegriff für die 
LGBT+-Community etabliert.15 Manche Menschen, die sich weder gänzlich weiblich 
noch männlich verorten, bezeichnen sich als genderqueer (oder non-binär). Das Q im 
erweiterten LGBT+-Akronym, also z.B. LGBTQIA+, kann sowohl für queer als auch für 
questioning (im Sinne von »Gender und Sexualität hinterfragend«) stehen. Das Label ist 
nicht unumstritten und wird von manchen Menschen innerhalb der LGBT+-Community 
abgelehnt (vgl. Brontsema 2004). Es distanzieren sich z.B. manche Lesben vom Label 
queer, so auch Stephanie Kuhnen (2019): »›Queer‹ als moderner und ›gerechter‹ gegen 
›Lesben‹ zu setzen, wie es derzeit in vielen Debatten geschieht, ist auch nur eine neoli

berale Selbstoptimierung zum ›neuen Menschen‹, und gewaltvolle Überschreibung von 
lesbischer Vielfalt« (Kuhnen 2019: 50). Das Konkurrenzverhältnis sei »alte Lesbenfeind

lichkeit in neuem Gewand« (Kuhnen 2019: 50). Zudem gehe eine beförderte Sichtbarkeit 
immer zulasten anderer Sichtbarkeiten (vgl. Kuhnen 2019: 50): »Wenn alle ›Queers‹ sind, 
wie kann dann die strukturelle Benachteiligung von Lesben, einschliesslich homose

xueller bzw. frauenliebender Frauen, in einer patriarchalen Gesellschaft und einer von 
Schwulen dominierten Bewegung dargestellt und spezifische Diskriminierungsformen 
bekämpft werden?« (Kuhnen 2017: 15) Einige Menschen empfinden den Begriff als eine 
positive Selbstbezeichnung, während andere ihn aufgrund des historischen Hinter

15 Beispiele dafür sind Organisationen und Vereine wie Queeramnesty, queerAltern, HAZ Queer Zürich, 
(hab) queer Bern oder Treffen wie queer eat and meet im Quartierzentrum Villa Bernau in Köniz. 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

grunds als abwertend oder traumatisierend empfinden. Aus diesem Grunde eignet sich 
der Ausdruck nicht, um eine Gruppe bestimmter Individuen von aussen zu beschreiben. 

Grundsätzlich ist diese Ambivalenz zwischen »Ablehnung und Affirmation von Iden

tität« (Kastner/Susemichel 2018: 8) grundlegend für die Identitätspolitik(en). Die Affir

mation von Fremdzuschreibungen birgt allerdings die Gefahr der Essentialisierung, d.h. 
bestimmte Merkmale als wesentlich und notwendig anzusehen. Bill Ashcroft, Gareth 
Griffiths und Helen Tiffin (2007) definieren Essentialismus wie folgt: 

Essentialism is the assumption that groups, categories or classes of objects have one 
or several defining features exclusive to all members of that category. Some studies 
of race or gender, for instance, assume the presence of essential characteristics dis

tinguishing one race from another or the feminine from the masculine. (Ashcroft/ 
Griffiths/Tiffin 2007: 77) 

Beispielsweise »Viva la vulva!« als Slogan zu rufen oder die Klitoris zu feiern, weil sie 
in der Wissenschaft und im Laufe der Geschichte lange vernachlässigt wurde, ist zwar 
berechtigt und empowernd, aber wenn solche Merkmale unzertrennlich von der Kate

gorie »Frau« gedacht werden, sind trans Frauen, die nicht über bestimmte Organe ver

fügen, unweigerlich ausgeschlossen und (trans) non-binäre Menschen, die über eben

solche verfügen, zwangsweise in die Kategorie »Frau« gepresst (vgl. dazu auch Briggs/ 
George 2019). Dadurch werden Wesensunterschiede postuliert und reproduziert, die für 
das Erreichen feministischer Ziele nicht notwendig sind. Auf das Problem des Essen

tialismus macht auch Judith Butler aufmerksam: Die Kritik wird z.B. an der Kategorie 
»Frau« geäussert: 

Das bedeutet, dass wir in der Politik eine doppelte Strategie verfolgen müssen: Wir 
müssen diese Sprache verwenden, um einen Anspruch auf Lebensbedingungen gel

tend zu machen, die so beschaffen sind, dass sie die maßgebliche Rolle von Sexualität 
und Gender im politischen Leben bejahen, und wir müssen unsere Kategorien der kri

tischen Prüfung unterziehen. Wir müssen herausfinden, wo die Grenzen ihrer Inklusi

vität und Übersetzbarkeit sind, welche Vorannahmen sie enthalten, in welcher Weise 
sie erweitert, zerstört oder umgestaltet werden müssen, um sowohl das zu umfassen 
als auch aufzubrechen, was es heißt, menschlich zu sein und eine soziale Geschlechts

identität zu haben. (Butler 2009: 66) 

Die Queer Theory begann sich Anfang der 1990er Jahre zu entwickeln in kritischer Abgren

zung zu den Lesbian and Gay Studies (vgl. Klapeer 2007: 57), die sich mit der Erforschung 
von Homo- und Bisexualität, insbesondere im Hinblick auf die Geschichte, Kultur und 
Gesellschaft befassten (vgl. Klapeer 2007: 57). Etwa zur selben Zeit hielt der Begriff queer 
Einzug in den deutschsprachigen Raum (vgl. Klapeer 2007: 9). Innerhalb der Lesbian und 
Gay Studies waren Spannungen spürbar, da Lesben- und Schwulenforschung getrennte 
Themenbereiche bildeten. Während sich Schwulenforschung vorwiegend auf die kriti

sche Analyse von Verfolgung und Kriminalisierung fokussierte (vgl. Klapeer 2007: 57), 
betonte die Lesbenforschung, oft mithilfe feministischer Ansätze, die doppelte Unter

drückung, der lesbische Frauen als Frauen und als Mitglieder einer sexuellen Minderheit 
ausgesetzt sind (siehe dazu auch Hark 2010). Dies führte dazu, dass lesbisch-feministi

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Historischer Kontext 115 

sche Wissenschaftlerinnen sowohl mit der Marginalisierung feministischer Perspekti

ven innerhalb der Schwulenforschung als auch mit der geringen Repräsentation von les

bischen Themen in der Frauen- und Geschlechterforschung konfrontiert waren. Insge

samt sollte die Queer Theory das Ziel verfolgen, die Zusammenhänge zwischen Geschlecht 
und Sexualität/Begehren in angemessener Weise zu theoretisieren und dabei auch fe

ministische Perspektiven zu integrieren, um die Kluft zwischen Lesben- und Schwulen

forschung zu überwinden (vgl. Klapeer 2007: 57). Queer Theory schliesst an poststruktu

ralistische und dekonstruktivistische Theorien an und nimmt die Bedeutung von Spra

che für die Wirklichkeitskonstruktion in den Fokus (vgl. Klapeer 2007: 36; Jagose 2005). 
Sie versteht sich als »Frageperspektive, die alle kulturwissenschaftlichen Fächer über

greift« (Krass 2003: 20), und hat nicht zum Ziel, endgültige Lösungen auf Probleme zu 
finden, sondern neue Aspekte aufzuzeigen, die hegemoniale Konzeptualisierungen de

stabilisieren können (vgl. Krass 2003: 18). Dieser Ansatz wird vonseiten gewisser femi

nistischer Strömungen kritisiert, weil er als »Angriff gegen die hart erkämpften Frau

enräume und politische Subjektwerdung von Frauen gelesen« wird (Klapeer 2007: 9). 
Queer habe das Inklusivitätsversprechen nicht gehalten: So sei einerseits eine Maskuli

nisierung der queeren Szene und queerer Praktiken festzustellen, was mit dem Verlust les

bischer Räume einhergehe, andererseits sei der Mehrheitsdiskurs weiterhin rassistisch 
(vgl. Klapeer 2007: 34). Kritik wurde auch vonseiten der Lesben- und Schwulenbewegung 
geäussert: Mit dem neuen politischen und theoretischen Rahmen von queer stand nicht 
mehr so sehr die Bejahung einer homosexuellen Identität im Mittelpunkt, sondern viel

mehr die Aufhebung einer an Identitäten gebundenen Aids-Politik und die Dekonstruk

tion der Heteronormativität, die in den 1980er Jahren als einzige »natürliche« Lösung ge

gen die Aids-Ausbreitung dargestellt wurde (vgl. Klapeer 2007: 31; vgl. auch Krass 2003: 
18). Insbesondere Butler wurde vorgeworfen, die mühsam erkämpfte Identitätsanerken- 
nung von Lesben und Schwulen wieder zu demontieren (vgl. Krass 2003: 21; Linkerhand 
2017: 55f.). Queer Theory baut auf Erkenntnisse der Lesbian and Gay Studies auf, stellt je

doch gleichzeitig den Homosexualitätsbegriff und die damit zusammenhängende binä

re Vorstellung von Sexualität in Frage (vgl. Klapeer 2007: 36); es fand also eine Analyse- 
Verschiebung statt von sexuellen Identitäten auf sexuelle Praktiken, von Identitäts- und 
Minderheitenpolitiken zu Entprivilegierung von Zweigeschlechtlichkeit und Heterose

xualität (vgl. Jagose 2001: 121; Klapeer 2007: 30f. und 80). 
Queer Theory ist eng mit queerem Aktivismus verbunden: Queerer Aktivismus hat 

zum Ziel, die Aufmerksamkeit auf interne Differenzen und Ausschlussmechanismen 
zu lenken und Platz zu schaffen für alle, die »nicht den (sexuellen) Normen der ›moral 
majority‹ entsprechen woll(t)en« (Klapeer 2007: 30). Identitäten sollten deshalb nicht 
normiert werden, um den Ausschluss bestimmter Personen aus der queeren Bewegung 
zu verhindern (vgl. Butler 1995: 316; Klapeer 2007: 30), d.h. von trans und intergeschlecht

lichen Personen und allen »sexual and gender outlaws« (Klapeer 2007: 30). Aus queerer 
Sicht sind deshalb nicht Identitäten zu politisieren, sondern gesellschaftliche Prakti

ken, in welchen Identitäten erst entstehen und stabilisiert werden (vgl. Klapeer 2007: 
30). Butler hebt hervor, dass zwischen der Queer Theory und dem Inter- und (binären) 
Transaktivismus »bei der Frage nach der anatomischen Geschlechterzuordnung und 
der Wünschbarkeit von Identitätskategorien« (Butler 2009: 18f.) Spannungen auftreten 
können, wenn Queer Theory so verstanden wird, dass sie Identitätsansprüche und feste 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Lovis Noah A. S. Cassaris: Die deutsche Sprache queeren 

Geschlechtszugehörigkeiten kategorisch ablehnt. Butler argumentiert, dass Queer Theory 
sich zwar gegen das richten kann, was Identitäten regulieren möchte oder epistemo

logisch begründet, jedoch folge daraus nicht, dass sie per se Geschlechtszuordnungen 
bekämpfen würde, sondern dass sich Geschlecht und Sexualität nicht einfach verein

heitlichen lassen (vgl. Butler 2009: 18f. und 75) und jene Anerkennung verdienen, die 
ausserhalb oder »in der Konfusion der Geschlechternormen« (Butler 2009: 329) leben. 

5.4 Folgerungen für den Outreach 

Der bisher geschilderte Kontext ist deshalb wichtig, weil er auf mögliche Gründe ver

weist, die dazu führen, dass cis Frauen (und darunter Lesben) heute das Gefühl haben, 
unsichtbar gemacht zu werden, und deshalb zuweilen trans Menschen und transink

lusivem Sprachgebrauch sowie queeren theoretischen Ansätzen ablehnend gegenüber

stehen. Ein offensichtlicher Faktor ist die historische Unterdrückung: Lesben haben in 
vielen Gesellschaften historisch gesehen eine ähnliche Erfahrung wie trans Menschen 
gemacht, indem sie diskriminiert und unsichtbar gemacht wurden – auch innerhalb 
der LGBT+-Community. Daher könnten manche Lesben das Gefühl haben, dass die Auf

merksamkeit, die trans Menschen derzeit erhalten, dazu führt, dass ihre eigenen Erfah

rungen und Anliegen in den Hintergrund gedrängt werden. Bestimmte Sprachformen 
(z.B. geschlechtsneutrale Pronomen, Neografien), die von non-binären Menschen und 
für sie verwendet werden, oder der Begriff queer können so aufgefasst werden, dass sie 
die lesbische Identität grundsätzlich in Frage stellen. Es sei jedoch hervorgehoben, dass 
diese Vorbehalte nicht alle Lesben betreffen und dass es auch viele gibt, die sich soli

darisch mit (trans) non-binären Menschen und ihren Anliegen zeigen sowie Forderun

gen nach einer geschlechtersensiblen Sprache mittragen. In dieser Hinsicht ist es von 
entscheidender Bedeutung, dass Hochschulen Massnahmen ergreifen, um die Einbe

ziehung und Akzeptanz aller Geschlechtsidentitäten zu fördern. Es ist empfehlenswert, 
gezielte Schulungen und Bildungsinitiativen zu entwickeln, die ein besseres Verständ

nis für die historischen Kontexte in Zusammenhang mit geschlechtergerechter(er) Spra

che fördern. Dies dient dazu, Vorurteile abzubauen und den Dialog sowie den Austausch 
zwischen verschiedenen Gruppen zu fördern. Durch die Schaffung von Plattformen für 
offene Diskussionen und Meinungsaustausch können Missverständnisse abgebaut und 
gemeinsame Lösungen identifiziert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006 - am 13.02.2026, 16:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476611-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

