nische Modell einer durch (homosexuellen) Eros zusammengehaltenen Stadt, das
Zenon gegen Platons Nomoi mit ihren Klassen und ihrem Erziehungswesen aus-
spielt. Offenbar kommt es Zenon auf die spartanische Einfachheit an, den spartani-
schen Militarismus iibernimmt er nicht. Der zweite Ausgangspunkt (v. a. bei Chry-
sippos) ist die Idee einer kosmischen Stadt. So wie einer Stadtbevilkerung alles in
ihrem Gebiet gehort, so kann das Universum verstanden werden als die Stadt aller
Gotter und Menschen, d.h. aller Wesen, die nach Vernunft und Recht leben. Das
Gemeinsame dieser Entwicklung vom Republikanismus zum Naturrecht ist die Idee
einer Stadt, die von Weisen bewohnt wird.

Nussbaum, Martha C.

Kant und stoisches Weltbiirgertum, in: Frieden durch Recht : Kants Friedens-
idee und das Problem einer neuen Weltordnung / hrsg. von Matthias Lutz-
Bachmann und James Boman. — Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1996 (Suhr-
kamp Taschenbuch Wissenschaft ; 1269) S. 45-75

Kant hélt sich in den Einzelheiten seiner Sittenlehre stark an den (wohl durch Cicero
vermittelten) Stoizismus und behilt vor allem die Privilegierung der universellen
Vernunft als Basis einer moralischen Gemeinschaft aller Menschen bei, aber doch in
einem ganz anderen philosophischen Rahmen. Die stoische Naturteleologie wird
zum Postulat der praktischen Vernunft (behilt aber viel Vorsehungsglauben), die
Leidenschaften werden als Teil der menschlichen Natur rehabilitiert. Gemeinsam
bleibt Stoikern wie Kant, dal sie dazu neigen, moralische Imperative an die Stelle
von politischen Imperativen zu stellen, ,,wobei die Achtung fiir die Wiirde zuweilen
den Platz einnimmt, der eher der Verdnderung der duBleren Umsténde des menschli-
chen Lebens gebiihrte.*

4.2 Rom

Das Romische Reich hatte einst als Pax Romana eine bedeutende Rolle in den Theo-
rien des Friedens, nicht immer zum Lobe dieses Friedens. Augustinus hat seine
Friedenstheorie gegen die heilsgeschichtliche Deutung des Reiches entworfen, Dan-
tes Reichsideologie ist nicht reprisentativ fiir das Mittelalter, Machiavelli nimmt
Roms Aufstieg durch Hegemonie zum Muster, bemerkt aber die Zerstérung des
Republikanismus, die nicht mehr riickgédngig zu machende war, Hume verurteilt die
Grenzenlosigkeit Roms, durch die ungepriifte Ideen (Christentum und Aristotelis-
mus) grenzenlose Verbreitung fanden. Fiir die dialektische Geschichtsphilosophie
von Herder iiber Fichte, Schelling, Schlegel bis Hegel ist Rom der zentrale Wende-
punkt der Weltgeschichte, die universalisierenden Tendenzen des Reiches werden
gelobt, aber die Zerstdrung des Reiches durch Freiheit und Nationalismus der Germa-
nenstaaten war notwendig. In der neuen Wissenschaft der Internationalen Bezichungen
gibt es keine systematischen Deutungen des Aufstiegs und Niedergangs Roms mehr.
Erst das Zeitalter des amerikanischen Unilateralismus hat viele Hinweise auf Rom
hervorgebracht, aber Rom nicht wieder einen zentralen Platz in einer Weltgeschichte

173

https://dol.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des internationalen Systems gegeben (extreme Beispiele sind Herfried Miinkler,
Imperien : die Logik der Weltherrschaft — vom Alten Rom bis zu den Vereinigten
Staaten. — Berlin 2005 und Harold James, The Roman Predicament : how the Rules
of International Order Create the Politics of Empire. — Princeton, NJ 2006, in denen
Rom im Titel vorkommt und so gut wie gar nicht im Text). Die groBlen Analysen
von Reichsbildungen haben sich an die neuzeitlichen Imperien gehalten. Aufstieg
und Niedergang des Romischen Reiches geben sich nicht leicht als Thema fiir eine
Analyse aus dem internationalen System zu erkennen. Fiir Jahrzehnte war die fiih-
rende Analyse William V. Harris, War and Imperialism in Republican Rome 327-70
B.C. — Oxford 1979, der die Ausbreitung Roms mit den Vorteilen fiir die Romische
Aristokratie erklérte; die Romer haben jahrlich Krieg gefiihrt, allenfalls die Auswahl
des jeweiligen Gegners kann aus systemischen Griinden erklirt werden. Eine Fort-
schreibung dieses Denkens in Gewinn und Ehre fiir die Kaiserzeit: Susan P. Mattern,
Rome and the Enemy : Imperial Strategy in the Principate. — Berkeley 1999. Arthur
M. Eckstein, Mediterranean Anarchy, Interstate War, and the Rise of Rome. — Ber-
keley 2006 hat die neorealistische Internationalen Beziehungen rezipiert, kann aber
Harris nicht ersetzen sondern nur autheben: Die Anarchie des Systems war davon
geprigt, daB all diese Staaten Réuberstaaten waren. Was Rom unterscheidet, ist
nicht die Militarisierung, sondern die Bereitschaft Nichtromer zu integrieren. Fiir
Eckstein eine Bestitigung von Kenneth Waltz’ Diktum, daf8 Staaten einander gleich
sind in den Schwierigkeiten, nicht aber in der Fahigkeit, diese zu bewiltigen. Theo-
riegeschichtlich sind wir zuriick bei Machiavelli (und den deutschen Philosophen
des Ubergangs von der nationalen Vielfalt zum Universalismus).

Volkerrecht:

Charles Boucaud, Pax Romana, t. I: L’ordre romain et le droit des gens. — Paris 1934
(hat ein Kapitel L’idéal philosophique du droit naturel, aber auch in diesem Ab-
schnitt iiber die Transformation des ius gentium ins Naturrecht werden nur Juristen
zitiert)

Bellum iustum:

Silvia Clavadetscher-Thiirlemann, ITolepog dikarog und bellum iustum : Versuch
einer Ideengeschichte. — Ziirich, 1985 (bespricht griechische und rémische Traditio-
nen und bestétigt, da3 es vor Cicero keinen Begriff des Gerechten Krieges gab)
Mauro Mantovani, Bellum iustum : die Idee des Gerechten Krieges in der romischen
Kaiserzeit. — Bern 1990 (zeigt, dall es auch nach Cicero keine nennenswerte Theo-
rietradition gab, eher eine literarische und religidse)

Francesco Sini, Bellum nefandum : Virgilio e il problema del ,,diritto internazionale
antico®. — Sassari 1991 (Rekonstruktion der romischen sakralrechtlichen Begriffe
von Grenze, Frevel, Feind, Krieg aus Vergils Dichtungen: ,,Proprio la pace ¢ il gran-
de tema dell’epica virgiliana®).

174

https://dol.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rubin, Zeev

Pax als politisches Schlagwort im alten Rom, in: Frieden und Friedenssiche-
rung in Vergangenheit und Gegenwart / hrsg. von Martin Schlenke und Klaus-
Jiirgen Matz. — Miinchen : Fink, 1984. — S. 22-40

Zeigt an numismatischem Material, wie wenig der duBlere Frieden in der Propaganda
des Romischen Reiches eine Rolle spielt — im Gegensatz zur Beendigung der Biir-
gerkriege. Es gibt offenbar kein starkes Bewuftsein eines Friedensraumes einer Pax
Romana (und auch keinen groflen Bedarf, Expansionspolitik zu rechtfertigen).

4.2.1 Cicero

Marcus Tullius Cicero, 106 bis 43 v. Chr. Anwalt, politische Laufbahn, Konsul des
Jahres 63, als ein Fiihrer der Senatspartei in den Biirgerkriegen ermordet. Der grofite
romische philosophische Schriftsteller. Aber wir wissen nicht, wie originell er war,
da seine vermuteten Quellen zu oft aus seinen Werken erst erschlossen werden miis-
sen (wobei einige seiner Texte auch erst aus mittelalterlichen Referaten und Zitaten
erschlossen werden miissen).

Vergleiche zur Biographie und zur politischen Laufbahn:

Thomas N. Mitchell, Cicero. — New Haven 1979-1991

Manfred Fuhrmann: Cicero und die romische Republik : eine Biographie. — Miin-
chen 1989

Christian Habicht, Cicero der Politiker. — Miinchen 1990

Vergleiche zum politischen Weltbild:
Neal Wood, Cicero’s Social and Political Thought. — Berkeley 1988.

Cicero ist der Sprecher einer Weltmacht, die nicht als Welteroberer gefeiert werden
will, die ihre Hegemonie damit begriindet, dal sie als einzige immer gerecht war,
die ihre Gesetze mit den natiirlichen Gesetzen der Welt identifiziert. Fiir die Idee des
Gerechten Krieges im Altertum und fiir die Rechtfertigung eines Weltreichs als
Friedensidee ist Cicero der klassische Autor. Es war eine unwahrscheinliche Leis-
tung Ciceros, diesem zusammengewiirfelten Reich eine Ideologie zu geben. Ent-
sprechend gehen die Argumente durcheinander. Cato Uticensis sagte dagegen klar,
daf der Krieg Caesars in Gallien iniustum war; er war ein echter Stoiker (William
V. Harris, War and Imperium in Republican Rome 327 — 70 B. C. — Oxford 1979).

Bis ins 18. Jahrhundert ist Cicero der maB3gebliche Moralphilosoph der européischen
Tradition; noch Kant schreibt seine Metaphysik der Sitten mit Cicero als Bezugs-
punkt. Das scheint eine versunkene Welt einer aristokratischen Standeskultur. Oder
eher eines Aufsteigers in eine aristokratische Welt, der seinen Anspruch mit Bildung
begriinden muf3, da ihm Ahnen und Reichtum fehlen. Aber gerade der Cicero der
Gesprachskultur hat einen Beitrag zur Friedensidee geleistet, der iiber die Reichs-

175

https://dol.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ideologie hinausgeht. Er war ,,the first writer to make a case that liberty might lead
to violent civil discord if the educated classes lacked the art of conversation.”
(Stephen Miller, Conversion : a History of a Declining Art. — New Haven 2006. — S.
47)

Texte

De officiis libros III = Vom rechten Handeln / iibersetzt von Karl Biichner. —
Ziirich : Artemis-Verl., 1953 (Bibliothek der Alten Welt)

I, 34-40 iiber Gerechtigkeit im Krieg, MaB3halten im Sieg, Beachtung der religidsen
Regeln der Kriegserklarung, den Unterschied zwischen dem harten Kampf mit grau-
samen Feinden (Hannibal) und dem edlem Wettstreit mit politischen Konkurrenten
(Phyrrus).

I1, 26-27 die Macht des Romischen Volkes beruht auf Wohltaten, alle Besiegten
werden freiwillig zu Bundgenossen, das ist mehr Schutz fiir den Erdkreis als eine
Herrschaft.

De re publica = Vom Gemeinwesen / iibersetzt von Karl Biichner. — Ziirich :
Artemis-Verl., 1952 (Bibliothek der Alten Welt)

Siehe auch die Ausgabe von Konrat Ziegler in Cicero, Staatstheoretische
Schriften. — Berlin Akademie-Verl. 1974 (Schriften und Quellen der Alten Welt
3 32)

Biichner, Karl

M. Tullius Cicero, De re publica : Kommentar. — Heidelberg : Winter, 1984. —
546 S. (Wissenschaftliche Kommentare zu griechischen und lateinischen
Schriftstellern)

Buch III ein Dialog, ob ein Staat nur aus Nutzen gerecht ist (und deshalb seine
Gerechtigkeit zum Schaden der anderen sein kann). Oder ob es allgemein giiltige
Gerechtigkeit gibt (die sich unter anderem darin zeigt, da3 der beste Staat nur ge-
rechte Kriege flihrt und in den Beziehungen zu den Bundgenossen das Recht achtet).
Die Voraussetzung fiir diese internationale Gerechtigkeit ist, da3 der Staat nicht in
die Hande einer verbrecherischen Clique gerét.

Literatur
Knoche, Ulrich
Die geistige Vorbereitung der Augusteischen Epoche durch Cicero, in: Das

neue Bild der Antike / hrsg. von Helmut Berve. — Leipzig : Koehler, 1942. — 11,
200-217

176

https://dol.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32. /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neudruck in: Romertum : ausgewihlte Aufsiitze und Arbeiten aus den Jahren
1921 bis 1961 / hrsg. von Hans Oppermann. — Darmstadt : Wissenschaftliche
Buchges., 1962 (Wege der Forschung ; 18) S. 203-223

Neudruck in: Ulrich Knoche, Ausgewihlte kleine Schriften. — Frankfurt am
Main : Hain, 1986 (Beitrige zur Klassischen Philologie ; 175) S. 82-100

Cicero antwortet auf Karneades, des Leiters der Platonischen Akademie, Angriff
vom Jahre 156 v.Chr., dal auch Rom nur ein groBer Rauber sei und die Gerechtig-
keit nicht gepachtet habe. Die Berufung auf Gerechtigkeit ist durchaus kein fremdes
philosophisches Moment, sondern kommt aus dem Romischen Selbstbild. Die Vol-
ker haben einen Anspruch auf Freiheit, der aber nicht unbegrenzt ist. So wie Herr-
schaft tiber Unmiindige und Bose gerecht ist, so haben die Romer die Rolle der
Vernunft in den internationalen Beziehungen. Im Buch iiber die Gesetze hélt sich
Cicero an die romischen Gesetze, aber das seien die Gesetze fiir alle gutgearteten
Volker.

Knoche, Ulrich

Ciceros Verbindung der Lehre vom Naturrecht mit dem romischen Recht und
Gesetz : ein Beitrag zur der Frage philosophische Begriindung und politische
Wirklichkeit in Ciceros Staatsbild, in: Cicero : ein Mensch seiner Zeit / hrsg.
von G. Radke. — Berlin : Gruyter, 1968. — S. 38-60

Neudruck in: Ulrich Knoche, Ausgewihlte kleine Schriften. — Frankfurt am
Main : Hain, 1986 (Beitriige zur Klassischen Philologie ; 175) S.154-176

Knoche vertieft seine Deutung, daf bei Cicero die Gesetze, weil sie philosophisch,
nicht antiquarisch bestimmt werden, sowohl fiir Rom (das sich tatsichlich vollig mit
Gewohnheitsrecht behilft) wie fir die Welt, das ,,Reich®, gelten sollen. Der Dialog
tiber die Gesetze ist an Ciceros Geburtsort verlegt: Jeder kann zwei patriae haben,
mit dem Herzen kann man weiter an der eigenen Heimat héngen, aber fiir alle kann
Rom die biirgerliche Heimat sein. ,,Diese Ordnung, geschaffen durch das gerechte
Gesetz und Recht Roms, steht allen offen und die Chance einer Umwandlung der
Welt in eine Kulturwelt ist geradezu unbegrenzt™.

Brunt, P. A.

Laus imperii, in: Imperialism in the Ancient World / ed. by P. D. A, Garnsey
and C. R. Whittaker. — Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1978 (Cam-
bridge Classical Studies) S. 159-191

Die Romer begliickwiinschen sich nicht nur, daB sie das groBte aller Reiche zusam-
mengebracht haben, sie sind auch sicher, daf es durch Willen der Gotter und durch
Gerechtigkeit zusammengekommen ist. Einen Romischen Thukydides gibt es nicht.
Cicero akzeptiert die Anweisung des Stoikers Panaitios, dall Staaten wie Private das
Prinzip des suum cuique achten miissen. Sie sollen aber nicht nur eigenes Unrecht
unterlassen, sondern auch fremdes Unrecht gegen Dritte abwenden. Formal soll das
romische Sakralrecht eingehalten werden (womit die Gotter aufgefordert sind, das
Unrecht zu strafen). Inhaltlich hat Cicero aber recht weite Vorstellungen, was rech-
tens ist. Vor allem wird militérische Prévention groBziigig zugelassen. In der Praxis

177

https://dol.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32. /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

waren die Romer geneigt, immer einen guten Grund fiir einen Krieg zu nennen;
letztlich entscheidend war fir sie, dal die Gotter auf ihrer Seite waren, und das war
eine legalistisch, formale Frage. Akzeptiert wird auch Panaitios Forderung, daf3 die
Unterworfenen gerecht regiert werden miissen. Die reale Ausbeutung des Reiches
fiir Rom/Italien ist deshalb ein Thema, das Cicero gar nicht erst anspricht.

Barnes, Jonathan

Cicéron et la guerre juste, in : Bulletin de la Société francaise de philosophie 80
(1986) 37-80

Barnes, ein Historiker der griechischen Philosophie, betont, daB3 es keine griechische
Theorie des Gerechten Krieges gegeben habe. Cicero hélt sich vollig an das romi-
sche Sakralrecht. Die Bedingung fiir einen Gerechten Krieg ist eine formale: Wenn
der Krieg keine Abwehr eines Uberfalls ist, muBl er angekiindigt sein. Durch diese
sakralrechtliche Fassung des Krieges wird der Krieg zu einem rechtlichen Zustand.
Inhaltlich ist das Sakralrecht tolerant gegen diverse Kriegsgriinde, kennt aber auch
inhaltliche Kriterien: Wiedergutmachung eines erlittenen Unrechts.

Barnes présentiert iibersichtlich die mittelalterlichen Quellen unserer Cicerokenntnis
(v. a. Isidor und Gratian).

Botermann, Helga

Ciceros Gedanken zum ,gerechten Krieg’ in de officiis 1, 34-40, in: Archiv fiir
Kulturgeschichte 69 (1987) 1-29

In der Abhandlung tiber Gerechtigkeit fallt Cicero in der Politik allein der Gerechte
Krieg ein. Eigentlich sollen verniinftige Wesen keinen Krieg fithren. Wenn schon
Krieg, dann nur als Notmittel, um in Frieden leben zu konnen, ohne Unrecht zu
erleiden. Nach dem Sieg sollen die Feinde geschont werden, aul3er sie seien beson-
ders grausam gewesen. Botermann sieht diese Argumentation als im Wesentlichen
stoisch an (Panaitios), aber von Cicero mit Exempeln aus romischer Geschichte und
Ausflihrungen tiber das romische Sakralrecht romanisiert. Cicero betont, daB auch
Kriege um Herrschaft gerecht sein miissen, d.h. entweder gerechtfertigt als Kampf
fiir den durch kein Unrecht gestorten Frieden oder als ritterlicher Krieg ohne Erbitte-
rung gefiihrt. Botermanns Urteil: Durchaus ein stimmiger Text, aber von geringem
theoretischen Wert, der nicht so viel beachtet worden wéire, wenn nicht die christli-
che Lehre vom Gerechten Krieg gefolgt wire und wenn nicht die Apologie des de-
fensiven Imperialismus weiter Interesse gefunden hitte.

Forschner, Maximilian

Stoa und Cicero iiber Krieg und Frieden. — Barsbiittel : Institut fiir Theologie
und Frieden, 1988. — 23 S. (Beitriige zur Friedensethik ; 2)

Wieder abgedruckt in: Maximilian Forschner, Mensch und Gesellschaft :
Grundbegriffe der Sozialphilosophie. — Darmstadt : Wissenschaftl. Buchges.,
1989. - S. 169-193

Von der Stoa hat Cicero die Verpflichtung einer Rechtfertigung des Staatshandels
aus natlirlichem Recht iibernommen, hat aber die undankbare Aufgabe, einen notori-

178

https://dol.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Erobererstaat rechtfertigen zu miissen: Rom sei nur zum Schutze des Rechtes
und seiner Bundgenossen so grofl geworden. Das Reich gilt weiter als mehr oder
weniger freiwillig: die weniger Tiichtigen haben ein Interesse, sich den Tiichtigen
anzuschliefen. Der Gerechte Krieg wird aus dieser Sicherung des Rechtes begriin-
det. Es gibt eine Pflicht zum Krieg. Aber auch dabei sind bestimmte Regeln zu be-
achten (nur als ultima ratio, nur um Frieden zu erzwingen, moglichst schonend zu
fithren). Freilich am Ende muf3 es auch eine Bereitschaft geben, die {iberhaupt nicht
Friedenswilligen zu vernichten. Cicero rechtfertigt so zwar das Romische Imperium,
hiitet sich aber vor der ,,atavistisch-romantischen Position, die Kriege als fiir sittliche
Starke und Gesundheit der Volker notwendig und einen dauerhaften Frieden fiir
nicht erstrebenswert hélt™ (Forschner zitiert dafiir Hegel).

Pangle, Thomas L.

Classical Cosmopolitanianism : the Stoics and Cicero, in: Thomas L. Pangel ;
Peter J. Ahrensdorf: Justice among Nations : on the Moral Basis of Power and
Peace. — Lawrence, Kansas : Univ. Pr. of Kansas, 1999. — S. 51-72

In der stoisch-kynischen Tradition geht es offenbar (soweit uns die Fragmente ein
Urteil erlauben) darum, daBl der Weise nicht an seinen Heimatstaat gebunden ist.
Cicero 148t in De Republica verschieden Stoiker auftreten, die bereits weniger anti-
etatistisch argumentieren, aber Cicero noch zu kosmopolitisch. Scipio Africanus, als
Sprecher der Position des Autors, verschweigt nicht, dal ein Staat wie Rom nur
durch Gewalt und Betrug gro3 werden konnte und daf3 das politische Leben immer
dem kontemplativen Leben nachsteht. Aber dieses kontemplative Leben muf3 auf
Erden dem aktiven Leben geopfert werden.

In De officiis geht es nicht mehr um das Leben unter Gleichen in der Republik, son-
dern um eine Situation, in der einige Biirger iiber viele Fremde herrschen. Zu Be-
ginn des 3. Buches, des Buches iiber die Konflikte zwischen honestum und utilite,
macht Cicero klar, dal es nicht um die wahre Tugend, sondern um eine Tugend
zweiter Klasse geht. Politische Regeln sagen nicht, was den Beteiligten am Konflikt
zukommt, sondern was am besten fiir die Menschheit ist. Das Ergebnis ist eine Bes-
tatigung der klassischen griechischen Ansichten: ,the stongest natural human at-
tachment, and therefore obligation, is to one’s city and to one’s true kin.* Alle ande-
ren Verpflichtungen sind dem nachgeordnet.

Loreto, Luigi

Il bellum iustum e i sui equivoci : Cicerone ed una componente della
rappresentazione romana del Vélkerrecht antico. — Napoli : Jovene, 2001. — 122
S. (Storia politica costituzionale e militare del mondo antico ; 1)

Bei Cicero gibt es keinen Gerechten Krieg, sondern nur die Mahnung, Kriege kor-
rekt im Sinne des Romischen Ritualrechtes zu beginnen; da setzt Cicero einfach die
Romische Tradition fort. Vor allem hat Cicero keine Vorstellung eines gerechten
Grundes. Loreto verbindet philologische Argumente, fiir iustus eher ,,rechtmafig®
als ,,gerecht™ zu lesen, mit einer robusten Schmittianischen Deutung von ,,rechtma-

179

https://dol.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Big* als ,,Hegung des Krieges®. Carl Schmitt hat Cicero als den Urheber des diskri-
mierenden Kriegsbegriffes angesehen, tatsdchlich ist erst Augustinus der Urheber.
Vgl. die extrem kritische Rezension von K. M. Girardet in: Gnomon 77(2005) 427-
434,

Herzig, Heinz E.

Ciceros Konzept des bellum iustum und Augustins Uberlieferung, in: Personen
der Geschichte — Geschichte der Personen : Studien zur Kreuzzugs-, Sozial-
und Bildungsgeschichte ; Festschrift fiir Rainer Christoph Schwinges / hrsg.
von Christian Hesse ... — Basel : Schwabe, 2003. — S. 393-401

Vergleicht die fragmentarische Uberlieferung iiber die Kriegsfilhrung des besten
Staates in De re publica 111 mit De officiis 1. Offenbar gab es in beiden Texten eine
Dualitdt von gerechten Kriegsgriinden und religids vorgeschriebener formeller
Kriegserkldarung. Wahrend aber De re publica drei Kriegsgriinde kennt (Selbstver-
teidigung, Rache, Einsatz fiir Bundgenossen), wird in De officiis nur ein Grund
genannt, die Herstellung des Friedens. Herzig zieht andere Stellen heran, die zeigen,
daB} es Cicero darum ging, da3 Rom fiir das Wohl der Bundgenossen kdmpft und die
Besiegten zu Bundgenossen werden. Damit gibt es keine externen Kriege mehr, nur
noch romischen Schutz.

Lana, Italo

Cicerone e la pace, in: Guerra giusta? : le metamorfosi di un concetto antico / a
cura di Antonello Calore. — Milano : Giuffré, 2003 (Seminario di storia e di
diritto ; 3) S. 3-10

Bei Cicero konnen drei Friedenskonzepte unterschieden werden: 1., der Frieden des
Weisen, klar ein stoisches Konzept. 2., die Uberordnung der zivilen Magistratur
iiber die Militirkommandanten und die Uberordnung der Diplomatie iiber die Waf-
fen, klar ein Thema der Biirgerkriege in der spédten Republik; das ist die Situation, in
der Cicero den Gerechten Krieg diskutiert. 3., der Frieden der Republik, in der Si-
cherheit auf Frieden und Freiheit beruht, der Frieden wird zum ruhigen Genuf3 der
Freiheit.

4.2.2 Augustinus

Aurelius Augustinus, 354 bis 430. Rhetor in Kathargo und Mailand, der Christ wur-
de. Bischof von Hippo in Nordafrika.

Vergleiche zur Biographie:

Peter Brown, Augustine of Hippo. — London 1967, wesentlich verdndert 2000 (beide
Ausgaben gibt es auch in deutscher Sprache)

James J. O’Donnell, Augustine : a New Biography. — New York 2005.

Und natiirlich Augustinus Confessiones, mehr als eine Autobiographie, aber doch
die erste grofle Autobiographie der westlichen Tradition.

180

https://dol.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

