
 173 

nische Modell einer durch (homosexuellen) Eros zusammengehaltenen Stadt, das 
Zenon gegen Platons Nomoi mit ihren Klassen und ihrem Erziehungswesen aus-
spielt. Offenbar kommt es Zenon auf die spartanische Einfachheit an, den spartani-
schen Militarismus übernimmt er nicht. Der zweite Ausgangspunkt (v. a. bei Chry-
sippos) ist die Idee einer kosmischen Stadt. So wie einer Stadtbevölkerung alles in 
ihrem Gebiet gehört, so kann das Universum verstanden werden als die Stadt aller 
Götter und Menschen, d.h. aller Wesen, die nach Vernunft und Recht leben. Das 
Gemeinsame dieser Entwicklung vom Republikanismus zum Naturrecht ist die Idee 
einer Stadt, die von Weisen bewohnt wird. 
 
Nussbaum, Martha C. 
Kant und stoisches Weltbürgertum, in: Frieden durch Recht : Kants Friedens-
idee und das Problem einer neuen Weltordnung / hrsg. von Matthias Lutz-
Bachmann und James Boman. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1996 (Suhr-
kamp Taschenbuch Wissenschaft ; 1269) S. 45-75 
Kant hält sich in den Einzelheiten seiner Sittenlehre stark an den (wohl durch Cicero 
vermittelten) Stoizismus und behält vor allem die Privilegierung der universellen 
Vernunft als Basis einer moralischen Gemeinschaft aller Menschen bei, aber doch in 
einem ganz anderen philosophischen Rahmen. Die stoische Naturteleologie wird 
zum Postulat der praktischen Vernunft (behält aber viel Vorsehungsglauben), die 
Leidenschaften werden als Teil der menschlichen Natur rehabilitiert. Gemeinsam 
bleibt Stoikern wie Kant, daß sie dazu neigen, moralische Imperative an die Stelle 
von politischen Imperativen zu stellen, „wobei die Achtung für die Würde zuweilen 
den Platz einnimmt, der eher der Veränderung der äußeren Umstände des menschli-
chen Lebens gebührte.“ 

4.2 Rom 

Das Römische Reich hatte einst als Pax Romana eine bedeutende Rolle in den Theo-
rien des Friedens, nicht immer zum Lobe dieses Friedens. Augustinus hat seine 
Friedenstheorie gegen die heilsgeschichtliche Deutung des Reiches entworfen, Dan-
tes Reichsideologie ist nicht repräsentativ für das Mittelalter, Machiavelli nimmt 
Roms Aufstieg durch Hegemonie zum Muster, bemerkt aber die Zerstörung des 
Republikanismus, die nicht mehr rückgängig zu machende war, Hume verurteilt die 
Grenzenlosigkeit Roms, durch die ungeprüfte Ideen (Christentum und Aristotelis-
mus) grenzenlose Verbreitung fanden. Für die dialektische Geschichtsphilosophie 
von Herder über Fichte, Schelling, Schlegel bis Hegel ist Rom der zentrale Wende-
punkt der Weltgeschichte, die universalisierenden Tendenzen des Reiches werden 
gelobt, aber die Zerstörung des Reiches durch Freiheit und Nationalismus der Germa-
nenstaaten war notwendig. In der neuen Wissenschaft der Internationalen Beziehungen 
gibt es keine systematischen Deutungen des Aufstiegs und Niedergangs Roms mehr. 
Erst das Zeitalter des amerikanischen Unilateralismus hat viele Hinweise auf Rom 
hervorgebracht, aber Rom nicht wieder einen zentralen Platz in einer Weltgeschichte 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 174

des internationalen Systems gegeben (extreme Beispiele sind Herfried Münkler, 
Imperien : die Logik der Weltherrschaft – vom Alten Rom bis zu den Vereinigten 

Staaten. – Berlin 2005 und Harold James, The Roman Predicament : how the Rules 

of International Order Create the Politics of Empire. – Princeton, NJ 2006, in denen 
Rom im Titel vorkommt und so gut wie gar nicht im Text). Die großen Analysen 
von Reichsbildungen haben sich an die neuzeitlichen Imperien gehalten. Aufstieg 
und Niedergang des Römischen Reiches geben sich nicht leicht als Thema für eine 
Analyse aus dem internationalen System zu erkennen. Für Jahrzehnte war die füh-
rende Analyse William V. Harris, War and Imperialism in Republican Rome 327-70 

B.C. – Oxford 1979, der die Ausbreitung Roms mit den Vorteilen für die Römische 
Aristokratie erklärte; die Römer haben jährlich Krieg geführt, allenfalls die Auswahl 
des jeweiligen Gegners kann aus systemischen Gründen erklärt werden. Eine Fort-
schreibung dieses Denkens in Gewinn und Ehre für die Kaiserzeit: Susan P. Mattern, 
Rome and the Enemy : Imperial Strategy in the Principate. – Berkeley 1999. Arthur 
M. Eckstein, Mediterranean Anarchy, Interstate War, and the Rise of Rome. – Ber-
keley 2006 hat die neorealistische Internationalen Beziehungen rezipiert, kann aber 
Harris nicht ersetzen sondern nur aufheben: Die Anarchie des Systems war davon 
geprägt, daß all diese Staaten Räuberstaaten waren. Was Rom unterscheidet, ist 
nicht die Militarisierung, sondern die Bereitschaft Nichtrömer zu integrieren. Für 
Eckstein eine Bestätigung von Kenneth Waltz’ Diktum, daß Staaten einander gleich 
sind in den Schwierigkeiten, nicht aber in der Fähigkeit, diese zu bewältigen. Theo-
riegeschichtlich sind wir zurück bei Machiavelli (und den deutschen Philosophen 
des Übergangs von der nationalen Vielfalt zum Universalismus). 

 
Völkerrecht: 
Charles Boucaud, Pax Romana, t. I: L’ordre romain et le droit des gens. – Paris 1934 
(hat ein Kapitel L’idéal philosophique du droit naturel, aber auch in diesem Ab-
schnitt über die Transformation des ius gentium ins Naturrecht werden nur Juristen 
zitiert) 

 
Bellum iustum: 
Silvia Clavadetscher-Thürlemann, ΠοȜİȝοȢ įȚțαȚοȢ und bellum iustum : Versuch 
einer Ideengeschichte. – Zürich, 1985 (bespricht griechische und römische Traditio-
nen und bestätigt, daß es vor Cicero keinen Begriff des Gerechten Krieges gab) 
Mauro Mantovani, Bellum iustum : die Idee des Gerechten Krieges in der römischen 
Kaiserzeit. – Bern 1990 (zeigt, daß es auch nach Cicero keine nennenswerte Theo-
rietradition gab, eher eine literarische und religiöse)  
Francesco Sini, Bellum nefandum : Virgilio e il problema del „diritto internazionale 
antico“. – Sassari 1991 (Rekonstruktion der römischen sakralrechtlichen Begriffe 
von Grenze, Frevel, Feind, Krieg aus Vergils Dichtungen: „Proprio la pace è il gran-
de tema dell’epica virgiliana“). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 175 

Rubin, Zeev 
Pax als politisches Schlagwort im alten Rom, in: Frieden und Friedenssiche-
rung in Vergangenheit und Gegenwart / hrsg. von Martin Schlenke und Klaus-
Jürgen Matz. – München : Fink, 1984. – S. 22-40 
Zeigt an numismatischem Material, wie wenig der äußere Frieden in der Propaganda 
des Römischen Reiches eine Rolle spielt – im Gegensatz zur Beendigung der Bür-
gerkriege. Es gibt offenbar kein starkes Bewußtsein eines Friedensraumes einer Pax 
Romana (und auch keinen großen Bedarf, Expansionspolitik zu rechtfertigen). 

4.2.1 Cicero 

Marcus Tullius Cicero, 106 bis 43 v. Chr. Anwalt, politische Laufbahn, Konsul des 
Jahres 63, als ein Führer der Senatspartei in den Bürgerkriegen ermordet. Der größte 
römische philosophische Schriftsteller. Aber wir wissen nicht, wie originell er war, 
da seine vermuteten Quellen zu oft aus seinen Werken erst erschlossen werden müs-
sen (wobei einige seiner Texte auch erst aus mittelalterlichen Referaten und Zitaten 
erschlossen werden müssen). 
 
Vergleiche zur Biographie und zur politischen Laufbahn: 
Thomas N. Mitchell, Cicero. – New Haven 1979-1991 
Manfred Fuhrmann: Cicero und die römische Republik : eine Biographie. – Mün-
chen 1989 
Christian Habicht, Cicero der Politiker. – München 1990 

 
Vergleiche zum politischen Weltbild: 
Neal Wood, Cicero’s Social and Political Thought. – Berkeley 1988. 

 
Cicero ist der Sprecher einer Weltmacht, die nicht als Welteroberer gefeiert werden 
will, die ihre Hegemonie damit begründet, daß sie als einzige immer gerecht war, 
die ihre Gesetze mit den natürlichen Gesetzen der Welt identifiziert. Für die Idee des 
Gerechten Krieges im Altertum und für die Rechtfertigung eines Weltreichs als 
Friedensidee ist Cicero der klassische Autor. Es war eine unwahrscheinliche Leis-
tung Ciceros, diesem zusammengewürfelten Reich eine Ideologie zu geben. Ent-
sprechend gehen die Argumente durcheinander. Cato Uticensis sagte dagegen klar, 
daß der Krieg Caesars in Gallien iniustum war; er war ein echter Stoiker (William 
V. Harris, War and Imperium in Republican Rome 327 – 70 B. C. – Oxford 1979). 

 
Bis ins 18. Jahrhundert ist Cicero der maßgebliche Moralphilosoph der europäischen 
Tradition; noch Kant schreibt seine Metaphysik der Sitten mit Cicero als Bezugs-
punkt. Das scheint eine versunkene Welt einer aristokratischen Standeskultur. Oder 
eher eines Aufsteigers in eine aristokratische Welt, der seinen Anspruch mit Bildung 
begründen muß, da ihm Ahnen und Reichtum fehlen. Aber gerade der Cicero der 
Gesprächskultur hat einen Beitrag zur Friedensidee geleistet, der über die Reichs-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 176

ideologie hinausgeht. Er war „the first writer to make a case that liberty might lead 
to violent civil discord if the educated classes lacked the art of conversation.” 
(Stephen Miller, Conversion : a History of a Declining Art. – New Haven 2006. – S. 
47) 
 
 
Texte 

 
De officiis libros III = Vom rechten Handeln / übersetzt von Karl Büchner. – 
Zürich : Artemis-Verl., 1953 (Bibliothek der Alten Welt) 
I, 34-40 über Gerechtigkeit im Krieg, Maßhalten im Sieg, Beachtung der religiösen 
Regeln der Kriegserklärung, den Unterschied zwischen dem harten Kampf mit grau-
samen Feinden (Hannibal) und dem edlem Wettstreit mit politischen Konkurrenten 
(Phyrrus). 
II, 26-27 die Macht des Römischen Volkes beruht auf Wohltaten, alle Besiegten 
werden freiwillig zu Bundgenossen, das ist mehr Schutz für den Erdkreis als eine 
Herrschaft. 

 
De re publica = Vom Gemeinwesen / übersetzt von Karl Büchner. – Zürich : 
Artemis-Verl., 1952 (Bibliothek der Alten Welt) 
Siehe auch die Ausgabe von Konrat Ziegler in Cicero, Staatstheoretische 
Schriften. – Berlin Akademie-Verl. 1974 (Schriften und Quellen der Alten Welt 
; 32) 

 
Büchner, Karl 
M. Tullius Cicero, De re publica : Kommentar. – Heidelberg : Winter, 1984. – 
546 S. (Wissenschaftliche Kommentare zu griechischen und lateinischen 
Schriftstellern) 
Buch III ein Dialog, ob ein Staat nur aus Nutzen gerecht ist (und deshalb seine 
Gerechtigkeit zum Schaden der anderen sein kann). Oder ob es allgemein gültige 
Gerechtigkeit gibt (die sich unter anderem darin zeigt, daß der beste Staat nur ge-
rechte Kriege führt und in den Beziehungen zu den Bundgenossen das Recht achtet). 
Die Voraussetzung für diese internationale Gerechtigkeit ist, daß der Staat nicht in 
die Hände einer verbrecherischen Clique gerät. 

 
 

Literatur 
 

Knoche, Ulrich 
Die geistige Vorbereitung der Augusteischen Epoche durch Cicero, in: Das 
neue Bild der Antike / hrsg. von Helmut Berve. – Leipzig : Koehler, 1942. – II, 
200-217 
 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 177 

Neudruck in: Römertum : ausgewählte Aufsätze und Arbeiten aus den Jahren 
1921 bis 1961 / hrsg. von Hans Oppermann. – Darmstadt : Wissenschaftliche 
Buchges., 1962 (Wege der Forschung ; 18) S. 203-223 
Neudruck in: Ulrich Knoche, Ausgewählte kleine Schriften. – Frankfurt am 
Main : Hain, 1986 (Beiträge zur Klassischen Philologie ; 175) S. 82-100 
Cicero antwortet auf Karneades, des Leiters der Platonischen Akademie, Angriff 
vom Jahre 156 v.Chr., daß auch Rom nur ein großer Räuber sei und die Gerechtig-
keit nicht gepachtet habe. Die Berufung auf Gerechtigkeit ist durchaus kein fremdes 
philosophisches Moment, sondern kommt aus dem Römischen Selbstbild. Die Völ-
ker haben einen Anspruch auf Freiheit, der aber nicht unbegrenzt ist. So wie Herr-
schaft über Unmündige und Böse gerecht ist, so haben die Römer die Rolle der 
Vernunft in den internationalen Beziehungen. Im Buch über die Gesetze hält sich 
Cicero an die römischen Gesetze, aber das seien die Gesetze für alle gutgearteten 
Völker. 

 
Knoche, Ulrich 
Ciceros Verbindung der Lehre vom Naturrecht mit dem römischen Recht und 
Gesetz : ein Beitrag zur der Frage philosophische Begründung und politische 
Wirklichkeit in Ciceros Staatsbild, in: Cicero : ein Mensch seiner Zeit / hrsg. 
von G. Radke. – Berlin : Gruyter, 1968. – S. 38-60 
Neudruck in: Ulrich Knoche, Ausgewählte kleine Schriften. – Frankfurt am 
Main : Hain, 1986 (Beiträge zur Klassischen Philologie ; 175) S.154-176 
Knoche vertieft seine Deutung, daß bei Cicero die Gesetze, weil sie philosophisch, 
nicht antiquarisch bestimmt werden, sowohl für Rom (das sich tatsächlich völlig mit 
Gewohnheitsrecht behilft) wie für die Welt, das „Reich“, gelten sollen. Der Dialog 
über die Gesetze ist an Ciceros Geburtsort verlegt: Jeder kann zwei patriae haben, 
mit dem Herzen kann man weiter an der eigenen Heimat hängen, aber für alle kann 
Rom die bürgerliche Heimat sein. „Diese Ordnung, geschaffen durch das gerechte 
Gesetz und Recht Roms, steht allen offen und die Chance einer Umwandlung der 
Welt in eine Kulturwelt ist geradezu unbegrenzt“. 

 
Brunt, P. A. 
Laus imperii, in: Imperialism in the Ancient World / ed. by P. D. A, Garnsey 
and C. R. Whittaker. – Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1978 (Cam-
bridge Classical Studies) S. 159-191 
Die Römer beglückwünschen sich nicht nur, daß sie das größte aller Reiche zusam-
mengebracht haben, sie sind auch sicher, daß es durch Willen der Götter und durch 
Gerechtigkeit zusammengekommen ist. Einen Römischen Thukydides gibt es nicht. 
Cicero akzeptiert die Anweisung des Stoikers Panaitios, daß Staaten wie Private das 
Prinzip des suum cuique achten müssen. Sie sollen aber nicht nur eigenes Unrecht 
unterlassen, sondern auch fremdes Unrecht gegen Dritte abwenden. Formal soll das 
römische Sakralrecht eingehalten werden (womit die Götter aufgefordert sind, das 
Unrecht zu strafen). Inhaltlich hat Cicero aber recht weite Vorstellungen, was rech-
tens ist. Vor allem wird militärische Prävention großzügig zugelassen. In der Praxis 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 178

waren die Römer geneigt, immer einen guten Grund für einen Krieg zu nennen; 
letztlich entscheidend war für sie, daß die Götter auf ihrer Seite waren, und das war 
eine legalistisch, formale Frage. Akzeptiert wird auch Panaitios Forderung, daß die 
Unterworfenen gerecht regiert werden müssen. Die reale Ausbeutung des Reiches 
für Rom/Italien ist deshalb ein Thema, das Cicero gar nicht erst anspricht. 

 
Barnes, Jonathan 
Cicéron et la guerre juste, in : Bulletin de la Société française de philosophie 80 
(1986) 37-80 
Barnes, ein Historiker der griechischen Philosophie, betont, daß es keine griechische 
Theorie des Gerechten Krieges gegeben habe. Cicero hält sich völlig an das römi-
sche Sakralrecht. Die Bedingung für einen Gerechten Krieg ist eine formale: Wenn 
der Krieg keine Abwehr eines Überfalls ist, muß er angekündigt sein. Durch diese 
sakralrechtliche Fassung des Krieges wird der Krieg zu einem rechtlichen Zustand. 
Inhaltlich ist das Sakralrecht tolerant gegen diverse Kriegsgründe, kennt aber auch 
inhaltliche Kriterien: Wiedergutmachung eines erlittenen Unrechts.    
Barnes präsentiert übersichtlich die mittelalterlichen Quellen unserer Cicerokenntnis 
(v. a. Isidor und Gratian). 

 
Botermann, Helga 
Ciceros Gedanken zum ‚gerechten Krieg’ in de officiis 1, 34-40, in: Archiv für 
Kulturgeschichte 69 (1987) 1-29 
In der Abhandlung über Gerechtigkeit fällt Cicero in der Politik allein der Gerechte 
Krieg ein. Eigentlich sollen vernünftige Wesen keinen Krieg führen. Wenn schon 
Krieg, dann nur als Notmittel, um in Frieden leben zu können, ohne Unrecht zu 
erleiden. Nach dem Sieg sollen die Feinde geschont werden, außer sie seien beson-
ders grausam gewesen. Botermann sieht diese Argumentation als im Wesentlichen 
stoisch an (Panaitios), aber von Cicero mit Exempeln aus römischer Geschichte und 
Ausführungen über das römische Sakralrecht romanisiert. Cicero betont, daß auch 
Kriege um Herrschaft gerecht sein müssen, d.h. entweder gerechtfertigt als Kampf 
für den durch kein Unrecht gestörten Frieden oder als ritterlicher Krieg ohne Erbitte-
rung geführt. Botermanns Urteil: Durchaus ein stimmiger Text, aber von geringem 
theoretischen Wert, der nicht so viel beachtet worden wäre, wenn nicht die christli-
che Lehre vom Gerechten Krieg gefolgt wäre und wenn nicht die Apologie des de-
fensiven Imperialismus weiter Interesse gefunden hätte.  

 
Forschner, Maximilian 
Stoa und Cicero über Krieg und Frieden. – Barsbüttel : Institut für Theologie 
und Frieden, 1988. – 23 S. (Beiträge zur Friedensethik ; 2) 
Wieder abgedruckt in: Maximilian Forschner, Mensch und Gesellschaft : 
Grundbegriffe der Sozialphilosophie. – Darmstadt : Wissenschaftl. Buchges., 
1989. – S. 169-193 
Von der Stoa hat Cicero die Verpflichtung einer Rechtfertigung des Staatshandels 
aus natürlichem Recht übernommen, hat aber die undankbare Aufgabe, einen notori-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 179 

schen Erobererstaat rechtfertigen zu müssen: Rom sei nur zum Schutze des Rechtes 
und seiner Bundgenossen so groß geworden. Das Reich gilt weiter als mehr oder 
weniger freiwillig: die weniger Tüchtigen haben ein Interesse, sich den Tüchtigen 
anzuschließen. Der Gerechte Krieg wird aus dieser Sicherung des Rechtes begrün-
det. Es gibt eine Pflicht zum Krieg. Aber auch dabei sind bestimmte Regeln zu be-
achten (nur als ultima ratio, nur um Frieden zu erzwingen, möglichst schonend zu 
führen). Freilich am Ende muß es auch eine Bereitschaft geben, die überhaupt nicht 
Friedenswilligen zu vernichten. Cicero rechtfertigt so zwar das Römische Imperium, 
hütet sich aber vor der „atavistisch-romantischen Position, die Kriege als für sittliche 
Stärke und Gesundheit der Völker notwendig und einen dauerhaften Frieden für 
nicht erstrebenswert hält“ (Forschner zitiert dafür Hegel). 
 
Pangle, Thomas L. 
Classical Cosmopolitanianism : the Stoics and Cicero, in: Thomas L. Pangel ; 
Peter J. Ahrensdorf: Justice among Nations : on the Moral Basis of Power and 
Peace. – Lawrence, Kansas : Univ. Pr. of Kansas, 1999. – S. 51-72 
In der stoisch-kynischen Tradition geht es offenbar (soweit uns die Fragmente ein 
Urteil erlauben) darum, daß der Weise nicht an seinen Heimatstaat gebunden ist. 
Cicero läßt in De Republica verschieden Stoiker auftreten, die bereits weniger anti-
etatistisch argumentieren, aber Cicero noch zu kosmopolitisch. Scipio Africanus, als 
Sprecher der Position des Autors, verschweigt nicht, daß ein Staat wie Rom nur 
durch Gewalt und Betrug groß werden konnte und daß das politische Leben immer 
dem kontemplativen Leben nachsteht. Aber dieses kontemplative Leben muß auf 
Erden dem aktiven Leben geopfert werden. 
In De officiis geht es nicht mehr um das Leben unter Gleichen in der Republik, son-
dern um eine Situation, in der einige Bürger über viele Fremde herrschen. Zu Be-
ginn des 3. Buches, des Buches über die Konflikte zwischen honestum und utilite, 
macht Cicero klar, daß es nicht um die wahre Tugend, sondern um eine Tugend 
zweiter Klasse geht. Politische Regeln sagen nicht, was den Beteiligten am Konflikt 
zukommt, sondern was am besten für die Menschheit ist. Das Ergebnis ist eine Bes-
tätigung der klassischen griechischen Ansichten: „the stongest natural human at-
tachment, and therefore obligation, is to one’s city and to one’s true kin.“ Alle ande-
ren Verpflichtungen sind dem nachgeordnet. 
 
Loreto, Luigi 
Il bellum iustum e i sui equivoci : Cicerone ed una componente della 
rappresentazione romana del Völkerrecht antico. – Napoli : Jovene, 2001. – 122 
S. (Storia politica costituzionale e militare del mondo antico ; 1) 
Bei Cicero gibt es keinen Gerechten Krieg, sondern nur die Mahnung, Kriege kor-
rekt im Sinne des Römischen Ritualrechtes zu beginnen; da setzt Cicero einfach die 
Römische Tradition fort. Vor allem hat Cicero keine Vorstellung eines gerechten 
Grundes. Loreto verbindet philologische Argumente, für iustus eher „rechtmäßig“ 
als „gerecht“ zu lesen, mit einer robusten Schmittianischen Deutung von „rechtmä-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 180

ßig“ als „Hegung des Krieges“. Carl Schmitt hat Cicero als den Urheber des diskri-
mierenden Kriegsbegriffes angesehen, tatsächlich ist erst Augustinus der Urheber. 
Vgl. die extrem kritische Rezension von K. M. Girardet in: Gnomon 77(2005) 427-
434. 

 
Herzig, Heinz E. 
Ciceros Konzept des bellum iustum und Augustins Überlieferung, in: Personen  
der Geschichte – Geschichte der Personen : Studien zur Kreuzzugs-, Sozial- 
und Bildungsgeschichte ; Festschrift für Rainer Christoph Schwinges / hrsg. 
von Christian Hesse … – Basel : Schwabe, 2003. – S. 393-401 
Vergleicht die fragmentarische Überlieferung über die Kriegsführung des besten 
Staates in De re publica III mit De officiis I. Offenbar gab es in beiden Texten eine 
Dualität von gerechten Kriegsgründen und religiös vorgeschriebener formeller 
Kriegserklärung. Während aber De re publica drei Kriegsgründe kennt (Selbstver-
teidigung, Rache, Einsatz für Bundgenossen), wird in De officiis nur ein Grund 
genannt, die Herstellung des Friedens. Herzig zieht andere Stellen heran, die zeigen, 
daß es Cicero darum ging, daß Rom für das Wohl der Bundgenossen kämpft und die 
Besiegten zu Bundgenossen werden. Damit gibt es keine externen Kriege mehr, nur 
noch römischen Schutz. 

 
Lana, Italo 
Cicerone e la pace, in: Guerra giusta? : le metamorfosi di un concetto antico / a 
cura di Antonello Calore. – Milano : Giuffrè, 2003 (Seminario di storia e di 
diritto ; 3) S. 3-10 
Bei Cicero können drei Friedenskonzepte unterschieden werden: 1., der Frieden des 
Weisen, klar ein stoisches Konzept. 2., die Überordnung der zivilen Magistratur 
über die Militärkommandanten und die Überordnung der Diplomatie über die Waf-
fen, klar ein Thema der Bürgerkriege in der späten Republik; das ist die Situation, in 
der Cicero den Gerechten Krieg diskutiert. 3., der Frieden der Republik, in der Si-
cherheit auf Frieden und Freiheit beruht, der Frieden wird zum ruhigen Genuß der 
Freiheit. 

4.2.2 Augustinus 

Aurelius Augustinus, 354 bis 430. Rhetor in Kathargo und Mailand, der Christ wur-
de. Bischof von Hippo in Nordafrika. 

 
Vergleiche zur Biographie:  
Peter Brown, Augustine of Hippo. – London 1967, wesentlich verändert 2000 (beide 
Ausgaben gibt es auch in deutscher Sprache) 
James J. O’Donnell, Augustine : a New Biography. – New York 2005. 
Und natürlich Augustinus Confessiones, mehr als eine Autobiographie, aber doch 
die erste große Autobiographie der westlichen Tradition. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173 - am 22.01.2026, 03:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

