1 Einfiihrung

Freedom is indivisible, and when one man is enslaved,
all are not free.
(John F. Kennedy)

A genuine liberal will emphasize as crucial the comple-
te correlation between the means used and the conse-
quences that follow.

(John Dewey)

1.1 WaRuUM UBER FREIHEIT NACHDENKEN?

Freiheit ist eine faszinierende Idee. Sie ermichtigt und ermutigt alle Menschen
zu einem Leben in Wiirde. Immer mehr Individuen und Institutionen berufen
sich auf die Freiheitsidee, um beengende Lebensverhiltnisse aufzubrechen.
Unterdriickten muss niemand den Wert der Freiheit erkliren. Wo Freiheit
in der Praxis fehlt, mangelt es selten an ihrer theoretischen Wertschitzung.
Das institutionalisierte Bewusstsein der Freiheit, der politische Liberalismus,
wichst daher zumeist an und mit den Widerstidnden, die sich der Freiheit ent-
gegenstellen.

Aber Unfreiheit zu benennen und zu bekdmpfen ist leichter, als erlangte
Freirjume zu gestalten. Wo der konturscharfe Schatten der Unfreiheit beseitigt
ist, bricht sich das weifde Licht der Freiheit in den Prismen unterschiedlichs-
ter Vorstellungen von Liberalitit. Das Schwarz-Weifs der Befreiungskimpfer
weicht den nuancierten ideologischen Farbpaletten offener Gesellschaften. In
dieser Buntheit freiheitlicher Lebens- und Politikentwiirfe liegt fiir den Libera-
lismus Chance und Krise zugleich. Der zuvor noch fraglose Drang zur Freiheit
gerit innerhalb freiheitlicher Gemeinwesen zur dringenden Frage: Welche
Freiheit und wessen Freiheit ist zu férdern, wenn die Freiheit der einen mit der
Freiheit der anderen kollidiert?

Freiheit wird ja stindig angerufen, um bestimmte Konventionen mal auf-
und mal abzuwerten, um individuelle, korporative und kollektive Verhaltens-
weisen zu verteidigen sowie zu verurteilen, um politische Systeme zu legiti-

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Qualitative Freiheit

mieren und zu kritisieren. Nicht selten wird die Idee der Freiheit dabei sowohl
von den Bewahrern als auch von den Kritikern des jeweiligen status quo in
Anspruch genommen und befindet sich so gewissermaflen mit sich selbst in
lebhaftem Widerspruch. Hat nun aber die Freiheit der Umweltschiitzer Vor-
rang vor der Freiheit der Wirtschaft oder umgekehrt? Die der Verfechter di-
rekter Demokratie oder die der Freunde reprisentativer Parlamente? Die der
Gliubigen vor jener der Nichtgldubigen? Der heute Lebenden vor der Freiheit
zukiinftiger Generationen? Wie ist mit den dkologischen Folgekosten und so-
zialen Nebenwirkungen umzugehen, welche wirtschaftliche Freiheit mit sich
bringt? Wie verhalten sich wirtschaftliche und politische Freiheit zueinander?
Benétigen und bestirken sie einander wechselseitig oder untergribt die eine
die andere? Gibt es ein Zuviel an bestimmten Freiheiten?

Diese Fragen regen zu grundsitzlicheren Uberlegungen an: Ist, wenn man
sie mit einem Weniger an Beschrinkungen und einem Mehr an Freiziigig-
keit gleichsetzt, die Idee der Freiheit iiberhaupt zureichend begriffen? Oder hat
sie immanente Grenzen? Miissen wir selbst Regeln der Fairness und Gebote
der Verantwortung als ein Minus an Freiheit betrachten? Oder artikuliert sich
darin vielmehr ein Verlangen nach Freiheit in und zu nachhaltigen Lebensfor-
men? Sind freiwillige Selbstbindungen Negationen oder Manifestationen von
Freiheit?

Sobald also Freiheit nicht mehr mit Zwang und Unfreiheit kimpft, ringt
der Liberalismus mit sich selbst. Er hat vom Baum der Erkenntnis gegessen
und die bittere Einsicht gewonnen, dass die Freiheit einiger die Voraussetzun-
gen der Freiheit anderer — ja, aller — ruinieren kann. Dies raubt dem liberalen
Denken seine Unschuld. Im Mangel an sozialer, moralischer und 6kologischer
Reflexion erkennt der heutige Liberalismus erschrocken seinen eigenen Siin-
denfall und sieht sich aus dem Paradies moralischer Eindeutigkeit vertrieben.
Hastige Griffe nach ethischen Feigenblittern zeigen an, wie peinlich vielen
Liberalen jene sittliche Blofe ist. Fortan haben die Freunde der Freiheit ihre
Heimstatt in einer gerade auch durch Freiheit gefihrdeten Welt zu bauen. Und
daftir muss der Liberalismus nunmehr im Schweifle seines Angesichts arbei-
ten: an einer Reform seiner eigenen Leitvorstellung, der Idee der Freiheit. An
dieser Reform mitzuwirken, ist das Ziel dieser Arbeit.

Es macht die Lektiire dieses Bandes leichter, wenn vorher klar ist, wohin
die intellektuelle Reise gehen soll. Darum méchte ich gleich eingangs offenle-
gen, dass sich dieses Buch an verschiedene Zielgruppen richtet und deswegen
auf unterschiedlichen Ebenen argumentiert. Je nachdem indern sich die Ziele
und der Ton der Darstellung. Zum einen méchte ich den akademischen Dis-
kurs tiber Freiheitsphilosophie neu ausrichten. Dem widmet sich der Haupt-
teil des Buchs bis einschlieflich Kapitel 4. Zum anderen méchte ich Impulse
fur einen moralisch, sozial und 6kologisch nachhaltigen Liberalismus geben.
Dem ist vor allem das letzte Kapitel dieses Buchs gewidmet. Beide Aspekte

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

hingen inhaltlich zusammen. Der anwendungsorientierte Teil wird durch die
akademische Fundierung legitimiert, und umgekehrt bedarf die Theorie der
praktischen Anwendung, um ihre Relevanz unter Beweis zu stellen.

Da jedoch die Menschen, die sich theoretisch am philosophischen Libera-
lismus abarbeiten, nicht stets dieselben sind, die sich praktisch um das Wohl
und Wehe des Liberalismus kiimmern, habe ich diese Studie so verfasst, dass
nicht jeder sie mit akademischer Akribie von vorne bis hinten durcharbeiten
muss. In allen Theorie-Kapiteln findet sich ein Abschnitt, der die jeweiligen
»Resultate und Folgerungen« heraushebt. Diejenigen, denen es in erster Li-
nie darum geht, die praktischen Konsequenzen meines Ansatzes kennenzu-
lernen, werden durch die Lektiire dieser Abschnitte gut auf deren Darstellung
in Kapitel 5 vorbereitet.

Die akademische Zielrichtung des Buchs ist leicht angegeben, aber weni-
ger schnell einzulésen: Ich méchte die Debatte um die Idee der Freiheit be-
grifflich verklaren, indem ich von der tiblichen Unterscheidung negativer ver-
sus positiver Freiheit umstelle auf das dialektische Begriffspaar quantitativer
und qualitativer Freiheit (dazu im Abschnitt 1.2 ausfiihrlich). Ich bezeichne
dieses Begriffspaar deshalb als dialektisch, weil eine nihere Betrachtung bei-
der Kategorien zeigt, dass sich erstens bisherige Freiheitstheorien schliissig
auf diese Denkbestimmungen zuriickfithren lassen, wobei sich zweitens eine
hierarchische Ordnung und Priorisierung der quantitativen und qualitativen
Aspekte ergibt, so dass drittens klar wird, wie die eine und einheitliche Idee
der Freiheit legitim ausdifferenziert werden kann in von Ort zu Ort sowie von
Zeit zu Zeit unterschiedliche freiheitliche Lebensformen.

Die hier gewihlte Perspektive von Quantitit und Qualitit ist nicht ginz-
lich neu.! Zumeist finden wir das quantitative Anliegen in Theorien »nega-

1 | Bei Karl Mannheim (1893-1947), Erich Fromm (1890-1980) und Theodor Adorno
(1903-1969) ist bisweilen die Rede von qualitativer Freiheit, wenngleich nichtin einem
terminologisch strengen Sinn. Der Begriff taucht ganz gelegentlich auf, wird aber
nirgends systematisch ausgearbeitet. Zwar trat Charles Taylor schon 1979 einmal fiir
»qualitative discriminations« in der Freiheitsphilosophie ein, aber auch er fiihrte diese
Gedanken nichtzu einereigenstandigen Theorie aus, siehe Charles Taylor, »What’s Wrong
with Negative Liberty?«, in: Charles Taylor (Hg.), Philosophical Papers, Bd. 2, Cambridge
UK 1985, S. 211-229. Anders als der Titel seines Buches (The Quality of Freedom,
Oxford; New York 2003) vermuten lasst, macht sich auch Matthew Kramer keineswegs
an eine Theorie der qualitativen Freiheit. Vielmehr unternimmt er den Versuch, die
qualitativen Dimensionen der Freiheitsidee auf quantitative Aspekte (»the perimeter of
a person’s latitude«, »the extent«, »the numerical expressions« etc.) und diese sodann
auf eine Theorie negativer Freiheit (»the sheer physical proportions«) zuriickzufiihren;
vgl. ebenda S. 7-11. In der theoretischen Philosophie jedoch (auf der Suche nach
einer Alternative zur Debatte ber Determinismus versus Indeterminismus) wurde der

- am 14.02.2028, 11:56:53.

13


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

Qualitative Freiheit

tiv-liberaler«, libertirer oder neoliberaler Herkunft vertreten.? Umgekehrt
hat die Konzeption qualitativer Freiheit mit dem Begriff »positiver Freiheit«
einige Gemeinsamkeiten (dazu mehr in Abschnitt1.2.3), obschon sie aufgrund
ihrer wichtigen prozeduralen Dimension sich doch davon sehr deutlich unter-
scheidet. Sie will ndmlich nicht ex cathedra festlegen, welche Freiheiten fiir
bestimmte Menschen und Gruppen gelten sollen, sondern die jeweils Betrof-
fenen dazu ermichtigen, jene Festlegung selbst zu treffen — in Formen, die
im Namen und Interesse der Freiheit aller Menschen gerechtfertigt werden
kénnen. Diesen Aspekt — die unhintergehbare Globalitit der Freiheitsidee —
verdeutliche ich sogleich (in Abschnitt 1.1.1) noch eingehender.

Die gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und politischen Ziele dieser Stu-
die laufen in der Absicht zusammen, den Liberalismus neu auszurichten: von
einer ihre moralische, soziale und 6kologische Verantwortung oft nur ungenti-
gend reflektierenden Theorie zu einer Konzeption, welche die immanente kos-
mopolitische Verpflichtung der Idee der Freiheit ins Zentrum ihrer argumen-
tativen Ausgestaltung stellt. Diese Motivation erértere ich nun ausfiihrlicher in
den nachfolgenden beiden Abschnitten dieses Kapitels.

1.1.1 Freiheit und Globalitat

Der kleine blaue Planet Erde ist die Heimat aller Menschen und wird zuse-
hends auch so wahrgenommen: theoretisch wie praktisch. Was gestern noch
Umwelt war, wird heute immer mehr zur Mitwelt, die spiirbar auf alle loka-
len Aktivititen zuriickwirkt. Unser Handeln hier und heute beeinflusst die

Begriff qualitativer Freiheit erprobt und zwar von: Thomas Buchheim, Unser Verlangen
nach Freiheit. Kein Traum, sondern Drama mit Zukunft, Hamburg 2006. Im Blick auf
die im Vordergrund dieser Untersuchung stehende praktische Philosophie indes und in
systematischer Abgrenzung zu Konzeptionen quantitativer Freiheitwurde die Konzeption
qualitativer Freiheit indes bisher m.W. nach noch nicht ausgearbeitet. Allerdings habe
ich selbst meine eigene Position bereits in einigen Aufsédtzen skizziert, vor allem in:
Claus Dierksmeier, »Qualitative oder quantitative Freiheit?«, in: Rechtsphilosophische
Hefte, 12 (2007): 107-119 sowie in: Claus Dierksmeier, »Welche Freiheit?«, in: Liberal,
Vierteljahreshefte fiir Politik und Kultur, 4 (2010): 9-13 und in: Claus Dierksmeier und
Michael Pirson, »The Modern Corporation and the Idea of Freedoms, in: Philosophy of
Management, 9, No. 3 (2010): 5-25.

2 | Zumeist wird im deutschen Sprachraum die politische Philosophie eines radikal auf
negative Freiheit abstellenden Denkens (als »libertédr) von philosophischen Debatten
liber die Freiheit des Willens (libertarisch«) unterschieden. Dieser Unterscheidung
folge ich hier. Wo nétig werden weitere Differenzierungen (zum Beispiel innerhalb des
philosophischen Libertarismus) eingefiihrt. Zur Definition und Kritik »negativer Freiheit«
vgl. Abschnitt 1.2. Zur Verwendung von »neoliberal« siehe Fn. 91 im Kapitel 5.3.

- am 14.02.2028, 11:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

Lebensbedingungen entfernt lebender Menschen sowie zukiinftiger Genera-
tionen. Neben Stammesfiirsten und Staatsregierungen, Nischenkulturen und
Nationalstaaten, Kommunen und Clans, Scheichtiimern und Sippenverbin-
den, Terroristen und Tyrannen, Fanatikern und Fundamentalisten betreten
immer mehr und neuartige Akteure die Weltbtihne: Kolosse der Wirtschaft
und Koryphien der Wissenschaft, Medien und Milizen, Stifter und Sponso-
ren, Flichtlinge und Filmsternchen, Hacker und Whistleblower, soziale Netz-
werke wie zivilgesellschaftliche Bewegungen mischen im globalen Handeln
und Wandel mit. Statt ortsgebunden operierend, allerorten agierend, verflech-
ten sich die Handlungsstringe dieser neuen Akteure zu einem zunehmend
schwieriger durchschaubaren Gewebe. Die stets veridnderliche Statik einstmals
stabiler Michte wird hineingerissen in eine unabinderliche Dynamik fluktu-
ierender Krifte. So verindert der globale Verkehr von Giitern, Informationen
und Menschen mit atemberaubender Geschwindigkeit das Antlitz der Erde.

Die Menschheit kommuniziert, reist und handelt heute freier als je zuvor;
an Nachrichten, Waren und Kontakte kommt man immer leichter heran. Welt-
umspannende Informationen, Begegnungen und Anregungen, die noch im
spiten 19. Jahrhundert nur einigen wenigen Bildungsreisenden wie Alexander
von Humboldt vergénnt waren, sind fiir eine bestindig wachsende Anzahl von
Erdenbiirgern bereits zur Selbstverstindlichkeit geworden. Von exponentiell
anwachsendem Informationsaustausch vorangepeitscht, nisten sich neuartige
Konventionen ein. Lebensstile und Idole gelangen rasant aus den verstecktes-
ten Winkeln des Planeten sowie des Internets ins globale Bewusstsein. Diese
Erweiterung der An- und Einsichten sowie der verstirkte Austausch der Welt-
und Selbstbilder hat viele ermutigt und befihigt, sich aus einengenden Le-
bensweisen zu befreien, andere Wege auszuprobieren und Neues anzufangen:
sowohl innerhalb ihrer Gemeinwesen als gerade auch, indem sie diesen den
Riicken kehren. Es liegt auf der Hand, dass damit die Freiheit vieler, wenn-
gleich nattirlich nicht aller Menschen gesteigert wurde.

Dieser Zugewinn hat seinen Preis. Dass beispielsweise die neuen Kom-
munikationsmedien physische Distanzen zusehends einebnen, ist ein Segen
fur die einen und ein Fluch fiir andere: Wenig bleibt privat, fast nichts ist nur
mebhr lokal; und wo die Biirger dieser Welt iiber ihre Informationen nicht selbst
bestimmen, gerit die informationelle Selbstbestimmung der Weltbiirger zu
einem bestindig gefihrdeten Gut. Ebenso birgt entfesselte 6konomische Frei-
heit im Rahmen einer von keiner Weltregierung gebandigten Weltwirtschaft
enorme Chancen, aber auch ernste Risiken: Manche biologische Systeme ver-
schwinden, Briuche vergehen, politische Ordnungen zerfallen und Sprachen
sterben aus, wenn sie ungeschiitzt dem eisigen Wind globalen Profitstrebens
ausgesetzt sind.

Obschon es stets kulturiibergreifenden Giiter- und Informationsaustausch
gab, unterscheidet sich unsere Zeit drastisch von vorigen Epochen. Wir leben

- am 14.02.2028, 11:56:53.

15


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Qualitative Freiheit

in einer Welt nicht nur der Globalisierung, sondern der Globalitit. In einer
Welt, die bereits in vielfacher Hinsicht kosmopolitisch ist, insofern als wir
private Aktivititen, lokales Wirtschaften und nationale Politik zusehends auf
ihre weltweite Aufnahme hin entwerfen. Ungefragt werden unsere Interessen
mit den Belangen anderer Menschen und Staaten verschweifit. Die inneren
Angelegenheiten entfernter Linder avancieren zu Belangen der nationalen Si-
cherheit. Und die Krisen der Global Commons (die Uberfischung der Meere,
die Erwirmung des Klimas, der Verbrauch fossiler Energien etc.) verwandeln
die Auflenpolitik von gestern zur Weltinnenpolitik von heute.* So hat die Ge-
schichte uns alle zu Kosmopoliten gemacht.

Ob anhand globaler Epidemien oder angesichts der Epilepsien des Welt-
marktes — wir lernen gezwungenermaflen, dass unsere Aktionen so unab-
sehbare wie unbeabsichtigte Fernwirkungen zeitigen. Zwar konnen einzelne
Prozesse der Globalisierung noch entschleunigt, aufgehalten, manche sogar
riickgidngig gemacht werden, kaum aber der generelle Trend. Die Weite und Tie-
fe der bereits manifestierten Globalisierung driangt uns jedenfalls jetzt schon
ein Denken in Kategorien von Globalitit auf: ein Rechnen in planetarischen
Mafdstiben, das Abwigen langkettiger Handlungsfolgen, ein Antizipieren
weltweiter Entwicklungen. Ob wir zukiinftige Globalisierungsschiibe also ver-
langsamen oder aufhalten, — was bleibt, ist jener fundamentale Wechsel des
Paradigmas: weg von lokal begrenzter 6konomischer wie politischer Buchfiih-
rung und hin zur Perspektive der Globalitit.

Wo die nachmalige Bedeutung unserer Aktivititen unsere vormaligen Ab-
sichten iiberragt, gilt: Was wir dem Planeten jetzt als Hinterlassenschaft ein-
schreiben, mag zwar erst spiter vollstindig zu entziffern sein, die Verantwor-
tung fiir unsere Botschaft an kommende Generationen obliegt indes bereits
der Gegenwart. Diese Situation — die Globalitat und Intertemporalitit der Fol-
gewirkungen unseres Handelns — verindert, wie Freiheit erlebt, empfunden
und gedacht wird. Als Imperativ der Nachhaltigkeit dringt sich dem gegenwir-
tigen Bewusstsein die Ausdehnung seiner Verantwortung ins Planetarische
wie Futurische auf. Da Freiheit {iber kulturell vertraute Grenzen von Raum
und Zeit hinaus wirkt, muss sie auch jenseits derselben bewertet werden. Wer
global wirkt, muss sich auch weltweit verantworten.

Globale Krisen und Probleme treiben die Menschheit dazu, nach gemein-
samen Losungen zu suchen. Die Durchsetzung jener Losungen erfordert je-
doch oftmals globale Institutionen; und diese Institutionen konnen ihrerseits
hiufig nur effizient arbeiten, wenn sie auf einem Fundament geteilter Werte

3 | Vgl. Kirstin-Maike Miiller, Konzepte einer Weltinnenpolitik, Hamburg 1999; Peter
Dudy, Menschenrechte zwischen Universalitat und Partikularitat: Eine interdisziplindre
Studie zur Idee der Weltinnenpolitik, Minster 2002; Scott Jasper (Hg.), Securing
Freedom in the Global Commons, Stanford, California, 2010.

- am 14.02.2028, 11:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

aufruhen. Umso mehr aber deshalb die Suche nach globalen Mafstiben zu-
nimmt, desto intensiver beargwohnen etliche zugleich auch die dazu herbei-
zitierten Werte. Viele scheuen jeden Universalismus und befiirchten, er zége
eine Weltordnung nach sich, die mit uniformen Verfahren aller liebgewonne-
nen Diversitit Gewalt antue. Scheint nicht aus Griinden kultureller Sensibilitat
und moralischer Empathie eine Priferenz des Regionalen tiber das Universale
geboten? Sollte man sich daher auf die Seite eines kulturellen Relativismus der
Werte und Normen schlagen?

Sicherlich wire eine erzwungene Weltmonokultur, die mit uniformen
Verfahren aller Diversitit Gewalt antut, kein Gewinn. Aber fiirs Zeitalter der
Globalitit taugt genauso wenig eine relativistische Weltsicht, derzufolge fiir
alle jeweils nur das Thre gilt. Wo immer Menschen aufeinander einwirken,
drohen Konflikte, die eines Schlichters bediirfen. Nur bei grofiter Gefahr fiir
Um- und Mitwelt kénnen wir unsere Freiheit unkoordiniert ausleben. Nur um
den Preis tiefsten allseitigen Misstrauens kann sich Freiheit aller Bindungen
entschlagen und jegliche tibergreifenden Ordnungsparameter verweigern. Wo
jedermann jederzeit als Richter in eigener Sache agiert, droht endloser Zwist.
Jede Moglichkeit von Konflikt verlangt nach der Wirklichkeit von Schlichtung.

Zug um Zug mit den Auswirkungen des privaten wie kollektiven, des poli-
tischen und wirtschaftlichen Handelns muss sich daher das Recht weit {iber
die Grenzen nationaler Rechtsordnungen fortbilden. Und da jede Judikative
eine Legislative und diese ihrerseits eine Exekutive bendétigt, erzeugt die 6ko-
nomische Globalisierung das Verlangen nach einer auch politisch-rechtlichen
Globalisierung.* Einerseits. Andererseits lisst sich mit Gesetzen und Gerich-
ten allein die Sache nicht richten. Weil das Recht oftmals zu kurz greift und
die Wirklichkeit vielfach zu grob anpackt, muss moralischer Drang den ju-
ristischen Zwang unterstiitzen. Handlungen spiegeln Haltungen wider — und
noch kein Rechtssystem konnte daher bislang {iberdauern, das nicht auch mo-
ralisch legitimiert, erginzt sowie differenziert wurde. Nur im Verbund kénnen
Recht und Moral erfolgreich sein.

Ferner ist zu bedenken, was zwischen den Einzelnen und dem Allgemei-
nen, zwischen Familien und Staat, zwischen Moral und Recht vermittelt. Die
intermediire Ebene der Zivilgesellschaft muss in ihren eigenen, von Kontext
zu Kontext unterschiedlichen Sittlichkeitsformen untersucht werden. Auch
und gerade der durch Vereine gebiindelten, in Firmen organisierten, von Netz-
werken kanalisierten, in Bewegungen aufgeladenen und in Moden, Riten und
Gewohnheiten manifestierten Freiheit entspricht eine Verantwortung fiirs
Ganze: eine ethische Dimension eigener Art, die zwar mit Moral und Recht
korrespondiert, aber nicht in ihnen kulminiert. Nur wenn diese Ebene gleich-
falls einbezogen wird, sind faire sowie nachhaltige Strukturen fiir das wirt-

4 | Vgl. Joseph E. Stiglitz, Making Globalization Work, New York 2006.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

17


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Qualitative Freiheit

schaftliche Weben und politische Streben der Menschen aufzubauen und aber
auch - je nach Kontext und Kultur spezifisch — intern auszubauen.

Freiheit muss durch Verantwortung dreifach ausbalanciert und ausdiffe-
renziert werden: auf der Mikroebene der individuellen Moral ebenso wie auf
der Mesoebene der sozialen Gebrauche und Normen als auch auf der Makro-
ebene universellen Rechts. Alle drei Ebenen — die der Einzelnen, die der Ver-
einigungen sowie die der Staatlichkeit — verweisen zudem auf den kosmopoli-
tischen Rahmen, in dem sie wirken. Was alle angeht, muss auch von allen und
im Sinne aller angegangen werden. Unser Denken bedarf daher heute mehr
denn je eines Kompasses fiir kosmopolitische Fragen, der die Ebenen der Mo-
ral, der Sittlichkeit und des Rechts — bei aller notwendigen funktionalen Ver-
schiedenheit — eintrichtig ausrichtet. Unsere gemeinsame Welt bedarf eines
einheitsstiftenden Ethos.

Wihrend bislang meist nur moralische Idealisten dazu aufriefen, unsere
Freiheit nach streng universalisierbaren Maximen zu gebrauchen - so, als ob
wir »der ganzen Welt« Rechenschaft schuldeten —, erkennen zunehmend auch
selbsterklirte Realisten genau dies als Zeichen der Zeit: dass unser aufgekldrtes
Selbstinteresse immer ofter mit den Geboten eines moralischen Kosmopolitismus
zusammenfillt. Verwundert bemerkt der hartgesottene Empiriker, dass idea-
listische Ethik sich zunehmend als realistische Methodik erweist. In Politik und
Wirtschaft, Okologie und Kultur stellt sich ein ums andere Mal heraus, dass
Freiheit dauerhaft nur um den Preis ihres kosmopolitisch verantworteten Ge-
brauchs zu haben ist. Ethik wird zusehends als Nachhaltigkeitsstrategie be-
griffen.

Aber des einen Gott ist des anderen Gotze; die Wahrheit von hiiben gleicht
dritben der Hiresie. Je stirker der kulturelle Austausch und je schneller der
soziale Wandel, desto schirfer stellt sich das Problem: Regionale Briuche,
tradierte Religionen und die Konventionen der Vergangenheit werden nicht
mehr alltiberall fraglos gewtirdigt. Jeder Globalisierungsschub engt die Reich-
weite hergebrachter Ethiken ein. Und so geht unserer Lebenswelt mit einem
Zuwachs an Pluralitit oft auch vertraute Ordnung verloren. Damit aus der
wachsenden Differenz einzelner Normen nicht eine zunehmende Indifferenz
gegeniiber allen Werten resultiert, miissen wir dringend kliren, im Namen
welcher ethischen Ziele fernerhin zu operieren ist.

Universalistisch argumentierende Philosophen haben seit jeher versucht,
eben solche fiir alle Menschen geltenden Ziele und Prinzipien zu entwerfen.
Jene Versuche krankten jedoch oft an zwei Problemen: an prinzipiellen Einwin-
den gegen ihre theoretische Giiltigkeit und an pragmatischen Zweifeln an ihrer
praktischen Wirksamkeit. Prinzipiell wurde gefragt: Warum eigentlich sollten
Regeln, die irgendwo entworfen wurden, auch anderswo gelten? Pragmatisch
wurde eingewendet: Wie bitte sollten denn sduberlich auf dem Reif3brett des

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

reinen Denkens aufgezeichnete Werte der Fiille und Buntheit des menschli-
chen Lebens in all seinen Facetten gerecht werden?

Auf beide Einwinde muss antworten, wer dem weltwirtschaftlichen Faktum
mit einem weltethischen Pakt zu begegnen sucht. Kénnen wir Prinzipien fin-
den, die nicht nur fiir vertraute, sondern auch fiir ginzlich neuartige Probleme
Losungskraft entfalten? Um unser globales Handeln sowohl zu motivieren wie
zu legitimieren, bedarf es einer Ethik, die das Vergangene fiir die Gegenwart
aufschliefit, anstatt sich im Blick auf Bisheriges dem Zukiinftigen zu versper-
ren. Die faktische Divergenz der auf dem Erdenrund vertretenen Normen ist
weder zu vernichten noch zu verbergen. Wir benétigen eine Ethik im Einklang
mit den unterschiedlichen Traditionen der Weltkulturen. Die Zeit nationa-
ler Alleinginge ist — auch in der Moralphilosophie — lingst vorbei. Die Welt
braucht Universalismus und Differenz; das ist das kosmopolitische Mandat,
dem gegenwirtige Theorien einer Ethik der Globalitit zu entsprechen haben.®

Im Zeitalter der Nachmoderne ist eine solche Ethik, so werde ich in die-
sem Buch argumentieren, am ehesten im Ausgang von einer qualitativ aus-
gerichteten Idee der Freiheit zu suchen. Das mag {iberraschen: Denn hat nicht
jeder Mensch eine andere Vorstellung von Freiheit? Ist Freiheit also nicht ein
Gedanke, der eher entzweit als eint? Gibt es wirklich (nur) eine Idee der Frei-
heit, die zugleich so global und so ausdifferenziert wire, wie die Probleme zu
deren Losung sie sich anschickt? Uberdies ist zu iiberlegen: Warum iiberhaupt
Freiheit so zentral machen? Warum das breite Thema der Globalisierung den
(zu schmalen?) Schultern des philosophischen Liberalismus auflasten? Wird
hier nicht ein westliches Lebensgefithl zum Maf$ aller Dinge gemacht, eine
politische Vorliebe zur Richtschnur des Ganzen genommen und mit einem
abendlindischen Wert die Vielstimmigkeit der kosmopolitischen Symphonie
von vorneherein unterdriickt? Ich denke nicht.

Im Reigen aller global vertretenen Werte kommt der Freiheit eine Sonder-
rolle zu. Zwar gibt es Kulturen, die sich ihrem expliziten Selbstverstdndnis nach
nicht auf die Idee der Freiheit stiitzen. Doch als Selbstbestimmung nehmen
Freiheit implizit alle in Anspruch; sogar und gerade dann, wenn sie Freiziigig-
keit in der eigenen Lebensfithrung ablehnen. Auch Individuen und Gruppen,
die sich ginzlich illiberalen Lebensmodellen verschreiben, legen Wert darauf,
dies autonom zu tun. Jegliche, nicht zuletzt eine fundamentalistische Wertbin-
dung wird widersinnig, falls erzwungen. De facto beanspruchen auch Funda-
mentalisten Freiheit: als und zur Selbstbestimmung. Entsprechend haben sie
keinen schliissigen Grund, die von ihnen selbst praktisch in Anspruch genom-
mene Autonomie anderen theoretisch zu versagen. Weil Freiheit individuell

5 | Vgl. Kwame Anthony Appiah, Cosmopolitanism: Ethics in a World of Strangers,
London 2007; Claus Dierksmeier, Humanistic Ethics in the Age of Globality, Basingstoke
2011.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

19


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Qualitative Freiheit

nicht konsistent abzustreiten ist, muss sie anderen konsequent zugestanden
werden. Darin sind sich alle in diesem Buch rekonstruierten liberalen Denker
einig. Denn anzuerkennen, was man selbst beansprucht, und gelten zu lassen,
wogegen keine guten Griinde sprechen, das gebietet schlichtweg die Vernuntft.
Darin — in dieser sich indirekt selbstbegriindenden Struktur — ist die Idee der
Freiheit einzigartig und empfiehlt sich zum Aufarbeiten kulturiibergreifender
Wertfragen.

Zwar wird die Idee der Freiheit in diesem Sinne weltweit in Anspruch ge-
nommen, dennoch aber wird unter ihr von Ort zu Ort duflerst Unterschied-
liches verstanden. Threm globalen Gebrauch korrespondiert keine universale
Gestalt. Nicht alle verstehen dasselbe, wenn sie von Freiheit sprechen — ganz
im Gegenteil. Zudem fallen Geltung und Genesis der Freiheitsidee auseinan-
der; wo Freiheit im Reich der Gedanken regiert, gelingt ihr dies nicht notwen-
digerweise auch auf Erden. Aufgrund dieser Vielfiltigkeit proklamierter und
gelebter Freiheitsverstindnisse bedarf es dringend einer Selbstvergewisserung
der Idee der Freiheit durch die Globalisierung der menschlichen Lebenswelt
gewandelten Herausforderungen und Infragestellungen.

Entsprechend findet auch der Diskurs um Wesen und Wert der Freiheit
global statt.® Einige fithren ein »6stliches« Verstindnis von Freiheit (innere,
spirituelle Freiheit von Siichten und materiellen Begierden) gegen einen fiir
platt-hedonistisch befundenen »westlichen« Liberalismus ins Feld.” Andere
verorten die entscheidende Zisur im Freiheitsdenken nicht so sehr zwischen
Ost und West, sondern eher zwischen einem nérdlich-konservativen und
einem siidlich-progressiven Freiheitsideal.® In befreiungsphilosophisch orien-
tierten Schriften etwa ist es gingig, emanzipatorische Freiheitsideen des Glo-
bal South gegen die als konservativ empfundenen Freiheitskonzeptionen des
Nordens aufzubieten.” Hat man sich also den Planeten als in unterschiedliche
Freiheitshemisphiren aufgeteilt zu denken, mit dem Nordwesten in der Rol-

6 | Dazu ausfiihrlich: Steltemeier, Rolf, Liberalismus. Ideengeschichtliches Erbe und
politische Realitét einer Denkrichtung, Baden-Baden 2015

7 | Vgl. Joseph Mitsuo Kitagawa, Spiritual Liberation and Human Freedom in Contem-
porary Asia, New York 1990.

8 | Vgl. José Luis Rebellato, La encrucijada de la ética: Neoliberalismo, conflicto norte-
sur, liberacion, Montevideo 1995.

9 | Vgl. die Beitrage in Mabel Morafia, Enrique D. Dussel und Carlos A. Jauregui (Hg.),
Coloniality at Large: Latin America and the Postcolonial Debate, Durham 2008 sowie
in: Carlos A. Jauregui und Mabel Morafia, Colonialidad y critica en América Latina:
Bases para un debate, Puebla, México 2007; Kande Mutsaku Kamilamba, Desarrollo y
liberacién: Utopias posibles para Africay América Latina, México, D.F. Tec de Monterrey,
Campus Estado de México 2003; Robert H. Taylor (Hg.), The Idea of Freedom in Asia and
Africa, Stanford, California 2002.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

le des unsensiblen Egoisten? Kaum. Das Ringen um die Freiheitsidee wird ja
nicht allein zwischen Staaten und Regionen ausgetragen, sondern auch inner-
halb jener Kulturriume.?

Noch inmitten der bei solchen geographischen Zuordnungen gern zum
Ubeltiter stilisierten Zone des Nordwestens finden sich drastische Meinungs-
verschiedenheiten dariiber, was Freiheit eigentlich ausmacht. Amerikanische
Bestsellerautoren wie Jeremy Rifkin und George Lakoff liefern hierfiir ein gu-
tes Beispiel. Rikin beschreibt und bestirkt eine Spannung zwischen europii-
schen (lies: attraktiven, nachhaltigen) und amerikanischen (lies: unattraktiven,
riicksichtslosen) Freiheitsvorstellungen." Die hier betonte Differenz zwischen
einer eher mitfithlend-relationalen und einer harsch-absoluten Freiheitstheo-
rie wird ihrerseits aber auch innerhalb der USA selbst ausgemacht. Lakoff leitet
beispielsweise eben diese Unterscheidung aus einem Zwist der Freiheitsideale
der Demokratischen versus der Republikanischen Partei ab.!?

Derlei Raster haben einen duflerst begrenzten Erkenntniswert; tibertiinchen
sie doch die interne Meinungsvielfalt der jeweils beschriebenen Lager zu sehr,
um phinomengerecht zu sein. Verfehlt wire auch der Glaube, man nihere sich
der Wahrheit besser, wenn man nur jene groben Unterteilungen immer weiter
verfeinere, beispielsweise indem man innerhalb der USA noch zwischen Re-
publikanern der Kiistenstaaten und solchen der Binnenstaaten unterscheidet
und diese wiederum in solche der innerstidtischen und solche der vor- und
auflerstidtischen Bevolkerungsschichten oder nach Religionsgemeinschaften

10 | Vgl. Oded Balaban und Anan Erev, The Bounds of Freedom: About the Eastern and
Western Approaches to Freedom, New York 1995.

11 | Dabei geht es reichlich schematisch zu: »Americans hold a negative definition
of what it means to be free and, thus, secure. For us, freedom has long been with
autonomy. If one is autonomous, he or she is not dependent on others or vulnerable
to circumstances outside of his or her control. To be autonomous, one needs to be
propertied. The more wealth one amasses, the more independent one is in the world.
One is free by becoming self-reliant and an island unto oneself. With wealth comes
exclusivity, and with exclusivity comes security. - [...] For Europeans, freedom is not
found in autonomy but in embeddedness. To be free is to have access to a myriad of
interdependent relationships with others. The more communities one has access to, the
more options and choices one has for living a full and meaningful life. With relationships
comes inclusivity, and with inclusivity comes security.«, Jeremy Rifkin, The European
Dream. How Europe’s Vision of the Future is Quietly Eclipsing the American Dream, New
York 2004, S. 13. Siehe auch Mark Leonard, Why Europe Will Run the 21st Century,
London; New York 2005.

12 | Vgl. George Lakoff, Whose Freedom? The Battle over America’s Most Important
Idea, New York 2006.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

21


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Qualitative Freiheit

unterteilt® oder aber historisch (entlang der Konfliktlinien des amerikanischen
Biirgerkrieges) aufschliisselt.* Das alles wirkt so mithsam wie miifiig.

Vertreter verschiedenster Freiheitsbegriffe gibt es in jeder Kultur;” keine
Region dieser Erde ist so homogen, als dass sich die in ihr jeweils vertretenen
liberalen Standpunkte allesamt brav um ein einziges Freiheitsverstindnis ar-
rangierten.’® Dass es trotz ihrer augenfilligen Untauglichkeit dennoch immer
wieder zu so grobschlichtigen Ordnungsversuchen kommt, zeigt daher vor
allem eines an: ein unbefriedigtes Orientierungsbediirfnis in Sachen Freiheit.
So wie Horoskope — kliglich unzulinglich — auf ein Sinnstreben des menschli-
chen Herzens reagieren, entsprechen jene geographischen Ableitungen einem
dhnlich gearteten Bedarf an Klarheit tiber die Idee der Freiheit. Auf jenes Ver-
langen nach Ordnung und Orientierung geht diese Arbeit ein.

1.1.2 Freiheit und alltagliche Lebenswelt

Unsere Lebenswelt ist freiheitstheoretisch polarisiert. Die vorhandenen
Freiheitsverstindnisse divergieren nicht nur theoretisch, sondern fithren zu
spurbaren praktischen Differenzen. Intellektuelle Indifferenz in Freiheits-
fragen iibersetzt sich daher, gewollt oder ungewollt, in eine Bekriftigung der
vorherrschenden Freiheitstypen. Wer nicht wihlt, wihlt auch — nimlich das
Bestehende. So bezeugt, wer sich der Diskussion iiber Freiheit durch Neutrali-
titsposen entzieht, keineswegs gleichmtitige Unparteilichkeit, sondern nimmt
parteilich Stellung: fiir den status quo. Urteilsenthaltung stiitzt die jeweils
dominanten Freiheitsideen; und das ist ebenso kritikwiirdig und rechtferti-
gungsbediirftig wie die Standpunkte, die es bestirkt.

Wenn zum Beispiel Freiheit (von Politikern) auf das Wihlen unter Partei-
en oder (von Okonomen) auf eine Auswahl unter Konsumoptionen reduziert
wird, muss liberale Philosophie auf den Plan treten. Sie hat die Strukturen
zu hinterfragen, die eben diese und keine anderen Mdglichkeiten zulassen.
Warum Freiheit auf die von Markt und Macht vorgegebenen Optionen redu-
zieren? Warum Freiheit nur auf Wahlen innerhalb des Systems, nicht auch auf
die Wahl des Systems selbst beziehen? Warum Freiheit nur auf Auswahlhand-
lungen begrenzen und nicht auch das Schaffen und Verindern von Optionen,

13 | Vgl. John G. Sperling und Suzanne W. Helburn, The Great Divide: Retro vs. Metro
America, Sausalito, California 2004.

14 | Vgl. Eric Foner (Hg.), Voices of Freedom: A Documentary History, New York 2011
(Originalausgabe: 2005).

15 | Vgl. Svetlana Boym, Another Freedom: The Alternative History of an Idea, Chicago;
London 2010.

16 | Vgl. Amartya Sen, Identity and Violence: The lllusion of Destiny, New York; London
2007.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

das kreative Erzeugen von Lebenschancen usw. mitdenken? Was also ist die
Freiheit, die wir meinen? Engt wirtschaftliche Freiheit bisweilen die Freiheit
zum Genuss unverschmutzter Natur, die Freiheit zur kulturellen Selbstver-
wirklichung sowie zu non-konformer Persénlichkeitsbildung ein? Und wo lie-
gen dann unsere Priorititen: Welche und wessen Freiheit soll Vorrang haben?
Hier reicht ein leichtes Bekenntnis zur abstrakten Idee der Freiheit nicht aus,
sondern es bedarf schwieriger Arbeit tiber ihre begriffliche Konkretisierung.
Darum auch hat die Auseinandersetzung iiber Freiheit weit mehr als nur aka-
demische Bedeutung und kann nicht auf den geschiitzten Rahmen akademi-
scher Debatten beschrinkt bleiben. Bei der Freiheit verschrinkt sich der Streit
der Ideen mit dem Kampf der Systeme, und die Kritik der Michte offenbart
dabei auch die Macht der Kritik.

Dass Ideen Welten verdndern, zeigt sich am Beispiel der Freiheitsidee sehr
handgreiflich. Selten wird die praktische Wirkung von Philosophie so deutlich,
wie an den plastischen Unterschieden in der Gestaltung von Kultur, Politik
und Wirtschaft, die von divergierenden Freiheitsverstindnissen (wie etwa in
Nord- und Siidamerika) ausgehen oder auch in bestimmten Lindern von unter-
schiedlichen liberalen Parteien (wie etwa in den Niederlanden von der liberal-
konservativen VVD und der progressiv-liberalen D66) verfochten werden.V
Das Nachdenken iiber die Freiheiten, mit denen wir leben, kann daher nicht
allein Berufsdenkern tiberlassen werden. Es ist Biirgerpflicht. Professiona-
lisierte Philosophie kann jene Reflexionen bereichern, anregen und erweitern,
indes nicht das Selbstdenken ersetzen.

Darum lege ich im Folgenden auch nicht einfach eine fertige Konzeption
vor, sondern erarbeite diese schrittweise: durch die Rekonstruktion wichtiger
Freiheitstheorien, zuerst der Ansitze von Kant iiber Fichte zu Krause als Varia-
tionen des Liberalismus im 18. und 19. Jahrhundert und sodann der Theorien
von Rawls und Hayek sowie von Galbraith und Sen als Reprisentanten der
Freiheitsdebatten des 20. Jahrhunderts und der Gegenwart. Den Lesern wird
die in diesem Buch eingefithrte Optik nicht einfach vorgegeben. Sie soll viel-
mehr Zug um Zug vor ihren Augen entstehen — als das Resultat eines Nach-
schreitens wichtiger Wege der modernen Freiheitsphilosophie.

Die aus diesem Vorgehen resultierende Idee Freiheit bringt dabei, glaube
ich, das gegenwirtige Problembewusstsein vieler liberal empfindender Biirger
auf den Punkt. So mancher freiheitlich gesinnte Mensch fiihlt sich heute eher
im konservativen Lager zu Hause, weil er oder sie Freiheit lieber durch Verant-
wortung als durch Freiziigigkeit ausgedriickt sehen méchte. Andere Freunde
der Freiheit wandern nach links ab, weil sie erkennen, dass Freiheit Voraus-
setzungen braucht, welche der Markt nicht schafft. Weitere zweifeln aus cko-

17 | Vgl. Rudy Andeweg und Galen Irwin, Governance and Politics of the Netherlands,
London; New York 2009.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

23


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Qualitative Freiheit

logischen Griinden am politischen Liberalismus, da er allzu sorglos tiber die
Bediirfnisse der Natur hinwegzutanzen scheint. Die Sache der Freiheit wird
zusehends denen {iiberlassen, welche Freiheit nicht zu, sondern von Verant-
wortung und sittlicher Bindung anstreben. So aber droht dem politischen
Liberalismus der moralische Kiltetod. Wer Freiheit allein um seiner eigenen
Interessen oder um materieller Giiter (namentlich des Geldes) willen verficht,
der oder die wird die liberale Fahne selbstredend verraten, sobald sich diese
Interessen anderswo besser materialisieren lassen. Wenn der Liberalismus nur
solche Freunde hat, braucht er keine Feinde mehr.

Kritische Stimmen inmitten unserer offenen Gesellschaften und extreme-
re Stimmen von auflen vertreten, dass ohne anspruchsvolle normative Ziele
das Siurebecken kapitalistischer Kulturen das liberale Ideal zu einer Vielzahl
hedonistischer Idole zersetzt: Freiheit verdampft zur Konsumfreiheit.”® Wa-
rum jedoch — werden diejenigen fragen, die sich nicht selbst dem liberalen
Lager zurechnen — sollten hergebrachte Werte und Sitten einem solchen Idol
geopfert werden? Warum Gott untreu werden, um dem G&tzen Mammon zu
dienen? Wozu Solidaritit beschneiden, um der Selbstsucht Raum zu geben?
Weshalb Formen des guten und gerechten Lebens zuriickdringen, damit eine
Vision Raum greifen kann, die unter Freiheit vielleicht nur das riicksichtslo-
se Maximieren von Profiten oder eine gierige Jagd nach Vergniigungen ver-
steht?”® Warum nur von der Freiheit fiir die Wirtschaft und nicht auch von
einer Freiheit von der Wirtschaft sprechen??® Warum Liberalismus und Kapi-
talismus gleichsetzen??'

Warum aber gibt es diese Tendenz zu einer moralischen Entleerung des
Liberalismus? Woher kommt die Wertflucht und die eigentiimlich materialis-
tisch-6konomische Engfithrung im liberalen Denken? Im Verlauf der letzten
250 Jahre, so scheint mir, haben sich viele liberale Vordenker auf einen ver-
hingnisvollen Irrweg begeben. Ihre Theorien haben sich von Fundamenten
entfernt und entfremdet, welche — wenn man sie nur konsequent ausbuchsta-
biert hitte — das liberale Denken mit jenen Dimensionen 6kologischer, sozia-
ler wie kultureller Sensibilitit und Nachhaltigkeit hitten verkniipfen kénnen,
deren Mangel dem Liberalismus allerorten angekreidet wird.*

18 | Vgl. Zygmunt Bauman, Freedom, Milton Keynes 1988, S. 92-97.

19 | Vgl. Crawford Brough Macpherson, Democratic Theory: Essays in Retrieval, Oxford
1973, S.91.

20 | Vgl. Lisa Maria Herzog, Freiheit gehdrt nicht nur den Reichen: Plddoyer fiir einen
zeitgemdBen Liberalismus, Miinchen 2014.

21 | Vgl. Karl Hermann Flach, Noch eine Chance fiir die Liberalen oder: Die Zukunft der
Freiheit: Eine Streitschrift, Frankfurta.M. 1971, S. 17.

22 | Vgl. Pankaj Mishra, From the Ruins of Empire: The Revolt Against the West and the
Remaking of Asia, London 2012.

- am 14.02.2028, 11:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

Also: An der scharfen Kritik an den Liberalen ist etwas dran. Doch das
muss nicht pessimistisch stimmen. Bisher hat sich noch jede Krise des Libe-
ralismus als Chance zur Revitalisierung der Freiheitsidee erwiesen.?® Nicht
Kritik schadet dem Liberalismus, sondern Selbstgefilligkeit. Wo sich der Libe-
ralismus den kritischen Anforderungen der Gegenwart nicht stellt, droht das
heimelige Milieu liberaler Parteien im unheimlichen Mief parteilicher Libera-
ler zu ersticken. In der narzisstischen Umarmung seiner selbst verurteilt sich
der Liberalismus zu autoerotischer Unfruchtbarkeit und damit letztlich zum
Aussterben. Fruchtbarkeit hingegen verdankt sich dem Auseinandersetzen
mit Gegensitzlichem. Nur wer das Andere sucht und aufsucht, wird das Eige-
ne finden. Nur wer im Anderen seiner selbst heimisch werden kann, kommt
bei sich an. Das gilt auch und gerade fiir den intellektuellen Eros der Freiheit.
Die Idee der Freiheit muss an ihren Herausforderern mehr Interesse zeigen als
an ihren Schmeichlern.

Aus diesen theoretischen wie praktischen Absichten resultiert die sich
durch das gesamte Buch durchziehende Vorgabe, eine der Globalitit und Inter-
kulturalitit unseres Lebens gerecht werdende Theorie der Freiheit auszuarbei-
ten. In einer Welt, in welcher der Strom der Ereignisse einst verbindliche Re-
geln mit sich fortreifdt, erweisen sich die sowohl tiberzeitlich wie interkulturell
ausgerichteten Prinzipien der Philosophen als besonders geeignet, um neue
Orientierungsmarken zu setzen.** Aus der Not eines sich ohne unhinterfragte
Autorititen und Gewissenheiten fortschreitenden Denkens hat die Philosophie
seit jeher ihre vornehmste Tugend gemacht.”® Wo nicht (mehr) mit dem impli-
ziten Gelten von Sitten und Gebriuchen gerechnet werden kann, macht sich
die Fahigkeit bezahlt, die dem gesellschaftlichen Sprechen und Handeln inne-
wohnenden Geltungsvoraussetzungen explizit nachzeichnen und kompetent
kritisieren zu kénnen. Dort bedarf die Praxis der Philosophie besonders.

Theorien allein kénnen die Welt nattirlich nicht reparieren; aber indem sie
neue Moglichkeiten aufzeigen, weisen sie den Weg zu einer anderen Wirk-
lichkeit.?® Angesichts dringender globaler Probleme und einer darauf erschre-

23 | Vgl. Friedrich Naumann, Gegenwart und Zukunft des Liberalismus: Rede, gehalten
am 28. November 1908 auf dem zweiten Kongress des Nationalvereins in Minchen; Mit
einer Federzeichnung nach einem Portréat Friedrich Naumanns von Schneider-Franken,
Miinchen 1911.

24 | Vgl. Henry S. Richardson und Paul Weithman (Hg.), The Two Principles and Their
Justifications, New York 1999; Henry S. Richardson und Paul Weithman (Hg.), Develop-
ment and Main Outlines in Rawls’s Theory of Justice, New York 1999.

25 | Vgl. Michel Foucault, Von der Freundschaft als Lebensweise: Michel Foucault im
Gespréch, Berlin 1984.

26 | »Theories are only one influence of people’s lives, but they are one influence.,
so formuliert das Martha Nussbaum in Martha Craven Nussbaum, Frontiers of Justice:

- am 14.02.2028, 11:56:53.

25


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Qualitative Freiheit

ckend einfallslos reagierenden Politik scheint es kein miifliges Unterfangen,
sich um die geistige Erneuerung des Freiheitsgedankens zu bemiihen und
nach einem tragfihigen Liberalismus zu suchen. Dabei gerit jene Globalitit,
die der Freiheit zur Herausforderung wurde, ihr auch zum Leitbild. Zu allen
Zeiten hat sich menschliche Freiheit auf einen Bezugsrahmen hin entworfen,
der ihr Sinn — d.h. Bedeutung und Richtung — verlieh. Dies ist auch und ge-
rade heute vonnéten. Jedoch sind die ethischen Orientierungsvorgaben von
Kultur und Religion oft durch die Kontexte geprigt und bedingt, denen sie ihre
Entstehung verdanken. In unserer globalisierten Welt stellt sich daher immer
mehr die Frage nach unbedingten, kontextiibergreifenden Rahmenvorgaben.
Freiheit braucht einen Wertbezug, der tiber alle Grenzen hinweg und durch
jegliche Pluralitit hindurch Bindungskraft entfalten kann. So fithrt die Idee
der Freiheit auf das Projekt eines weltweiten Ethos.

1.1.3 Freiheit und akademische Philosophie

In der historischen Hitparade der Philosophie ist die Idee der Freiheit ein
Dauerbrenner, und insbesondere aufgrund der bewegten Geschichte des letz-
ten Jahrhunderts gerieten in den vergangenen Jahrzehnten Debatten tiber poli-
tische und wirtschaftliche Freiheiten reichlich lebendig. Dabei bestimmte in
den meisten Lindern iiber lange Jahrzehnte die analytische Philosophie die
akademische Szene. Angesichts der vor allem im angloamerikanischen Raum
noch immer fortbestehenden Dominanz analytischer Philosophie mag es
verwundern, dass diese Untersuchung mit einem Kapitel zur Metaphysik der
Freiheit beginnt. Etliche analytische Philosophen stehen schliefllich der Meta-
physik skeptisch gegeniiber. Ja, da einige ihr regelrecht feindlich gesinnt sind
und insbesondere Theorien des spiter noch ausgiebig zu Worte kommenden
Deutschen Idealismus als »philosophically defunct« anschwirzen,” soll der hier
gewihlte Einstieg vorab kurz plausibilisiert werden.

Die analytische Philosophie wurde zu Beginn des 2o0. Jahrhunderts von
positivistisch orientierten Denkern geprigt, sodann zur Mitte des Jahrhun-
derts von linguistisch ausgerichteten Schulen und zum Ende desselben von
naturalistisch orientierten Schulen dominiert. Entsprechend unternahmen
es ihre exponiertesten Vertreter, altehrwiirdige philosophische Sachprobleme
und Fragen (wie zum Beispiel tiber das Wesen der Freiheit) erst zu logischen,

Disability, Nationality, Species Membership, Cambridge, Massachusetts 2006, S. 223
(Herv.i.0.); vgl. auch ebenda, S. 415: »[...], the answers to large philosophical questions
have practical significance. They shape our sense of what is possible [...].«

27 | Brian Leiter (Hg.), The Future for Philosophy, Oxford; New York 2004, S. 23.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

spiter zu sprachlichen und zuletzt zu naturwissenschaftlichen Problemen he-
rabzustimmen.?®

Nun muss natiirlich die in analytischen Lagern beliebte Unterstellung,
dass wissenschaftlich seriéses Philosophieren erst mit Gottlob Frege (1848-
1925) begonnen habe, weshalb die Werke vorangegangener Denker allenfalls
zum Steinbruch fir gegenwirtige Geistesbauten taugen, nicht unbesehen an-
genommen, wohl aber sollte sie ernst genommen werden. Denn sie prigt noch
immer das Vorverstindnis vieler professioneller Philosophen, welche meta-
physische Gedankensysteme nicht selten samt und sonders in die mythische
Vorschule der eigentlichen (sprich: formallogisch sowie sprachanalytisch satis-
faktionsfihigen) Philosophie verbannen. Die in ihren Augen iiberschwingliche
Vernunft der Metaphysiker miisse auf die Mafle eines niichternen Verstandes
zuriickgeschnitten werden. Wissenschaftliches Philosophieren habe sich ent-
weder allein an das empirisch Beobachtbare und das logisch Zwingende zu
halten® oder sich dem vorherrschenden Sprach- und mithin Ideengebrauch
handzahm zu unterwerfen.*® Diese Forderungen haben ihre Tiicken.

Was da so bescheiden, so niichtern-wissenschaftlich klingt, hat ernste Im-
plikationen fiir die Gesellschaftskritik. Wer politische Ideen wie die der Frei-
heit allein aus messbaren Faktenlagen oder dem {iiblichen Sprachgebrauch
destilliert, verlangsamt deren soziale Entwicklungsdynamik. Warum? Weil
eine allein am sachlichen wie sprachlichen Bestand orientierte Forschung
die Kritik am Bestehenden ins Private verlagert. Nur in einer Philosophie, die
sich zur normativen Spannung ihrer Konzepte gegeniiber der Wirklichkeit be-
kennt, kann die objektive Wahrheit von Kritik zum Thema werden.*! Der Posi-
tivismus jedoch — der epistemische wie der linguistische — kennt dagegen nur
subjektive Meinungen. Diese setzen sich entweder durch — in der Gesellschaft
und im Sprachgebrauch — oder nicht. Bis sie dies tun, sind sie, positivistisch
betrachtet, nahezu unwirklich und daher so irrelevant wie eine Privatsprache.
Folglich kime philosophischer Ideen- und Gesellschaftskritik in etwa derselbe
Status zu wie personlichem Unbehagen am Wetter.

28 | Vgl. James F. Peterman, Philosophy as Therapy: An Interpretation and Defense of
Wittgenstein’s Later Philosophical Project, Albany 1992; Christoffer Gefwert, Wittgen-
stein on Thought, Language, and Philosophy: From Theory to Therapy, Aldershot, Hamp-
shire, England; Burlington, Vermont 2000.

29 | Vgl. Otto Neurath und Rainer Hegselmann, Wissenschaftliche Weltauffassung,
Sozialismus und Logischer Empirismus, Frankfurta.M. 1979; Moritz Schlick, Allgemeine
Erkenntnislehre, Berlin 1918.

30 | Représentativ dafiir: Ludwig Wittgenstein, Philosophical Investigations, Oxford
1953.

31 | Vgl. Martha Craven Nussbaum, »Human Functioning and Social Justice In Defense
of Aristotelian Essentialisme, in: Political Theory, 20, No. 2 (1992): 202-246.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

27


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Qualitative Freiheit

Insofern aber Gesellschaft sich auch an Wissenschaft orientiert, beférdert
jene theoretische Exilierung der Kritik ins Private auch ihre Verbannung aus
der offentlichen Praxis. Sterilisierte Theorien kénnen die Gesellschaft nicht
befruchten. Wissenschaft verkommt so zur eunuchenhaften Betiittelung des
Etablierten.

Die etwa bei Vertretern des >Wiener Kreises« stets mitschwingende Annah-
me, dass philosophischer Streit iiber Ideen und Prinzipien letztlich vermeidbar
und durch saubere terminologische Unterscheidungen wegzutherapieren sei,
hat mittlerweile ausgedient.*® Heute glaubt man — auch in der angloamerika-
nischen Welt, wo analytische Ansitze bis heute die akademische Szene domi-

32 | Mutatis mutandis ist noch immer die Kritik giiltig, die Herbert Marcuse bereits
zu Beginn der 1960er-Jahre vorbrachte, dass sich das linguistische Philosophieren zu
leicht seiner kontrafaktischen Potenz begebe, vgl. Kapitel 6 in Herbert Marcuse, Der
eindimensionale Mensch: Studien zur Ideologie der fortgeschrittenen Industriege-
sellschaft, ibersetzt von: Alfred Schmidt, Neuwied; Berlin 1967.

33 | Dazu (also zum Abklingen des Positivismus auch in der analytischen Philosophie)
hat nicht zuletzt Ludwig Wittgenstein erheblich beigetragen. Dieser hatte zwar zunéchst
mitseinem im Tractatus formulierten Programm einer logischen Purifizierung nachhaltig
denLogischen Positivismus mitgepragt (siehe Ludwig Wittgensteinund Bertrand Russell,
Tractatus logico-philosophicus (deutsch u. engl.), London 1922). Er war aber spatervon
diesem Programm abgewichen, da er die logische Inkonsistenz der Sprache nur durch
die philosophische Analyse der Alltagssprache samt der in ihr enthaltenen Wertungen
und Anschauungen erkldren konnte (siehe Wittgenstein, Philosophical Investigations).
(Uber diesen Wandel informiert ausfiihrlich: Wolfgang Kienzler, Wittgensteins Wende zu
seiner Spéatphilosophie 1930 - 1932 eine historische und systematische Darstellung,
Frankfurt a.M. 1997.) Die Wittgensteins Frihphilosophie zu Grunde liegende Annahme,
dass»dierichtige Methode der Philosophie [...] eigentlich die [wére]: Nichts zu sagen, als
was sich sagen 188t, also Satze der Naturwissenschaft« (Tractatus logico-philosophicus
6.53), hat sich im Zuge dessen ebenfalls gewandelt. Und zwar dahingehend, dass die
zum Schweigen verdammten Lebensprobleme (vgl. Tractatus logico-philosophicus
6.52 - 7) nicht erst dort anfangen, wo alle sprachphilosophischen Fragen beantwortet
sind, sondern aus der Alltagssprache heraus als unvermeidbar begriffen werden
kdnnen, wenn wir den »Kampf gegen die Verhexung unseres Verstandes durch die Mittel
unserer Sprache« (Philosophical Investigations 109) bestehen. Dies gelingt, sobald wir
begreifen, wie unsere Sprache als Lebensform fiir sich selber spricht (vgl. Philosophical
Investigations 120-126). Sprachphilosophie im Geiste des spaten Wittgensteins
ist also weniger das Projekt, metaphysische Fragen als unsinnig zurlickzuweisen, als
vielmehr der Versuch, durch die Auslotung sinnvollen Sprechens zu erfassen, wie die
uns drédngenden Probleme des Lebens als das Sprachlose in der Sprache aufscheinen.
Mithin erkennt auch der spate Wittgenstein an, dass sich die letzten Fragen der
Metaphysik nicht vermeiden - wenngleich nicht notwendig auch beantworten - lassen.

- am 14.02.2028, 11:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

nieren — nicht mehr, dass in rein begrifflichen Anstrengungen die »Future
for Philosophy« liege.** Die Ansicht etwa, der Streit iiber die Idee der Freiheit
kénne einfach sprachpolizeilich beigelegt werden, findet kaum Zustimmung.*
Zwar wird die philosophische Untersuchung der Sprache weiterhin als duf3erst
wichtiges Erkenntnismittel der Philosophie, aber nicht linger als Zweck philo-
sophischer Arbeit angesehen; statt ihrer riicken erneut sachliche Argumente
ins Zentrum philosophischen Denkens.*® So verkiindet etwa eine fiir den an-
gloamerikanischen Markt konzipierte Anthologie zur Philosophie der Freiheit
unumwunden Folgendes:

Thirty to forty years ago, some philosophers believed that the controversies between
negative-liberty theorists and positive-liberty theorists could be cleared up through a
search for linguistic errors. Very few contemporary philosophers believe as much. [...]
Virtually everybody now recognizes thatthe relevant considerations forone’s choice bet-
ween negative-liberty doctrines and positive-liberty doctrines are moral and political
values and theoretical-explanatory values (such as clarity, precision, and parsimony).%’

Dieser neue Geist hilft beim Uberbriicken der so lange fiir uniiberwindlich
ausgegebenen Kluft zwischen analytischer und sonstiger Philosophie. Mit
dem Nachlassen des Alleinvertretungsanspruchs analytischer Schulen o6ff-
net sich die akademische Philosophie derzeit fiir andere Methoden, wie die
in der kontinental-europiischen, lateinamerikanischen, asiatischen sowie afri-
kanischen Philosophie verteidigten Ansitze dialektischen, hermeneutischen,
phinomenologischen und dekonstruktiven Denkens. Dort war eben jenes nun
auch unter analytischen Philosophen zu Ansehen kommende Vorgehen — die
Methode der Sache anzupassen und nicht umgekehrt — seit jeher tonange-
bend.*® Selten standen die Chancen fiir einen methodischen »cross over« in

Hierzu siehe ausfiihrlich: Friedrich Glauner, Sprache und Weltbezug Adorno, Heidegger,
Wittgenstein, Freiburg 1997.

34 | Vgl. Leiter, The Future for Philosophy.

35 | Vgl. W.J. Norman, »Taking »Free Action«Too Seriously«, in: Ethics, 101, No. 3 (1991):
505-520.

36 | Vgl. Judith N. Shklar und Bernard Yack (Hg.), Liberalism Without Illusions: Essays
on Liberal Theory and the Political Vision of Judith N. Shklar, Chicago 1996.

37 | Vgl. lan Carter, Matthew H. Kramer und Hillel Steiner, Freedom: A Philosophical
Anthology, Malden, Massachusetts 2007, S. 4-5.

38 | Vgl. Bruce W. Wilshire, Fashionable Nihilism: A Critique of Analytic Philosophy,
Albany 2002.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

29


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Qualitative Freiheit

der Disziplin daher so giinstig; Philosophen aller Schulen bemiihen sich heute
aktiv um wechselseitige Kooperation — im gemeinsamen Dienst an der Sache.®

Von dieser Situation profitiert die Freiheitstheorie. Mit der methodologi-
schen Entspannung im Fachdiskurs kann die inhaltliche Auflockerung ver-
festigter Positionen beginnen. Abzubauen wiren zahlreiche unzutreffende
Vorurteile; etwa die, dass Ideen »positiver Freiheit« vorrangig im kontinental-
philosophischen Lager, wihrend Konzeptionen »negativer Freiheit« stets im
analytischen Camp beheimatet seien (siehe Abschnitt 1.2). Oder die, dass nor-
mative Konzeptionen von Freiheit typischerweise der politischen Linken zu-
neigen, wihrend deskriptive eher auf der Rechten beheimatet sind — und der-
gleichen mehr.

Mein Vorschlag zur Verwendung der Begriffe quantitativer und qualitativer
Freiheit will ebenfalls zu einer Flexibilisierung der Debatte beitragen und zwei
Neuanfinge wagen:

«  Erstens ist die Debatte um die Freiheit zu verklaren. Etliches, was mit den
bisher iiblichen Etiketten — negative versus positive, formale versus mate-
riale, prozedurale versus substantiale, idealistische versus materialistische,
libertdre versus kommunitaristische Freiheit etc. — nur unscharf bezeich-
net und ungelenk erfasst wurde, lisst sich mit der Disjunktion von Quanti-
tit und Qualitit genauer und handlicher beschreiben. Ich méchte zeigen,
dass jene Differenzierung der Sache nach schon immer im Spiel war, und
dass viel gewonnen ist, wenn sie auch dem Namen nach eingefiithrt wird.
Nur wer in geklirten Begriffen kommuniziert, kann tiberpriifen, ob er
auch in klaren Kategorien denkt.

«  Zweitens ist von einer polarkontriren Konzeption der Freiheitspradikate auf
eine dialektische umzustellen (vgl. Abschnitt 1.3.3). Das heifdt: Statt durch
Attribute, die in ganz gegenteilige Richtungen streben und deren logische
Krifte sich wechselseitig aufheben, wiren fur die Idee der Freiheit geeig-
netere Kennzeichnungen zu finden, die sich produktiv aufeinander bezie-
hen und ihre Krifte aufaddieren kénnen. Durch die bislang von politischer
Lagerbildung unbelasteten Begriffe der quantitativen und qualitativen Frei-
heit kann es, so hoffe ich, zu einer integrativeren Freiheitsidee kommen als
bisher; und zwar insbesondere zu einer Konzeption, welche Spannungen
zwischen Freiheit und Verantwortung beziehungsweise Freiheit und Nach-
haltigkeit konstruktiv auflésen kann.

39 | Vgl. hierzu die interessanten Studien, die Jack Reynolds iber die gegenwértige
Ann&herung von analytischer und kontinentaler Philosophie zusammengetragen hat, in:
Jack Reynolds et al. (Hg.), Postanalytic and Metacontinental: Crossing Philosophical
Divides, London; New York 2010.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

1.2 WARUM NICHT: NEGATIVE VERSUS POSITIVE FREIHEIT?

In politik- und wirtschaftstheoretischen sowie in vielen populirphilosophi-
schen und nahezu allen parteipolitischen Schriften ist nach wie vor die Re-
deweise von negativer und positiver Freiheit hochst gebriuchlich.** Sie cha-
rakterisiert Freiheitskonzepte danach, ob diese sich lediglich negativ — tiber
die Abwesenheit von Zwang — definieren oder ob sie auch positiv etwas tiber
Freiheit sagen, etwa hinsichtlich ihrer Voraussetzungen und Ziele. In der aka-
demischen Philosophie wird diese Begrifflichkeit nicht sonderlich geschitzt
(dazu siehe Abschnitt 1.2.3) — aus wohlerwogenen Griinden. Aber erst in den
letzten Jahren finden die entsprechenden Einsichten auch Eingang in popu-
lirwissenschaftlich gehaltene Publikationen.” Vor der Ausarbeitung der hier
favorisierten Alternative, d.h. der Unterscheidung von quantitativer versus qua-
litativer Freiheit, ist daher kurz — zuerst historisch, dann systematisch — darzu-
legen, warum der eingebiirgerten Sprachregelung von negativer versus positiver
Freiheit nicht zu folgen ist.

1.2.1 Die Geschichte der Unterscheidung

Anhand ihrer Herkunftsgeschichte lisst sich gut illustrieren, inwiefern die
Begriffe von negativer und positiver Freiheit keineswegs erreichen, was sie
beabsichtigen. Als geistiger Vater jener Unterscheidung wird zumeist Isaiah
Berlin (1909-1997) angefiihrt.* Er aber popularisierte lediglich Ausdriicke, die
er bei den britischen Idealisten Thomas Hill Green (1836-1882) und Francis
Herbert Bradley (1846-1924) fand. Diese wiederum bezogen sich auf die Werke
von Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831), der seinerseits die Unterschei-
dung zwischen negativer, formaler und konkreter, substantieller Freiheit in der
Auseinandersetzung mit der Philosophie Johann Gottlieb Fichtes (1762-1814)
entwickelt hatte. Die so simpel anmutende Unterscheidung schleppt also ein
ordentliches geistesgeschichtliches Gepack mit sich herum; und die Vermu-
tung liegt nicht fern, dass genau diese Last das Denken tber Freiheit unbot-
mifig behindert und erschwert.

40 | Vgl. exemplarisch: Detmar Doering, Traktat (iber Freiheit, Miinchen 2009; Wolfgang
Kersting, Verteidigung des Liberalismus, Hamburg 2009.

41 | Udo di Fabio etwa stellt zutreffend heraus, die negativ/positiv-Unterscheidung
erreiche »nicht die analytische Ebene, die heute méglich und nétig ist«, Udo Di Fabio,
Die Kultur der Freiheit, Minchen 2005, S. 81.

42 | Neben dem Klassiker »Two Concepts of Liberty« siehe vor allem »From Hope and
Fear Set Free«und »Political Ideas in the Twentieth Century«alle in: Isaiah Berlin, Henry
Hardy und lan Harris, Liberty: Incorporating Four Essays on Liberty, Oxford 2002.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

31


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Qualitative Freiheit

Worum also ging es zunichst, als die Begriffe zuerst eingefiihrt wurden?
Hegel warf Fichte vor, das menschliche Dasein zu wenig aus den objektiven
Lebensverhiltnissen und zu sehr aus rein subjektiver Geistigkeit heraus zu
denken. Er beklagte, dass Fichte das Wesen des Menschen (»Ich«) durch Aus-
grenzung aller Kontexte (die von Fichte allesamt uncharmant zum »Nicht-Ich«
zusammengefasst wurden) aufbaue. Wer aber Freiheit vornehmlich in der Ne-
gation ihrer Mit- und Umwelt suche, dem gerate sie selbst zu einer »Furie des
Zerstorens« (TWA 7, 50). In Ermangelung positiver Bindungen kreise negative
Freiheit blof in sich selbst; theoretisch liefe sie auf formalistische Leere und
praktisch auf absurde Lebensweisen hinaus — auf einen »Fanatismus der Zer-
triitmmerung« tradierter Ordnungen (TWA 7, 50).* Wir werden unten priifen,
ob diese Kritik ins Schwarze trifft; sowohl mit Blick auf Fichtes Sozialphiloso-
phie im Besonderen (vgl. Abschnitt 2.2.1), als auch hinsichtlich des Freiheits-
begriffs im Allgemeinen (vgl. Kapitel 3).

Als prigend fiir das heutige Verstindnis der Begriffe von negativer und
positiver Freiheit — und als stilbildend fiir weite Teile der populidren Diskussion
— erwies sich sodann eine daran sachlich direkt anschlieflende, aber deutlich
spiter erfolgende Diskussion in England. Dortlud sich die Unterscheidung mit
politischer Bedeutung auf. Unter Fithrung von Jeremy Bentham (1748-1832),
James Mill (1773-1836) und David Ricardo (17772-1823) hatte die englische Sozial-
philosophie dem Prinzip der Niitzlichkeit (utility) Vorrang vor der Freiheit ein-
gerdumt. Die britischen Utilitaristen maflen der Freiheit nicht absoluten, nur
funktionalen Wert bei. Man schitzte an ihr die Freiziigigkeit, so zu handeln,
wie es fiir einen am niitzlichsten ist. Und Nutzen bezeichnet das, was Freude
(pleasure) bringt und/oder Schmerz (pain) vermeidet. Anstatt iiber die rechte
Qualitit von Freiheit zu sinnieren, zielten die Utilitaristen darauf, ihren Nut-
zen richtig zu quantifizieren. Utility hatte den Geruch des Materiellen an sich
und schien messbarer als die im Verdacht idealistischer Tendenzen stehende
freedom beziehungsweise liberty.* Liberalismus roch nach vager Philosophie,
Utilitarismus schmeckte nach strenger Wissenschaft.

Die utilitaristische Vermessung der Freiheit ging dabei so vor sich: Weil
totale Freiziigigkeit zu Chaos und damit zu kollektiven Nutzenverlusten fiih-
re, sei die durchschnittliche Menge individueller Freiziigigkeit bei und zur

43 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Hegels Werke in 20 Bédnden, herausgegben von:
Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, Frankfurt a.M. 1969. Zitiert: (TWA, 2, 69; 3,
434ff,; 4, 225f,; 7, 50f.; 10, 213ff., 333 u.6.)

44 | IndieserArbeit werden, im Anschluss an den vorherrschenden englischen Sprach-
gebrauch, beide Begriffe synonym verwendet; es sei darum aber auch pars pro toto
auf eine Studie hingewiesen, die etymologischen und politischen Differenzen nachgeht:
David Hacket Fischer, Liberty and Freedom: A Visual History of America’s Founding
Ideas, Oxford 2004.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

Wahrung des sozialen Gesamtnutzens zu maximieren. Dabei helfe der Ge-
setzgebungsapparat, welcher die separaten Interessen der Menschen summa-
risch verrechnet und nach Mehrheitsgewichten priorisiert. Sorge, dass es so zu
einer freiheitsfeindlichen Tyrannei der Durchschnitts- oder Massenmeinung
kommen kénne, kam zwar auf. Doch schaffte James Mill, der Vater von John
Stuart Mill und einer der Griinderviter des britischen Utilitarismus, solche
Bedenken kurzerhand durch einen definitorischen Kunstgriff wieder aus der
Welt. »The community cannot have an interest opposite to its interest. To af-
firm this would be a contradiction in terms. The community within itself, and
with respect to itself, can have no sinister interest.«* Eine Neuauflage der alten
Weisheit: Glauben macht selig.

Dass die Freiheit dabei flugs unter die Rider kam, bemerkte bereits Herbert
Spencer (1820-1908). Er sann daher auf einen Ausgleich der Prinzipien von
utility und liberty durch die Formierung eines »liberal utilitarianism«.*¢ Dieser
dringt bei der Bewertung von Freiheiten direkte Niitzlichkeitserwidgungen zu-
riick gegentiber der indirekten Verfolgung von Nutzen in freiheitlichen Lebens-
formen. Spencer unterstellte, dass der Gemeinnutzen am ehesten gemehrt
werde, wo es den Einzelnen gelinge, ihre Anliegen und Talente zu entfalten
und ins gesellschaftliche Ganze einzubringen. Nutzen und Freiheit konnten
also ausgesohnt werden, sofern nur die hohe Niitzlichkeit der Freiheit — etwa
fur das Herausbilden produktiver Innovationen — hinreichend beachtet werde
und aus diesem Grund personliche Freiriume gesetzlich geschiitzt wiirden.”
So bleibt nach wie vor utility das ultimative Kriterium, von dem aus Freiheit
ein- und abgeschitzt wird,*® obschon der Gesetzgeber den gesellschaftlichen
Nutzen nicht mehr unmittelbar verfolgen soll, sondern vermittels liberaler
Prozeduren.

Einen dhnlichen Versuch zur Ausséhnung von Freiheitlichkeit und Nutzen
unternahm John Stuart Mill (1806-1873).* In seinen Principles of Political Econo-
mics verzahnt auch er liberty und utility. Problematisch erscheint dabei, dass er

45 | James Mill, »Governments, in: Edwin A. Burtt, The English Philosophers: From
Bacon to Mill, New York 1939, S. 861.

46 | Vgl. zum Folgenden D. Weinstein, Equal Freedom and Utility: Herbert Spencer’s
Liberal Utilitarianism, Cambridge; New York 1998.

47 | Diese Position findet bei heutigen Utilitaristen mutatis mutandis in der Differen-
zierung zwischen utility als Entscheidungskriterium und als Entscheidungsprozedur er-
neut Anhanger, vgl. etwa James Griffin, »The Distinction Between Criterion and Decision
Procedure: A Reply to Madison Powerse, in: Utilitas, 6, No. 02 (1994): 177-182, S. 179.
48 | Vgl. David Lyons, »Utility and Rights«, in: J. Roland Pennock und John W. Chapman,
Ethics, Economics, and the Law, New York 1982.

49 | Vgl. zum Folgenden Alan Ryan, The Philosophy of John Stuart Mill, Houndmills,
Basingstoke, Hampshire 1987; John Charvet, A Critique of Freedom and Equality, Cam-

- am 14.02.2028, 11:56:53.

33


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Qualitative Freiheit

den Wert von Handlungen zuerst in deren Niitzlichkeit bemisst, diese dann in
ihrem Beitrag zum menschlichen Gliick veranschlagt und sich schliellich un-
schliissig wird, worin Letzteres eigentlich besteht. Mills Gliicksbegriff schlieft
menschenrechtliche Forderungen, frauenrechtliche Anliegen und Anspriiche
an bildungsbiirgerliche Kultiviertheit ein;*® und zwar so sehr, dass mancher
Zeitgenosse seine eigene Vorstellung von Gliickseligkeit darin kaum wieder-
erkannte: Je grober und chauvinistischer die Menschen, desto weniger finden
ihre Nutzenkalkiile bei Mill angemessene Berticksichtigung. John Stuart Mill
konnte dem Benthamschen Satz, dass zur Gliickseligkeitsférderung doch das
Kinderspiel »pushpin« genauso gut sei wie »poetry«,! beileibe nicht zustim-
men und urteilte: »It is better to be a human being dissatisfied than a pig satis-
fied; better to be Socrates dissatisfied than a fool satisfied. And if the fool, or the
pig, are of a different opinion, it is because they only know their own side of the
question. The other party to the comparison knows both sides.«** — Eine nicht
ganz unwichtige Einsicht angesichts der Tendenz etlicher moderner Okono-
men, Freiheit schlicht mit der Erfiillung von Priferenzen gleichzusetzen.
Nachdem er zunichst alle ethischen Kriterien auf ein einziges (utility) re-
duziert hat, setzt John Stuart Mill seinen ganzen Fleif} daran, die Prinzipien
der Freiheit und der Gerechtigkeit vor der eigenen Radikalitit — d.h. vor uti-
litaristischer Infragestellung — zu retten. So aber stellt sich zwangsliufig die
Frage, was im Konfliktfall eigentlich Vorrang erhilt: der Primirwert (utility)
oder die Sekundirwerte (liberty, justice).>®> Die Moglichkeit einer Umkehr des
Ableitungsverhiltnisses samt einer radikalen Selbstbegriindung der Freiheit
liegt hier bereits in der Luft, wird aber nicht ergriffen. Allein der Nutzen, der
den Biirgern aus Rechtssicherheit entsteht, bildet den ultimativen Grund aller
—auch im Namen des Freiheitsschutzes erforderlichen — normativen Verbind-
lichkeiten. Mills Verteidigung der Freiheit bleibt also extrinsisch an der Nutzen-
widrigkeit ihrer unmifigen oder willkiirlichen Beschrinkung beziehungs-
weise umgekehrt an dem Nutzen ihrer mafivollen, regeltreuen Gewihrung

bridge, Cambridgeshire; New York 1981, S. 95; John Gray, »Mill’s and Other Liberal-
isms«, in: Critical Review, 2, No. 2-3 (1988): 12-35.

50 | Vgl. Nussbaum, Frontiers of Justice, S. 346.

51 | »Prejudice apart, the game of push-pin is of equal value with the arts and sciences
of music and poetry.« Jeremy Bentham, The Rationale of Reward, London 1830.

52 | John Stuart Mill, Utilitarianism, London 1864, S. 8. Siehe auch: John Stuart Mill,
Dissertations and Discussions; Political, Philosophical and Historical. Reprinted chiefly
from the Edinburgh and Westminster Reviews, London 1859, S. 389.

53 | Vgl. Chin Liew Ten (Hg.), Mill’s On Liberty: A Critical Guide, Cambridge, United
Kingdom; New York 2008. Sowie die Diskussion bei Peter Ulrich, Dorothea Bauer und
Michael S. Asslander (Hg.), John Stuart Mill: Der vergessene politische Okonom und
Philosoph, Bern 2006.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

orientiert. Ihr intrinsischer Wert scheint zwar in etlichen Passagen des Werks
von Mill auf, wird aber nicht zur Grundlage ihrer Legitimation gemacht. Fa-
zit: Dass Freiheit von Mill aus als selbstbegriindendes Prinzip gedacht werden
kann, macht seine Grofe, dass es von ihm so nicht mehr gedacht wurde, seine
Grenze aus.**

So sah es wenigstens Thomas Hill Green (1836-1882). Dieser meinte, die
utilitaristische Fundierung der Freiheit erlaube es, eine Freiheit zu beférdern,
»that can be enjoyed by one man or a set of men at the cost of freedom to ot-
hers«.>® Demgegeniiber erklirt Green, dass Freiheit in der Autonomie, die sie
ermoglicht, legitimiert — aber eben auch limitiert — werde. Diesen von Green
auch sozialstaatlich ausformulierten Gedanken, dass ein jeder ein Anrecht auf
Freiheitserméglichungsbedingungen habe, versucht er nun im Begriff von
»positive freedom« zum Ausdruck zu bringen. Indes nicht nur diesen Gedan-
ken.>® Bei Green hat der Begriff der »positive freedom« neben jener externen
Seite auch eine interne. Green formuliert: »we do not mean merely freedom
to do as we like irrespectively of what it is that we like. [...| When we speak of
freedom as something to be highly priced, we mean a positive power of capacity
of doing or enjoying something worth doing or enjoying [...]«%".

Der Erfolg dieser Formel wurde ihr zum Verhingnis. Der grofle Zuspruch,
den Green mit jener auch moralphilosophischen Akzentsetzung bei Denkern
des in England verspitet einschlagenden spekulativen Idealismus fand, mach-
te den Begriff der »positive freedom« zur Zielscheibe fiir dessen Gegner. Sie
unterstellten rundweg: Wer zwischen einem guten und einem schlechten Frei-
heitsgebrauch unterscheide, trenne auch im Menschen ein wahres von einem
falschen Selbst ab und fordere, dass sich das wahre und héhere Selbst das nie-
dere und falsche Selbst unterwerfe — zur Not mithilfe von Kollektiven.*®

Von solcher Metaphysik kommt man flugs zum Totalitarismus. Man
braucht nur noch zu behaupten, dass das Recht nur der wahren Freiheit, nicht
jeglicher Liberalitit verpflichtet sei. Schon liefle sich folgern, dass der Staat
sich auch mit Zwangsmitteln der Pflege des tugendhaften Lebens seiner Biir-

54 | Giinstiger bewertet den Ausgang von Mills Projekt John Rawls, vgl. John Rawls
und Barbara Herman, Lectures on the History of Moral Philosophy, Cambridge,
Massachusetts 2000, S. 343, 366.

55 | Thomas Hill Green und Richard Lewis Nettleship, Works of Thomas Hill Green,
London; New York 1889, Bd. lll, S. 370.

56 | Avital Simhony, »On Forcing Individuals to be Free: T.H. Green’s Liberal Theory of
Positive Freedomy, in: Political Studies, 39, No. 1 (1993): 303-320, S. 318.

57 | T.H. Green, Works of Thomas Hill Green, ebenda.

58 | Dieser Verdacht hat sich bis in die 1960er-Jahre durchgehalten, wie die Arbeiten
von Isaiah Berlin (s.u.) zeigen; vgl. Melvin Richter, The Politics of Conscience; T.H. Green
and His Age, Cambridge 1964, S. 202.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

35


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Qualitative Freiheit

ger anzunehmen habe. Die Theorie legitimiert, so scheint es, faktische Frei-
heit im Namen sittlicher Freiheit aufzuheben. Die biirgerlichen Abwehrfrei-
heiten drohen im heiligen Wasser der Moral ertrdnkt zu werden. Obschon
diese Deutung hinsichtlich der meisten britischen Idealisten véllig tiberzogen,
ja aberwitzig war, kam sie doch nicht von ungefihr. Die fichtesche Rechts- und
Wirtschaftstheorie etwa folgt diesem Muster bisweilen (siehe Abschnitt 2.2.1);
und Stalinisten sowie Nazis wussten sich geschickt derartiger Argumente zu
bedienen, um Formen der Zwangsvergemeinschaftung als Ausdruck »hsherer
Freiheit« zu verbrimen.>

Ludwig von Mises (1881-19773), Friedrich August von Hayek (1889-1992) und
Isaiah Berlin (1909-1997), die als Fliichtlinge der 1930er-Jahre in England oder
den USA Zuflucht fanden, hatten mit ansehen miissen, wie in Deutschland
und Russland das liberale Erbe des 19. Jahrhunderts zur Rechtfertigung illi-
beraler Kollektivismen umgeschmiedet wurde. Kein Wunder, dass sie den im
angloamerikanischen Raum garantierten, aber mittlerweile als unsolidarisch
in Verruf geratenen biirgerlichen Freiheiten zu erneutem Ansehen verhelfen
wollten. Greens Begriff von »positive freedom« fiel diesem Anliegen zum Op-
fer. Man erklirte ihn kurzerhand zum Einfalltor fiir eben jenen Totalitarismus,
dem man soeben mit Haaresbreite entkommen war und verbarrikardierte sich
hinter dem Schutz- und Trutzwall negativer Freiheit.

Mises und Hayek stiefen sich dabei vor allem an Greens sozialdemokrati-
scher Ausrichtung und vertraten pauschal, dass schon der kleinste Schritt tiber
den Radius negativer Freiheit hinaus die Gesellschaft unwiderruflich in Rich-
tung Zwangssozialismus in Fahrt bringe; eine Ansicht, an die sich tibrigens
Friedrich August von Hayek bei der Ausarbeitung seiner Sozialphilosophie
ganz klar nicht hielt (vgl. hier Abschnitt 3.1.4). Ganz anders verfuhr Isaiah Ber-
lin. Er betonte, er sympathisiere mit den sozialen Anliegen von Green (dazu so-
gleich mehr), tue sich aber schwer mit dessen Metaphysik. Eine Greens Begriff
von »positive freedom« angeblich zu Grunde liegende »metaphysical doctrine
of the two selves« und ein darin beschlossener dualistischer Fehlschluss 6ffne-
ten, ins Politische gewendet, dem Illiberalismus Tiir und Tor.*

Beide Lesarten werden T.H. Green nicht gerecht; die sozialistische so we-
nig wie die metaphysische.® Green hatte durchaus keine Metaphysik eines in

59 | Vgl. dazu Stalins Antwort vom 1. August 1951, in der Pravda, auf eine Erklarung
des Britischen Arbeitsminister, in der ein Mangel an Freiheit in Russland beklagt wurde;
www.revolutionarydemocracy.org/rdv9n2/stalin.htm. Siehe auch: Hans Freyer, Revolu-
tion von rechts, Jena 1931.

60 | Zum Folgenden insgesamt Vgl. Avital Simhony, »Beyond Negative and Positive
Freedom: T.H. Green’s View of Freedomy, in: Political Theory, 21, No. 1 (1993): 28-54.
61 | Maria Dimova-Cookson, »A New Scheme of Positive and Negative Freedom:
Reconstructing T.H. Green on Freedome, in: Political Theory, 31, No. 4 (2003): 508-532.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

zwei Hilften gespaltenen Ichs vertreten, sondern wandte sich ausdriicklich
dagegen, so zu sprechen,

as if there were really two characters in a man, empirical, and intelligible, one deter-
mined by motives in which there is no freedom, the other determined by reason only in
a way which excludes determination by motives and is free. In truth there is only one
character[...].82

Aufgrund bestimmter Anlagen und Erfahrungen bilde sich jeder Charakter
unterschiedlich aus und entwickele eigenstindige Vorstellungen vom Guten —
und zwar im Plural.® Jeder einzelne Mensch folge schon einer »varied nature
of his view of the good«®*; noch viel mehr solle daher auch gesellschaftlich das
Gute »in many different forms«® angestrebt werden diirfen. Nicht der Staat
definiert also, wie die Charaktere beschaffen sein und welche Vorstellungen
vom Guten sie entwickeln sollen. Vielmehr versteht Green unter »freedom in
the positive sense« ganz ausdriicklich eine »liberation of the powers of all men
equally for contributions to the common good.«*® Es gehért zur Wiirde der
Freiheit, die Biirde ihrer Verantwortung hochst persénlich anzunehmen. Der
Staat kann und darf hier nichts beschicken. »All that one man can do to make
another better is to remove obstacles and supply conditions favourable to the
formation of good character.«*

Der Holschuld der Einzelnen (sich aus freien Stiicken fiir das Gemeinwohl
einzusetzen) korrespondiert allerdings eine Bringschuld der Anderen (die In-
dividuen genau dazu in Stand zu setzen). Was der Staat also sehr wohl ge-
wihrleisten soll, sind die materiellen, gesundheitlichen und pidagogischen
Bedingungen, unter denen allen eine verniinftige, sittliche Selbstbestimmung
ermdglicht wird.®® So definiert Green: »the ideal of true freedom is the maxi-
mum power for all members of human society to make the most of themselves«;
eine Wendung, die uns heute stark an Amartya Sens Begriff der Befihigungen

62 | Thomas Hill Green, »Lectures on the Philosophy of Kant«, Band Il der Ausgabe
»Works of Thomas Hill Green«, herausgegeben von: Richard Lewis Nettleship (New York:
Longmans, Originalausgabe: 1886), S. 93.

63 | Vgl. Thomas Hill Green, Prolegomena to Ethics, herausgegeben von: A.C. Bradley,
Oxford 1899 (Originalausgabe: Oxford 1883), S. 136.

64 | Ebenda, S. 308.

65 | Ebenda, S. 283.

66 | Green und Nettleship, Works of Thomas Hill Green, Vol. lll, Lecture on Liberal
Legislation and the Freedom of Contract, London 1888, S. 372.

67 | Green, Prolegomena, S. 308.

68 | Vgl. Thomas Hill Green, Lectures on the Principles of Political Obligation, London
1941, S. 209.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

37


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Qualitative Freiheit

(capabilities) erinnert (siche Abschnitt 4.2.2).% Positive Freiheit — das meint
schon bei Green also die Befihigung zu verniinftiger Selbstbestimmung.”

Green qualifiziert dabei klar den »reciprocal claim of all upon all«”* auf
Assistenz zum Erwerb eben dieser Befihigungen rekursiv, d.h. so, dass die-
ser Anspruch »without detraction from the opportunities of others« und also
gerade nicht mit totalitiren Methoden einzuldsen sei.”? Der Staat diirfe indivi-
duelle Hindernisse bei der »realization of the capacity for beneficial exercise of
rights« nur insofern beseitigen, als er es tun konne, »without defeating its own
object by vitiating the spontaneous character of that capacity.«”® So gibt die Idee
der Freiheit also nicht nur den Grund, sondern auch die Grenze der Sozialpoli-
tik vor. Freiheit ist das MaR der Solidaritit, nicht umgekehrt.

Positive Freiheit — wenigstens in der Fassung, die Thomas Hill Green ihr
gab — ist also weit besser als ihr Leumund; und augenscheinlich kein Gegner
der von negativen Freiheitstheorien verfochtenen Grundrechte.” Die legitimen
Anliegen positiver Freiheitstheorien gilt es daher im Rahmen der hier zu er-
arbeitenden Konzeption zu bewahren.

1.2.2 Gegenwirtige Begriffsverwendung

Nicht nur historisch, auch systematisch ist das Schisma zwischen negativer
und positiver Freiheit unbefriedigend. Die eigentlichen Anliegen der Vertre-
ter negativer Freiheit sind mit dem Titel negative Freiheit mehr schlecht als
recht bezeichnet. Sie wollen ja stets etwas Positives — einen bestimmten person-
lichen Freiraum - schiitzen.”” Schauen wir uns diesen Punkt etwas genauer
an: Die Definition von Freiheit als »absence of physically coercive interference

69 | Darum hat sich beispielsweise auch Amartya Sen (in gezielter Absetzung von der
Green-Interpretation Berlins) sehr affirmativ auf Greens Begriff der »positive freedom«
bezogen, vgl. Sen, (RF 586f.); mehr dazu in Kapitel 2.3.1, Fussnote 151, sowie in Kapitel
4.2.

70 | Green, Thomas Hill, »Lecture on Liberal Legislation and the Freedom of Contracte,
in: Richard Lewis Nettleship (Hg.), Works of Thomas Hill Green, Bd. IlI: Miscellanies and
Memoir, New York: Longmans, 1888, S. 372.

71 | Green, Prolegomena, S. 285.

72 | Vgl. ebenda, S. 354.

73 | Green, Lectures on the Principles of Political Obligation, S. 210.

74 | Vgl. John Christman, »Liberalism and Individual Positive Freedoms, in: Ethics, 101,
No. 2 (1991): 343-359.

75 | »The very idea of »negative liberty, [...], is an incoherent idea: all liberties are
positive, meaning liberties to do or to be something; and all require the inhibition of
interference by others.« (Martha Craven Nussbaum, Creating Capabilities: The Human
Development Approach, Cambridge, Massachusetts 2011, S. 65).

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

or invasion of an individual’s person and property«’® darf als typisch fiir Ver-
treter negativer Freiheitstheorien und als reprisentativ fiir Libertire gelten.”
An ihr zeigt sich sogleich: Das negatorische Element tritt nur sekunddr hervor,
namlich gegen Angriffe auf einen primdr zu denkenden — und damit zunichst
einmal positiv zu definierenden — Freiheitskreis. Wer jede inhaltliche Charak-
terisierung von Freiheit zur Vordertiir abweist, muss sie zur Hintertiir wieder
hereinlassen. Wer sagt, »you are >free< when you can constrain other people to
refrain from constraining you«,”® definiert negative Freiheit iiber ihr positives
Schutzgut — bloR unwissentlich.”

Diesen bei Hegel bereits (§§ 5, 17 Grundlinien der Philosophie des Rechts,
i.F. GPhR) anklingenden Gedanken hat seiner Zeit Francis Herbert Bradley
(1846-1924) sehr anschaulich ausgemalt (Herv. 1.0.).

[...] we all want freedom. Well then, what is freedom? »It means not being made to do
or be anything. »Free« means free from«« And are we to be quite free? »Yes, if freedom
is good, we can not have too much of it.« Then, if »free« = »free frome, to be quite free
is to be free from everything — free from other men, free from law, from morality, from
thought, from sense, from — Is there anything we are not to be free from? To be free
from everything is to be — nothing. Only nothing is quite free, and freedom is abstract
nothingness. If in death we cease to be anything, then there first we are free, because
there first we are — not.

Every one sees this is not the freedom we want. »Free«is free from¢, butthen /am to be
free. Itis absurd to think that | am to be free from myself. | am to be free to exist and to
assert myself.« Well and good; but this is not what we began with. Freedom now means
the self-assertion which is nothing but self-assertion. It is not merely negative — it is
also positive, and negative only so far as, and because, it is positive.

[...] Reflection shows us that what we call freedom is both positive and negative. There
are then two questions — What am | to be free to assert? What am | to be free from?8°

Zum einen weist Bradley also auf, dass negative Freiheit, um nicht inhaltslos
zu sein, sich zunichst affirmativ auf etwas beziehen muss, etwa auf das mo-

76 | Murray Newton Rothbard, The Ethics of Liberty, Atlantic Highlands, New Jersey
1982, S. 215.

77 | Vgl. Jan Narveson, The Libertarian Idea, Philadelphia 1988; John Hospers und
Paul Avrich Collection (Library of Congress), Libertarianism: A Political Philosophy for
Tomorrow, Los Angeles 1971.

78 | Bruno Leoni, Freedom and the Law, Princeton, New Jersey 1961, S. 56.

79 | Vgl. Friedrich August von Hayek, The Constitution of Liberty, Chicago 1972 (Origi-
nalausgabe: 1960).

80 | Francis Herbert Bradley, Ethical Studies, Oxford 1927 (Originalausgabe: 1876),
S. 56f.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

39


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Qualitative Freiheit

derne, auf Selbstbestimmung erpichte Individuum.?! Daraus folgt zum ande-
ren, dass negative und positive Freiheit zwei Aspekte ein- und derselben Sache
sind, ndmlich einer sich durch sowohl Ein- wie Ausgrenzung ihrer Gehalte be-
stimmenden Freiheit; ein Gedanke, der damals auch von Bernard Bosanquet
(1848-1923) formuliert wurde und iiberhaupt im >Britischen Idealismus« viel
Anklang fand.®

Jedoch nicht nur sprachlich, auch sachlich hingt negative Freiheit von posi-
tiver Freiheit ab; ihre interne Ausrichtung beruht vielfach auf externen Voraus-
setzungen. Bereits fiir das Formen eines individuellen Lebensplans etwa, des-
sen Vollzug unter den Schutz »negativer« Freiheit fallen kann, sind bestimmte
charakterliche Vorbedingungen erforderlich (konsistente und stabile Willens-
bildung, Disziplin in der Ausfithrung usw.).®* Deren Existenz hingt ihrerseits
zum Teil von gewissen »positiven« Freiheiten (etwa Zugang zu Erziehung und
Bildung) ab. Sie impliziert im weiteren Sinne auch Verfiigung tiber weitere
Grundgiiter (Nahrung, Gesundheitsvorsorge etc.); und auch auf letztere ge-
wihrt erst — zufolge der eingebiirgerten Terminologie — positive Freiheit einen
verlisslichen Zugriff.?*

Zudem muss Freiheit sich auf Gegenstinde in der Welt beziehen und an
ihnen darstellen kénnen.®> Um sie gerade auch in diesen Sachbeziigen (ne-
gativ) zu schiitzen, miissen (positiv) eigens dafiir gewisse Institutionen ge-
schaffen werden. Damit etwa Dinge besessen werden kénnen, bedarf es einer
rechtlichen Erlaubnis zur Erstaneignung von Sachen und des Schutzes dar-
aus resultierenden Privateigentums. Diese Rechtsgiiter aber konnen zumeist
nur legitimiert und durchgesetzt werden, wenn die dadurch Benachteiligten
von solchen Regelungen ebenfalls profitieren. Letztlich geht also auch hier
positive Freiheit (etwa in den ausgleichenden Akten der Verteilungsgerechtig-
keit) negativer Freiheit voran (etwa dem Schutz von Eigentum {iber Formen
der Tauschgerechtigkeit).®® Es folgt also: Ohne positive Freiheit keine Gerech-

81 | Vgl. Guido De Ruggiero, The History of European Liberalism, Boston 1959, S. 352.
82 | »The higher sense of liberty, like the lower, involves freedom from some things as
well as freedom to others.« (Bernard Bosanquet, The Philosophical Theory of the State,
London 1899, S. 127.) Bonsanquet legt nahe, dass negative Freiheit uns allein von der
Versklavung durch Andere, positive aber auch von der Versklavung durch uns selbst
emanzipiert.

83 | Vgl. Joseph Raz, The Morality of Freedom, Oxford 1986, S. 408.

84 | Vgl. Stanley Isaac Benn, A Theory of Freedom, Cambridge; New York 1988; Raz,
Morality, S. 407.

85 | Vgl. Philippe van Parijs, Real Freedom for All: What (If Anything) Can Justify
Capitalism?, Oxford; New York 1995, S. 22.

86 | Vgl. Gerald Allan Cohen, Self-Ownership, Freedom, and Equality, Cambridge;
Paris; New York 1995.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

tigkeit; ohne Gerechtigkeit keine funktionierende Gesellschaft; ohne Gesell-
schaftkein Schutz des individuellen Selbstentwurfs; mithin ohne positive Frei-
heit keine negative Freiheit.®’

Viele gegenwirtige Freiheitsphilosophen fragen daher heute auch gar nicht
mehr, ob man dem Begriff negativer Freiheit Elemente positiver Freiheit bei-
mischen solle, sondern nur noch welche. Man folgt dabei gerne Gerald MacCal-
lum, der das von Hegel und den Britischen Idealisten bereits konzipierte Rad
noch einmal neu erfand. Er erklirte — nun aber auf begriffsanalytischer, statt
metaphyischer Grundlage —, dass Freiheit niemals abstrakt, sondern immer
nur sozial vermittelt vorliege. In MacCallums Verstidndnis ist Freiheit »always
(freedom) of something (an agent or agents), from something, to (do, not do,
become or not become) something, it is a triadic relation.«* Man kénne also ru-
hig die sozialstaatliche Qualifikation innerhalb des Freiheitsprinzips verorten
— anstatt (wie Isaiah Berlin) auferhalb desselben.?’ Die eigentliche Frage ist fiir
MacCallum daher nicht, ob ein bestimmtes Freiheitshindernis durch mensch-
liches Handeln verursacht wurde. »The only question is whether the difficulties
can be removed by human arrangements«.”®

Das wird natiirlich im Kreis von Libertiren — weniger aus logischen als
aus ideologischen Griinden — ungern gesehen. Aber selbst sie haben in der
Regel nichts gegen positive Freiheit, solange diese nur strikt moralisch verstan-
den wird. Dass wir unsere Freiheit positiv konkretisieren, etwa durch sittliche
Selbstbindungen und Tugenden, findet ihre ausdriickliche Zustimmung. Was
sie vermeiden méchten, ist nur, dass einem derlei sozial aufgenétigt oder staat-
lich aufgezwungen werde. Auf diesen Punkt kénnten sich daher Libertire und
Freunde positiver Freiheitstheorien eigentlich giitlich einigen. Dass es dazu je-
doch selten kommt, diirfte unter anderem daran liegen, dass jene harmonische
Konvergenz tibertént wird von multipler, dissonanter Differenz.

Theorien positiver Freiheit gehen {iber den Begriffsrahmen negativer Frei-
heit in so vielfiltiger Weise hinaus, dass vielen Libertiren (und auch manchen
Liberalen) unklar bleibt, worauf es denn zentral ankommt. So bieten positi-
ve Freiheitslehren fiir gewShnlich gleich mehrere der folgenden Erginzun-
gen zur negativen Freiheit an: die Bindung des Willens an Rationalitit, seine
Ausrichtung an moralischen Gesetzen und sittlichen Werten, die kollektive
Orientierung an kulturellen und historischen Kontexten, die Einrichung par-

87 | Vgl. Onora O’Neill, »Autonomy, Coherence, and Independence, in: David Milligan
und William Watts Miller (Hg.), Liberalism, Citizenship, and Autonomy, Aldershot;
Brookfield, Vermont 1992, S. 212-221, insbes. S. 215.

88 | Gerald C. MacCallum, Jr., »Negative and Positive Freedoms, in: The Philosophical
Review, 76, No. 3 (1967): 312-334, S. 314.

89 | Vgl. ebenda.

90 | Ebenda, S. 325f. (Herv. C.D.).

- am 14.02.2028, 11:56:53.

41


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Qualitative Freiheit

tizipativ-republikanischer Regierungsmodelle, die Gewihrung der pidago-
gisch-kulturellen Voraussetzungen autonomer Willensbildung, sowie der 6ko-
nomischen Voraussetzungen von Privatautonomie. Wer einige dieser Aspekte
ablehnt, muss nicht alle verweigern; umgekehrt, wer fiir manche dieser Di-
mensionen eintritt, hat nicht fiir jegliche zu streiten.” Und das verhindert ein
einheitliches Erscheinungsbild. Wihrend die Vertreter negativer Freiheit zu-
meist getrennt marschieren, aber gemeinsam schlagen, bringen die Beftirwor-
ter positiver Freiheit keine geschlossene Front zu Stande. Thr Lager ist allein
darin geeint, uneins zu sein. Man bekidmpft einander mindestens so sehr wie
die Vertreter negativer Freiheitstheorien. Formelhaft zugespitzt: Der Begriff
negativer Freiheit ist klar, aber steril; die Idee positiver Freiheit ist produktiv,
aber unklar.

An den Arbeiten von Isaiah Berlin tritt dies besonders deutlich zutage.
Nachdem er durch seine Kritik der positiven Freiheit bei Green ungewollt zur
neoliberalen Gallionsfigur geworden war, polierte er publikumswirksam so-
zialdemokratische Vorlieben heraus und bezog so schliefllich sowohl aus dem
Lager der positiven wie der negativen Freiheit Schelte: aus dem ersten fiir seine
urspriinglichen (libertir wirkenden), aus dem zweiten fiir seine nachherigen
(ganz und gar nicht libertiren) Positionen.”* Sein Oszillieren zwischen poli-
tisch unvertriglichen Polen auf der Grundlage von schillernden begriffstheo-
retischen Festlegungen kann als Lehrstiick tiber die verfehlte Polarisierung
von negativer und positiver Freiheit dienen und verdient deshalb besondere
Aufmerksamkeit.

Weithin Gehdor hatte Berlins Ablehnung eines solchen positiven Freiheits-
verstindnisses gefunden, demzufolge ein paternalistischer Staat im Namen
sittlicher Freiheit zu jeglichen Eingriffen in die individuellen Lebensentwiirfe
ermichtigt wird. Doch die von ihm dabei ins Zentrum der Aufmerksambkeit
geriickte Opposition von negativer und positiver Freiheit funktionierte nicht
sauber als die strenge Disjunktion, als die Berlin sie ausgab. Weder lassen sich
seine politischen Ansichten (etwa die scharfe Kritik von laissez-faire-Politik und
ihr anzulastender sozialer Missstinde) schliissig unter den Begriff negativer
Freiheit subsumieren, noch vertritt das Konstrukt der positiven Freiheit plau-
sibel simtliche Alternativen dazu.

Berlin spitzt nimlich den Begriff positiver Freiheit auf eine einzige Version
zu: die von ihm abgelehnte Vorstellung einer staatlich-doktrinalen Auslegung,
was unter Freiheit zu verstehen sei. Damit aber blendet er aus, dass es denkbar
wire, ein Freiheitskonzept zu vertreten, das sich keineswegs negatorisch zu

91 | Vgl. Christman, Liberalism.

92 | Neben dem Klassiker »Two Concepts of Liberty« siehe vor allem »From Hope and
Fear Set Free« und »Political Ideas in the Twentieth Century« alle in: Berlin, Hardy und
Harris, Liberty: Four Essays.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

allen Inhalten verhilt, sondern die Biirger fiir- und miteinander aushandeln
lisst, wie sie ihre gemeinsame Lebenswelt zum Wohle der Freiheit aller nut-
zen mochten. Dieses alternative Modell jedoch ldsst sich mit den begrifflichen
Mitteln von Berlin nicht klar gegeniiber einem paternalistischen Tugendstaat
abgrenzen. Das erweckt den Eindruck, als ob Berlin dem Modell eines Nacht-
wichterstaats huldigt, obschon — und das ist das unfreiwillig Ironische dar-
an — er dies dezidiert ablehnt und ein eher sozial-dynamisches Politikmodell
favorisiert. Berlin hat dies bereut und sich in spiteren Jahren scharf gegen die
libertire Vereinnahmung seines Denkens verwehrt.”® Das folgende Zitat stellt

riickblickend klar:

Itis doubtless well to remember that belief in negative freedom is compatible with and
(so far as ideas influence conduct) has played its part in, generating great and lasting
social evils. [...] Advocacy of non-interference (like »social« Darwinism) was, of course,
used to support politically and socially destructive policies which armed the strong, the
brutal, and the unscrupulous against the humane and the weak, the able and ruthless
against the less gifted and the less fortunate. [...] The bloodstained story of economic
individualism and unrestrained capitalist competition does not, | should have thought,
today need stressing. Nevertheless, in view of the astonishing opinions which some of
my critics have imputed to me, | should, perhaps have been wise to underline certain
parts of my argument. | should have made even clearer that the evils of unrestricted
laissez-faire, and of the social and legal systems that permitted and encouraged it, led
to brutal violations of negative liberty - of basic human rights [...]. And | should perhaps
have stressed (save that | thought this too obvious to need saying) the failure of such
systems to provide the minimum conditions in which alone any degree of significant
negative liberty can be exercised by individuals or groups, and without which it is of
little or no value to those who may theoretically possess it. For what are rights without
the power to implement them? | had supposed that enough had been said by almost
every serious modern writer concerned with this subject about the fate of personal li-
berty during the reign of unfettered economic individualism - [...]. All this is notoriously
true. Legal libertarians are compatible with the extremes of exploitation, brutality, and
injustice. The case for intervention, by the state or other effective agencies, to secure

93 | Diese Kurskorrektur hat ihm bittere Vorwiirfe seitens der Libertarier eingetragen;
insbesondere Murray Rothbard verargte Berlin seine »assaults on laissez-faire«und lies
sich dabei zu folgendem amisanten Vorwurf hinreissen: »Berlin goes on to attack such
pure and consistent laissez-faire libertarians as Cobden and Spencer on behalf of such
confused and inconsistent classical liberals as Mill and de Tocqueville«; Rothbard, The
Ethics of Liberty, S. 216.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

43


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Qualitative Freiheit

conditions of both positive, and at least a minimum degree of negative, liberty for indi-
viduals, is overwhelmingly strong.%*

Dass diese Ohrfeige zu libertirem Gezeter fithrte, verwundert nicht, zumal
sich Berlin in jenem Zusammenhang auch noch explizit fiir positive Freiheit
im Sinne politischer Autonomie ausspricht:

Positive liberty, conceived as the answer to the question, »By whom am | to be gover-
ned?, is a valid universal goal. | do not know why | should have been held to doubt
this, or, for that matter, the further proposition, that democratic self-government is a
fundamental human need, something valuable in itself, whether or not it clashes with
the claims of negative liberty or of any other goal; [...].

Vor dem Hintergrund dieser Selbsterklirungen, ja Selbstrelativierungen muss
nun aber {iberlegt werden, was dann noch die bleibende Leistung der Unter-
scheidung von negativer und positiver Freiheit ist. Durchgingig scheint sie
ja den durch sie auszudriickenden Anliegen eher hinderlich als hilfreich zu
sein. Die Rede von negativer versus positiver Freiheit suggeriert eine prinzi-
pielle Unterscheidung, wo keine vorliegt, d.h. wo es allein um kontingente
Differenzen geht wie Umsetzungsmodi (Freiwilligkeit versus Erzwingbarkeit)
oder Applikationsfelder (interne Willensbestimmung versus externe Willens-
ausiibung). So verstellt der Fokus auf positive versus negative Aspekte in der
Freiheitsdebatte den Blick auf die tatsichlich relevanten kategorialen Differen-
zen. Diese aber befinden sich im Spannungsfeld zwischen einer quantitativen
und einer qualitativen Orientierung der Freiheit; eine Orientierung zumal, die
jeweils sowohl in negativer wie positiver Form, durch Abwehrrechte wie durch
Anspruchsrechte, ausgedriickt werden kann.

1.2.3 Ausstehende Entwicklungen

In der philosophischen Fachliteratur hat man schon seit langem Distanz zum
Negativ-Positiv-Schema aufgebaut, es als falsche Disjunktion charakterisiert
und versucht, das ungelenke Duo durch dreigliedrige Modelle zu transformie-
ren, angereichert beispielsweise um eine republican,” eine solidaristic®® oder

94 | Dies und das folgende Zitate aus Berlin, Hardy und Harris, Liberty: Four Essays,
S. XLIV- XLVII.

95 | Vgl. Quentin Skinner, Liberty Before Liberalism, Cambridge, United Kingdom; New
York 1998.

96 | Vgl. Parijs, Real Freedom for All, S. 28.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

eine psychological®” freedom.”® In der Sache iiberzeugend sind dabei meines
Erachtens insbesondere die Arbeiten von Amartya Sen (siehe Abschnitt 4.2.2),
die zwischen einer substantive freedom und einer procedural freedom bezie-
hungsweise zwischen kommunitiren und libertiren Momenten im Freiheits-
begriff unterscheiden und diese zur Synthese zu bringen versuchen.

Ich schlage gegeniiber der Ausbesserung der alten Maschinerie durch
neue Bauteile ihre Ersetzung durch neue Materialien vor. Was zuvor schon fiir
Theorien gesagt wurde, die im Lager der negativen oder der positiven Freiheit
beheimatet sind, gilt auch fiir diese Konzepte. Sie lassen sich weniger missver-
stindlich rekonstruieren mit Argumenten, die den Wert der Freiheit entweder
vorrangig in ihrer quantitativen oder in ihrer qualitativen Dimension verorten.
Es geht ihnen ja zumeist entweder um die Vermehrung oder um den jeweiligen
Gehalt von Optionen. Zumeist lassen sich daher also die oben aufgefiihrten
dritten Aspekte und Hinsichten trennscharf der einen oder anderen Perspek-
tive zuordnen. Ferner sind Quantitit und Qualitit eben Kategorien und nicht
arbitrar gewihlte Etiketten. Man darf also erwarten, dass sie sich in eine klar
erkennbare dialektische Ordnung bringen lassen, so dass ihr Verhiltnis zu-
einander differenzierter und weniger beliebig ausfillt als bei herkémmlichen
dualen oder triplizitiren Schemata.

Es sei sogleich angemerkt, dass die Attribute negativ und quantitativ einer-
seits und positiv und qualitativ andererseits einander dabei nicht vollauf ent-
sprechen. Insbesondere im Bereich der positiven Freiheit fithrt die Theorie
der qualitativen Freiheit eine wichtige Differenzierung ein. Sie unterscheidet
nimlich zwischen Konzeptionen, welche die strukturell-abstrakte Konzeption
qualitativer Freiheit analysieren und solchen, die sich um die konkret-materielle
Ausgestaltung derselben bemiihen. Terminologisch lisst sich diese Unterschei-
dung am besten als eine zwischen der (strukturellen) Idee und den (partikula-
ren) Begriffen qualitativer Freiheit ausdriicken, d.h. zwischen der einheitlichen
Leitvorstellung von Freiheit und ihren unterschiedlichen Umsetzungsformen.
An der Philosophie Kants (vgl. Abschnitt 2.1.4) und Krauses (vgl. Abschnitt
2.3.4) werde ich diese Unterscheidung niher herausarbeiten; sie wird uns so-
dann durch das gesamte Buch als Orientierungsraster begleiten.

Die Unfihigkeit zahlreicher anderer Freiheitstheorien, zwischen der Idee-
und Begriffsebene deutlich zu unterscheiden, erscheint mir ein Grundiibel
der gegenwirtigen Debatte zu sein. Denn das Unvermdogen, das Postulat, dass

97 | Vgl. Christian Bay, The Structure of Freedom, Stanford, California 1970, S. 58.

98 | Vgl. Carter, Kramer und Steiner, Freedom; siehe auch: Virginia Hodgkinson und
Michael W. Foley (Hg.), The Civil Society Reader, Libanon 2009 (Originalausgabe:
2003). Im deutschen Diskurs wird dieser dritte Aspekte vor allem als »soziale Freiheit«
eingefordert, vgl. Axel Honneth, Das Recht der Freiheit - Grundrif einer demokratischen
Sittlichkeit, Frankfurt a.M. 2011.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

45


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Qualitative Freiheit

iiberhaupt iiber die Qualitit von Freiheit zu debattieren ist, von einem Plidoyer
tiir eine bestimmte Form qualitativer Freiheit abzugrenzen, trigt Teilschuld an
der Angst etlicher Liberaler und nahezu aller Libertiren vor jeglichem Hinaus-
denken iiber den engen Horizont negativer Freiheit. Weil eine saubere Unter-
scheidung zwischen dem philosophischen Gedanken der Freiheit und seiner
politischen Anwendung fehlte, identifizierte man filschlich die Verteidigung
der inhaltlichen Natur von Freiheit im Allgemeinen mit dem Verfechten be-
stimmter (beispielsweise sozialliberaler) Positionen im Besonderen.

So werfen Libertire den Vertretern positiver Freiheit gerne eine »confu-
sion« zwischen der Freiheit und den sie begleitenden Werten vor. Bruno Leo-
ni (1913-1967) beispielsweise attribuiert eine solche »semantic confusion« al-
len, die in der Erde einen Gemeinbesitz der Menschheit und darin mégliche
Schranken fiir die negative Freiheit erblicken und glauben, man schulde der
Freiheit seiner Mitmenschen mehr als das Unterlassen von Schidigungen.”
Friedrich August von Hayek sekundiert dies mit der Behauptung, alle Den-
ker, die Freiheit durch soziale Gerechtigkeit anreichern wollen, unterligen
einer »confusion« zwischen Freiheit einerseits und anderen wiinschenswer-
ten Dingen wie Wohlfahrt, Wohlstand oder staatlicher Gestaltungsmacht an-
dererseits.”® Und Murray Rothbard (1926-1995) moniert, Isaiah Berlin sei in
seiner (revidierten) Theorie der schlimmen »confusion« anheimgefallen, dass
die Gemeinschaft den Einzelnen reale Lebenschancen schulde.’™ Alliiberall
verwirrte Philosophen; fragt sich nur, auf welcher Seite des Vorwurfs. Denn
natiirlich handelt es sich hier nicht um babylonische Sprachverwirrung, son-
dern um einen Konflikt der dem unterschiedlichen Sprachgebrauch zu Grun-
de liegenden Werte.'> Im Hintergrund der auseinander gehenden Redeweisen
stehen sachliche Fragen, wie: »Welche Freiheit?« und »Wessen Freiheit?«.

Abraham Lincoln hat das bereits gut 100 Jahre vor der Debatte tiber Berlins
Aufsatz klipp und klar auf den Punkt gebracht.

We all declare for liberty; but in using the same word we do not all mean the same thing.
With some the word liberty may mean for each man to do as he pleases with himself,
and the product of his labor; while with others the same word may mean for some men
to do as they please with other men, and the product of other men’s labor. Here are two,
not only different, but incompatible things, called by the same name - liberty. And it
follows that each of the things is, by the respective parties, called by two different and
incompatible names - liberty and tyranny.

99 | Vgl. Leoni, Freedom and the Law, S. 54f.

100 | Vgl. Friedrich August von Hayek, The Constitution of Liberty, Chicago 1960,
S. 16ff.

101 | Vgl. Rothbard, The Ethics of Liberty, S. 216.

102 | Vgl. Kramer, The Quality of Freedom, S. vii.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

The shepherd drives the wolf from the sheep’s throat, for which the sheep thanks the
shepherd as a liberator, while the wolf denounces him for the same act as the des-
troyer of liberty, [...]. Plainly the sheep and the wolf are not agreed upon a definition
of the word liberty; and precisely the same difference prevails today among us human
creatures [...] .10

Ob man diese Rede nun im damaligen Kontext des amerikanischen Biirger-
kriegs und der Sklavenemanzipation liest oder mit Blick auf gegenwirtige glo-
balisierungsethische Debatten iiber die 6konomische Versklavung verarmter
Bevolkerungsschichten, eines bleibt sich gleich: Vertreter positiver Freiheit
werden stets mit Lincoln darauf bestehen, es diirfe jedenfalls nicht einfach
des »wolf’s dictionary« die Frage nach dem Begriff der Freiheit entscheiden.
Die Idee der Freiheit ist also nicht zufilligerweise, sondern notwendigerweise
umstritten; normative Aspekte schiefen in ihre Bestimmung nicht irrtums-
bedingt, sondern wertungsbedingt ein.!%¢

Gerade weil tiber den jeweils fiir das Hier und Heute konkret angemesse-
nen Freiheitsbegriff stets gestritten wird, ist die strukturelle Idee der Freiheit
so zu konturieren, dass sie solche Differenzen integrieren kann, beispielswei-
se indem ihre letzte Konkretisierung nicht durch akademische Definitionen,
sondern durch politische Verfahren erbracht wird. Theorien positiver Freiheit
aber lassen oftmals diese fiir alle liberale Praxis so unerlissliche Dimension
prozeduraler Freiheit vermissen und konkretisieren die Freiheitsidee lieber ex
cathedra. Auch deshalb ist zur Negativ-Positiv-Doppelperspektive nicht zuriick-
zukehren.

Wenn man sich hingegen erst einmal von dieser eingetibten Redeweise
freimacht, wird man feststellen: Mit der Negativ-Positiv-Unterscheidung ver-
hilt es sich wie mit einer falsch eingestellten Brille. Legt man diese ab, so
verschwinden optische Tduschungen; und derer gibt es viele: Manche Autoren
erkliren ja lauthals, dass sie einem rein negativen Freiheitsbegriff folgen und
verzeichnen darin nicht unwesentlich ihre eigene Theorie (so beispielsweise
Hayek, siehe Kapitel 3.1). Weitere wiederum unterstellen anderen Autoren An-
sichten, die deren Begriff positiver Freiheit gar nicht enthilt (wie am Beispiel
der unberechtigten Kritik an T.H. Green vorgefiihrt) oder nehmen deren Theo-
rien in einer Weise in Anspruch, die diese selbst (wie Isaiah Berlin) zuriick-
weisen. Diese und weitere Unklarheiten im Freiheitsbild haben ihren tieferen
Grund im verfehlten Fokus der Negativ-Positiv-Linse.

103 | Abraham Lincoln, The Collected Works of Abraham Lincoln, herausgegeben von:
Roy Prentice Basler und der Abraham Lincoln Association, New Brunswick, New Jersey
1953, Bd. 7, S. 589.

104 | vgl. Christine Swanton, Freedom: A Coherence Theory, Indianapolis, Indiana
1992, S. 1-10.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

47


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Qualitative Freiheit

Philosophie darf an der Moglichkeit, verhedderte Debatten aufzudrdseln,
nicht untitig vorbeigehen, sofern sie konsequentes Handeln durch konsisten-
tes Denken und dieses durch kohirentes Sprechen beférdern will. Begriffli-
che Unterscheidungen sind umso wirkmichtiger und dienlicher, je grund-
sitzlicher und zugleich phianomengetreuer sie ausfallen. Die Kategorien der
Quantitit und der Qualitit empfehlen sich daher gewissermafien von selbst.
Sie signalisieren ihre Kernbedeutung unmittelbar und erlauben dabei zugleich
den Ruickgriff auf ein beachtliches methodisches Potential: sowohl seitens der
Naturwissenschaften (zur Modellierung quantitativer Verhiltnisse), als auch
seitens der Geisteswissenschaften (als Hiiter von qualitativen Gesichtspunk-
ten). Wihrend - idealtypisch und tiberspitzt formuliert — erstere nach weitest-
gehend objektiven und moglichst wertfreien Kriterien ihren Forschungsgegen-
stand durch trennscharfe Definitionen abgrenzen, versuchen letztere die von
ihnen studierten Phinomene durch einen Riickgriff auf subjektive Erfahrun-
gen und Wertvorstellungen aufzuschliisseln.®

Diese kontriren methodischen Allianzen und Akzentsetzungen verklaren
ihrerseits die Debatte. Es ist ja kein Zufall, dass Autoren, die einem naturwis-
senschaftlichen Methodenideal folgen, allen voran neoklassisch' ausgerich-
tete Okonomen, sich zumeist an einer duerlich-quantitativen Modellierung

105 | Natirlich lieferndie hierformulierten Gegeniiberstellungen nureine duBerstgrobe
Orientierung. Die tatséachliche Situation ist keineswegs so gespalten in oppositionelle
Erkenntniswege wie es einst behauptet wurde (wie von Charles Percy Snow, in: The
Two Cultures, London 1959). Doch auch bei einer differenzierteren Betrachtung (wie
zum Beispiel bei Stefan Hornbostel, »Schisma oder Diversifikation. Das Verhaltnis von
Natur-, Sozial- und Geisteswissenschaftens, in: Mechthild Dreyer, Uwe Schmidt und
Klaus Dicke (Hg.), Geistes- und Sozialwissenschaften an der Universitdt von morgen,
Wiesbaden 2014) bleibt doch nach wie vor die von Dilthey und Gadamer etablierte
Unterscheidung zwischen kausal-erkldrenden und kontextuell-verstehenden Methoden
charakteristisch fiir das Verhdltnis von Natur- und Geisteswissenschaften - und
damit auch relevant fiir die sowohl geistige wie physisch sich auswirkende Eigenart
der Freiheit, welche ohne derartige phdnomenologische Hilfsmittel nur schwerlich
befriedigend verstanden werden kann. Dazu siehe auch: Buchheim, Unser Verlangen
nach Freiheit kein Traum, sondern Drama mit Zukunft.

106 | Traditionell wird unter Neoklassik die Wirtschaftstheorie in der durch Alfred
Marshall (1842-1924) reprasentierten Fassung verstanden. Der u.a. von Thorstein
Veblen in Umlauf gebrachte Begriff »neoklassisch« erkldrt sich aus der Verschmelzung
der »klassischen« Okonomik (Smith, Ricardo etc.) mit nachtréglich ausgearbeiteten
Lehrsdtzen der osterreichischen Grenznutzenschule (Menger et al.) zu einem
einheitlichen Lehrgebdaude. N&heres zum Begriff: Jirg Niehans, A History of Economic
Theory: Classic Contributions, 1720-1980, Baltimore; London 1990, S. 159ff.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

von Freiheitsriumen (zum Beispiel mit game und rational choice-Theorien'”)
versuchen, wihrend umgekehrt kultur- und geisteswissenschaftliche Denker
mit qualitativen Methoden die Idee der Freiheit von ihrer eigenen Logik her
einholen wollen. Beide Zuginge bringen Unterschiedliches zutage. Die Frage,
wie jene Methoden eingesetzt und zu einander ins Verhiltnis gebracht werden
sollten, muss sich am Gegenstand entscheiden. Wir haben im Verlauf unserer
Argumentation zuzusehen, mit welcher Kategorie am genauesten Wesen und
Wirklichkeit der Freiheit gefasst werden, und von daher sodann die Methoden-
frage zu kliren.

1.3 WiE UBER FREIHEIT REDEN?

Freiheit stellt eine notwendigerweise umstrittene Idee dar.’® Darum kénnen
wir nicht einfach loslegen mit irgendeiner Freiheitsdefinition und damit auf
Anwendungsfragen zustiirzen. Vielmehr ist erst einmal klarzumachen, was
unterschiedliche Freiheitkonzepte lebensweltlich — moralisch, sozial, poli-
tisch, rechtlich, wirtschaftlich — austragen. Dies kann man auf verschiedenste
Weisen tun. Ich halte es fiir sinnvoll, der historischen Entwicklung des Frei-
heitsgedankens in den letzten Jahrhunderten zu folgen. Die tiber die jiingere
Vergangenheit sich erstreckende Wechselrede der Philosophen verdeutlicht im
Streit tiber Probleme mit der Freiheit das Problem der Freiheit selbst: dass sich
die Idee der Freiheit zugleich wie eine Linse und ein Prisma verhilt. Je nach-
dem, wie man iiber Freiheit denkt, nimmt man andere Ausschnitte der Welt
wahr — Freiheit fungiert als mehr oder weniger scharfe Linse — und sieht sie
in unterschiedlichen Farben — Freiheit fungiert als Prisma. Daher nimmt es
kaum wunder, wenn Intellektuelle angesichts der Freiheit und ihrer gesell-
schaftlichen Rolle mit Verve aneinander vorbeireden.

Jene Sprachverwirrung ist keineswegs zufillig. Ihr liegt eine Uneinigkeit
zu Grunde iiber die Denkmuster und Kategorien, in und mit denen Freiheit
am besten erfasst wird. Ohne dass wir an diese Unentschiedenheit in der
Sache riithren, diirfen wir auf eine Klarheit in der Sprache kaum hoffen. Zu-
nichst ist darum die Komplexitit des Themas abzuschichten, um sodann den
kategorialen Aufbau der Freiheitsidee schrittweise vorzunehmen. Ich méchte
nach und nach auf einer vor dem Auge der Leser ausgebreiteten Leinwand die-
jenigen Bedeutungsschichten auftragen, die unser gegenwirtiges Freiheits-
verstindnis konturieren und kolorieren. Deswegen der historisch-systemati-

107 | Zur Rolle von game theory in der Freiheitsphilosophie siehe den Abschnitt 3.1.2
zu Hayek; zur Funktion von rational choice theories vgl. Kapitel 4.2. zu Sen.

108 | Vgl. Walter Bryce Gallie, »Essentially Contested Concepts«, in: Proceedings of
the Aristotelian Society, 56 (1955): 167-198.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

49


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Qualitative Freiheit

sche Vortrag, der herausgehobene Theorien der Freiheitsphilosophie in eine
dialektische Bedeutungsfolge verwandelt und diese in der Gegenwart gipfeln
lasst. Dabei erstreckt sich ein durchgehender Spannungsbogen aus Fragen, die
von Kant und seinen Nachfolgern aufgeworfen werden bis hin zu ihrer aktuel-
len Beantwortung durch Philosophen der Gegenwart. Mit jedem historischen
Schritt reichert sich unser Gedankengang systematisch an, um schlieRlich in
gegenwirtigen Fragen- und Problemstellungen — etwa im Rahmen der capabi-
lity theory — zu kulminieren.

1.3.1 Metaphysische Freiheitstheorien

Im ersten Teil dieses Buches nimmt die Philosophie Immanuel Kants (1724-
1804) und seiner Nachfolger viel Raum ein, um ihrem zentralen Gedanken
Rechnung zu tragen, dass Freiheit durch verniinftige Begrenzungen nicht ne-
giert, sondern manifestiert wird. Jene epochale Einsicht wurde zunichst im
Rahmen metaphysischer Systeme formuliert. Diese Metaphysiken begiinstig-
ten die Formung und beeinflussten die Formulierung auf verniinftige Selbst-
kritik abstellender Freiheitskonzeptionen. Bevor man sich daran machen kann,
diese moralisch, rechts-, politik- und wirtschaftsphilosophisch auszulegen, gilt
es, sie von Grund auf zu verstehen.

Noch vor jener Rekonstruktion der hier diskutierten metaphysischen Frei-
heitstheorien mochte ich einige Worte zur Legitimierung dieses Vorgehens
sagen. Zwar gibt es mittlerweile eine bestindig wachsende Anzahl von ana-
lytisch ausgebildeten Philosophen (wie zum Beispiel Charles Taylor, Bert Drey-
fus, Hans Sluga, Alva Noé, Sean Kelly, Mark Wrathall, Hans-Johann Glock
und Gary Gutting, um nur einige zu nennen), die zusehends mehr Texte der
spekulativen Tradition fiir sich erschliefen und als lehrreich bewerten. Doch
reicht ihr Einfluss kaum hin, um hoffnungsfroh zu verkiinden, die ehedem als
uniiberwindlich ausgerufene Kluft beider Lager sei bereits tiberbriickt. Nein,
wer die Kollegen vom analytischen Ufer in den Strom eines ihnen unvertrau-
ten Denkens hineinziehen will, hat zunichst aufzuzeigen, was es am andern
Ufer denn zu finden gibt.

Jener Druck, die Relevanz spekulativen Denkens explizit darlegen zu
miissen, ist jedoch kein unheimlicher Fluch, sondern erweist sich als heim-
licher Segen fiir die Philosophie. Der analytische Sandstrahl vermag die wah-
ren Reliefs metaphysischer Argumente freizulegen, welche andernfalls leicht
unter Sprachschrullen und den oberflichlichen Verkrustungen autorenver-
liebter und ideengeschichtlicher Patina verborgen bleiben. Es hilft der Sache
der Philosophie, dass heutzutage die Zumutung eines sich der augenscheinli-
chen Erfahrung und dem alltdglichen Sprachgebrauch bisweilen widersetzen-

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

den Theoretisierens eigens zu erkliren ist.'”” Die Metaphysik verdankt ihrer
Infragestellung eine begriifenswerte Konzentration aufs Wesentliche.

So weisen Anhinger metaphysischer Philosophieverstindnisse etwa auf
die Unerlisslichkeit des Verstehens philosophischer Gedankengidnge innerhalb
ihrer systematischen und historischen Konstellationen hin: Wann immer die
kontextuelle Verankerung bestimmter Ideen deren Gehalt mitprigt, ist auch
denjenigen, die lediglich auf das Herausbrechen intellektuellen Baumaterials
abzwecken, ein behutsamer Umgang mit den Fundamenten der Ausgrabungs-
objekte anzuraten."® Ein Mindestmafl an Konstellationsforschung sowie an
philologischem Sachverstand wird daher auch seitens historisch sorgfiltig
vorgehender analytischer Philosophen (einer heute nicht mehr randstindigen
Gattung) eingefordert."

Die Geister scheiden sich jedoch an dem weiter reichenden Argument, dass
nimlich die metaphysischen Fundamente nicht nur hermeneutisch, sondern
auch sachlich relevant seien, um {iber die Richtigkeit bestimmter philosophi-
scher Positionen zu befinden. Dort liegt der eigentliche Streitpunkt; und in-
dem hier der Rekonstruktion der Geschichte der Freiheitsidee von Immanuel
Kant (1724-1804) zu Karl Christian Friedrich Krause (1781-1831), wihrend der
Epoche des Deutschen Idealismus, viel Aufmerksamkeit geschenkt wird, wird
unterstellt, dass metaphysisches Denken in der Tat auch in der heutigen Phi-
losophie seinen legitimen Ort hat. Jedoch lisst sich dies kaum abstrakt-all-
gemein erweisen, so als ob man die Funktion der Metaphysik propideutisch
kliren und sodann zum profanen philosophischen Tagesgeschift fortschreiten
kénnte. Vielmehr unterliegt metaphysische Theorie wie jede andere auch den
Kriterien guter Wissenschaftlichkeit, also zum Beispiel den Anforderungen ar-
gumentativer Stringenz und Sparsamkeit sowie inhaltlicher Plausibilitit und
Ergiebigkeit."? Wer im Wettkampf der Lehren gleiche ErschlieRungskraft mit
voraussetzungsirmeren und konsistenteren Theorien erbringen kann, wird —
sofern dem nicht michtige Paradigmen im Weg stehen'*® — den akademischen
Sieg davontragen. Deshalb lassen sich Sinn und Zweck des metaphysischen
Denkens am besten am konkreten Exempel bewerten.

Die Behauptung, ein bestimmtes Theorem sei von seiner metaphysischen
Einfassung nicht ohne inhaltliche Einbuflen abzul6sen, muss von Fall zu Fall
gepriift werden; nicht nur dann, wenn dies seitens analytischer Philosophen

109 | Vgl. Josef Pieper, Verteidigungsrede fiir die Philosophie, Miinchen 1966.

110 | Vgl. Dieter Henrich, Konstellationen: Probleme und Debatten am Ursprung der
idealistischen Philosophie (1789-1795), Stuttgart 1991.

111 | Vgl. Don Garret, »Philosophy and History in the History of Modern Philosophy«, in:
Brian Leiter (Hg.), The Future for Philosophy, Oxford; New York 2004, S. 58.

112 | Vgl. Carter, Kramer und Steiner, Freedom, S. 5.

113 | Vgl. Kuhn, Thomas S., The Structure of Scientific Revolutions, Chicago 1962.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

51


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Qualitative Freiheit

als Totschlagsargument vorgebracht wird,"* sondern auch, sofern Kontinental-
philosophen jene Behauptung als magischen Schild vor sich hertragen, etwa
um aussagenlogische Infragestellungen abzuwehren. In beiden Fillen ist die
sachliche Leistungskraft der in Anspruch genommenen Grundlagen entschei-
dend dafiir, ob die jeweilige metaphysische Fundierung den in Rede stehenden
Gedanken jeweils ab- oder aufwertet. Nicht alle metaphysischen Grundlagen
schlagen schlieRlich auf die Sachebene der praktischen Philosophie durch.
Nicht immer bedarf es daher ihrer Rekonstruktion: Einige Metaphysiker ha-
ben innerhalb ihrer Systeme Gedanken formuliert, die auch auflerhalb der-
selben leichthin tiberzeugen.

In anderen Fillen aber gilt das nicht. Ob etwa die Funktion der Freiheit
entweder darin liegt, Wert in eine wertleere und ansonsten wertlose Welt ein-
zuschreiben (wie der epistemische Libertarismus behauptet') oder aber vo-
rausliegende Werte wahrzunehmen und umzusetzen, diese Frage ist keine
miiRige Spekulation. Die Antwort darauf beeinflusst unsere alltéigliche Praxis
fundamental. Im ersten Fall lieRe sich beispielsweise die Natur weitgehend
problemlos verzwecken; im zweiten setzten der Natur innewohnende Werte
unserer Nutzung der Umwelt prinzipielle Grenzen. Den metaphysischen Fun-
damenten der hier verhandelten Argumente kommt also enorme praktische
Bedeutung zu.

Manchmal - etwa bei geschichtsphilosophischer Vereinnahmung der
Gegenwart im Dienste einer spekulativ verordneten Zukunft (man denke zum
Beispiel an die kommunistischen Endzeitverheiffungen des historisch-dia-
lektischen Materialismus) — erscheint es unproblematisch, die sie tragenden
metaphysischen Strukturen kurzerhand zu kassieren. Dann und wann wiede-
rum — etwa im Ausgriff auf das kontrafaktische, kritische Potential moralisch-
metaphysischer Ideen — kénnte ein bedichtigeres Vorgehen ratsam sein. Liegt
beispielsweise im Vermégen unserer Freiheit, die jeweils erreichten Optionen
kritisch zu hinterfragen und normativ zu iiberbieten, ein Phinomen vor, das

114 | Vgl. Hans Reichenbach und Maria Reichenbach, Der Aufstieg der wissenschaft-
lichen Philosophie, Berlin-Grunewald 1951, S. 13, 82ff.

115 | Epistemischer, voluntativer und politischer Libertarismus sind nicht notwendig
gleichlaufig. Erstererverneint,dasderWeltintrinsische Werteinnewohnenund abgelesen
werden kénnen (libertdre Wissenstheorie). Zweiterer halt naturale Determination und
freiheitlichen Willen fiir unvereinbar (Inkompatibilismus) und erteilt der Freiheit den
Vorrang (libertare Willenstheorie). Der politische Libertarismus konzentriert sich auf
die praktisch-aufiere Freiheit des Menschen (libertare Handlungstheorie) und mochte
diese so wenig als méglich beschrankt sehen, wie etwa bei: R. Malcolm Murray und
Jan Narveson (Hg.), Liberty, Games and Contracts: Jan Narveson and the Defence of
Libertarianism, Aldershot, England; Burlington, Vermont, 2007.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

einen metaphysischen Ausdruck verlangt?!'¢ Ist Freiheit vielleicht angemessen
nur durch eine Idee auszudriicken, die notwendigerweise iiber jegliche ihrer
Umsetzungen schon hinausweist?'” Dies soll hier nicht entschieden werden,
sondern nur besagen: Die Rechtfertigung metaphysischer Freiheitstheorien
hat von Fall zu Fall zu erfolgen — im stindigen, kritischen Abgleich mit unserer
Intuition. Der Beitrag der Metaphysik fiir die Klirung der Freiheitsidee hat
anhand ihrer theoretischen Erschlieffungskraft und praktischen Ergiebigkeit
und nicht aus anti- oder prometaphysischer Voreingenommenheit bewertet zu
werden. So kann also der analytische Dreschflegel spekulative Spreu von meta-
physischem Weizen trennen helfen.

Umgekehrt nutzt eine Sensibilitit fiir metaphysisches Denken analyti-
schen Ansitzen. Denn nicht selten schleichen sich ja unbemerkt spekulative
Grundiiberzeugungen auch in die Versuche solcher Denker ein, denen es de-
zidiert darum zu tun ist, ginzlich metaphysikfrei zu philosophieren (wie bei-
spielsweise Rawls, siehe Abschnitt 3.2.1). So etwa bestimmen oft den Aufbau
sachhaltiger Theorien des Politischen und der Wirtschaft bestimmte Grund-
annahmen tiber die Beschaffenheiten unserer Lebenswelt wie auch iiber die
wissenschaftlich korrekte Weise, diese zu erkunden. Jene ontologischen und
epistemologischen Annahmen jedoch, die nicht selten ad hoc eingefiihrt und
schlicht vorausgesetzt werden, lassen sich ihrerseits oftmals nur durch Argu-
mente stiitzen, die metaphysischer Natur sind."®

Wihrend jedoch Metaphysiker sich in einem reflexiven Verhiltnis zu ihren
ja eigens explizierten spekulativen Axiomen befinden und iiber deren Gehalt
zumeist Rechenschaft geben, gilt dies fiir Theorien analytischer Provenienz
oft nicht. Diese werden, zumal sofern sie ihren Geltungsanspruch aus ihrer
vorgeblichen Metaphysikfreiheit ableiten, durch den Aufweis impliziter meta-
physischer Strukturen nicht selten von Grund auf erschiittert. Der von ana-
lytischen Philosophen ausgehende Metaphysikvorwurf erweist sich dann als
Bumerang und trifft die am hirtesten, von denen er ausgesprochen wird. Wih-
rend also von der Metaphysik der Freiheit oft ein kurzer, gerader Weg zu einer

116 | Vgl. David Christopher Schindler, The Perfection of Freedom: Schiller, Schelling
and Hegel between the Ancients and the Moderns, Eugene, Oregon 2012,

117 | Vgl. Herbert Marcuse, Reason and Revolution: Hegel and the Rise of Social
Theory, London; New York 1941.

118 | John Gray urteilt, »some useful variant of the idea of a real or rational will may
survive the demise of the rationalist metaphysics [...] in which it has traditionally been
embedded.« Denn irgendeine »norm of human nature« brauche der philosophische
Liberalismus schon, um nicht in leerer Abstraktheit zu verharren. Diese »dependency
of views of freedom on conceptions of man« sei auch seitens analytischer Philosophen
ehrlicherweise einzugestehen; John Gray, Liberalisms: Essays in Political Philosophy,
London; New York 1989, S. 59f.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

53


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Qualitative Freiheit

sich ihrer eigenen Primissen kritisch bewussten Freiheitstheorie fiithrt, gelan-
gen nicht wenige analytisch-empirische Theorien dorthin nur auf Umwegen.
Ersteren steht der Kénigsweg argumentativer Rekonstruktion offen, letzteren
nur die verschlungenen Pfade der Dekonstruktion. Auf die Formel gebracht
hat diesen Zusammenhang Francis Herbert Bradley mit der knappen Bemer-
kung: »So long as you refuse to read metaphysics, so long will metaphysical
abstractions prey upon you.«" Nolens volens wird so der analytische Verstand
zur metaphysischen Vernunft gebracht.

1.3.2 Quantitative Freiheitstheorien

Wihrend die kontinentaleuropdische Philosophie bis zur Mitte des 19. Jahr-
hunderts die Idee der Freiheit metaphysisch verankerte, wendete man sich im
angloamerikanischen Raum seit dem spiten 18. Jahrhundert eher empirisch
ausgerichteten Freiheitstheorien zu. Deren Ziel war es, sich rein ans sinnlich
Fassbare zu halten und Freiheit physikalisch dingfest zu machen. Das hatte
handfeste Griinde. Man war durch lange, bittere, religiés motivierte oder doch
zumindest theologisch legitimierte Biirgerkriege zermiirbt. Der Zustand, dass
im Namen ihrer metaphysischen Uberzeugungen einige Christenmenschen
andere in Leib und Leben versehrten, sollte fiir alle Mal beendet werden. Viele
Denker wollten daher Eindeutigkeit und Klarheit schaffen, wer wen wie wann
und warum in Schranken setzen konnte. Daher definiert Thomas Hobbes
(1588-16779) etwa Freiheit ganz und gar physikalistisch: »By LIBERTY, is un-
derstood, according to the proper signification of the word, the absence of exter-
nal impediments: [...].«'** Wasser, erklirt Hobbes, »kept in by banks, or vessels«
(ebenda) ist nicht (mehr) frei; Wasser, das seiner eigenen FlieRrichtung folgt,
hingegen schon. Freiheit wird also nicht mit Blick auf ihren Inhalt und inne-
re Zielrichtung ausgewiesen, sondern rein dufSerlich, via negationis, durch die
Abwesenheit von kérperlichem Zwang und physischer Einwirkung definiert:

LIBERTY, or FREEDOM, signifieth (properly) the absence of opposition; (by opposition, |
mean external impediments of motion;) and may be applied no less to irrational, and in-
animate creatures, than to rational. For whatsoever is so tied, or environed, as it cannot
move, but within a certain space, which space is determined by the opposition of some
external body, we say it hath notliberty to go further. And so of all living creatures, whilst
they are imprisoned, or restrained, with walls, or chains; [...].12

119 | Francis Herbert Bradley, Ethical Studies, London 1876, S. 56.
120 | Thomas Hobbes, Leviathan, Menston 1996 (Originalausgabe: 1651), Ch. XIV, 2.
121 | Ebenda, Ch. XXI, 1.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

Im Umbkehrschluss wire zu folgern, dass ein Mensch, der im Wahn oder Dro-
genrausch handelt, aber von seiner Umwelt physisch unbehelligt bleibt, als frei
anzusehen ist. Diese Lesart wird von Hobbes ausdriicklich bekriftigt; er will
liberty eben nicht als Freiheit des Geistes (beispielsweise sich von solcher Sucht
zu emanzipieren), sondern allein als korperliche Freiheit — als Bewegungsfrei-
heit — verstanden wissen. Wiederholt definiert er darum »liberty in the proper
sense« als »corporal liberty; that is to say, freedom from chains, and prison,
[...]«. Die physischen Méglichkeiten der Buirger »to choose their own abode, their
own diet, their own trade of life [...]« machen in seinen Augen den Kern der
Freiheit aus (ebenda). Demzufolge werden die Gesetze der Gesellschaft als »ar-
tificial chains« empfunden;'* Freiheit kann nur auferhalb derselben, im von
Gesetzen (noch) nicht geregelten Bereich existieren. Je weniger man durch der-
lei Beschrinkungen gegingelt wird, umso freier ist man. Freiheit, so verstan-
den, meint also Freiheit von Beschrinkungen; sie definiert sich negativ iiber
deren Abwesenheit. Je weniger Grenzen, desto mehr Freiheit; je mehr Freiheit,
umso besser; es handelt sich um ein quantitatives Freiheitsverstindnis.

Im zweiten Teil des Buchs werden mit Rawls und Hayek zwei reprisen-
tative Vertreter quantitativ ausgerichteter Theorien untersucht, die Freiheit
ebenfalls zufolge ihres dufieren Umfangs und der Menge der darin eingeschlos-
senen Optionen beschreiben. Unser explizites Freiheitsverlangen wird dabei
umgedeutet zu dem impliziten Wunsch, die Menge unserer Wahlmoglichkei-
ten zu maximieren. Man will so den Rekurs auf die Innerlichkeit der Freiheit
vermeiden und sich an die klar markierte Fahrrinne der Abzihlbarkeit halten,
um das Schiff der Freiheit sicher in den Hafen des modernen Rechtsstaats zu
bringen. Weshalb sich auf subjektive Untiefen und metaphysische Strudel ein-
lassen? Warum sich den Winden eines spekulativen Geistes und den Wechsel-
stromungen qualitativer Intuitionen aussetzen?

Die stilbildende Vorlage zu diesem (vor allem in der Chicago School of Eco-
nomics beliebten, auflerhalb derselben eher beriichtigten) Positivismus der
Freiheit lieferte Jeremy Bentham (1748-1832): »You and your neighbour, sup-
pose, are at variance: he has bound you hand and foot, or has fastened you to a
tree: in this case you are certainly not at liberty as against him: on the contrary
he has deprived you of your liberty [...].«!#* Solch’ willkiirliche Gewalt, meint
Bentham, schafft, im gesellschaftlichen Durchschnitt betrachtet, den Tétern
weniger Nutzen als sie die Opfer kostet. Somit soll, als neutraler Sachwalter der
quantitativen Freiheit aller, der Gesetzgeber einschreiten. Seine Regelungs-
kraft »cuts off on the one side or the other a portion of the subject’s liberty«

122 | Ebenda, Ch. XXI, 6.
123 | Jeremy Bentham, Of Laws in General, herausgegeben von: Herbert Lionel Adolphus
Hart, London 1970, Appendix B, Part [, S. 253f.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

55


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Qualitative Freiheit

(ebenda), um die gesellschaftliche Gesamtmenge an Freiheiten zu maximie-
ren.

Liberty then is of two or even more sorts, according to the number of quarters from
whence coercion, which it is the absence of, may come: liberty as against the law, and
liberty as against those [...] wrongdoers. In the same proportion and by the same cause
by which the one is increased, the other diminished. (Herv. i.0.)

Die beiden Optionen — dem Gesetz zufolge und zuwider zu handeln — wer-
den dabei keiner inhaltlichen Priifung unterworfen. Es gilt einfach auszuta-
rieren, bei welchem Schnittpunkt beider Kurven Individuen durchschnittlich
mit der meisten Freiheit davonkommen. Dazu sind gemifl der maximie-
rungsorientierten Logik der Quantitit der individuellen Freiheit Grenzen zu
setzen. Das Argument folgt dem geometrischen Schema zahlloser Korper in
begrenztem Raum: Wenn ein jeder sich einfach nach Gutdiinken bewegt, so
kommt es unweigerlich zu unliebsamen Zusammenstofien. Zwangsbewehr-
te Koordinationsregeln miissen also her, welche (indem sie die individuellen
Freiheitsrdume hier und da etwas beschneiden) die Gesamtmenge der kom-
possiblen Freiheiten (und damit letztlich den Freiheitsraum eines jeden) ver-
grofern.

Um dies einzusehen, bedarf es keiner moralischen Vernunfi; rechnender
Verstand reicht aus.’* Das bendtigte Regelsystem wird deshalb als ein von der
— qualitativen — Debatte um das gute Leben ablosbares Gefiige des Rechts vor-
gestellt. Dem konne ein jeder (so tont es von Thomas Hobbes bis John Rawls
immer wieder) unabhingig von seinen moralischen oder religiésen Letzt-
orientierungen, nur aufgrund einer klugen — quantitativen — Berechnung sei-
nes eigenen Vorteils beziehungsweise seines privaten Optionsraumes zustim-
men.'” Der liberale Rechtsstaat wird mithin, so scheint es, mit minimalen
Voraussetzungen gerechtfertigt, ndmlich als Maximierungsmittel individueller
Freiheiten. Diese Unabhingigkeit von normativen Vorgaben empfiehlt jene
quantitative Konzeption von Freiheit fir den kulturellen Export und fiir die
rechtliche Verfassung einer sich fortschreitend globalisierenden Welt, so heifdt

85.126

124 | Vgl. Joel Feinberg, Freedom and Fulfillment: Philosophical Essays, Princeton,
New Jersey 1992.

125 | Vgl. Mark E. Button, Contract, Culture and Citizenship: Transformative Liberalism
from Hobbes to Rawls, University Park, Pennsylvania 2008.

126 | Vgl. Milton Friedman und Rose D. Friedman, Free to Choose: A Personal Statement,
San Diego 1990; Michael Novak, »Economics as Humanisme, in: First Things: A Monthly
Journal of Religion and Public Life, No. 76 (1997): 18-19.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

Ganz so glatt lduft es jedoch nicht. Das Modell dringt simtliche Hinsich-
ten, die sich der Logik eines quantitativen Zuwachses an individueller Hand-
lungsmacht nicht recht einfiigen, in den privaten Sektor ab. Oft werden die
konkreten Kontexte gelebter Freiheit abgewertet. Umwelt, Mitwelt und Nach-
welt tauchen in den Theorien quantitativer Freiheit nur selten und randstindig
auf: Die Respektierung des Anderen als sozial, 6konomisch oder medizinisch
Schwachen, als rechtlich Unterprivilegierten oder politisch Diskriminierten
sowie die Wertschitzung aller nicht autark tiber sich selbst verfiigenden Natur
erscheint in quantitativ orientierten Liberalismen auffallend unglaubwiirdig.
Und das hat systematische Griinde.

Die Theorie quantitativer Freiheit ist am Modell eines rationalen Tauschs
orientiert. Wenn die Respektierung des anderen als Negation (weil Beschrin-
kung) eigener Interessen konzipiert ist, so wird man diese nur dann gewihren,
wenn man dafiir etwas zuriick erhilt: im Normalfall eine ebensolche Riick-
sichtnahme der anderen. Das Rechtskonzept des quantitativen Liberalismus
funktioniert zufolge hypothetischer, nicht kategorischer Begriindungen; be-
dingt, nicht unbedingt motiviert. Wie die Unterlassungspflichten, so auch alle
Leistungspflichten. Man unterstiitzt andere, insofern diese zu einer eben sol-
chen oder zu einer andersartigen, quantitativ aber gleichwertigen Unterstiit-
zung verpflichtet werden kénnen; andernfalls nicht. Wo kein symmetrischer
Tausch stattfindet, bleibt, streng genommen, der Grund zur Vergemeinschaft
aus. Wozu sich auf rechtlich ausgeformte Selbstbeschrinkung oder auf Hilfs-
leistungen verpflichten lassen, wenn man als rationaler Eigennutzmaximierer
nichts davon hat? Die Probleme, die ein solches Vorgehen fiir den Aufbau einer
belastbaren Freiheitsphilosophie mit sich bringt, illustriere ich unten ausfiihr-
lich anhand der Werke von Hayek (Kapitel 3.1) und Rawls (Kapitel 3.2). Denn
jene Probleme treiben das liberale Denken geradewegs auf qualitative Denk-
bestimmungen hin.

1.3.3 Qualitative Freiheitstheorien

Jedem leuchtet ein, dass eine kleine Menge guter Wahlmdglichkeiten einer
groflen Menge scheufllicher Optionen vorzuziehen ist. Stellen wir uns — einem
Beispiel des Nobelpreistrigers Amartya Sen folgend — zwei Welten vor, die im
Hinblick auf die in ihnen vorhandenen Freiheitsoptionen numerisch gleich
ausgestattet sind. Die eine enthilt die unattraktive Freiheit, an Pocken zu er-
kranken, wihrend die andere, da Politik eingegriffen und den Erreger ausge-
merzt hat, die Freiheit erméglicht, ohne Angst vor jener Krankheit zu leben.'
In quantitativer Hinsicht, d.h. in der Anzahl vorfindlicher Optionen von Frei-

127 | Vgl. Amartya Sen, Rationality and Freedom, Cambridge, Massachusetts; London
2002, S. 602.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

57


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Qualitative Freiheit

heit, gleichen sich beide Welten. Qualitativ besteht natiirlich ein — himmel-
weiter — Unterschied. Dieser aber scheint nur in am menschlichen Wohl und
Wehe orientierten Wertbegriffen auf. Insofern kann schiere Quantitit nicht
der Freiheit letzter Kern sein. Unsere Vernunft rechnet angesichts eines sol-
chen Vergleichs gar nicht, sondern urteilt; sie misst nicht, sie wertet.

Fur den entsprechenden Versuch, sinnvolle von sinnloser Freiheit abzu-
grenzen, steht die Idee qualitativer Freiheit. Sie stellt die Frage »Welche Frei-
heit?« in den Vordergrund und ordnet ihr die Frage »Wie viel Freiheit?« nach.
Erst, so der Grundgedanke, wenn wir um die Giite und Qualitit einer gewissen
Option wissen, kénnen wir beurteilen, wie viel dieser Freiheit wir uns und an-
deren zugestehen sollten.'”® Dabei grenzt eine Theorie qualitativer Freiheit die
Kategorie der Quantitit nicht aus, sondern ein: sie setzt sie an zweite Stelle, will
sie aber keinesfalls ersetzen. Weder gilt hier automatisch »mehr ist besser als
weniger« noch umgekehrt »weniger ist mehr«. Sondern stets muss es heifden:
»es kommt darauf an«, welche Freiheit und wessen Freiheit jeweils eingefor-
dert wird.'?

Fremdbestimmung kann Freiheit vernichten, aber selbstauferlegte Gren-
zen? Ein Versprechen beispielsweise, das ein Freund dem anderen gibt, lisst
sich natiirlich — quantitativ — als drastische Reduzierung der Zahl méglicher
zukiinftiger Verhaltensoptionen auf nur eine einzige begreifen. Ein Minus
demnach, das langfristig durch ein Plus an Vorteilen, die jene Freundschaft
bietet, ausgeglichen werden miisste. Oder man kann — qualitativ — in jenem
Versprechen statt einer Reduzierung der eigenen Freiheit, gerade deren Rea-
lisierung erkennen. Der Einzelne kann seine Ehre und seinen Stolz darein
legen, dem Freund gegeniiber Wort zu halten. Treue muss keineswegs durch
Nutzen erkauft werden, sondern kann aus einer werteorientierten Einstellung
folgen, die der Versprechende zu sich, zum Freund und zur Welt als ganzer
einnimmt. Ahnlich lsst sich denken, dass autonom verfiigte Beschrinkungen
- zugunsten etwa unserer sozialen, natiirlichen und kulturellen Umwelten —
unsere Freiheit nicht negieren, sondern manifestieren.’*® Denn oft geht es uns

128 | Vgl. Gerald Dworkin, The Theory and Practice of Autonomy, Cambridge, United
Kingdom; New York 1988, S. 14.

129 | »Ob wenig oder mehr Staatstétigkeit, diese Frage geht am Wesentlichen vorbei.
Es handelt sich nicht um ein quantitatives, sondern um ein qualitatives Problem.« (Wal-
ter Eucken, Unser Zeitalter der Misserfolge; fiinf Vortrdge zur Wirtschaftspolitik, Tibin-
gen 1951,S.72)

130 | Vgl. Philip Pettit, A Theory of Freedom: From the Psychology to the Politics of
Agency, Oxford; New York 2001.

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

ja weniger um das Maximieren von Optionen, als um deren Optimierung, d.h.
um das Ausweiten und Ausleben besonders geschitzter Freiheiten.'*!

Dass die Idee qualitativer Freiheit Vorliufer und Vorbilder in der Konti-
nentalphilosophie hat, fithren die nachfolgenden Kapitel ausgiebig vor Augen.
Doch auch im angloamerikanischen Denken fand und findet der Gedanke
einer qualitativen Erérterung der Freiheit namhafte Anhinger. John Locke
etwa schied bereits liberty qualitativ von license ab anhand des Kriteriums, ob
eine bestimmte Option mit verniinftigen Gesetzen zusammenbestehen konne
oder nicht. Der Mensch hat eben, Locke zufolge, im sogenannten Naturzu-
stand weder die Freiheit »to destroy himself« noch die Freiheit »to harm an-
other in his life, health, liberty, or possessions«.!*? Natiirliche Freiheit zielt auf
ein wesensgerechtes, kein wesenswidriges Ausleben der menschlichen Natur.
Locke teilt zwar das Ansinnen von Hobbes, individuelle Freiheit méglichst weit
auszudehnen, geht aber nicht dessen Schritt mit, in jeder staatlichen Norm
eine Negierung von liberty zu erblicken. Vielmehr sieht er, im Einklang mit der
naturrechtlichen Tradition von Stoa, mittelalterlicher Philosophie und Spit-
scholastik, dass einige normierende Funktionen des Staates die Freiheit der
Einzelnen zu stirken vermogen:

For Law, in its true Notion, is not so much the limitation as the direction of a free and
intelligent agent to his proper interest, and prescribes no farther than is for the general
good of those under that law: could they be happier without it, the Law, as an useless
thing, would of itself vanish; and that ill deserves the Name of Confinement which hed-
ges us in only from Bogs and Precipices. So that, however it may be mistaken, the end
of Law is not to abolish or restrain, but to preserve and enlarge Freedom: for in all the
states of created beings capable of laws, where there is no law, there is no Freedom:
for Liberty is to be free from restraint and violence from others; which cannot be, where
there is no law: But Freedom is not, as we are told, A Liberty for every man to do what he
lists: (for who could be free, when every other Man’s Humour might domineer over him?)
Buta Liberty to dispose, and order as he lists, his person, actions, possessions, and his
whole property, within the Allowance of those Laws under which he is, and therein not to
be subject to the arbitrary Will of another, but freely follow his own.!33

Indem das Gesetz das Recht des Stirkeren durch die Stirke des Rechts ersetzt,
reduziert es Unfreiheit, nicht Freiheit. Freiheit gibt es fiir Locke daher nicht

131 | Vgl. Jon Elster, Ulysses and the Sirens: Studies in Rationality and Irrationality,
Cambridge, United Kingdom; New York 1979.

132 | John Locke, »The Second Treatise of Government, in: Two Treatises of Government,
herausgegeben von: Peter Laslett, Cambridge, United Kingdom 1960 (Originalausgabe:
1689).

133 | Ebenda, S. 305f.

- am 14.02.2028, 11:56:53.

59


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

Qualitative Freiheit

nur vom Staat, sondern gerade auch durch den Staat. Wihrend in der quantita-
tiven Denkungsart von Hobbes auch verniinftige Gesetze einen Verlust indivi-
dueller Freiheit bedeuten, versteht Locke diese als einen Freiheitsgewinn. In-
dem Locke den Akzent auf die Verniinftigkeit der staatlichen Regelungen legt,
schiebt er allen Ansitzen einen Riegel vor, die in Freiheit nichts weiter als das
ungehinderte Ausleben gegebener Priferenzen verstehen.

Diesen qualitativen Vorbehalt durch ein quantitatives Verfahren zu er-
setzen, also alle Priferenzen gleich gelten zu lassen und einfach abzuzihlen,
fithrt nicht zu besonders liberalen, sondern zu besonders absurden Zustin-
den: Wahnwitzige, grausame oder menschenverachtende Priferenzen sind
nicht dasselbe wie Allerweltsvorlieben.”** Einige Optionen haben mit Autono-
mie weniger zu tun, andere mehr. Zum Beispiel sind doch wohl die Freiheit
zu religiser Selbstbestimmung einerseits und die Freiheit, rund um die Uhr
Lebensmittel einkaufen zu kénnen andererseits, signifikant ungleich und vom
Staat ungleich zu behandeln. Benétigen wir nicht darum auch eine Freiheits-
theorie, die solche qualitativen Divergenzen erfassen und bewerten kann?

Welche Bestimmung aber kénnten wir der Idee der Freiheit geben, sodass
sinnvolle Freiheitsbeschrinkungen ermdglicht, wesensfremde, arbitrire und
illiberale Beschneidungen derselben aber verhindert werden? In der quanti-
tativen Logik werden Grenzen der individuellen Freiheit, die dem Schutz der
Freiheit aller dienen, lediglich als ungeliebte, wenngleich notwendige Frei-
heitsbeschrinkungen angesehen, d.h. als ein primires Minus an Freiheit, das,
um sich zu rechnen, erst sekundir durch ein Plus an Sicherheit oder Nutzen
ausgeglichen werden muss. Von qualitativer Warte aus aber erscheinen sie als
an sich selbst zu bejahende Akte allseitiger Freiheitsermdglichung. Externe
Schranken und immanente Grenzen sind eben zweierlei. Bildhaft gesprochen:
Eine Wand begrenzt die Bewegungsfreiheit anders als die eigene Haut. Man
mag bisweilen Freiheit gewinnen, wenn man Winde einreifdt, kaum aber in-
dem man sich der eigenen Haut entledigt.

Wenn die Idee der qualitativen Freiheit Abwehrgrundrechte gegen Uber-
griffe Dritter oder des Staats (wie Meinungsiuflerungsfreiheit, Religionsfrei-
heit, Bewegungsfreiheit etc.) einfordert, so doch ganz anders als in Theorien
quantitativer Freiheit. Im Unterschied zu jenen begibt sie sich gar nicht erst in
hypothetische Kalkiile, die besagen, dass allein, wenn die Gewdhrung gewisser
Abwehrfreiheiten allseitig niitzlich erscheint, es dann auch rational sei, sich
entsprechende Restriktionen aufzuerlegen. Vielmehr greift die Logik quali-
tativer Freiheit das Thema kategorisch auf: Weil Abwehrfreiheiten es Biirgern
ermoglichen, innerhalb bestimmter Grenzen eigenstindige Qualifizierungen
ihrer persénlichen Freiheiten vorzunehmen, deshalb sind alle unbedingt auf-
gefordert, einander ebensolche Freiheiten zu gewihrleisten. Die bedingte, von

134 | Vgl. Gray, Liberalisms: Essays in Political Philosophy, S. 59.

- am 14.02.2028, 11:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung

der Nachweisbarkeit reziproker Niitzlichkeit abhingende Giiltigkeit der quan-
titativ-liberalen Herleitung abwehrfreiheitlicher Regelungen wird mithin im
qualitativ-liberalen Ansatz durch eine unbedingte Logik bewahrt und zugleich
iiberboten.

Die Idee der qualitativen Freiheit kann sich darum auch auf asymmetrische
Beziehungen erstrecken. Auch Menschen, von denen wir nichts dafiir zurtick-
erhalten, schulden wir die Etablierung und Gewdihrleistung ihrer Freiheits-
rechte. Seien dies nun weit entfernt lebende Menschen oder die Angehérigen
zukiinftiger Generationen, handele es sich um besonders produktive Men-
schen oder um Menschen mit schweren Behinderungen. Der Anspruch eines
jeden Menschen auf Freiheit hingt in der qualitativen Betrachtungsweise nicht
von seiner Gegenleistung oder Niitzlichkeit ab, sondern wird an und fiir sich
anerkannt: als Grundrecht einer jeden Person, als universales Menschenrecht.
Hierzu gehért die namentlich von Martha Nussbaum und Amartya Sen im-
mer wieder nachdriicklich gestellte Frage, welche Befihigungen (capabilities)
Menschen benétigen, um allererst abstrakte Freiheitsrechte in konkrete Frei-
heitschancen umzusetzen, oder inwiefern die Inanspruchnahme bestimmter
Freiheiten uns verpflichtet, auch unseren Mitmenschen die Wahrnehmung
ebensolcher Freiheiten zu erméglichen.!®

Zugleich 6ffnet sich die Idee qualitativer Freiheit fiir Fragen der morali-
schen Verbindlichkeiten, der &kologischen Nachhaltigkeit, der sozialen Mit-
bestimung und der kulturellen Riicksicht. Aus der Perspektive quantitativer
Freiheit werden all jene Belange zunichst einmal, d.h. bis zum Nachweis ihres
Nutzens fiir den je eigenen Freiheitserhalt, als externe Schranken der privaten
Freiztigigkeit angesehen. Von der Warte qualitativ gedachter Freiheit aus wire
hingegen zu erwigen, ob und inwiefern es sich hierbei um sinnvolle Konturen
der Freiheit handeln kénnte; also anstatt um externe Schranken um interne
Grenzen der Selbstbestimmung, die erst den wahren Gehalt und die eigent-
liche Gestalt der Freiheit zu erkennen geben.

135 | Vgl. Benedetta Giovanola, »Re-Thinking the Anthropological and Ethical Foundation
of Economics and Business: Human Richness and Capabilities Enhancemente, in: Journal
of Business Ethics, 88, No. 3 (2009): 431-444; Doménec Melé, »Editorial Introduction:
Towards a More Humanistic Managements, in: Journal of Business Ethics, 88, No. 3
(2009): 413-416.

- am 14.02.2026, 11:56:53.

61


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2028, 11:56:53.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

