
14 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

gerückt, dass noch in den letzten Jahren in der deutschsprachigen Theologie

zu hitzigen Debatten geführt hatte: die Freiheit.4

Ich möchte den Vorschlag machen, dass die Trias, also Freiheit – (Gen-

der)Körper – Macht(Kritik), die Themen und die Hermeneutik einer Theologie

der Freiheit, die sich durch Judith Butler und Michel Foucault auf der einen

Seite, durch theologiegeschichtliche Case Studies zu dieser Trias auf der an-

deren Seite, konstituieren könnte. Für den Beginn sind an dieser Stelle grund-

legende Voraussetzungen zu klären, denn dieses Buch schreibt sich in eine Si-

tuation des ›Backlashs‹ von insbesondere feministisch-gendertheoretischen

Gleichheitsbestimmungen (1.) ein. Zudem ist es notwendig zu erläutern, wie

ein interdisziplinäres Gespräch zwischen der Theologie und den Philosophi-

en Judith Butlers und Michel Foucaults aussehen könnte (2.). Als Theologin

interessiert mich die Reflexion Judith Butlers auf die Frage, ob die säkulare

Gesellschaft wirklich so säkular ist (3.), deswegen, weil sich in der strikten

Trennung Argumente halten, die wiederum festlegende Gendertheorien be-

gründen.

1. Verortung in der feministischen Landschaft – zwischen
Backlash und kritischer Rede als Ort der Theologie

Die Theorien Judith Butlers zu Gender und Verkörperung von Gender5 ha-

ben seit der Erstveröffentlichung von Gender Trouble den Diskurs um das Ge-

schlecht grundlegend verändert. Längst ist deutlich geworden, dass Butler

mit ihrer Hinterfragung der Dichotomie von ›sex-gender‹ weit über die Ge-

schlechterfrage hinaus geht und zu einem sehr grundsätzlichen Gerechtig-

keitsdiskurs anregen will, der sich im Kern – so meineThese – um die Freiheit

dreht. Diesen Diskurs fundiert sie durch ihre Antworten auf die Frage, wer als

Mensch zählt und wer nicht. Erkennbar ist die Antwort an der Lesbarkeit des

Menschen, welche sich unter anderem in der Betrauerbarkeit verdeutlicht.

Um wen darf – öffentlich – getrauert werden?

4 Die Debatte um die Frage der Freiheit ist als theologischer Schlagabtausch zwischen

Karl-Heinz Menke und Magnus Striet zu lesen gewesen und nimmt langanhaltende

Diskussionen auf. Dazu aktuell auch: S. Wendel: 2020; K.-H. Menke 2017; M. Striet:

2018.

5 J. Butler: 1991; dies.: 1995; dies.: 2009a.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-003 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


A Kapillarische Machtwirkung auf dem Feld der Subjekttheorie 15

Butler bietet den Gedanken an, dass »das Denken des Möglichen«6 selbst

für eine politische Theorie als eine Norm zu verstehen sei. Wäre die Möglich-

keit eine normative Vorstellung, so Butler weiter, würde sich die Frage nicht

mehr um die Gender-Vielfalt als Möglichkeit der vielfältigen Formen drehen,

als wäre es also eine Frage des Geschmacks, sondern dann wäre die Möglich-

keit als das Bestreben zu denken, als »etwas, von dem wir hoffen, es werde

fair verteilt sein, etwas, das sozial garantiert sein könnte, etwas, das nicht für

selbstverständlich gehalten werden kann, insbesondere dann nicht, wenn es

phänomenologisch aufgefasst wird.«7 Für Butler würde sich damit eine nor-

mative Hoffnung eröffnen, eine Philosophie der Freiheit zu konzipieren, die

»mit der Fähigkeit zu tun [hat; GW], zu leben, zu atmen und sich zu bewe-

gen.«8 Die Möglichkeit als Notwendigkeit stellt sich vor allem für die Men-

schen, die auf die Möglichkeit möglich zu werden, noch warten. Um diese

Menschen geht es Butler. Diese Möglichkeit des Möglich-Werdens hängt, so

Butlers steile These, sehr viel stärker von gegenderten Körperpraxen ab, als es

zunächst scheint. Damit verdeutlich Butler, das Gender eine politische Kate-

gorie ist. Gender als Kategorie braucht einen Körper und somit bedeutet dies,

dass Gender zugleich als die Verkörperung der Ort für die Einschreibungen

der normativen Diskurse ist. Daraus folgt: Damit die Bedingung derMöglich-

keit, überhaupt verkörpert möglich zu sein und öffentlich zu werden gegeben

ist, muss Gender als Kategorie innerhalb eines normativen Diskurses aner-

kannt sein. Insbesondere die Betonung der Körperlichkeit in der Öffentlich-

keit wird zur Schnittstelle, weil sich in ihr verdeutlicht, dass eine Lesbarkeit

des Mensch-Seins wesentlich davon abhängt, wer wie – und wie gefährdet –

öffentlich sein kann.

Wie relevant diese Themen sind, zeigt sich insbesondere in den letzten

Jahren, in denen es scheint, dass die Errungenschaften des Feminismus und

der Gender-Theorien immer deutlicher hinterfragt werden. In der feminis-

tischen Wissenschaft wird inzwischen sogar von einem »Backlash«9 gespro-

chen, mit dem präzise beschrieben werden kann, wie bereits errungene Frei-

heiten und Gleichberechtigungen politisch zurückgedrängt werden.10 Denn

dieser »Backlash« macht deutlich, dass die Themen der Gender Theorie sich

6 J. Butler: 2009a, S. 56.

7 Ebd.

8 Ebd.

9 Vgl. M. Näser-Lather/A. L. Oldemeier/D. Beck 2019; Autor*innenkollektiv Fe:In: 2019.

10 Dazu aktuell: Strube et al.: 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-003 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

um die Frage von Gerechtigkeit drehen und keineswegs abstrakte Gedanken-

spiele oder theologisch irrelevante Einsichten sind, sondern dezidiert den

Kern dessen betreffen, wofür Theologie einstehen müsste: die Anerkennung

der Würde eines jeden einzelnen Menschen. Geht man der Dynamik dieses

»Backlashs« analytisch auf den Grund, ist eine Machtkonstellation zu finden,

die sich aus spezifischen Weltsichten zusammensetzt. Die Akteure sind der

Überzeugung, dass bestimmte, mit dem Begriff ›Gender‹ zu verbindende Li-

berationsbewegungen die Fundamente der bestehenden Gesellschaft zerstö-

ren wollen.11 Diese bestehenden Fundamente werden wiederum in der hete-

rosexuellen Familienordnung mit zugewiesenen Rollenbildern, welche wie-

derum von unterschiedlichen Voraussetzungen gespeist werden, eng gefasst.

Die religiöse Sprachwelt mit ihren festgelegten ontologischen Bestimmungen

überrascht auch in der politischen Sprache. Die Vorstellung wird verfestigt,

dass es eine Wesensbeschreibung vom Menschen als Mann und Frau gäbe

und diese unmittelbaren Auswirkungen auf das Selbstverständnis habe. Die

Art und Weise, wie sich Subjekte bilden, könne also auf einen unmittelbaren

Kausalzusammenhang zurückgeführt werden, so die Protagonisten.Diese sei

der göttlicheWille oder dieNaturordnung.12 Dieser Kausalzusammenhang ist

zugleich der Gegenstand philosophischer Kritik, denn in dieser Kritik wird

zum einen das Machtgefüge dieser Vorannahmen offengelegt und zum anderen

ihre Kontingenz verdeutlicht. Diese philosophischen Ansätze verorten sich in

dem Denkverständnis der genealogischen Kritik.13 Weil sich in der Art und

Weise, wie sich Subjekte in einem vorgegebenen Diskurs konstituieren dür-

fen oder sich gegen einen Diskurs kritisch und gefährdet konstituieren, und

weil sich die Machtwirkungen auf Subjekte daran ablesen lassen, wird genau

dieser Prozess wie auch seine Möglichkeitsbedingungen genealogisch.

11 Vgl. dazu bereits J. Butler: 2009a, S. 292-295.

12 Die lehramtlichen Dokumente (siehe Kapitel E) argumentieren von der offenbarten

Schöpfungsordnung her, aus der heraus sich spezifische Wesenseinsichten zum Frau-

sein und Mannsein ergeben. Ähnliche auf das Wesen des Mannes, der Frau konzen-

trierte Argumentationen sind auch in politischen oder vorpolitischen Debatten zu fin-

den, so exemplarisch im ›Schulbuchstreit‹ in Baden-Württemberg.

13 Vgl. Zum Begriff und der Methode der genealogischen Kritik hier im Buch Kapitel C.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-003 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

