2. Globale Netzwerkgesellschaft

den kosmopolitischen Universalismus des Raums der Strome entstehen viele
verschiedene <kkommunale» und lokale Identititen wie religise Fundamenta-
lismen, Umweltschutz, ethnischer Nationalismus, Populismus und die vielen
Formen, in denen lokale Orte und historische Traditionen aufgerufen werden,
um der Auflésung der Identitit in der Anonymitit des Netzes zu entkommen.

2.4 Akteur-Netzwerk-Theorie - Latour

Nachdem wir kurz Luhmanns Theorie der einen Weltgesellschaft auf der
Grundlage der allgemeinen Systemtheorie und Castells empirische Beschrei-
bung der globalen Netzwerkgesellschaft auf der Grundlage der digitalen
Revolution besprochen haben, wollen wir uns der Akteur-Netzwerk-Theorie
(ANT) zuwenden, um eine adiquate theoretische Grundlage dafiir zu finden,
was es bedeutet, iiber die Entstehung einer globalen Netzwerkgesellschaft zu
sprechen. Wie wir oben festgestellt haben, zwingt uns das philosophische, ja
metaphysische Prinzip, dass Sinn, Welt und Sein aus der Konstruktion von In-
formationen in Akteur-Netzwerken hervorgehen und dass Akteur-Netzwerke
das Soziale konstituieren, dazu, uns der Gesellschaftstheorie zuzuwenden,
um zu verstehen, was die sozialen Praktiken sind, die die arché unserer Zeit
ausmachen. Die grundlegende Richtung philosophischer Forschung ist nicht
mehr wie in der Moderne auf das Subjekt gerichtet, sei es als unmittelbare
Intuition von Ideen oder als empirische Psychologie. Stattdessen ist die Phi-
losophie im Gefolge der philosophischen Hermeneutik, des Pragmatismus,
der Phinomenologie, des Poststrukturalismus, der Sprachphilosophie, der
Systemtheorie und der Akteur-Netzwerk-Theorie heute untrennbar mit der
Frage nach dem Sozialen verwoben. Im Folgenden soll gezeigt werden, wie
gegenwdrtig Sozialtheorie zur Philosophie und Philosophie zur Sozialtheorie
geworden ist.

Latour wiirde mit Luhmann und Castells iibereinstimmen, wenn er die von
Luhmann genannten vier modernen Grundannahmen iiber die Gesellschaft
und das Wesen des Sozialen zuriickweist. Erstens lassen sich das Soziale und
die Gesellschaft fiir die ANT, ebenso wie fiir Luhmanns Theorie der sozia-
len Systeme und Castells’ Beschreibung der Netzwerkgesellschaft, nicht auf
Menschen und ihre Interaktionen reduzieren. Die Gesellschaft kann nicht als
Sammlung von Menschen und ihre Handlungen verstanden werden, und dies
aus dem einfachen Grund, dass Menschen nicht allein dafiir verantwortlich

hittps://dol.org/10.14361/6783839418617-010 - am 13.02.2028, 02:56:05.

107


https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

sind, dass es Akteur-Netzwerke gibt.?” Im Gegensatz zu Luhmanns Strategie
des Ausschlusses, die Individuen und alles, was nicht Kommunikation ist, aus
der Gesellschaft verbannt, und zu Castells’ Annahme, dass kosmopolitische
Identititen iiberhaupt keine Identititen sind, ist das «Kollektiv» fiir die ANT
radikal inklusiv und erkennt alle Akteure als solche an. Technologien, Arte-
fakte, alles Materielle und Lebendige sind in gewisser Weise soziale Partner.”
Wihrend es Luhmann darum geht, den Geltungsbereich der Soziologie auf die
Untersuchung von Kommunikationsformen zu beschrinken, und es Castells
darum geht, die fiir die entstehende globale Netzwerkgesellschaft charakte-
ristische Sinnkrise und den Gegensatz zwischen dem Raum der Strome und
dem Raum der Orte zu beschreiben, beschreibt die Soziologie fiir Latour die
sinnkonstruierenden Aktivititen aller Akteure, die zum Kollektiv beitragen
und aktiv daran teilnehmen. Netzwerke ersetzen fiir Latour nicht nur Syste-
me, sondern unterscheiden sich grundlegend von der Art von Netzwerken, die
Castells beschreibt. Fiir Castells werden Luhmanns funktionale Subsysteme
zu globalen, miteinander verbundenen Netzwerken von Geld, Symbolen und
Macht. Fiir Latour sind Netzwerke als Formen der Sinnkonstruktion zu ver-
stehen. Latour will die typisch moderne Opposition zwischen Individuum und
Gesellschaft itberwinden, die in Luhmanns Theorie der sozialen Systeme in der
Unterscheidung zwischen psychischen und sozialen Systemen noch immer
nachwirke, ebenso wie Castells’ Sicht der Netzwerkgesellschaft als Opposition
zwischen der Anonymitit des Raums der Stréme und den lokalen Identititen
des Raums der Orte. Der Raum der Orte definiert die Gesellschaft nicht, wie es
scheinen mag, in Form von Orten oder territorialen Grenzen, sondern in Form
von Widerstand gegen den Raum der Strome und die iiberholte politische
Organisation des Nationalstaats.

Nicht nur Luhmann und Castells, auch Latour lehnt eindeutig die Vorstel-
lung ab, dass die Gesellschaft aus Menschen und den hypostasierten Beziehun-
gen zwischen Individuen in sozialen Strukturen besteht. Fiir die ANT ist der
soziale Raum nicht in verschiedene Handlungs- und Strukturbereiche unter-

22 Dieser entscheidende theoretische Schritt von ANT werden wir als kritischen Hebel
einsetzen, um den Neo-Pragmatismus in Richtung eines Informationellen Pragmatis-
mus zu erweitern.

23 Dies wird deutlich, wenn Latour (2013) nicht nur die Technik, sondern auch materielle
Dinge und lebende Organismen offiziell als «Existenzmodus» innerhalb des Kollektivs
betrachtet.

hittps://dol.org/10.14361/6783839418617-010 - am 13.02.2028, 02:56:05.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

teilt; er ist «flach».** Die Unterscheidung zwischen Individuum und Gesell-
schaft sowie die Annahme, dass Individuen irgendwie eine Identitit im Ge-
gensatz zur Gesellschaft finden und aufrechterhalten miissen, ist ein moder-
ner Mythos, der die tatsichlich immer laufenden Prozesse des Vernetzens ver-
schleiert, die das Kollektiv konstruiert. Solange man davon ausgeht, dass die
Gesellschaftaus Individuen besteht, ist die Frage nach dem Sozialen eine Frage
danach, wie Individuen in die Gesellschaft integriert werden konnen. Die tra-
ditionelle Sozialtheorie stiitzte sich auf den Mythos des Gesellschaftsvertrags
und die ebenso mythologische Vorstellung vom Konsens zwischen den Indi-
viduen. Dies fithrt zur zweiten fragwiirdigen Grundannahme der modernen
Sozialtheorie: dass die Gesellschaft auf dem Konsens zwischen den Individu-
en beruht.

Gesellschaftsvertragstheorien gehen davon aus, dass die Gesellschaft aus
dem Konsens der Individuen entsteht. Fiir Luhmann, Castells und Latour ist
Sinn die Grundlage zugleich fir Konsens und Konflikt. Beziehungen, Relatio-
nen und Assoziationen, die den eigentlichen Stoff des Sozialen ausmachen,
sind nicht immer friedlich und spiegeln kaum jemals eine Einigung iiber
Werte, Weltanschauungen oder dariiber, wie Dinge miteinander verbunden
sein sollen und welche Wege Netzwerke einschlagen sollen. Castells’ Vision
des Netzwerks als relativ stabiles globales Verteilungssystem von Geld, In-
formation und Macht auf der einen Seite und der entgegengesetzten Macht
von ortsgebundenen Nationalstaaten, sozialen Bewegungen und kommu-
nalen Gruppen auf der anderen Seite tibersieht, wie konfliktreich, vielfiltig
und heterogen die Netzwerke innerhalb und untereinander sind. Meinungs-
verschiedenheiten sind ebenso bedeutsam wie Einigungen. Konflikte sind
wahrscheinlich weiterverbreitet als Einigungen. Netzwerke sind dauernd am
Sich-Andern. Sie probieren stindig diverse und teilweise entgegengesetzte
Handlungsprogramme aus. Damit etwas sozial ist, muss es, ob menschlich
oder nichtmenschlich, lediglich Assoziationen eingehen. Dies braucht nicht
Konsens oder Ubereinstimmung unter den Akteuren. Akteur-Netzwerke sind
konflikttrichtig, befinden sich in stindiger Revision, verfolgen unterschiedli-
che und kontrire Ziele und sind offen fiir Verinderungen in alle Richtungen.
Die Vorstellung, dass Menschen nur dann sinnvoll miteinander reden kénnen,
wenn sie sich iiber grundlegende Annahmen tiber die Realitit, Werte usw.
einig sind, wie sie Habermas vorschligt, beruht auf einem sehr vereinfachten

24  Siehe Latour (2005).

hittps://dol.org/10.14361/6783839418617-010 - am 13.02.2028, 02:56:05.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Verstindnis von Kommunikation und von Gesellschaft.”® Nur wenn Menschen
in Bezug auf grundlegende Werte und Weltanschauungen nicht iibereinstim-
men, wird Kommunikation entscheidend. Nur wenn Netzwerke flexibel sind
und stindig neu konfiguriert werden, kann Sinn nicht in Konformismus
ersticken. Wiren Ubereinstimmung und Konsens eine Bedingung fiir soziale
Ordnung, wiissten wir alle, was von uns erwartet wird, und wiirden entspre-
chend handeln. Das soziale Leben wiirde in einen sterilen Konformismus
verfallen, es kénnte nichts Neues und Uberraschendes geschehen, es wiirde
keine Information konstruiert und das Netzwerk wiirde nicht wachsen.

Die dritte Annahme moderner Sozialtheorie ist, dass die Gesellschaft
territorial konstituiert ist. Diese typisch moderne Sichtweise verwechselt
die Gesellschaft mit dem Nationalstaat, einer ethnischen Gruppe oder einer
Region. Natiirlich sprechen wir von der «amerikanischen» Gesellschaft, der
«franzosischen» Gesellschaft usw. Auflerdem ist es wahr, dass Frankreich
nicht Deutschland ist und Europa nicht Amerika. Aber es ist ebenso offen-
sichtlich, dass diese Unterschiede soziale Unterschiede sind, die nur in der
Gesellschaft moglich sind. Sie finden nur im Zusammenhang mit dem, was
Luhmann als «Weltgesellschaft» bezeichnet, statt. Luhmann erklirt den glo-
balen Charakter der Gesellschaft auf der Grundlage seiner Identifizierung
des sozialen Systems mit der Kommunikation. Es gibt keine territorialen
Grenzen fir die Kommunikation und somit auch nicht fiir die Gesellschaft.
Castells beschreibt diese Tatsache als den Aufstieg globaler Netzwerke auf
der Grundlage von IKT. Territorial begrenzte Nationalstaaten, Regionen und
Orte sind, fur Castells, im Wesentlichen Formen des Widerstands gegen die
globale Netzwerkgesellschaft und kénnen in keiner Weise als Gesellschaften
an sich betrachtet werden, auch wenn der konservative Populismus an die alte
Idee der territorialen Gesellschaft appelliert. Fiir Latour schliessen Akteur-
Netzwerke selbst territoriale Begrenzungen aus, die iiber die fiir praktische
Zwecke festgelegten Grenzen hinausgehen, die immer wieder revidiert und
erweitert werden konnen.

25  Brandom akzeptiert das pragmatische Prinzip, dass semantische Bedeutung aus sozia-
len Praktiken entsteht, verwechselt aber, ahnlich wie Habermas, soziale Praktiken mit
rationaler Argumentation, als ob die Kraft des besseren Arguments irgendjemanden
dazu zwingen wiirde, mit jemand anderem {ibereinzustimmen. Das Spiel des Gebens
und Fragens nach Griinden endet nicht im Konsens, sondern in Kontroversen, Missver-
standnissen und Meinungsverschiedenheiten und spiegelt eher ideologische Ausrich-
tungen als Schlussfolgerungen wider.

hittps://dol.org/10.14361/6783839418617-010 - am 13.02.2028, 02:56:05.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

Die vierte Annahme der traditionellen Gesellschaftstheorie, die Luhmann,
Castells und Latour ablehnen, ist, dass die Gesellschaft von aufden beobachtet
werden kann. Fir die ANT wie auch fiir die Theorie sozialer Systeme und
die Netzwerkgesellschaft, die Castells beschreibt, kann Gesellschaft nicht
als etwas Begrenztes verstanden werden, sodass eine Beobachterposition
auflerhalb der Gesellschaft maoglich ist. Man kénnte einwenden, dass es fiir
die Luhmann'sche Systemtheorie eine Position aufierhalb der Gesellschaft
geben muss. Systeme sind notwendigerweise durch eine Unterscheidung
zwischen dem System und seiner Umwelt konstituiert. Das soziale System
muss also eine Umwelt haben, die auflerhalb der Gesellschaft liegt. Nur fiir
Sinnsysteme gilt, dass die Umwelt innerhalb des Systems fillt. Denn die Gren-
ze zwischen Sinnsystem und Umwelt muss einen Sinn haben. Fiir Luhmann
kann kein Beobachter eine Position aufierhalb der Gesellschaft einnehmen,
da Beobachtung Unterscheidungen einfithrt, die Informationen sind und
demnach Sinn haben miissen. Trotzdem hat das Modell von Sinn als System
theoretische Probleme — wie kann die Umwelt eines Systems im System selbst
sein? —, die vermieden werden konnen, indem Sinn als Netzwerk und nicht
als System modelliert wird.?® Netzwerke haben von Natur aus keine klaren
Grenzen, schon gar keine territorialen. Sie haben Verteilungen, Intensititen,
Ausdehnungen, Verzweigungen, Knotenpunkte und Peripherien, aber nichts
markiert genau, wo ein Netzwerk aufhért und etwas anderes beginnt. Er-
innert man sich an das urspriingliche Akteur-Netzwerk unseres hominiden
Jagers, kann man sehen, wie schnell es sich ausdehnt und in das Netzwerk
eines Baumeisters oder eines Kriegers verwandelt. Sobald die Steinaxt zum
Statussymbol wurde, wurde sie zu einem Netzwerk, das Vorteile bei der Part-
nersuche bot. Die Steinaxt konnte auch zu einem rituellen Gegenstand in
einer religiosen Zeremonie werden, der dazu diente, den Kontakt zu tran-
szendenten Kriften aufzunehmen und aufrechtzuerhalten. Der Prozess der
Erweiterung und Umgestaltung der Axt-Netzwerktrajektorien dauert bis heu-
te an. Dariiber hinaus sollte daran erinnert werden, dass Akteur-Netzwerke
aus Informationen bestehen; als Relationen sind alle Informationen grund-
satzlich mit allen anderen Informationen verkniipft. Wie zahlreiche Hacks,
Lecks und Datensicherheitsverletzungen zeigen, lassen sich Informationen
nicht territorial eingrenzen, nicht einmal durch Firewalls. Informationen
kénnen kein begrenztes Individuum - oder das, was die westliche Metaphysik

26  Fir eine detaillierte Diskussion der theoretischen Probleme der Idee von Sinnsyste-
men siehe Belliger/Krieger (2024).

hittps://dol.org/10.14361/6783839418617-010 - am 13.02.2028, 02:56:05.

m


https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

eine Substanz nennt — konstituieren. Die allgemeine Systemtheorie hat auch
keine Verwendung fiir Substanzen oder Individuen, da Systeme per Defini-
tion Zusammensetzungen von Elementen sind, die vom System konstruiert
werden. Die Systemtheorie setzt jedoch den konstitutiven Unterschied zu
einer Umwelt voraus, was die Theorie fir die Modellierung von Sinn weniger
niitzlich macht.

Sinn kennt keine andere Grenze als die, die er selbst fiir verschiedene Zwe-
cke im Raum des Sinnes konstruiert. Es gibt keine Position, die ein Beobachter
moglicherweise auflerhalb von Sinn einnehmen kénnte. Wir argumentieren,
dass die Idee von Sinn als Netzwerk und nicht als System das Problem einer
Auflenposition vermeidet. Netzwerke werden nicht durch Grenzen konstitu-
iert, wie es bei Systemen notwendigerweise der Fall ist, sondern durch Asso-
ziationen, Verbindungen oder Relationen. Netzwerke sind skalierbar. Sie kon-
nen sich fast unbegrenzt ausdehnen oder auf kleine Gruppen von Akteuren
und wenige Assoziationen schrumpfen. Netzwerke differenzieren sich zwar,
beruhen aber nicht notwendigerweise auf binirer Inklusion/Exklusion, wie es
Luhmanns soziale Subsysteme tun. Fiir die ANT ist Sinn als Netzwerk geord-
net, und nur unter bestimmten Umstinden, unter denen Grenzen voriiberge-
hend gezogen werden kénnen, um funktionale Blackboxes zu konstruieren,
kann sie als System modelliert werden.*”

Die Vorstellung, dass die Gesellschaft «objektiv», d.h. von «aufien» beob-
achtet werden kann, wurde nicht nur durch die Fortschritte in der Methodolo-
gie der Ethnologie und der philosophischen Hermeneutik widerlegt, sondern
in jingerer Zeit auch durch die genaue Beschreibung der Funktionsweise der
Wissenschaft, sogar der Naturwissenschaften, durch Science und Technology
Studies und die ANT. Wissenschaft in Aktion, so der Titel eines von Latours ers-
ten Werken, zeigt, dass die traditionelle Erkenntnistheorie, die Wissenschaft
als desinteressiertes Wissen iiber angebliche Fakten versteht, grofitenteils ein
Mythos ist. Die ANT hat jahrzehntelang dokumentiert, wie komplexe, hybri-
de Akteure und Prozesse wissenschaftliche Fakten konstruieren.?® Die Gesell-
schaft kann ebenso wenig wie alles andere ein «Objekt» fiir ein «Subjekt» in
dem Sinne sein, wie es die moderne Erkenntnistheorie und Wissenschafts-
philosophie annehmen. Nicht nur die ANT, sondern auch die Wissenschafts-

27  Systeme sind aus der Perspektive der ANT Blackboxes, d.h. relativ stabile Input-Out-
put-Prozesse.
28  Wir kommen darauf zuriick unten in der Diskussion von Latours Arbeit iiber Pasteur.

hittps://dol.org/10.14361/6783839418617-010 - am 13.02.2028, 02:56:05.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

und Technologiestudien haben gezeigt, dass die Wissenschaft nicht aus Sub-
jekten und Objekten besteht. Was die Dinge sind und wie sie in den Labors
erscheinen, ist das Ergebnis langer und komplexer Konstruktionen, von In-
teraktionen zwischen Menschen und Nichtmenschen, ja von Kiinstlichkeiten.
Die in der modernen Wissenschaftsphilosophie vertretenen Vorstellungen von
Subjekt und Objekt haben nichts mit der Wissenschaft, wie sie in Wirklichkeit
praktiziert wird, zu tun und sind weitgehend moderne Mythen. Was die phi-
losophische Hermeneutik schon immer behauptet hat, erweist sich nicht nur
fiir die Sozialwissenschaften, sondern fiir die Wissenschaft im Allgemeinen als
wahr. Wie die philosophische Hermeneutik iiberzeugend gezeigt hat, ist alles
Wissen Interpretation, und es gibt keine Dichotomie zwischen «Verstehen»
und «Erklirung».?® Verschiedene Arten von Netzwerken konstruieren Infor-
mationen unterschiedlich und verkdrpern somit verschiedene Arten von Wis-
sen. Keine dieser «Existenzweisen», wie Latour (2014) sie nennt, lisst sich je-
doch mit der traditionellen Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt und
der Idee eines reinen, wertfreien und uninteressierten Wissens angemessen
modellieren.

An diesem Punkt konnen wir fragen, was die Ablehnung dieser vier tradi-
tionellen Prinzipien der modernen Soziologie durch Luhmann, Castells und
Latour fiir das Selbstverstindnis der Gesellschaftstheorie bedeutet. Wenn die
zeitgendssische Gesellschaftstheorie einen klaren Ubergang von der klassi-
schen Sozialwissenschaft zu dem markiert, was man eine «postmoderne» oder
sogar «posthumanistische» Theorie nennen kénnte, was ist dann das «Objekt»
der Sozialwissenschaften, wer ist das «Subjekt», das dieses Objekt kennt, und
was ist die Funktion einer Wissenschaft von der Gesellschaft? Die System-
theorie, die Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft und die ANT erlauben
es uns, diese Fragen, die sich unvermeidlich aus der modernen Verfassung
ergeben, einfach zu ignorieren und direkt zu einer anderen «postmodernen»
Auffassung von Gesellschaft und Sozialwissenschaft iiberzugehen. Obwohl
Luhmann das Verdienst zukommt, Sinn als eine eigenstindige und héhere
Ebene emergenter Ordnung jenseits von Materie und Leben eingefithrt zu
haben, eine Ordnungsebene, auf der die Gesellschaft als Kommunikations-
system entsteht, bleibt der ontologische Status von Materie und Leben im
Verhiltnis zum Sinn in Luhmanns Theorie ungeklirt.

Fir Luhmann, wie fir die gesamte traditionelle Soziologie, ist der Bereich
der Natur, der Dinge, der biologischen Organismen, der Artefakte und der

29  Zur Verstehen-Erklaren-Kontroverse siehe Apel (1979).

hittps://dol.org/10.14361/6783839418617-010 - am 13.02.2028, 02:56:05.

13


https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

k4

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Technik nicht Teil des sozialen Systems. Im sozialen System kann es nichts
geben aufler Kommunikation. Alles andere wird in die Umwelt verbannt,
von der angenommen wird, dass sie irgendwie auerhalb der Stadtmauern
des sozialen Systems existiert. Luhmann hielt sorgfiltig an der grundlegen-
den Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Natur und sogar zwischen
Gesellschaft und Technik fest. Fiir Luhmann sind alle diese Dinge zwar in
gewissem Sinne Teil des sozialen Systems, aber nur insofern, als sie Ge-
genstand der Kommunikation sind. Gesellschaft ist Kommunikation, nicht
materielle Dinge, Lebewesen, Artefakte oder gar menschliche Individuen.
Das soziale System besteht aus Kommunikation und nicht aus dem, woriiber
gesprochen wird, es sei denn, die Kommunikation spricht iiber sich selbst,
was ein Sonderfall ist, dessen Schwierigkeiten zu unserer Kritik an der sys-
temtheoretischen Modellierung von Sinn gefithrt haben. Die Dinge, iiber die
gesprochen wird, sind nicht Teil des sozialen Systems; nur ihre Bedeutung in
Form von ausgewihlten Informationen ist Teil der Gesellschaft. Erst dann,
wenn Dinge zu Informationen werden, konnen sie kommuniziert werden und
sind Elemente des sozialen Systems. Diese Information ist jedoch nicht das,
was die Dinge sind, ihre Existenzweise, wie Latour sagen wird. Die Dinge
existieren in ihrem eigenen ontologischen Bereich, unabhingig davon, ob
tiber sie gesprochen wird oder nicht. Die typisch moderne Kluft zwischen Ge-
sellschaft und Natur bleibt also fiir die Theorie sozialer Systeme vollig intakt
und unhinterfragt. Physikalische und biologische Systeme existieren nicht
auf der gleichen ontologischen Ebene wie Sinn. Es gibt Sinn und andere Arten
von Systemen, was auch immer das «bedeuten» mag. Im Fall, dass man davon
ausgeht, wie wir vorschlagen, dass eine héhere Ebene emergenter Ordnung
die darunter liegenden Ebenen in sich integriert, bedeutet dies, dass die Dinge
nur noch als Information existieren und folglich, dass es nichts aufderhalb
von Gesellschaft gibt. Diese Annahme aber zeigt, wie Gesellschaftstheorie zur
Philosophie wird, denn Aussagen iiber die Gesellschaft sind Aussagen iiber
Sein, Welt und Sinn.

Castells riumt ein, dass die Natur Teil der Gesellschaft geworden ist, bie-
tet aber keine soziale Ontologie an, die kliren wiirde, was dies bedeutet fiir
die Sozialtheorie. Netzwerke konstituieren die globale Netzwerkgesellschaft
bzw. die Welt; aufderhalb der Netzwerke gibt es nur lokale und kommunale Wi-
derstandsbewegungen. Der Raum der Orte ist parasitir vom Raum der Stro-
me abhingig und bildet keinen unabhingigen Bereich des Seins. Was Castells
fehle, ist eine theoretische Erklirung fiir diese neue Form der allumfassen-
den Gesellschaft. Wie ist Gesellschaft zu verstehen, wenn sie zur Welt wird?

hittps://dol.org/10.14361/6783839418617-010 - am 13.02.2028, 02:56:05.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Globale Netzwerkgesellschaft

An dieser Stelle tritt die Akteur-Netzwerk-Theorie auf als grundlegende Theo-
rie der neuen Form von Gesellschaft. Fiir Latour, wie wir gesehen haben, wird
Sinn durch das Vernetzen oder durch technische Mediation konstruiert. Da
es nichts gibt, was nicht in einem oder als ein Akteur-Netzwerk entsteht und
somit auf die eine oder andere Weise technisch vermittelt wird, kann das Kol-
lektive nicht als eine ontologische Domine verstanden werden, das sich von
Materie, Leben oder Artefakten unterscheidet. Sinn, d.h. alles, was in einem
Akteur-Netzwerk gesammelt und bewahrt (logos) wird, ist nicht ein bestimm-
ter Bereich des Seins neben anderen. Sinn ist ein Akteur-Netzwerk, das sowohl
aus Menschen als auch aus Nichtmenschen besteht. Die Welt, die einzige Welt,
die wir kennen, ist immer schon «sozial», weil sie und alles in ihr durch Rela-
tionen konstruiert ist. Da Relationen Informationen sind, hat die Welt immer
schon einen Sinn.*° Akteur-Netzwerke sind immer zugleich natiirlich und so-
zial. Das ist es, was Latours Prinzip der Irreduktion impliziert. Wenn nichts
auf etwas anderes reduziert werden kann oder etwas auf sich selbst reduziert
werden kann, da es immer etwas anderes gibt, 16st sich Substanz in Relatio-
nen, d.h. in Information auf. Es gibt keine Natur «da draufien», die als ein
«Ding an sich» gedacht ist, das wir nicht kennen kénnen — Kants Kritiker frag-
ten schnell, wie er iiber das Noumenon Bescheid wissen kénne —, oder einen
Bereich objektiver Tatsachen, der von determinierter Kausalitit regiert wird
und sich ontologisch als Reich der Notwendigkeit (Kant) von der Gesellschaft
als einem Bereich der Freiheit, der Normativitit, der subjektiven Uberzeugun-
gen, der kulturellen Artefakte und der sich historisch verindernden Institutio-
nen unterscheidet. Die Hegel'sche Losung dieses Problems bestand bekannt-
lich darin, das Sein im Geist einzubeziehen, das heute aus dem vermeintlichen
Entwurf der autonomen Subjektivitit heraustritt und zu den sozialen Prakti-
ken des Pragmatismus, dem historischen Ereignis des Sinnes im hermeneu-
tischen Verstindnis (Heidegger), der Selbstorganisation des Sinnsystems in
der Systemtheorie, der Netzwerkmacht (Castells) und der technischen Media-
tion (Latour) wird. Alle diese postmodernen Lésungen fiir das vom modernen
Subjektivismus aufgeworfene Problem beruhen auf dem, was man das Soziale
und die Gesellschaft nennen konnte. Deshalb kénnen wir alle unter dem Be-
griff «soziale Praktiken» subsummieren und fragen: Was sind diese sozialen
Praktiken, die Sein, Sinn und Welt hervorbringen?

30  Wirsollten nicht vergessen, dass in dem Moment, in dem ein bestimmter Stein zu ei-
ner Axt wurde, alle anderen Steine zu «Nicht-Axten» oder «potenziellen Axten» wur-
den.

hittps://dol.org/10.14361/6783839418617-010 - am 13.02.2028, 02:56:05.

115


https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839418617-010 - am 13.02.2028, 02:56:05.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

