
2. Globale Netzwerkgesellschaft 107 

den kosmopolitischen Universalismus des Raums der Ströme entstehen viele 
verschiedene «kommunale» und lokale Identitäten wie religiöse Fundamenta
lismen, Umweltschutz, ethnischer Nationalismus, Populismus und die vielen 
Formen, in denen lokale Orte und historische Traditionen aufgerufen werden, 
um der Auflösung der Identität in der Anonymität des Netzes zu entkommen. 

2.4 Akteur-Netzwerk-Theorie – Latour 

Nachdem wir kurz Luhmanns Theorie der einen Weltgesellschaft auf der 
Grundlage der allgemeinen Systemtheorie und Castells empirische Beschrei
bung der globalen Netzwerkgesellschaft auf der Grundlage der digitalen 
Revolution besprochen haben, wollen wir uns der Akteur-Netzwerk-Theorie 
(ANT) zuwenden, um eine adäquate theoretische Grundlage dafür zu finden, 
was es bedeutet, über die Entstehung einer globalen Netzwerkgesellschaft zu 
sprechen. Wie wir oben festgestellt haben, zwingt uns das philosophische, ja 
metaphysische Prinzip, dass Sinn, Welt und Sein aus der Konstruktion von In
formationen in Akteur-Netzwerken hervorgehen und dass Akteur-Netzwerke 
das Soziale konstituieren, dazu, uns der Gesellschaftstheorie zuzuwenden, 
um zu verstehen, was die sozialen Praktiken sind, die die arché unserer Zeit 
ausmachen. Die grundlegende Richtung philosophischer Forschung ist nicht 
mehr wie in der Moderne auf das Subjekt gerichtet, sei es als unmittelbare 
Intuition von Ideen oder als empirische Psychologie. Stattdessen ist die Phi
losophie im Gefolge der philosophischen Hermeneutik, des Pragmatismus, 
der Phänomenologie, des Poststrukturalismus, der Sprachphilosophie, der 
Systemtheorie und der Akteur-Netzwerk-Theorie heute untrennbar mit der 
Frage nach dem Sozialen verwoben. Im Folgenden soll gezeigt werden, wie 
gegenwärtig Sozialtheorie zur Philosophie und Philosophie zur Sozialtheorie 
geworden ist. 

Latour würde mit Luhmann und Castells übereinstimmen, wenn er die von 
Luhmann genannten vier modernen Grundannahmen über die Gesellschaft 
und das Wesen des Sozialen zurückweist. Erstens lassen sich das Soziale und 
die Gesellschaft für die ANT, ebenso wie für Luhmanns Theorie der sozia
len Systeme und Castells’ Beschreibung der Netzwerkgesellschaft, nicht auf 
Menschen und ihre Interaktionen reduzieren. Die Gesellschaft kann nicht als 
Sammlung von Menschen und ihre Handlungen verstanden werden, und dies 
aus dem einfachen Grund, dass Menschen nicht allein dafür verantwortlich 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010 - am 13.02.2026, 02:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

sind, dass es Akteur-Netzwerke gibt.22 Im Gegensatz zu Luhmanns Strategie 
des Ausschlusses, die Individuen und alles, was nicht Kommunikation ist, aus 
der Gesellschaft verbannt, und zu Castells’ Annahme, dass kosmopolitische 
Identitäten überhaupt keine Identitäten sind, ist das «Kollektiv» für die ANT 
radikal inklusiv und erkennt alle Akteure als solche an. Technologien, Arte
fakte, alles Materielle und Lebendige sind in gewisser Weise soziale Partner.23 
Während es Luhmann darum geht, den Geltungsbereich der Soziologie auf die 
Untersuchung von Kommunikationsformen zu beschränken, und es Castells 
darum geht, die für die entstehende globale Netzwerkgesellschaft charakte
ristische Sinnkrise und den Gegensatz zwischen dem Raum der Ströme und 
dem Raum der Orte zu beschreiben, beschreibt die Soziologie für Latour die 
sinnkonstruierenden Aktivitäten aller Akteure, die zum Kollektiv beitragen 
und aktiv daran teilnehmen. Netzwerke ersetzen für Latour nicht nur Syste
me, sondern unterscheiden sich grundlegend von der Art von Netzwerken, die 
Castells beschreibt. Für Castells werden Luhmanns funktionale Subsysteme 
zu globalen, miteinander verbundenen Netzwerken von Geld, Symbolen und 
Macht. Für Latour sind Netzwerke als Formen der Sinnkonstruktion zu ver
stehen. Latour will die typisch moderne Opposition zwischen Individuum und 
Gesellschaft überwinden, die in Luhmanns Theorie der sozialen Systeme in der 
Unterscheidung zwischen psychischen und sozialen Systemen noch immer 
nachwirkt, ebenso wie Castells’ Sicht der Netzwerkgesellschaft als Opposition 
zwischen der Anonymität des Raums der Ströme und den lokalen Identitäten 
des Raums der Orte. Der Raum der Orte definiert die Gesellschaft nicht, wie es 
scheinen mag, in Form von Orten oder territorialen Grenzen, sondern in Form 
von Widerstand gegen den Raum der Ströme und die überholte politische 
Organisation des Nationalstaats. 

Nicht nur Luhmann und Castells, auch Latour lehnt eindeutig die Vorstel
lung ab, dass die Gesellschaft aus Menschen und den hypostasierten Beziehun
gen zwischen Individuen in sozialen Strukturen besteht. Für die ANT ist der 
soziale Raum nicht in verschiedene Handlungs- und Strukturbereiche unter

22 Dieser entscheidende theoretische Schritt von ANT werden wir als kritischen Hebel 
einsetzen, um den Neo-Pragmatismus in Richtung eines Informationellen Pragmatis

mus zu erweitern. 
23 Dies wird deutlich, wenn Latour (2013) nicht nur die Technik, sondern auch materielle 

Dinge und lebende Organismen offiziell als «Existenzmodus» innerhalb des Kollektivs 
betrachtet. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010 - am 13.02.2026, 02:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 109 

teilt; er ist «flach».24 Die Unterscheidung zwischen Individuum und Gesell
schaft sowie die Annahme, dass Individuen irgendwie eine Identität im Ge
gensatz zur Gesellschaft finden und aufrechterhalten müssen, ist ein moder
ner Mythos, der die tatsächlich immer laufenden Prozesse des Vernetzens ver
schleiert, die das Kollektiv konstruiert. Solange man davon ausgeht, dass die 
Gesellschaft aus Individuen besteht, ist die Frage nach dem Sozialen eine Frage 
danach, wie Individuen in die Gesellschaft integriert werden können. Die tra
ditionelle Sozialtheorie stützte sich auf den Mythos des Gesellschaftsvertrags 
und die ebenso mythologische Vorstellung vom Konsens zwischen den Indi
viduen. Dies führt zur zweiten fragwürdigen Grundannahme der modernen 
Sozialtheorie: dass die Gesellschaft auf dem Konsens zwischen den Individu
en beruht. 

Gesellschaftsvertragstheorien gehen davon aus, dass die Gesellschaft aus 
dem Konsens der Individuen entsteht. Für Luhmann, Castells und Latour ist 
Sinn die Grundlage zugleich für Konsens und Konflikt. Beziehungen, Relatio
nen und Assoziationen, die den eigentlichen Stoff des Sozialen ausmachen, 
sind nicht immer friedlich und spiegeln kaum jemals eine Einigung über 
Werte, Weltanschauungen oder darüber, wie Dinge miteinander verbunden 
sein sollen und welche Wege Netzwerke einschlagen sollen. Castells’ Vision 
des Netzwerks als relativ stabiles globales Verteilungssystem von Geld, In
formation und Macht auf der einen Seite und der entgegengesetzten Macht 
von ortsgebundenen Nationalstaaten, sozialen Bewegungen und kommu
nalen Gruppen auf der anderen Seite übersieht, wie konfliktreich, vielfältig 
und heterogen die Netzwerke innerhalb und untereinander sind. Meinungs
verschiedenheiten sind ebenso bedeutsam wie Einigungen. Konflikte sind 
wahrscheinlich weiterverbreitet als Einigungen. Netzwerke sind dauernd am 
Sich-Ändern. Sie probieren ständig diverse und teilweise entgegengesetzte 
Handlungsprogramme aus. Damit etwas sozial ist, muss es, ob menschlich 
oder nichtmenschlich, lediglich Assoziationen eingehen. Dies braucht nicht 
Konsens oder Übereinstimmung unter den Akteuren. Akteur-Netzwerke sind 
konfliktträchtig, befinden sich in ständiger Revision, verfolgen unterschiedli
che und konträre Ziele und sind offen für Veränderungen in alle Richtungen. 
Die Vorstellung, dass Menschen nur dann sinnvoll miteinander reden können, 
wenn sie sich über grundlegende Annahmen über die Realität, Werte usw. 
einig sind, wie sie Habermas vorschlägt, beruht auf einem sehr vereinfachten 

24 Siehe Latour (2005). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010 - am 13.02.2026, 02:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Verständnis von Kommunikation und von Gesellschaft.25 Nur wenn Menschen 
in Bezug auf grundlegende Werte und Weltanschauungen nicht übereinstim
men, wird Kommunikation entscheidend. Nur wenn Netzwerke flexibel sind 
und ständig neu konfiguriert werden, kann Sinn nicht in Konformismus 
ersticken. Wären Übereinstimmung und Konsens eine Bedingung für soziale 
Ordnung, wüssten wir alle, was von uns erwartet wird, und würden entspre
chend handeln. Das soziale Leben würde in einen sterilen Konformismus 
verfallen, es könnte nichts Neues und Überraschendes geschehen, es würde 
keine Information konstruiert und das Netzwerk würde nicht wachsen. 

Die dritte Annahme moderner Sozialtheorie ist, dass die Gesellschaft 
territorial konstituiert ist. Diese typisch moderne Sichtweise verwechselt 
die Gesellschaft mit dem Nationalstaat, einer ethnischen Gruppe oder einer 
Region. Natürlich sprechen wir von der «amerikanischen» Gesellschaft, der 
«französischen» Gesellschaft usw. Außerdem ist es wahr, dass Frankreich 
nicht Deutschland ist und Europa nicht Amerika. Aber es ist ebenso offen
sichtlich, dass diese Unterschiede soziale Unterschiede sind, die nur in der 
Gesellschaft möglich sind. Sie finden nur im Zusammenhang mit dem, was 
Luhmann als «Weltgesellschaft» bezeichnet, statt. Luhmann erklärt den glo
balen Charakter der Gesellschaft auf der Grundlage seiner Identifizierung 
des sozialen Systems mit der Kommunikation. Es gibt keine territorialen 
Grenzen für die Kommunikation und somit auch nicht für die Gesellschaft. 
Castells beschreibt diese Tatsache als den Aufstieg globaler Netzwerke auf 
der Grundlage von IKT. Territorial begrenzte Nationalstaaten, Regionen und 
Orte sind, für Castells, im Wesentlichen Formen des Widerstands gegen die 
globale Netzwerkgesellschaft und können in keiner Weise als Gesellschaften 
an sich betrachtet werden, auch wenn der konservative Populismus an die alte 
Idee der territorialen Gesellschaft appelliert. Für Latour schliessen Akteur- 
Netzwerke selbst territoriale Begrenzungen aus, die über die für praktische 
Zwecke festgelegten Grenzen hinausgehen, die immer wieder revidiert und 
erweitert werden können. 

25 Brandom akzeptiert das pragmatische Prinzip, dass semantische Bedeutung aus sozia
len Praktiken entsteht, verwechselt aber, ähnlich wie Habermas, soziale Praktiken mit 
rationaler Argumentation, als ob die Kraft des besseren Arguments irgendjemanden 
dazu zwingen würde, mit jemand anderem übereinzustimmen. Das Spiel des Gebens 
und Fragens nach Gründen endet nicht im Konsens, sondern in Kontroversen, Missver

ständnissen und Meinungsverschiedenheiten und spiegelt eher ideologische Ausrich
tungen als Schlussfolgerungen wider. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010 - am 13.02.2026, 02:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 111 

Die vierte Annahme der traditionellen Gesellschaftstheorie, die Luhmann, 
Castells und Latour ablehnen, ist, dass die Gesellschaft von außen beobachtet 
werden kann. Für die ANT wie auch für die Theorie sozialer Systeme und 
die Netzwerkgesellschaft, die Castells beschreibt, kann Gesellschaft nicht 
als etwas Begrenztes verstanden werden, sodass eine Beobachterposition 
außerhalb der Gesellschaft möglich ist. Man könnte einwenden, dass es für 
die Luhmann’sche Systemtheorie eine Position außerhalb der Gesellschaft 
geben muss. Systeme sind notwendigerweise durch eine Unterscheidung 
zwischen dem System und seiner Umwelt konstituiert. Das soziale System 
muss also eine Umwelt haben, die außerhalb der Gesellschaft liegt. Nur für 
Sinnsysteme gilt, dass die Umwelt innerhalb des Systems fällt. Denn die Gren
ze zwischen Sinnsystem und Umwelt muss einen Sinn haben. Für Luhmann 
kann kein Beobachter eine Position außerhalb der Gesellschaft einnehmen, 
da Beobachtung Unterscheidungen einführt, die Informationen sind und 
demnach Sinn haben müssen. Trotzdem hat das Modell von Sinn als System 
theoretische Probleme – wie kann die Umwelt eines Systems im System selbst 
sein? –, die vermieden werden können, indem Sinn als Netzwerk und nicht 
als System modelliert wird.26 Netzwerke haben von Natur aus keine klaren 
Grenzen, schon gar keine territorialen. Sie haben Verteilungen, Intensitäten, 
Ausdehnungen, Verzweigungen, Knotenpunkte und Peripherien, aber nichts 
markiert genau, wo ein Netzwerk aufhört und etwas anderes beginnt. Er
innert man sich an das ursprüngliche Akteur-Netzwerk unseres hominiden 
Jägers, kann man sehen, wie schnell es sich ausdehnt und in das Netzwerk 
eines Baumeisters oder eines Kriegers verwandelt. Sobald die Steinaxt zum 
Statussymbol wurde, wurde sie zu einem Netzwerk, das Vorteile bei der Part
nersuche bot. Die Steinaxt konnte auch zu einem rituellen Gegenstand in 
einer religiösen Zeremonie werden, der dazu diente, den Kontakt zu tran
szendenten Kräften aufzunehmen und aufrechtzuerhalten. Der Prozess der 
Erweiterung und Umgestaltung der Axt-Netzwerktrajektorien dauert bis heu
te an. Darüber hinaus sollte daran erinnert werden, dass Akteur-Netzwerke 
aus Informationen bestehen; als Relationen sind alle Informationen grund
sätzlich mit allen anderen Informationen verknüpft. Wie zahlreiche Hacks, 
Lecks und Datensicherheitsverletzungen zeigen, lassen sich Informationen 
nicht territorial eingrenzen, nicht einmal durch Firewalls. Informationen 
können kein begrenztes Individuum – oder das, was die westliche Metaphysik 

26 Für eine detaillierte Diskussion der theoretischen Probleme der Idee von Sinnsyste
men siehe Belliger/Krieger (2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010 - am 13.02.2026, 02:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

eine Substanz nennt – konstituieren. Die allgemeine Systemtheorie hat auch 
keine Verwendung für Substanzen oder Individuen, da Systeme per Defini
tion Zusammensetzungen von Elementen sind, die vom System konstruiert 
werden. Die Systemtheorie setzt jedoch den konstitutiven Unterschied zu 
einer Umwelt voraus, was die Theorie für die Modellierung von Sinn weniger 
nützlich macht. 

Sinn kennt keine andere Grenze als die, die er selbst für verschiedene Zwe
cke im Raum des Sinnes konstruiert. Es gibt keine Position, die ein Beobachter 
möglicherweise außerhalb von Sinn einnehmen könnte. Wir argumentieren, 
dass die Idee von Sinn als Netzwerk und nicht als System das Problem einer 
Außenposition vermeidet. Netzwerke werden nicht durch Grenzen konstitu
iert, wie es bei Systemen notwendigerweise der Fall ist, sondern durch Asso
ziationen, Verbindungen oder Relationen. Netzwerke sind skalierbar. Sie kön
nen sich fast unbegrenzt ausdehnen oder auf kleine Gruppen von Akteuren 
und wenige Assoziationen schrumpfen. Netzwerke differenzieren sich zwar, 
beruhen aber nicht notwendigerweise auf binärer Inklusion/Exklusion, wie es 
Luhmanns soziale Subsysteme tun. Für die ANT ist Sinn als Netzwerk geord
net, und nur unter bestimmten Umständen, unter denen Grenzen vorüberge
hend gezogen werden können, um funktionale Blackboxes zu konstruieren, 
kann sie als System modelliert werden.27 

Die Vorstellung, dass die Gesellschaft «objektiv», d.h. von «außen» beob
achtet werden kann, wurde nicht nur durch die Fortschritte in der Methodolo
gie der Ethnologie und der philosophischen Hermeneutik widerlegt, sondern 
in jüngerer Zeit auch durch die genaue Beschreibung der Funktionsweise der 
Wissenschaft, sogar der Naturwissenschaften, durch Science und Technology 
Studies und die ANT. Wissenschaft in Aktion, so der Titel eines von Latours ers
ten Werken, zeigt, dass die traditionelle Erkenntnistheorie, die Wissenschaft 
als desinteressiertes Wissen über angebliche Fakten versteht, größtenteils ein 
Mythos ist. Die ANT hat jahrzehntelang dokumentiert, wie komplexe, hybri
de Akteure und Prozesse wissenschaftliche Fakten konstruieren.28 Die Gesell
schaft kann ebenso wenig wie alles andere ein «Objekt» für ein «Subjekt» in 
dem Sinne sein, wie es die moderne Erkenntnistheorie und Wissenschafts
philosophie annehmen. Nicht nur die ANT, sondern auch die Wissenschafts- 

27 Systeme sind aus der Perspektive der ANT Blackboxes, d.h. relativ stabile Input-Out
put-Prozesse. 

28 Wir kommen darauf zurück unten in der Diskussion von Latours Arbeit über Pasteur. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010 - am 13.02.2026, 02:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 113 

und Technologiestudien haben gezeigt, dass die Wissenschaft nicht aus Sub
jekten und Objekten besteht. Was die Dinge sind und wie sie in den Labors 
erscheinen, ist das Ergebnis langer und komplexer Konstruktionen, von In
teraktionen zwischen Menschen und Nichtmenschen, ja von Künstlichkeiten. 
Die in der modernen Wissenschaftsphilosophie vertretenen Vorstellungen von 
Subjekt und Objekt haben nichts mit der Wissenschaft, wie sie in Wirklichkeit 
praktiziert wird, zu tun und sind weitgehend moderne Mythen. Was die phi
losophische Hermeneutik schon immer behauptet hat, erweist sich nicht nur 
für die Sozialwissenschaften, sondern für die Wissenschaft im Allgemeinen als 
wahr. Wie die philosophische Hermeneutik überzeugend gezeigt hat, ist alles 
Wissen Interpretation, und es gibt keine Dichotomie zwischen «Verstehen» 
und «Erklärung».29 Verschiedene Arten von Netzwerken konstruieren Infor
mationen unterschiedlich und verkörpern somit verschiedene Arten von Wis
sen. Keine dieser «Existenzweisen», wie Latour (2014) sie nennt, lässt sich je
doch mit der traditionellen Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt und 
der Idee eines reinen, wertfreien und uninteressierten Wissens angemessen 
modellieren. 

An diesem Punkt können wir fragen, was die Ablehnung dieser vier tradi
tionellen Prinzipien der modernen Soziologie durch Luhmann, Castells und 
Latour für das Selbstverständnis der Gesellschaftstheorie bedeutet. Wenn die 
zeitgenössische Gesellschaftstheorie einen klaren Übergang von der klassi
schen Sozialwissenschaft zu dem markiert, was man eine «postmoderne» oder 
sogar «posthumanistische» Theorie nennen könnte, was ist dann das «Objekt» 
der Sozialwissenschaften, wer ist das «Subjekt», das dieses Objekt kennt, und 
was ist die Funktion einer Wissenschaft von der Gesellschaft? Die System
theorie, die Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft und die ANT erlauben 
es uns, diese Fragen, die sich unvermeidlich aus der modernen Verfassung 
ergeben, einfach zu ignorieren und direkt zu einer anderen «postmodernen» 
Auffassung von Gesellschaft und Sozialwissenschaft überzugehen. Obwohl 
Luhmann das Verdienst zukommt, Sinn als eine eigenständige und höhere 
Ebene emergenter Ordnung jenseits von Materie und Leben eingeführt zu 
haben, eine Ordnungsebene, auf der die Gesellschaft als Kommunikations
system entsteht, bleibt der ontologische Status von Materie und Leben im 
Verhältnis zum Sinn in Luhmanns Theorie ungeklärt. 

Für Luhmann, wie für die gesamte traditionelle Soziologie, ist der Bereich 
der Natur, der Dinge, der biologischen Organismen, der Artefakte und der 

29 Zur Verstehen-Erklären-Kontroverse siehe Apel (1979). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010 - am 13.02.2026, 02:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Technik nicht Teil des sozialen Systems. Im sozialen System kann es nichts 
geben außer Kommunikation. Alles andere wird in die Umwelt verbannt, 
von der angenommen wird, dass sie irgendwie außerhalb der Stadtmauern 
des sozialen Systems existiert. Luhmann hielt sorgfältig an der grundlegen
den Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Natur und sogar zwischen 
Gesellschaft und Technik fest. Für Luhmann sind alle diese Dinge zwar in 
gewissem Sinne Teil des sozialen Systems, aber nur insofern, als sie Ge
genstand der Kommunikation sind. Gesellschaft ist Kommunikation, nicht 
materielle Dinge, Lebewesen, Artefakte oder gar menschliche Individuen. 
Das soziale System besteht aus Kommunikation und nicht aus dem, worüber 
gesprochen wird, es sei denn, die Kommunikation spricht über sich selbst, 
was ein Sonderfall ist, dessen Schwierigkeiten zu unserer Kritik an der sys
temtheoretischen Modellierung von Sinn geführt haben. Die Dinge, über die 
gesprochen wird, sind nicht Teil des sozialen Systems; nur ihre Bedeutung in 
Form von ausgewählten Informationen ist Teil der Gesellschaft. Erst dann, 
wenn Dinge zu Informationen werden, können sie kommuniziert werden und 
sind Elemente des sozialen Systems. Diese Information ist jedoch nicht das, 
was die Dinge sind, ihre Existenzweise, wie Latour sagen wird. Die Dinge 
existieren in ihrem eigenen ontologischen Bereich, unabhängig davon, ob 
über sie gesprochen wird oder nicht. Die typisch moderne Kluft zwischen Ge
sellschaft und Natur bleibt also für die Theorie sozialer Systeme völlig intakt 
und unhinterfragt. Physikalische und biologische Systeme existieren nicht 
auf der gleichen ontologischen Ebene wie Sinn. Es gibt Sinn und andere Arten 
von Systemen, was auch immer das «bedeuten» mag. Im Fall, dass man davon 
ausgeht, wie wir vorschlagen, dass eine höhere Ebene emergenter Ordnung 
die darunter liegenden Ebenen in sich integriert, bedeutet dies, dass die Dinge 
nur noch als Information existieren und folglich, dass es nichts außerhalb 
von Gesellschaft gibt. Diese Annahme aber zeigt, wie Gesellschaftstheorie zur 
Philosophie wird, denn Aussagen über die Gesellschaft sind Aussagen über 
Sein, Welt und Sinn. 

Castells räumt ein, dass die Natur Teil der Gesellschaft geworden ist, bie
tet aber keine soziale Ontologie an, die klären würde, was dies bedeutet für 
die Sozialtheorie. Netzwerke konstituieren die globale Netzwerkgesellschaft 
bzw. die Welt; außerhalb der Netzwerke gibt es nur lokale und kommunale Wi
derstandsbewegungen. Der Raum der Orte ist parasitär vom Raum der Strö
me abhängig und bildet keinen unabhängigen Bereich des Seins. Was Castells 
fehlt, ist eine theoretische Erklärung für diese neue Form der allumfassen
den Gesellschaft. Wie ist Gesellschaft zu verstehen, wenn sie zur Welt wird? 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010 - am 13.02.2026, 02:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 115 

An dieser Stelle tritt die Akteur-Netzwerk-Theorie auf als grundlegende Theo

rie der neuen Form von Gesellschaft. Für Latour, wie wir gesehen haben, wird 
Sinn durch das Vernetzen oder durch technische Mediation konstruiert. Da 
es nichts gibt, was nicht in einem oder als ein Akteur-Netzwerk entsteht und 
somit auf die eine oder andere Weise technisch vermittelt wird, kann das Kol
lektive nicht als eine ontologische Domäne verstanden werden, das sich von 
Materie, Leben oder Artefakten unterscheidet. Sinn, d.h. alles, was in einem 
Akteur-Netzwerk gesammelt und bewahrt (logos) wird, ist nicht ein bestimm
ter Bereich des Seins neben anderen. Sinn ist ein Akteur-Netzwerk, das sowohl 
aus Menschen als auch aus Nichtmenschen besteht. Die Welt, die einzige Welt, 
die wir kennen, ist immer schon «sozial», weil sie und alles in ihr durch Rela
tionen konstruiert ist. Da Relationen Informationen sind, hat die Welt immer 
schon einen Sinn.30 Akteur-Netzwerke sind immer zugleich natürlich und so
zial. Das ist es, was Latours Prinzip der Irreduktion impliziert. Wenn nichts 
auf etwas anderes reduziert werden kann oder etwas auf sich selbst reduziert 
werden kann, da es immer etwas anderes gibt, löst sich Substanz in Relatio
nen, d.h. in Information auf. Es gibt keine Natur «da draußen», die als ein 
«Ding an sich» gedacht ist, das wir nicht kennen können – Kants Kritiker frag
ten schnell, wie er über das Noumenon Bescheid wissen könne –, oder einen 
Bereich objektiver Tatsachen, der von determinierter Kausalität regiert wird 
und sich ontologisch als Reich der Notwendigkeit (Kant) von der Gesellschaft 
als einem Bereich der Freiheit, der Normativität, der subjektiven Überzeugun
gen, der kulturellen Artefakte und der sich historisch verändernden Institutio
nen unterscheidet. Die Hegel’sche Lösung dieses Problems bestand bekannt
lich darin, das Sein im Geist einzubeziehen, das heute aus dem vermeintlichen 
Entwurf der autonomen Subjektivität heraustritt und zu den sozialen Prakti
ken des Pragmatismus, dem historischen Ereignis des Sinnes im hermeneu
tischen Verständnis (Heidegger), der Selbstorganisation des Sinnsystems in 
der Systemtheorie, der Netzwerkmacht (Castells) und der technischen Media
tion (Latour) wird. Alle diese postmodernen Lösungen für das vom modernen 
Subjektivismus aufgeworfene Problem beruhen auf dem, was man das Soziale 
und die Gesellschaft nennen könnte. Deshalb können wir alle unter dem Be
griff «soziale Praktiken» subsummieren und fragen: Was sind diese sozialen 
Praktiken, die Sein, Sinn und Welt hervorbringen? 

30 Wir sollten nicht vergessen, dass in dem Moment, in dem ein bestimmter Stein zu ei
ner Axt wurde, alle anderen Steine zu «Nicht-Äxten» oder «potenziellen Äxten» wur
den. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010 - am 13.02.2026, 02:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839416617-010 - am 13.02.2026, 02:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

