Zweites Kapitel.
Rationalismus — Gott und Vernunft

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des
Subjekts!3

1.1 Einschatzungen des cartesianischen Beginns

Wenn Martin Luther nach allgemeiner Auffassung am Beginn der
Religiositdt der Neuzeit steht, so steht René Descartes am Beginn der
neueren Philosophie, genauer der neuzeitlichen Metaphysik. Doch
wird seine Philosophie und deren Bedeutung in der Geschichte
sehr unterschiedlich beurteilt. Innerhalb der Epoche selbst fallt die
Bewertung ihres Beginns etwa durch Hegel sehr positiv aus. Mit
Descartes sehe die freie Vernunft »nach langer Umherfahrt auf der
ungestiimen See« erstmals wieder Land.® Erstmals trete wieder
eine autonome Philosophie auf, die selbststandig aus der Vernunft
komme und die selbstbewusst sei. Die Philosophie kniipfe mit Des-
cartes wieder an die Metaphysik des Aristoteles an, die ebenfalls das
reine Denken zum Prinzip habe.®> Zwar habe nach Hegel bereits die
christliche Religion »ihren absoluten Inhalt in die Gemiiter gelegt«,
doch bleibe dieser Inhalt als gottlicher von der Welt der Menschen
im Zeitalter der Patristik und der Scholastik noch verschieden. Ja,
es bilde sich eine absolute Differenz zwischen der géttlichen und

193 Als einfithrende Literatur siche: Dominik Perler, René Descartes, Miinchen
2022; Jean-Luc Marion, Sur la théologie blanche de Descartes. Analogie,
création des vérités éternelles et fondement, Paris 1981; Hans Poser, René
Descartes. Eine Einfithrung, Stuttgart 2003.

194 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philoso-
phie III,, Frankfurt 1971, 20,120.

195 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 121.

115

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

der irdischen Sphire aus.”® Gott bleibt im Jenseits zur Welt der
Menschen. Diese Differenz werde zwar von der Theologie bzw. der
Philosophie des Mittelalters bedacht, doch konne die religiése Den-
kart die Differenz nicht autheben. Allerdings arbeite die spatmittel-
alterliche Theologie bereits an der Uberwindung — um den Preis
der »Verweltlichung des Ewigen«.”” Wenn der formelle, trockene
Verstand die Einheit des Jenseits und des Diesseits setze, dann ge-
schehe dies nur um den Preis der Einseitigkeit, der entweder Gott
bedeutungslos macht oder die Welt fiir unwesentlich und nichtig
erklart. Auch das Christentum habe noch nicht zu sich selbst gefun-
den. Dieses Selbst bestehe aber gerade in der dialektischen Einheit
des Unendlichen und des Endlichen, Gottes und des Menschen.
Diese Gegensitze verniinftig zusammenzudenken, sei dem Christen-
tum der ersten eineinhalb Jahrtausende noch nicht gelungen. Hegel
ist der Ansicht, dass erst das Denken Martin Luthers die epochale
Befreiung der Religion darstelle, insofern hier die Géttlichkeit neu
gedacht und zugleich im Inneren des Menschen gesetzt werde. Gott
wird nicht mehr auflerhalb des Menschen als Objekt des Denkens
in die absolute Transzendenz verbannt. Damit wird die Moglichkeit
zur wirklichen und das bedeutet fiir Hegel verniinftigen Vers6hnung
von Transzendenz und Immanenz eréffnet. Deshalb deutet er die
Reformation nicht nur als Erneuerung der Religion, sondern auch
der weltlichen Wirklichkeit und der Philosophie.”® Glaube und Wis-
sen werden dadurch befreit, denn auch dem Endlichen, Gegenwir-
tigen werde in seiner Vermittlung mit dem Absoluten seine Ehre
gegeben.”” Der eigentliche Gott wird zum »Eigensten des Individu-
ums«. Nun aber ist eine ausgezeichnete »Form des Inneren [...]
auch das reine Denken.«?%° Wihrend die Religion den Gott in uns
glaube, werde er von der neueren Philosophie gedacht. Indem aber
die Philosophie Gott in neuer Weise spekulativ denkt, trennt sich die
Philosophie zunéchst von der Theologie, insofern sie ihr nicht mehr
unterstellt ist. Die mittelalterliche Unterordnung der Philosophie ist

196 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 61. Diese prinzipielle
Differenz der zweiten Epoche der Metaphysik 16st die Identitit als Prinzip der
ersten Epoche ab. Hegel wird Identitat und Differenz autheben.

197 Ebd.

198 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 62.

199 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 63.

200 Ebd.

116

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des Subjekts

beendet, weil diese sich selbst das Hochste zu ihrer Sache macht.
Die Philosophie wird dadurch befreit. Dabei betont Hegel, dass die-
se befreiende Trennung keinesfalls absolut sei, wie etwa Habermas
unterstellt. Hegel formuliert vielmehr: »Das Band bleibt aber deswe-
gen schlechthin an sich. Denn Theologie ist durchaus nur das, was
Philosophie ist.«?%!

Hegel sieht die dialektische Verbindung und die inhaltliche Identi-
tat von Wissen und Glauben. So kann das neue Verstdndnis der be-
freiten Philosophie und der befreiten Theologie als Selbstentfaltung
des christlichen Denkens gedacht werden. Das christliche Denken der
Neuzeit hat sein Prinzip im Geist. Der Geist verbindet die Vorstel-
lung des Vatergottes iiber uns und des gottlichen Sohnes neben uns
zum verniinftigen Gott in uns. Damit werden die sich vermeintlich
gegenseitig ausschlieflenden Konzepte der griechischen Philosophie
und der patristisch-scholastischen Theologie in eine hohere philo-
sophisch-theologische Einheit aufgehoben. Das Prinzip der ersten
Epoche, die Identitdt vor aller Differenz, und das Prinzip der zwei-
ten Epoche, die in Christus vermittelte Differenz, werden verséhnt.
Hegel bemiéngelt an der philosophischen Theologie des Mittelalters
das Fehlen des freien, von sich ausgehenden Denkens, das keine
fremde Autoritit anerkennt.?’2 Das befreite Denken aber bleibt dem
Christentum auch in seiner neuen Form verbunden:

»Das protestantische Prinzip ist, dass im Christentum die Innerlichkeit
allgemein als Denken zum Bewusstsein komme, als worauf jeder An-
spruch habe, ja das Denken ist eines jeden Pflicht, alles darauf basiert.
Die Philosophie ist so allgemeine Angelegenheit, {iber die jeder zu urtei-
len wisse; denkend ist jeder von Hause aus.«2%3

Die neue Rolle von Freiheit und Vernunft findet sich allerdings nicht
nur im protestantischen Bereich. Bereits Hegel betont, dass Luther
indirekt auch die katholische Kirche reformiert habe.2* An dieser
Stelle ist an den katholischen >Reformator< Ignatius von Loyola
(1592-1556) und die Freisetzung des religiosen Subjekts durch die

201 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 64.
202 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 21.

203 Hegel, Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie, 123.
204 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 60.

117

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

Jesuiten zu erinnern.?%°> Dieses Eindringen der neuzeitlichen Gedan-
ken in den Raum der alten Kirche ist wohl eine Voraussetzung dafiir,
dass der Katholik René Descartes nach mehr als tausend Jahren
Herrschaft der Religion der »wahre Anfinger«?% auf dem Gebiet
der Philosophie werden kann. Hegel betont jedoch, dass das Denken
bei Descartes zundchst noch in der Form des »klaren Verstandes«
und noch nicht in Form der »spekulativen Vernunft« auftritt. Die
Denkbestimmungen Descartes seien noch fest, weil endlich gegenei-
nander begrenzt. Der Ausgangspunkt der Betrachtungen Descartes
sind in der Tat die neueren Naturwissenschaften, die »exakten Wis-
senschaften« des bestimmten Verstandes. Aus diesem Grund ist sein
Ansatz ohne die Vorarbeit eines Nikolaus Kopernikus und eines Ga-
lileo Galilei ebenso wenig zu erkldren wie ohne die Vorgaben eines
Martin Luther und eines Ignatius von Loyola. Das epochale Prinzip
ist jedoch sowohl in Wissenschaft als auch in Religion, Freiheit -
in absoluter Bedeutung. Das Prinzip von allem liegt nicht mehr jen-
seits des Denkens, sondern ist wie bei Aristoteles mit dem Denken
identisch. Das Identische ist selbst das Prinzip. Aber nicht mehr
das vordifferente Identische des Aristoteles (A=A, Denken=Denken),
sondern das um die patristisch-scholastische Differenz bereicherte
Identische, das sich - dialektisch - als Identitdt von Identitdt und
Differenz weifS. Doch gerade weil die Transzendenz bzw. Differenz
Gottes nicht einfach negiert wird, sondern in die neuzeitliche Iden-
titdt*207 aufgehoben ist, und das heiflt bewahrt ist, kann der dritte
Akt des metaphysischen Dramas ebenfalls als christlich verstanden
werden als die Geschichte des Geistes Gottes in uns.

Der positiven Beurteilung der Rolle von Descartes innerhalb
der Neuzeit steht allerdings eine eminent negative innerhalb der
nachmetaphysischen Moderne gegeniiber. Es ist hier auf Martin
Heidegger (1889-1976) zu verweisen. Die Auswirkungen der negati-

205 Dazu Karlheinz Ruhstorfer, Das Prinzip ignatianischen Denkens. Zum ge-
schichtlichen Ort der »Geistlichen Ubungen« des Ignatius von Loyola, Frei-
burg u. a.1998.

206 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 123.

207 Hier ist noch einmal an die epochalen Prinzipien zu erinnern. 1. Identitét
(Selbstreflexion der Vernunft), 2. Differenz (Transzendenz Gottes), 3. Identi-
tat* (Selbstreflexion im Anderen, Identitit von Identitit und Differenz), 4.
Differenz* (Negation Gottes, anthropologische Vernuntt), 5. Différance (De-
Limitation Gottes und der Vernunft).

118

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des Subjekts

ven Einschétzung der neuzeitlichen Metaphysik durch die Moderne
finden sich noch bei Habermas. Anders als Hegel ist Heidegger nicht
mehr vom neuzeitlichen Prinzip des Gottes in uns gebunden. Er
versteht das Prinzip der Neuzeit als Subjektivitdt und zwar in einem
ganz besonderen Sinn. Heidegger deutet den Beginn der Neuzeit
von seinem nachmetaphysisch modernen Standpunkt aus als den
Beginn der Anthropologie. Die Herrschaft des Subjekts der Neuzeit,
die Heidegger mit Descartes einsetzen ldsst, ist fiir ihn die Herr-
schaft des Menschen. Der Mensch ist fortan das Maf} aller Dinge.
Hier verweist Heidegger auf den Sophisten Protagoras, der diese
Ansicht pointiert vertritt.2%® Behaftet mit dieser sophistischen Note
erscheine in der Neuzeit ein Moment der Unwahrheit bzw. der Ver-
wahrlosung. Die neuzeitliche Freiheit deutet Heidegger als Befrei-
ung von der »biblisch-christlichen Offenbarungswahrheit und der
Kirchenlehre«. An die Stelle der von Luther eingeforderten »Heilsge-
wissheit« werde durch die neuzeitliche Philosophie Selbstgewissheit
gesetzt. Der endliche Mensch sei sich fortan selbst Gesetz. Die nega-
tive Seite der Freiheit sei die Lésung vom Offenbarungsglauben und
die positive Seite der Wille, aus sich heraus das Notwendige und
Verbindliche zu setzen (127). Der Mensch werde Herr seiner selbst
und der Welt. Seine Freiheit ist im Verstindnis Heideggers jedoch
nichts anderes als der Wille zur Macht.

Damit wird der Beginn der neuzeitlichen Metaphysik mit einer
Bestimmung aus der nachmetaphysischen Moderne, konkret aus
der antichristlichen Besinnung Friedrich Nietzsches gedeutet, der
den Willen zur Macht und zur Steigerung der Macht als das wahre
Proprium humanum ansieht. Doch erst im 20. Jahrhundert, genau-
er im Kampf um die Weltherrschaft, wie sie Heidegger wihrend
des Zweiten Weltkrieges erlebt, trete dieser metaphysische Wille zur
Macht »voll ins offene Spiel« (129). Heidegger sieht ein ungebroche-
nes Kontinuum beginnend bei Descartes in seine eigene Gegenwart
hineinreichen. Eine Dunkelheit und ein prinzipieller Entzug habe
sich tiber die Welt und die Menschen gelegt, die die Menschen nicht
mehr von sich aus zu lichten und zu kehren vermégen. Der Grund
der alle Verbindlichkeit und alle Wahrheit auflosenden Freiheit sei
der Grundsatz des Descartes: »Ego cogito, ergo sum« (131). Cogito,

208 Martin Heidegger, Nietzsche II, Pfullingen 1961, 124f. Die folgenden Angaben
innerhalb des Textes beziehen sich auf die Seiten dieser Ausgabe.

119

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

Denken aber bedeute »Vor-stellen« (135). Dieses Vorstellen fithre
zugleich jedoch zu einem Nach-stellen und Ver-stellen. Schliefilich
werde die nach Heidegger entscheidende Wahrheit des Seins ver-
stellt und dem Menschen so sein Wesen entzogen. Der von Nietz-
sche diagnostizierte Tod Gottes ist dabei nur eine oberflichliche
Folge dieses Geschehens. Dasselbe gilt fiir den Nihilismus als Ent-
wertung der obersten Werte. Die Dynamik der mit Descartes einset-
zenden Neuzeit fithre in die Verwahrlosung, zum Gestell als der
Entleerung des Seienden und in die Herrschaft der Technik. Was mit
Descartes beginnt, endet in der Bestialitit: »Das unbedingte Wesen
der Subjektivitdt entfaltet sich daher notwendig als die brutalitas
der bestialitas. Am Ende der Metaphysik steht der Satz: Homo est
brutum bestiale« (178). Aus den oben ausgefithrten Griinden sieht
sich Heidegger in einer Gegenstellung zur Neuzeit, doch geht es
ihm letztlich darum, Metaphysik {iberhaupt zu destruieren. Entspre-
chend wird das Prinzip seines Denkens nicht mehr die géttliche
Identitdt?*® sein, welche alle Differenzen in sich birgt, sondern ein
von allem Seienden differentes Sein, das er als die ontologische Dif-
ferenz von Sein und Seiendem selbst versteht. So wird nicht die als
Transzendenz Gottes zu fassende Differenz erneuert, sondern eine
epochal neue Differenz* inszeniert, deren Merkmale die Negation
der Metaphysik und die Negation Gottes sind.

Die Denunziation der neuzeitlichen Metaphysik macht in der
Mitte des 20. Jahrhundert Schule.2® Auch der sich in vielen Punk-
ten von Heidegger abgrenzende Theodor W. Adorno folgt jenem in
diesem Urteil. Habermas wiederum ist ein Schiiler und Nachfolger
Adornos. Viele seiner Einschitzungen pragen ihn, wenn auch in ab-
geschwichter Form. Die Neuzeit wird als Epoche der Subjektivitit,
der wissenschaftlichen Methodik und der Anthropologie aufgefasst.
Fiir Adorno erscheint mit Descartes das philosophische Prinzip der

209 Weder im Sinne der aristotelischen Identitdt von Denken und Gedachtem
noch im Sinne der hegelschen Identitit*, welche auch noch die patristisch-
scholastische Differenz bzw. Transzendenz Gottes in sich birgt. Es ist in diesem
Kontext zu erinnern, dass in der nachmetaphysischen Moderne das Mittelalter
von der Romantik tber die Neuscholastik bis zu Carl Schmitt und Martin
Heidegger eine neue Wertschitzung erfahrt.

210 Siehe Claus-Artur Scheier, Die Selbstentfaltung der methodischen Reflexion als
Prinzip der Neueren Philosophie. Von Descartes zu Hegel, Freiburg-Miinchen
1973, 9f.

120

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des Subjekts

Neuzeit: »Das systemstiftende Ichprinzip, die reine jeglichem Inhalt
vorgeordnete Methode«.?!! An deren Ende und Vollendung entfalten
sich dann die Systeme totaler Identitdt, die alles Nichtidentische
vernichten.?’? Hinter Adornos Einschitzungen steht die Erfahrung
der Shoah. Die Vernichtung des europdischen Judentums wird von
Adorno als Versuch gewertet, alles Differente, Abweichende, Nicht-
Verrechenbare zu negieren und zu destruieren mit dem Ziel, eine
reine Identitit herzustellen. Das berechnende Denken ziele auf ein
reines, einheitliches identisches und durchrationalisiertes System
(sei es ein Volk, eine Rasse, eine Kultur, eine wissenschaftliche Uber-
zeugung). Mit dem Rationalismus des Descartes beginne faktisch
der rationale Irrsinn. Wenn Adorno in der Neuzeit eine zerstoreri-
sche Ausbildung der Identitit und der Identitdtssysteme vorstellt,
dann ist damit durchaus die Hegelsche Identitit von Identitat und
Nichtidentitit mitgemeint.?® Die Aufhebung der Gegensitze wird
als Vernichtung des Nichtidentischen gedeutet. Deshalb fiihre die
Dialektik der Neuzeit geradewegs in die durchrationalisierte Ver-
nichtung des Negativen, Differenten, Nichtidentischen, wie sie in
der Shoah ihre abgriindigste Verwirklichung gefunden hat.

Mit dem Ubergang in die Postmoderne allerdings beginnt die
moderne, nachmetaphysische Negation, der Heidegger und Adorno
zuzurechnen sind, ihrerseits verddchtig zu werden. Die moderne
Differenz entpuppt sich als der Abgrund als solcher, der sich gerade
durch das Fehlen des gottlichen Grundes auszeichnet. So ist der Ab-
grund nur mehr der des Menschen, da Gott selbst ja bereits negiert
ist. Aus diesem Abgrund kann sich der Mensch nicht noch einmal
durch eine Geste der Negation befreien. Dennoch behilt Descar-
tes auch fiir die Postmoderne eine zentrale Stellung als Ursprung
der modernen Rationalitét in all ihrer prekdren Tendenz zur Aus-
grenzung des vermeintlich Negativen. Fiir Michel Foucault (1926-

211 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt 1970, 36.

212 Adorno, Negative Dialektik, 33: »Der geringste Rest von Nichtidentitdt gentig-
te, die Identitat, total ihrem Begriff nach, zu dementieren. Die Auswiichse
der Systeme seit der Cartesianischen Zirbeldriise und den Axiomen und Defi-
nitionen Spinozas, in die schon der gesamte Rationalismus hineingepumpt ist,
den er dann deduktiv herausholt, bekunden durch ihre Unwahrheit die der
Systeme selbst, ihr Irres.«

213 Adorno, Negative Dialektik, 19.

121

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

1984) steht Descartes am Beginn der »grofien Gefangenschaft«.?14
Foucault untersucht am Beispiel des »Wahnsinns« das Feld des
Nichtidentischen, nicht Identifizierbaren und nicht Rationalen, weil
Abweichenden. Dabei werde dieses Andere durch den Rationalismus
der Neuzeit selbst produziert und inkriminiert. Seine Analysen {iber
die »Geschichte des Wahnsinns im klassischen Zeitalter« zielen da-
rauf, diese Ausgrenzungsmechanismen der Vernunft zu dekonstru-
ieren. Das, was bisher als das Differente negiert wurde, wird von
ihm und seiner Epoche nun rehabilitiert. Die differente Unvernunft
habe, so Foucault, in der vorklassischen Zeit, der Antike, dem Mit-
telalter bis ins 16. Jahrhundert einen legitimen Ort gehabt. Gerade
die Differenz und Transzendenz Gottes, die von keiner Vernunft
erfasst werden kann, spiegele sich in der Unvernunft der Narren.
Foucault widerspricht hier dem Klischee des dunklen Mittelalters.
Es sei gerade der Rationalismus des Descartes, der jene Offenheit ge-
geniiber dem Abweichenden beende: »Durch einen eigenartigen Ge-
waltakt bringt dann das Zeitalter der Klassik den Wahnsinn, dessen
Stimmen die Renaissance befreit, dessen Heftigkeit sie aber bereits
gezahmt hat, zum Schweigen.«?!> Descartes’ Weg des methodischen
Zweifels, der schliefSlich zur systematisch produzierten Gewissheit
fuhrt, schlieffe neben dem Traum und neben allen Formen des
Irrtums auch die Méglichkeit aus, »wahnsinnig zu sein«. Wahrend
Traum und Irrtum noch geduldet, weil potentiell itberwunden wer-
den konnen, muss der Wahnsinn ganz ausgeschlossen werden,?!
damit die stets drohende Gefahr der Unvernunft gebannt werden
kann. »Der Wahnsinn befindet sich kiinftig im Exil.«?"” Foucault
geht es in einer Gegenbewegung dazu darum, die Geschichte dieses
Exils nachzuzeichnen und die Unvernunft wieder in ihr Recht zu
setzen.?® Metaphysisches Denken und dessen Anspruch auf eine
allgemeine und rational vermittelbare Wahrheit bleiben der Post-
moderne aus diesem Grund suspekt. Gerade der Durchbruch des

214 Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt 1973.
215 Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, 68.
216 Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, 69.
217 Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, 70.
218 Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, 71.

122

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des Subjekts

neuzeitlichen Rationalismus bei Descartes bleibt ein Stein des An-
stofies.?t?

Habermas ist in seiner Einschitzung der neuzeitlichen Metaphy-
sik in vielem noch von den Gedanken Heideggers und Adornos
gepragt. So geht er davon aus, dass das Zeitalter der Metaphysik
unwiderruflich zu Ende ist, dass wir heute aber andererseits noch
in einer geschichtlichen Epoche oder besser Dynamik leben, die
mit der Zeit Luthers und Descartes® begann und als »Moderne«
zu bezeichnen ist. Die unwiderrufliche Trennung von Glauben und
Wissen sei ebenso Signum der Moderne, wie die prinzipielle Bedeu-
tung einer Vernunft, die sich im Verlauf der »Spatmoderne« aber
schliefilich selbst relativiere und an ihre Grenzen bringe. Bei Descar-
tes, dem Startpunkt neuzeitlicher Philosophie, sieht er sogar einen
»fundamentalistischen Anspruch«??° der Vernunft am Werk. Haber-
mas will wie Heidegger, Adorno und Foucault der Metaphysik ent-
kommen. Zugleich aber stellt er die moderne Negation der Religion
ebenso in Frage wie deren postmoderne Dekonstruktion. Vorsichtig
zeigen sich bei ihm Spuren einer neuartigen Affirmation der Religi-
on. Und so kann er einerseits Spuren der religiésen Kontamination
der neuzeitlichen Vernunft neu bewerten und in gewissen Grenzen
affirmativ aufnehmen. Den Umbruch in der Philosophie, der beson-
ders mit dem Namen Descartes verbunden ist, beschreibt Habermas
durchaus treffend. Es sind zunachst »die theologischen Diskurse im
Zeitalter der konfessionellen Auseinandersetzungen«??, die selbst
zur treibenden Kraft in der geschichtlichen Entwicklung geworden
sind. Allerdings ist diese Entwicklung meines Erachtens nicht ein-
fach undifferenziert als »Sékularisierung« zu beschreiben. Habermas
ahnt dies wohl, wenn er davon spricht, dass man »diese Wende
auch als einen dialektischen Umschlagspunkt innerhalb des judisch-
christlichen Selbstverstandigungsdiskurses«??? begreifen kann. Doch
handelt es sich nicht nur um einen dialektischen Umschlag, son-
dern um eine Wende zur Dialektik als logischer Grundfigur, wie
bereits mehrfach gezeigt wurde. So l6se sich zwar die Personalunion
von Theologie und Philosophie zunéchst auf, wie ja auch Hegel

219 Vgl. die diversen Studien zu Descartes von Jean-Luc Marion.
220 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,122.
221 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,98.
222 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,98.

123

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

festgestellt hat, doch dies nur kurzzeitig, und um die Ubernahme
der Sache der Theologie von Seiten der Philosophie vorzubereiten.
Die neuzeitliche Philosophie denke dabei gerade nicht schlechthin
»unter der methodisch-atheistischen Voraussetzung des »etsi Deus
non daretur<*2?3, Vielmehr nahere sie sich der Gottes- und auch der
Offenbarungsfrage von der Position eines neuartigen Selbstbewusst-
seins an, um dann, wie Habermas zurecht betont, die Initiative zu
tibernehmen und das Niveau der Reflexion zu bestimmen.?>*

Die kirchlichen Theologien werden in beiden Konfessionen im
Verlauf der Neuzeit sekundér. Die Theologien bzw. die Religiosititen
ziehen sich einerseits zuriick auf die Ebene der Frommigkeit und des
Herzens — durchaus vergleichbar sind in diesem Bereich Entwick-
lungen im protestantischen Pietismus mit Ansichten des Katholiken
Blaise Pascal -, andererseits folgen sie mehr und mehr den Vorga-
ben, die etwa Descartes, Spinoza und Leibniz machen. Die dabei
sich entfaltende Dialektik von reinem Glauben und reinem Wissen
ist das Signum der Neuzeit. Auch Hegel sieht in der Betonung des
reinen Wissens am Beginn der neuzeitlichen Philosophie die Einsei-
tigkeit des Anfangs, wenn er anmerkt, dass die Denkart des Descar-
tes gerade dem nicht-dialektischen Verstand zuzuordnen ist. Diese
Einseitigkeit zeigt sich auch darin, dass das Offenbarungsthema fiir
Descartes keine Rolle spielt. Einen wichtigen und weiterfithrenden
Hinweis auf die Entflechtung von Glauben und Wissen sowie zur
Ursache der Konstitution einer zunichst reinen Philosophie des na-
tirlichen Denkens gibt Heribert Boeder, wenn er feststellt,

»dass der natiirlichen Vernunft ihre vormals hochste Sache entzogen ist.
Nicht als ob >sich« diese Vernunft >verselbststandigt« hitte — das ist eine
eitle Vorstellung -, vielmehr hat der Glaube sie von der Betrachtung
Gottes in seiner absoluten Freiheit ausgeschlossen, nur deshalb findet
sie sich selbst«.??

An diesem Punkt sieht auch Habermas klar und deutlich die maf3-
gebliche Rolle der innerreligiosen Entwicklung bei Luther fiir die
Philosophie:

223 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,99.
224 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,99.
225 Boeder, Topologie der Metaphysik, 370.

124

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des Subjekts

»Bereits die Luther’sche Entkoppelung des Glaubens vom Wissen hatte
das philosophische Denken auf eine weltimmanente Einstellung verwie-
sen, die sich freilich in der Philosophie erst im Laufe des 17. Jahrhun-
derts durchsetzte«??°.

1.2 Die cartesianische Revolution

1.2.1 Der Kontext

Der absoluten Philosophie geht nicht nur die Verabsolutierung der
Religion, sondern auch der Kunst (Leonardo, Michelangelo) und
der Naturwissenschaft (Giordano Bruno, Francis Bacon) voraus.
So kann es verwundern, dass gerade der Petersdom, die Hauptkir-
che des romischen Katholizismus, der in besonderer Weise der pa-
tristisch-scholastischen Phase verbunden ist, durchweg vom neuen
Geist geprégt ist und mithin das wohl monumentalste Kunstwerk
der frithen Neuzeit darstellt. Im Werk Michelangelos etwa zeigt
sich das neue Selbstbewusstsein des Kiinstlers, der nun seinerseits
das Absolute zur Darstellung bringen will. Doch ist es nicht die
Selbstherrlichkeit des Menschen, die sich hier ausdriickt, vielmehr
soll die Herrlichkeit Gottes im Kunstwerk realisiert werden. Gera-
de der Christus, wie er im groflen Weltgericht in der Sixtinischen
Kapelle dargestellt wird, veranschaulicht die géttliche Herrlichkeit.
Allerdings trdgt diese nun ein menschliches Antlitz. Im Wesen des
Menschen kommt das Géttliche zur Darstellung. Auch das Motto
des neuzeitlichen Ordens der Jesuiten, Ad maiorem Dei gloriam, ist
genau in diesem Sinn zu verstehen. Die Herrlichkeit will je mehr
und mehr im Menschen zur Welt kommen. Das Ziel der jesuitischen
Frommigkeit liegt nicht mehr so sehr in einem mittelalterlich ge-
dachten Jenseits, sondern in einem verklarten Diesseits. Gerade die
Kunst des Barocks ist unter diesem Vorzeichen zu begreifen. So soll
die sinnfillige Pracht einer Barockkirche die Herrlichkeit bereits in
dieser Welt erfahrbar machen.

Auch eine weitere durch Ignatius von Loyola, dem Griinder der
Jesuiten, eingefiihrte Neuerung wird fiir den Jesuitenschiiler Descar-
tes entscheidend. In den »Geistlichen Ubungen« kommt der Heili-
gen Schrift nicht schon als unmittelbar geglaubter (Luther) oder

226 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,112.

125

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

als rational durchdrungener (Thomas von Aquin) Bestimmungskraft
zu. Die Offenbarung will bis in alle Einzelheiten vorgestellt bzw.
imaginiert werden. Diese im neuartigen Raum des Bewusstseins
(conscientia) imaginierte Realitdt bekommt erst durch ihre Wirkung
auf das Gewissen (conscientia) die entscheidende Bedeutung. In der
conscientia soll der gute vom bdsen Geist unterschieden werden. Das
in den »Geistlichen Ubungen« ganz auf sich und auf Gott zuriick-
geworfene Individuum kann jederzeit von einem bdsen Geist — er
begegnet uns bei Descartes als genius malignus — in die Irre gefiihrt
werden. Methodisch soll nun durch die Unterscheidung der Geister
eine neue Gewissheit hergestellt werden. Dabei geht es zunichst
um nichts anderes als um die Wahrheit der Vorstellungsgegenstdnde
(realitas obiectiva). René Descartes erhielt einen wesentlichen Teil
seiner Ausbildung im Jesuitenkolleg von La Fléche. Dort diirfte sich
auch ihm das Problem der Gewissheit der Wahrheit im Raum der
conscientia gestellt haben.

Neben Kunst und Religion gewinnen auch die Naturwissenschaf-
ten eine neue Bedeutung.?”’ Die grofie Erneuerung (Instauratio ma-
gna) die der englische Politiker und Forscher Francis Bacon (1561-
1626) in seinem »Novum organon« beabsichtigte legt den Grund
fir die empiristische Linie der neuzeitlichen Philosophie, die von
Hobbes bis hin zu Hume fithren wird. Auch hier 16st sich die
Erkenntnis aus den alten Zusammenhéngen mit der Offenbarungs-
theologie und der Lehre der Kirche. Die naturwissenschaftliche Er-
kenntnis gewinnt prinzipielle Bedeutung. Doch sind diese Wissen-
schaften von den nachmetaphysisch-modernen Naturwissenschaften
radikal zu unterscheiden. Wahrend die moderne Naturwissenschaft
jede philosophische und onto-theo-logische Fundierung hinter sich
lasst, bleibt neuzeitliche Betrachtung der Natur weitestgehend Na-
turphilosophie, mehr noch, sie bleibt eine im weiteren Sinn des Wor-
tes theo-logisch orientierte Philosophie der Natur. So ist festzustellen,
dass sich noch keine »anthropozentrische Wende« im Denken von
Kopernikus, Galilei und Bacon ereignet. Nicht nur waren sie alle
Christen, vielmehr bleibt auch ihre Forschung dem christlich theo-
logischen Hintergrund verbunden. Zwar geraten diese Naturforscher
mit den iiberlieferten Weltbildern der Kirchen in Konflikt, was sich
im Falle Galileo Galileis besonders tragisch auswirkt, doch geht

227 Vgl. dazu Boeder, Topologie der Metaphysik, 345-369.

126

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des Subjekts

es ihnen selbst immer darum, die gottliche Ordnung in den Natur-
gesetzen zu finden. Sie verbindet die Vorstellung »einer geometri-
schen Infrastruktur des von Gott geschaffenen Universums«.??8 Es
ist ihr Ziel, im Buch der Natur die Wahrheit Gottes zu entdecken,
wobei freilich die Aussagen der Offenbarungsschriften zur Naturord-
nung in Frage gestellt werden. Wichtig ist es, zu bemerken, dass
dieses Wissen nie nur theoretisch bleibt, sondern praktisch und
poietisch wird. Durch die Entwicklung der Mechanik, der Optik,
aber auch der Medizin und durch zahlreiche technische und kiinst-
lerische Erfindungen soll die Natur beherrscht und das Leben der
Menschen verbessert werden. Diese Naturbeherrschung darf nicht
als ein Durchbruch zur Technik und zur Weltherrschaft im Sinne
Heideggers missverstanden werden. Immer bleibt die Naturbeherr-
schung auch theo-logisch gebunden und mithin gelassen - im oben
beschriebenen Heidegger'schen Sinn. Dasselbe gilt fiir die sich an
die Naturphilosophie anschlieflenden Reflexionen von René Descar-
tes.??” Man konnte in einer gewissen Parallele zu Ignatius von Loyola
sagen: Es ist das Ziel von Descartes, die je grofiere Herrlichkeit
Gottes auf einem methodisch gesicherten Weg zur Welt zu bringen.
Die Vollkommenbheit Gottes soll sich je mehr in der Vollkommenheit
der Welt verwirklichen. Die Menschen sollen weiser und geschickter
(plus sages et plus habiles) werden. Dies soll allerdings nicht durch
die Theologie, sondern die Medizin geleistet werden.230

1.2.2 Die Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft und der Diskurs
iiber die Methode

Descartes® Erstlingswerk sind die »Regeln zur Ausrichtung der Er-
kenntniskraft«. Dieses wohl kurz nach seiner »Bekehrung« — wir
werden darauf zuriickkommen - um 1628 verfasste Fragment soll die

228 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,115.

229 Anders Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,119: »Ich be-
greife die Systementwiirfe des 17. Jahrhunderts auch dann, wenn sie wie bei
Descartes dem Schopfergott eine konstruktive Rolle zu schreiben, als Versuche,
ein aus Vernunft allein begriindetes, also sikulares Selbst-und Weltverhiltnis
zu entwickeln, das an die Stelle des von Luther zuriickgewiesenen scholasti-
schen Weltbildes treten kann.«

230 René Descartes, Discours de la methode. Ubers. u. hg. v. Liider Gibe Hamburg
1990, 101.

127

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

wissenschaftliche Erkenntnis grundlegen und ihr die ndtige Gewiss-
heit geben. Dazu sind Regeln erforderlich. Diese Regeln orientieren
sich an der Mathematik als Leitwissenschaft. Doch geht bereits hier
die methodische Reflexion in eine Tiefe, wo das Denken auf sich
selbst reflektiert:

»Der menschliche Geist [humana mens] hat namlich, ich weifd nicht
was, Gottliches, in welches die ersten Samen niitzlicher Gedanken so
geworfen sind, dass sie oft — wie sehr auch immer sie vernachldssigt
und durch abwegige Mithen [studiis] erstickt, sie doch spontane Frucht
hervorbringen [producant].«**!

Es ist ein nicht ndher bestimmter gottlicher Impuls, der dazu fiihrt,
dass sich die Einsicht der Wahrheit auch bei widerwiértigen Umstan-
den immer wieder aus sich, ohne weitere Ursache - das ist mit
dem Adjektiv spontanea gemeint — durchsetzt. Wie wird nun dieses
»Gottliche« ndher bestimmt?

Auch Descartes erste publizierte Schrift ist ein »Diskurs {iber die
Methode«. Sie sollte eine grundlegende Selbstverstindigung sein,
die zusammen mit Abhandlungen {iber Dioptrik, Meteorologie und
Geometrie im Jahre 1637 erschien. Doch wird darin nicht nur eine
Fundierung der Naturwissenschaften angestrebt, sondern auch um
eine Selbstfindung der neuzeitlichen Vernunft gerungen. Dabei hat
dieses Selbst zwei Aspekte: zum einen denjenigen eines besonderen
menschlichen Individuums, zum anderen denjenigen einer allgemei-
nen denkenden Substanz, die nicht schon als Epiphdnomen des
Menschen gedeutet werden kann. Mit Vorblick auf Spinoza und vor
allem auf die weitere Entwicklung im Deutschen Idealismus kdnnen
diese beide Seiten als das empirische oder besondere Ich und das
transzendentale oder allgemeine Ich gedeutet werden. Vornehmlich
die res cogitans befindet sich in seiner abstrakten Allgemeinheit in
einer dialektischen Beziehung zum Geist Gottes.

Das Denkvermégen selbst, von Descartes bon sens oder raison
genannt, ist von allgemeiner Natur. Es ist die »bestverteilte Sache
der Welt« (3). Dieser Gedanke sollte durchaus nicht ironisch ver-
standenen werden. Das Vermdgen, Wahres von Falschem zu unter-
scheiden, ist Descartes zufolge von Natur aus bei allen Menschen
gleich. Lediglich die Art und Weise des Vernunftgebrauchs fiihrt

231 René Descartes, Regulae ad directionem ingenii. Kritisch revid. u. hg. v. Hein-
rich Springmeyer, Hamburg 1973, 25.

128

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des Subjekts

zur Verschiedenheit der Meinungen. Dabei wird dieser Gebrauch
auch von der moralischen Verfasstheit des Menschen mitgepragt,
denn die »grofiten Seelen sind der grofiten Laster ebenso fahig wie
der grofiten Tugenden« (5). Descartes entwickelt seine Methode der
Fundierung von Gewissheit anhand einer konkreten, intellektuellen
Biographie. Doch wie schon bei seinem berithmten Vorbild Augusti-
nus - es ist an die »Confessiones« zu erinnern - ist das besondere
Individuum zugleich Paradigma einer allgemeinen Sachlage. Ebenso
lasst die Bildungsgeschichte der cartesianischen Vernunft an Hegels
»Phdnomenologie des Geistes« vordenken. Wie im parmenideischen
Beginn der Metaphysik erhalten sich bei Descartes und Hegel narra-
tive und performative Momente des Denkens.

Descartes grenzt sich von einer Theologie ab, die auf Rationalitit
und Bildung keinen Wert legt und dem »gréfiten Ignoranten« eben-
so offensteht wie dem »Gelehrtesten« (15). Diese Gleichgiiltigkeit
des Glaubens gegen die Vernunft wird von dieser Theologie gerade
in der Transzendenz des Gewussten begriindet. Deshalb miisste man
mehr sein als ein Mensch, wollte man die theologische Wahrheit
kritisch iiberpriifen (ebd.). Descartes schreckt vor dieser Aufgabe
anders als etwa Spinoza, Leibniz und Locke zuriick. Wie sich noch
zeigen wird, spiegelt sich in der neuzeitlichen Vernunft in der Tat
mehr als nur Allzumenschliches. Der cartesianische Beginn bleibt
dabei auf die Konstitution des neuen Zugangs sowohl zur Welt als
auch zu Gott konzentriert.

Doch nicht nur das theologische Wissen, auch die Philosophie
seiner Zeit kann Descartes nicht {iberzeugen, zeige sich doch im
Streit der Meinungen das Fehlen eines Fundaments der Wahrheit.
Es ist an dieser Stelle wohl Vorsicht geboten. Descartes hier rationa-
listischen Fundamentalismus zu unterstellen, diirfte dessen Anliegen
nicht gerecht werden. Deshalb ist es umso wichtiger, das neue Be-
diirfnis nach Grundlegung angemessen zu deuten. Descartes Narra-
tiv fihrt ihn zunichst dahin, aller Wissenschaft zu entsagen und
nur noch in sich selbst und im »groflen Buch der Welt« Wissen
zu suchen. Damit erweist sich Descartes als ein Philosoph dem
Weltverstande und nicht dem Schulverstande nach. Es geht ihm um
das gelebte Leben der Menschen und nicht um theoretische Abstrak-
tionen (17). Doch in aller Lebenserfahrung muss sich gerade das
Licht der Vernunft bewédhren. So weif8 Descartes, dass Weltlaufigkeit
allein nicht zur Wahrheit fiihrt.

129

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

Im Zweiten Teil des »Discours« erinnert Descartes an seine »Be-
kehrung« wihrend des 30jihrigen Krieges in Deutschland. Er be-
schreibt, wie er vier »Vorschriften« (préceptes) findet, die er fir
sich zum Maf3stab jeder Erkenntnis nimmt: 1. Nur evidente Sachen
diirfen anerkannt werden. Ohne Uberstiirzung (précipitation) und
ohne Vorurteil (prévention) gilt es, nur das anzuerkennen, was sich
dem eigenen Geist (mon ésprit) klar und deutlich (clairement et
distinctement) darstellt. Jegliche Moglichkeit des Zweifels soll ausge-
schlossen werden. 2. Die zu untersuchenden Schwierigkeiten werden
aufgeteilt. Probleme werden in Teilprobleme zerlegt, um die Losbar-
keit zu erleichtern. 3. In allem wird der Ordnung nach, d. h. metho-
disch vorgegangen, wobei das Denken mit dem leicht Einsehbaren
beginnt und zum Komplexen fortschreitet. 4. Die Vollstindigkeit
der untersuchten Einzelheiten muss sichergestellt werden, da die
Erkenntnis auf Allgemeinheit und Ganzheit ausgerichtet ist.

Allerdings braucht die Ausbildung der neuen Wissenschaft auf der
Basis dieser Vorschriften Zeit, schliefllich soll dadurch die Gesamt-
heit des Wissens methodisch rekonstruiert werden. Diese Rekon-
struktionsaufgabe darf nicht dazu fithren, dass die bisherige Kon-
struktion, auch wenn sie falsch und jedenfalls nicht gewiss sein mag,
eingerissen wird. Mit einem eindrucksvollen Bild spricht Descar-
tes davon, dass man einerseits den Neubau sachgemif} vorbereiten
muss, andererseits aber fiir ein provisorisches Dach tiber dem Kopf
zu sorgen hat, wenn das nicht mehr bewohnbare Haus abgerissen
werden soll und man nicht plétzlich im Regen stehen will. Descartes
warnt also vor metaphysischer und existenzieller Obdachlosigkeit in
Zeiten des Ubergangs. Vier Regeln zur provisorischen Moral sollen
dem Menschen ein voriibergehendes Zuhause bieten.

Der erste Grundsatz der provisorischen Moral besteht darin, an
den Gesetzen und Sitten des Heimatlandes sowie an der Religion
festzuhalten, »in der ich durch die Gnade Gottes seit meiner Kind-
heit unterrichtet worden bin« (39). Das Bewihrte bietet zundchst
Halt. Damit verbunden ist der Hinweis, sich von Extremen fernzu-
halten. Besonders aber warnt Descartes davor, sich radikaler Ver-
sprechungen, die etwas von der eigenen Freiheit wegnehmen, zu
enthalten. Die Freiheit soll in allem gewahrt bleiben.

Der zweite Grundsatz fordert, einen einmal eingeschlagenen Weg
bis zum Ende zu gehen. Die Wahrscheinlichkeit, durch Hin- und
Herlaufen im Wald verirrt zu bleiben, ist grof3er, als auf geradem We-

130

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des Subjekts

ge irgendwie der Irre zu entkommen und »am Ende wenigstens ir-
gendwo herauszukommen« (41). Auch beziiglich der eigenen Hand-
lungen soll man sich nicht durch Reue und Gewissensbisse verriickt
machen lassen, sondern eine bestimmte Entscheidung oder Praxis
einfach durchziehen, denn auch bei Irritationen, die sich in der Fol-
ge einstellen, bleibt die Lauterkeit der anfénglichen Absicht davon
unberiihrt. Diese Regel ldsst an die ignatianische Unterscheidung
der Geister denken, die auch fordert, sich nicht von Zweifeln aus
dem Konzept bringen zu lassen.

Descartes’ dritte Maxime ist es, eher sich selbst zu tiberwinden
als das Schicksal, und eher die eigenen Wiinsche zu modifizieren als
die Weltordnung. Das Unmégliche sollte man nicht versuchen. Das
Einzige allerdings, das vollkommen in der eigenen Macht liegt, sind
die eigenen Gedanken. Hier richten sich Descartes’ Uberlegungen
wieder auf die eigene Freiheit, die zundchst eine innere Freiheit
ist. Nicht die Taten sind maf3geblich fiir die Erlangung der Gliickse-
ligkeit, sondern die Absicht. Das erinnert bereits an die kantische
Gesinnungsethik, fiir die allein die Absicht des Handelns und nicht
die Tat entscheidend ist fiir die Sittlichkeit und damit fiir die Gliick-
seligkeit. Damit ist eine scharfe Trennlinie gezogen zwischen dem
inneren Reich der Freiheit und dem dufleren Reich der Notwendig-
keit, dem man sich nur unterwerfen kann.

Die letzte Maxime folgt gewissermafien daraus. Hier geht es um
die Titigkeiten (occupations), denen der Mensch nachgehen kann.
Die beste Beschiftigung ist fiir Descartes diejenige, der er bereits
sein Leben lang nachging: cultiver ma raison — den eigenen Verstand
zu kultivieren. Das Verb cultiver erinnert nicht nur an das Hegen
und Pflegen etwa eines Ackers, damit er seine Frucht bringt, son-
dern auch an den cultus Dei, den Gottesdienst. In der Tat ist die
letzte Regel die hochste, und erstmals wird auch Gott erwihnt, denn
der Kult der Vernunft fasst die anderen drei Maximen zusammen.
Das Licht des Denkens ist die Bedingung der Moglichkeit jeder
Erkenntnis und jeden Wollens,

»denn da Gott jedem von uns ein Licht gegeben hat, Wahres und
Falsches zu unterscheiden, so glaubte ich nicht, ich diirfe mich mit
den Ansichten andere nur einen Augenblick zufriedengeben, ohne den
Vorsatz, mein eigenes Urteil zu ihrer Priiffung zu benutzen, sobald die
Zeit reif sein wiirde (45).«

131

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

Es ist an das Wort aus den »Regulae« zu erinnern, dass in uns etwas
irgendwie Géttliches ist.

Um das Fundament fir den Neubau des Hauses zu finden,
muss sich Descartes allerdings erst in die Einsamkeit zuriickziehen.
Wie die christlichen Wiistenviter sucht er das Prinzip abseits vom
menschlichen Meinen und Beraten. Allerdings findet Descartes sei-
ne Einsamkeit nicht in der Wiiste, sondern in einer Stadt, in einem
fremden Land, dem damals freiesten Gemeinwesen: in Amsterdam,
in den Niederlanden. Dort zweifelt er an allem, woran nur die Mog-
lichkeit des Zweifels besteht.

»Aber wenig spéter bemerkte ich, dass, wihrend ich auf diese Weise
denken wollte, alles sei falsch, es notwendig wire, dass ich es sei, der
dies dédchte. Und, in dem ich bemerkte, dass diese Wahrheit - ich denke,
also bin ich - so fest und sicher ist, dass all die hochst ausgefallenen Un-
terstellungen der Skeptiker nicht in der Lage seien, sie zu erschiittern, so
urteilte ich, dass ich sie ohne Zweifel als erstes Prinzip der Philosophie,
die ich suchte, ansehen konnte« (53).

Descartes bewegt sich mit dieser Argumentation in der Tradition
des Augustinus, der ebenfalls das Dasein des zweifelnden Ichs fiir
gewiss nimmt.?3> Doch wird dieser Gedanke nicht zum Prinzip der
augustinischen Theologie oder Philosophie, deren Mafgabe bleibt
die in der dufleren Wirklichkeit gegebene Person Jesu Christi, der
Gott neben uns. Streng genommen ist der Aufweis der Existenz der
Seele auch nur der erste Schritt des Descartes. Es folgt bei ihm
der Gottesbeweis. Damit aber bewegt er sich wiederum in der Spur
des Bischofs von Hippo, der bereits in einem frithen Werk sagte,
dass er sich nur fiir zwei Dinge interessiere: Gott und die Seele.?33
Anders als beim nordafrikanischen Bischof zeichnet sich beim fran-
zOsischen Philosophen die maf3gebliche Vermittlung Gottes in uns

232 Augustinus, Soliloquia = Selbstgesprache. Hg. v. Peter Remark, Miinchen 1951,
2,1,2; De vera religione = Die wahre Religion, Eingel., iibers. u. hg. v. Josef
Lossl, Opera: Bd. 68, Paderborn u.a. 2007, 39,73; De civitate Dei = Der
Gottesstaat, 2 Bde. In deutscher Sprache von Carl Johann Perl, Paderborn u.a.
1979 9,26 und De Trinitate, Cura et studio W. J. Mountain auxiliante Fr. Glorie,
Aurelii Augustini Opera: Bd. 16,1-2 (Corpus Christianorum / Series Latina 50)
Turnholti 1968, 10,10,14 u. 15,12,21 sowie De libero arbitrio = Der freie Wille,
Eingel., iibers. u. hg. v. Johannes Brachtendorf, Opera: Bd. 9, Paderborn u. a.
2006, 2,3,7.

233 Augustinus, Soliloquia, 1,7,1.

132

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des Subjekts

ab. Die konkrete Auflerlichkeit der gottlichen Inkarnation in Jesus
Christus spielt bei ihm keine wesentliche Rolle. Dennoch bleibt
auch das cartesianische Denken im besonderen Sinn des Wortes
theologisch. Die sich im Zweifel ihrer selbst gewiss seiende Seele ist
fir Descartes zunachst unvollkommen, weil Zweifeln unvollkomme-
ner bleibt als Erkennen (connaitre; 55). Das zweifelnde Ich ist auf
sich selbst zurtickgeworfen. Doch entdeckt die denkende Sache in
sich den Gedanken Gottes. Die Gottesidee steht fiir ein schlechthin
vollkommenes Wesen. Descartes deutet nun die innere Wirklichkeit
dieser Idee so, dass der Gedanke eines vollkommeneren Wesens, als
der Mensch selbst es ist, nur von diesem vollkommeneren Wesen
selbst herkommen konne. Die Frage nach dem Woher der Gedanken
erklart sich aus der Konzeption des Bewusstseins als eines Vorstel-
lungsraumes. Die Gedanken haben einen Ursprung, dieser kann im
Falle des Gedankens von Licht und Warme, also bei unvollkomme-
nen Vorstellungen, im unvollkommenen Subjekt selbst liegen. Bei
der Idee eines vollkommeneren Wesens als ich es bin, ist dies aber
nicht méglich. Diese Idee kann weder aus dem Nichts noch aus dem
weniger Vollkommenen hervorgehen,

»so dass nur iibrigblieb, das sie von einem in Wahrheit vollkommeneren
Wesen, als ich es bin, in mich gepflanzt worden ist, von einem Wesen,
das sogar die Vollkommenheiten in sich birgt, von denen ich mir eine
Idee machen konnte, das heifit, um es mit einem Wort zu sagen, von
Gott« (57).

Das unvollkommene Sein (étre) hiangt aber vom vollkommenen Sein
ab. Wenn daher das Unvollkommene »existiert«, so gilt dies um so
mehr vom Vollkommenen. Gott ist frei von allem Zweifel, aller Un-
bestdndigkeit und aller Traurigkeit. Zugleich aber ist Gott unendlich,
ewig, unverinderlich, allwissend, allmichtig usw. All diese Vollkom-
menheiten konnen ihren Grund nur in Gott haben, der allein unab-
héngig ist, wihrend alles andere von ihm abhangt. Und so hingt das
denkende Ich mit all seinen endlichen Ideen vom unendlichen Gott
ab, dessen Existenz ebenso gewiss ist, wie irgendein geometrischer
Beweis es sein kann (61).

133

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

1.2.3 Die Meditationen iiber die erste Philosophie

Der »Discours de la méthode« war in der Volkssprache verfasst
worden, um auch den weniger gebildeten Menschen Zugang zu
den neuen Einsichten zu ermdéglichen. Ausdriicklich kritisiert Des-
cartes ein Wissen, das auf uberlieferten Autoritaten basiert. Jedes
Individuum muss fiir sich den methodischen Weg der Erkenntnis
beschreiten. In den »Meditationes de prima philosophia« richtet
sich Descartes nun an das gebildete Publikum, genauer an die
Theologische Fakultdt der Sorbonne in Paris. Der Titel ldsst an
Aristoteles denken, der seine hochste Wissenschaft ebenfalls »erste
Philosophie« oder »Theologie« nannte. Descartes® Absicht ist es,
die alte Philosophie des Aristoteles als Grundlage der scholastischen
Offenbarungstheologie abzulosen. Auch die Glaubenswissenschaft
soll ein neues Fundament erhalten. Dabei gelten das Dasein Gottes
und die Unsterblichkeit der Seele als Grundlage der theologischen
Erkenntnis. Entsprechend hatte Descartes urspriinglich die »Medi-
tationes« Dbetitelt: Meditationes de prima philosophia in quo Dei
existentia et animae immortalitatis demonstrantur. Er wollte fiir die
Theologen eine Briicke fiir sein innovatives Werk bauen: Zwar seien
die Christ:innen im Glauben davon iiberzeugt, dass Gott existiere
und die Seele unsterblich sei, doch konnten die Unglaubigen ohne
Religion nicht einmal davon iiberzeugt werden, sich an »irgendeine
moralische Tugend« zu halten.?** Der Gottesbeweis wird also zur
Begriindung moralischer Anspriiche benétigt. Descartes stellt sich
hier dasselbe Problem wie Martin Luther am Ende von »De servo
arbitrio«: Ohne Glaube an Gott und die Unsterblichkeit kénne die
Erfahrung der Ungerechtigkeit in dieser Welt nicht gekldrt werden.
In diesem Leben wiirden Laster oft mehr belohnt als Tugenden,
weshalb — ohne Glauben - nur wenige das Gute dem Bdsen vorzo-
gen.??® Doch wihrend Luther diese Frage im Licht der natiirlichen
Vernunft fiir unbeantwortbar hilt, reichen Descartes hier die Ein-
sichten der bloflen Vernunft. Zwar verweist er auf die Autoritit der
Schrift, wenn er auch hier unter anderem Rom 1,20 - die klassische

234 René Descartes, Meditationes de prima philosophia. Lateinisch-Deutsch. Auf
Grund der Ausgabe v. Artur Buchenau neu hg. v. Lider Gébe, 2. Aufl., Ham-
burg 1977, 1. Im Folgenden beziehen sich die Seitenzahlen im Text auf diese
Ausgabe.

235 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,131.

134

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des Subjekts

Belegstelle fiir die rationale Gotteserkenntnis - zitiert, zwar lobt
er den Glauben und die Gnade als Geschenk Gottes, doch bleibt
fir ihn allein die rationale Argumentation bestimmend. Wéhrend
also Luther auf das sola gratia setzt, legt Descartes nun einen Weg
der Gotteserkenntnis sola ratione frei. Diese Vernunft wird sich in
der Folge in einer dialektischen Bewegung auch der Offenbarung
annehmen.

Der methodische Zweifel bei Descartes sollte meines Erachtens
nicht so sehr das Resultat einer ethischen Verunsicherung in Folge
der Reformation, sondern als das Zeichen eines radikalen Neuan-
fangs verstanden werden.?*¢ Das Bewusstsein der Freiheit wird sei-
ner selbst gewiss. Der Zweifel ist Ausdruck dieses Freiheitsbewusst-
seins. Bereits im »Discours de la méthode« fordert Descartes, es
komme darauf an, »sich einmal die Freiheit genommen zu haben,
an den Prinzipien zu zweifeln, die man erhalten hat«?¥. Und auch
in den »Meditationes de prima philosophiae« betont Descartes,
dass der Geist (mens) von seiner eigentiimlichen Freiheit Gebrauch
macht (propria libertate utens), wenn er alles fiir nicht existent
nimmt, woran nur der geringste Zweifel besteht (23). Das neue
Selbstbewusstsein fordert, nichts fiir schlechthin gegeben zu halten
und nichts einfach anzunehmen. Nur so kann sich die neue Freiheit
in absoluter Bedeutung ausbilden. Mit der unbedingten Freiheit be-
ginnt auch die unbedingte Vernunft ihr Werk. Descartes ist auf die
Seite der Vernunft konzentriert, wie Luther auf die Seite des Willens.
Am Anfang steht die Negation des relativen Willens (»De servo
arbitrio)« und des relativen Wissens (»Meditationes«). In der Tat
zielt Descartes nicht darauf, die alte Autoritat des Glaubens wieder-
herzustellen, sondern dem Glauben ein neues Fundament zu geben
und zwar im seiner selbst gewissen Bewusstsein. Genauer betrachtet

236 Habermas betont in seiner Interpretation des radikalen Zweifels, Descartes
reagiere darauf, dass die »verwissenschaftlichte Vernunft, die sich auf eine ob-
jektivierende Einstellung zur Natur eingrenzt«, der »praktischen Philosophie
den Boden der gesetzgebenden Autoritit Gottes« entzogen habe. Habermas,
Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,120. Die neuere wissenschaftliche
Erkenntnis beraube den Glauben seiner Verniinftigkeit und verweise ihn pau-
schal ins Gebiet des Irrationalen (Bd. 2,124). Der Glaube aber ist fiir Habermas
ein wichtiges Moment in der Begriindung »normativer Handlungsorientierun-
gen« (Bd. 2,124, vgl. Bd. 2,129).

237 Descartes, Discours de la methode, 24.

135

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

geht es darum, die gesamte Wirklichkeit (realitas) der dufleren Welt
ausgehend vom selbstgewissen Denken zu rekonstruieren. Die »Me-
ditationes« stellen ein solches »Sechstagewerk«?*® dar, durch das
alles gewissermafien neu erschaffen wird. Die Welt ist nicht einfach
nur gegeben. Sie will aus Freiheit in Vernunft gesetzt sein.

Diese Konstitution des neuzeitlichen Bewusstseinsraums fiihrt
nicht einfach dazu, dass vom »christlichen Weltbild [...] nur die de-
istische Ontologie einer selbstldufigen Schopfung« zuriickbleibt.??
Gott ist mehr als blofler Koordinator der beiden Substanzen Geist
und Materie. Der im Bewusstsein auf dem Weg der mithsamen
meditatio wiedergewonnene Gott wird auch bei Descartes gewisser-
maflen am siebten Tag miihelos in der contemplatio genossen (95).
Descartes erwégt nach dem Gottesbeweis in der dritten Mediation
eine Weile die Eigenschaften Gottes und mehr noch er betrachtet,
bewundert und betet an (intueri, admirari, adorare) »die Schonheit
dieses unermesslichen Lichtes, soweit es der Blick meines verdunkel-
ten Denkens ertragen kann« (96). Die meditatio ist gemaf einer
scholastischen Definition dem Verstand (ratio) zugeordnet, sie ist
das diskursive Fortschreiten der Einsicht und mithin voller Miihe.
Die contemplatio hingegen, die der Vernuntft (intellectus) entspricht,
besteht im intuitiven Vernehmen und Betrachten. Wenngleich die
»divinae maiestatis contemplatio« — so fahrt Descartes fort - sich
erst im anderen Leben erfiillt, besteht bereits in diesem Leben die
grofitmogliche Lust und das Gliick des Menschen darin, Gott zu
betrachten. Freilich ist hier zu bemerken, dass diese contemplatio
nur voriibergehend ist. Der cartesianische Gedanke bleibt darauf
konzentriert, die Herrlichkeit durch die naturwissenschaftlich fun-
dierte Titigkeit zur Welt zu bringen.

Wie gesagt kann der neue Ansatz beim erkennenden Individuum
und die neue Methode der Glaubenserkenntnis nicht dufSerlich blei-
ben, sondern drangt auf grundlegende Verdnderung des bisherigen
religiosen Denksystems. Die Theologen der wichtigsten Fakultit der
Christenheit, der Sorbonne, 6ffneten sich zunichst nicht fiir die
neue Philosophie. Doch wird die rationalistische Metaphysik des
Bewusstseins eine Generation spater Einzug in die theologische Wis-
senschaft halten. Besonders iiber die Vermittlung der Cartesianer

238 Vgl. Boeder, Topologie der Metaphysik, 376.
239 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,132.

136

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des Subjekts

Spinoza und Leibniz wird dann auch die Offenbarungstheologie der
Neuzeit von der selbstgewissen Vernunft transformiert. Vor allem die
Leibniz-Wolffsche Schulphilosophie, die ebenfalls cartesianische Zii-
ge tragt, wird an zahlreichen protestantischen, aber auch an katholi-
schen Fakultiten des 18. Jahrhunderts gelehrt und in gewissem Sinn
als neuzeitliche Standardphilosophie die alte Scholastik ablésen.

In den »Meditationes« geht es also nicht nur um den Aufweis
Gottes und kaum um die Unsterblichkeit der Seele. Auch die Ver-
schiedenheit der Seele vom Korper, wie in den spiteren Uberschrif-
ten des Werks angekiindigt wird, ist tatsichlich weniger die Sache
der Untersuchung. Entscheidend ist dagegen die Fundierung der
Wahrheit in der Selbstgewissheit des Subjekts.?*® Die Bedeutung
des Subjekts bei Descartes changiert in eigentiimlicher Weise. Ge-
meint ist zum einen das menschliche Ich. Eben deshalb haben auch
die »Meditationes« einen narrativen Zug und die Person »René
Descartes« bringt ihre Geschichte ins Geschehen ein. Genauer be-
trachtet wird der Mensch in all seiner Kontingenz und Leiblichkeit
schlieflich zusammen mit der Existenz der gesamten Auflenwelt
sistiert (45). Wenn schon die sinnliche Gewissheit als solche in Frage
steht, wenn die Wirklichkeit als ganze nur getrdumt sein koénnte,
ja, wenn sogar mathematische Gewissheiten erschiittert werden,
dann ist leicht einzusehen, dass das »Ich«, das hier zweifelt, und
das in seinem Zweifel zunichst seine eigene Existenz sichert, nicht
einfach als »menschlich« bezeichnet werden kann. Dies ist deshalb
festzuhalten, um die weitverbreitete Rede von der anthropologischen
Wende in der Neuzeit zu widerlegen. Die Neuzeit bleibt eine im
eminenten Sinn theologische Epoche.

»Ego cogito, ego existo, certum est« (46). Einzig das Denken selbst
steht auler Zweifel. Was aber ist dieses »Ich«? Um wessen »Ich«
handelt es sich? »Ich bin aber eine wahre Sache und existiere wahr-
haft, aber was fiir eine Sache? Ich habe gesagt, eine denkende«
(48).241 Das »Ich« ist Descartes zufolge zundchst nichts weiter als
eine »denkende Sache« — »res cogitans«. Diese Sache ist zwar zu-

240 Auch Habermas sieht bei Descartes »den Paradigmenwechsel zur Subjektphi-
losophie«, Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,126. Doch
ist es wichtig zu bemerken, was hinter der spezifisch cartesischen Subjektphilo-
sophie steckt.

241 »Sum autem res vera et vere existens, sed qualis res? Dixi, cogitans«.

137

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

héchst individuell. Doch in dieser radikalen Vereinzelung liegt auch
der Grund fiir ihre Allgemeinheit. Gerade wegen der vollkommenen
Abstraktion kann die »res cogitans« zugleich als ein besonderes
und als ein allgemeines Ich betrachtet werden. Eben deshalb ist der
Gedankengang des Individuums René Descartes auch fiir andere
Menschen nachvollziehbar und mehr noch, er ist paradigmatisch.
Im Besonderen wird das Allgemeine aufgezeigt. Nur aufgrund ihrer
Allgemeinheit kann die »res cogitans« zur einzig gewissen Grund-
lage fiir alles Wissen und alle Wissenschaft werden. Sie ist »reine
Substanz« und als solche unwandelbar. Sie ist Geist (mens) und
als solche unsterblich (27). Im weiteren Verlauf der neuzeitlichen
Entwicklung wird dieses »ego cogito« immer wieder auch géttliche
Zige annehmen, insofern das zuhochst Allgemeine gottlichen Cha-
rakters ist. Freilich manifestiert sich dieses Allgemeine gerade im
Besonderen, weshalb die Synthese des Allgemeinen und Besonderen
im Einzelnen prinzipiellen Charakter erhilt. Eben dieses allgemeine
Einzelne oder einzelne Allgemeine ist das cartesianische Subjekt.
Diese dialektische Einheit von Subjekt und Objekt, von Besonderem
und Allgemeinem, Menschlichem und Géttlichem ist das Prinzip
der Neuzeit. Es kann als »Gott in uns« bezeichnet werden. Die
Vorstellung einer fortschreitenden Sakularisierung und Anthropolo-
gisierung innerhalb der Neuzeit wire dann wenig angemessen. Viel-
mehr wire von einer methodischen Theo-Logisierung der Philosophie
zu sprechen. Diese nimmt bei Descartes ihren systematischen An-
fang.242

Wihrend bei Descartes die allgemeine Seite des Prinzips erst ein
Resultat des Denkens ist, lasst Spinoza seinen Gedanken nicht mehr
mit der besonderen Substanz, dem Ich, sondern mit der allgemeinen
Substanz, d.h. mit Gott bzw. der Natur einsetzen. Dadurch erhalt
seine Philosophie von vorneherein einen ausgepragt theo-logischen
Grundzug. Gott ist fiir Spinoza die eigentliche und einzige Substanz.

242 Die theo-logische Fundierung des neuzeitlichen Subjekts zeigt sich besonders
deutlich bei Johann Gottlieb Fichte. Der idealistische Philosoph wird das »Ich«
als produktiven Grund der gesamten Wirklichkeit setzen. Dieses allgemeine
Ich bleibt einerseits die innerste Mitte meiner Selbst. Andererseits kann es als
eine Chiffre fiir Gott begriffen werden. Das Ich steht im Zentrum des sich
ausbildenden Raums des Bewusstseins. Das Bewusstsein wird mehr und mehr
zur Gesamtheit des Wirklichen und mithin zum Selbstbewusstsein.

138

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des Subjekts

Bei Descartes stellt der Gottesgedanke die Mitte dar zwischen
dem seiner selbst gewissen Ich und der sinnlichen Aulenwelt. Wah-
rend Auflenwelt und Gottesgedanke in ihrer Existenz aufgewiesen
werden miissen, steht das Dasein des Ich aufler Zweifel. Wie sehen
nun die methodischen Schritte zum Aufweis der Existenz Gottes
und der res extensae aus? Der Zweifel wurde in seiner letzten Kon-
sequenz durch die Annahme eines Anti-Gottes gestiitzt. Nicht der
beste Gott wird als Quelle der Wahrheit angenommen, sondern
ein genius malignus, der zugleich hochst méchtig und héochst ver-
schlagen sei, als Ursprung der Unwahrheit (37). Seine Absicht sei
es, die Zweifelnden in allem zu tduschen. Demgegeniiber gilt es
nun, das Dasein eines zuhochst guten Gottes aufzuweisen, der als
Garant fiir die Gewissheit der Wahrheit gelten kann. Bisher gilt nur
die Wahrheit des ego cogito als gewiss. Ego existo meint: Ich stehe
aufler Zweifel. Das Bewusstsein (cogitatio) hat nun gewisse Ideen
in sich. Diese kénnen angeboren oder angeeignet oder von mir
selbst ausgedacht sein. Die angeborenen und die ausgedachten Ideen
stellen nicht das Problem dar, sind sie doch zunéchst nur bezogen
auf die Innenwelt selbst. Es kann nicht zweifelhaft sein, dass ich
mir Hippogreife vorstelle, wenn ich mir welche einbilde. In Frage
steht die dufSere Existenz der Ideen oder Vorstellungen (67). Als In-
halte des Bewusstseins besteht bei den Ideen keinerlei Unterschied,
wohl aber mit Blick auf deren Sachgehalt. Substanzen haben mehr
realitas obiectiva, das heifSt mehr sachlichen Vorstellungsgehalt als
beildufige Zustinde (modi) oder zufillige Eigenschaften (accidentia).
Nun stellt Descartes den entscheidenden Grundsatz auf: Die Ursa-
chen der Ideen, seien sie angeboren, angeeignet oder ausgedacht,
miissen mindestens so viel Sachgehalt haben wie die Ideen selbst.
Sachhaltigkeit (realitas) meint eine inhaltliche Bestimmtheit, die
eine Idee von der anderen unterscheidet und so die Vielfalt der
Gedankeninhalte verursacht. Eine Idee kann weder aus dem Nichts
noch aus weniger Vollkommenem hervorgehen. Die Sachhaltigkeit
der Ursachen der Ideen nennt Descartes realitas actualis sive forma-
lis. Die Sachhaltigkeit der Ideen oder Vorstellungen selbst nennt er
realitas obiectiva (42). Bezogen auf diese Vorstellungsgehalte kann
zwar einer den anderen etwa durch Kombination oder Variation
hervorbringen. Aber man kann in der Reihe der objektiven Gehalte
nicht ins Unendliche fortschreiten. Irgendwann muss man zu einer
ersten Ursache oder einem Archetyp kommen, der alle realitas for-

139

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

malis in sich enthdlt. Wenn ich nun einen Vorstellungsgehalt in
mir finde, den ich nicht selbst verursacht haben kann, weil seine
realitas meine Moglichkeiten, eine realitas obiectiva zu kreieren,
tibersteigt, dann folgt daraus, dass ich nicht allein in der Welt bin.
Es muss dann eine Ursache dieser Idee existieren, die ich nicht aus
mir selbst haben kann. Wihrend ich mir die Ideen von Menschen,
Tieren und Engel ausdenken kann, sind sie doch aus mir bekannten
Vorstellungsgehalten wie korperlichen Dingen, Gott, Tieren usw.
zusammengesetzt. Auch Korperliches kann nach Descartes durch
die Einbildungskraft des Geistes hervorgebracht sein. Einzig bei der
Idee Gottes ist dies nicht moglich, iibersteigt doch deren realitas
obiectiva meine geistige Produktivitat. Eine endliche Substanz kann
keine unendliche hervorbringen. Das Unendliche kann nicht durch
Negation aus dem Endlichen abgeleitet werden. Weil die Idee Gottes
nicht aus dem Bewusstsein abgeleitet werden kann, muss sie als dem
Bewusstsein eingeboren angenommen werden wie die Idee des Ich
selbst (95). Dies ist die cartesianische Fassung Gottes in uns:

»Unter dem Namen Gott verstehe ich eine unendliche, unabhangige,
zuhochst intelligente, zuhochst michtige Substanz, von der das Ich
selbst sowie alles Ubrige, wenn es denn existiert, geschaffen ist. Die-
ses alles ist gewiss derart beschaffen, dass je sorgfaltiger ich dartiber
nachdenke, desto weniger scheint mir dies aus mir selbst allein her-
vorgebracht sein zu konnen. Deshalb muss aus dem Vorhergesagten
geschlossen werden, dass Gott mit Notwendigkeit existiert« (83).

Nach dem Dasein Gottes untersucht Descartes das Wesen von
Wahrheit und Unwahrheit in der vierten Meditation. Der menschli-
che Geist, genauer: die res cogitans begreift sich als eine vollkommen
von Gott abhédngige Substanz (97). Die Moglichkeit, sich zu tau-
schen, liegt dabei gerade in der Unvollkommenheit des geschaffenen
Geistes. Von Gott hat der Mensch jedoch die Urteilsfahigkeit (facul-
tas iudicandi) erhalten, die als solche durchaus gewisse Einsichten
gewinnt, wenn Gott sie nicht tduscht und wenn sie recht gebraucht
wird (99). Der Mensch findet in sich aber nicht nur die Idee Gottes
als des hochsten und vollkommensten, wirklichen und positiven
Seienden, sondern auch des Nichts, das am weitesten von aller Voll-
kommenbheit entfernt, unwirklich und negativ ist. Das denkende Ich
ist nun gleichsam zwischen Gott und das Nichts gestellt. Insofern
es am Seienden Anteil hat, ist es gut und kann Wahrheit erkennen,
insofern es aber nichtig ist, bleibt es stéranfillig. Der Irrtum kann

140

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. René Descartes (1596—1650): Die Philosophie des Subjekts

nun entweder von der Fihigkeit zum Erkennen oder der Fahigkeit
zum Wihlen ausgehen. Da die Werke des guten Gottes keine Mangel
zulassen, liegt es nicht am mangelhaften Intellekt des Menschen,
wenn er sich tduscht, sondern an seinem Willen. Denn bezogen auf
Einsicht und Freiheit ist das Ich Abbild und Gleichnis Gottes, wie
Descartes mit Bezug auf Gen 1,26 formuliert (105).

Bemerkenswerterweise stammt nun die Moglichkeit zu Tau-
schung nicht aus dem Intellekt, sondern aus der Freiheit. Die
menschliche Vernunft, die als geschaffene zwar geringer als die gott-
liche ist, erkennt bei rechtem Gebrauch das Wahre. Sie kann sich
in ihrem ordnungsgeméfien Vollzug nicht irren. Die Dinge liegen
bei der Freiheit nun anders. Einerseits tiberragt sie die Vernunft,
denn die Freiheit des Subjekts ist vollkommen wie die géttliche -
keine grofiere ist denkbar. Da Freiheit bedeutet, Ursache zu sein,
kann dies im neuzeitlichen Verstandnis Descartes’ nur ganz oder
gar nicht der Fall sein. Es ist nicht die reflektierte Wahlfreiheit
als solche, die sich fir das Bose und Unwahre entscheiden kann,
sondern der unbedachte Gebrauch der Freiheit und in diesem Sinn
eine uneigentliche Freiheit. Als Gabe Gottes ist sie die Fahigkeit
zum Guten und Wahren und wird durch klare Gedanken und die
Gnade Gottes gelenkt. Aber insofern der freie Wille keine Grenzen
hat, kann er auch unklaren und undeutlichen Gedanken zustimmen,
sich vom Wahren und Guten abkehren und damit sich tduschen und
stiindigen (107).

Zum Begriff gottlicher Vollkommenheit Gottes gehort es mit Not-
wendigkeit, dass er »kein Betriiger« ist. Eben deshalb darf nun al-
les, was ich »klar und deutlich« (clare et distincte) einsehen kann,
fiir wahr genommen werden, dies gilt, wie Descartes nach einem
zweiten Gottesbeweis, der den anselmschen Gedanken von Gott
als dem einzigen Wesen, dessen Existenz aus seinem Begriff - als
hochstem Seienden - folgt, deutlich macht (127). Diese klare Ein-
sichtigkeit gilt zundchst von den inneren Realitdten. Doch auch die
res extensae, die korperlichen Dinge, konnen nun als moglicherwei-
se gewiss genommen werden. Der gute Gott wird von sich aus
die Menschen nicht tduschen und ihnen leere, nicht von duflerer
Realitét gedeckte Vorstellungen einpflanzen. Er wird dies auch nicht
durch eine andere Kreatur tun, die uns tduscht. Damit ist nicht
nur die Tduschung durch den bésen Geist, sondern auch die Selbst-
tauschung ausgeschlossen, da auch sie letztlich in der triigerischen

141

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

Absicht Gottes ihren Grund hitte. Gott selbst hat uns die starke
Neigung eingepflanzt, anzunehmen, dass sinnliche Vorstellungen
von sinnlichen Gegenstdnden verursacht werden. Denn entweder
kommt die realitas obiectiva, also der Inhalt der Vorstellung, von
einer dufleren Wirklichkeit der realitas formalis bzw. actualis oder
von einer héheren Realitdt, die Vorstellungen produzieren kann, sei
es Gott selbst, sei es das endliche Ich. Da aber die letztere Alternative
ausgeschlossen wurde, bleibt nur, dass die Dinge selbst existieren.
Sie sind vielleicht nicht genau so, wie wir sie wahrnehmen - vieles
mag dunkel und verworren bleiben (141-144). Descartes folgert, dass
alles, was uns die Natur lehrt, einen gewissen Grad von Wahrheit
hat, wobei unter Natur entweder Gott selbst oder die von Gott
gesetzte Ordnung der geschaffenen Dinge verstanden werden soll
(144). Dies ist insofern bemerkenswert, weil Gott und Schépfung
bzw. Schopfungsordnung hier stark ineinander geblendet werden.
Spinoza, der an die Gedanken des Descartes anschlielen wird, be-
ginnt dann auch seine »Ethiks, sein Hauptwerk, mit der Einsicht in
das Dasein Gottes oder der Natur - Deus sive natura.

2. Baruch de Spinoza (1632—-1677): Die Philosophie der
Substanz?4

Wihrend die frithneuzeitliche Religiositat die rationale Erkenntnis
der Natur und des Geistes von der Offenbarung Gottes in der Hei-
ligen Schrift trennt und damit den Glauben absolut setzt, sucht
die Naturphilosophie etwa eines Francis Bacon das Absolute in der
rationalen Erkenntnis der Natur. Dabei nimmt das Wissen seinen
Anfang am dufleren Gegenstand des Denkens. Hier ist aber die
neuere Vernunft noch aufler sich. Sie kommt erst mit Descartes
zu sich, indem sie als »denkende Sache« ihrer selbst gewiss wird.
Entsprechend hebt die cartesianische Erkenntnis am subjektiven Pol
des Denkens an. Erst tiber die Mitte des Gottesgedankens findet
sie zur dufleren Wirklichkeit ihrer Bewusstseinsgegenstinde zuriick.

243 Als einfithrende Literatur siehe: Don Garrett (Hg.), The Cambridge Compani-
on to Spinoza, Cambridge u.a. 2022; Wolfgang Rdd, Benedictus de Spinoza.
Eine Einfiihrung, Stuttgart 2002; Yitzhak Y. Melamed, A Companion to Spino-
za, Hoboken (N.].) 2021.

142

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Baruch de Spinoza (1632—1677): Die Philosophie der Substanz

Das Subjekt erreicht dadurch eine neuartige Gewissheit. Gott und
res cogitans stehen im Bewusstsein in einer Nahe, die an die Néhe
des innertrinitarischen géttlichen Sohnes zum himmlischen Vater
denken ldsst, wie er in der patristisch-scholastischen Epoche als in-
karnierter Gottmensch zum Grund der Erkenntnis wird. Ausgangs-
punkt ist nun aber nicht mehr die Person Jesu Christi in ihrer
sinnlichen Auferlichkeit (res extensa), sondern der Geist (spiritus)
Christi in uns als denkende Sache. Der Heilige Geist Gottes ist es,
der in der christlichen Tradition die Mitte bildet zwischen dem tran-
szendenten Vater und dem transzendenten und immanenten Sohn,
der seinerseits den Geist an die immanenten Menschen vermittelt,
weshalb in den Menschen der gottliche Geist anwesend ist. Nun
aber steht der Geist (spiritus) in einer merkwiirdigen Spannung zum
menschlichen Denken (cogitare), genauer zur Vernunft. Wahrend
im Mittelalter die Differenz zwischen gottlichem Geist (spiritus) und
menschlichem Geist (mens) betont wird, beginnt sich nun die Dif-
ferenzeinheit beider abzuzeichnen. Die neuzeitliche cogitatio kann
nicht mehr schlechthin als ein menschliches Vermdgen angesehen
werden. Im Geist (mens), will sagen, in der cogitatio selbst, findet
sich seit Meister Eckhart der gottliche Grund des Denkens. Descar-
tes markiert einen Meilenstein in diese Richtung. Gleichwohl bleibt
menschliches und géttliches Denken geschieden, da sich der Gott
in uns noch nicht zur gottmenschlichen Dialektik des Geistes fortbe-
stimmt hat, wie dies im Idealismus geschehen wird. Aber schon bei
Descartes sichert die Existenz Gottes in uns als eingeborene Idee
die Moglichkeit, von der inneren Gewissheit zur dufleren Wahrheit
iberzugehen. Ohne den unendlichen Geist Gottes bliebe die endli-
che denkende Substanz bei sich. Strenggenommen ist aber schon
die res cogitans nicht menschlich, weil Menschsein als solches eine
duflere Korperlichkeit umfasst. Das vollig abstrakte »ich denke«,
das zundchst aufler Zweifel steht, weifd sich als endliche Substanz in
Gemeinschaft mit der unendlichen Substanz.

Spinoza setzt nun mit der unendlichen Substanz selbst, d.h. mit
Gott, ein. Damit tritt der gottliche Grund des neuzeitlichen Bewusst-
seins als solcher auf den Plan. Gott wird sowohl als geistige Substanz
als auch als res extensa vorgestellt. Er umfasst die Trennung von
res extensa und res cogitans. Genauer betrachtet ist er das einzige,
das Gberhaupt ist, in dem alles andere Bestand hat. Insofern wird
er zum Grund von Subjektivitit (Geist) und Objektivitat (Natur).

143

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

Spinoza versohnt damit nicht nur die neuzeitliche Naturphilosophie
mit der Geistphilosophie. Zugleich erhélt damit auch die hochste
Sache der bisherigen Theologie, Gott, in epochal verwandelter Weise
den prinzipiellen Ort in der Philosophie. War der Gott neben uns, Je-
sus Christus, der Ausgangspunkt der patristisch-scholastischen Phi-
losophie, so ist der Gott in uns das Prinzip der Neuzeit. Spinoza
aber ist es, der als erster zeigt, dass der Gott in uns kein blof3
subjektives Prinzip ist. Er macht wie kein anderer deutlich, dass
konsequent gedacht Alles in Gott ist. Damit wird Gott schliefSlich
selbst zum objektiven Prinzip neuzeitlicher Freiheit. Dieser Gedanke
ist tiber die historischen Fragestellungen hinaus von systematischer
Bedeutung fiir Debatten der Gegenwart beziiglich des Verhiltnisses
von panentheistischem Gottesbild und der Behauptung unbedingter
menschlicher Freiheit. Gerade Spinoza gilt hier als Gewahrsmann
eines Alleinheitsdenkens, das mit dem Konzept des freien Individu-
ums vermittelbar ist. Beim jiidischen Philosophen wird zudem die
politische Dimension von Philosophie und Religion zum Thema.

2.1 Religion und Politik unter dem Vorzeichen der Freiheit

Wihrend Descartes in seinem »Discours de la méthode« die Natur-
wissenschaften grundlegen will, ist das erste Hauptwerk Spinozas
ein »Theologisch-politischer Traktat«. Anliegen dieser Abhandlung
ist es, die Grundlagen eines politischen Gemeinwesens rational zu
erdrtern. Die von Spinoza angestrebte Staatsform wird vom neuzeit-
lichen Prinzip der Freiheit gepragt. Tatsdchlich lebte Spinoza im frei-
heitlichsten Staat der frithen Neuzeit, in den Niederlanden, wo be-
reits Descartes Zuflucht gefunden hatte. Die niederldndische Demo-
kratie hatte ihre religiosen Wurzeln im calvinistischen Christentum.
Und es ist gerade das liberale Gemeinwesen, das die wohl freieste
Religionsausiibung der damaligen Zeit gewahrleistete. Gleichwohl ist
Spinoza von der Erfahrung geprigt, dass Religion durchaus auch in-
tolerant und konflikttrachtig ist und das nicht nur bezogen auf seine
Auseinandersetzung mit der jiidischen Gemeinde, der er entstammt,
sondern auch auf die konfessionellen Konflikte innerhalb des Chris-
tentums. Die abendlandische Spaltung der Christenheit pragt die
politische Lage in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts auch in
den Niederlanden. Religion bestimmt mehr und mehr das politi-

144

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Baruch de Spinoza (1632—1677): Die Philosophie der Substanz

sche Handeln der konfessionell organisierten Staaten. Umgekehrt
bestimmen politische Interessen auch die Entwicklungen der religic-
sen Sphdre. Angesichts der konkurrierenden Wahrheitsanspriiche
der Konfessionen, aber auch der verschiedenen Richtungen inner-
halb der Denominationen sowie deren realpolitischer Implikationen
wird das religiose Fundament von Wahrheitsanspriichen fragwiirdig.
Wabhrheitsanspriiche haben wiederum weitreichende Auswirkungen
auf die Begriindungsfiguren der politischen Gemeinwesen.

Fiir Spinoza kam die schmerzhafte Erfahrung hinzu, im christ-
lichen Umfeld als aufgeklarter sephardischer Jude letztlich doch
ein Fremder zu bleiben. Seine offene Geisteshaltung entfremdete
ihn auch von seiner eigenen religiosen Gemeinschaft, die ihn im
Alter von 24 Jahren ausgeschlossen hat. Dies mag ein personlicher
Grund fiir seine kritische Haltung gegeniiber der konkret verfassten
Religion sein.?** Wenn Spinoza nun von Descartes den Standpunkt
einer Philosophie iibernimmt, die ihrer selbst gewiss und nicht mehr
auf Offenbarungswahrheiten angewiesen ist, dann konnte es nun
scheinen, dass Spinoza eine simple Trennung von Religion und
Politik bzw. Theologie und Philosophie fordert. Doch wird sich
zeigen, dass Offenbarung und Vernunft, Theologie und Philosophie
einen gemeinsamen Grund haben: Gott. Religion und Wissenschaft
haben das Ziel, dem Menschen den Weg zur Gliickseligkeit und zur
Freiheit zu zeigen, die offenbarungstheologisch gesprochen nichts
anderes als die Herrlichkeit Gottes (gloria Dei) sein kann?*> und in
der wechselseitigen Liebe von Gott und Mensch besteht. Hier zeigt
sich der mystische Grundzug im Denken Spinozas, der an Meister
Eckhart zuriickdenken ldsst.

»Hieraus folgt, dass Gott, insofern er sich selbst liebt, Menschen liebt,
und folglich, dass Gottes Liebe zu Menschen und des Geistes verniinfti-
ge Liebe zu Gott (mentis erga Deum amor intellectualis) ein und dassel-
be sind.«?%¢

244 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,253.

245 Spinoza, Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. Neu tbers., hg., mit
einer Einl. versehen von Wolfgang Bartuschat, Samtliche Werke: Bd. 2, Ham-
burg 1999, 581.

246 Spinoza, Ethik, 581, Man vergleiche diesen Gedanken mit Meister Eckhart,
DW, Bd. 1, 162: »Daz ouge, dé inne ich got sihe, daz ist daz selbe ouge, d4 inne
mich got sihet; min ouge und gotes ouge daz ist éin ouge und éin gesiht, und
éin bekennen und éin minnen.«

145

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

Wenn Spinoza fiir eine Trennung von Theologie und Philosophie
eintritt, werden wir genau zusehen miissen, was mit diesen Wortern
»Theologie« und »Philosophie« jeweils bezeichnet wird und wie
sich das Getrennte zueinander verhilt. Einerseits kritisiert Spinoza
eine Religion, die auf die Transzendenz Gottes abhebt und die
Vernunft aus sich ausschliefit, radikal.?#” Eine Frommigkeit (pietas)
und eine Religion (religio), die Vernunft (intellectus) und Verstand
(ratio) verachten bzw. durch die Ursiinde als verderbt betrachten
und gerade in der Negation des Geistigen die Gottlichkeit erblicken,
lehnt er ab. Andererseits wendet er sich gegen eine scholastische
Theologie, die Offenbarung und Vernunft vordergriindig zu einem
Ausgleich bringt und den spezifischen Zugang der jeweiligen Diszi-
plin verkennt: den Gehorsam in der Theologie versus die Einsicht in
der Philosophie. Wir werden darauf zuriickkommen. Hier gilt es zu-
néchst zu sehen, dass Spinoza einer verblendeten Religion das wahre
gottliche Licht gegeniibersetzt. Dieses namlich lehrt, Gott in kluger
Weise (prudentius) zu verehren und die Nachsten zu lieben, statt aus
religiosem Eifer zu hassen. Damit verbunden fordert Spinoza einen
kritischen Umgang mit der Heiligen Schrift, da nicht alles in ihr
gleichermafien wahr und géttlich sei (9). Doch ebenso kénne sich
in dem, was die Schrift ausdriicklich lehrt, nichts, was der Vernunft
zuwider sei, finden. Um nun die Rationalitit der Offenbarung aufzu-
weisen, bedarf es einer neuartigen Kritik der Religion in ihren Griin-
dungsdokumenten. Gerade dadurch konne aber gezeigt werden, dass
die eigentliche Lehre der Schrift selbst vollig einfach und klar sei,
weshalb sie keine Deutung durch die Philosophie brauche. Spinoza
befindet sich damit in reformatorischer Tradition, gemafl der die
Offenbarung das philosophische Denken aus seiner Dienstbarkeit
entlisst: »Und so kam ich zur Uberzeugung, dass die Schrift den
Verstand absolut frei lasse« (10).

Formal gesehen haben beide Weisen, von Gott zu sprechen, nichts
gemeinsam. Theologie und Philosophie stehen jeweils auf eigenen
Beinen, will sagen, beide haben einen je eigenen Zugang zu Gott.
Die Schrift beruhe auf Offenbarungen Gottes, die die Imagination
der Propheten ansprechen. Der derart geoffenbarte gottliche Geist

247 Spinoza, Theologisch-politischer Traktat. Neu iibers., hg., mit Einl. u. Anmer-
kung versehen von Wolfgang Bartuschat, Hamburg 2012, 8. Im Folgenden
beziehen sich die Seitenzahlen im Text auf diese Ausgabe.

146

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Baruch de Spinoza (1632—1677): Die Philosophie der Substanz

fordere Gehorsam, Gerechtigkeit und Néchstenliebe — nichts mehr.
Allerdings miisse dieser Kern erst durch eine bestimmte Methode
der Schriftauslegung freigelegt werden. Eben deshalb findet Spinoza
Regeln fiir eine Exegese der Bibel, die sich zwar von den strengen
rationalen Ableitungen der Philosophie prinzipiell unterscheidet,
aber dennoch von eigener historischer und politischer Rationalitit
ist. Die spekulative Rationalitdt ist der Philosophie vorbehalten.
Die Theologie, konkret die Offenbarungsschrift, aber bedarf einer
Kritik durch eine der empirischen und mithin historischen sowie
politischen Welt angemessene Vernunft. Der durch diese exegetische
Vernunft herausgearbeitete Rest an dogmatisch verbindlichem Inhalt
misse sich in der ethischen Praxis der Menschen bewéhren. Ent-
sprechend sind die Glaubigen nach ihren Werken zu beurteilen. Die
weiteren, theoretischen Inhalte des Glaubens bleiben der Freiheit
des Einzelnen uiberlassen, denn was den einen zu Gott erhebt, findet
der andere lacherlich. Mehrfach betont Spinoza die Freiheit, die das
gottliche Gesetz dem Individuum zugesteht (11). Neben der dem be-
sonderen Individuum gewidmeten Dimension der Offenbarung hat
diese seit ihren hebrdischen Urspriingen stets auch eine politische,
d. h. allgemeine Seite.

Mose wurde das gottliche Gesetz geoffenbart, das er dem ganzen
Volk Gottes — angepasst an deren Fassungskraft und Zeitumstande
- gewissermaflen als dessen Verfassung weitergibt. Doch auch diese
geoffenbarte Rede Gottes an die Propheten bleibt zeit- und kontext-
abhingig. Diese besonderen Konkretionen des gottlichen Gesetzes
miissen stets angemessen verallgemeinert werden. Deshalb kommt
der Autoritét der politischen Machthaber die mafgebliche Rolle bei
der autoritativen Auslegung des normativen Gehalts der Offenba-
rung zu. Doch auch diesbeziiglich fordert Spinoza in aller Entschie-
denheit die Freiheit der personlichen Meinung ein. Die Inhaber der
souverdnen Regierungsgewalt, die iiber das biirgerliche und geistli-
che Recht zu wachen haben, schiitzen dieses Recht und ihre eigene
Autoritit am besten dadurch, »wenn einem jedem zugestanden wird
zu denken, was er will und zu sagen, was er denkt« (12). Die Ausle-
gung der Heiligen Schrift bekommt damit eine demokratische Dimen-
sion — ein Gedanke von bleibender Relevanz auch fiir 21. Jahrhundert.

Spinoza unterscheidet die von Propheten vermittelte Gotteser-
kenntnis einerseits prinzipiell von der natiirlichen Erkenntnis Got-
tes, insofern erstere auf der Autoritat der Offenbarung und letztere

147

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

auf der freien Vernunft des Menschen beruht. Andererseits kann er
beides auch in einen gemeinsamen Grund zuriickreflektieren: Gott
in uns bzw. wir in Gott. Beide entspringen der prinzipiellen Wechsel-
wirkung von Gottheit und Menschheit - durchaus auch in einem
panentheistischen Sinn. So kann wiederum einerseits die natiirliche
Gotteserkenntnis Prophetie genannt und als gottlich bezeichnet wer-
den, weil ihre Sache die blofl menschliche und mithin endliche
Sphére iiberschreitet. Andererseits muss sich die geoffenbarte Pro-
phetie vor dem Forum der menschlichen Vernunft verantworten. In
der humanen Rationalitdt liegt aber mehr als blofl Menschliches.
Dass der bloffe Mensch in seiner Besonderheit und Endlichkeit nicht
Ursache der Offenbarung sein kann, ist selbstverstindlich. Aber
auch unsere mens enthilt die allgemeine Natur Gottes gegenstind-
lich in sich und hat an ihr teil, deshalb »konnen wir zu Recht die Na-
tur des Geistes (naturam mentis), insofern wir sie so annehmen, als
die erste Ursache der gottlichen Offenbarung betrachten« (15). Da-
mit wird auch im Bereich der Offenbarungsreligion eine prinzipielle
Heteronomie unterlaufen. Es zeigt sich die radikale Neuzeitlichkeit
der spinozischen Offenbarungsreligion: Die Wurzel der Offenbarung
liegt in uns.

Dennoch erhdlt sich in der Religion als Religion ein Moment der
Alteritit oder Differenz Gottes. In der Religion offenbart Gott uns
sowohl natiirliche Dinge als auch Dinge, die iiber die Natur hinaus
gehen, wobei auch letztere, wie gesagt, mit dem natiirlichen Licht
begriffen werden konnen. Erstaunlicherweise formuliert Spinoza
hier dennoch expressis verbis ein reformatorisches »sola scriptura«
(16). Inwiefern aber werden gewisse geoffenbarte Inhalte dennoch
einzig auf die Heilige Schrift zuriickgefiihrt? Insofern die biblischen
Geschichten in ihrer Auflerlichkeit nicht in der endlichen Vernunft
enthalten sind oder sich aus ihr ableiten lassen. Solche nicht aus
der Natur ableitbaren Inhalte aber sind wesentlich kontingente und
historische Einkleidungen bzw. Veranschaulichungen des Kerns der
Offenbarung. Wollte ein Mensch auch diese Inhalte begreifen, so
miisste er einen Geist haben, der die menschlichen Vermdgen génz-
lich tibersteigt und mit dem gottlichen Geist identisch ist, an dem er
aber nur Anteil hat.

Die vollige Identitit des menschlichen und gottlichen Geistes
(mens) ist nach Spinoza ausschliellich bei Christus gegeben. Thm
sind folglich alle gottlichen Ratschliisse, die zum Heil der Menschen

148

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Baruch de Spinoza (1632—1677): Die Philosophie der Substanz

tithren, bekannt. Christus weif$ auch kontingente Tatsachen, die in
Gottes ewigem Geist beschlossen sind, iiber die er uns belehrt. Des-
halb kann die Stimme Christi auch Stimme Gottes genannt werden.
Spinoza denkt, dass in Christus die gottliche Weisheit, die tiber der
menschlichen ist, menschliche Natur angenommen hat (21). Hier
zeigt sich, dass auch Spinozas Gedanke eine christliche Basisinspira-
tion hat, die {iber ein jiidisches Religionsverstindnis hinaus geht.
»Wenn Mose mit Gott von Angesicht zu Angesicht sprach, wie ein
Mann mit einem Freund zu sprechen pflegt [d.h. mittels zweier
Korper], so kommunizierte Christus mit Gott von Geist zu Geist«
(22). Spinoza verwendet hier das Wort »communicavit«, das auf ein
Miteinander (cum) und eine Einheit (unio) verweist und eine Wech-
selwirkung auf Augenhdhe im Blick hat. Gott und Mensch befinden
sich in Christus in vollkommener Gemeinschaft — communio: Gott
in uns — wir in Gott.

Theologie und Philosophie sind fiir Spinoza voneinander ge-
trennt wie die menschliche und géttliche Natur in Christus. Doch
ist es nicht die Theologie, die der gottlichen Seite entspricht, son-
dern erstaunlicherweise die Philosophie, da nur sie die Natur Got-
tes in uns begreift und mithin der consubstantialitas (homoousia)
entspricht. Die Philosophie nimmt an, dass wir unseren Grund in
der Substanz Gottes haben, wihrend die Theologie, verstanden als
reines Offenbarungswissen, die Naturen trennt, Gott in ein Jenseits
verbannt und selbst damit rein menschlich bleibt. Die Identitdit
von Gottheit (Identitat) und Menschheit (Differenz) zu denken
ist Spinoza zufolge Sache der Philosophie, nicht der Frommigkeit.
Die Theologie muss die Differenz zwischen Mensch und Gott aner-
kennen und mithin die menschliche Seite der Offenbarung richtig
deuten. Gerade die menschlichen Erfindungen, Veranschaulichun-
gen und Erfahrungen in der Bibel sind als solche zu kennzeichnen
und von gottlichen Lehren zu unterscheiden (120), um die Glaub-
wiirdigkeit der Offenbarung zu retten. Methodisch soll die »sincera
historia« herausgearbeitet werden. Wie die Naturerforschung die
Geschichte der Naturtatsachen untersucht, so die Exegese die Ge-
schichtstatsachen. Die Geschichten der Schrift handeln aber von
nichts anderem als von der wahren Tugend: »Deshalb muss die
Gottlichkeit der Schrift sich allein daraus ergeben, dass sie die wahre
Tugend lehrt, und das kann aus der Schrift allein [sola scriptura] ge-
schehen« (122). So zeichnet sich bereits bei Spinoza die Ausrichtung

149

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

des Schriftverstandnisses auf Moral ab, wie sie bei Kant fundamental
werden wird.

Die Methode der Schriftauslegung besteht nun im Wesentlichen
in drei Regeln:

1. Man muss auf die Natur und Eigentiimlichkeit der Sprache ein-
gehen, in der die Bibel geschrieben ist. Das ist fiir Spinoza die
hebriische Sprache. Auch das Neue Testament ist seiner Uberzeu-
gung nach urspriinglich auf Hebraisch verfasst.

2. Grundlage jeder weiteren Interpretation muss der historische Sinn
des Textes sein, der nicht mit der dogmatischen oder metaphori-
schen Wahrheit der Sache verwechselt werden darf. Am Wortsinn
ist festzuhalten, auch wenn dieser der Vernunft widerspricht. So
meinte Mose wohl, dass Gott eifersiichtig sei, auch wenn der
Affekt Eifersucht dem Begriff Gottes, will sagen, der gottlichen
Unwandelbarkeit und Leidenschaftslosigkeit, zuwiderlauft.

3. Leben, Sitten und Interessen der Verfasser eines bestimmten
Buchs miissen zur Kenntnis genommen werden. Dazu gilt es,
die jeweiligen Teile der Bibel in ihrer besonderen kulturellen und
literarischen Pragung ernst zu nehmen (124). So kann herausgear-
beitet werden, was die Propheten tatsdchlich gesehen und gehort
haben, nicht aber was sie mit ihren oftmals dunklen Bildern be-
zeichnen wollten. Doch dient die Erforschung der erzahlten Ge-
schichte nur dazu, klar und deutlich zu machen, was das hochst
Allgemeine, die Basis und Grundlage der ganzen Schrift ist, »zum
Beispiel, dass ein einziger und allméchtiger Gott existiert, der
allein anzubeten ist, der fiir alle Sorge trigt und vornehmlich
diejenigen liebt, die ihn anbeten und ihren nichsten lieben wie
sich selbst usw« (126). Diese heilsrelevanten Glaubensinhalte kon-
nen mit Gewissheit — clare et distincte — erkannt werden. Die
restlichen »Kurijosititen« hingegen, die nicht verniinftig begriffen
werden konnen, sind der persénlichen Glaubensfreiheit {iberlas-
sen (137).

Wie bereits angedeutet wendet sich Spinoza gegen spekulative Bibel-
interpretationen, wie sie im jiidischen Bereich - in gewisser Parallele
zu Thomas von Aquin - Moses Maimonides geleistet hat (143).
Bei den mittelalterlichen Autoren unterstellt sich die zweitrangige
menschliche Vernunft der Offenbarung, die in die erstrangige Ver-
nunft Gottes vermittelt. Gottliches und menschliches Denken sind

150

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Baruch de Spinoza (1632—1677): Die Philosophie der Substanz

durch die Schopfungsdifferenz absolut geschieden. Diese Scheidung
wird bei Spinoza relativiert, wie wir dann bei der Betrachtung der
»Ethik« noch sehen werden. Die disjunktive Logik der Neuzeit for-
dert eine dialektische Entgegensetzung und nicht eine Uber- bzw.
Unterordnung von Mensch und Gott. Insofern sind Theologie und
Philosophie nicht mehr in einem hypothetischen Ordnungsverhalt-
nis, demgemif die Philosophie der Theologie untergeordnet ist.
Offenbarung erschliefit den Heilsweg fiir die Vielen, die nicht zur
wissenschaftlichen Reflexion fahig sind. Dieser Weg gilt aber nur
fiir die jeweilige Gruppe der Empfénger:innen der Botschaft und ist
damit kulturell begrenzt, wahrend die Vernunft einen allgemeinen
Heilsweg fiir die Wenigen erschlieflt. Bemerkenswert ist in diesem
Kontext, dass der jidische Philosoph Spinoza den neutestamentli-
chen Schriften einen gewissen Vorzug gibt. Wihrend die Propheten
des Alten Testaments nur fiir das jiidische Volk gilten und mithin
partikular blieben, zeichne sich das Neue Testament durch seine
Allgemeingiiltigkeit fiir alle Volker aus. Die Allgemeinheit der Bot-
schaft der Apostel sei ein Zeichen dafiir, dass ihre Schriften »allein
vom natiirlichen Licht diktiert worden sind« (193). Thre Lehre sei
vollkommen mit der natiirlichen Erkenntnis vereinbar und deshalb
von hoéherem Rang. In duflerster Verdichtung kann Spinoza den
rational greifbaren und universal giiltigen Inhalt der Schrift mit dem
jesuanischen Doppelgebot zusammenfassen: »Gott iiber alles lieben
und seinen Néchsten wie sich selbst« (205, vgl. auch 209 und 222).
Der Sache nach fordert die Schrift eine Gerechtigkeit, die in
Gott gegriindet ist. Diese ist aber nicht iiber Vernunft und Einsicht,
sondern iiber Glauben und Gehorsam zu erreichen (217). Die Theo-
logie, verstanden als die reine Glaubenslehre, reicht insofern tiber
die Vernunft hinaus. Und schon die feste Uberzeugung, dass der
Glaubensgehorsam Gott gegeniiber nur fiir sich genommen auch
zum Heil fithren, und der Mensch nicht notwendigerweise auf eine
nur rationale Ethik verpflichtet werden muss, kann nicht mit ma-
thematischer Gewissheit deduziert werden. Ebenso wenig kann die
unbedingte Gabe des Heils als unverdiente Gnade abgeleitet und be-
griffen werden. Dennoch lehrt auch die Philosophie einen Weg zum
Heil, der allerdings nur wenigen vorbehalten ist, richtet er sich doch
an Menschen, denen es gegeben ist, ihre Vernunft zu kultivieren,
wie Descartes sagt. In der Eroffnung des Heilswegs fiir die breite
Bevolkerung besteht die bleibende Notwendigkeit und Niitzlichkeit

151

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

der Offenbarung (236). Doch befinden sich die Wege des Glaubens
und des Wissens in einer disjunktiven Gemeinschaft. In Ablehnung
der hypothetischen Ordnung der Patristik und Scholastik lehrt Spi-
noza, dass weder die Philosophie die Magd der Theologie sei noch
die Theologie der Philosophie untergeordnet werden diirfe (226-
237). Die dialektische Gemeinschaft von Offenbarungswissen und
Vernunftwissen ldsst beide gewissermafien auf einer Ebene erschei-
nen.

»Da ausnahmslos alle gehorchen kénnen und nur sehr wenige (vergli-
chen mit der ganzen Menschheit) unter der Leitung der Vernunft zu
einer tugendhaften Lebensfilhrung gelangen, wiirden wir, hétten wir
nicht das Zeugnis der Schrift, am Heil nahezu aller Menschen zweifeln«
(237).

Es ist fiir Spinoza nun von grofiter Bedeutung, gerade die Freiheit
der Philosophie herauszustellen. Die Freiheit zu denken und zu
sagen, was man denkt, ist auch Grundlage des besten Staates (238).
Spinoza erarbeitet eine Theorie des liberalen Staates, die weit iiber
seine Zeit hinaus seine Wirksamkeit entfalten wird. Freiheit der Phi-
losophie, religiose und politische Freiheit sind untrennbar miteinan-
der verbunden. Entscheidend ist, dass das politische Gemeinwesen
im natiirlichen Recht des Einzelnen begriindet wird. Der Einzelne
wiederum wird von der Natur bestimmt. Die Natur hat das hdchste
Recht und die hochste Macht.

»Denn die Macht der Natur ist Gottes Macht selber, der das hochste
Recht zu allem hat. Weil aber die gesamte Macht der ganzen Natur
nichts ist als die Macht aller Individuen zusammen, so folgt, dass jedes
Individuum das hochste Recht zu allem hat, was es vermag, oder dass
sich das Recht eines jeden so weit erstreckt, wie seine bestimmte Macht
[determinata potentia] sich erstreckt« (ebd.).

Die politische Macht ist also auf das Engste mit der Frage nach Gott
verbunden. Gott selbst — so haben wir oben gesehen — manifestiert
sich im menschlichen Individuum. Die theo-logische bzw. philoso-
phische Frage nach dem Verhaltnis von gottlicher Allgemeinheit und
menschlicher Besonderheit und die Frage nach dem Allgemeinen als
Sphire des Staates und den besonderen Individuen hingen zusam-
men. Vor allem ist zu betonen, dass nach Spinoza beziiglich des Indi-
viduums als basalem Rechtssubjekt kein Unterschied zwischen den
Menschen besteht. Im Naturzustand sind alle gleich. Doch kommt es

152

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Baruch de Spinoza (1632—1677): Die Philosophie der Substanz

darauf an, sich aus der urspriinglichen Bindung an Affekte und Na-
turkrifte zu befreien und zu Vernunft zu kommen. Menschen sind
gehalten, die Vernunft zu kultivieren. Noch einmal zitiert Spinoza
Descartes (241). Im kultivierten, weil zivilisierten Zustand schlieflen
die Menschen einen Pakt, der die Interessen der Individuen zum
Ausgleich bringt und dariiber hinaus die Sicherheit und Ordnung
des Gemeinwesens sicherstellt. Jeder und jede ist gehalten, seine und
ihre ganze Macht der Gesellschaft zu iibertragen. Diese Gesellschaft
der vom Volk delegierten Macht nennt Spinoza Demokratie.

Die philosophiegeschichtliche und politikgeschichtliche Bedeu-
tung dieser frithen Demokratietheorie kann kaum tberschatzt wer-
den. Und noch heute kann sie mahnen, dass Religion und Demo-
kratie untrennbar zusammengehdren und doch zu trennen sind.
Demokratie »wird definiert als die gesamte Versammlung von Men-
schen (coetus universus hominum), die kollegial das hochste Recht
zu allem, was sie vermag, hat« (244). In einem demokratischen Ge-
meinwesen sind absurde Anordnungen am wenigsten zu befiirchten,
da die Herrschenden fiir das Gemeinwohl sorgen (communi bono
consulere) und alles nach dem Spruch der Vernunft lenken (omnia
ex rationis dictamine dirigere). So sehr dies idealtypisch gedacht
ist, verliert Spinoza auch die menschlichen Begrenzungen nicht
aus dem Blick. Wegen der prinzipiellen Fallibilitdit menschlichen
Meinens sind die Anordnungen und Beschliisse in einer Demokra-
tie grundsitzlich reversibel. Zwar kommt ein demokratischer Staat
dem natiirlichen Zustand - d.h. einer rein verniinftigen Ordnung
der Dinge - am néchsten, doch gelangen nicht alle Menschen not-
wendigerweise zu denselben Einsichten und Schliissen, und deren
Entscheidungen behalten ein kontingentes Moment in sich. Aber
weil die Uberzeugungen der einzelnen Individuen Grundlage der
allgemeinen Entscheidungen bleiben, erhalten demokratische Mehr-
heitsbeschliisse eine entscheidende Stellung im Gemeinwesen. Je
mehr Freiheit des personlichen Urteilens den Individuen zugestan-
den wird und je verniinftiger die Einzelnen urteilen, desto ndher ist
die Staatsordnung am natiirlichen Zustand (314). Der hochste Zweck
des Staates ist es eben nicht, die Menschen zu beherrschen, sondern
Sicherheit herzustellen, damit jeder und jede nach dem natiirlichen
Recht leben kann. Der freie Selbstvollzug der menschlichen Leib-
lichkeit und Geistigkeit soll gewdhrleistet werden. »Der Zweck des
Staates ist also in Wahrheit die Freiheit« (308).

153

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

Religion und Politik sind bei Spinoza auch insofern verbunden,
als er vor allem das Alte Testament als eine politische und soziale
Geschichte des jiidischen Volkes liest. Die jiidische Religion war
konstitutiv fiir das Gemeinwesen. Mose galt als Gesetzgeber.2*8 Es
ist nicht zuletzt dieser neuartige »sozialwissenschaftlich-historische
Blick« (Habermas) auf die Bibel, der ein radikal neues Verstandnis
des Offenbarungstextes ermdglicht. Dabei geht es Spinoza nicht um
eine Entheiligung des Textes, sondern um das Suchen und Finden
des heiligen Kerns der biblischen Texte.?4

Der Kern der neuzeitlichen Philosophie, Politik und Religion
besteht gleichermaflen in der Freiheit. Die Religion belehrt den
Menschen iiber seine wesentlichen Pflichten gegeniiber Gott und
gegeniiber den Nachsten. Offenbarung und Vernunft, Theologie und
Philosophie unterscheiden sich nur der Form, nicht der Sache nach.
Nur insofern haben sie »keinerlei Gemeinschaft oder Verwandt-
schaft«. Philosophie sucht die Wahrheit auf dem Wege der Vernuntft,
die Offenbarung fordert den Gehorsam und die Frommigkeit. Die
gemeinsame Sache aber ist letztlich nichts anderes als Gott selbst.
Und insofern Gott selbst die Natur ist, insofern er die Ordnung der
Dinge ist, ja insofern strenggenommen - dies wird noch zu zeigen
sein — nur Gott ist, berithrt die Frage nach Gott auch das politische
Gemeinwesen in seinem Innersten, nicht zuletzt, weil der Gottesge-
danke das ganze Handeln des Menschen bestimmt. Eben deshalb
spricht Spinoza dem Staat die hochste Autoritdt in allen religidsen
Fragen zu. Die aufgeklérte Religion dient der Erhaltung des Friedens
und des Staates, weshalb »der Souverén der Interpret von Religion
und Frommigkeit ist« (297). Wohl gemerkt hat nur der »freie Staat«
dieses Recht. Und nur dem demokratischen Gemeinwesen sind die
Religion und die Philosophie verpflichtet.?>

248 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,156.

249 Habermas formuliert zurecht: »Spinoza ist der erste Philosoph, der die bibli-
sche Uberlieferung aus ihrem historischen Kontext verstehen will, um einen in
der Religion selbst verborgenen Wahrheitsgehalt zu rekonstruieren; Spinoza
will die Religion tiber ihren eigenen rationalen Kern belehren. Damit stiftete
er einen neuen Typ von Religionsphilosophie, der auch Kant, Schelling und
Hegel inspirieren wird«, Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd.
2,156.

250 Habermas konzentriert sich in seiner Rekonstruktion der Philosophie Spino-
zas nicht auf das eigentliche Hauptwerk, die »Ethik in geometrischer Ord-

154

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Baruch de Spinoza (1632—1677): Die Philosophie der Substanz
2.2 Die Ethik oder aus Einem Alles und aus Allem Eines

Spinozas Philosophie schliefit sich, wie gesagt, unmittelbar an Des-
cartes an. Dabei nimmt er die grundlegende Trennung von Geist (res
cogitans) und Materie (res extensa), die auch bei Descartes von Gott
vermittelt wird, zuriick. Auf den cartesischen Dualismus folgt der
spinozische Monismus. Doch steht auch bei ihm der gesamte Gedan-
kengang unter dem Vorzeichen der Freiheit in absoluter Bedeutung.
Deren Absolutheit zeigt sich im Prinzip. Sein Hauptwerk »Ethik in
geometrischer Ordnung dargestellt« beginnt mit einer Definition
der Freiheit: Freiheit ist nichts anderes als Ursache sein. Absolute
Freiheit ist Ursache ihrer selbst: causa sui?>' Absolut frei aber ist
letztlich nur Gott. Entsprechend setzt die Ethik mit einer rationalen
Theo-Logie ein. Doch bevor wir die Ausfithrungen iiber Gott naher

nung dargestellt«, sondern auf den »Theologisch-politischen Traktat«. Thm
kommt es darauf an, die Neubestimmung des Verhiltnisses von Glauben und
Wissen herauszuarbeiten. Habermas schatzt Spinoza als »Vorkdampfer fiir De-
mokratie«. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,154. Der
monistischen oder pan(en)theistischen Konzeption der Philosophie Spinozas
jedoch kann er nichts abgewinnen (Bd. 2,151f.). Dabei geht Habermas so weit,
»Spinozas eigentliche Leistung« nicht in der Philosophie, sondern in seiner
»methodisch bahnbrechenden und philologisch untermauerten historischen
Bibelkritik« zu sehen (Bd. 2,155). Diese betrachtet er zugleich als eine Religi-
onskritik, die allerdings als ein Gesprach mit Religion angelegt sei. Gewiss
kann die Bedeutung Spinozas fiir die Entwicklung der neuzeitlichen Schrift-
auslegung kaum iiberschétzt werden. Doch sollten wir den theo-logischen
Gehalt der Philosophie Spinozas in der »Ethik« nicht einfach ausblenden.
Denn bei aller Betonung der Trennung von Theologie und Philosophie, bei
aller Kritik der Religion etwa als »Aberglaube«, die wohl zum Teil - auch
Habermas bemerkt dies — auf personliche Erfahrungen zuriickgehen diirfte,
miissen wir bei Spinoza genau sehen, dass »Theologie« und »Philosophie« von
Gott handeln. Insofern darf Philosophie nicht als »Hiiterin einer sdkularen
Vernunft« betrachtet werden (Bd. 2,154). Habermas erkennt genau, dass die
neuzeitliche Autonomie der Philosophie dadurch erméglicht wurde, dass der
protestantische Glaube die Vernunft freigegeben hat. Doch sieht er nicht, dass
seitens der Philosophie ein neues Konzept des Gottes in uns entsteht, das eine
neuartige Dialektik von Glaube und Vernunft entfaltet. Diese Dialektik von
Wir in Gott und Gott in uns kennzeichnet das philosophische Hauptwerk, die
»Ethike, die deshalb als ein theo-logischer Meilenstein der Neuzeit gelten kann.

251 Spinoza, Ethik, 5. Im Folgenden beziehen sich die Seitenzahlen im Text auf
diese Ausgabe.

155

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

betrachten, gilt es die beiden Fragen zu stellen: Warum schreibt
Spinoza eine Ethik? Und: Wie ist die Ethik aufgebaut?

Bereits in seinem frithen Werk »Tractatus de emendatione intel-
lectus« macht Spinoza deutlich, worum es ihm geht. Angesichts der
Nichtigkeit (vanitas) und Leerheit (futilitas), die das gewohnliche
Leben zumeist verfinstern, sucht er ein »wahres Gut«, das den
Menschen ewigen Genuss hochster Freude (laetitita) erlaube.?>? Die
Freudlosigkeit und das Unheil der Menschen komme daher, dass
sie das hochste Gut (summum bonum) bezogen auf duflere Gegen-
stinde in den Reichtum, bezogen auf die soziale Anerkennung in
die Ehre und bezogen auf den eigenen Korper in die sinnliche Lust
setzen. Doch Reichtum, Ehre und Lust machen wegen ihrer Unsi-
cherheit und Wandelbarkeit nicht gliicklich. Wahres Gliick erlangt
der Mensch durch ein Leben in Einheit mit der Natur.?>® Dieses
hochste Gliick resultiert aus der Einsicht in die Einheit des Geistes
mit der ganzen Natur.2>* Zwei Dinge sind nun zu bemerken. Erstens,
dass es der intellectus (Einsicht, Vernunft) ist, der zur Vollendung
fithrt, und zweitens, dass die Vollendung in nichts anderem besteht
als in der Einheit mit Gott. Gott aber ist fiir Spinoza ein anderer
Ausdruck fiir Natur.

Wie Hegel anmerkt, ist das System des Spinoza sehr einfach
und im Ganzen leicht zu fassen.?>> Genau betrachtet ist nur Eines:
Gott oder die Natur — Deus sive natura. Hegel betont, dass es das
Verdienst Spinozas sei, den Gedanken der »absoluten Identitdt«
in die europdische Philosophie eingebracht zu haben: »der Geist,
Unendliches und Endliches identisch in Gott, nicht als in einem
Dritten«.?%¢ Tatsachlich aber erscheint nun in der Philosophie jener
Gedanke der absoluten Einheit, den wir bereits bei Meister Eckhart
am Beginn unseres Denkwegs in Gestalt rationaler Mystik gesehen
haben. Hatte Eckhart das Gewicht auf den Gedanken Gottes in uns
gelegt, so betont nun Spinoza den Aspekt Alles in Gott. Anders als
in der klassischen Theologie des Mittelalters liegt bei Eckhart und

252 Spinoza, Tractatus de intellectus emendatione. Ethica = Abhandlung iiber die
Berichtigung des Verstandes: Ethik. Hg. v. Konrad Blumenstock, Opera: Bd. 2,
Darmstadt 2011, 7.

253 Spinoza, Tractatus, 7.

254 Spinoza, Tractatus, 13.

255 Hegel, Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie III, 161.

256 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie ITI, 158.

156

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Baruch de Spinoza (1632—1677): Die Philosophie der Substanz

Spinoza der Einheitspunkt nicht mehr in absoluter Differenz zu uns.
Die Transzendenz Gottes wurde relativiert. Deshalb wird sie relativ
unabhingig von der Offenbarung nun in der Philosophie entfaltet.

Wenn Spinoza seine Philosophie in einer »Ethik« entfaltet, so tut
er dies, weil er den zunichst von Gott getrennten Menschen auf dem
Weg einer Transformation der menschlichen Praxis in die Einheit
Gottes fithren will. Es geht um ein Handeln aus Freiheit, dessen
erste Tat die Befreiung des Handelns ist. Der Mensch muss sich aus
der Herrschaft der Affekte und der Unvernunft befreien, um Herr
tiber sich zu werden, was nur moglich ist durch die Einsicht in die
eigene — und zugleich gottliche — Natur.25

Die »Ethik« legt sich nun in fiinf Teile auseinander. Allerdings
kénnen dabei die ersten beiden sowie der dritte und der vierte noch
einmal zusammengefasst werden. Dem gegeniiber steht dann der
fiinfte Teil als der herausgehobene »andere Teil« der Ethik (227). Im
ersten Teil handelt Spinoza von Gott als dem Inbegriff der Freiheit,
im zweiten vom Hervorgang des menschlichen Geistes (mens) aus
Gott. Schon hier ist zu bemerken, dass es sich streng genommen
nicht um den Akt einer freien Schépfung als der Setzung eines
absolut Anderen zu Gott handelt, sondern um die innere Differen-
zierung des Einen. Gott ist nicht einfach nur die Ursache von etwas
aufler ihm Seienden. Die absolute Differenz zwischen Gott und Welt
wurde in die Identitat von Identitat (Gott) und Differenz (Mensch,
Welt) tberfithrt. Der Widerspruch zwischen Gott und Welt ist in
Gott aufgehoben. Beide befinden sich in einer dialektischen Span-
nung. Entsprechend beschiftigt sich der zweite Teil der Ethik mit
dem Hervorgang der Differenzen in Gott selbst. Er handelt aber
nicht von der gesamten Fiille dessen, was »notwendigerweise« aus
dem ewigen und unendlichen Seienden folgen musste, sondern nur
von den Dingen, die zur Selbsterkenntnis des menschlichen Geistes

257 Habermas anerkennt, dass die »Ethik« des Spinoza der Philosophie den Weg
zum objektiven Idealismus eroéffnet. Wenn Habermas allerdings die Immanenz
Gottes in der Natur derart deutet, dass die gottliche »Macht in der gesetz-
mafligen Reproduktion aller Dinge vollstindig aufgeht«, unterschatzt er die
Tragweite der Theo-Logik Spinozas. Habermas, Auch eine Geschichte der Phi-
losophie, Bd. 2,152. Es geht nicht nur darum, aufzuweisen, dass Gottes Macht
die Einzeldinge im Sein erhdlt. Ziel der Ethik sind vielmehr die konkrete
Freiheit, die gelebte Einsicht und die ewige Gliickseligkeit des Menschen, wie
sie ihren Grund und ihre Wirklichkeit in Gott selbst haben.

157

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

sowie zur hochsten Gliickseligkeit notwendig sind (99) und schlief3-
lich zur Einkehr des Menschen in den gottlichen Grund fithren.

Bedenkt man nun die ethische Dimension des Werks, dann han-
deln die ersten beiden Teile von der Natur Gottes und des Men-
schen, insofern beide gut sind. Die Bedingung der Mdglichkeit des
Bosen oder Schlechten erscheint erst im dritten Teil, der vom Ur-
sprung und der Natur der Affekte handelt. Doch gehen die Affekte
ebenso aus der Natur hervor, wie der Geist, nur sind sie mit dem
Korper verbunden (223). Als natiirliche Regungen sind die Affekte
zundchst wertneutral. Allerdings mangelt es dem Korper des Men-
schen an Geistigkeit. Es ist aber der Geist allein, der zu Aktivitat
und Freiheit fithrt. Der Mensch verhilt sich bezogen auf seine Emp-
findungen, Passionen, Gemiits- und Gefiihlsregungen wegen des
Mangels an Geistigkeit eher passiv. Wenn nun die Passivitit iiber-
handnimmt, verliert der Mensch seine Freiheit an die Affekte und
wird potenziell bose. Insofern sind die Affekte die Voraussetzungen
fir das Bose und die Unfreiheit, von denen erst der vierte Teil han-
delt: »Von der menschlichen Unfreiheit oder der Kraft der Affekte«
(373).

Hier tritt die Differenz zu Gott ins Offene. Der Mensch unter der
Herrschaft der Affekte verliert die Einheit mit Gott, aber auch die
harmonische Verbindung mit anderen Menschen, mit seinem Kor-
per und mit seinem Besitz. Die Gier nach Reichtum, Ehre und Lust
beherrschen den Menschen und verfinstern seinen Geist (mens).
Erst die Macht des Verstandes (potentia rationis) vermag die Herr-
schaft der Affekte zuriickzudriangen. Wenn der Mensch die Vernunft
(intellectus) kultiviert und vollendet, wenn er seinen Korper pflegt
und heilt, dann eroffnet sich ihm »die Freiheit des Geistes oder
die Gliickseligkeit« (mentis libertas seu beatitudo) (527). Dabei nun
manifestiert sich die dialektische Identitdt des zundchst Unterschie-
denen. Gott und Mensch sind verséhnt. Nur in der Einsicht in die
differenzierte Einheit von beiden kann der Mensch seine Erfiillung
und das heifit seine Freiheit finden.

Es gilt nun noch etwas genauer zu bestimmen, was denn Spinoza
unter Gott und Mensch sowie unter Vernunft und Freiheit eigentlich
versteht. Gott ist einzusehen (intelligere) als »das absolut unendli-
che Seiende, will sagen als die Substanz, die aus unendlich vielen
Attributen besteht, von denen jedes eine ewige unendliche Essenz
ausdriickt« (5f.). Auf die Definition Gottes folgt unmittelbar die

158

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Baruch de Spinoza (1632—1677): Die Philosophie der Substanz

Definition der Freiheit. Frei ist dasjenige, welches allein aus der Not-
wendigkeit seiner eigenen Natur heraus existiert und allein von sich
aus zum Handeln determiniert wird (7). Freiheit und Notwendigkeit
bzw. Determination sind also keine Gegensitze, sondern in Gott fal-
len beide zusammen, weil Gott selbst die Ursache der Notwendigkeit
ist. Entsprechend wird fiir die Freiheit der Menschen, die ja nicht
in sich selbst griindet, gelten, dass sie sich durch die Einsicht in die
gottliche Notwendigkeit verwirklicht.

Wie aber verhilt sich alles Nichtgottliche zu Gott? Alles Viele ist
ein Attribut oder ein Modus Gottes. Attribute sind Eigenschaften
und Zustinde des Wesens, die in diesem selbst sind, wihrend Spino-
za Zustdnde, die nicht in sich selbst griinden, »modi« nennt. Ein
Modus entspricht in etwa einem Akzidens in traditioneller Sprech-
weise, also eine sichtbare Eigenschaft, die von einer unsichtbaren
Substanz gewissermafien getragen wird. Attribute wiederum sind die
Wirklichkeit (realitas) in Gott, wahrend die Modi die Wirklichkeit
aufler Gott meinen, die aber letztlich ebenfalls in Gott wurzelt. Wah-
rend Gott nun als Substanz aus unendlich vielen Attributen beste-
hend notwendigerweise existiert und zwar in unwandelbarer Weise
(21),%%8 sind die Modi verdnderlich, endlich und kontingent. Die
Substanz ruht in sich und kann nicht von anderem hervorgebracht
werden. Thre Existenz folgt aus der Essenz. Das Dasein folgt gene-
rell aus dem Begriff. Das gilt nun in eigentlicher Weise von Gott.
Waihrend Descartes’ Gottesbeweis das Dasein Gottes auerhalb des
Bewusstseins begriinden muss, ist dies bei Spinoza nicht notig, und
zwar weil nicht das subjektive Denken der Grund der Gewissheit
ist, sondern der objektive Gott. Gott findet sich nicht primar als
Idee im Bewusstsein, sondern das menschliche Bewusstsein (mens)
ist ein Modus in Gott. Es verhdlt sich zu Gott wie ein Akzidens zur
Substanz. Der Grund der Gewissheit liegt in der géttlichen Substanz
selbst, die nicht nur der Inbegriff des Seins und die einzige Ursache
ihrer selbst ist, sondern auch der Grund aller Erkenntnis. Notwendi-
gerweise ist Gott also die einzige Substanz, die schlechthin ist und
erkennt.

Das Subjekt, die res cogitans, und das dufSere Objekt, die res exten-
sa, konnen als Zustinde Gottes oder als Eigenschaft der Zustinde
Gottes betrachtet werden. Gott selbst legt sich also auseinander in

258 Ebd., 21.

159

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

Logik (Denken) und Natur (Sache) (31).2%° Insofern befinden sich
Innenwelt und Auflenwelt in Gott. Beide sind Attribute Gottes, wenn
man deren In-Gott-Sein betont. Blickt Spinoza hingegen auf das
Aufler-Gott-Sein der endlichen Dinge, dann spricht er von Modi.
Wobei auch in diesem Fall die Modi von der géttlichen Substanz ge-
tragen werden und mehr noch in Gott sind. Deshalb kann Spinoza
schliefllich formulieren: »Was auch immer ist, ist in Gott und nichts
kann ohne Gott sein oder begriffen werden« (ebd.). Alle Dinge
gehen mit Notwendigkeit aus Gott hervor (41). Insofern ist Gott
die Wirkursache fiir schlechthin alles (43). Zudem ist Gott nach
dem bisher Gesagten die einzige freie Ursache (causa libera). Diese
Freiheit darf nicht mit der Wahlfreiheit endlicher Wesen verwechselt
werden. Alles geht mit ewiger Notwendigkeit aus Gott hervor, wie in
einem Dreieck ewig notwendig die Summe von drei Winkeln immer
gleich der Summe von zwei rechten Winkeln ist (45). Dennoch
kommt Gott in eigentiimlicher Weise Freiheit zu. Sein freier Wille
und seine Vernunft gehoren zu seiner Essenz. Insofern sind sie prin-
zipiell vom menschlichen Einsehen und Wollen unterschieden und
haben mit diesen nur den Namen gemeinsam (47). Diese Differenz
bezieht sich vor allem darauf, dass Gottes intellectus und voluntas die
Ursache von Essenz und Existenz unserer Vermégen sind (49). Da-
mit wird nun einerseits scheinbar eine radikale Differenz zwischen
der Geistigkeit Gottes und derjenige der Menschen ausgedriickt, die
an die Transzendenz Gottes im Mittelalter zuriickdenken lasst. Doch
sind Ursache und Wirkung hier inniger verbunden, eben weil die
»besonderen Dinge« (res particulares) als Zustinde der Eigenschaf-
ten Gottes oder eben als Modi (Dei attributorum affectiones sive
modi) begriffen werden miissen (57).

Damit synthetisiert Spinoza gewissermaflen die Relationen von
Gott und Welt bzw. Mensch, wie sie in der ersten oder griechischen
Epoche der Philosophie und in der zweiten oder patristisch-scholas-
tischen Phase anzunehmen sind. Schon bei Aristoteles war das Den-
ken des Menschen ein Attribut des gottlichen Denkens. Es war in
seiner hochsten Aktualisierung (kategorisch) mit diesem identisch.
Gott war das ewige sich selbst gleiche Denken des Denkens. In
der zweiten Epoche wiederum wird das menschliche Denken, die
vom gottlichen Logos differente endliche Vernunft, dem géttlichen

259 Diese Unterteilung ldsst an Hegel vorausdenken.

160

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Baruch de Spinoza (1632—1677): Die Philosophie der Substanz

Wissen (hypothetisch) unterstellt. Spinoza nun betrachtet menschli-
che Vernunft und Freiheit sowohl als Wirkung der gottlichen Ursa-
che als auch als Akzidens der géttlichen Substanz. Einerseits sind
menschliche Vermégen von gottlichen unendlich different, anderer-
seits sind sie mit diesen identisch. Beides gilt zugleich in je eigener
Hinsicht. Damit zeigt sich bei Spinoza die fiir die Neuzeit charakte-
ristische Wechselwirkung als disjunktives Grundverhiltnis von Gott
und Mensch. Die Dialektik von géttlicher und menschlicher Geis-
tigkeit wurzelt in Gott selbst, der zwar einerseits nicht denkt und
nicht will (67), der aber andererseits absolute Freiheit und reine
Vernunft ist (79). In der Vollkommenheit und Ewigkeit Gottes fallen
die Gegensitze zusammen (71).

Dies gilt auch fiir die Widerspriiche und Gegensitze der Welt.
Die Fiille der irdischen Gegensitze griindet in der Uberfiille Gottes.
Damit ist auch der Gegensatz von gut und bdse, schon und hasslich,
wahr und unwahr angesprochen. So kann Spinoza auch erkléren,
wie »Gestank, ekelerregende Hisslichkeit, Unordnung, Boses und
Stinde« sowie die Unvernunft der Menschen mit Notwendigkeit aus
Gott hervorgehen. Diese Stufung in den Dingen entspringt nicht
dem Mangel an Vollkommenheit Gottes, sondern dessen Uberfiille.
Gott machte dies,

»weil es thm nicht an Materie gemangelt hat, alles zu schaffen, vom
hochsten Grad der Vollkommenbheit bis zum niedrigsten; oder, um an-
gemessener zu sprechen, weil die Gesetze seiner Natur so umfassend
[amplia] gewesen sind, dass sie ausreichten, alles hervorzubringen, was
von einer unendlichen Vernunft [infinita intellectu] begriffen werden
kann« (95f.).

Von Spinozas Rechtfertigung Gottes angesichts des Ubels in der Welt
ist es nur ein kleiner Schritt zur »Theodizée« von Gottfried Wilhelm
Leibniz. Auch nach Spinoza leben wir in der mit Notwendigkeit
besten aller moglichen Welt, da sich die Vollkommenheit der Welt
mit Notwendigkeit aus der Vollkommenheit Gottes ergibt.

In dieser Welt kommt dem Menschen eine besondere Rolle zu,
insofern sein Geist (mens humana) an der unendlichen Vernunft
Gottes (infinitus intellectus Dei) teilhat (121).2°C Der menschliche
Geist gewinnt seine Wirklichkeit dadurch, dass er Ideen von wirklich
existierenden Dingen hat. Doch bedeutet dies folglich nichts ande-

260 »Hinc sequitur mentem humanam partem esse infiniti intellectus Dei.«

161

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

res, als dass Gott selbst — insofern er die Essenz des menschlichen
Geistes konstituiert — diese oder jene Idee zukommt. Spinoza kennt
drei Gattungen, wie Menschen erkennen kénnen. Zum einen durch
Meinung oder Vorstellung, die wiederum von sinnlicher Erkenntnis
der Einzeldinge oder Zeichen dieser Dinge ausgehen konnen. Vor
allem die sinnliche Erkenntnis, die meist eine grofie Rolle spielt,
beruht nur auf »vager Erfahrung« (181). Gewisser ist die zweite Gat-
tung, die mit allgemeinen Begriffen (notiones communes) und des-
halb mit dem menschlichen Verstand (ratio) anhebt und deduktiv
fortschreitet. Die dritte Gattung nennt Spinoza intuitive Erkenntnis.
Sie setzt ein mit dem Vernehmen der »adaquaten Idee dessen, was
die Essenz gewisser Attribute Gottes ausmacht«, und schreitet von
da aus zu der addquaten Erkenntnis des Wesens der Dinge fort. Die
hochste Erkenntnisform beginnt also mit der Gotteserkenntnis und
ist wie bereits die zweite Gattung notwendigerweise wahr, weil aus
begrifflicher Wahrheit abgeleitet.

Die Erkenntnistheorie ist von grofiter Bedeutung fiir Spinozas
Fassung der Freiheit. Diese meint, wie gesagt, keine Wahlfreiheit,
sondern eine Einsicht in die Notwendigkeit. Von daher hingt die
Freiheit unmittelbar mit der addquaten Erkenntnis der Dinge zu-
sammen (199). Deren Verkniipfung hat Spinoza zufolge grofie Vor-
teile. Der grofite Nutzen besteht darin, dass wir auf diese Weise
»allein nach dem Wink Gottes handeln und dass wir an der gott-
lichen Natur teilhaben, und dies umso mehr, je vollkommener un-
sere Handlungen sind und je mehr und mehr wir Gott einsehen
(intelligimus)« (215). In dieser Erkenntnis Gottes besteht das hochste
Gliick und die hochste Gliickseligkeit. Zudem lehrt uns die notwen-
dige Verbindung von Freiheit und Erkenntnis Liebe und Moralitit.
Das ist deshalb entscheidend, weil die Tugend und der Dienst Got-
tes als solcher bereits das hochste Gliick und die hochste Freiheit
implizieren. Wer gut handelt, ist gliicklich. Spinoza vertritt also eine
ausgepragte prasentische Eschatologie. Das bedeutet, dass das ethi-
sche Handeln unmittelbar in die Gegenwart Gottes fithrt. »Summ-
um mentis bonum est Dei cognitio, et summa mentis virtus Deum
cognoscere« (421)

Dazu freilich muss sich der Mensch von der Herrschaft der Affek-
te und Leidenschaften befreien, aktiv werden, Passivitit ablegen und
unter der Leitung des Verstandes (ductu rationis) leben (431). Das ist
die spinozische Fassung des johanneischen Diktums: »Die Wahrheit

162

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Baruch de Spinoza (1632—1677): Die Philosophie der Substanz

wird euch frei machen« (Joh 8,32). Nur der befreite Mensch handelt
gut. Das Gute wird zwar definiert als das, was uns niitzt (381), doch
darf dies nicht utilitaristisch oder egoistisch missverstanden werden.
Fir den Menschen am niitzlichsten und mithin fiir ihn am besten
ist wiederum der verniinftige Mensch (433). Und je mehr die Men-
schen ihren eigenen Vorteil suchen, desto mehr sind sie einander
wechselseitig niitzlich (ebd.). Also macht die Wechselwirkung oder
Gemeinschaft das ethische Gut letztlich aus, denn der Mensch ist
ein animal sociale. Er realisiert sein Wesen in Gesellschaft und im
politischen Gemeinwesen, denn das Gute muss allen nutzen und ist
deshalb allgemein. Das fithrt durchaus zu den wichtigen politischen
Konsequenzen, die wir gesehen haben: Demokratie entspricht der
auf das allgemeine Wohl bedachten Ethik am meisten. In letzter
Konsequenz aber ist das hochste Allgemeine Gott selbst. In demjeni-
gen Menschen, der verniinftig und auf das Allgemeinwohl bedacht
ist, begegnet dem Menschen Gott. Deshalb kann Spinoza den be-
rithmt-bertichtigten Satz des Thomas Hobbes, dass der Mensch dem
Menschen ein Wolf sei (homo homini lupus), umkehren. Spinoza
stellt fest, dass idealiter der Mensch dem Menschen ein Gott ist:
homo homini Deus (433).

Deshalb gilt es, im Leben »die Vernunft oder den Verstand, so viel
wir konnen, zu vervollkommnen«, denn Freiheit, Glick und Zufrie-
denheit entspringen der intuitiven Erkenntnis Gottes. Sie allein klart
die Dunkelheiten und Unfreiheiten der Leidenschaften und Affekte
auf (509 und 533). Affekte sind nichts anderes als verworrene Ide-
en (ideae confusae). Klare und deutliche Ideen helfen folglich am
meisten gegen die Macht der Leidenschaften und gegen das Leiden
an der Ohnmacht (537). Die hochste Idee aber ist die Gottesidee.
Wenn nun mdoglichst alle Ideen auf sie bezogen werden, klart das
Gemiit auf (555). Wer also seine Affekte klar und deutlich einsieht —
kraft der Gottesidee - liebt Gott. Gottesliebe wichst also mit zuneh-
mender Einsicht (ebd.). Deshalb muss diese Liebe schliellich den
ganzen Geist erfiillen (ebd.). Gott selbst wiederum ist vollkommen
frei von jedem Affekt, ist er doch reine Vernunft. Als solche aber
hat er auch keine affektive Liebe oder Hass. Deshalb kann Spinoza
formulieren, dass Gott im eigentlichen Sinn niemanden liebt oder
hasst, keine Freude und keine Trauer kennt (557). Doch darf dies
nicht als ein Mangel gedeutet werden, denn die Beziehung Gottes zu
den Menschen tbertrifft die affektive Liebe.

163

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

Dariiber hinaus gilt es, den Satz richtig zu verstehen, dass Men-
schen, die Gott lieben, keine Gegenliebe erwarten diirfen (559).
Diese These bezieht sich ebenfalls auf die Affektlosigkeit Gottes.
Wohl kennt Gott, mehr noch ist Gott die unendliche geistige Liebe
(amor intellectualis), und diese Liebe richtet sich auf ihn selbst (579).
Doch ist diese Liebe, mit der Gott sich selbst liebt, nichts anderes als
die verniinftige Liebe (amor intellectualis), mit der wir Gott lieben
(5791.). Wir sind also Teil der Liebe Gottes. Spinoza deutet die gott-
liche Liebe gemdfs dem Paradigma der Neuzeit, d. h. im Sinne der
dialektischen Gemeinschaft. Damit verweist er zuriick auf Meister
Eckharts Diktum, dass durch das Auge mit dem wir Gott sehen, Gott
uns sieht, und er greift vor auf Hegels Deutung Gottes als Liebe, in
der die Gegensitze verséhnt und aufgehoben sind.

»Daraus folgt, dass Gott, insofern er sich selbst liebt, die Menschen
liebt, und folglich, dass Gottes Liebe zu den Menschen und des Geistes
verniinftige Liebe zu Gott ein und dasselbe sind« (581).

Spinoza identifiziert Freiheit und Gliickseligkeit als »bestidndige und
ewige Liebe zu Gott, die zugleich Gottes Liebe zu den Menschen
ist« (581). An dieser Stelle fiigt er eine Anmerkung bei, die auf die
Offenbarungsschriften verweist. Er betont, dass in der Bibel diese
Liebe oder Gliickseligkeit »gloria« genannt wird. Dieses Wort, das
am besten mit Herrlichkeit zu iibersetzen ist, meint die Vollendung,
in der Gott alles in allen und alles in allem ist. Damit befindet sich
Spinoza in Nachbarschaft zu den beiden grofien religiésen Erneue-
rern der frithen Neuzeit Johannes Calvin und Ignatius von Loyola.
Das Motto Calvins lautet »soli Deo gloria«, das der Jesuiten »ad
maiorem Dei gloriam.« Die Herrlichkeit soll fiir die Menschen mehr
und mehr Wirklichkeit werden.

Es kann also in der Philosophie Spinozas in keiner Weise von
einer fundamentalen Trennung von Glauben und Wissen gespro-
chen werden. Wenn die Philosophie Gott nicht begreifen wiirde,
dann erkennten wir doch durch »Frommigkeit und Religion« (pietas
et religio), dass unser Geist (mens nostra) ewig ist wie Gott. Glaube
und Vernunft bedingen sich gegenseitig. Beide lehren, dass wir in
Gott sind und dass Gott in uns ist. Wir sind als Vernunftwesen und
als Leibwesen in Gott eingebunden (571-573). Der Weise (sapiens),
dessen Vernunft befreit und dessen Freiheit verniinftig ist, weif} sich
bereits jetzt mit Seele und Leib in der Herrlichkeit Gottes aufgeho-

164

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Baruch de Spinoza (1632—1677): Die Philosophie der Substanz

ben. In einem Brief macht Spinoza das wechselseitige In-Sein von
Gott und Mensch deutlich. Gott ist die immanente Ursache aller
Dinge. Er ist in uns. Doch mit Paulus betont der Philosoph ebenso,
»dass wir in Gott sind und in Gott uns bewegen« (Apg 17,28)L
Damit weif$ er sich eins mit den alten Philosophen, mit den hebrai-
schen Theologen und mit Jesus Christus. Zwar haben die Menschen
die Freiheit verloren, doch haben bereits die Patriarchen des Alten
Testaments diese wiedererlangt, »geleitet vom Geist Christi [ducti
spiritu Christi], d. h. von der Idee Gottes, auf der unserem Nachweis
zufolge allein beruht, dass der Mensch frei ist und das Gute, das er
fur sich begehrt, auch fiir andere Menschen begehrt« (497).

Die panentheistische Spur Spinozas durch die Neuzeit kann in
ihrer Bedeutung kaum iiberschatzt werden. Nicht nur Lessing, Goe-
the, Fichte, Schelling und Hegel wissen sich dem Alleinheitsdenken
des juidischen Philosophen verpflichtet, auch der Protagonist abso-
luter Freiheit Immanuel Kant verbindet das Herzstiick seiner Philo-
sophie, den kategorischen Imperativ mit dem Gedanken Spinozas,
dass wir in Gott sind und das Gott in uns, genauer in unserer
Vernunft ist. Nur auf der Basis dieses theologischen Fundaments
wird eine autonome Moral denkbar.

»Wir schauen uns nach dem Transsc. Idealism des Spinoza in Gott an.
Der categorische Imperativ setzt nicht eine hochst gebietende Substanz
voraus die ausser mir ist sondern in meiner Vernunft liegt«.262

261 Brief 73 an Oldenburg, zit. n. Friedrich Uberweg, Grundriss der Geschichte
der Philosophie. Dritter Teil. Die Philosophie der Neuzeit bis zum Ende des
XVIIIL. Jahrhunderts von Max Frischeisen-Kohler und Willy Moog, Darmstatt
1957, 286.

262 Immanuel Kant: Opus postumum. Zweite Halfte, Berlin 1968, (AA XXII), 56;
vgl. 41f.

165

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646—1716):
Die philosophische Rechtfertigung Gottes?2%3

3.1 Das Wechselspiel von Einem und Allem

Wihrend Descartes mit dem subjektiven Pol der Erkenntnis einsetz-
te und damit die Philosophie neu grundlegte, begann Spinoza mit
dem objektiven Pol, der Natur, die er aber zugleich als Gott fasste:
Deus sive natura. More geometrico wurde Gott nun zum Gegenstand
und Prinzip des Wissens. Damit aber wurde auch die Auferlichkeit
der sinnlichen Welt in die Geistigkeit Gottes aufgehoben bzw. Gott
in die Materialitdt der Welt entduflert. Gott ist die einzige Substanz.
Streng genommen existiert nur Gott. Alles muss als Gottes Attribut
und mithin nur als eine Modalitdt Gottes betrachtet werden. Damit
wird Gott selbst zugleich res cogitans und res extensa. Hier grenzt
sich Leibniz ab. Der deutsche Philosoph, der die Gedanken Spino-
zas weiterentwickelt, wirft diesem Determinismus vor. Alles werde
in dessen Denken durch die géttliche Substanz more geometrico
determiniert. Deshalb unterscheidet Leibniz in neuer Weise auch
Gott und Welt und setzt dem panentheistischen Monismus Spinozas
einen neuen panentheistischen Theismus entgegen. Er wirft den
Spinozisten vor, einen Gott zu denken, der sich lediglich durch
unendliche Macht, nicht aber durch Vollkommenheit und Weisheit
auszeichne.?%4 Leibniz grenzt sich aber nicht nur vom Rationalisten
Spinoza, sondern auch vom Empiristen John Locke ab. Wéhrend
die Spinozisten zu gering von Gott dichten, setze der englische
Philosoph den Rang des Menschen zu niedrig an. Die menschliche
Vernunft reiche weiter als der Empirismus annimmt (I1I-1,11).

John Locke hatte behauptet, dass die Seele ganz leer sei und einer
noch unbeschriebenen Tafel (tabula rasa) gleiche. Fiir Leibniz steht
Locke damit in der Linie des Aristoteles, wihrend er sich selbst in

263 Als einfiihrende Literatur siehe: Hans Poser, Gottfried Wilhelm Leibniz zur
Einfithrung, Hamburg 2021; Michael-Thomas Liske, Gottfried Wilhelm Leib-
niz, Miinchen 2000; Maria Rosa Antognazza (Hg.), The Oxford Handbook of
Leibniz, New York 2018.

264 Leibniz, Neue Abhandlung iiber den menschlichen Verstand, in: Ders., Philo-
sophische Schriften. Hg. u. iibers. v. Hans Heinz Holz, Darmstadt 2013, Bd.
I1I-1, 11. Die Philosophischen Schriften werden im Weiteren nach Band und
Seitenzahl und ggf. auch nach Paragraphen im Text zitiert.

166

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646—1716)

die platonische und auch scholastische Tradition einschreibt. Die
dufleren Gegenstinde erwecken nur die in der Seele bereits vorhan-
denen Begriffe und Lehren. Die Wahrheit griindet einzig im Inneren
des Geistes, nicht aber in der Auflerlichkeit der Welt. Bemerkens-
werterweise rechtfertigt Leibniz seinen Idealismus sogar mit dem
Apostel Paulus, wenn er formuliert, dass das Gesetz Gottes in unsere
Herzen geschrieben sei (Rom 2,15; III-1, IX). Doch wie der geistige
Grund der Auflenwelt im Inneren der Seele selbst angesiedelt wird,
so finden sich auch die Spuren des Geistigen in der Auflerlichkeit
der Welt. Die materielle Welt ist nicht einfach leer, vielmehr manifes-
tieren sich bereits hier Vorformen der Vernunft (III-1, LIf.). Das Eine
ist bereits im Vielen prisent. Leibniz geht zwar anders als Spinoza
von einem dualistischen Weltbild aus, in dem zwischen Geist und
Materie differenziert wird, allerdings arbeitet er eine neuartige Be-
ziehung beider heraus. Die neuzeitliche Wechselwirkung prigt auch
bei Leibniz die Relation von Schépfer und Geschopf, Philosophie
und Theologie, Vernunft und Offenbarung, Natur und Gnade, De-
termination und Freiheit, endlichem Geist und unendlichem Geist.
Leibniz nennt diese Beziehung pristabilierte Harmonie. Gott selbst
habe das Viele und damit Unterschiedene durch eine vollkommene
Harmonie geordnet.

In seiner spiten Schaffensphase fasst Leibniz seine Lehre in zwei
Werken zusammen: Das erste, »In der Vernunft begriindete Prinzi-
pien der Natur und der Gnadex, bietet einen knappen und fur das
breite Publikum lesbaren Uberblick iiber sein System.?%> Das zweite,
»Die Monadologie«, ist eine duflerst verdichtete Zusammenfassung
des Systems fiir Fachkreise.?6¢ Beide Arbeiten werden vom Schliissel-
begriff der leibnizschen Philosophie getragen: Monade. Monaden
bilden gewissermafien die atomare Struktur der Wirklichkeit. Sie
sind die kleinsten Einheiten der Wirklichkeit, aber anders als moder-
ne Atome sind sie geistige Entitaten. Auch in den Monaden realisiert
sich das préstabilierte Ineinandersein von Einem und Allem. Einge-
fithrt werden die Monaden mit einem Riickgriff auf Spinozas Rede
von der Substanz: »Substanz ist ein Seiendes, das der Handlung fa-
hig ist« (Prinzipien, 1,415, § 1). Dieser erste Satz der »Prinzipien der
Natur und der Gnade« hebt die in allem grundlegende Freiheit in

265 In ders., Philosophische Schriften. Bd. 1,214-438.
266 In ders., Philosophische Schriften. Bd. 1,438-483.

167

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

besonderer Weise hervor: Die Substanz handelt. Wihrend Spinoza
jedoch letztlich nur eine Substanz und eine absolute Freiheit kennt,
diejenige Gottes oder der Natur, pluralisiert nun Leibniz die Sub-
stanz. Es gibt unendlich viele Substanzen. Eben eine solche einfache,
nicht zusammengesetzte Substanz nennt Leibniz »Monade«. In ihrer
Gesamtheit sind sie koextensiv mit der Schopfung. Im Anfang der
Zeit beginnt ihre Existenz, und sie enden zusammen mit dem Uni-
versum am Ende der Zeit (ebd.). Als die vielen endlichen Einheiten
bilden sie die eine unendliche Einheit Gottes ab. Wahrend Gott die
substanzielle Einheit im Ganzen ist, reprasentieren die Monaden die
substanzielle Einheit im Vielen. Leibniz unterscheidet einfache und
zusammengesetzte Substanzen. Die zusammengesetzten Monaden
stellen die materielle Basis der Wirklichkeit dar. Sie werden getra-
gen, strukturiert und gegebenenfalls auch belebt von den hdheren,
einfachen Monaden. Diese einfachen Substanzen sind die Trager
des Lebens. Alles Lebendige (Vies), alle Seelen (Ames) und Geister
(Esprits) haben in ihnen ihren Kern, »und folglich ist die ganze
Natur voller Leben« (ebd.) und Geist.

Die Monaden aber sind in sich geschlossene Entitéten; sie haben
keine Fenster nach auflen. Wohl aber gibt es eine geistige Verbin-
dung untereinander und zur materiellen Welt. Sie sind voneinander
und vom Ganzen insofern nicht isoliert, weil sie Alles in sich tragen.
Jede Monade ist ein lebendiger Spiegel des Universums und mithin
eine Totalitdt. Zugleich ist jede einzelne ein Zentrum der Urséchlich-
keit, der Handlung und mithin der Freiheit (417, § 3). Die einzelne
Monade représentiert gemafS ihrem jeweiligen Standpunkt (point
de vue) das ganze Universum. Zwischen den Monaden sowie ihren
moglichen Wirkungen nach auflen besteht ebenfalls die priastabilier-
te Harmonie (ebd.).

Doch betrachtet die »Monadologie« die Welt nicht nur unter dem
Standpunkt der Physik, sondern vor allem auch der Metaphysik.
Die Metaphysik hat mit dem Satz vom Widerspruch und den Satz
vom zureichenden Grund (nihil est sine ratione) zwei formale Prinzi-
pien (Monadologie, 1,453, § 31). Der Satz vom Widerspruch markiert
die Grenze der Wahrheit und Wirklichkeit. Selbst Gottes Allmacht
hat am Widerspruch ihre Grenze, denn Widerspriichliches kann
unmoglich existieren. Der Satz vom zureichenden Grund (raison
suffisante; Prinzipien, 1,427, § 7) wiederum verweist zuriick auf das
notwendige Sein. Es ist zu bemerken, dass das franzdsische Wort fiir

168

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646—1716)

Grund »raison« zugleich die Vernunft bezeichnen kann. Das bedeu-
tet, nichts geschieht ohne ausreichenden Grund und entsprechende
Vernunft. Im Grund ist alles verniinftig. Zwei metaphysische Fragen
schliefen sich fiir Leibniz an den Satz vom Grund an. Die erste:
»Warum ist tiberhaupt etwas und nicht nichts?« (ebd.). Die Frage
verweist auf die letzte Ursache des Ganzen. Dass iiberhaupt etwas
existiert, muss einen verniinftigen Grund haben. Aber man muss
auch die zweite Frage beantworten: »Warum miissen die Dinge so
['] existieren und nicht anders?« Wohl mit einer Anspielung auf die
Redeweise des Thomas von Aquin in den berithmten »Fiinf Wegen«
(Summa Theologiae, 1,2,3) lasst Leibniz seinen kurzen und knappen
Gottesbeweis, der die Ursachenkette auf einen ersten nicht mehr
von Anderem verursachten Grund zuriickfithrt, mit der Wendung
enden: »Und dieser letzte Grund der Dinge wird Gott genannt«
(427, § 8). Gott ist nicht nur der Grund dafiir, dass iberhaupt etwas
ist, sondern auch dafiir, wie die Dinge sind und warum sie nicht
anders sein kénnen.

Gott, dem letzten verniinftigen Grund, wird Macht, Wissen und
Giite in hochster Vollkommenheit zugesprochen. Alle geschaffene
Vollkommenbheit in der Welt muss auf diese letzte Ursache von allem
zuriickgefithrt werden, wihrend alle Unvollkommenheit aus der Be-
grenztheit des Geschopfs herriihrt (429, §9). Aus der unendlichen
Vollkommenbheit Gottes aber folgt, dass er das Universum aufgrund
des »bestmoglichen Plans« hervorgebracht hat,

»bei dem es die grofite Vielfalt (varieté) im Rahmen der grofiten Ord-
nung gab, bei dem Raum, Ort und Zeit am besten genutzt, die grofite
Wirkung mit den einfachsten Mitteln hervorgebracht, den Geschépfen
die meiste Macht, die hochste Erkenntnis, das grofite Gliick und die
grofite Giite, die das Weltall aufnehmen konnte, zugeteilt wiirde« (429,
§10).

Alles in Gottes Verstandnis (entendement) Mogliche strebt nun im
Verhiltnis zur je eigenen Vollkommenbheit zur Verwirklichung. Das
bedeutet, dass nur das Vollkommene verwirklicht wird. Deshalb
ist die »Wirkliche Welt [Monde Actuelle] die vollkommenste, die
moglich ist« (ebd.). Doch muss bereits Leibniz diese Verhiltnisse,
die schon zu seiner Zeit nicht selbstverstindlich waren, belegen.
Dies geschieht in seinem eigentlichen Hauptwerk, der »Theodizee«.
Bevor aber dieses theologisch-philosophische Opus magnum zur
Sprache kommt, ist noch der weitere Gang der Monadenlehre zu

169

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

betrachten, da sie die Grundlage des Wirklichkeitsverstindnisses
von Leibniz darstellt.

Die geistigen Monaden, in denen gewissermafien das Bewusstsein
des Alls zu sich kommt, sind die Seelen. Die verniinftigen Seelen
sind mehr als nur Spiegel des geschaffenen Alls, sie sind selbst
Abbilder der Gottheit (433, §14). Sie haben eine Perzeption der
Werke Gottes in sich. Das meint, sie haben Anteil am Wissen Got-
tes und nur in diesem Sinne eine Wahrnehmung der Wirklichkeit.
Die »Geister« (Esprits), wie Leibniz die verniinftigen Monaden
nennt, konnen nicht nur das System des Universums erkennen, son-
dern auch durch architektonische Entwiirfe etwas davon imitieren,
»weil jeder Geist in seinem Bereich gleichsam eine kleine Gottheit
ist« (Monadologie, 1,479, § 83). Die »Esprits« partizipieren so an
der Freiheit und Produktivitit Gottes (ebd.). Allerdings ist deren
Erkenntnis Gottes und der Welt ebenso verworren und unvollkom-
men, wie auch ihre Handlungen fehlerhaft sind. Nur Gott, die Zen-
tralmonade, hat eine klare Erkenntnis von allem, da er dessen Grund
ist (Prinzipien, 1,433, § 13). Nur sein Wirken ist vollkommen. Trotz
dieses Unterschiedes zwischen Schopfer und Geschopf ist Gott in
jeder Seele, da er gleichsam tiberall der Mittelpunkt ist. Der Korper
wiederum, der mit der Seele verbunden ist, kann mit einer »gottli-
chen Maschine« verglichen werden (Monadologie, 1,469, § 63). Auf-
grund des Systems der priastabilierten Harmonie sind Korper und
Geist aufeinander abgestimmt (477, § 80f.). Wiewohl Kérper und
Geist vollstindig voneinander getrennt sind, handeln sie so, als ob
sie sich gegenseitig beeinflussten.

Die pristabilierte Harmonie betrifft nicht nur das Verhiltnis von
Leib und Seele, sondern auch der Monaden untereinander. »Das
bewirkt, dass die Geister [Esprits] in der Lage sind, in eine Art Ge-
sellschaft mit Gott zu treten« (479, § 84). Hier manifestiert sich die
ausgepragt politische Dimension neuzeitlicher Philosophie, die nicht
nur bei Hobbes und Locke, sondern auch bei Spinoza und Leibniz
zu sehen ist. Wihrend aber Spinoza und Locke zu Vordenkern
fiir ein demokratisches Gemeinwesen werden, bleibt Leibniz einem
monarchischen Modell verhaftet. Gott ist nicht nur der Ursprung
und das Ziel von allem, vielmehr lenkt und regiert er die Dinge
auf die beste aller mdglichen Weisen. Die politische Dimension die-
ser Herrschaft Gottes wird vor allem in der Vollendung deutlich.
Leibniz bezeichnet die eschatologische Versammlung aller Geister

170

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646—1716)

als den »Gottesstaat« (Cité de Dieu). Hier, im vollkommensten Staat
herrscht Gott wie ein Vater oder Fiirst. Die zentrale Monade Gott
ist der vollkommenste Monarch. In seiner Herrschaft besteht sein
Ruhm und seine Herrlichkeit (gloire). Wieder begegnen wir dem
Motto, das sich ebenfalls bei Ignatius von Loyola - ad maiorem
Dei gloriam - und bei Calvin - soli Deo gloria - findet. Die eschato-
logische Glorie Gottes will schon jetzt zur Welt gebracht werden.
Diese Verweltlichung und Verwirklichung Gottes vollendet sich im
Eschaton. Der Gottesstaat ist das erhabenste und gottlichste Werk
(479, § 86), da in ihm die freien und mithin moralischen Geister
harmonisch verbunden sind. Damit kommt zu den bisher genannten
von Gott gestifteten »Harmonien« noch eine weitere hinzu, diejeni-
ge zwischen dem physischen Reich der Natur und dem moralischen
Reich der Gnade, zwischen Gott dem Erbauer der Maschine des
Universums und Gott dem Monarchen des gottlichen Staates der
Geister (479, § 87). Hier findet auch die Gemeinschaft von Allen und
Einem, von Gott und den Menschen ihre Vollendung.

Leibniz merkt an, dass die Vernunft uns nicht die Einzelheiten
dieser groflen Zukunft lehren kann, da dieses Wissen der Offenba-
rung vorbehalten ist. Doch schon Vernunft und damit die Philoso-
phie geben uns die Gewissheit, dass die Welt in einer Weise einge-
richtet ist, die menschliches Wiinschen und Wollen iibersteigt (Prin-
zipien, 1,435, §16). Die kiinftige Gliickseligkeit wird jetzt bereits
in der Gottesliebe vorweggenommen (437, § 18). Wiewohl die Men-
schen die Vollkommenheit Gottes nie ganz erreichen, schreiten sie
unentwegt fort auf einem Weg der wachsenden Vergniigungen und
Vollkommenbheiten (439, §19). Die Liebe zu Gott gewéhrt schon in
unserer Zeit die grofitmogliche Lust (plaisir). Damit aber steht auch
bei Leibniz das christliche Prinzip schlechthin im Brennpunkt seiner
Philosophie, denn die dialektische Gemeinschaft ist nichts anderes als
die neuzeitliche philosophische Gestalt der christlichen Liebe, die das
Viele zum Einen verbindet. Der besondere Name fiir die Liebe ist
»Harmonie«.

3.2 Die Theodizee als vernlinftige Theo-Logie

Die beiden bisher verhandelten Schriften konnen als Kurzfassun-
gen der Philosophie von Leibniz gelten. Dabei beziehen sich beide

171

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

stindig auf das eigentliche Hauptwerk, die »Theodizee. Von der
Giite Gottes, der Freiheit des Menschen und dem Ursprung des
Ubels.« Die Absicht der »Theodizee« ist es, die Sache Gottes —
Causa Dei - zu verteidigen, wie der Titel einer zeitgleich mit dem
Hauptwerk im Jahr 1710 erschienenen lateinischen Schrift nahelegt.
Die Philosophie, wie sie sich in diesen beiden Werken versteht,
ist keineswegs von der Theologie schlechthin getrennt. Theologie
und Philosophie sind beide auf die Herrlichkeit Gottes und den
Nutzen der Menschen ausgerichtet (Causa Dei, I1-2,315, § 1). Ja, die
»Theodizee« setzt mit einer Reflexion auf die »echte Frommigkeit«
(solide piété) ein (Theodizee, II-1,3). Glaube und Wissen bleiben
zwei Seiten derselben Medaille, wenngleich sie zwei verschiedene
Perspektiven auf dieselbe Sache freigeben. Mehr als bei Descartes,
Spinoza und Locke wird ein theologisches Kernproblem zur Haupt-
sache der Philosophie: Die Vereinbarkeit von Gottes Allmacht und
Giite mit der Existenz des Bosen und der Freiheit des menschlichen
Willens. Leibniz geht wie Spinoza von einem starken Gottesbegriff
aus. Gott bestimmt die gesamte Wirklichkeit. Doch expliziter als
Spinoza hélt er an der Personlichkeit Gottes, an seiner Vernunft,
Freiheit und seinem vorsitzlichen Handeln fest. Daraus muss sich
ein Widerspruch zur realen Erfahrung des Ubels ergeben. Zugleich
steht die Freiheit des Menschen in Frage, die ja bereits in der lutheri-
schen Tradition, in der sich Leibniz befindet, durch die Betonung
der Allmacht Gottes prekdr geworden ist. Schon ein erster Blick
auf die »Theodizee« zeigt, dass die Absicht ihres Verfassers nicht
auf einen kiinstlich abgegrenzten blof3 >philosophischen< oder gar
»anthropologischen« Bereich beschrinkt bleibt. Die »Theodizee« ist
vielmehr ein theo-logisches Werk ersten Ranges. Leibniz geht breit
auf die biblischen Schriften ein, rezipiert Kirchenvater und Scholas-
tiker und mischt sich in die aktuellen akademischen Diskussionen
der Theologie seiner Zeit ein. Sein Hauptgesprachspartner ist der
franzésische Aufkldrer und protestantische Philosoph Pierre Bayle
(1647-1706), von dessen Fideismus er sich distanziert, um die Har-
monie von Glauben und Wissen zu betonen.

Die wahre Frommigkeit besteht fiir Leibniz gerade nicht in reli-
giosen Formlichkeiten, sondern in intellektueller Erleuchtung oder
AufKklarung (lumiere) sowie ethischem Handeln (vertu). Wihrend
nur wenige Menschen fiir dieses innere Verstindnis von Religion
offen sind, bleiben die meisten dem Aufleren verhaftet. Die dufierli-

172

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646—1716)

chen Formlichkeiten der Gottesverehrung (formalités de dévotion)
legen sich in zeremonielle Handlungen und Glaubenssitze ausein-
ander (ebd.). Die Zeremonien dhneln der Tugend, und die Formeln
des Glaubens tragen den Schein der Wahrheit an sich. Doch kdnnen
sie Tugend und Wahrheit nicht ersetzen. Leibniz beginnt die »Theo-
dizee« also mit einer deutlichen Kirchen- und Religionskritik, die
aber gerade auf eine Erneuerung des wahren Glaubens ausgerichtet
ist. Schon Mose hatte nach Leibniz diese ethische Dimension und
damit die wahre Frommigkeit im Blick. Mehr aber noch sei Jesus
der »gottliche Stifter der reinsten und aufgeklartesten Religion«
(ebd.). Jesus habe die Unsterblichkeit der Seelen, das Gericht und
die Giite Gottes gelehrt und damit die »natiirliche Religion« zur
allgemeinen Anerkennung gebracht (7). Bemerkenswerterweise sieht
Leibniz auch Mohammed in dieser Linie der Lehrer einer »natiirli-
chen Theologie«. Uberhaupt zeichnet sich sein Ansatz durch eine
hochst aktuelle interkonfessionelle und interreligiése Offenheit aus.
Entscheidend ist nicht die duflere Form der Religion oder Konfes-
sion, sondern deren Kern, den Leibniz auch als Liebe bezeichnen
kann.

Mit Jesus nun komme die Liebe zur prinzipiellen Geltung. Nur die
Liebe gewdhre schon jetzt eine Kostprobe kiinftiger Gliickseligkeit
(7). Wahre Gliickseligkeit bestehe in nichts anderem als in Liebe
zu Gott (9). Allerdings miisse es sich um eine »aufgekldrte Liebe«
(amour éclairé) handeln, deren Glut mit dem Licht (lumiére) der
Vernunft verbunden ist (ebd.). Diese Liebe, die sich in Tugend ver-
wirkliche, beziehe alles auf Gott als das Zentrum und ermdgliche
so eine Ubertragung des Menschlichen ins Gottliche. Wer auf die
hochste Vernunft hort und seine Pflicht tut, sein Eigeninteresse auf-
gibt und nur noch die Interessen der Allgemeinheit im Blick hat, die
mit der Herrlichkeit Gottes (gloire de Dieu) identisch sind, realisiere
folglich das Géttliche in sich. Leibniz ldsst hier vorausblicken auf
die politische Moral eines Jean-Jacques Rousseau, fiir den der ver-
niinftige und sittliche Allgemeinwille zum Gesetzgeber des Staates
wird, und die moralische Religion eines Immanuel Kant, die alle
Offenbarungsgehalte in Moral tiberfiihrt.

Leibniz ist nun aber iiberzeugt, dass die Quelle der Frommigkeit
durch die Fixierung auf die religiésen Formalititen verunreinigt
wurde (13). Die urspriingliche Wahrheit des Christentums sei ver-
dunkelt worden. Folglich gehe es den Menschen heute weniger um

173

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

die Vervollkommnung des Willens und der Vernunft, die aber gera-
de notwendig sind, um die wahre Liebe zu Gott und zum Nachsten
zu realisieren. Gegen Jesus Christus und seine Lehre wurde das
Christentum auf Glaubensbekenntnisse und Zeremonien reduziert.
Die »Theodizee« soll nun dazu beitragen, die »wahre Religion« (12)
wiederherzustellen. Dazu ist es notig, das wahrhafte Verstindnis der
Giite Gottes, der Freiheit und der Notwendigkeit sowie des Ubels
zu erlangen. Um zu diesem Verstdndnis zu gelangen, steht die Frage
nach dem Freien (libre) und dem Notwendigen (nécessaire) im Fo-
kus, da sie alle Menschen und deren praktisches Handeln angeht.
Entscheidend im Kontext dieser Frage ist, ob und inwiefern Gott die
Zukunft vorherweif$ und vorherbestimmt (15).

Leibniz nennt zwei falsche Formen von Schicksalsgldubigkeit und
grenzt die christliche Form dagegen ab. Jesus lehrt kein fatum ma-
humetum, das weder Freiheit und Verantwortung noch Einsicht in
die Giite der unvermeidlichen géttlichen Fiigung kennt. Er lehrt
aber auch nicht das fatum stoicum, das zwar nicht die Sorge und
die Freiheit beseitigt, dem aber ebenfalls tiefere Giite des gottlichen
Plans verborgen bleibt und das deshalb lediglich blofle Gleichmut
gegeniiber dem Schicksal lehrt (17). Das wahre fatum christianum
allerdings verbindet ein freies und verantwortungsbewusstes Han-
deln mit dem Wissen darum, dass Gott alles zum Besten gefiigt hat
(18). Deshalb wird hier eine liebende Annahme der Wirklichkeit
moglich. Die christliche Liebe zum Schicksal weif3 auch darum, dass
Gott die Mittel verfiigt hat, die je eigene Freiheit verantwortungsbe-
wusst zum Wohle des Ganzen einzusetzen (23), weshalb sie gerade
keine blinde Ergebenheit gegeniiber Gott implizieren kann.

In seinem Verstindnis des Christentums riickt Leibniz gottliche
Verfiigung und menschliche Freiheit in eine neuartige Nahe, die
das scholastische Ursachengefiige von Erstursache und Zweitursache
unterlduft bzw. neuzeitlich wendet. Menschliche Freiheit erscheint
selbst in gewisser Weise bereits als unbedingt. Leibniz kritisiert da-
bei nicht nur Paulus und Augustinus (31 und 33), die die Wirksam-
keit der Gnade zu sehr betont hatten, sondern auch die neuzeitliche
katholische Lehre von der Eintracht von Gnade und Freiheit, wie
sie Luis de Molina entwickelt hat (27 und 37). Gegen Molinas
Lehre vom Concursus simultaneus von menschlicher Freiheit und
gottlicher Gnade betont Leibniz die Wirksamkeit der Gnade und
gegen Paulus und Augustinus die Unbedingtheit der Freiheit. Anders

174

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646—1716)

als bei Molina laufen bei Leibniz Gottes Wirken und menschliche
Freiheit nicht einfach parallel. Der Philosoph kennt sehr wohl eine
Notwendigkeit der gottlichen Vorsehung und lehnt deshalb auch
Molinas Konzeption des mittleren Wissens ab. Allerdings betrach-
tet er die Notwendigkeit, die Gott den Dingen auferlegt, als die
Mitte zwischen der absoluten, logischen, metaphysischen bzw. geo-
metrischen Notwendigkeit und den willentlichen oder willkiirlichen
Verfiigungen (décrets arbitraire) Gottes (35). Auch legt die gottliche
Priadestination die Dinge nicht definitiv fest (Causa Dei, II-2, 361,
§105). Es bleibt der Spielraum der Menschen. Gleichwohl geschieht
keine heilsrelevante Tat ohne den Beistand der Gnade.

»Die fiir den Wollenden zureichende Gnade wird anerkanntermafien
niemandem versagt. Dem, der alles in seinen Kriften Stehende tut,
wird die Gnade nicht fehlen, ist ein alter Ausspruch, und Gott verldsst
nur den, der ihn verldsst, wie nach den ilteren Kirchenvitern selbst
Augustinus bemerkt hat« (365, §110).

Anders als bei Augustinus, der Gnade und Natur wie Erst- und
Zweitursache voneinander trennt, vervollkommnet die Gnade bei
Leibniz die Natur als solche; diese selbst erhélt erstursichlichen
Rang.?” Damit werden auch Gnade und Freiheit zwei Seiten des-
selben Vorgangs. Sie befinden sich in einer Wechselwirkung. Thr
dialektisches Verhiltnis ist durch die préstabilierte Harmonie von
Gott gesetzt (Theodizee, II-1, 37). Leibniz vertritt zwar die »Sache
Gottes«, doch er vertritt ebenso die Sache der Freiheit.2%8 So ist er
iberzeugt, »dass der Beistand Gottes denen nicht fehlt, die es nicht
an gutem Willen fehlen lassen« 39).

267 Siehe Ulli Roth, Gnadenlehre, Paderborn u. a. 2013, 117: »Die Gnade vervoll-
kommnet die Natur in dieser selbst. Hiermit ist die Gnade in Leibniz‘ philoso-
phischem System der Freiheit nicht nebenséchlich, sondern umgekehrt Kulmi-
nation- und Bewdhrungspunkt fiir die Synthese von gottlicher und menschli-
cher, absoluter und geschépflicher Freiheit. Der Gnadengedanke ist hier eben-
so geborgen wie der der Freiheit, und der Gnadengedanke ist notwendig fiir
eine endliche Vernunft, die die Synthese von absoluter und endlicher Freiheit
als solche reflektieren und begriinden mochte. Denn in der Erwéhlung miissen
Gottes freie Wahl der besten aller Welten und menschliches Freiheitshandeln
unmittelbar zusammen gedacht werden.«

268 Vgl. Roth, Gnadenlehre, 115: »Gerade die unmittelbare Abhéngigkeit von Gott
konstituiert ihre Selbststandigkeit, ebenso wie das Hervortreten vor den Spie-
gel in einem das Auftreten des Spiegelbildes hervorruft.«

175

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

Die Sache Gottes vertritt er insofern, als er dem ersten Teil der
»Theodizee« eine Abhandlung iiber die Ubereinstimmung des Glau-
bens mit der Vernunft voranstellt. Es geht dabei um den Gebrauch
der Philosophie innerhalb der Theologie (69, §1). Die philosophi-
sche und die theologische Wahrheit kdnnen einander sachlich nicht
widersprechen, obwohl sie sich formal unterscheiden. Die theologi-
schen Wahrheiten sind auf eine auflerordentliche Weise offenbart
(revelée d'une manieére extraordinaire; ebd.). Sie konnen verglichen
werden mit Reiseberichten, weil sie auf Erfahrungen beruhen. Wenn
die Heiligen Schriften etwa von bestimmten Taten Jesu oder von
inneren Erleuchtungen der Jiinger oder von dufieren Wundern be-
richten, so handeln sie stets von vergangenem Geschehen und sind
somit zeitlich und rdumlich von der Gegenwart des Glaubenden
getrennt. Diese Distanz wird durch die Tradition tberbriickt. Der
Glaube hingt damit von der Glaubwiirdigkeit der ersten Zeugen
und der vermittelnden Tradenten ab. Leibniz schliefit aber auch ein
unmittelbares und gegenwirtiges Wirken des Heiligen Geistes in den
Glaubenden nicht aus (71, § 1). Eine Weise dieses Wirkens ist es, den
Glauben selbst zu ermdglichen. Dies geschieht durch die Gabe des
»Vermogens des Gehorsams« bzw. »des Entgegenhorens« (puissance
obédientielle; 73; § 3). Hier erreicht der Einzelne eine Vollkommen-
heit, die ihm kraft natiirlicher Vermdgen nicht zukommt.

Anders als das theologische Wissen ist das philosophische immer
ganz bei seiner Sache prisent und bedarf keiner {ibernatiirlichen
Hilfen. Vernunft ist die Verkniipfung von Wahrheiten (raison est
lenchainement des verités, 69, §1). Diese Wahrheiten werden auf
natiirlichem Weg erkannt ohne Hilfe der »Lichter des Glaubens«
(lumiéres de la foi). Hier ist noch einmal zu unterscheiden, da
sich die Vernunftwahrheiten in zwei Klassen auseinanderlegen. Die
erste Klasse bilden die »ewigen Wahrheiten« (71, § 2). Sie sind ab-
solut notwendig, und ihr Gegenteil enthielte einen Widerspruch.
Logik, Metaphysik und Geometrie handeln von diesen héchsten
Gewissheiten, und nicht einmal Gott ist den absoluten Wahrheiten
gegeniiber frei. So kann er etwa nicht widerspriichlich handeln oder
bewirken, dass die Summe aller Winkel im Dreieck grofier ist als 180
Grad. Die andere Klasse bilden die »positiven« Wahrheiten. Thr Na-
me rithrt daher, weil Gott sie setzt (lat. ponere) bzw. der Natur ein-
pragt. Sie sind durchaus nicht absolut notwendig und konnen etwa
a priori eingesehen werden, indem die Angemessenheit der Griinde

176

13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646—1716)

erwogen wird, die Gott zu dieser oder jener Wahrheit bewegt haben.
Leibniz spricht hierbei von physischer oder moralischer, nicht aber
von metaphysischer oder geometrischer Notwendigkeit (71, § 2). Die
Naturgesetze fallen ebenso darunter wie die moralischen Vorschrif-
ten. Nebenbei bemerkt ist die daraus resultierende Relativitdt der
Naturgesetze der Grund dafiir, warum Gott im Falle von Wundern
diese Gesetze auch suspendieren kann (73, § 3). Ebenfalls in diese
Klasse gehoren die reinen Erfahrungswahrheiten. Sie griinden in der
stets kontingenten sinnlichen Wahrnehmung, sind mithin lediglich
a posteriori einsehbar und erreichen hochstens wahrscheinliche Ge-
wissheit (71, §2). Es ist nach dem bisher Gesagten klar, dass alle
Offenbarungswahrheiten lediglich auf dieser Stufe angesiedelt sein
konnen.

Im Falle eines Konflikts zwischen Theologie und Philosophie
konnten also hochstens metaphysische oder geometrische Wahrhei-
ten einem Offenbarungswissen erfolgreich widersprechen, da nur
diesen die notwendige Gewissheit zukommt. Allerdings erreicht die
Theologie tiberhaupt nicht diese Ebene des Wissens und ein Wider-
spruch ist von vorneherein ausgeschlossen. Die zweite Klasse der
philosophischen Wahrheit konnte der Offenbarung widersprechen.
Allerdings reicht hier das philosophische Maf} an Gewissheit nicht
aus, die theologische Einsicht zu widerlegen, da Gott auch noch
Herr tiber Naturgesetze ist und diese gegebenenfalls aussetzen kann.
Das physische Wissen ist also zu schwach fiir eine Widerlegung des
Glaubens. Umgekehrt ist es unmdglich, die Mysterien des Glaubens
zu beweisen (prouver) oder auch nur zu begreifen (comprendre),
eben weil sie empirischer Natur sind. Wohl aber kann man sie erkla-
ren (expliquer; 77, § 5). Es konnen Griinde fiir die Glaubwiirdigkeit
(motifs de crédibilité) erarbeitet werden, wobei sich eine gewisse
moralische Gewissheit (certitude morale) ergeben kann. Dariiber hi-
naus ist es auch moglich, die physischen oder moralischen Einwénde
gegen die Offenbarungswahrheiten aufzulsen (ebd.).

Als Lutheraner ist es Leibniz sehr wichtig, die neue Rolle der
Philosophie fiir die Religion zu rechtfertigen. Dabei schwicht er
Luthers Skepsis gegeniiber der Philosophie, die dieser als »Feindin
des Glaubens« bezeichnet habe (91; § 12), deutlich ab und stellt sich
in die Tradition von Melanchthon und der Confessio Augustana,
die sich bereits deutlich affirmativer gegeniiber der Philosophie aus-
gesprochen haben. Dennoch bleibt festzuhalten, dass das alte Hier-

177

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

archiegefiige von Theologie und Philosophie auch bei Leibniz trotz
aller Bezugnahme auf Patristik und Scholastik nicht einfach restitu-
iert wird. Faktisch spricht sich bei ihm ein starkes Bewusstsein der
Uberlegenheit der neuzeitlichen Philosophie aus. Er ist Philosoph
und bleibt es, auch wenn er sich der »Sache Gottes« annimmt. Die
religiosen Wahrheiten werden mehr und mehr von einer langsam
selbstbewusst werdenden Vernunft durchdrungen. Dabei wird der
rein rationale Gehalt der Religion von der Philosophie unmittelbar
aufgenommen, der rein historische Gehalt dagegen mittelbar reflek-
tiert. So kommt es zu einer Unterscheidung der Religion in reine
Vernunftreligion und Kirchenglauben. Diese Unterscheidung darf
aber nicht mit einer sakularistischen Trennung von Vernunft und
Glaube verwechselt werden. Denn auch der Kirchenglaube kann
der Philosophie nicht duflerlich bleiben. Insofern der Kirchenglau-
be aber in eine gewisse historische und empirische Auferlichkeit
gesetzt wird, hingt das Mafl der Aufnahme des Offenbarungsglau-
bens durch die Philosophie davon ab, wie sehr die Philosophie sich
grundsitzlich der sinnlichen Wahrheit annehmen kann.

Es liegt nun aber in der Dynamik der neuzeitlichen Philosophie,
vom Gegebensein der Wirklichkeit zum Gesetztsein derselben tiber-
zugehen. Die absolute Freiheit der Neuzeit fordert, dass alles aus
Freiheit gesetzt ist. Deshalb wird sukzessive alles in den Raum
des Bewusstseins und schliellich des Selbstbewusstseins aufgeho-
ben. Den nichsten Schritt in dieser idealistischen Dynamik geht
Immanuel Kant (1724-1804), wenn er das Ding an sich von der
Erscheinung trennt. Die gegebene Welt an sich verliert damit an
Bedeutung und das Bewusstsein wird dadurch faktisch absolut. Da-
mit aber kommen Freiheit und Vernunft zu sich. Dass dies nicht
die blofl menschliche Freiheit und Vernunft sein kdnnen, liegt auf
der Hand. Johann Gottlieb Fichte (1762-1814) hat dies tiber Kant
hinausgehend gezeigt und damit das absolute Selbstbewusstsein des
Geistes als »Ich« gesetzt. Demgegeniiber bleibt die Philosophie von
Leibniz noch auf der Stufe des Bewusstseins. Doch wird gerade seine
aufgeklarte philosophische Theologie im weiteren Verlauf zur neuen
Schulphilosophie des aufgeklarten Christentums im deutschsprachi-
gen Raum. Christian Wolff (1679-1754) stiftet diese neuzeitliche
Form der Scholastik. Die Leibniz-Wolffsche Metaphysik ist es, die
Immanuel Kant vor Augen hat, wenn er sich kritisch gegeniiber der
Méglichkeit metaphysischen Denkens dufert.

178

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646—1716)

Gerade weil die Freiheit aber auch schon bei Leibniz den Kon-
struktionspunkt seines Systems bildet, stellt sich fiir ihn die Frage
nach dem Ubel in prinzipieller Weise. Das Bose oder das Ubel
(malum) resultiert namlich entweder aus der Freiheit Gottes oder
aus der Freiheit der Menschen. Da auch die Freiheit des Menschen
mit dem Wirken oder Verhalten Gottes (conduite de Dieu) verbun-
den ist, konzentriert sich das Problem letztlich auf die absolute
Freiheit, die mit der gottlichen assoziiert bleibt. Gott scheint deshalb
zum moralischen, zum physischen und zum metaphysischen Ubel
beizutragen. Aber inwiefern? Zunichst ist zu unterscheiden: »Das
metaphysische Ubel besteht in der bloflen Unvollkommenheit, das
physische Ubel im Leiden und das moralische Ubel in der Siinde«
(241; §21). In allen drei Fallen gilt, dass das »fundamentum mali«
zwar notwendig ist, nicht aber dessen tatsachliches Entstehen (Cau-
sa Dei, I1-2,347; § 69). Das Fundament des Bosen ist dessen pure
Méglichkeit. In den Worten Leibniz":

»Es ist notwendig, dass die Ubel méglich sind, zufillig [contingens]
aber, dass sie wirklich [actualia] sind. Nicht zufillig jedoch geht das
Ubel infolge der Harmonie der Dinge von der Mdglichkeit in die Wirk-
lichkeit tiber, weil es zu der besten Folge der Dinge [ob convenientiam
cum optima rerum serie] passt, deren Teil es ist« (ebd.)

Damit setzt die prastabilierte Harmonie auch bestimmte Formen des
Ubels als unvermeidbar fiir das Herbeifithren des Weltbesten. Diese
Notwendigkeit betrifft vor allem das metaphysische Ubel, das ja in
der Differenz zwischen der Unendlichkeit des Schopfers und der
Endlichkeit der Geschopfe begriindet ist. Dass die Welt weniger gut
ist als Gott selbst, ist notwendig. Denn wire die Vollkommenheit der
endlichen Dinge mit der gottlichen identisch, dann wiren diese von
der Préfiguration der Welt im Geist Gottes nicht unterschieden und
somit letztlich mit der Natur Gottes identisch. Ohne ein Ubel gibe
es keine Differenz zwischen Schopfer und Geschopf. Allerdings ist
nach Leibniz eben auch das Gefiige der endlichen Dinge als solches
sehr gut, um genau zu sein, das bestmdgliche (Theodizee, I1-1,241;
§ 20f.). Metaphysisch betrachtet ist das Ubel als solches lediglich ein
Mangel an Gutem - in diesem Fall an absoluter Giite Gottes. Das
metaphysische Ubel hat streng genommen keine Wirkursache (cause
efficiente), sondern lediglich eine Fehlursache (cause déficiente; § 21).
Dennoch will Gott, dass die Welt als das Nichtgottliche entsteht.

179

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zweites Kapitel. Rationalismus — Gott und Vernunft

Anders verhilt es sich beim physischen und moralischen Ubel.
Beide beruhen rein auf der Kontingenz der Welt. Gott will sie in
keiner Weise, nimmt sie aber in Kauf. Das physische Leiden kann
auf die Endlichkeit und kontingente Schwiéche der Naturabldufe zu-
rickgefiihrt werden - etwa als Krankheit — oder selbst die Folge ei-
nes moralischen Bdsen sein, wenn Menschen etwa andere verletzen.
Gleichwohl kann gerade das physische Ubel ein Mittel zum Zweck
der Verhinderung eines grofleren Ubels oder der Hervorbringung
eines hoheren Gutes sein. Auch ist es denkbar, dass physisches Leid
die Strafe fiir ein boses Handeln ist (234; § 23).

In jedem Fall zu missbilligen ist das moralische Ubel. Leibniz ist
der Uberzeugung, dass Gott das moralische Ubel verhindern hitte
konnen. Allerdings bestreitet er, dass die Welt dann besser wire. Mit
Paulus hilt Leibniz fest, dass man keinesfalls Boses tun diirfe, um
Gutes bewirken zu wollen (Rom 3,8; 223; §11), wohl aber betont
er ebenfalls mit dem Romerbrief, dass da, wo die Siinde reichlich
gewesen ist, die Gnade tiberreichlich wurde (R6m 5,20; 225; §11).
Bemerkenswerterweise zitiert Leibniz in diesem Kontext das Exsul-
tet aus der katholischen Osterliturgie: »O felix culpa, quae talem ac
tantum / Meruit habere Redemptorem!« (223; § 11). Die Welt, in der
Gott Gutes aus Bosem hervorbringt, ist besser als die Welt, die nur
Gutes kennt. Leibniz halt mit der christlichen Tradition daran fest,
dass die Erlosung vor allem vom moralischen Bosen durch Jesus
Christus geschieht (222; § 18). Er geht ebenso traditionell davon aus,
dass die Zahl der Erlésten diejenigen der Verdammten iibertrifft
(237; §19). Gleichwohl betont er in neuer Weise den universalen
Heilswillen und die Menschenliebe (philanthropia) Gottes (Causa
Dei, I11-2,367; § 116)). Dessen Fiirsorge richtet sich auf die alltagliche
Kleinheit der Menschen und seine Gnade ist keineswegs willkiirlich.
Er muss von jeder Tyrannei und Ungerechtigkeit freigesprochen
werden (369; § 118f.). Leibniz verteidigt die hochste Menschenliebe
bei Gott,

»der offenkundig gewollt hat, dass alle zur Erkenntnis der Wahrheit
gelangen, alle von der Siinde zur Tugend bekehrt, alle errettet werden,
und der diesen Willen durch vielfache Hilfen der Gnade bekundet hat.
Wenn aber die Taten hier nicht immer die sind, die er gewollt hat, so ist
das der widerstrebenden Bosheit der Menschen anzulasten« (371; § 123).

Zwar hitte Gottes Allmacht auch diesen Widerstand der Geschopfe
brechen koénnen, doch ldsst genau das die gottgewollte, freiheitlich

180

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646—1716)

begriindete Verniinftigkeit des Menschen nicht zu (§ 124). Normaler-
weise respektiert Gott die Freiheit. Wiederum mit Paulus (Rom
11,33) verweist Leibniz auf die hochste Weisheit Gottes, welche
der von ihm gesetzten Ordnung der Dinge gerade keinen Zwang
antut (§126). Dieser »universalen Harmonie« gemaf3 miissen alle
Menschen ihrer Freiheit, manche Menschen dariiber hinaus ihrer
Schlechtigkeit tiberlassen werden (ebd.). Lediglich ausnahmsweise
kommt es vor, dass Gottes triumphierende Gnade auch den hartes-
ten Widerstand tiberwindet, »damit man nie glaubt, an jemandem
verzweifeln zu miissen — wenn man daraus auch keine Regel ablei-
ten darf« (372; §129). Von Gott ist jede Form des »Despotismus«
und des »Partikularismus« fernzuhalten (§ 131). Leibniz hebt immer
wieder die Allgemeinheit der gottliche Liebe hervor. Die Gnade
Gottes ist bei Leibniz zwar einerseits mit der Person Jesu Christi
(375; §134) und so mit der kirchlichen Gemeinschaft verbunden.
Doch weitet Leibniz die Gnadenzuwendung Gottes universal. Alle
Menschen unabhingig davon, ob sie zu den »erwihlten« Glaubigen
gehoren, konnen das Heil erlangen. Ebenso bleibt es eine erfahrbare
Wirklichkeit, dass bereits Getaufte gewissermafSen riickfallig werden
konnen. Ebenso wie alle Menschen gesiindigt haben (377; §138),
sind alle in die vollkommene Menschenliebe Gottes eingeschlossen.
In allem aber erfiillt sich der zuhdchst verniinftige und zuhochst
gute Plan Gottes. Dieser Plan kann von uns zwar nicht im Detail,
wohl aber in seinem Grundsatz eingesehen werden. Auch wenn bei
Leibniz »der vortrefflichste Teil der Dinge«, der Gottesstaat (Civitas
Dei), uns erst spater, im Licht der Herrlichkeit (gloriae lumine) in
aller Schonheit aufgeht, schon jetzt haben wir die wissenschaftlich
verbiirgte Gewissheit, in der besten aller moglichen Welten zu leben.
Noch einmal mit Paulus (1 Kor 13,13) betont Leibniz, dass wir erst
mit den Augen des Glaubens diese Vollendung erfassen konnen.
Doch ist es fiir uns jetzt schon entscheidend, die Giite der gottlichen
Vernunft zu erkennen und dadurch die Liebe zu erlangen.

»[J]e mehr wir dabei nicht nur ein Walten der Macht und der Weisheit,
sondern auch der Giite und des hochsten Geistes erkennen, um so mehr
werden wir in der Liebe zu Gott entbrennen und zur Nachahmung der
gottlichen Giite und Gerechtigkeit entflammt werden« (381; § 144).

181

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 10:22:47.



https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts
	1.1 Einschätzungen des cartesianischen Beginns
	1.2 Die cartesianische Revolution
	1.2.1 Der Kontext
	1.2.2 Die Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft und der Diskurs über die Methode
	1.2.3 Die Meditationen über die erste Philosophie


	2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz
	2.1 Religion und Politik unter dem Vorzeichen der Freiheit
	2.2 Die Ethik oder aus Einem Alles und aus Allem Eines

	3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716): Die philosophische Rechtfertigung Gottes
	3.1 Das Wechselspiel von Einem und Allem
	3.2 Die Theodizee als vernünftige Theo-Logie


