
Zweites Kapitel.
Rationalismus – Gott und Vernunft

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des
Subjekts193

1.1 Einschätzungen des cartesianischen Beginns

Wenn Martin Luther nach allgemeiner Auffassung am Beginn der
Religiosität der Neuzeit steht, so steht René Descartes am Beginn der
neueren Philosophie, genauer der neuzeitlichen Metaphysik. Doch
wird seine Philosophie und deren Bedeutung in der Geschichte
sehr unterschiedlich beurteilt. Innerhalb der Epoche selbst fällt die
Bewertung ihres Beginns etwa durch Hegel sehr positiv aus. Mit
Descartes sehe die freie Vernunft »nach langer Umherfahrt auf der
ungestümen See« erstmals wieder Land.194 Erstmals trete wieder
eine autonome Philosophie auf, die selbstständig aus der Vernunft
komme und die selbstbewusst sei. Die Philosophie knüpfe mit Des‐
cartes wieder an die Metaphysik des Aristoteles an, die ebenfalls das
reine Denken zum Prinzip habe.195 Zwar habe nach Hegel bereits die
christliche Religion »ihren absoluten Inhalt in die Gemüter gelegt«,
doch bleibe dieser Inhalt als göttlicher von der Welt der Menschen
im Zeitalter der Patristik und der Scholastik noch verschieden. Ja,
es bilde sich eine absolute Differenz zwischen der göttlichen und

193 Als einführende Literatur siehe: Dominik Perler, René Descartes, München
2022; Jean-Luc Marion, Sur la théologie blanche de Descartes. Analogie,
création des vérités éternelles et fondement, Paris 1981; Hans Poser, René
Descartes. Eine Einführung, Stuttgart 2003.

194 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philoso‐
phie III,, Frankfurt 1971, 20,120.

195 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 121.

115

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der irdischen Sphäre aus.196 Gott bleibt im Jenseits zur Welt der
Menschen. Diese Differenz werde zwar von der Theologie bzw. der
Philosophie des Mittelalters bedacht, doch könne die religiöse Den‐
kart die Differenz nicht aufheben. Allerdings arbeite die spätmittel‐
alterliche Theologie bereits an der Überwindung – um den Preis
der »Verweltlichung des Ewigen«.197 Wenn der formelle, trockene
Verstand die Einheit des Jenseits und des Diesseits setze, dann ge‐
schehe dies nur um den Preis der Einseitigkeit, der entweder Gott
bedeutungslos macht oder die Welt für unwesentlich und nichtig
erklärt. Auch das Christentum habe noch nicht zu sich selbst gefun‐
den. Dieses Selbst bestehe aber gerade in der dialektischen Einheit
des Unendlichen und des Endlichen, Gottes und des Menschen.
Diese Gegensätze vernünftig zusammenzudenken, sei dem Christen‐
tum der ersten eineinhalb Jahrtausende noch nicht gelungen. Hegel
ist der Ansicht, dass erst das Denken Martin Luthers die epochale
Befreiung der Religion darstelle, insofern hier die Göttlichkeit neu
gedacht und zugleich im Inneren des Menschen gesetzt werde. Gott
wird nicht mehr außerhalb des Menschen als Objekt des Denkens
in die absolute Transzendenz verbannt. Damit wird die Möglichkeit
zur wirklichen und das bedeutet für Hegel vernünftigen Versöhnung
von Transzendenz und Immanenz eröffnet. Deshalb deutet er die
Reformation nicht nur als Erneuerung der Religion, sondern auch
der weltlichen Wirklichkeit und der Philosophie.198 Glaube und Wis‐
sen werden dadurch befreit, denn auch dem Endlichen, Gegenwär‐
tigen werde in seiner Vermittlung mit dem Absoluten seine Ehre
gegeben.199 Der eigentliche Gott wird zum »Eigensten des Individu‐
ums«. Nun aber ist eine ausgezeichnete »Form des Inneren [...]
auch das reine Denken.«200 Während die Religion den Gott in uns
glaube, werde er von der neueren Philosophie gedacht. Indem aber
die Philosophie Gott in neuer Weise spekulativ denkt, trennt sich die
Philosophie zunächst von der Theologie, insofern sie ihr nicht mehr
unterstellt ist. Die mittelalterliche Unterordnung der Philosophie ist

196 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 61. Diese prinzipielle
Differenz der zweiten Epoche der Metaphysik löst die Identität als Prinzip der
ersten Epoche ab. Hegel wird Identität und Differenz aufheben.

197 Ebd.
198 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 62.
199 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 63.
200 Ebd.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

116

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beendet, weil diese sich selbst das Höchste zu ihrer Sache macht.
Die Philosophie wird dadurch befreit. Dabei betont Hegel, dass die‐
se befreiende Trennung keinesfalls absolut sei, wie etwa Habermas
unterstellt. Hegel formuliert vielmehr: »Das Band bleibt aber deswe‐
gen schlechthin an sich. Denn Theologie ist durchaus nur das, was
Philosophie ist.«201

Hegel sieht die dialektische Verbindung und die inhaltliche Identi‐
tät von Wissen und Glauben. So kann das neue Verständnis der be‐
freiten Philosophie und der befreiten Theologie als Selbstentfaltung
des christlichen Denkens gedacht werden. Das christliche Denken der
Neuzeit hat sein Prinzip im Geist. Der Geist verbindet die Vorstel‐
lung des Vatergottes über uns und des göttlichen Sohnes neben uns
zum vernünftigen Gott in uns. Damit werden die sich vermeintlich
gegenseitig ausschließenden Konzepte der griechischen Philosophie
und der patristisch-scholastischen Theologie in eine höhere philo‐
sophisch-theologische Einheit aufgehoben. Das Prinzip der ersten
Epoche, die Identität vor aller Differenz, und das Prinzip der zwei‐
ten Epoche, die in Christus vermittelte Differenz, werden versöhnt.
Hegel bemängelt an der philosophischen Theologie des Mittelalters
das Fehlen des freien, von sich ausgehenden Denkens, das keine
fremde Autorität anerkennt.202 Das befreite Denken aber bleibt dem
Christentum auch in seiner neuen Form verbunden:

»Das protestantische Prinzip ist, dass im Christentum die Innerlichkeit
allgemein als Denken zum Bewusstsein komme, als worauf jeder An‐
spruch habe, ja das Denken ist eines jeden Pflicht, alles darauf basiert.
Die Philosophie ist so allgemeine Angelegenheit, über die jeder zu urtei‐
len wisse; denkend ist jeder von Hause aus.«203

Die neue Rolle von Freiheit und Vernunft findet sich allerdings nicht
nur im protestantischen Bereich. Bereits Hegel betont, dass Luther
indirekt auch die katholische Kirche reformiert habe.204 An dieser
Stelle ist an den katholischen ›Reformator‹ Ignatius von Loyola
(1592–1556) und die Freisetzung des religiösen Subjekts durch die

201 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 64.
202 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 21.
203 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 123.
204 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 60.

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts

117

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jesuiten zu erinnern.205 Dieses Eindringen der neuzeitlichen Gedan‐
ken in den Raum der alten Kirche ist wohl eine Voraussetzung dafür,
dass der Katholik René Descartes nach mehr als tausend Jahren
Herrschaft der Religion der »wahre Anfänger«206 auf dem Gebiet
der Philosophie werden kann. Hegel betont jedoch, dass das Denken
bei Descartes zunächst noch in der Form des »klaren Verstandes«
und noch nicht in Form der »spekulativen Vernunft« auftritt. Die
Denkbestimmungen Descartes seien noch fest, weil endlich gegenei‐
nander begrenzt. Der Ausgangspunkt der Betrachtungen Descartes
sind in der Tat die neueren Naturwissenschaften, die »exakten Wis‐
senschaften« des bestimmten Verstandes. Aus diesem Grund ist sein
Ansatz ohne die Vorarbeit eines Nikolaus Kopernikus und eines Ga‐
lileo Galilei ebenso wenig zu erklären wie ohne die Vorgaben eines
Martin Luther und eines Ignatius von Loyola. Das epochale Prinzip
ist jedoch sowohl in Wissenschaft als auch in Religion, Freiheit –
in absoluter Bedeutung. Das Prinzip von allem liegt nicht mehr jen‐
seits des Denkens, sondern ist wie bei Aristoteles mit dem Denken
identisch. Das Identische ist selbst das Prinzip. Aber nicht mehr
das vordifferente Identische des Aristoteles (A=A, Denken=Denken),
sondern das um die patristisch-scholastische Differenz bereicherte
Identische, das sich – dialektisch – als Identität von Identität und
Differenz weiß. Doch gerade weil die Transzendenz bzw. Differenz
Gottes nicht einfach negiert wird, sondern in die neuzeitliche Iden‐
tität*207 aufgehoben ist, und das heißt bewahrt ist, kann der dritte
Akt des metaphysischen Dramas ebenfalls als christlich verstanden
werden als die Geschichte des Geistes Gottes in uns.

Der positiven Beurteilung der Rolle von Descartes innerhalb
der Neuzeit steht allerdings eine eminent negative innerhalb der
nachmetaphysischen Moderne gegenüber. Es ist hier auf Martin
Heidegger (1889–1976) zu verweisen. Die Auswirkungen der negati‐

205 Dazu Karlheinz Ruhstorfer, Das Prinzip ignatianischen Denkens. Zum ge‐
schichtlichen Ort der »Geistlichen Übungen« des Ignatius von Loyola, Frei‐
burg u. a. 1998.

206 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 123.
207 Hier ist noch einmal an die epochalen Prinzipien zu erinnern. 1. Identität

(Selbstreflexion der Vernunft), 2. Differenz (Transzendenz Gottes), 3. Identi‐
tät* (Selbstreflexion im Anderen, Identität von Identität und Differenz), 4.
Differenz* (Negation Gottes, anthropologische Vernunft), 5. Différance (De-
Limitation Gottes und der Vernunft).

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

118

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ven Einschätzung der neuzeitlichen Metaphysik durch die Moderne
finden sich noch bei Habermas. Anders als Hegel ist Heidegger nicht
mehr vom neuzeitlichen Prinzip des Gottes in uns gebunden. Er
versteht das Prinzip der Neuzeit als Subjektivität und zwar in einem
ganz besonderen Sinn. Heidegger deutet den Beginn der Neuzeit
von seinem nachmetaphysisch modernen Standpunkt aus als den
Beginn der Anthropologie. Die Herrschaft des Subjekts der Neuzeit,
die Heidegger mit Descartes einsetzen lässt, ist für ihn die Herr‐
schaft des Menschen. Der Mensch ist fortan das Maß aller Dinge.
Hier verweist Heidegger auf den Sophisten Protagoras, der diese
Ansicht pointiert vertritt.208 Behaftet mit dieser sophistischen Note
erscheine in der Neuzeit ein Moment der Unwahrheit bzw. der Ver‐
wahrlosung. Die neuzeitliche Freiheit deutet Heidegger als Befrei‐
ung von der »biblisch-christlichen Offenbarungswahrheit und der
Kirchenlehre«. An die Stelle der von Luther eingeforderten »Heilsge‐
wissheit« werde durch die neuzeitliche Philosophie Selbstgewissheit
gesetzt. Der endliche Mensch sei sich fortan selbst Gesetz. Die nega‐
tive Seite der Freiheit sei die Lösung vom Offenbarungsglauben und
die positive Seite der Wille, aus sich heraus das Notwendige und
Verbindliche zu setzen (127). Der Mensch werde Herr seiner selbst
und der Welt. Seine Freiheit ist im Verständnis Heideggers jedoch
nichts anderes als der Wille zur Macht.

Damit wird der Beginn der neuzeitlichen Metaphysik mit einer
Bestimmung aus der nachmetaphysischen Moderne, konkret aus
der antichristlichen Besinnung Friedrich Nietzsches gedeutet, der
den Willen zur Macht und zur Steigerung der Macht als das wahre
Proprium humanum ansieht. Doch erst im 20. Jahrhundert, genau‐
er im Kampf um die Weltherrschaft, wie sie Heidegger während
des Zweiten Weltkrieges erlebt, trete dieser metaphysische Wille zur
Macht »voll ins offene Spiel« (129). Heidegger sieht ein ungebroche‐
nes Kontinuum beginnend bei Descartes in seine eigene Gegenwart
hineinreichen. Eine Dunkelheit und ein prinzipieller Entzug habe
sich über die Welt und die Menschen gelegt, die die Menschen nicht
mehr von sich aus zu lichten und zu kehren vermögen. Der Grund
der alle Verbindlichkeit und alle Wahrheit auflösenden Freiheit sei
der Grundsatz des Descartes: »Ego cogito, ergo sum« (131). Cogito,

208 Martin Heidegger, Nietzsche II, Pfullingen 1961, 124f. Die folgenden Angaben
innerhalb des Textes beziehen sich auf die Seiten dieser Ausgabe.

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts

119

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Denken aber bedeute »Vor-stellen« (135). Dieses Vorstellen führe
zugleich jedoch zu einem Nach-stellen und Ver-stellen. Schließlich
werde die nach Heidegger entscheidende Wahrheit des Seins ver‐
stellt und dem Menschen so sein Wesen entzogen. Der von Nietz‐
sche diagnostizierte Tod Gottes ist dabei nur eine oberflächliche
Folge dieses Geschehens. Dasselbe gilt für den Nihilismus als Ent‐
wertung der obersten Werte. Die Dynamik der mit Descartes einset‐
zenden Neuzeit führe in die Verwahrlosung, zum Gestell als der
Entleerung des Seienden und in die Herrschaft der Technik. Was mit
Descartes beginnt, endet in der Bestialität: »Das unbedingte Wesen
der Subjektivität entfaltet sich daher notwendig als die brutalitas
der bestialitas. Am Ende der Metaphysik steht der Satz: Homo est
brutum bestiale« (178). Aus den oben ausgeführten Gründen sieht
sich Heidegger in einer Gegenstellung zur Neuzeit, doch geht es
ihm letztlich darum, Metaphysik überhaupt zu destruieren. Entspre‐
chend wird das Prinzip seines Denkens nicht mehr die göttliche
Identität209 sein, welche alle Differenzen in sich birgt, sondern ein
von allem Seienden differentes Sein, das er als die ontologische Dif‐
ferenz von Sein und Seiendem selbst versteht. So wird nicht die als
Transzendenz Gottes zu fassende Differenz erneuert, sondern eine
epochal neue Differenz* inszeniert, deren Merkmale die Negation
der Metaphysik und die Negation Gottes sind.

Die Denunziation der neuzeitlichen Metaphysik macht in der
Mitte des 20. Jahrhundert Schule.210 Auch der sich in vielen Punk‐
ten von Heidegger abgrenzende Theodor W. Adorno folgt jenem in
diesem Urteil. Habermas wiederum ist ein Schüler und Nachfolger
Adornos. Viele seiner Einschätzungen prägen ihn, wenn auch in ab‐
geschwächter Form. Die Neuzeit wird als Epoche der Subjektivität,
der wissenschaftlichen Methodik und der Anthropologie aufgefasst.
Für Adorno erscheint mit Descartes das philosophische Prinzip der

209 Weder im Sinne der aristotelischen Identität von Denken und Gedachtem
noch im Sinne der hegelschen Identität*, welche auch noch die patristisch-
scholastische Differenz bzw. Transzendenz Gottes in sich birgt. Es ist in diesem
Kontext zu erinnern, dass in der nachmetaphysischen Moderne das Mittelalter
von der Romantik über die Neuscholastik bis zu Carl Schmitt und Martin
Heidegger eine neue Wertschätzung erfährt.

210 Siehe Claus-Artur Scheier, Die Selbstentfaltung der methodischen Reflexion als
Prinzip der Neueren Philosophie. Von Descartes zu Hegel, Freiburg-München
1973, 9f.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

120

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Neuzeit: »Das systemstiftende Ichprinzip, die reine jeglichem Inhalt
vorgeordnete Methode«.211 An deren Ende und Vollendung entfalten
sich dann die Systeme totaler Identität, die alles Nichtidentische
vernichten.212 Hinter Adornos Einschätzungen steht die Erfahrung
der Shoah. Die Vernichtung des europäischen Judentums wird von
Adorno als Versuch gewertet, alles Differente, Abweichende, Nicht-
Verrechenbare zu negieren und zu destruieren mit dem Ziel, eine
reine Identität herzustellen. Das berechnende Denken ziele auf ein
reines, einheitliches identisches und durchrationalisiertes System
(sei es ein Volk, eine Rasse, eine Kultur, eine wissenschaftliche Über‐
zeugung). Mit dem Rationalismus des Descartes beginne faktisch
der rationale Irrsinn. Wenn Adorno in der Neuzeit eine zerstöreri‐
sche Ausbildung der Identität und der Identitätssysteme vorstellt,
dann ist damit durchaus die Hegelsche Identität von Identität und
Nichtidentität mitgemeint.213 Die Aufhebung der Gegensätze wird
als Vernichtung des Nichtidentischen gedeutet. Deshalb führe die
Dialektik der Neuzeit geradewegs in die durchrationalisierte Ver‐
nichtung des Negativen, Differenten, Nichtidentischen, wie sie in
der Shoah ihre abgründigste Verwirklichung gefunden hat.

Mit dem Übergang in die Postmoderne allerdings beginnt die
moderne, nachmetaphysische Negation, der Heidegger und Adorno
zuzurechnen sind, ihrerseits verdächtig zu werden. Die moderne
Differenz entpuppt sich als der Abgrund als solcher, der sich gerade
durch das Fehlen des göttlichen Grundes auszeichnet. So ist der Ab‐
grund nur mehr der des Menschen, da Gott selbst ja bereits negiert
ist. Aus diesem Abgrund kann sich der Mensch nicht noch einmal
durch eine Geste der Negation befreien. Dennoch behält Descar‐
tes auch für die Postmoderne eine zentrale Stellung als Ursprung
der modernen Rationalität in all ihrer prekären Tendenz zur Aus‐
grenzung des vermeintlich Negativen. Für Michel Foucault (1926–

211 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt 1970, 36.
212 Adorno, Negative Dialektik, 33: »Der geringste Rest von Nichtidentität genüg‐

te, die Identität, total ihrem Begriff nach, zu dementieren. Die Auswüchse
der Systeme seit der Cartesianischen Zirbeldrüse und den Axiomen und Defi‐
nitionen Spinozas, in die schon der gesamte Rationalismus hineingepumpt ist,
den er dann deduktiv herausholt, bekunden durch ihre Unwahrheit die der
Systeme selbst, ihr Irres.«

213 Adorno, Negative Dialektik, 19.

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts

121

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1984) steht Descartes am Beginn der »großen Gefangenschaft«.214

Foucault untersucht am Beispiel des »Wahnsinns« das Feld des
Nichtidentischen, nicht Identifizierbaren und nicht Rationalen, weil
Abweichenden. Dabei werde dieses Andere durch den Rationalismus
der Neuzeit selbst produziert und inkriminiert. Seine Analysen über
die »Geschichte des Wahnsinns im klassischen Zeitalter« zielen da‐
rauf, diese Ausgrenzungsmechanismen der Vernunft zu dekonstru‐
ieren. Das, was bisher als das Differente negiert wurde, wird von
ihm und seiner Epoche nun rehabilitiert. Die differente Unvernunft
habe, so Foucault, in der vorklassischen Zeit, der Antike, dem Mit‐
telalter bis ins 16. Jahrhundert einen legitimen Ort gehabt. Gerade
die Differenz und Transzendenz Gottes, die von keiner Vernunft
erfasst werden kann, spiegele sich in der Unvernunft der Narren.
Foucault widerspricht hier dem Klischee des dunklen Mittelalters.
Es sei gerade der Rationalismus des Descartes, der jene Offenheit ge‐
genüber dem Abweichenden beende: »Durch einen eigenartigen Ge‐
waltakt bringt dann das Zeitalter der Klassik den Wahnsinn, dessen
Stimmen die Renaissance befreit, dessen Heftigkeit sie aber bereits
gezähmt hat, zum Schweigen.«215 Descartes‘ Weg des methodischen
Zweifels, der schließlich zur systematisch produzierten Gewissheit
führt, schließe neben dem Traum und neben allen Formen des
Irrtums auch die Möglichkeit aus, »wahnsinnig zu sein«. Während
Traum und Irrtum noch geduldet, weil potentiell überwunden wer‐
den können, muss der Wahnsinn ganz ausgeschlossen werden,216

damit die stets drohende Gefahr der Unvernunft gebannt werden
kann. »Der Wahnsinn befindet sich künftig im Exil.«217 Foucault
geht es in einer Gegenbewegung dazu darum, die Geschichte dieses
Exils nachzuzeichnen und die Unvernunft wieder in ihr Recht zu
setzen.218 Metaphysisches Denken und dessen Anspruch auf eine
allgemeine und rational vermittelbare Wahrheit bleiben der Post‐
moderne aus diesem Grund suspekt. Gerade der Durchbruch des

214 Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt 1973.
215 Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, 68.
216 Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, 69.
217 Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, 70.
218 Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, 71.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

122

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


neuzeitlichen Rationalismus bei Descartes bleibt ein Stein des An‐
stoßes.219

Habermas ist in seiner Einschätzung der neuzeitlichen Metaphy‐
sik in vielem noch von den Gedanken Heideggers und Adornos
geprägt. So geht er davon aus, dass das Zeitalter der Metaphysik
unwiderruflich zu Ende ist, dass wir heute aber andererseits noch
in einer geschichtlichen Epoche oder besser Dynamik leben, die
mit der Zeit Luthers und Descartes‘ begann und als »Moderne«
zu bezeichnen ist. Die unwiderrufliche Trennung von Glauben und
Wissen sei ebenso Signum der Moderne, wie die prinzipielle Bedeu‐
tung einer Vernunft, die sich im Verlauf der »Spätmoderne« aber
schließlich selbst relativiere und an ihre Grenzen bringe. Bei Descar‐
tes, dem Startpunkt neuzeitlicher Philosophie, sieht er sogar einen
»fundamentalistischen Anspruch«220 der Vernunft am Werk. Haber‐
mas will wie Heidegger, Adorno und Foucault der Metaphysik ent‐
kommen. Zugleich aber stellt er die moderne Negation der Religion
ebenso in Frage wie deren postmoderne Dekonstruktion. Vorsichtig
zeigen sich bei ihm Spuren einer neuartigen Affirmation der Religi‐
on. Und so kann er einerseits Spuren der religiösen Kontamination
der neuzeitlichen Vernunft neu bewerten und in gewissen Grenzen
affirmativ aufnehmen. Den Umbruch in der Philosophie, der beson‐
ders mit dem Namen Descartes verbunden ist, beschreibt Habermas
durchaus treffend. Es sind zunächst »die theologischen Diskurse im
Zeitalter der konfessionellen Auseinandersetzungen«221, die selbst
zur treibenden Kraft in der geschichtlichen Entwicklung geworden
sind. Allerdings ist diese Entwicklung meines Erachtens nicht ein‐
fach undifferenziert als »Säkularisierung« zu beschreiben. Habermas
ahnt dies wohl, wenn er davon spricht, dass man »diese Wende
auch als einen dialektischen Umschlagspunkt innerhalb des jüdisch-
christlichen Selbstverständigungsdiskurses«222 begreifen kann. Doch
handelt es sich nicht nur um einen dialektischen Umschlag, son‐
dern um eine Wende zur Dialektik als logischer Grundfigur, wie
bereits mehrfach gezeigt wurde. So löse sich zwar die Personalunion
von Theologie und Philosophie zunächst auf, wie ja auch Hegel

219 Vgl. die diversen Studien zu Descartes von Jean-Luc Marion.
220 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,122.
221 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,98.
222 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,98.

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts

123

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


festgestellt hat, doch dies nur kurzzeitig, und um die Übernahme
der Sache der Theologie von Seiten der Philosophie vorzubereiten.
Die neuzeitliche Philosophie denke dabei gerade nicht schlechthin
»unter der methodisch-atheistischen Voraussetzung des ›etsi Deus
non daretur‹“223. Vielmehr nähere sie sich der Gottes- und auch der
Offenbarungsfrage von der Position eines neuartigen Selbstbewusst‐
seins an, um dann, wie Habermas zurecht betont, die Initiative zu
übernehmen und das Niveau der Reflexion zu bestimmen.224

Die kirchlichen Theologien werden in beiden Konfessionen im
Verlauf der Neuzeit sekundär. Die Theologien bzw. die Religiositäten
ziehen sich einerseits zurück auf die Ebene der Frömmigkeit und des
Herzens – durchaus vergleichbar sind in diesem Bereich Entwick‐
lungen im protestantischen Pietismus mit Ansichten des Katholiken
Blaise Pascal –, andererseits folgen sie mehr und mehr den Vorga‐
ben, die etwa Descartes, Spinoza und Leibniz machen. Die dabei
sich entfaltende Dialektik von reinem Glauben und reinem Wissen
ist das Signum der Neuzeit. Auch Hegel sieht in der Betonung des
reinen Wissens am Beginn der neuzeitlichen Philosophie die Einsei‐
tigkeit des Anfangs, wenn er anmerkt, dass die Denkart des Descar‐
tes gerade dem nicht-dialektischen Verstand zuzuordnen ist. Diese
Einseitigkeit zeigt sich auch darin, dass das Offenbarungsthema für
Descartes keine Rolle spielt. Einen wichtigen und weiterführenden
Hinweis auf die Entflechtung von Glauben und Wissen sowie zur
Ursache der Konstitution einer zunächst reinen Philosophie des na‐
türlichen Denkens gibt Heribert Boeder, wenn er feststellt,

»dass der natürlichen Vernunft ihre vormals höchste Sache entzogen ist.
Nicht als ob ›sich‹ diese Vernunft ›verselbstständigt‹ hätte – das ist eine
eitle Vorstellung –, vielmehr hat der Glaube sie von der Betrachtung
Gottes in seiner absoluten Freiheit ausgeschlossen, nur deshalb findet
sie sich selbst«.225

An diesem Punkt sieht auch Habermas klar und deutlich die maß‐
gebliche Rolle der innerreligiösen Entwicklung bei Luther für die
Philosophie:

223 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,99.
224 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,99.
225 Boeder, Topologie der Metaphysik, 370.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

124

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Bereits die Luther’sche Entkoppelung des Glaubens vom Wissen hatte
das philosophische Denken auf eine weltimmanente Einstellung verwie‐
sen, die sich freilich in der Philosophie erst im Laufe des 17. Jahrhun‐
derts durchsetzte«226.

1.2 Die cartesianische Revolution

1.2.1 Der Kontext

Der absoluten Philosophie geht nicht nur die Verabsolutierung der
Religion, sondern auch der Kunst (Leonardo, Michelangelo) und
der Naturwissenschaft (Giordano Bruno, Francis Bacon) voraus.
So kann es verwundern, dass gerade der Petersdom, die Hauptkir‐
che des römischen Katholizismus, der in besonderer Weise der pa‐
tristisch-scholastischen Phase verbunden ist, durchweg vom neuen
Geist geprägt ist und mithin das wohl monumentalste Kunstwerk
der frühen Neuzeit darstellt. Im Werk Michelangelos etwa zeigt
sich das neue Selbstbewusstsein des Künstlers, der nun seinerseits
das Absolute zur Darstellung bringen will. Doch ist es nicht die
Selbstherrlichkeit des Menschen, die sich hier ausdrückt, vielmehr
soll die Herrlichkeit Gottes im Kunstwerk realisiert werden. Gera‐
de der Christus, wie er im großen Weltgericht in der Sixtinischen
Kapelle dargestellt wird, veranschaulicht die göttliche Herrlichkeit.
Allerdings trägt diese nun ein menschliches Antlitz. Im Wesen des
Menschen kommt das Göttliche zur Darstellung. Auch das Motto
des neuzeitlichen Ordens der Jesuiten, Ad maiorem Dei gloriam, ist
genau in diesem Sinn zu verstehen. Die Herrlichkeit will je mehr
und mehr im Menschen zur Welt kommen. Das Ziel der jesuitischen
Frömmigkeit liegt nicht mehr so sehr in einem mittelalterlich ge‐
dachten Jenseits, sondern in einem verklärten Diesseits. Gerade die
Kunst des Barocks ist unter diesem Vorzeichen zu begreifen. So soll
die sinnfällige Pracht einer Barockkirche die Herrlichkeit bereits in
dieser Welt erfahrbar machen.

Auch eine weitere durch Ignatius von Loyola, dem Gründer der
Jesuiten, eingeführte Neuerung wird für den Jesuitenschüler Descar‐
tes entscheidend. In den »Geistlichen Übungen« kommt der Heili‐
gen Schrift nicht schon als unmittelbar geglaubter (Luther) oder

226 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,112.

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts

125

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als rational durchdrungener (Thomas von Aquin) Bestimmungskraft
zu. Die Offenbarung will bis in alle Einzelheiten vorgestellt bzw.
imaginiert werden. Diese im neuartigen Raum des Bewusstseins
(conscientia) imaginierte Realität bekommt erst durch ihre Wirkung
auf das Gewissen (conscientia) die entscheidende Bedeutung. In der
conscientia soll der gute vom bösen Geist unterschieden werden. Das
in den »Geistlichen Übungen« ganz auf sich und auf Gott zurück‐
geworfene Individuum kann jederzeit von einem bösen Geist – er
begegnet uns bei Descartes als genius malignus – in die Irre geführt
werden. Methodisch soll nun durch die Unterscheidung der Geister
eine neue Gewissheit hergestellt werden. Dabei geht es zunächst
um nichts anderes als um die Wahrheit der Vorstellungsgegenstände
(realitas obiectiva). René Descartes erhielt einen wesentlichen Teil
seiner Ausbildung im Jesuitenkolleg von La Flêche. Dort dürfte sich
auch ihm das Problem der Gewissheit der Wahrheit im Raum der
conscientia gestellt haben.

Neben Kunst und Religion gewinnen auch die Naturwissenschaf‐
ten eine neue Bedeutung.227 Die große Erneuerung (Instauratio ma‐
gna) die der englische Politiker und Forscher Francis Bacon (1561–
1626) in seinem »Novum organon« beabsichtigte legt den Grund
für die empiristische Linie der neuzeitlichen Philosophie, die von
Hobbes bis hin zu Hume führen wird. Auch hier löst sich die
Erkenntnis aus den alten Zusammenhängen mit der Offenbarungs‐
theologie und der Lehre der Kirche. Die naturwissenschaftliche Er‐
kenntnis gewinnt prinzipielle Bedeutung. Doch sind diese Wissen‐
schaften von den nachmetaphysisch-modernen Naturwissenschaften
radikal zu unterscheiden. Während die moderne Naturwissenschaft
jede philosophische und onto-theo-logische Fundierung hinter sich
lässt, bleibt neuzeitliche Betrachtung der Natur weitestgehend Na‐
turphilosophie, mehr noch, sie bleibt eine im weiteren Sinn des Wor‐
tes theo-logisch orientierte Philosophie der Natur. So ist festzustellen,
dass sich noch keine »anthropozentrische Wende« im Denken von
Kopernikus, Galilei und Bacon ereignet. Nicht nur waren sie alle
Christen, vielmehr bleibt auch ihre Forschung dem christlich theo-
logischen Hintergrund verbunden. Zwar geraten diese Naturforscher
mit den überlieferten Weltbildern der Kirchen in Konflikt, was sich
im Falle Galileo Galileis besonders tragisch auswirkt, doch geht

227 Vgl. dazu Boeder, Topologie der Metaphysik, 345–369.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

126

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


es ihnen selbst immer darum, die göttliche Ordnung in den Natur‐
gesetzen zu finden. Sie verbindet die Vorstellung »einer geometri‐
schen Infrastruktur des von Gott geschaffenen Universums«.228 Es
ist ihr Ziel, im Buch der Natur die Wahrheit Gottes zu entdecken,
wobei freilich die Aussagen der Offenbarungsschriften zur Naturord‐
nung in Frage gestellt werden. Wichtig ist es, zu bemerken, dass
dieses Wissen nie nur theoretisch bleibt, sondern praktisch und
poietisch wird. Durch die Entwicklung der Mechanik, der Optik,
aber auch der Medizin und durch zahlreiche technische und künst‐
lerische Erfindungen soll die Natur beherrscht und das Leben der
Menschen verbessert werden. Diese Naturbeherrschung darf nicht
als ein Durchbruch zur Technik und zur Weltherrschaft im Sinne
Heideggers missverstanden werden. Immer bleibt die Naturbeherr‐
schung auch theo-logisch gebunden und mithin gelassen – im oben
beschriebenen Heidegger‘schen Sinn. Dasselbe gilt für die sich an
die Naturphilosophie anschließenden Reflexionen von René Descar‐
tes.229 Man könnte in einer gewissen Parallele zu Ignatius von Loyola
sagen: Es ist das Ziel von Descartes, die je größere Herrlichkeit
Gottes auf einem methodisch gesicherten Weg zur Welt zu bringen.
Die Vollkommenheit Gottes soll sich je mehr in der Vollkommenheit
der Welt verwirklichen. Die Menschen sollen weiser und geschickter
(plus sages et plus habiles) werden. Dies soll allerdings nicht durch
die Theologie, sondern die Medizin geleistet werden.230

1.2.2 Die Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft und der Diskurs
über die Methode

Descartes‘ Erstlingswerk sind die »Regeln zur Ausrichtung der Er‐
kenntniskraft«. Dieses wohl kurz nach seiner »Bekehrung« – wir
werden darauf zurückkommen – um 1628 verfasste Fragment soll die

228 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,115.
229 Anders Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,119: »Ich be‐

greife die Systementwürfe des 17. Jahrhunderts auch dann, wenn sie wie bei
Descartes dem Schöpfergott eine konstruktive Rolle zu schreiben, als Versuche,
ein aus Vernunft allein begründetes, also säkulares Selbst-und Weltverhältnis
zu entwickeln, das an die Stelle des von Luther zurückgewiesenen scholasti‐
schen Weltbildes treten kann.«

230 René Descartes, Discours de la methode. Übers. u. hg. v. Lüder Gäbe Hamburg
1990, 101.

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts

127

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wissenschaftliche Erkenntnis grundlegen und ihr die nötige Gewiss‐
heit geben. Dazu sind Regeln erforderlich. Diese Regeln orientieren
sich an der Mathematik als Leitwissenschaft. Doch geht bereits hier
die methodische Reflexion in eine Tiefe, wo das Denken auf sich
selbst reflektiert:

»Der menschliche Geist [humana mens] hat nämlich, ich weiß nicht
was, Göttliches, in welches die ersten Samen nützlicher Gedanken so
geworfen sind, dass sie oft – wie sehr auch immer sie vernachlässigt
und durch abwegige Mühen [studiis] erstickt, sie doch spontane Frucht
hervorbringen [producant].«231

Es ist ein nicht näher bestimmter göttlicher Impuls, der dazu führt,
dass sich die Einsicht der Wahrheit auch bei widerwärtigen Umstän‐
den immer wieder aus sich, ohne weitere Ursache – das ist mit
dem Adjektiv spontanea gemeint – durchsetzt. Wie wird nun dieses
»Göttliche« näher bestimmt?

Auch Descartes‘ erste publizierte Schrift ist ein »Diskurs über die
Methode«. Sie sollte eine grundlegende Selbstverständigung sein,
die zusammen mit Abhandlungen über Dioptrik, Meteorologie und
Geometrie im Jahre 1637 erschien. Doch wird darin nicht nur eine
Fundierung der Naturwissenschaften angestrebt, sondern auch um
eine Selbstfindung der neuzeitlichen Vernunft gerungen. Dabei hat
dieses Selbst zwei Aspekte: zum einen denjenigen eines besonderen
menschlichen Individuums, zum anderen denjenigen einer allgemei‐
nen denkenden Substanz, die nicht schon als Epiphänomen des
Menschen gedeutet werden kann. Mit Vorblick auf Spinoza und vor
allem auf die weitere Entwicklung im Deutschen Idealismus können
diese beide Seiten als das empirische oder besondere Ich und das
transzendentale oder allgemeine Ich gedeutet werden. Vornehmlich
die res cogitans befindet sich in seiner abstrakten Allgemeinheit in
einer dialektischen Beziehung zum Geist Gottes.

Das Denkvermögen selbst, von Descartes bon sens oder raison
genannt, ist von allgemeiner Natur. Es ist die »bestverteilte Sache
der Welt« (3). Dieser Gedanke sollte durchaus nicht ironisch ver‐
standenen werden. Das Vermögen, Wahres von Falschem zu unter‐
scheiden, ist Descartes zufolge von Natur aus bei allen Menschen
gleich. Lediglich die Art und Weise des Vernunftgebrauchs führt

231 René Descartes, Regulae ad directionem ingenii. Kritisch revid. u. hg. v. Hein‐
rich Springmeyer, Hamburg 1973, 25.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

128

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zur Verschiedenheit der Meinungen. Dabei wird dieser Gebrauch
auch von der moralischen Verfasstheit des Menschen mitgeprägt,
denn die »größten Seelen sind der größten Laster ebenso fähig wie
der größten Tugenden« (5). Descartes entwickelt seine Methode der
Fundierung von Gewissheit anhand einer konkreten, intellektuellen
Biographie. Doch wie schon bei seinem berühmten Vorbild Augusti‐
nus – es ist an die »Confessiones« zu erinnern – ist das besondere
Individuum zugleich Paradigma einer allgemeinen Sachlage. Ebenso
lässt die Bildungsgeschichte der cartesianischen Vernunft an Hegels
»Phänomenologie des Geistes« vordenken. Wie im parmenideischen
Beginn der Metaphysik erhalten sich bei Descartes und Hegel narra‐
tive und performative Momente des Denkens.

Descartes grenzt sich von einer Theologie ab, die auf Rationalität
und Bildung keinen Wert legt und dem »größten Ignoranten« eben‐
so offensteht wie dem »Gelehrtesten« (15). Diese Gleichgültigkeit
des Glaubens gegen die Vernunft wird von dieser Theologie gerade
in der Transzendenz des Gewussten begründet. Deshalb müsste man
mehr sein als ein Mensch, wollte man die theologische Wahrheit
kritisch überprüfen (ebd.). Descartes schreckt vor dieser Aufgabe
anders als etwa Spinoza, Leibniz und Locke zurück. Wie sich noch
zeigen wird, spiegelt sich in der neuzeitlichen Vernunft in der Tat
mehr als nur Allzumenschliches. Der cartesianische Beginn bleibt
dabei auf die Konstitution des neuen Zugangs sowohl zur Welt als
auch zu Gott konzentriert.

Doch nicht nur das theologische Wissen, auch die Philosophie
seiner Zeit kann Descartes nicht überzeugen, zeige sich doch im
Streit der Meinungen das Fehlen eines Fundaments der Wahrheit.
Es ist an dieser Stelle wohl Vorsicht geboten. Descartes hier rationa‐
listischen Fundamentalismus zu unterstellen, dürfte dessen Anliegen
nicht gerecht werden. Deshalb ist es umso wichtiger, das neue Be‐
dürfnis nach Grundlegung angemessen zu deuten. Descartes‘ Narra‐
tiv führt ihn zunächst dahin, aller Wissenschaft zu entsagen und
nur noch in sich selbst und im »großen Buch der Welt« Wissen
zu suchen. Damit erweist sich Descartes als ein Philosoph dem
Weltverstande und nicht dem Schulverstande nach. Es geht ihm um
das gelebte Leben der Menschen und nicht um theoretische Abstrak‐
tionen (17). Doch in aller Lebenserfahrung muss sich gerade das
Licht der Vernunft bewähren. So weiß Descartes, dass Weltläufigkeit
allein nicht zur Wahrheit führt.

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts

129

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Im Zweiten Teil des »Discours« erinnert Descartes an seine »Be‐
kehrung« während des 30jährigen Krieges in Deutschland. Er be‐
schreibt, wie er vier »Vorschriften« (préceptes) findet, die er für
sich zum Maßstab jeder Erkenntnis nimmt: 1. Nur evidente Sachen
dürfen anerkannt werden. Ohne Überstürzung (précipitation) und
ohne Vorurteil (prévention) gilt es, nur das anzuerkennen, was sich
dem eigenen Geist (mon ésprit) klar und deutlich (clairement et
distinctement) darstellt. Jegliche Möglichkeit des Zweifels soll ausge‐
schlossen werden. 2. Die zu untersuchenden Schwierigkeiten werden
aufgeteilt. Probleme werden in Teilprobleme zerlegt, um die Lösbar‐
keit zu erleichtern. 3. In allem wird der Ordnung nach, d. h. metho‐
disch vorgegangen, wobei das Denken mit dem leicht Einsehbaren
beginnt und zum Komplexen fortschreitet. 4. Die Vollständigkeit
der untersuchten Einzelheiten muss sichergestellt werden, da die
Erkenntnis auf Allgemeinheit und Ganzheit ausgerichtet ist.

Allerdings braucht die Ausbildung der neuen Wissenschaft auf der
Basis dieser Vorschriften Zeit, schließlich soll dadurch die Gesamt‐
heit des Wissens methodisch rekonstruiert werden. Diese Rekon‐
struktionsaufgabe darf nicht dazu führen, dass die bisherige Kon‐
struktion, auch wenn sie falsch und jedenfalls nicht gewiss sein mag,
eingerissen wird. Mit einem eindrucksvollen Bild spricht Descar‐
tes davon, dass man einerseits den Neubau sachgemäß vorbereiten
muss, andererseits aber für ein provisorisches Dach über dem Kopf
zu sorgen hat, wenn das nicht mehr bewohnbare Haus abgerissen
werden soll und man nicht plötzlich im Regen stehen will. Descartes
warnt also vor metaphysischer und existenzieller Obdachlosigkeit in
Zeiten des Übergangs. Vier Regeln zur provisorischen Moral sollen
dem Menschen ein vorübergehendes Zuhause bieten.

Der erste Grundsatz der provisorischen Moral besteht darin, an
den Gesetzen und Sitten des Heimatlandes sowie an der Religion
festzuhalten, »in der ich durch die Gnade Gottes seit meiner Kind‐
heit unterrichtet worden bin« (39). Das Bewährte bietet zunächst
Halt. Damit verbunden ist der Hinweis, sich von Extremen fernzu‐
halten. Besonders aber warnt Descartes davor, sich radikaler Ver‐
sprechungen, die etwas von der eigenen Freiheit wegnehmen, zu
enthalten. Die Freiheit soll in allem gewahrt bleiben.

Der zweite Grundsatz fordert, einen einmal eingeschlagenen Weg
bis zum Ende zu gehen. Die Wahrscheinlichkeit, durch Hin- und
Herlaufen im Wald verirrt zu bleiben, ist größer, als auf geradem We‐

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

130

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ge irgendwie der Irre zu entkommen und »am Ende wenigstens ir‐
gendwo herauszukommen« (41). Auch bezüglich der eigenen Hand‐
lungen soll man sich nicht durch Reue und Gewissensbisse verrückt
machen lassen, sondern eine bestimmte Entscheidung oder Praxis
einfach durchziehen, denn auch bei Irritationen, die sich in der Fol‐
ge einstellen, bleibt die Lauterkeit der anfänglichen Absicht davon
unberührt. Diese Regel lässt an die ignatianische Unterscheidung
der Geister denken, die auch fordert, sich nicht von Zweifeln aus
dem Konzept bringen zu lassen.

Descartes‘ dritte Maxime ist es, eher sich selbst zu überwinden
als das Schicksal, und eher die eigenen Wünsche zu modifizieren als
die Weltordnung. Das Unmögliche sollte man nicht versuchen. Das
Einzige allerdings, das vollkommen in der eigenen Macht liegt, sind
die eigenen Gedanken. Hier richten sich Descartes‘ Überlegungen
wieder auf die eigene Freiheit, die zunächst eine innere Freiheit
ist. Nicht die Taten sind maßgeblich für die Erlangung der Glückse‐
ligkeit, sondern die Absicht. Das erinnert bereits an die kantische
Gesinnungsethik, für die allein die Absicht des Handelns und nicht
die Tat entscheidend ist für die Sittlichkeit und damit für die Glück‐
seligkeit. Damit ist eine scharfe Trennlinie gezogen zwischen dem
inneren Reich der Freiheit und dem äußeren Reich der Notwendig‐
keit, dem man sich nur unterwerfen kann.

Die letzte Maxime folgt gewissermaßen daraus. Hier geht es um
die Tätigkeiten (occupations), denen der Mensch nachgehen kann.
Die beste Beschäftigung ist für Descartes diejenige, der er bereits
sein Leben lang nachging: cultiver ma raison – den eigenen Verstand
zu kultivieren. Das Verb cultiver erinnert nicht nur an das Hegen
und Pflegen etwa eines Ackers, damit er seine Frucht bringt, son‐
dern auch an den cultus Dei, den Gottesdienst. In der Tat ist die
letzte Regel die höchste, und erstmals wird auch Gott erwähnt, denn
der Kult der Vernunft fasst die anderen drei Maximen zusammen.
Das Licht des Denkens ist die Bedingung der Möglichkeit jeder
Erkenntnis und jeden Wollens,

»denn da Gott jedem von uns ein Licht gegeben hat, Wahres und
Falsches zu unterscheiden, so glaubte ich nicht, ich dürfe mich mit
den Ansichten andere nur einen Augenblick zufriedengeben, ohne den
Vorsatz, mein eigenes Urteil zu ihrer Prüfung zu benutzen, sobald die
Zeit reif sein würde (45).«

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts

131

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es ist an das Wort aus den »Regulae« zu erinnern, dass in uns etwas
irgendwie Göttliches ist.

Um das Fundament für den Neubau des Hauses zu finden,
muss sich Descartes allerdings erst in die Einsamkeit zurückziehen.
Wie die christlichen Wüstenväter sucht er das Prinzip abseits vom
menschlichen Meinen und Beraten. Allerdings findet Descartes sei‐
ne Einsamkeit nicht in der Wüste, sondern in einer Stadt, in einem
fremden Land, dem damals freiesten Gemeinwesen: in Amsterdam,
in den Niederlanden. Dort zweifelt er an allem, woran nur die Mög‐
lichkeit des Zweifels besteht.

»Aber wenig später bemerkte ich, dass, während ich auf diese Weise
denken wollte, alles sei falsch, es notwendig wäre, dass ich es sei, der
dies dächte. Und, in dem ich bemerkte, dass diese Wahrheit – ich denke,
also bin ich – so fest und sicher ist, dass all die höchst ausgefallenen Un‐
terstellungen der Skeptiker nicht in der Lage seien, sie zu erschüttern, so
urteilte ich, dass ich sie ohne Zweifel als erstes Prinzip der Philosophie,
die ich suchte, ansehen könnte« (53).

Descartes bewegt sich mit dieser Argumentation in der Tradition
des Augustinus, der ebenfalls das Dasein des zweifelnden Ichs für
gewiss nimmt.232 Doch wird dieser Gedanke nicht zum Prinzip der
augustinischen Theologie oder Philosophie, deren Maßgabe bleibt
die in der äußeren Wirklichkeit gegebene Person Jesu Christi, der
Gott neben uns. Streng genommen ist der Aufweis der Existenz der
Seele auch nur der erste Schritt des Descartes. Es folgt bei ihm
der Gottesbeweis. Damit aber bewegt er sich wiederum in der Spur
des Bischofs von Hippo, der bereits in einem frühen Werk sagte,
dass er sich nur für zwei Dinge interessiere: Gott und die Seele.233

Anders als beim nordafrikanischen Bischof zeichnet sich beim fran‐
zösischen Philosophen die maßgebliche Vermittlung Gottes in uns

232 Augustinus, Soliloquia = Selbstgespräche. Hg. v. Peter Remark, München 1951,
2,1,2; De vera religione = Die wahre Religion, Eingel., übers. u. hg. v. Josef
Lössl, Opera: Bd. 68, Paderborn u. a. 2007, 39,73; De civitate Dei = Der
Gottesstaat, 2 Bde. In deutscher Sprache von Carl Johann Perl, Paderborn u.a.
1979 9,26 und De Trinitate, Cura et studio W. J. Mountain auxiliante Fr. Glorie,
Aurelii Augustini Opera: Bd. 16,1–2 (Corpus Christianorum / Series Latina 50)
Turnholti 1968, 10,10,14 u. 15,12,21 sowie De libero arbitrio = Der freie Wille,
Eingel., übers. u. hg. v. Johannes Brachtendorf, Opera: Bd. 9, Paderborn u. a.
2006, 2,3,7.

233 Augustinus, Soliloquia, 1,7,1.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

132

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ab. Die konkrete Äußerlichkeit der göttlichen Inkarnation in Jesus
Christus spielt bei ihm keine wesentliche Rolle. Dennoch bleibt
auch das cartesianische Denken im besonderen Sinn des Wortes
theologisch. Die sich im Zweifel ihrer selbst gewiss seiende Seele ist
für Descartes zunächst unvollkommen, weil Zweifeln unvollkomme‐
ner bleibt als Erkennen (connaître; 55). Das zweifelnde Ich ist auf
sich selbst zurückgeworfen. Doch entdeckt die denkende Sache in
sich den Gedanken Gottes. Die Gottesidee steht für ein schlechthin
vollkommenes Wesen. Descartes deutet nun die innere Wirklichkeit
dieser Idee so, dass der Gedanke eines vollkommeneren Wesens, als
der Mensch selbst es ist, nur von diesem vollkommeneren Wesen
selbst herkommen könne. Die Frage nach dem Woher der Gedanken
erklärt sich aus der Konzeption des Bewusstseins als eines Vorstel‐
lungsraumes. Die Gedanken haben einen Ursprung, dieser kann im
Falle des Gedankens von Licht und Wärme, also bei unvollkomme‐
nen Vorstellungen, im unvollkommenen Subjekt selbst liegen. Bei
der Idee eines vollkommeneren Wesens als ich es bin, ist dies aber
nicht möglich. Diese Idee kann weder aus dem Nichts noch aus dem
weniger Vollkommenen hervorgehen,

»so dass nur übrigblieb, das sie von einem in Wahrheit vollkommeneren
Wesen, als ich es bin, in mich gepflanzt worden ist, von einem Wesen,
das sogar die Vollkommenheiten in sich birgt, von denen ich mir eine
Idee machen konnte, das heißt, um es mit einem Wort zu sagen, von
Gott« (57).

Das unvollkommene Sein (être) hängt aber vom vollkommenen Sein
ab. Wenn daher das Unvollkommene »existiert«, so gilt dies um so
mehr vom Vollkommenen. Gott ist frei von allem Zweifel, aller Un‐
beständigkeit und aller Traurigkeit. Zugleich aber ist Gott unendlich,
ewig, unveränderlich, allwissend, allmächtig usw. All diese Vollkom‐
menheiten können ihren Grund nur in Gott haben, der allein unab‐
hängig ist, während alles andere von ihm abhängt. Und so hängt das
denkende Ich mit all seinen endlichen Ideen vom unendlichen Gott
ab, dessen Existenz ebenso gewiss ist, wie irgendein geometrischer
Beweis es sein kann (61).

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts

133

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.2.3 Die Meditationen über die erste Philosophie

Der »Discours de la méthode« war in der Volkssprache verfasst
worden, um auch den weniger gebildeten Menschen Zugang zu
den neuen Einsichten zu ermöglichen. Ausdrücklich kritisiert Des‐
cartes ein Wissen, das auf überlieferten Autoritäten basiert. Jedes
Individuum muss für sich den methodischen Weg der Erkenntnis
beschreiten. In den »Meditationes de prima philosophia« richtet
sich Descartes nun an das gebildete Publikum, genauer an die
Theologische Fakultät der Sorbonne in Paris. Der Titel lässt an
Aristoteles denken, der seine höchste Wissenschaft ebenfalls »erste
Philosophie« oder »Theologie« nannte. Descartes‘ Absicht ist es,
die alte Philosophie des Aristoteles als Grundlage der scholastischen
Offenbarungstheologie abzulösen. Auch die Glaubenswissenschaft
soll ein neues Fundament erhalten. Dabei gelten das Dasein Gottes
und die Unsterblichkeit der Seele als Grundlage der theologischen
Erkenntnis. Entsprechend hatte Descartes ursprünglich die »Medi‐
tationes« betitelt: Meditationes de prima philosophia in quo Dei
existentia et animae immortalitatis demonstrantur. Er wollte für die
Theologen eine Brücke für sein innovatives Werk bauen: Zwar seien
die Christ:innen im Glauben davon überzeugt, dass Gott existiere
und die Seele unsterblich sei, doch könnten die Ungläubigen ohne
Religion nicht einmal davon überzeugt werden, sich an »irgendeine
moralische Tugend« zu halten.234 Der Gottesbeweis wird also zur
Begründung moralischer Ansprüche benötigt. Descartes stellt sich
hier dasselbe Problem wie Martin Luther am Ende von »De servo
arbitrio«: Ohne Glaube an Gott und die Unsterblichkeit könne die
Erfahrung der Ungerechtigkeit in dieser Welt nicht geklärt werden.
In diesem Leben würden Laster oft mehr belohnt als Tugenden,
weshalb – ohne Glauben – nur wenige das Gute dem Bösen vorzö‐
gen.235 Doch während Luther diese Frage im Licht der natürlichen
Vernunft für unbeantwortbar hält, reichen Descartes hier die Ein‐
sichten der bloßen Vernunft. Zwar verweist er auf die Autorität der
Schrift, wenn er auch hier unter anderem Röm 1,20 – die klassische

234 René Descartes, Meditationes de prima philosophia. Lateinisch-Deutsch. Auf
Grund der Ausgabe v. Artur Buchenau neu hg. v. Lüder Gäbe, 2. Aufl., Ham‐
burg 1977, 1. Im Folgenden beziehen sich die Seitenzahlen im Text auf diese
Ausgabe.

235 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,131.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

134

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Belegstelle für die rationale Gotteserkenntnis – zitiert, zwar lobt
er den Glauben und die Gnade als Geschenk Gottes, doch bleibt
für ihn allein die rationale Argumentation bestimmend. Während
also Luther auf das sola gratia setzt, legt Descartes nun einen Weg
der Gotteserkenntnis sola ratione frei. Diese Vernunft wird sich in
der Folge in einer dialektischen Bewegung auch der Offenbarung
annehmen.

Der methodische Zweifel bei Descartes sollte meines Erachtens
nicht so sehr das Resultat einer ethischen Verunsicherung in Folge
der Reformation, sondern als das Zeichen eines radikalen Neuan‐
fangs verstanden werden.236 Das Bewusstsein der Freiheit wird sei‐
ner selbst gewiss. Der Zweifel ist Ausdruck dieses Freiheitsbewusst‐
seins. Bereits im »Discours de la méthode« fordert Descartes, es
komme darauf an, »sich einmal die Freiheit genommen zu haben,
an den Prinzipien zu zweifeln, die man erhalten hat«237. Und auch
in den »Meditationes de prima philosophiae« betont Descartes,
dass der Geist (mens) von seiner eigentümlichen Freiheit Gebrauch
macht (propria libertate utens), wenn er alles für nicht existent
nimmt, woran nur der geringste Zweifel besteht (23). Das neue
Selbstbewusstsein fordert, nichts für schlechthin gegeben zu halten
und nichts einfach anzunehmen. Nur so kann sich die neue Freiheit
in absoluter Bedeutung ausbilden. Mit der unbedingten Freiheit be‐
ginnt auch die unbedingte Vernunft ihr Werk. Descartes ist auf die
Seite der Vernunft konzentriert, wie Luther auf die Seite des Willens.
Am Anfang steht die Negation des relativen Willens (»De servo
arbitrio)« und des relativen Wissens (»Meditationes«). In der Tat
zielt Descartes nicht darauf, die alte Autorität des Glaubens wieder‐
herzustellen, sondern dem Glauben ein neues Fundament zu geben
und zwar im seiner selbst gewissen Bewusstsein. Genauer betrachtet

236 Habermas betont in seiner Interpretation des radikalen Zweifels, Descartes
reagiere darauf, dass die »verwissenschaftlichte Vernunft, die sich auf eine ob‐
jektivierende Einstellung zur Natur eingrenzt«, der »praktischen Philosophie
den Boden der gesetzgebenden Autorität Gottes« entzogen habe. Habermas,
Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,120. Die neuere wissenschaftliche
Erkenntnis beraube den Glauben seiner Vernünftigkeit und verweise ihn pau‐
schal ins Gebiet des Irrationalen (Bd. 2,124). Der Glaube aber ist für Habermas
ein wichtiges Moment in der Begründung »normativer Handlungsorientierun‐
gen« (Bd. 2,124, vgl. Bd. 2,129).

237 Descartes, Discours de la methode, 24.

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts

135

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


geht es darum, die gesamte Wirklichkeit (realitas) der äußeren Welt
ausgehend vom selbstgewissen Denken zu rekonstruieren. Die »Me‐
ditationes« stellen ein solches »Sechstagewerk«238 dar, durch das
alles gewissermaßen neu erschaffen wird. Die Welt ist nicht einfach
nur gegeben. Sie will aus Freiheit in Vernunft gesetzt sein.

Diese Konstitution des neuzeitlichen Bewusstseinsraums führt
nicht einfach dazu, dass vom »christlichen Weltbild [...] nur die de‐
istische Ontologie einer selbstläufigen Schöpfung« zurückbleibt.239

Gott ist mehr als bloßer Koordinator der beiden Substanzen Geist
und Materie. Der im Bewusstsein auf dem Weg der mühsamen
meditatio wiedergewonnene Gott wird auch bei Descartes gewisser‐
maßen am siebten Tag mühelos in der contemplatio genossen (95).
Descartes erwägt nach dem Gottesbeweis in der dritten Mediation
eine Weile die Eigenschaften Gottes und mehr noch er betrachtet,
bewundert und betet an (intueri, admirari, adorare) »die Schönheit
dieses unermesslichen Lichtes, soweit es der Blick meines verdunkel‐
ten Denkens ertragen kann« (96). Die meditatio ist gemäß einer
scholastischen Definition dem Verstand (ratio) zugeordnet, sie ist
das diskursive Fortschreiten der Einsicht und mithin voller Mühe.
Die contemplatio hingegen, die der Vernunft (intellectus) entspricht,
besteht im intuitiven Vernehmen und Betrachten. Wenngleich die
»divinae maiestatis contemplatio« – so fährt Descartes fort – sich
erst im anderen Leben erfüllt, besteht bereits in diesem Leben die
größtmögliche Lust und das Glück des Menschen darin, Gott zu
betrachten. Freilich ist hier zu bemerken, dass diese contemplatio
nur vorübergehend ist. Der cartesianische Gedanke bleibt darauf
konzentriert, die Herrlichkeit durch die naturwissenschaftlich fun‐
dierte Tätigkeit zur Welt zu bringen.

Wie gesagt kann der neue Ansatz beim erkennenden Individuum
und die neue Methode der Glaubenserkenntnis nicht äußerlich blei‐
ben, sondern drängt auf grundlegende Veränderung des bisherigen
religiösen Denksystems. Die Theologen der wichtigsten Fakultät der
Christenheit, der Sorbonne, öffneten sich zunächst nicht für die
neue Philosophie. Doch wird die rationalistische Metaphysik des
Bewusstseins eine Generation später Einzug in die theologische Wis‐
senschaft halten. Besonders über die Vermittlung der Cartesianer

238 Vgl. Boeder, Topologie der Metaphysik, 376.
239 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,132.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

136

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Spinoza und Leibniz wird dann auch die Offenbarungstheologie der
Neuzeit von der selbstgewissen Vernunft transformiert. Vor allem die
Leibniz-Wolffsche Schulphilosophie, die ebenfalls cartesianische Zü‐
ge trägt, wird an zahlreichen protestantischen, aber auch an katholi‐
schen Fakultäten des 18. Jahrhunderts gelehrt und in gewissem Sinn
als neuzeitliche Standardphilosophie die alte Scholastik ablösen.

In den »Meditationes« geht es also nicht nur um den Aufweis
Gottes und kaum um die Unsterblichkeit der Seele. Auch die Ver‐
schiedenheit der Seele vom Körper, wie in den späteren Überschrif‐
ten des Werks angekündigt wird, ist tatsächlich weniger die Sache
der Untersuchung. Entscheidend ist dagegen die Fundierung der
Wahrheit in der Selbstgewissheit des Subjekts.240 Die Bedeutung
des Subjekts bei Descartes changiert in eigentümlicher Weise. Ge‐
meint ist zum einen das menschliche Ich. Eben deshalb haben auch
die »Meditationes« einen narrativen Zug und die Person »René
Descartes« bringt ihre Geschichte ins Geschehen ein. Genauer be‐
trachtet wird der Mensch in all seiner Kontingenz und Leiblichkeit
schließlich zusammen mit der Existenz der gesamten Außenwelt
sistiert (45). Wenn schon die sinnliche Gewissheit als solche in Frage
steht, wenn die Wirklichkeit als ganze nur geträumt sein könnte,
ja, wenn sogar mathematische Gewissheiten erschüttert werden,
dann ist leicht einzusehen, dass das »Ich«, das hier zweifelt, und
das in seinem Zweifel zunächst seine eigene Existenz sichert, nicht
einfach als »menschlich« bezeichnet werden kann. Dies ist deshalb
festzuhalten, um die weitverbreitete Rede von der anthropologischen
Wende in der Neuzeit zu widerlegen. Die Neuzeit bleibt eine im
eminenten Sinn theologische Epoche.

»Ego cogito, ego existo, certum est« (46). Einzig das Denken selbst
steht außer Zweifel. Was aber ist dieses »Ich«? Um wessen »Ich«
handelt es sich? »Ich bin aber eine wahre Sache und existiere wahr‐
haft, aber was für eine Sache? Ich habe gesagt, eine denkende«
(48).241 Das »Ich« ist Descartes zufolge zunächst nichts weiter als
eine »denkende Sache« – »res cogitans«. Diese Sache ist zwar zu‐

240 Auch Habermas sieht bei Descartes »den Paradigmenwechsel zur Subjektphi‐
losophie«, Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,126. Doch
ist es wichtig zu bemerken, was hinter der spezifisch cartesischen Subjektphilo‐
sophie steckt.

241 »Sum autem res vera et vere existens, sed qualis res? Dixi, cogitans«.

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts

137

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


höchst individuell. Doch in dieser radikalen Vereinzelung liegt auch
der Grund für ihre Allgemeinheit. Gerade wegen der vollkommenen
Abstraktion kann die »res cogitans« zugleich als ein besonderes
und als ein allgemeines Ich betrachtet werden. Eben deshalb ist der
Gedankengang des Individuums René Descartes auch für andere
Menschen nachvollziehbar und mehr noch, er ist paradigmatisch.
Im Besonderen wird das Allgemeine aufgezeigt. Nur aufgrund ihrer
Allgemeinheit kann die »res cogitans« zur einzig gewissen Grund‐
lage für alles Wissen und alle Wissenschaft werden. Sie ist »reine
Substanz« und als solche unwandelbar. Sie ist Geist (mens) und
als solche unsterblich (27). Im weiteren Verlauf der neuzeitlichen
Entwicklung wird dieses »ego cogito« immer wieder auch göttliche
Züge annehmen, insofern das zuhöchst Allgemeine göttlichen Cha‐
rakters ist. Freilich manifestiert sich dieses Allgemeine gerade im
Besonderen, weshalb die Synthese des Allgemeinen und Besonderen
im Einzelnen prinzipiellen Charakter erhält. Eben dieses allgemeine
Einzelne oder einzelne Allgemeine ist das cartesianische Subjekt.
Diese dialektische Einheit von Subjekt und Objekt, von Besonderem
und Allgemeinem, Menschlichem und Göttlichem ist das Prinzip
der Neuzeit. Es kann als »Gott in uns« bezeichnet werden. Die
Vorstellung einer fortschreitenden Säkularisierung und Anthropolo‐
gisierung innerhalb der Neuzeit wäre dann wenig angemessen. Viel‐
mehr wäre von einer methodischen Theo-Logisierung der Philosophie
zu sprechen. Diese nimmt bei Descartes ihren systematischen An‐
fang.242

Während bei Descartes die allgemeine Seite des Prinzips erst ein
Resultat des Denkens ist, lässt Spinoza seinen Gedanken nicht mehr
mit der besonderen Substanz, dem Ich, sondern mit der allgemeinen
Substanz, d.h. mit Gott bzw. der Natur einsetzen. Dadurch erhält
seine Philosophie von vorneherein einen ausgeprägt theo-logischen
Grundzug. Gott ist für Spinoza die eigentliche und einzige Substanz.

242 Die theo-logische Fundierung des neuzeitlichen Subjekts zeigt sich besonders
deutlich bei Johann Gottlieb Fichte. Der idealistische Philosoph wird das »Ich«
als produktiven Grund der gesamten Wirklichkeit setzen. Dieses allgemeine
Ich bleibt einerseits die innerste Mitte meiner Selbst. Andererseits kann es als
eine Chiffre für Gott begriffen werden. Das Ich steht im Zentrum des sich
ausbildenden Raums des Bewusstseins. Das Bewusstsein wird mehr und mehr
zur Gesamtheit des Wirklichen und mithin zum Selbstbewusstsein.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

138

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bei Descartes stellt der Gottesgedanke die Mitte dar zwischen
dem seiner selbst gewissen Ich und der sinnlichen Außenwelt. Wäh‐
rend Außenwelt und Gottesgedanke in ihrer Existenz aufgewiesen
werden müssen, steht das Dasein des Ich außer Zweifel. Wie sehen
nun die methodischen Schritte zum Aufweis der Existenz Gottes
und der res extensae aus? Der Zweifel wurde in seiner letzten Kon‐
sequenz durch die Annahme eines Anti-Gottes gestützt. Nicht der
beste Gott wird als Quelle der Wahrheit angenommen, sondern
ein genius malignus, der zugleich höchst mächtig und höchst ver‐
schlagen sei, als Ursprung der Unwahrheit (37). Seine Absicht sei
es, die Zweifelnden in allem zu täuschen. Demgegenüber gilt es
nun, das Dasein eines zuhöchst guten Gottes aufzuweisen, der als
Garant für die Gewissheit der Wahrheit gelten kann. Bisher gilt nur
die Wahrheit des ego cogito als gewiss. Ego existo meint: Ich stehe
außer Zweifel. Das Bewusstsein (cogitatio) hat nun gewisse Ideen
in sich. Diese können angeboren oder angeeignet oder von mir
selbst ausgedacht sein. Die angeborenen und die ausgedachten Ideen
stellen nicht das Problem dar, sind sie doch zunächst nur bezogen
auf die Innenwelt selbst. Es kann nicht zweifelhaft sein, dass ich
mir Hippogreife vorstelle, wenn ich mir welche einbilde. In Frage
steht die äußere Existenz der Ideen oder Vorstellungen (67). Als In‐
halte des Bewusstseins besteht bei den Ideen keinerlei Unterschied,
wohl aber mit Blick auf deren Sachgehalt. Substanzen haben mehr
realitas obiectiva, das heißt mehr sachlichen Vorstellungsgehalt als
beiläufige Zustände (modi) oder zufällige Eigenschaften (accidentia).
Nun stellt Descartes den entscheidenden Grundsatz auf: Die Ursa‐
chen der Ideen, seien sie angeboren, angeeignet oder ausgedacht,
müssen mindestens so viel Sachgehalt haben wie die Ideen selbst.
Sachhaltigkeit (realitas) meint eine inhaltliche Bestimmtheit, die
eine Idee von der anderen unterscheidet und so die Vielfalt der
Gedankeninhalte verursacht. Eine Idee kann weder aus dem Nichts
noch aus weniger Vollkommenem hervorgehen. Die Sachhaltigkeit
der Ursachen der Ideen nennt Descartes realitas actualis sive forma‐
lis. Die Sachhaltigkeit der Ideen oder Vorstellungen selbst nennt er
realitas obiectiva (42). Bezogen auf diese Vorstellungsgehalte kann
zwar einer den anderen etwa durch Kombination oder Variation
hervorbringen. Aber man kann in der Reihe der objektiven Gehalte
nicht ins Unendliche fortschreiten. Irgendwann muss man zu einer
ersten Ursache oder einem Archetyp kommen, der alle realitas for‐

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts

139

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


malis in sich enthält. Wenn ich nun einen Vorstellungsgehalt in
mir finde, den ich nicht selbst verursacht haben kann, weil seine
realitas meine Möglichkeiten, eine realitas obiectiva zu kreieren,
übersteigt, dann folgt daraus, dass ich nicht allein in der Welt bin.
Es muss dann eine Ursache dieser Idee existieren, die ich nicht aus
mir selbst haben kann. Während ich mir die Ideen von Menschen,
Tieren und Engel ausdenken kann, sind sie doch aus mir bekannten
Vorstellungsgehalten wie körperlichen Dingen, Gott, Tieren usw.
zusammengesetzt. Auch Körperliches kann nach Descartes durch
die Einbildungskraft des Geistes hervorgebracht sein. Einzig bei der
Idee Gottes ist dies nicht möglich, übersteigt doch deren realitas
obiectiva meine geistige Produktivität. Eine endliche Substanz kann
keine unendliche hervorbringen. Das Unendliche kann nicht durch
Negation aus dem Endlichen abgeleitet werden. Weil die Idee Gottes
nicht aus dem Bewusstsein abgeleitet werden kann, muss sie als dem
Bewusstsein eingeboren angenommen werden wie die Idee des Ich
selbst (95). Dies ist die cartesianische Fassung Gottes in uns:

»Unter dem Namen Gott verstehe ich eine unendliche, unabhängige,
zuhöchst intelligente, zuhöchst mächtige Substanz, von der das Ich
selbst sowie alles Übrige, wenn es denn existiert, geschaffen ist. Die‐
ses alles ist gewiss derart beschaffen, dass je sorgfältiger ich darüber
nachdenke, desto weniger scheint mir dies aus mir selbst allein her‐
vorgebracht sein zu können. Deshalb muss aus dem Vorhergesagten
geschlossen werden, dass Gott mit Notwendigkeit existiert« (83).

Nach dem Dasein Gottes untersucht Descartes das Wesen von
Wahrheit und Unwahrheit in der vierten Meditation. Der menschli‐
che Geist, genauer: die res cogitans begreift sich als eine vollkommen
von Gott abhängige Substanz (97). Die Möglichkeit, sich zu täu‐
schen, liegt dabei gerade in der Unvollkommenheit des geschaffenen
Geistes. Von Gott hat der Mensch jedoch die Urteilsfähigkeit (facul‐
tas iudicandi) erhalten, die als solche durchaus gewisse Einsichten
gewinnt, wenn Gott sie nicht täuscht und wenn sie recht gebraucht
wird (99). Der Mensch findet in sich aber nicht nur die Idee Gottes
als des höchsten und vollkommensten, wirklichen und positiven
Seienden, sondern auch des Nichts, das am weitesten von aller Voll‐
kommenheit entfernt, unwirklich und negativ ist. Das denkende Ich
ist nun gleichsam zwischen Gott und das Nichts gestellt. Insofern
es am Seienden Anteil hat, ist es gut und kann Wahrheit erkennen,
insofern es aber nichtig ist, bleibt es störanfällig. Der Irrtum kann

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

140

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nun entweder von der Fähigkeit zum Erkennen oder der Fähigkeit
zum Wählen ausgehen. Da die Werke des guten Gottes keine Mängel
zulassen, liegt es nicht am mangelhaften Intellekt des Menschen,
wenn er sich täuscht, sondern an seinem Willen. Denn bezogen auf
Einsicht und Freiheit ist das Ich Abbild und Gleichnis Gottes, wie
Descartes mit Bezug auf Gen 1,26 formuliert (105).

Bemerkenswerterweise stammt nun die Möglichkeit zu Täu‐
schung nicht aus dem Intellekt, sondern aus der Freiheit. Die
menschliche Vernunft, die als geschaffene zwar geringer als die gött‐
liche ist, erkennt bei rechtem Gebrauch das Wahre. Sie kann sich
in ihrem ordnungsgemäßen Vollzug nicht irren. Die Dinge liegen
bei der Freiheit nun anders. Einerseits überragt sie die Vernunft,
denn die Freiheit des Subjekts ist vollkommen wie die göttliche –
keine größere ist denkbar. Da Freiheit bedeutet, Ursache zu sein,
kann dies im neuzeitlichen Verständnis Descartes‘ nur ganz oder
gar nicht der Fall sein. Es ist nicht die reflektierte Wahlfreiheit
als solche, die sich für das Böse und Unwahre entscheiden kann,
sondern der unbedachte Gebrauch der Freiheit und in diesem Sinn
eine uneigentliche Freiheit. Als Gabe Gottes ist sie die Fähigkeit
zum Guten und Wahren und wird durch klare Gedanken und die
Gnade Gottes gelenkt. Aber insofern der freie Wille keine Grenzen
hat, kann er auch unklaren und undeutlichen Gedanken zustimmen,
sich vom Wahren und Guten abkehren und damit sich täuschen und
sündigen (107).

Zum Begriff göttlicher Vollkommenheit Gottes gehört es mit Not‐
wendigkeit, dass er »kein Betrüger« ist. Eben deshalb darf nun al‐
les, was ich »klar und deutlich« (clare et distincte) einsehen kann,
für wahr genommen werden, dies gilt, wie Descartes nach einem
zweiten Gottesbeweis, der den anselmschen Gedanken von Gott
als dem einzigen Wesen, dessen Existenz aus seinem Begriff – als
höchstem Seienden – folgt, deutlich macht (127). Diese klare Ein‐
sichtigkeit gilt zunächst von den inneren Realitäten. Doch auch die
res extensae, die körperlichen Dinge, können nun als möglicherwei‐
se gewiss genommen werden. Der gute Gott wird von sich aus
die Menschen nicht täuschen und ihnen leere, nicht von äußerer
Realität gedeckte Vorstellungen einpflanzen. Er wird dies auch nicht
durch eine andere Kreatur tun, die uns täuscht. Damit ist nicht
nur die Täuschung durch den bösen Geist, sondern auch die Selbst‐
täuschung ausgeschlossen, da auch sie letztlich in der trügerischen

1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts

141

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Absicht Gottes ihren Grund hätte. Gott selbst hat uns die starke
Neigung eingepflanzt, anzunehmen, dass sinnliche Vorstellungen
von sinnlichen Gegenständen verursacht werden. Denn entweder
kommt die realitas obiectiva, also der Inhalt der Vorstellung, von
einer äußeren Wirklichkeit der realitas formalis bzw. actualis oder
von einer höheren Realität, die Vorstellungen produzieren kann, sei
es Gott selbst, sei es das endliche Ich. Da aber die letztere Alternative
ausgeschlossen wurde, bleibt nur, dass die Dinge selbst existieren.
Sie sind vielleicht nicht genau so, wie wir sie wahrnehmen – vieles
mag dunkel und verworren bleiben (141–144). Descartes folgert, dass
alles, was uns die Natur lehrt, einen gewissen Grad von Wahrheit
hat, wobei unter Natur entweder Gott selbst oder die von Gott
gesetzte Ordnung der geschaffenen Dinge verstanden werden soll
(144). Dies ist insofern bemerkenswert, weil Gott und Schöpfung
bzw. Schöpfungsordnung hier stark ineinander geblendet werden.
Spinoza, der an die Gedanken des Descartes anschließen wird, be‐
ginnt dann auch seine »Ethik«, sein Hauptwerk, mit der Einsicht in
das Dasein Gottes oder der Natur – Deus sive natura.

2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der
Substanz243

Während die frühneuzeitliche Religiosität die rationale Erkenntnis
der Natur und des Geistes von der Offenbarung Gottes in der Hei‐
ligen Schrift trennt und damit den Glauben absolut setzt, sucht
die Naturphilosophie etwa eines Francis Bacon das Absolute in der
rationalen Erkenntnis der Natur. Dabei nimmt das Wissen seinen
Anfang am äußeren Gegenstand des Denkens. Hier ist aber die
neuere Vernunft noch außer sich. Sie kommt erst mit Descartes
zu sich, indem sie als »denkende Sache« ihrer selbst gewiss wird.
Entsprechend hebt die cartesianische Erkenntnis am subjektiven Pol
des Denkens an. Erst über die Mitte des Gottesgedankens findet
sie zur äußeren Wirklichkeit ihrer Bewusstseinsgegenstände zurück.

243 Als einführende Literatur siehe: Don Garrett (Hg.), The Cambridge Compani‐
on to Spinoza, Cambridge u. a. 2022; Wolfgang Röd, Benedictus de Spinoza.
Eine Einführung, Stuttgart 2002; Yitzhak Y. Melamed, A Companion to Spino‐
za, Hoboken (N.J.) 2021.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

142

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Subjekt erreicht dadurch eine neuartige Gewissheit. Gott und
res cogitans stehen im Bewusstsein in einer Nähe, die an die Nähe
des innertrinitarischen göttlichen Sohnes zum himmlischen Vater
denken lässt, wie er in der patristisch-scholastischen Epoche als in‐
karnierter Gottmensch zum Grund der Erkenntnis wird. Ausgangs‐
punkt ist nun aber nicht mehr die Person Jesu Christi in ihrer
sinnlichen Äußerlichkeit (res extensa), sondern der Geist (spiritus)
Christi in uns als denkende Sache. Der Heilige Geist Gottes ist es,
der in der christlichen Tradition die Mitte bildet zwischen dem tran‐
szendenten Vater und dem transzendenten und immanenten Sohn,
der seinerseits den Geist an die immanenten Menschen vermittelt,
weshalb in den Menschen der göttliche Geist anwesend ist. Nun
aber steht der Geist (spiritus) in einer merkwürdigen Spannung zum
menschlichen Denken (cogitare), genauer zur Vernunft. Während
im Mittelalter die Differenz zwischen göttlichem Geist (spiritus) und
menschlichem Geist (mens) betont wird, beginnt sich nun die Dif‐
ferenzeinheit beider abzuzeichnen. Die neuzeitliche cogitatio kann
nicht mehr schlechthin als ein menschliches Vermögen angesehen
werden. Im Geist (mens), will sagen, in der cogitatio selbst, findet
sich seit Meister Eckhart der göttliche Grund des Denkens. Descar‐
tes markiert einen Meilenstein in diese Richtung. Gleichwohl bleibt
menschliches und göttliches Denken geschieden, da sich der Gott
in uns noch nicht zur gottmenschlichen Dialektik des Geistes fortbe‐
stimmt hat, wie dies im Idealismus geschehen wird. Aber schon bei
Descartes sichert die Existenz Gottes in uns als eingeborene Idee
die Möglichkeit, von der inneren Gewissheit zur äußeren Wahrheit
überzugehen. Ohne den unendlichen Geist Gottes bliebe die endli‐
che denkende Substanz bei sich. Strenggenommen ist aber schon
die res cogitans nicht menschlich, weil Menschsein als solches eine
äußere Körperlichkeit umfasst. Das völlig abstrakte »ich denke«,
das zunächst außer Zweifel steht, weiß sich als endliche Substanz in
Gemeinschaft mit der unendlichen Substanz.

Spinoza setzt nun mit der unendlichen Substanz selbst, d.h. mit
Gott, ein. Damit tritt der göttliche Grund des neuzeitlichen Bewusst‐
seins als solcher auf den Plan. Gott wird sowohl als geistige Substanz
als auch als res extensa vorgestellt. Er umfasst die Trennung von
res extensa und res cogitans. Genauer betrachtet ist er das einzige,
das überhaupt ist, in dem alles andere Bestand hat. Insofern wird
er zum Grund von Subjektivität (Geist) und Objektivität (Natur).

2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz

143

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Spinoza versöhnt damit nicht nur die neuzeitliche Naturphilosophie
mit der Geistphilosophie. Zugleich erhält damit auch die höchste
Sache der bisherigen Theologie, Gott, in epochal verwandelter Weise
den prinzipiellen Ort in der Philosophie. War der Gott neben uns, Je‐
sus Christus, der Ausgangspunkt der patristisch-scholastischen Phi‐
losophie, so ist der Gott in uns das Prinzip der Neuzeit. Spinoza
aber ist es, der als erster zeigt, dass der Gott in uns kein bloß
subjektives Prinzip ist. Er macht wie kein anderer deutlich, dass
konsequent gedacht Alles in Gott ist. Damit wird Gott schließlich
selbst zum objektiven Prinzip neuzeitlicher Freiheit. Dieser Gedanke
ist über die historischen Fragestellungen hinaus von systematischer
Bedeutung für Debatten der Gegenwart bezüglich des Verhältnisses
von panentheistischem Gottesbild und der Behauptung unbedingter
menschlicher Freiheit. Gerade Spinoza gilt hier als Gewährsmann
eines Alleinheitsdenkens, das mit dem Konzept des freien Individu‐
ums vermittelbar ist. Beim jüdischen Philosophen wird zudem die
politische Dimension von Philosophie und Religion zum Thema.

2.1 Religion und Politik unter dem Vorzeichen der Freiheit

Während Descartes in seinem »Discours de la méthode« die Natur‐
wissenschaften grundlegen will, ist das erste Hauptwerk Spinozas
ein »Theologisch-politischer Traktat«. Anliegen dieser Abhandlung
ist es, die Grundlagen eines politischen Gemeinwesens rational zu
erörtern. Die von Spinoza angestrebte Staatsform wird vom neuzeit‐
lichen Prinzip der Freiheit geprägt. Tatsächlich lebte Spinoza im frei‐
heitlichsten Staat der frühen Neuzeit, in den Niederlanden, wo be‐
reits Descartes Zuflucht gefunden hatte. Die niederländische Demo‐
kratie hatte ihre religiösen Wurzeln im calvinistischen Christentum.
Und es ist gerade das liberale Gemeinwesen, das die wohl freieste
Religionsausübung der damaligen Zeit gewährleistete. Gleichwohl ist
Spinoza von der Erfahrung geprägt, dass Religion durchaus auch in‐
tolerant und konfliktträchtig ist und das nicht nur bezogen auf seine
Auseinandersetzung mit der jüdischen Gemeinde, der er entstammt,
sondern auch auf die konfessionellen Konflikte innerhalb des Chris‐
tentums. Die abendländische Spaltung der Christenheit prägt die
politische Lage in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts auch in
den Niederlanden. Religion bestimmt mehr und mehr das politi‐

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

144

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sche Handeln der konfessionell organisierten Staaten. Umgekehrt
bestimmen politische Interessen auch die Entwicklungen der religiö‐
sen Sphäre. Angesichts der konkurrierenden Wahrheitsansprüche
der Konfessionen, aber auch der verschiedenen Richtungen inner‐
halb der Denominationen sowie deren realpolitischer Implikationen
wird das religiöse Fundament von Wahrheitsansprüchen fragwürdig.
Wahrheitsansprüche haben wiederum weitreichende Auswirkungen
auf die Begründungsfiguren der politischen Gemeinwesen.

Für Spinoza kam die schmerzhafte Erfahrung hinzu, im christ‐
lichen Umfeld als aufgeklärter sephardischer Jude letztlich doch
ein Fremder zu bleiben. Seine offene Geisteshaltung entfremdete
ihn auch von seiner eigenen religiösen Gemeinschaft, die ihn im
Alter von 24 Jahren ausgeschlossen hat. Dies mag ein persönlicher
Grund für seine kritische Haltung gegenüber der konkret verfassten
Religion sein.244 Wenn Spinoza nun von Descartes den Standpunkt
einer Philosophie übernimmt, die ihrer selbst gewiss und nicht mehr
auf Offenbarungswahrheiten angewiesen ist, dann könnte es nun
scheinen, dass Spinoza eine simple Trennung von Religion und
Politik bzw. Theologie und Philosophie fordert. Doch wird sich
zeigen, dass Offenbarung und Vernunft, Theologie und Philosophie
einen gemeinsamen Grund haben: Gott. Religion und Wissenschaft
haben das Ziel, dem Menschen den Weg zur Glückseligkeit und zur
Freiheit zu zeigen, die offenbarungstheologisch gesprochen nichts
anderes als die Herrlichkeit Gottes (gloria Dei) sein kann245 und in
der wechselseitigen Liebe von Gott und Mensch besteht. Hier zeigt
sich der mystische Grundzug im Denken Spinozas, der an Meister
Eckhart zurückdenken lässt.

»Hieraus folgt, dass Gott, insofern er sich selbst liebt, Menschen liebt,
und folglich, dass Gottes Liebe zu Menschen und des Geistes vernünfti‐
ge Liebe zu Gott (mentis erga Deum amor intellectualis) ein und dassel‐
be sind.«246

244 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,253.
245 Spinoza, Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. Neu übers., hg., mit

einer Einl. versehen von Wolfgang Bartuschat, Sämtliche Werke: Bd. 2, Ham‐
burg 1999, 581.

246 Spinoza, Ethik, 581, Man vergleiche diesen Gedanken mit Meister Eckhart,
DW, Bd. 1, 162: »Daz ouge, dâ inne ich got sihe, daz ist daz selbe ouge, dâ inne
mich got sihet; mîn ouge und gotes ouge daz ist éin ouge und éin gesiht, und
éin bekennen und éin minnen.«

2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz

145

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wenn Spinoza für eine Trennung von Theologie und Philosophie
eintritt, werden wir genau zusehen müssen, was mit diesen Wörtern
»Theologie« und »Philosophie« jeweils bezeichnet wird und wie
sich das Getrennte zueinander verhält. Einerseits kritisiert Spinoza
eine Religion, die auf die Transzendenz Gottes abhebt und die
Vernunft aus sich ausschließt, radikal.247 Eine Frömmigkeit (pietas)
und eine Religion (religio), die Vernunft (intellectus) und Verstand
(ratio) verachten bzw. durch die Ursünde als verderbt betrachten
und gerade in der Negation des Geistigen die Göttlichkeit erblicken,
lehnt er ab. Andererseits wendet er sich gegen eine scholastische
Theologie, die Offenbarung und Vernunft vordergründig zu einem
Ausgleich bringt und den spezifischen Zugang der jeweiligen Diszi‐
plin verkennt: den Gehorsam in der Theologie versus die Einsicht in
der Philosophie. Wir werden darauf zurückkommen. Hier gilt es zu‐
nächst zu sehen, dass Spinoza einer verblendeten Religion das wahre
göttliche Licht gegenübersetzt. Dieses nämlich lehrt, Gott in kluger
Weise (prudentius) zu verehren und die Nächsten zu lieben, statt aus
religiösem Eifer zu hassen. Damit verbunden fordert Spinoza einen
kritischen Umgang mit der Heiligen Schrift, da nicht alles in ihr
gleichermaßen wahr und göttlich sei (9). Doch ebenso könne sich
in dem, was die Schrift ausdrücklich lehrt, nichts, was der Vernunft
zuwider sei, finden. Um nun die Rationalität der Offenbarung aufzu‐
weisen, bedarf es einer neuartigen Kritik der Religion in ihren Grün‐
dungsdokumenten. Gerade dadurch könne aber gezeigt werden, dass
die eigentliche Lehre der Schrift selbst völlig einfach und klar sei,
weshalb sie keine Deutung durch die Philosophie brauche. Spinoza
befindet sich damit in reformatorischer Tradition, gemäß der die
Offenbarung das philosophische Denken aus seiner Dienstbarkeit
entlässt: »Und so kam ich zur Überzeugung, dass die Schrift den
Verstand absolut frei lasse« (10).

Formal gesehen haben beide Weisen, von Gott zu sprechen, nichts
gemeinsam. Theologie und Philosophie stehen jeweils auf eigenen
Beinen, will sagen, beide haben einen je eigenen Zugang zu Gott.
Die Schrift beruhe auf Offenbarungen Gottes, die die Imagination
der Propheten ansprechen. Der derart geoffenbarte göttliche Geist

247 Spinoza, Theologisch-politischer Traktat. Neu übers., hg., mit Einl. u. Anmer‐
kung versehen von Wolfgang Bartuschat, Hamburg 2012, 8. Im Folgenden
beziehen sich die Seitenzahlen im Text auf diese Ausgabe.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

146

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fordere Gehorsam, Gerechtigkeit und Nächstenliebe – nichts mehr.
Allerdings müsse dieser Kern erst durch eine bestimmte Methode
der Schriftauslegung freigelegt werden. Eben deshalb findet Spinoza
Regeln für eine Exegese der Bibel, die sich zwar von den strengen
rationalen Ableitungen der Philosophie prinzipiell unterscheidet,
aber dennoch von eigener historischer und politischer Rationalität
ist. Die spekulative Rationalität ist der Philosophie vorbehalten.
Die Theologie, konkret die Offenbarungsschrift, aber bedarf einer
Kritik durch eine der empirischen und mithin historischen sowie
politischen Welt angemessene Vernunft. Der durch diese exegetische
Vernunft herausgearbeitete Rest an dogmatisch verbindlichem Inhalt
müsse sich in der ethischen Praxis der Menschen bewähren. Ent‐
sprechend sind die Gläubigen nach ihren Werken zu beurteilen. Die
weiteren, theoretischen Inhalte des Glaubens bleiben der Freiheit
des Einzelnen überlassen, denn was den einen zu Gott erhebt, findet
der andere lächerlich. Mehrfach betont Spinoza die Freiheit, die das
göttliche Gesetz dem Individuum zugesteht (11). Neben der dem be‐
sonderen Individuum gewidmeten Dimension der Offenbarung hat
diese seit ihren hebräischen Ursprüngen stets auch eine politische,
d. h. allgemeine Seite.

Mose wurde das göttliche Gesetz geoffenbart, das er dem ganzen
Volk Gottes – angepasst an deren Fassungskraft und Zeitumstände
– gewissermaßen als dessen Verfassung weitergibt. Doch auch diese
geoffenbarte Rede Gottes an die Propheten bleibt zeit- und kontext‐
abhängig. Diese besonderen Konkretionen des göttlichen Gesetzes
müssen stets angemessen verallgemeinert werden. Deshalb kommt
der Autorität der politischen Machthaber die maßgebliche Rolle bei
der autoritativen Auslegung des normativen Gehalts der Offenba‐
rung zu. Doch auch diesbezüglich fordert Spinoza in aller Entschie‐
denheit die Freiheit der persönlichen Meinung ein. Die Inhaber der
souveränen Regierungsgewalt, die über das bürgerliche und geistli‐
che Recht zu wachen haben, schützen dieses Recht und ihre eigene
Autorität am besten dadurch, »wenn einem jedem zugestanden wird
zu denken, was er will und zu sagen, was er denkt« (12). Die Ausle‐
gung der Heiligen Schrift bekommt damit eine demokratische Dimen‐
sion – ein Gedanke von bleibender Relevanz auch für 21. Jahrhundert.

Spinoza unterscheidet die von Propheten vermittelte Gotteser‐
kenntnis einerseits prinzipiell von der natürlichen Erkenntnis Got‐
tes, insofern erstere auf der Autorität der Offenbarung und letztere

2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz

147

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf der freien Vernunft des Menschen beruht. Andererseits kann er
beides auch in einen gemeinsamen Grund zurückreflektieren: Gott
in uns bzw. wir in Gott. Beide entspringen der prinzipiellen Wechsel‐
wirkung von Gottheit und Menschheit – durchaus auch in einem
panentheistischen Sinn. So kann wiederum einerseits die natürliche
Gotteserkenntnis Prophetie genannt und als göttlich bezeichnet wer‐
den, weil ihre Sache die bloß menschliche und mithin endliche
Sphäre überschreitet. Andererseits muss sich die geoffenbarte Pro‐
phetie vor dem Forum der menschlichen Vernunft verantworten. In
der humanen Rationalität liegt aber mehr als bloß Menschliches.
Dass der bloße Mensch in seiner Besonderheit und Endlichkeit nicht
Ursache der Offenbarung sein kann, ist selbstverständlich. Aber
auch unsere mens enthält die allgemeine Natur Gottes gegenständ‐
lich in sich und hat an ihr teil, deshalb »können wir zu Recht die Na‐
tur des Geistes (naturam mentis), insofern wir sie so annehmen, als
die erste Ursache der göttlichen Offenbarung betrachten« (15). Da‐
mit wird auch im Bereich der Offenbarungsreligion eine prinzipielle
Heteronomie unterlaufen. Es zeigt sich die radikale Neuzeitlichkeit
der spinozischen Offenbarungsreligion: Die Wurzel der Offenbarung
liegt in uns.

Dennoch erhält sich in der Religion als Religion ein Moment der
Alterität oder Differenz Gottes. In der Religion offenbart Gott uns
sowohl natürliche Dinge als auch Dinge, die über die Natur hinaus
gehen, wobei auch letztere, wie gesagt, mit dem natürlichen Licht
begriffen werden können. Erstaunlicherweise formuliert Spinoza
hier dennoch expressis verbis ein reformatorisches »sola scriptura«
(16). Inwiefern aber werden gewisse geoffenbarte Inhalte dennoch
einzig auf die Heilige Schrift zurückgeführt? Insofern die biblischen
Geschichten in ihrer Äußerlichkeit nicht in der endlichen Vernunft
enthalten sind oder sich aus ihr ableiten lassen. Solche nicht aus
der Natur ableitbaren Inhalte aber sind wesentlich kontingente und
historische Einkleidungen bzw. Veranschaulichungen des Kerns der
Offenbarung. Wollte ein Mensch auch diese Inhalte begreifen, so
müsste er einen Geist haben, der die menschlichen Vermögen gänz‐
lich übersteigt und mit dem göttlichen Geist identisch ist, an dem er
aber nur Anteil hat.

Die völlige Identität des menschlichen und göttlichen Geistes
(mens) ist nach Spinoza ausschließlich bei Christus gegeben. Ihm
sind folglich alle göttlichen Ratschlüsse, die zum Heil der Menschen

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

148

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


führen, bekannt. Christus weiß auch kontingente Tatsachen, die in
Gottes ewigem Geist beschlossen sind, über die er uns belehrt. Des‐
halb kann die Stimme Christi auch Stimme Gottes genannt werden.
Spinoza denkt, dass in Christus die göttliche Weisheit, die über der
menschlichen ist, menschliche Natur angenommen hat (21). Hier
zeigt sich, dass auch Spinozas Gedanke eine christliche Basisinspira‐
tion hat, die über ein jüdisches Religionsverständnis hinaus geht.
»Wenn Mose mit Gott von Angesicht zu Angesicht sprach, wie ein
Mann mit einem Freund zu sprechen pflegt [d.h. mittels zweier
Körper], so kommunizierte Christus mit Gott von Geist zu Geist«
(22). Spinoza verwendet hier das Wort »communicavit«, das auf ein
Miteinander (cum) und eine Einheit (unio) verweist und eine Wech‐
selwirkung auf Augenhöhe im Blick hat. Gott und Mensch befinden
sich in Christus in vollkommener Gemeinschaft – communio: Gott
in uns – wir in Gott.

Theologie und Philosophie sind für Spinoza voneinander ge‐
trennt wie die menschliche und göttliche Natur in Christus. Doch
ist es nicht die Theologie, die der göttlichen Seite entspricht, son‐
dern erstaunlicherweise die Philosophie, da nur sie die Natur Got‐
tes in uns begreift und mithin der consubstantialitas (homoousia)
entspricht. Die Philosophie nimmt an, dass wir unseren Grund in
der Substanz Gottes haben, während die Theologie, verstanden als
reines Offenbarungswissen, die Naturen trennt, Gott in ein Jenseits
verbannt und selbst damit rein menschlich bleibt. Die Identität
von Gottheit (Identität) und Menschheit (Differenz) zu denken
ist Spinoza zufolge Sache der Philosophie, nicht der Frömmigkeit.
Die Theologie muss die Differenz zwischen Mensch und Gott aner‐
kennen und mithin die menschliche Seite der Offenbarung richtig
deuten. Gerade die menschlichen Erfindungen, Veranschaulichun‐
gen und Erfahrungen in der Bibel sind als solche zu kennzeichnen
und von göttlichen Lehren zu unterscheiden (120), um die Glaub‐
würdigkeit der Offenbarung zu retten. Methodisch soll die »sincera
historia« herausgearbeitet werden. Wie die Naturerforschung die
Geschichte der Naturtatsachen untersucht, so die Exegese die Ge‐
schichtstatsachen. Die Geschichten der Schrift handeln aber von
nichts anderem als von der wahren Tugend: »Deshalb muss die
Göttlichkeit der Schrift sich allein daraus ergeben, dass sie die wahre
Tugend lehrt, und das kann aus der Schrift allein [sola scriptura] ge‐
schehen« (122). So zeichnet sich bereits bei Spinoza die Ausrichtung

2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz

149

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Schriftverständnisses auf Moral ab, wie sie bei Kant fundamental
werden wird.

Die Methode der Schriftauslegung besteht nun im Wesentlichen
in drei Regeln:

1. Man muss auf die Natur und Eigentümlichkeit der Sprache ein‐
gehen, in der die Bibel geschrieben ist. Das ist für Spinoza die
hebräische Sprache. Auch das Neue Testament ist seiner Überzeu‐
gung nach ursprünglich auf Hebräisch verfasst.

2. Grundlage jeder weiteren Interpretation muss der historische Sinn
des Textes sein, der nicht mit der dogmatischen oder metaphori‐
schen Wahrheit der Sache verwechselt werden darf. Am Wortsinn
ist festzuhalten, auch wenn dieser der Vernunft widerspricht. So
meinte Mose wohl, dass Gott eifersüchtig sei, auch wenn der
Affekt Eifersucht dem Begriff Gottes, will sagen, der göttlichen
Unwandelbarkeit und Leidenschaftslosigkeit, zuwiderläuft.

3. Leben, Sitten und Interessen der Verfasser eines bestimmten
Buchs müssen zur Kenntnis genommen werden. Dazu gilt es,
die jeweiligen Teile der Bibel in ihrer besonderen kulturellen und
literarischen Prägung ernst zu nehmen (124). So kann herausgear‐
beitet werden, was die Propheten tatsächlich gesehen und gehört
haben, nicht aber was sie mit ihren oftmals dunklen Bildern be‐
zeichnen wollten. Doch dient die Erforschung der erzählten Ge‐
schichte nur dazu, klar und deutlich zu machen, was das höchst
Allgemeine, die Basis und Grundlage der ganzen Schrift ist, »zum
Beispiel, dass ein einziger und allmächtiger Gott existiert, der
allein anzubeten ist, der für alle Sorge trägt und vornehmlich
diejenigen liebt, die ihn anbeten und ihren nächsten lieben wie
sich selbst usw« (126). Diese heilsrelevanten Glaubensinhalte kön‐
nen mit Gewissheit – clare et distincte – erkannt werden. Die
restlichen »Kuriositäten« hingegen, die nicht vernünftig begriffen
werden können, sind der persönlichen Glaubensfreiheit überlas‐
sen (137).

Wie bereits angedeutet wendet sich Spinoza gegen spekulative Bibel‐
interpretationen, wie sie im jüdischen Bereich – in gewisser Parallele
zu Thomas von Aquin – Moses Maimonides geleistet hat (143).
Bei den mittelalterlichen Autoren unterstellt sich die zweitrangige
menschliche Vernunft der Offenbarung, die in die erstrangige Ver‐
nunft Gottes vermittelt. Göttliches und menschliches Denken sind

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

150

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch die Schöpfungsdifferenz absolut geschieden. Diese Scheidung
wird bei Spinoza relativiert, wie wir dann bei der Betrachtung der
»Ethik« noch sehen werden. Die disjunktive Logik der Neuzeit for‐
dert eine dialektische Entgegensetzung und nicht eine Über- bzw.
Unterordnung von Mensch und Gott. Insofern sind Theologie und
Philosophie nicht mehr in einem hypothetischen Ordnungsverhält‐
nis, demgemäß die Philosophie der Theologie untergeordnet ist.

Offenbarung erschließt den Heilsweg für die Vielen, die nicht zur
wissenschaftlichen Reflexion fähig sind. Dieser Weg gilt aber nur
für die jeweilige Gruppe der Empfänger:innen der Botschaft und ist
damit kulturell begrenzt, während die Vernunft einen allgemeinen
Heilsweg für die Wenigen erschließt. Bemerkenswert ist in diesem
Kontext, dass der jüdische Philosoph Spinoza den neutestamentli‐
chen Schriften einen gewissen Vorzug gibt. Während die Propheten
des Alten Testaments nur für das jüdische Volk gälten und mithin
partikular blieben, zeichne sich das Neue Testament durch seine
Allgemeingültigkeit für alle Völker aus. Die Allgemeinheit der Bot‐
schaft der Apostel sei ein Zeichen dafür, dass ihre Schriften »allein
vom natürlichen Licht diktiert worden sind« (193). Ihre Lehre sei
vollkommen mit der natürlichen Erkenntnis vereinbar und deshalb
von höherem Rang. In äußerster Verdichtung kann Spinoza den
rational greifbaren und universal gültigen Inhalt der Schrift mit dem
jesuanischen Doppelgebot zusammenfassen: »Gott über alles lieben
und seinen Nächsten wie sich selbst« (205, vgl. auch 209 und 222).

Der Sache nach fordert die Schrift eine Gerechtigkeit, die in
Gott gegründet ist. Diese ist aber nicht über Vernunft und Einsicht,
sondern über Glauben und Gehorsam zu erreichen (217). Die Theo‐
logie, verstanden als die reine Glaubenslehre, reicht insofern über
die Vernunft hinaus. Und schon die feste Überzeugung, dass der
Glaubensgehorsam Gott gegenüber nur für sich genommen auch
zum Heil führen, und der Mensch nicht notwendigerweise auf eine
nur rationale Ethik verpflichtet werden muss, kann nicht mit ma‐
thematischer Gewissheit deduziert werden. Ebenso wenig kann die
unbedingte Gabe des Heils als unverdiente Gnade abgeleitet und be‐
griffen werden. Dennoch lehrt auch die Philosophie einen Weg zum
Heil, der allerdings nur wenigen vorbehalten ist, richtet er sich doch
an Menschen, denen es gegeben ist, ihre Vernunft zu kultivieren,
wie Descartes sagt. In der Eröffnung des Heilswegs für die breite
Bevölkerung besteht die bleibende Notwendigkeit und Nützlichkeit

2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz

151

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Offenbarung (236). Doch befinden sich die Wege des Glaubens
und des Wissens in einer disjunktiven Gemeinschaft. In Ablehnung
der hypothetischen Ordnung der Patristik und Scholastik lehrt Spi‐
noza, dass weder die Philosophie die Magd der Theologie sei noch
die Theologie der Philosophie untergeordnet werden dürfe (226–
237). Die dialektische Gemeinschaft von Offenbarungswissen und
Vernunftwissen lässt beide gewissermaßen auf einer Ebene erschei‐
nen.

»Da ausnahmslos alle gehorchen können und nur sehr wenige (vergli‐
chen mit der ganzen Menschheit) unter der Leitung der Vernunft zu
einer tugendhaften Lebensführung gelangen, würden wir, hätten wir
nicht das Zeugnis der Schrift, am Heil nahezu aller Menschen zweifeln«
(237).

Es ist für Spinoza nun von größter Bedeutung, gerade die Freiheit
der Philosophie herauszustellen. Die Freiheit zu denken und zu
sagen, was man denkt, ist auch Grundlage des besten Staates (238).
Spinoza erarbeitet eine Theorie des liberalen Staates, die weit über
seine Zeit hinaus seine Wirksamkeit entfalten wird. Freiheit der Phi‐
losophie, religiöse und politische Freiheit sind untrennbar miteinan‐
der verbunden. Entscheidend ist, dass das politische Gemeinwesen
im natürlichen Recht des Einzelnen begründet wird. Der Einzelne
wiederum wird von der Natur bestimmt. Die Natur hat das höchste
Recht und die höchste Macht.

»Denn die Macht der Natur ist Gottes Macht selber, der das höchste
Recht zu allem hat. Weil aber die gesamte Macht der ganzen Natur
nichts ist als die Macht aller Individuen zusammen, so folgt, dass jedes
Individuum das höchste Recht zu allem hat, was es vermag, oder dass
sich das Recht eines jeden so weit erstreckt, wie seine bestimmte Macht
[determinata potentia] sich erstreckt« (ebd.).

Die politische Macht ist also auf das Engste mit der Frage nach Gott
verbunden. Gott selbst – so haben wir oben gesehen – manifestiert
sich im menschlichen Individuum. Die theo-logische bzw. philoso‐
phische Frage nach dem Verhältnis von göttlicher Allgemeinheit und
menschlicher Besonderheit und die Frage nach dem Allgemeinen als
Sphäre des Staates und den besonderen Individuen hängen zusam‐
men. Vor allem ist zu betonen, dass nach Spinoza bezüglich des Indi‐
viduums als basalem Rechtssubjekt kein Unterschied zwischen den
Menschen besteht. Im Naturzustand sind alle gleich. Doch kommt es

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

152

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


darauf an, sich aus der ursprünglichen Bindung an Affekte und Na‐
turkräfte zu befreien und zu Vernunft zu kommen. Menschen sind
gehalten, die Vernunft zu kultivieren. Noch einmal zitiert Spinoza
Descartes (241). Im kultivierten, weil zivilisierten Zustand schließen
die Menschen einen Pakt, der die Interessen der Individuen zum
Ausgleich bringt und darüber hinaus die Sicherheit und Ordnung
des Gemeinwesens sicherstellt. Jeder und jede ist gehalten, seine und
ihre ganze Macht der Gesellschaft zu übertragen. Diese Gesellschaft
der vom Volk delegierten Macht nennt Spinoza Demokratie.

Die philosophiegeschichtliche und politikgeschichtliche Bedeu‐
tung dieser frühen Demokratietheorie kann kaum überschätzt wer‐
den. Und noch heute kann sie mahnen, dass Religion und Demo‐
kratie untrennbar zusammengehören und doch zu trennen sind.
Demokratie »wird definiert als die gesamte Versammlung von Men‐
schen (coetus universus hominum), die kollegial das höchste Recht
zu allem, was sie vermag, hat« (244). In einem demokratischen Ge‐
meinwesen sind absurde Anordnungen am wenigsten zu befürchten,
da die Herrschenden für das Gemeinwohl sorgen (communi bono
consulere) und alles nach dem Spruch der Vernunft lenken (omnia
ex rationis dictamine dirigere). So sehr dies idealtypisch gedacht
ist, verliert Spinoza auch die menschlichen Begrenzungen nicht
aus dem Blick. Wegen der prinzipiellen Fallibilität menschlichen
Meinens sind die Anordnungen und Beschlüsse in einer Demokra‐
tie grundsätzlich reversibel. Zwar kommt ein demokratischer Staat
dem natürlichen Zustand – d.h. einer rein vernünftigen Ordnung
der Dinge – am nächsten, doch gelangen nicht alle Menschen not‐
wendigerweise zu denselben Einsichten und Schlüssen, und deren
Entscheidungen behalten ein kontingentes Moment in sich. Aber
weil die Überzeugungen der einzelnen Individuen Grundlage der
allgemeinen Entscheidungen bleiben, erhalten demokratische Mehr‐
heitsbeschlüsse eine entscheidende Stellung im Gemeinwesen. Je
mehr Freiheit des persönlichen Urteilens den Individuen zugestan‐
den wird und je vernünftiger die Einzelnen urteilen, desto näher ist
die Staatsordnung am natürlichen Zustand (314). Der höchste Zweck
des Staates ist es eben nicht, die Menschen zu beherrschen, sondern
Sicherheit herzustellen, damit jeder und jede nach dem natürlichen
Recht leben kann. Der freie Selbstvollzug der menschlichen Leib‐
lichkeit und Geistigkeit soll gewährleistet werden. »Der Zweck des
Staates ist also in Wahrheit die Freiheit« (308).

2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz

153

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Religion und Politik sind bei Spinoza auch insofern verbunden,
als er vor allem das Alte Testament als eine politische und soziale
Geschichte des jüdischen Volkes liest. Die jüdische Religion war
konstitutiv für das Gemeinwesen. Mose galt als Gesetzgeber.248 Es
ist nicht zuletzt dieser neuartige »sozialwissenschaftlich-historische
Blick« (Habermas) auf die Bibel, der ein radikal neues Verständnis
des Offenbarungstextes ermöglicht. Dabei geht es Spinoza nicht um
eine Entheiligung des Textes, sondern um das Suchen und Finden
des heiligen Kerns der biblischen Texte.249

Der Kern der neuzeitlichen Philosophie, Politik und Religion
besteht gleichermaßen in der Freiheit. Die Religion belehrt den
Menschen über seine wesentlichen Pflichten gegenüber Gott und
gegenüber den Nächsten. Offenbarung und Vernunft, Theologie und
Philosophie unterscheiden sich nur der Form, nicht der Sache nach.
Nur insofern haben sie »keinerlei Gemeinschaft oder Verwandt‐
schaft«. Philosophie sucht die Wahrheit auf dem Wege der Vernunft,
die Offenbarung fordert den Gehorsam und die Frömmigkeit. Die
gemeinsame Sache aber ist letztlich nichts anderes als Gott selbst.
Und insofern Gott selbst die Natur ist, insofern er die Ordnung der
Dinge ist, ja insofern strenggenommen – dies wird noch zu zeigen
sein – nur Gott ist, berührt die Frage nach Gott auch das politische
Gemeinwesen in seinem Innersten, nicht zuletzt, weil der Gottesge‐
danke das ganze Handeln des Menschen bestimmt. Eben deshalb
spricht Spinoza dem Staat die höchste Autorität in allen religiösen
Fragen zu. Die aufgeklärte Religion dient der Erhaltung des Friedens
und des Staates, weshalb »der Souverän der Interpret von Religion
und Frömmigkeit ist« (297). Wohl gemerkt hat nur der »freie Staat«
dieses Recht. Und nur dem demokratischen Gemeinwesen sind die
Religion und die Philosophie verpflichtet.250

248 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,156.
249 Habermas formuliert zurecht: »Spinoza ist der erste Philosoph, der die bibli‐

sche Überlieferung aus ihrem historischen Kontext verstehen will, um einen in
der Religion selbst verborgenen Wahrheitsgehalt zu rekonstruieren; Spinoza
will die Religion über ihren eigenen rationalen Kern belehren. Damit stiftete
er einen neuen Typ von Religionsphilosophie, der auch Kant, Schelling und
Hegel inspirieren wird«, Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd.
2,156.

250 Habermas konzentriert sich in seiner Rekonstruktion der Philosophie Spino‐
zas nicht auf das eigentliche Hauptwerk, die »Ethik in geometrischer Ord‐

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

154

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.2 Die Ethik oder aus Einem Alles und aus Allem Eines

Spinozas Philosophie schließt sich, wie gesagt, unmittelbar an Des‐
cartes an. Dabei nimmt er die grundlegende Trennung von Geist (res
cogitans) und Materie (res extensa), die auch bei Descartes von Gott
vermittelt wird, zurück. Auf den cartesischen Dualismus folgt der
spinozische Monismus. Doch steht auch bei ihm der gesamte Gedan‐
kengang unter dem Vorzeichen der Freiheit in absoluter Bedeutung.
Deren Absolutheit zeigt sich im Prinzip. Sein Hauptwerk »Ethik in
geometrischer Ordnung dargestellt« beginnt mit einer Definition
der Freiheit: Freiheit ist nichts anderes als Ursache sein. Absolute
Freiheit ist Ursache ihrer selbst: causa sui.251 Absolut frei aber ist
letztlich nur Gott. Entsprechend setzt die Ethik mit einer rationalen
Theo-Logie ein. Doch bevor wir die Ausführungen über Gott näher

nung dargestellt«, sondern auf den »Theologisch-politischen Traktat«. Ihm
kommt es darauf an, die Neubestimmung des Verhältnisses von Glauben und
Wissen herauszuarbeiten. Habermas schätzt Spinoza als »Vorkämpfer für De‐
mokratie«. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,154. Der
monistischen oder pan(en)theistischen Konzeption der Philosophie Spinozas
jedoch kann er nichts abgewinnen (Bd. 2,151f.). Dabei geht Habermas so weit,
»Spinozas eigentliche Leistung« nicht in der Philosophie, sondern in seiner
»methodisch bahnbrechenden und philologisch untermauerten historischen
Bibelkritik« zu sehen (Bd. 2,155). Diese betrachtet er zugleich als eine Religi‐
onskritik, die allerdings als ein Gespräch mit Religion angelegt sei. Gewiss
kann die Bedeutung Spinozas für die Entwicklung der neuzeitlichen Schrift‐
auslegung kaum überschätzt werden. Doch sollten wir den theo-logischen
Gehalt der Philosophie Spinozas in der »Ethik« nicht einfach ausblenden.
Denn bei aller Betonung der Trennung von Theologie und Philosophie, bei
aller Kritik der Religion etwa als »Aberglaube«, die wohl zum Teil – auch
Habermas bemerkt dies – auf persönliche Erfahrungen zurückgehen dürfte,
müssen wir bei Spinoza genau sehen, dass »Theologie« und »Philosophie« von
Gott handeln. Insofern darf Philosophie nicht als »Hüterin einer säkularen
Vernunft« betrachtet werden (Bd. 2,154). Habermas erkennt genau, dass die
neuzeitliche Autonomie der Philosophie dadurch ermöglicht wurde, dass der
protestantische Glaube die Vernunft freigegeben hat. Doch sieht er nicht, dass
seitens der Philosophie ein neues Konzept des Gottes in uns entsteht, das eine
neuartige Dialektik von Glaube und Vernunft entfaltet. Diese Dialektik von
Wir in Gott und Gott in uns kennzeichnet das philosophische Hauptwerk, die
»Ethik«, die deshalb als ein theo-logischer Meilenstein der Neuzeit gelten kann.

251 Spinoza, Ethik, 5. Im Folgenden beziehen sich die Seitenzahlen im Text auf
diese Ausgabe.

2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz

155

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


betrachten, gilt es die beiden Fragen zu stellen: Warum schreibt
Spinoza eine Ethik? Und: Wie ist die Ethik aufgebaut?

Bereits in seinem frühen Werk »Tractatus de emendatione intel‐
lectus« macht Spinoza deutlich, worum es ihm geht. Angesichts der
Nichtigkeit (vanitas) und Leerheit (futilitas), die das gewöhnliche
Leben zumeist verfinstern, sucht er ein »wahres Gut«, das den
Menschen ewigen Genuss höchster Freude (laetitita) erlaube.252 Die
Freudlosigkeit und das Unheil der Menschen komme daher, dass
sie das höchste Gut (summum bonum) bezogen auf äußere Gegen‐
stände in den Reichtum, bezogen auf die soziale Anerkennung in
die Ehre und bezogen auf den eigenen Körper in die sinnliche Lust
setzen. Doch Reichtum, Ehre und Lust machen wegen ihrer Unsi‐
cherheit und Wandelbarkeit nicht glücklich. Wahres Glück erlangt
der Mensch durch ein Leben in Einheit mit der Natur.253 Dieses
höchste Glück resultiert aus der Einsicht in die Einheit des Geistes
mit der ganzen Natur.254 Zwei Dinge sind nun zu bemerken. Erstens,
dass es der intellectus (Einsicht, Vernunft) ist, der zur Vollendung
führt, und zweitens, dass die Vollendung in nichts anderem besteht
als in der Einheit mit Gott. Gott aber ist für Spinoza ein anderer
Ausdruck für Natur.

Wie Hegel anmerkt, ist das System des Spinoza sehr einfach
und im Ganzen leicht zu fassen.255 Genau betrachtet ist nur Eines:
Gott oder die Natur – Deus sive natura. Hegel betont, dass es das
Verdienst Spinozas sei, den Gedanken der »absoluten Identität«
in die europäische Philosophie eingebracht zu haben: »der Geist,
Unendliches und Endliches identisch in Gott, nicht als in einem
Dritten«.256 Tatsächlich aber erscheint nun in der Philosophie jener
Gedanke der absoluten Einheit, den wir bereits bei Meister Eckhart
am Beginn unseres Denkwegs in Gestalt rationaler Mystik gesehen
haben. Hatte Eckhart das Gewicht auf den Gedanken Gottes in uns
gelegt, so betont nun Spinoza den Aspekt Alles in Gott. Anders als
in der klassischen Theologie des Mittelalters liegt bei Eckhart und

252 Spinoza, Tractatus de intellectus emendatione. Ethica = Abhandlung über die
Berichtigung des Verstandes: Ethik. Hg. v. Konrad Blumenstock, Opera: Bd. 2,
Darmstadt 2011, 7.

253 Spinoza, Tractatus, 7.
254 Spinoza, Tractatus, 13.
255 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie III, 161.
256 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie III, 158.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

156

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Spinoza der Einheitspunkt nicht mehr in absoluter Differenz zu uns.
Die Transzendenz Gottes wurde relativiert. Deshalb wird sie relativ
unabhängig von der Offenbarung nun in der Philosophie entfaltet.

Wenn Spinoza seine Philosophie in einer »Ethik« entfaltet, so tut
er dies, weil er den zunächst von Gott getrennten Menschen auf dem
Weg einer Transformation der menschlichen Praxis in die Einheit
Gottes führen will. Es geht um ein Handeln aus Freiheit, dessen
erste Tat die Befreiung des Handelns ist. Der Mensch muss sich aus
der Herrschaft der Affekte und der Unvernunft befreien, um Herr
über sich zu werden, was nur möglich ist durch die Einsicht in die
eigene – und zugleich göttliche – Natur.257

Die »Ethik« legt sich nun in fünf Teile auseinander. Allerdings
können dabei die ersten beiden sowie der dritte und der vierte noch
einmal zusammengefasst werden. Dem gegenüber steht dann der
fünfte Teil als der herausgehobene »andere Teil« der Ethik (227). Im
ersten Teil handelt Spinoza von Gott als dem Inbegriff der Freiheit,
im zweiten vom Hervorgang des menschlichen Geistes (mens) aus
Gott. Schon hier ist zu bemerken, dass es sich streng genommen
nicht um den Akt einer freien Schöpfung als der Setzung eines
absolut Anderen zu Gott handelt, sondern um die innere Differen‐
zierung des Einen. Gott ist nicht einfach nur die Ursache von etwas
außer ihm Seienden. Die absolute Differenz zwischen Gott und Welt
wurde in die Identität von Identität (Gott) und Differenz (Mensch,
Welt) überführt. Der Widerspruch zwischen Gott und Welt ist in
Gott aufgehoben. Beide befinden sich in einer dialektischen Span‐
nung. Entsprechend beschäftigt sich der zweite Teil der Ethik mit
dem Hervorgang der Differenzen in Gott selbst. Er handelt aber
nicht von der gesamten Fülle dessen, was »notwendigerweise« aus
dem ewigen und unendlichen Seienden folgen musste, sondern nur
von den Dingen, die zur Selbsterkenntnis des menschlichen Geistes

257 Habermas anerkennt, dass die »Ethik« des Spinoza der Philosophie den Weg
zum objektiven Idealismus eröffnet. Wenn Habermas allerdings die Immanenz
Gottes in der Natur derart deutet, dass die göttliche »Macht in der gesetz‐
mäßigen Reproduktion aller Dinge vollständig aufgeht«, unterschätzt er die
Tragweite der Theo-Logik Spinozas. Habermas, Auch eine Geschichte der Phi‐
losophie, Bd. 2,152. Es geht nicht nur darum, aufzuweisen, dass Gottes Macht
die Einzeldinge im Sein erhält. Ziel der Ethik sind vielmehr die konkrete
Freiheit, die gelebte Einsicht und die ewige Glückseligkeit des Menschen, wie
sie ihren Grund und ihre Wirklichkeit in Gott selbst haben.

2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz

157

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sowie zur höchsten Glückseligkeit notwendig sind (99) und schließ‐
lich zur Einkehr des Menschen in den göttlichen Grund führen.

Bedenkt man nun die ethische Dimension des Werks, dann han‐
deln die ersten beiden Teile von der Natur Gottes und des Men‐
schen, insofern beide gut sind. Die Bedingung der Möglichkeit des
Bösen oder Schlechten erscheint erst im dritten Teil, der vom Ur‐
sprung und der Natur der Affekte handelt. Doch gehen die Affekte
ebenso aus der Natur hervor, wie der Geist, nur sind sie mit dem
Körper verbunden (223). Als natürliche Regungen sind die Affekte
zunächst wertneutral. Allerdings mangelt es dem Körper des Men‐
schen an Geistigkeit. Es ist aber der Geist allein, der zu Aktivität
und Freiheit führt. Der Mensch verhält sich bezogen auf seine Emp‐
findungen, Passionen, Gemüts- und Gefühlsregungen wegen des
Mangels an Geistigkeit eher passiv. Wenn nun die Passivität über‐
handnimmt, verliert der Mensch seine Freiheit an die Affekte und
wird potenziell böse. Insofern sind die Affekte die Voraussetzungen
für das Böse und die Unfreiheit, von denen erst der vierte Teil han‐
delt: »Von der menschlichen Unfreiheit oder der Kraft der Affekte«
(373).

Hier tritt die Differenz zu Gott ins Offene. Der Mensch unter der
Herrschaft der Affekte verliert die Einheit mit Gott, aber auch die
harmonische Verbindung mit anderen Menschen, mit seinem Kör‐
per und mit seinem Besitz. Die Gier nach Reichtum, Ehre und Lust
beherrschen den Menschen und verfinstern seinen Geist (mens).
Erst die Macht des Verstandes (potentia rationis) vermag die Herr‐
schaft der Affekte zurückzudrängen. Wenn der Mensch die Vernunft
(intellectus) kultiviert und vollendet, wenn er seinen Körper pflegt
und heilt, dann eröffnet sich ihm »die Freiheit des Geistes oder
die Glückseligkeit« (mentis libertas seu beatitudo) (527). Dabei nun
manifestiert sich die dialektische Identität des zunächst Unterschie‐
denen. Gott und Mensch sind versöhnt. Nur in der Einsicht in die
differenzierte Einheit von beiden kann der Mensch seine Erfüllung
und das heißt seine Freiheit finden.

Es gilt nun noch etwas genauer zu bestimmen, was denn Spinoza
unter Gott und Mensch sowie unter Vernunft und Freiheit eigentlich
versteht. Gott ist einzusehen (intelligere) als »das absolut unendli‐
che Seiende, will sagen als die Substanz, die aus unendlich vielen
Attributen besteht, von denen jedes eine ewige unendliche Essenz
ausdrückt« (5f.). Auf die Definition Gottes folgt unmittelbar die

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

158

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Definition der Freiheit. Frei ist dasjenige, welches allein aus der Not‐
wendigkeit seiner eigenen Natur heraus existiert und allein von sich
aus zum Handeln determiniert wird (7). Freiheit und Notwendigkeit
bzw. Determination sind also keine Gegensätze, sondern in Gott fal‐
len beide zusammen, weil Gott selbst die Ursache der Notwendigkeit
ist. Entsprechend wird für die Freiheit der Menschen, die ja nicht
in sich selbst gründet, gelten, dass sie sich durch die Einsicht in die
göttliche Notwendigkeit verwirklicht.

Wie aber verhält sich alles Nichtgöttliche zu Gott? Alles Viele ist
ein Attribut oder ein Modus Gottes. Attribute sind Eigenschaften
und Zustände des Wesens, die in diesem selbst sind, während Spino‐
za Zustände, die nicht in sich selbst gründen, »modi« nennt. Ein
Modus entspricht in etwa einem Akzidens in traditioneller Sprech‐
weise, also eine sichtbare Eigenschaft, die von einer unsichtbaren
Substanz gewissermaßen getragen wird. Attribute wiederum sind die
Wirklichkeit (realitas) in Gott, während die Modi die Wirklichkeit
außer Gott meinen, die aber letztlich ebenfalls in Gott wurzelt. Wäh‐
rend Gott nun als Substanz aus unendlich vielen Attributen beste‐
hend notwendigerweise existiert und zwar in unwandelbarer Weise
(21),258 sind die Modi veränderlich, endlich und kontingent. Die
Substanz ruht in sich und kann nicht von anderem hervorgebracht
werden. Ihre Existenz folgt aus der Essenz. Das Dasein folgt gene‐
rell aus dem Begriff. Das gilt nun in eigentlicher Weise von Gott.
Während Descartes‘ Gottesbeweis das Dasein Gottes außerhalb des
Bewusstseins begründen muss, ist dies bei Spinoza nicht nötig, und
zwar weil nicht das subjektive Denken der Grund der Gewissheit
ist, sondern der objektive Gott. Gott findet sich nicht primär als
Idee im Bewusstsein, sondern das menschliche Bewusstsein (mens)
ist ein Modus in Gott. Es verhält sich zu Gott wie ein Akzidens zur
Substanz. Der Grund der Gewissheit liegt in der göttlichen Substanz
selbst, die nicht nur der Inbegriff des Seins und die einzige Ursache
ihrer selbst ist, sondern auch der Grund aller Erkenntnis. Notwendi‐
gerweise ist Gott also die einzige Substanz, die schlechthin ist und
erkennt.

Das Subjekt, die res cogitans, und das äußere Objekt, die res exten‐
sa, können als Zustände Gottes oder als Eigenschaft der Zustände
Gottes betrachtet werden. Gott selbst legt sich also auseinander in

258 Ebd., 21.

2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz

159

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Logik (Denken) und Natur (Sache) (31).259 Insofern befinden sich
Innenwelt und Außenwelt in Gott. Beide sind Attribute Gottes, wenn
man deren In-Gott-Sein betont. Blickt Spinoza hingegen auf das
Außer-Gott-Sein der endlichen Dinge, dann spricht er von Modi.
Wobei auch in diesem Fall die Modi von der göttlichen Substanz ge‐
tragen werden und mehr noch in Gott sind. Deshalb kann Spinoza
schließlich formulieren: »Was auch immer ist, ist in Gott und nichts
kann ohne Gott sein oder begriffen werden« (ebd.). Alle Dinge
gehen mit Notwendigkeit aus Gott hervor (41). Insofern ist Gott
die Wirkursache für schlechthin alles (43). Zudem ist Gott nach
dem bisher Gesagten die einzige freie Ursache (causa libera). Diese
Freiheit darf nicht mit der Wahlfreiheit endlicher Wesen verwechselt
werden. Alles geht mit ewiger Notwendigkeit aus Gott hervor, wie in
einem Dreieck ewig notwendig die Summe von drei Winkeln immer
gleich der Summe von zwei rechten Winkeln ist (45). Dennoch
kommt Gott in eigentümlicher Weise Freiheit zu. Sein freier Wille
und seine Vernunft gehören zu seiner Essenz. Insofern sind sie prin‐
zipiell vom menschlichen Einsehen und Wollen unterschieden und
haben mit diesen nur den Namen gemeinsam (47). Diese Differenz
bezieht sich vor allem darauf, dass Gottes intellectus und voluntas die
Ursache von Essenz und Existenz unserer Vermögen sind (49). Da‐
mit wird nun einerseits scheinbar eine radikale Differenz zwischen
der Geistigkeit Gottes und derjenige der Menschen ausgedrückt, die
an die Transzendenz Gottes im Mittelalter zurückdenken lässt. Doch
sind Ursache und Wirkung hier inniger verbunden, eben weil die
»besonderen Dinge« (res particulares) als Zustände der Eigenschaf‐
ten Gottes oder eben als Modi (Dei attributorum affectiones sive
modi) begriffen werden müssen (57).

Damit synthetisiert Spinoza gewissermaßen die Relationen von
Gott und Welt bzw. Mensch, wie sie in der ersten oder griechischen
Epoche der Philosophie und in der zweiten oder patristisch-scholas‐
tischen Phase anzunehmen sind. Schon bei Aristoteles war das Den‐
ken des Menschen ein Attribut des göttlichen Denkens. Es war in
seiner höchsten Aktualisierung (kategorisch) mit diesem identisch.
Gott war das ewige sich selbst gleiche Denken des Denkens. In
der zweiten Epoche wiederum wird das menschliche Denken, die
vom göttlichen Logos differente endliche Vernunft, dem göttlichen

259 Diese Unterteilung lässt an Hegel vorausdenken.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

160

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen (hypothetisch) unterstellt. Spinoza nun betrachtet menschli‐
che Vernunft und Freiheit sowohl als Wirkung der göttlichen Ursa‐
che als auch als Akzidens der göttlichen Substanz. Einerseits sind
menschliche Vermögen von göttlichen unendlich different, anderer‐
seits sind sie mit diesen identisch. Beides gilt zugleich in je eigener
Hinsicht. Damit zeigt sich bei Spinoza die für die Neuzeit charakte‐
ristische Wechselwirkung als disjunktives Grundverhältnis von Gott
und Mensch. Die Dialektik von göttlicher und menschlicher Geis‐
tigkeit wurzelt in Gott selbst, der zwar einerseits nicht denkt und
nicht will (67), der aber andererseits absolute Freiheit und reine
Vernunft ist (79). In der Vollkommenheit und Ewigkeit Gottes fallen
die Gegensätze zusammen (71).

Dies gilt auch für die Widersprüche und Gegensätze der Welt.
Die Fülle der irdischen Gegensätze gründet in der Überfülle Gottes.
Damit ist auch der Gegensatz von gut und böse, schön und hässlich,
wahr und unwahr angesprochen. So kann Spinoza auch erklären,
wie »Gestank, ekelerregende Hässlichkeit, Unordnung, Böses und
Sünde« sowie die Unvernunft der Menschen mit Notwendigkeit aus
Gott hervorgehen. Diese Stufung in den Dingen entspringt nicht
dem Mangel an Vollkommenheit Gottes, sondern dessen Überfülle.
Gott machte dies,

»weil es ihm nicht an Materie gemangelt hat, alles zu schaffen, vom
höchsten Grad der Vollkommenheit bis zum niedrigsten; oder, um an‐
gemessener zu sprechen, weil die Gesetze seiner Natur so umfassend
[amplia] gewesen sind, dass sie ausreichten, alles hervorzubringen, was
von einer unendlichen Vernunft [infinita intellectu] begriffen werden
kann« (95f.).

Von Spinozas Rechtfertigung Gottes angesichts des Übels in der Welt
ist es nur ein kleiner Schritt zur »Theodizée« von Gottfried Wilhelm
Leibniz. Auch nach Spinoza leben wir in der mit Notwendigkeit
besten aller möglichen Welt, da sich die Vollkommenheit der Welt
mit Notwendigkeit aus der Vollkommenheit Gottes ergibt.

In dieser Welt kommt dem Menschen eine besondere Rolle zu,
insofern sein Geist (mens humana) an der unendlichen Vernunft
Gottes (infinitus intellectus Dei) teilhat (121).260 Der menschliche
Geist gewinnt seine Wirklichkeit dadurch, dass er Ideen von wirklich
existierenden Dingen hat. Doch bedeutet dies folglich nichts ande‐

260 »Hinc sequitur mentem humanam partem esse infiniti intellectus Dei.«

2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz

161

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


res, als dass Gott selbst – insofern er die Essenz des menschlichen
Geistes konstituiert – diese oder jene Idee zukommt. Spinoza kennt
drei Gattungen, wie Menschen erkennen können. Zum einen durch
Meinung oder Vorstellung, die wiederum von sinnlicher Erkenntnis
der Einzeldinge oder Zeichen dieser Dinge ausgehen können. Vor
allem die sinnliche Erkenntnis, die meist eine große Rolle spielt,
beruht nur auf »vager Erfahrung« (181). Gewisser ist die zweite Gat‐
tung, die mit allgemeinen Begriffen (notiones communes) und des‐
halb mit dem menschlichen Verstand (ratio) anhebt und deduktiv
fortschreitet. Die dritte Gattung nennt Spinoza intuitive Erkenntnis.
Sie setzt ein mit dem Vernehmen der »adäquaten Idee dessen, was
die Essenz gewisser Attribute Gottes ausmacht«, und schreitet von
da aus zu der adäquaten Erkenntnis des Wesens der Dinge fort. Die
höchste Erkenntnisform beginnt also mit der Gotteserkenntnis und
ist wie bereits die zweite Gattung notwendigerweise wahr, weil aus
begrifflicher Wahrheit abgeleitet.

Die Erkenntnistheorie ist von größter Bedeutung für Spinozas
Fassung der Freiheit. Diese meint, wie gesagt, keine Wahlfreiheit,
sondern eine Einsicht in die Notwendigkeit. Von daher hängt die
Freiheit unmittelbar mit der adäquaten Erkenntnis der Dinge zu‐
sammen (199). Deren Verknüpfung hat Spinoza zufolge große Vor‐
teile. Der größte Nutzen besteht darin, dass wir auf diese Weise
»allein nach dem Wink Gottes handeln und dass wir an der gött‐
lichen Natur teilhaben, und dies umso mehr, je vollkommener un‐
sere Handlungen sind und je mehr und mehr wir Gott einsehen
(intelligimus)« (215). In dieser Erkenntnis Gottes besteht das höchste
Glück und die höchste Glückseligkeit. Zudem lehrt uns die notwen‐
dige Verbindung von Freiheit und Erkenntnis Liebe und Moralität.
Das ist deshalb entscheidend, weil die Tugend und der Dienst Got‐
tes als solcher bereits das höchste Glück und die höchste Freiheit
implizieren. Wer gut handelt, ist glücklich. Spinoza vertritt also eine
ausgeprägte präsentische Eschatologie. Das bedeutet, dass das ethi‐
sche Handeln unmittelbar in die Gegenwart Gottes führt. »Summ‐
um mentis bonum est Dei cognitio, et summa mentis virtus Deum
cognoscere« (421)

Dazu freilich muss sich der Mensch von der Herrschaft der Affek‐
te und Leidenschaften befreien, aktiv werden, Passivität ablegen und
unter der Leitung des Verstandes (ductu rationis) leben (431). Das ist
die spinozische Fassung des johanneischen Diktums: »Die Wahrheit

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

162

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird euch frei machen« (Joh 8,32). Nur der befreite Mensch handelt
gut. Das Gute wird zwar definiert als das, was uns nützt (381), doch
darf dies nicht utilitaristisch oder egoistisch missverstanden werden.
Für den Menschen am nützlichsten und mithin für ihn am besten
ist wiederum der vernünftige Mensch (433). Und je mehr die Men‐
schen ihren eigenen Vorteil suchen, desto mehr sind sie einander
wechselseitig nützlich (ebd.). Also macht die Wechselwirkung oder
Gemeinschaft das ethische Gut letztlich aus, denn der Mensch ist
ein animal sociale. Er realisiert sein Wesen in Gesellschaft und im
politischen Gemeinwesen, denn das Gute muss allen nutzen und ist
deshalb allgemein. Das führt durchaus zu den wichtigen politischen
Konsequenzen, die wir gesehen haben: Demokratie entspricht der
auf das allgemeine Wohl bedachten Ethik am meisten. In letzter
Konsequenz aber ist das höchste Allgemeine Gott selbst. In demjeni‐
gen Menschen, der vernünftig und auf das Allgemeinwohl bedacht
ist, begegnet dem Menschen Gott. Deshalb kann Spinoza den be‐
rühmt-berüchtigten Satz des Thomas Hobbes, dass der Mensch dem
Menschen ein Wolf sei (homo homini lupus), umkehren. Spinoza
stellt fest, dass idealiter der Mensch dem Menschen ein Gott ist:
homo homini Deus (433).

Deshalb gilt es, im Leben »die Vernunft oder den Verstand, so viel
wir können, zu vervollkommnen«, denn Freiheit, Glück und Zufrie‐
denheit entspringen der intuitiven Erkenntnis Gottes. Sie allein klärt
die Dunkelheiten und Unfreiheiten der Leidenschaften und Affekte
auf (509 und 533). Affekte sind nichts anderes als verworrene Ide‐
en (ideae confusae). Klare und deutliche Ideen helfen folglich am
meisten gegen die Macht der Leidenschaften und gegen das Leiden
an der Ohnmacht (537). Die höchste Idee aber ist die Gottesidee.
Wenn nun möglichst alle Ideen auf sie bezogen werden, klart das
Gemüt auf (555). Wer also seine Affekte klar und deutlich einsieht –
kraft der Gottesidee – liebt Gott. Gottesliebe wächst also mit zuneh‐
mender Einsicht (ebd.). Deshalb muss diese Liebe schließlich den
ganzen Geist erfüllen (ebd.). Gott selbst wiederum ist vollkommen
frei von jedem Affekt, ist er doch reine Vernunft. Als solche aber
hat er auch keine affektive Liebe oder Hass. Deshalb kann Spinoza
formulieren, dass Gott im eigentlichen Sinn niemanden liebt oder
hasst, keine Freude und keine Trauer kennt (557). Doch darf dies
nicht als ein Mangel gedeutet werden, denn die Beziehung Gottes zu
den Menschen übertrifft die affektive Liebe.

2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz

163

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Darüber hinaus gilt es, den Satz richtig zu verstehen, dass Men‐
schen, die Gott lieben, keine Gegenliebe erwarten dürfen (559).
Diese These bezieht sich ebenfalls auf die Affektlosigkeit Gottes.
Wohl kennt Gott, mehr noch ist Gott die unendliche geistige Liebe
(amor intellectualis), und diese Liebe richtet sich auf ihn selbst (579).
Doch ist diese Liebe, mit der Gott sich selbst liebt, nichts anderes als
die vernünftige Liebe (amor intellectualis), mit der wir Gott lieben
(579f.). Wir sind also Teil der Liebe Gottes. Spinoza deutet die gött‐
liche Liebe gemäß dem Paradigma der Neuzeit, d. h. im Sinne der
dialektischen Gemeinschaft. Damit verweist er zurück auf Meister
Eckharts Diktum, dass durch das Auge mit dem wir Gott sehen, Gott
uns sieht, und er greift vor auf Hegels Deutung Gottes als Liebe, in
der die Gegensätze versöhnt und aufgehoben sind.

»Daraus folgt, dass Gott, insofern er sich selbst liebt, die Menschen
liebt, und folglich, dass Gottes Liebe zu den Menschen und des Geistes
vernünftige Liebe zu Gott ein und dasselbe sind« (581).

Spinoza identifiziert Freiheit und Glückseligkeit als »beständige und
ewige Liebe zu Gott, die zugleich Gottes Liebe zu den Menschen
ist« (581). An dieser Stelle fügt er eine Anmerkung bei, die auf die
Offenbarungsschriften verweist. Er betont, dass in der Bibel diese
Liebe oder Glückseligkeit »gloria« genannt wird. Dieses Wort, das
am besten mit Herrlichkeit zu übersetzen ist, meint die Vollendung,
in der Gott alles in allen und alles in allem ist. Damit befindet sich
Spinoza in Nachbarschaft zu den beiden großen religiösen Erneue‐
rern der frühen Neuzeit Johannes Calvin und Ignatius von Loyola.
Das Motto Calvins lautet »soli Deo gloria«, das der Jesuiten »ad
maiorem Dei gloriam.« Die Herrlichkeit soll für die Menschen mehr
und mehr Wirklichkeit werden.

Es kann also in der Philosophie Spinozas in keiner Weise von
einer fundamentalen Trennung von Glauben und Wissen gespro‐
chen werden. Wenn die Philosophie Gott nicht begreifen würde,
dann erkennten wir doch durch »Frömmigkeit und Religion« (pietas
et religio), dass unser Geist (mens nostra) ewig ist wie Gott. Glaube
und Vernunft bedingen sich gegenseitig. Beide lehren, dass wir in
Gott sind und dass Gott in uns ist. Wir sind als Vernunftwesen und
als Leibwesen in Gott eingebunden (571–573). Der Weise (sapiens),
dessen Vernunft befreit und dessen Freiheit vernünftig ist, weiß sich
bereits jetzt mit Seele und Leib in der Herrlichkeit Gottes aufgeho‐

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

164

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ben. In einem Brief macht Spinoza das wechselseitige In-Sein von
Gott und Mensch deutlich. Gott ist die immanente Ursache aller
Dinge. Er ist in uns. Doch mit Paulus betont der Philosoph ebenso,
»dass wir in Gott sind und in Gott uns bewegen« (Apg 17,28)261.
Damit weiß er sich eins mit den alten Philosophen, mit den hebräi‐
schen Theologen und mit Jesus Christus. Zwar haben die Menschen
die Freiheit verloren, doch haben bereits die Patriarchen des Alten
Testaments diese wiedererlangt, »geleitet vom Geist Christi [ducti
spiritu Christi], d. h. von der Idee Gottes, auf der unserem Nachweis
zufolge allein beruht, dass der Mensch frei ist und das Gute, das er
für sich begehrt, auch für andere Menschen begehrt« (497).

Die panentheistische Spur Spinozas durch die Neuzeit kann in
ihrer Bedeutung kaum überschätzt werden. Nicht nur Lessing, Goe‐
the, Fichte, Schelling und Hegel wissen sich dem Alleinheitsdenken
des jüdischen Philosophen verpflichtet, auch der Protagonist abso‐
luter Freiheit Immanuel Kant verbindet das Herzstück seiner Philo‐
sophie, den kategorischen Imperativ mit dem Gedanken Spinozas,
dass wir in Gott sind und das Gott in uns, genauer in unserer
Vernunft ist. Nur auf der Basis dieses theologischen Fundaments
wird eine autonome Moral denkbar.

»Wir schauen uns nach dem Transsc. Idealism des Spinoza in Gott an.
Der categorische Imperativ setzt nicht eine höchst gebietende Substanz
voraus die ausser mir ist sondern in meiner Vernunft liegt«.262

261 Brief 73 an Oldenburg, zit. n. Friedrich Überweg, Grundriss der Geschichte
der Philosophie. Dritter Teil. Die Philosophie der Neuzeit bis zum Ende des
XVIII. Jahrhunderts von Max Frischeisen-Köhler und Willy Moog, Darmstatt
1957, 286.

262 Immanuel Kant: Opus postumum. Zweite Hälfte, Berlin 1968, (AA XXII), 56;
vgl. 41f.

2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz

165

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716):
Die philosophische Rechtfertigung Gottes263

3.1 Das Wechselspiel von Einem und Allem

Während Descartes mit dem subjektiven Pol der Erkenntnis einsetz‐
te und damit die Philosophie neu grundlegte, begann Spinoza mit
dem objektiven Pol, der Natur, die er aber zugleich als Gott fasste:
Deus sive natura. More geometrico wurde Gott nun zum Gegenstand
und Prinzip des Wissens. Damit aber wurde auch die Äußerlichkeit
der sinnlichen Welt in die Geistigkeit Gottes aufgehoben bzw. Gott
in die Materialität der Welt entäußert. Gott ist die einzige Substanz.
Streng genommen existiert nur Gott. Alles muss als Gottes Attribut
und mithin nur als eine Modalität Gottes betrachtet werden. Damit
wird Gott selbst zugleich res cogitans und res extensa. Hier grenzt
sich Leibniz ab. Der deutsche Philosoph, der die Gedanken Spino‐
zas weiterentwickelt, wirft diesem Determinismus vor. Alles werde
in dessen Denken durch die göttliche Substanz more geometrico
determiniert. Deshalb unterscheidet Leibniz in neuer Weise auch
Gott und Welt und setzt dem panentheistischen Monismus Spinozas
einen neuen panentheistischen Theismus entgegen. Er wirft den
Spinozisten vor, einen Gott zu denken, der sich lediglich durch
unendliche Macht, nicht aber durch Vollkommenheit und Weisheit
auszeichne.264 Leibniz grenzt sich aber nicht nur vom Rationalisten
Spinoza, sondern auch vom Empiristen John Locke ab. Während
die Spinozisten zu gering von Gott dächten, setze der englische
Philosoph den Rang des Menschen zu niedrig an. Die menschliche
Vernunft reiche weiter als der Empirismus annimmt (III-1,11).

John Locke hatte behauptet, dass die Seele ganz leer sei und einer
noch unbeschriebenen Tafel (tabula rasa) gleiche. Für Leibniz steht
Locke damit in der Linie des Aristoteles, während er sich selbst in

263 Als einführende Literatur siehe: Hans Poser, Gottfried Wilhelm Leibniz zur
Einführung, Hamburg 2021; Michael-Thomas Liske, Gottfried Wilhelm Leib‐
niz, München 2000; Maria Rosa Antognazza (Hg.), The Oxford Handbook of
Leibniz, New York 2018.

264 Leibniz, Neue Abhandlung über den menschlichen Verstand, in: Ders., Philo‐
sophische Schriften. Hg. u. übers. v. Hans Heinz Holz, Darmstadt 2013, Bd.
III-1, 11. Die Philosophischen Schriften werden im Weiteren nach Band und
Seitenzahl und ggf. auch nach Paragraphen im Text zitiert.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

166

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die platonische und auch scholastische Tradition einschreibt. Die
äußeren Gegenstände erwecken nur die in der Seele bereits vorhan‐
denen Begriffe und Lehren. Die Wahrheit gründet einzig im Inneren
des Geistes, nicht aber in der Äußerlichkeit der Welt. Bemerkens‐
werterweise rechtfertigt Leibniz seinen Idealismus sogar mit dem
Apostel Paulus, wenn er formuliert, dass das Gesetz Gottes in unsere
Herzen geschrieben sei (Röm 2,15; III-1, IX). Doch wie der geistige
Grund der Außenwelt im Inneren der Seele selbst angesiedelt wird,
so finden sich auch die Spuren des Geistigen in der Äußerlichkeit
der Welt. Die materielle Welt ist nicht einfach leer, vielmehr manifes‐
tieren sich bereits hier Vorformen der Vernunft (III-1, LIf.). Das Eine
ist bereits im Vielen präsent. Leibniz geht zwar anders als Spinoza
von einem dualistischen Weltbild aus, in dem zwischen Geist und
Materie differenziert wird, allerdings arbeitet er eine neuartige Be‐
ziehung beider heraus. Die neuzeitliche Wechselwirkung prägt auch
bei Leibniz die Relation von Schöpfer und Geschöpf, Philosophie
und Theologie, Vernunft und Offenbarung, Natur und Gnade, De‐
termination und Freiheit, endlichem Geist und unendlichem Geist.
Leibniz nennt diese Beziehung prästabilierte Harmonie. Gott selbst
habe das Viele und damit Unterschiedene durch eine vollkommene
Harmonie geordnet.

In seiner späten Schaffensphase fasst Leibniz seine Lehre in zwei
Werken zusammen: Das erste, »In der Vernunft begründete Prinzi‐
pien der Natur und der Gnade«, bietet einen knappen und für das
breite Publikum lesbaren Überblick über sein System.265 Das zweite,
»Die Monadologie«, ist eine äußerst verdichtete Zusammenfassung
des Systems für Fachkreise.266 Beide Arbeiten werden vom Schlüssel‐
begriff der leibnizschen Philosophie getragen: Monade. Monaden
bilden gewissermaßen die atomare Struktur der Wirklichkeit. Sie
sind die kleinsten Einheiten der Wirklichkeit, aber anders als moder‐
ne Atome sind sie geistige Entitäten. Auch in den Monaden realisiert
sich das prästabilierte Ineinandersein von Einem und Allem. Einge‐
führt werden die Monaden mit einem Rückgriff auf Spinozas Rede
von der Substanz: »Substanz ist ein Seiendes, das der Handlung fä‐
hig ist« (Prinzipien, I,415, § 1). Dieser erste Satz der »Prinzipien der
Natur und der Gnade« hebt die in allem grundlegende Freiheit in

265 In ders., Philosophische Schriften. Bd. I,214–438.
266 In ders., Philosophische Schriften. Bd. I,438–483.

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716)

167

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


besonderer Weise hervor: Die Substanz handelt. Während Spinoza
jedoch letztlich nur eine Substanz und eine absolute Freiheit kennt,
diejenige Gottes oder der Natur, pluralisiert nun Leibniz die Sub‐
stanz. Es gibt unendlich viele Substanzen. Eben eine solche einfache,
nicht zusammengesetzte Substanz nennt Leibniz »Monade«. In ihrer
Gesamtheit sind sie koextensiv mit der Schöpfung. Im Anfang der
Zeit beginnt ihre Existenz, und sie enden zusammen mit dem Uni‐
versum am Ende der Zeit (ebd.). Als die vielen endlichen Einheiten
bilden sie die eine unendliche Einheit Gottes ab. Während Gott die
substanzielle Einheit im Ganzen ist, repräsentieren die Monaden die
substanzielle Einheit im Vielen. Leibniz unterscheidet einfache und
zusammengesetzte Substanzen. Die zusammengesetzten Monaden
stellen die materielle Basis der Wirklichkeit dar. Sie werden getra‐
gen, strukturiert und gegebenenfalls auch belebt von den höheren,
einfachen Monaden. Diese einfachen Substanzen sind die Träger
des Lebens. Alles Lebendige (Vies), alle Seelen (Ames) und Geister
(Esprits) haben in ihnen ihren Kern, »und folglich ist die ganze
Natur voller Leben« (ebd.) und Geist.

Die Monaden aber sind in sich geschlossene Entitäten; sie haben
keine Fenster nach außen. Wohl aber gibt es eine geistige Verbin‐
dung untereinander und zur materiellen Welt. Sie sind voneinander
und vom Ganzen insofern nicht isoliert, weil sie Alles in sich tragen.
Jede Monade ist ein lebendiger Spiegel des Universums und mithin
eine Totalität. Zugleich ist jede einzelne ein Zentrum der Ursächlich‐
keit, der Handlung und mithin der Freiheit (417, § 3). Die einzelne
Monade repräsentiert gemäß ihrem jeweiligen Standpunkt (point
de vue) das ganze Universum. Zwischen den Monaden sowie ihren
möglichen Wirkungen nach außen besteht ebenfalls die prästabilier‐
te Harmonie (ebd.).

Doch betrachtet die »Monadologie« die Welt nicht nur unter dem
Standpunkt der Physik, sondern vor allem auch der Metaphysik.
Die Metaphysik hat mit dem Satz vom Widerspruch und den Satz
vom zureichenden Grund (nihil est sine ratione) zwei formale Prinzi‐
pien (Monadologie, I,453, § 31). Der Satz vom Widerspruch markiert
die Grenze der Wahrheit und Wirklichkeit. Selbst Gottes Allmacht
hat am Widerspruch ihre Grenze, denn Widersprüchliches kann
unmöglich existieren. Der Satz vom zureichenden Grund (raison
suffisante; Prinzipien, I,427, § 7) wiederum verweist zurück auf das
notwendige Sein. Es ist zu bemerken, dass das französische Wort für

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

168

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grund »raison« zugleich die Vernunft bezeichnen kann. Das bedeu‐
tet, nichts geschieht ohne ausreichenden Grund und entsprechende
Vernunft. Im Grund ist alles vernünftig. Zwei metaphysische Fragen
schließen sich für Leibniz an den Satz vom Grund an. Die erste:
»Warum ist überhaupt etwas und nicht nichts?« (ebd.). Die Frage
verweist auf die letzte Ursache des Ganzen. Dass überhaupt etwas
existiert, muss einen vernünftigen Grund haben. Aber man muss
auch die zweite Frage beantworten: »Warum müssen die Dinge so
[!] existieren und nicht anders?« Wohl mit einer Anspielung auf die
Redeweise des Thomas von Aquin in den berühmten »Fünf Wegen«
(Summa Theologiae, 1,2,3) lässt Leibniz seinen kurzen und knappen
Gottesbeweis, der die Ursachenkette auf einen ersten nicht mehr
von Anderem verursachten Grund zurückführt, mit der Wendung
enden: »Und dieser letzte Grund der Dinge wird Gott genannt«
(427, § 8). Gott ist nicht nur der Grund dafür, dass überhaupt etwas
ist, sondern auch dafür, wie die Dinge sind und warum sie nicht
anders sein können.

Gott, dem letzten vernünftigen Grund, wird Macht, Wissen und
Güte in höchster Vollkommenheit zugesprochen. Alle geschaffene
Vollkommenheit in der Welt muss auf diese letzte Ursache von allem
zurückgeführt werden, während alle Unvollkommenheit aus der Be‐
grenztheit des Geschöpfs herrührt (429, § 9). Aus der unendlichen
Vollkommenheit Gottes aber folgt, dass er das Universum aufgrund
des »bestmöglichen Plans« hervorgebracht hat,

»bei dem es die größte Vielfalt (varieté) im Rahmen der größten Ord‐
nung gab, bei dem Raum, Ort und Zeit am besten genutzt, die größte
Wirkung mit den einfachsten Mitteln hervorgebracht, den Geschöpfen
die meiste Macht, die höchste Erkenntnis, das größte Glück und die
größte Güte, die das Weltall aufnehmen konnte, zugeteilt würde« (429,
§ 10).

Alles in Gottes Verständnis (entendement) Mögliche strebt nun im
Verhältnis zur je eigenen Vollkommenheit zur Verwirklichung. Das
bedeutet, dass nur das Vollkommene verwirklicht wird. Deshalb
ist die »Wirkliche Welt [Monde Actuelle] die vollkommenste, die
möglich ist« (ebd.). Doch muss bereits Leibniz diese Verhältnisse,
die schon zu seiner Zeit nicht selbstverständlich waren, belegen.
Dies geschieht in seinem eigentlichen Hauptwerk, der »Theodizee«.
Bevor aber dieses theologisch-philosophische Opus magnum zur
Sprache kommt, ist noch der weitere Gang der Monadenlehre zu

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716)

169

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


betrachten, da sie die Grundlage des Wirklichkeitsverständnisses
von Leibniz darstellt.

Die geistigen Monaden, in denen gewissermaßen das Bewusstsein
des Alls zu sich kommt, sind die Seelen. Die vernünftigen Seelen
sind mehr als nur Spiegel des geschaffenen Alls, sie sind selbst
Abbilder der Gottheit (433, § 14). Sie haben eine Perzeption der
Werke Gottes in sich. Das meint, sie haben Anteil am Wissen Got‐
tes und nur in diesem Sinne eine Wahrnehmung der Wirklichkeit.
Die »Geister« (Esprits), wie Leibniz die vernünftigen Monaden
nennt, können nicht nur das System des Universums erkennen, son‐
dern auch durch architektonische Entwürfe etwas davon imitieren,
»weil jeder Geist in seinem Bereich gleichsam eine kleine Gottheit
ist« (Monadologie, I,479, § 83). Die »Esprits« partizipieren so an
der Freiheit und Produktivität Gottes (ebd.). Allerdings ist deren
Erkenntnis Gottes und der Welt ebenso verworren und unvollkom‐
men, wie auch ihre Handlungen fehlerhaft sind. Nur Gott, die Zen‐
tralmonade, hat eine klare Erkenntnis von allem, da er dessen Grund
ist (Prinzipien, I,433, § 13). Nur sein Wirken ist vollkommen. Trotz
dieses Unterschiedes zwischen Schöpfer und Geschöpf ist Gott in
jeder Seele, da er gleichsam überall der Mittelpunkt ist. Der Körper
wiederum, der mit der Seele verbunden ist, kann mit einer »göttli‐
chen Maschine« verglichen werden (Monadologie, I,469, § 63). Auf‐
grund des Systems der prästabilierten Harmonie sind Körper und
Geist aufeinander abgestimmt (477, § 80f.). Wiewohl Körper und
Geist vollständig voneinander getrennt sind, handeln sie so, als ob
sie sich gegenseitig beeinflussten.

Die prästabilierte Harmonie betrifft nicht nur das Verhältnis von
Leib und Seele, sondern auch der Monaden untereinander. »Das
bewirkt, dass die Geister [Esprits] in der Lage sind, in eine Art Ge‐
sellschaft mit Gott zu treten« (479, § 84). Hier manifestiert sich die
ausgeprägt politische Dimension neuzeitlicher Philosophie, die nicht
nur bei Hobbes und Locke, sondern auch bei Spinoza und Leibniz
zu sehen ist. Während aber Spinoza und Locke zu Vordenkern
für ein demokratisches Gemeinwesen werden, bleibt Leibniz einem
monarchischen Modell verhaftet. Gott ist nicht nur der Ursprung
und das Ziel von allem, vielmehr lenkt und regiert er die Dinge
auf die beste aller möglichen Weisen. Die politische Dimension die‐
ser Herrschaft Gottes wird vor allem in der Vollendung deutlich.
Leibniz bezeichnet die eschatologische Versammlung aller Geister

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

170

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als den »Gottesstaat« (Cité de Dieu). Hier, im vollkommensten Staat
herrscht Gott wie ein Vater oder Fürst. Die zentrale Monade Gott
ist der vollkommenste Monarch. In seiner Herrschaft besteht sein
Ruhm und seine Herrlichkeit (gloire). Wieder begegnen wir dem
Motto, das sich ebenfalls bei Ignatius von Loyola – ad maiorem
Dei gloriam – und bei Calvin – soli Deo gloria – findet. Die eschato‐
logische Glorie Gottes will schon jetzt zur Welt gebracht werden.
Diese Verweltlichung und Verwirklichung Gottes vollendet sich im
Eschaton. Der Gottesstaat ist das erhabenste und göttlichste Werk
(479, § 86), da in ihm die freien und mithin moralischen Geister
harmonisch verbunden sind. Damit kommt zu den bisher genannten
von Gott gestifteten »Harmonien« noch eine weitere hinzu, diejeni‐
ge zwischen dem physischen Reich der Natur und dem moralischen
Reich der Gnade, zwischen Gott dem Erbauer der Maschine des
Universums und Gott dem Monarchen des göttlichen Staates der
Geister (479, § 87). Hier findet auch die Gemeinschaft von Allen und
Einem, von Gott und den Menschen ihre Vollendung.

Leibniz merkt an, dass die Vernunft uns nicht die Einzelheiten
dieser großen Zukunft lehren kann, da dieses Wissen der Offenba‐
rung vorbehalten ist. Doch schon Vernunft und damit die Philoso‐
phie geben uns die Gewissheit, dass die Welt in einer Weise einge‐
richtet ist, die menschliches Wünschen und Wollen übersteigt (Prin‐
zipien, I,435, § 16). Die künftige Glückseligkeit wird jetzt bereits
in der Gottesliebe vorweggenommen (437, § 18). Wiewohl die Men‐
schen die Vollkommenheit Gottes nie ganz erreichen, schreiten sie
unentwegt fort auf einem Weg der wachsenden Vergnügungen und
Vollkommenheiten (439, § 19). Die Liebe zu Gott gewährt schon in
unserer Zeit die größtmögliche Lust (plaisir). Damit aber steht auch
bei Leibniz das christliche Prinzip schlechthin im Brennpunkt seiner
Philosophie, denn die dialektische Gemeinschaft ist nichts anderes als
die neuzeitliche philosophische Gestalt der christlichen Liebe, die das
Viele zum Einen verbindet. Der besondere Name für die Liebe ist
»Harmonie«.

3.2 Die Theodizee als vernünftige Theo-Logie

Die beiden bisher verhandelten Schriften können als Kurzfassun‐
gen der Philosophie von Leibniz gelten. Dabei beziehen sich beide

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716)

171

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ständig auf das eigentliche Hauptwerk, die »Theodizee. Von der
Güte Gottes, der Freiheit des Menschen und dem Ursprung des
Übels.« Die Absicht der »Theodizee« ist es, die Sache Gottes –
Causa Dei – zu verteidigen, wie der Titel einer zeitgleich mit dem
Hauptwerk im Jahr 1710 erschienenen lateinischen Schrift nahelegt.
Die Philosophie, wie sie sich in diesen beiden Werken versteht,
ist keineswegs von der Theologie schlechthin getrennt. Theologie
und Philosophie sind beide auf die Herrlichkeit Gottes und den
Nutzen der Menschen ausgerichtet (Causa Dei, II-2,315, § 1). Ja, die
»Theodizee« setzt mit einer Reflexion auf die »echte Frömmigkeit«
(solide piété) ein (Theodizee, II-1,3). Glaube und Wissen bleiben
zwei Seiten derselben Medaille, wenngleich sie zwei verschiedene
Perspektiven auf dieselbe Sache freigeben. Mehr als bei Descartes,
Spinoza und Locke wird ein theologisches Kernproblem zur Haupt‐
sache der Philosophie: Die Vereinbarkeit von Gottes Allmacht und
Güte mit der Existenz des Bösen und der Freiheit des menschlichen
Willens. Leibniz geht wie Spinoza von einem starken Gottesbegriff
aus. Gott bestimmt die gesamte Wirklichkeit. Doch expliziter als
Spinoza hält er an der Persönlichkeit Gottes, an seiner Vernunft,
Freiheit und seinem vorsätzlichen Handeln fest. Daraus muss sich
ein Widerspruch zur realen Erfahrung des Übels ergeben. Zugleich
steht die Freiheit des Menschen in Frage, die ja bereits in der lutheri‐
schen Tradition, in der sich Leibniz befindet, durch die Betonung
der Allmacht Gottes prekär geworden ist. Schon ein erster Blick
auf die »Theodizee« zeigt, dass die Absicht ihres Verfassers nicht
auf einen künstlich abgegrenzten bloß ›philosophischen‹ oder gar
›anthropologischen‹ Bereich beschränkt bleibt. Die »Theodizee« ist
vielmehr ein theo-logisches Werk ersten Ranges. Leibniz geht breit
auf die biblischen Schriften ein, rezipiert Kirchenväter und Scholas‐
tiker und mischt sich in die aktuellen akademischen Diskussionen
der Theologie seiner Zeit ein. Sein Hauptgesprächspartner ist der
französische Aufklärer und protestantische Philosoph Pierre Bayle
(1647–1706), von dessen Fideismus er sich distanziert, um die Har‐
monie von Glauben und Wissen zu betonen.

Die wahre Frömmigkeit besteht für Leibniz gerade nicht in reli‐
giösen Förmlichkeiten, sondern in intellektueller Erleuchtung oder
Aufklärung (lumière) sowie ethischem Handeln (vertu). Während
nur wenige Menschen für dieses innere Verständnis von Religion
offen sind, bleiben die meisten dem Äußeren verhaftet. Die äußerli‐

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

172

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen Förmlichkeiten der Gottesverehrung (formalités de dévotion)
legen sich in zeremonielle Handlungen und Glaubenssätze ausein‐
ander (ebd.). Die Zeremonien ähneln der Tugend, und die Formeln
des Glaubens tragen den Schein der Wahrheit an sich. Doch können
sie Tugend und Wahrheit nicht ersetzen. Leibniz beginnt die »Theo‐
dizee« also mit einer deutlichen Kirchen- und Religionskritik, die
aber gerade auf eine Erneuerung des wahren Glaubens ausgerichtet
ist. Schon Mose hatte nach Leibniz diese ethische Dimension und
damit die wahre Frömmigkeit im Blick. Mehr aber noch sei Jesus
der »göttliche Stifter der reinsten und aufgeklärtesten Religion«
(ebd.). Jesus habe die Unsterblichkeit der Seelen, das Gericht und
die Güte Gottes gelehrt und damit die »natürliche Religion« zur
allgemeinen Anerkennung gebracht (7). Bemerkenswerterweise sieht
Leibniz auch Mohammed in dieser Linie der Lehrer einer »natürli‐
chen Theologie«. Überhaupt zeichnet sich sein Ansatz durch eine
höchst aktuelle interkonfessionelle und interreligiöse Offenheit aus.
Entscheidend ist nicht die äußere Form der Religion oder Konfes‐
sion, sondern deren Kern, den Leibniz auch als Liebe bezeichnen
kann.

Mit Jesus nun komme die Liebe zur prinzipiellen Geltung. Nur die
Liebe gewähre schon jetzt eine Kostprobe künftiger Glückseligkeit
(7). Wahre Glückseligkeit bestehe in nichts anderem als in Liebe
zu Gott (9). Allerdings müsse es sich um eine »aufgeklärte Liebe«
(amour éclairé) handeln, deren Glut mit dem Licht (lumière) der
Vernunft verbunden ist (ebd.). Diese Liebe, die sich in Tugend ver‐
wirkliche, beziehe alles auf Gott als das Zentrum und ermögliche
so eine Übertragung des Menschlichen ins Göttliche. Wer auf die
höchste Vernunft hört und seine Pflicht tut, sein Eigeninteresse auf‐
gibt und nur noch die Interessen der Allgemeinheit im Blick hat, die
mit der Herrlichkeit Gottes (gloire de Dieu) identisch sind, realisiere
folglich das Göttliche in sich. Leibniz lässt hier vorausblicken auf
die politische Moral eines Jean-Jacques Rousseau, für den der ver‐
nünftige und sittliche Allgemeinwille zum Gesetzgeber des Staates
wird, und die moralische Religion eines Immanuel Kant, die alle
Offenbarungsgehalte in Moral überführt.

Leibniz ist nun aber überzeugt, dass die Quelle der Frömmigkeit
durch die Fixierung auf die religiösen Formalitäten verunreinigt
wurde (13). Die ursprüngliche Wahrheit des Christentums sei ver‐
dunkelt worden. Folglich gehe es den Menschen heute weniger um

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716)

173

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Vervollkommnung des Willens und der Vernunft, die aber gera‐
de notwendig sind, um die wahre Liebe zu Gott und zum Nächsten
zu realisieren. Gegen Jesus Christus und seine Lehre wurde das
Christentum auf Glaubensbekenntnisse und Zeremonien reduziert.
Die »Theodizee« soll nun dazu beitragen, die »wahre Religion« (12)
wiederherzustellen. Dazu ist es nötig, das wahrhafte Verständnis der
Güte Gottes, der Freiheit und der Notwendigkeit sowie des Übels
zu erlangen. Um zu diesem Verständnis zu gelangen, steht die Frage
nach dem Freien (libre) und dem Notwendigen (nécessaire) im Fo‐
kus, da sie alle Menschen und deren praktisches Handeln angeht.
Entscheidend im Kontext dieser Frage ist, ob und inwiefern Gott die
Zukunft vorherweiß und vorherbestimmt (15).

Leibniz nennt zwei falsche Formen von Schicksalsgläubigkeit und
grenzt die christliche Form dagegen ab. Jesus lehrt kein fatum ma‐
humetum, das weder Freiheit und Verantwortung noch Einsicht in
die Güte der unvermeidlichen göttlichen Fügung kennt. Er lehrt
aber auch nicht das fatum stoicum, das zwar nicht die Sorge und
die Freiheit beseitigt, dem aber ebenfalls tiefere Güte des göttlichen
Plans verborgen bleibt und das deshalb lediglich bloße Gleichmut
gegenüber dem Schicksal lehrt (17). Das wahre fatum christianum
allerdings verbindet ein freies und verantwortungsbewusstes Han‐
deln mit dem Wissen darum, dass Gott alles zum Besten gefügt hat
(18). Deshalb wird hier eine liebende Annahme der Wirklichkeit
möglich. Die christliche Liebe zum Schicksal weiß auch darum, dass
Gott die Mittel verfügt hat, die je eigene Freiheit verantwortungsbe‐
wusst zum Wohle des Ganzen einzusetzen (23), weshalb sie gerade
keine blinde Ergebenheit gegenüber Gott implizieren kann.

In seinem Verständnis des Christentums rückt Leibniz göttliche
Verfügung und menschliche Freiheit in eine neuartige Nähe, die
das scholastische Ursachengefüge von Erstursache und Zweitursache
unterläuft bzw. neuzeitlich wendet. Menschliche Freiheit erscheint
selbst in gewisser Weise bereits als unbedingt. Leibniz kritisiert da‐
bei nicht nur Paulus und Augustinus (31 und 33), die die Wirksam‐
keit der Gnade zu sehr betont hätten, sondern auch die neuzeitliche
katholische Lehre von der Eintracht von Gnade und Freiheit, wie
sie Luis de Molina entwickelt hat (27 und 37). Gegen Molinas
Lehre vom Concursus simultaneus von menschlicher Freiheit und
göttlicher Gnade betont Leibniz die Wirksamkeit der Gnade und
gegen Paulus und Augustinus die Unbedingtheit der Freiheit. Anders

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

174

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als bei Molina laufen bei Leibniz Gottes Wirken und menschliche
Freiheit nicht einfach parallel. Der Philosoph kennt sehr wohl eine
Notwendigkeit der göttlichen Vorsehung und lehnt deshalb auch
Molinas Konzeption des mittleren Wissens ab. Allerdings betrach‐
tet er die Notwendigkeit, die Gott den Dingen auferlegt, als die
Mitte zwischen der absoluten, logischen, metaphysischen bzw. geo‐
metrischen Notwendigkeit und den willentlichen oder willkürlichen
Verfügungen (décrets arbitraire) Gottes (35). Auch legt die göttliche
Prädestination die Dinge nicht definitiv fest (Causa Dei, II-2, 361,
§ 105). Es bleibt der Spielraum der Menschen. Gleichwohl geschieht
keine heilsrelevante Tat ohne den Beistand der Gnade.

»Die für den Wollenden zureichende Gnade wird anerkanntermaßen
niemandem versagt. Dem, der alles in seinen Kräften Stehende tut,
wird die Gnade nicht fehlen, ist ein alter Ausspruch, und Gott verlässt
nur den, der ihn verlässt, wie nach den älteren Kirchenvätern selbst
Augustinus bemerkt hat« (365, §110).

Anders als bei Augustinus, der Gnade und Natur wie Erst- und
Zweitursache voneinander trennt, vervollkommnet die Gnade bei
Leibniz die Natur als solche; diese selbst erhält erstursächlichen
Rang.267 Damit werden auch Gnade und Freiheit zwei Seiten des‐
selben Vorgangs. Sie befinden sich in einer Wechselwirkung. Ihr
dialektisches Verhältnis ist durch die prästabilierte Harmonie von
Gott gesetzt (Theodizee, II-1, 37). Leibniz vertritt zwar die »Sache
Gottes«, doch er vertritt ebenso die Sache der Freiheit.268 So ist er
überzeugt, »dass der Beistand Gottes denen nicht fehlt, die es nicht
an gutem Willen fehlen lassen« 39).

267 Siehe Ulli Roth, Gnadenlehre, Paderborn u. a. 2013, 117: »Die Gnade vervoll‐
kommnet die Natur in dieser selbst. Hiermit ist die Gnade in Leibniz‘ philoso‐
phischem System der Freiheit nicht nebensächlich, sondern umgekehrt Kulmi‐
nation- und Bewährungspunkt für die Synthese von göttlicher und menschli‐
cher, absoluter und geschöpflicher Freiheit. Der Gnadengedanke ist hier eben‐
so geborgen wie der der Freiheit, und der Gnadengedanke ist notwendig für
eine endliche Vernunft, die die Synthese von absoluter und endlicher Freiheit
als solche reflektieren und begründen möchte. Denn in der Erwählung müssen
Gottes freie Wahl der besten aller Welten und menschliches Freiheitshandeln
unmittelbar zusammen gedacht werden.«

268 Vgl. Roth, Gnadenlehre, 115: »Gerade die unmittelbare Abhängigkeit von Gott
konstituiert ihre Selbstständigkeit, ebenso wie das Hervortreten vor den Spie‐
gel in einem das Auftreten des Spiegelbildes hervorruft.«

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716)

175

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Sache Gottes vertritt er insofern, als er dem ersten Teil der
»Theodizee« eine Abhandlung über die Übereinstimmung des Glau‐
bens mit der Vernunft voranstellt. Es geht dabei um den Gebrauch
der Philosophie innerhalb der Theologie (69, §1). Die philosophi‐
sche und die theologische Wahrheit können einander sachlich nicht
widersprechen, obwohl sie sich formal unterscheiden. Die theologi‐
schen Wahrheiten sind auf eine außerordentliche Weise offenbart
(revelée d’une manière extraordinaire; ebd.). Sie können verglichen
werden mit Reiseberichten, weil sie auf Erfahrungen beruhen. Wenn
die Heiligen Schriften etwa von bestimmten Taten Jesu oder von
inneren Erleuchtungen der Jünger oder von äußeren Wundern be‐
richten, so handeln sie stets von vergangenem Geschehen und sind
somit zeitlich und räumlich von der Gegenwart des Glaubenden
getrennt. Diese Distanz wird durch die Tradition überbrückt. Der
Glaube hängt damit von der Glaubwürdigkeit der ersten Zeugen
und der vermittelnden Tradenten ab. Leibniz schließt aber auch ein
unmittelbares und gegenwärtiges Wirken des Heiligen Geistes in den
Glaubenden nicht aus (71, § 1). Eine Weise dieses Wirkens ist es, den
Glauben selbst zu ermöglichen. Dies geschieht durch die Gabe des
»Vermögens des Gehorsams« bzw. »des Entgegenhörens« (puissance
obédientielle; 73; § 3). Hier erreicht der Einzelne eine Vollkommen‐
heit, die ihm kraft natürlicher Vermögen nicht zukommt.

Anders als das theologische Wissen ist das philosophische immer
ganz bei seiner Sache präsent und bedarf keiner übernatürlichen
Hilfen. Vernunft ist die Verknüpfung von Wahrheiten (raison est
l’enchaînement des verités, 69, § 1). Diese Wahrheiten werden auf
natürlichem Weg erkannt ohne Hilfe der »Lichter des Glaubens«
(lumières de la foi). Hier ist noch einmal zu unterscheiden, da
sich die Vernunftwahrheiten in zwei Klassen auseinanderlegen. Die
erste Klasse bilden die »ewigen Wahrheiten« (71, § 2). Sie sind ab‐
solut notwendig, und ihr Gegenteil enthielte einen Widerspruch.
Logik, Metaphysik und Geometrie handeln von diesen höchsten
Gewissheiten, und nicht einmal Gott ist den absoluten Wahrheiten
gegenüber frei. So kann er etwa nicht widersprüchlich handeln oder
bewirken, dass die Summe aller Winkel im Dreieck größer ist als 180
Grad. Die andere Klasse bilden die »positiven« Wahrheiten. Ihr Na‐
me rührt daher, weil Gott sie setzt (lat. ponere) bzw. der Natur ein‐
prägt. Sie sind durchaus nicht absolut notwendig und können etwa
a priori eingesehen werden, indem die Angemessenheit der Gründe

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

176

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erwogen wird, die Gott zu dieser oder jener Wahrheit bewegt haben.
Leibniz spricht hierbei von physischer oder moralischer, nicht aber
von metaphysischer oder geometrischer Notwendigkeit (71, § 2). Die
Naturgesetze fallen ebenso darunter wie die moralischen Vorschrif‐
ten. Nebenbei bemerkt ist die daraus resultierende Relativität der
Naturgesetze der Grund dafür, warum Gott im Falle von Wundern
diese Gesetze auch suspendieren kann (73, § 3). Ebenfalls in diese
Klasse gehören die reinen Erfahrungswahrheiten. Sie gründen in der
stets kontingenten sinnlichen Wahrnehmung, sind mithin lediglich
a posteriori einsehbar und erreichen höchstens wahrscheinliche Ge‐
wissheit (71, § 2). Es ist nach dem bisher Gesagten klar, dass alle
Offenbarungswahrheiten lediglich auf dieser Stufe angesiedelt sein
können.

Im Falle eines Konflikts zwischen Theologie und Philosophie
könnten also höchstens metaphysische oder geometrische Wahrhei‐
ten einem Offenbarungswissen erfolgreich widersprechen, da nur
diesen die notwendige Gewissheit zukommt. Allerdings erreicht die
Theologie überhaupt nicht diese Ebene des Wissens und ein Wider‐
spruch ist von vorneherein ausgeschlossen. Die zweite Klasse der
philosophischen Wahrheit könnte der Offenbarung widersprechen.
Allerdings reicht hier das philosophische Maß an Gewissheit nicht
aus, die theologische Einsicht zu widerlegen, da Gott auch noch
Herr über Naturgesetze ist und diese gegebenenfalls aussetzen kann.
Das physische Wissen ist also zu schwach für eine Widerlegung des
Glaubens. Umgekehrt ist es unmöglich, die Mysterien des Glaubens
zu beweisen (prouver) oder auch nur zu begreifen (comprendre),
eben weil sie empirischer Natur sind. Wohl aber kann man sie erklä‐
ren (expliquer; 77, § 5). Es können Gründe für die Glaubwürdigkeit
(motifs de crédibilité) erarbeitet werden, wobei sich eine gewisse
moralische Gewissheit (certitude morale) ergeben kann. Darüber hi‐
naus ist es auch möglich, die physischen oder moralischen Einwände
gegen die Offenbarungswahrheiten aufzulösen (ebd.).

Als Lutheraner ist es Leibniz sehr wichtig, die neue Rolle der
Philosophie für die Religion zu rechtfertigen. Dabei schwächt er
Luthers Skepsis gegenüber der Philosophie, die dieser als »Feindin
des Glaubens« bezeichnet habe (91; § 12), deutlich ab und stellt sich
in die Tradition von Melanchthon und der Confessio Augustana,
die sich bereits deutlich affirmativer gegenüber der Philosophie aus‐
gesprochen haben. Dennoch bleibt festzuhalten, dass das alte Hier‐

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716)

177

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


archiegefüge von Theologie und Philosophie auch bei Leibniz trotz
aller Bezugnahme auf Patristik und Scholastik nicht einfach restitu‐
iert wird. Faktisch spricht sich bei ihm ein starkes Bewusstsein der
Überlegenheit der neuzeitlichen Philosophie aus. Er ist Philosoph
und bleibt es, auch wenn er sich der »Sache Gottes« annimmt. Die
religiösen Wahrheiten werden mehr und mehr von einer langsam
selbstbewusst werdenden Vernunft durchdrungen. Dabei wird der
rein rationale Gehalt der Religion von der Philosophie unmittelbar
aufgenommen, der rein historische Gehalt dagegen mittelbar reflek‐
tiert. So kommt es zu einer Unterscheidung der Religion in reine
Vernunftreligion und Kirchenglauben. Diese Unterscheidung darf
aber nicht mit einer säkularistischen Trennung von Vernunft und
Glaube verwechselt werden. Denn auch der Kirchenglaube kann
der Philosophie nicht äußerlich bleiben. Insofern der Kirchenglau‐
be aber in eine gewisse historische und empirische Äußerlichkeit
gesetzt wird, hängt das Maß der Aufnahme des Offenbarungsglau‐
bens durch die Philosophie davon ab, wie sehr die Philosophie sich
grundsätzlich der sinnlichen Wahrheit annehmen kann.

Es liegt nun aber in der Dynamik der neuzeitlichen Philosophie,
vom Gegebensein der Wirklichkeit zum Gesetztsein derselben über‐
zugehen. Die absolute Freiheit der Neuzeit fordert, dass alles aus
Freiheit gesetzt ist. Deshalb wird sukzessive alles in den Raum
des Bewusstseins und schließlich des Selbstbewusstseins aufgeho‐
ben. Den nächsten Schritt in dieser idealistischen Dynamik geht
Immanuel Kant (1724–1804), wenn er das Ding an sich von der
Erscheinung trennt. Die gegebene Welt an sich verliert damit an
Bedeutung und das Bewusstsein wird dadurch faktisch absolut. Da‐
mit aber kommen Freiheit und Vernunft zu sich. Dass dies nicht
die bloß menschliche Freiheit und Vernunft sein können, liegt auf
der Hand. Johann Gottlieb Fichte (1762–1814) hat dies über Kant
hinausgehend gezeigt und damit das absolute Selbstbewusstsein des
Geistes als »Ich« gesetzt. Demgegenüber bleibt die Philosophie von
Leibniz noch auf der Stufe des Bewusstseins. Doch wird gerade seine
aufgeklärte philosophische Theologie im weiteren Verlauf zur neuen
Schulphilosophie des aufgeklärten Christentums im deutschsprachi‐
gen Raum. Christian Wolff (1679–1754) stiftet diese neuzeitliche
Form der Scholastik. Die Leibniz-Wolffsche Metaphysik ist es, die
Immanuel Kant vor Augen hat, wenn er sich kritisch gegenüber der
Möglichkeit metaphysischen Denkens äußert.

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

178

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gerade weil die Freiheit aber auch schon bei Leibniz den Kon‐
struktionspunkt seines Systems bildet, stellt sich für ihn die Frage
nach dem Übel in prinzipieller Weise. Das Böse oder das Übel
(malum) resultiert nämlich entweder aus der Freiheit Gottes oder
aus der Freiheit der Menschen. Da auch die Freiheit des Menschen
mit dem Wirken oder Verhalten Gottes (conduite de Dieu) verbun‐
den ist, konzentriert sich das Problem letztlich auf die absolute
Freiheit, die mit der göttlichen assoziiert bleibt. Gott scheint deshalb
zum moralischen, zum physischen und zum metaphysischen Übel
beizutragen. Aber inwiefern? Zunächst ist zu unterscheiden: »Das
metaphysische Übel besteht in der bloßen Unvollkommenheit, das
physische Übel im Leiden und das moralische Übel in der Sünde«
(241; § 21). In allen drei Fällen gilt, dass das »fundamentum mali«
zwar notwendig ist, nicht aber dessen tatsächliches Entstehen (Cau‐
sa Dei, II-2,347; § 69). Das Fundament des Bösen ist dessen pure
Möglichkeit. In den Worten Leibniz‘:

»Es ist notwendig, dass die Übel möglich sind, zufällig [contingens]
aber, dass sie wirklich [actualia] sind. Nicht zufällig jedoch geht das
Übel infolge der Harmonie der Dinge von der Möglichkeit in die Wirk‐
lichkeit über, weil es zu der besten Folge der Dinge [ob convenientiam
cum optima rerum serie] passt, deren Teil es ist« (ebd.)

Damit setzt die prästabilierte Harmonie auch bestimmte Formen des
Übels als unvermeidbar für das Herbeiführen des Weltbesten. Diese
Notwendigkeit betrifft vor allem das metaphysische Übel, das ja in
der Differenz zwischen der Unendlichkeit des Schöpfers und der
Endlichkeit der Geschöpfe begründet ist. Dass die Welt weniger gut
ist als Gott selbst, ist notwendig. Denn wäre die Vollkommenheit der
endlichen Dinge mit der göttlichen identisch, dann wären diese von
der Präfiguration der Welt im Geist Gottes nicht unterschieden und
somit letztlich mit der Natur Gottes identisch. Ohne ein Übel gäbe
es keine Differenz zwischen Schöpfer und Geschöpf. Allerdings ist
nach Leibniz eben auch das Gefüge der endlichen Dinge als solches
sehr gut, um genau zu sein, das bestmögliche (Theodizee, II-1,241;
§ 20f.). Metaphysisch betrachtet ist das Übel als solches lediglich ein
Mangel an Gutem – in diesem Fall an absoluter Güte Gottes. Das
metaphysische Übel hat streng genommen keine Wirkursache (cause
efficiente), sondern lediglich eine Fehlursache (cause déficiente; § 21).
Dennoch will Gott, dass die Welt als das Nichtgöttliche entsteht.

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716)

179

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anders verhält es sich beim physischen und moralischen Übel.
Beide beruhen rein auf der Kontingenz der Welt. Gott will sie in
keiner Weise, nimmt sie aber in Kauf. Das physische Leiden kann
auf die Endlichkeit und kontingente Schwäche der Naturabläufe zu‐
rückgeführt werden – etwa als Krankheit – oder selbst die Folge ei‐
nes moralischen Bösen sein, wenn Menschen etwa andere verletzen.
Gleichwohl kann gerade das physische Übel ein Mittel zum Zweck
der Verhinderung eines größeren Übels oder der Hervorbringung
eines höheren Gutes sein. Auch ist es denkbar, dass physisches Leid
die Strafe für ein böses Handeln ist (234; § 23).

In jedem Fall zu missbilligen ist das moralische Übel. Leibniz ist
der Überzeugung, dass Gott das moralische Übel verhindern hätte
können. Allerdings bestreitet er, dass die Welt dann besser wäre. Mit
Paulus hält Leibniz fest, dass man keinesfalls Böses tun dürfe, um
Gutes bewirken zu wollen (Röm 3,8; 223; § 11), wohl aber betont
er ebenfalls mit dem Römerbrief, dass da, wo die Sünde reichlich
gewesen ist, die Gnade überreichlich wurde (Röm 5,20; 225; § 11).
Bemerkenswerterweise zitiert Leibniz in diesem Kontext das Exsul‐
tet aus der katholischen Osterliturgie: »O felix culpa, quae talem ac
tantum / Meruit habere Redemptorem!« (223; § 11). Die Welt, in der
Gott Gutes aus Bösem hervorbringt, ist besser als die Welt, die nur
Gutes kennt. Leibniz hält mit der christlichen Tradition daran fest,
dass die Erlösung vor allem vom moralischen Bösen durch Jesus
Christus geschieht (222; § 18). Er geht ebenso traditionell davon aus,
dass die Zahl der Erlösten diejenigen der Verdammten übertrifft
(237; § 19). Gleichwohl betont er in neuer Weise den universalen
Heilswillen und die Menschenliebe (philanthropia) Gottes (Causa
Dei, II-2,367; § 116)). Dessen Fürsorge richtet sich auf die alltägliche
Kleinheit der Menschen und seine Gnade ist keineswegs willkürlich.
Er muss von jeder Tyrannei und Ungerechtigkeit freigesprochen
werden (369; § 118f.). Leibniz verteidigt die höchste Menschenliebe
bei Gott,

»der offenkundig gewollt hat, dass alle zur Erkenntnis der Wahrheit
gelangen, alle von der Sünde zur Tugend bekehrt, alle errettet werden,
und der diesen Willen durch vielfache Hilfen der Gnade bekundet hat.
Wenn aber die Taten hier nicht immer die sind, die er gewollt hat, so ist
das der widerstrebenden Bosheit der Menschen anzulasten« (371; § 123).

Zwar hätte Gottes Allmacht auch diesen Widerstand der Geschöpfe
brechen können, doch lässt genau das die gottgewollte, freiheitlich

Zweites Kapitel. Rationalismus – Gott und Vernunft

180

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


begründete Vernünftigkeit des Menschen nicht zu (§ 124). Normaler‐
weise respektiert Gott die Freiheit. Wiederum mit Paulus (Röm
11,33) verweist Leibniz auf die höchste Weisheit Gottes, welche
der von ihm gesetzten Ordnung der Dinge gerade keinen Zwang
antut (§ 126). Dieser »universalen Harmonie« gemäß müssen alle
Menschen ihrer Freiheit, manche Menschen darüber hinaus ihrer
Schlechtigkeit überlassen werden (ebd.). Lediglich ausnahmsweise
kommt es vor, dass Gottes triumphierende Gnade auch den härtes‐
ten Widerstand überwindet, »damit man nie glaubt, an jemandem
verzweifeln zu müssen – wenn man daraus auch keine Regel ablei‐
ten darf« (372; § 129). Von Gott ist jede Form des »Despotismus«
und des »Partikularismus« fernzuhalten (§ 131). Leibniz hebt immer
wieder die Allgemeinheit der göttliche Liebe hervor. Die Gnade
Gottes ist bei Leibniz zwar einerseits mit der Person Jesu Christi
(375; § 134) und so mit der kirchlichen Gemeinschaft verbunden.
Doch weitet Leibniz die Gnadenzuwendung Gottes universal. Alle
Menschen unabhängig davon, ob sie zu den »erwählten« Gläubigen
gehören, können das Heil erlangen. Ebenso bleibt es eine erfahrbare
Wirklichkeit, dass bereits Getaufte gewissermaßen rückfällig werden
können. Ebenso wie alle Menschen gesündigt haben (377; § 138),
sind alle in die vollkommene Menschenliebe Gottes eingeschlossen.
In allem aber erfüllt sich der zuhöchst vernünftige und zuhöchst
gute Plan Gottes. Dieser Plan kann von uns zwar nicht im Detail,
wohl aber in seinem Grundsatz eingesehen werden. Auch wenn bei
Leibniz »der vortrefflichste Teil der Dinge«, der Gottesstaat (Civitas
Dei), uns erst später, im Licht der Herrlichkeit (gloriae lumine) in
aller Schönheit aufgeht, schon jetzt haben wir die wissenschaftlich
verbürgte Gewissheit, in der besten aller möglichen Welten zu leben.
Noch einmal mit Paulus (1 Kor 13,13) betont Leibniz, dass wir erst
mit den Augen des Glaubens diese Vollendung erfassen können.
Doch ist es für uns jetzt schon entscheidend, die Güte der göttlichen
Vernunft zu erkennen und dadurch die Liebe zu erlangen.

»[J]e mehr wir dabei nicht nur ein Walten der Macht und der Weisheit,
sondern auch der Güte und des höchsten Geistes erkennen, um so mehr
werden wir in der Liebe zu Gott entbrennen und zur Nachahmung der
göttlichen Güte und Gerechtigkeit entflammt werden« (381; § 144).

3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716)

181

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495993033-115 - am 13.01.2026, 10:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. René Descartes (1596–1650): Die Philosophie des Subjekts
	1.1 Einschätzungen des cartesianischen Beginns
	1.2 Die cartesianische Revolution
	1.2.1 Der Kontext
	1.2.2 Die Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft und der Diskurs über die Methode
	1.2.3 Die Meditationen über die erste Philosophie


	2. Baruch de Spinoza (1632–1677): Die Philosophie der Substanz
	2.1 Religion und Politik unter dem Vorzeichen der Freiheit
	2.2 Die Ethik oder aus Einem Alles und aus Allem Eines

	3. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716): Die philosophische Rechtfertigung Gottes
	3.1 Das Wechselspiel von Einem und Allem
	3.2 Die Theodizee als vernünftige Theo-Logie


