
ZfP 55. Jg. 4/2008

Richard Albrecht

Armenozid – Genozid, Gruppen-, 
Kollektiv- und Völkermord(en)

Literaturbericht zur vergleichenden Völkermordforschung (Teil I)

»By ›genocide‹ we mean the destruction of a nation or of an ethnic group. This
new word, coined by the author to denote an old practice in its modern development,
is made from the ancient Greek word genos (race, tribe) and the Latin cide (killing),
thus corresponding in its formation to such words as tyrannicide, homocide, infantici-
de, etc. Generally speaking, genocide does not necessarily mean the immediate des-
truction of a nation, except when accomplished by mass killings of all members of a
nation. It is intended rather to signify a coordinated plan of different actions aiming
at the destruction of essential foundations of the life of national groups, with the aim
of annihilating the groups themselves. The objectives of such a plan would be disinte-
gration of the political and social institutions, of culture, language, national feelings,
religion, and the economic existence of national groups, and the destruction of the
personal security, liberty, health, dignity, and even the lives of the individuals belon-
ging to such groups. Genocide is directed against the national group as an entity, and
the actions involved are directed against individuals, not in their individual capacity,
but as members of the national group.«1

I. Armenozidale Erinnerungskultur

Der Band mit »Stimmen aus Deutschland«2 ist vor allem, aber nicht nur, als Ge-
denkjahrband Beitrag und Textsammlung zur armenozidalen Erinnerungskultur. Er
soll an das Destruktionsereignis im Osmanischen Staat während des Ersten Welt-
kriegs erinnern, das im armenischen Selbstverständnis »Medz Aghed« (die große
Katastrophe) heißt und in der internationalen sozial-) wissenschaftlichen Forschung
Genocide oder Armenocide genannt wird. Ich nenne, wie im Buch »Völker-
mord(en). Genozidpolitik im 20. Jahrhunderts«3 eingehend begründet, »den Arme-
niermord, also die »Ausrottung« oder »Vernichtung« der Armenier im Osmani-

1 Raphael Lemkin, Axis Rule in Occupied Europe, Carnegy Endowment for International
Peace Division of International Law 1944, S. 79.

2 Ischchan Tschiftdschjan (Hg.), Zum 90. Gedenkjahr des Völkermordes an den Armeni-
ern 1915-2005. Stimmen aus Deutschland. Antworten, Aufsätze, Essays, Reden, armeni-
sche Augenzeugenberichte, Leipzig 2005.

3 Aachen 2006.

07_Literatur-Albrecht  Seite 471  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en)472

schen Staat während des Ersten Weltkriegs, in Anlehnung an ein gebräuchliches
analoges Kunstwort Armenozid und bilde das Adjektiv armenozidal entsprechend.

Der Herausgeber, Ischchan Tschiftsdchjan (*1974), ein im Libanon geborener ar-
menischer Doktorand an der Karl-Marx-Universität Leipzig, hat das Buch zum
»Holocaust before the Holocaust« (so der Friedensnobelpreisträger Elie Wiesel
1986) anregend durchkomponiert: Dem Geleitwort des armenischen Katholikos
von Kilikien folgt eine editorische Einleitung zum Zusammenhang vom Erinnern
und Anerkennen des Völkermords an den Armeniern im Osmanischen Staat wäh-
rend des Ersten Weltkriegs, auch als Gerechtigkeitsmoment – wobei hier, wie auch
in den meisten Beiträgen, deutlich wird, dass die im Frühjahr 2005 gestartete und
schon bald erfolgreiche Initiative von CDU-Bundestagsabgeordneten um Chris-
toph Berger und Katherina Reiche zur Anerkennung des Armenozids durch den
Deutschen Bundestag im Juni 2005 auch für viele »Armenierfreunde« überraschend
kam.

Die drei Hauptrubriken des Bandes sind etwa drei Dutzend »Antworten« auf ein
halbes Dutzend gestellter Fragen zum »Armenischen Völkermord«, sechs kurze
wissenschaftliche »Aufsätze« und neun »Essays«. Diesen folgen drei weitere Rubri-
ken: zwei thematisch bezogene »Reden«, sechs historische »Augenzeugenberichte«
und ein dokumentarischer »Anhang« mit Erklärungen und Resolutionen zum wei-
ter wissenschaftlich aufzuarbeitenden, moralisch zu erinnernden und (vor allem
vom türkischen als Rechtsnachfolger des Osmanischen Staats) politisch anzuerken-
nenden Völkermord an den Armeniern, der leider sowohl im editorischen Fragenset
als auch in (wenigen) weiteren Beiträgen wie als schlechte Übersetzung des US-
amerikanischen »Armenian Genocide«, nämlich fälschlich »Armenischer Völker-
mord« anstatt zutreffend »Völkermord an den Armeniern« genannt wird. Ähnlich
verwirrt wirkt die im Band abgedruckte Intellektuellen-Resolution des deutschen
PEN-Zentrums vom 25. Mai 2005 mit ihrer Aufforderung an »die türkische Öffent-
lichkeit« – nicht aber an die Regierung der Türkischen Republik –, »endlich den
Völkermord an den Armeniern« als solchen anzuerkennen.

Die meisten »Antworten« kommen von sich oft auf Johannes Lepsius (1858-
1926) beziehenden evangelischen Pastoren, dazu einige von prominenten Zeithisto-
rikern und (weniger) bekannten Schriftstellern. Deutlich wird unter erinnerungs-
kulturellen Aspekten die über Lesergenerationen andauernde Wirksamkeit von
Franz Werfels zuerst 1933 veröffentlichtem großen Armemierroman Die vierzig
Tage des Musa Dagh, an den in gewisser Weise auch Edgar Hilsenraths bedeutender
»historischer Roman aus dem Kaukasus« Das Märchen vom letzten Gedanken an-
zuschließen versuchte. Aber auch hier, und später im gesonderten Beitrag von Dr.
Adelheid Latchinian, wird ans mutige lebenslange Engagement Armin T. Wegners
(1896-1978) und dessen dokumentarische Fotos des »Armeniermords« 1915/16 er-
innert. 

Für die wissenschaftliche Aufarbeitungen des Armenizod wichtig sind vor allem
die »Aufsätze« des Bandes. Zu diesen bietet der subjektbezogene Essay von Tessa
Hofmann (»Den stimmlos Gemachten eine Stimme geben«) einen respektablen Zu-
gang durch den Aufruf zur Unterstützung der Forderung von Armenozidüberle-

07_Literatur-Albrecht  Seite 472  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


ZfP 55. Jg. 3/2008

Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en) 473

benden und ihrer Angehörigen »nach Anerkennung des Verbrechens durch den Ge-
setzgeber und die Regierung des Landes, das das Verbrechen begangen hat« und das
gesellschaftlich »durch die Gemoziderfahrung objektiv belastet ist« – auch wenn
dies alles »bis zum heutigen Tag von der türkischen Regierung namens der Täterge-
sellschaft geleugnet« wird (so zusammenfassend und zutreffend Wolfgang Benz in
seinem Essaytext).

Ans »Tabu« – auch »als Basis paranoider Phantasmen« – der Benennung des Ar-
menozid als Genozid und entsprechender Verfolgung in der gegenwärtigen Türkei
erinnert aus psychoanalytischer Sicht Ester Schulz-Goldstein. Der Hamburger Ju-
rist und Rechtsprofessor Otto Luchterhandt, der auch schon im Juni 2003 über den
»türkisch-armenischen Konflikt, die Deutschen und Europa« gutachtete4, publi-
zierte sein für den Deutschen Bundestag erarbeitetes »Memo« als Aufsatz in Lang-
fassung. So zutreffend des Autors fallbezogene juristische Wertung des objektiven
und subjektiven Völkerrechtsstaftatbestand – Armenozid als Völkermord – auch
ist, so unangemenssen wirkt Luchterhandts totalitärbürokratisches Diktum: »Nur
ein Jurist, sei er Richter oder Rechtsgelehrter, vermag die Frage, ob bestimmte Ge-
schehnisse, Taten oder Tatsachen als Völkermord zu qualifizieren sind, fachgerecht
zu beantworten.« 

Hier hätte der Rechtswissenschaftler Luchterhandt, der Ralf Dahrendorfs
freundliche Kritik an den deutschen »Juristen des Monopols«5 einfach beiseite
schiebt, besser seiner »Pflicht des Tages« (Goethe) nachgehen und nachvollziehen
sollen, was zwei Aufsätze und zwei Dutzend Seiten weiter Georg Meggle mit Bezug
auf eigene Vorüberlegungen zu Kollektividentitäten6 zur Logik der UN-Völker-
morddefinition grundlegend entwickelt, unter welche dieser Autor sowohl den Ho-
locaust als auch den Armenozid (im Wissen, dass die angemessene Bezeichnung bei-
der Kollektivmord wäre) fasst und was sich aus Meggles kritisch-systematischem
Zugang zum historischen Völkermord an den Armeniern während des Ersten Welt-
kriegs im Osmanischen Staat für Täter und Opfer und ihre und deren Kinder nach
mehr als drei Generationen, aber auch mit Blick auf Deutschlands »Sonderrolle«
konkret ergibt. Nämlich etwa die historische und aktuelle Wahrheitspflicht, die
auch kein Verschweigen einiger »Massaker von Seiten der Armenier an den Türken«
duldet, oder die Angst heutiger türkischer Intellektueller, den »Völkermord an den
Armeniern furchtlos beim Namen« zu nennen, oder Meggles differenzierte Bewer-
tung der leider nicht »expliziten«, sondern nur »impliziten« einstimmigen Anerken-
nung des Völkermords an den Armeniern durch den Deutschen Bundestag am 15.
Juni 2005 als einen »ungeheuren Fortschritt«.

Als ähnlich kundig und engagiert sind die »Anregungen zu einem kritischen Tria-
log« des Bielefelder Zeitgeschichtlers Hans-Walter Schmuhls zu bewerten. Diese
begründet er mit seiner These der spezifischen Modernität des Völkermords an den

4 http://www.deutsch-armenische-gesellschaft.de/dag/rgenlu1.pdf (abgerufen am
30.6.2008).

5 Gesellschaft und Demokratie in Deutschland, München 1965, S. 260-276.
6 http://www.unileipzig.de/~philos/meggle/&publikationen/2005f.pdf (abgerufen am

30.6. 2008)

07_Literatur-Albrecht  Seite 473  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en)474

Armeniern als Ausdruck des Kernkonflikts »zweier neu entstehender, in Konkur-
renz zueinander stehender Nationalismen« von Armeniern und Türken in Reaktion
»auf die imperialistische Politik der europäischen Mächte mit der Herausbildung ei-
ner nationalen Identität« entsprechend »der europäischen Idee des ethnisch homo-
genen Nationalstaates«. Auch in diesem Ideologietransfer liege »die Mitschuld Eu-
ropas an der Vernichtung des armenischen Bevölkerungsteils des Osmanischen
Reiches«. Darüber hinaus zieht Schmuhl auch Verbindungslinien vom Völkermord
an den Armeniern zu den nationalsozialistischen Genoziden an Juden, Slawen, Sinti
und Roma. Im Vergleich mit »vormodernen« Gewalt-, Kollektivmord- und Ver-
nichtungsaktionen, etwa auch während des Zweiten Weltkriegs in Bosnien durch
Tschetniks7, wird Schmuhls Hinweis auch empirisch plausibel, weil bei diesen Mas-
sakern von »rohen Kräften«, auch im Vergleich mit dem beim Armenozid planvoll-
staatskriminellen Vernichtungshandeln, alle infrastrukturellen Voraussetzungen für
Völkermord/Genozid als besonderes (Staats-)Verbrechen fehlten. Gut, dass Hans-
Walter Schmuhl es nicht bei dieser Skizze belassen hat, sondern parallel eine am »so-
zialen Handeln« Max Webers geschulte, sinnbezogene Genoziddefinition als über
Fallstudien hinausgehenden Beitrag zur allgemeinen sozialwissenschaftlichen Völ-
kermorddiskussion publiziert hat8.

Auf neun Seiten fasst der Wirtschaftshistoriker Hilmar Kaiser seine eigenen For-
schungsergebnisse zum Armenozid zusammen (der leider auch von ihm statt »Völ-
kermord an den Armeniern« als »Armenischer Völkermord« bezeichnet wird). Der
Autor betont zutreffend, dass es angesichts der Phalanx von Leugnern zunächst da-
rum ging, diesen »Völkermord zu beweisen« und dass diese Hauptarbeit andere,
vor allem wirtschaftliche, »Aspekte des Völkermords« vernachlässigte, z. B. die von
ihm selbst inzwischen dokumentierte lebensprotektiv-armenierschützende und teil-
weise lebensrettende »Haltung der Deutschen Bank zum Armenischen Völker-
mord«. Auch für Kaiser steht die Modernität dieses Völkermords außer Frage,
sollte doch »die Revolution der osmanischen Gesellschaft auf Grundlage einer nati-
onalistisch-türkischen Ideologie« erfolgen und die historisch »komplexe osmani-
sche Gesellschaft [...] einer ›türkischen‹ Platz machen«. Im Ausblick erinnert Kaiser
an die Erfordernis und seinen eigenen Forschungsanspruch, »neben der Vertiefung
einzelner Aspekte des Völkermords das Verbrechen in größere Kontinuitätslinien«
und dabei besonders »in die Kontinuitätslinien der osmanischen Gesellschaft« ein-
zuordnen. 

Als Mitglied der Arbeitsgruppe für Genozidforschung an der Universität Zürich
hatte Dominik J. Schaller schon 2001/02 eine vergleichende Perspektive in der Völ-
kermordforschung versucht9. Hier schließt sein Beitrag an. Zugleich bemüht sich

7 Tomislav Dulic, Utopias of Nation. Local Mass Killing in Bosnia and Herzegovina,
1941-42, Uppsala 2005 [ = Studia Historica Upsaliensia].

8 »Der Völkermord an den Armeniern 1915-1917 in vergleichender Perspektive« in:
Fikret Adanir/Bernd Bonwetsch (Hg.), Osmanismus, Nationalismus und der Kaukasus.
Muslime und Christen, Türken und Armenier im 19. und 20. Jahrhundert,. Wiesbaden
2005 [= Kaukasienstudien/Caucasian Studies 9], S. 271-299.

9 http://www.hist.net/kieser/aghet/Essays/EssaySchaller.html (abgerufen am 30.6.2008).

07_Literatur-Albrecht  Seite 474  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


ZfP 55. Jg. 3/2008

Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en) 475

der Autor in seiner knappen Forschungsskizze aber auch, über den wissenschaftli-
chen »Vergleich, der sich als bedeutende Methode der Genozidforschung bewährt
hat [zum] Feststellen von Gemeinsamkeiten und Unterschieden« im Mordhandeln
hinauszugehen und im Anschluss an ein unveröffentlichtes Buchmanuskript von
Raphael Lemkin (1900–1959) »Kontinuitätslinien vom Völkermord an den Armeni-
ern und von kolonialen Genoziden – wie beispielsweise demjenigen an den Herero
und Nama in der ehemaligen deutschen Kolonie Südwestafrika – zum nationalsozi-
alistischen Judenmord aufzuzeigen«. Dabei besteht für Schaller »kein Zweifel dar-
an, dass die erfolgreiche Transformation des osmanischen Vielvölkerreichs in einen
türkischen Nationalstaat, die der Ermordung und Vertreibung von Armeniern und
Griechen vorausgegangen war, die Nationalsozialisten nachhaltig beeindruckt hat-
te.«

Die Texte von Hofmann, Kaiser, Schulz-Goldstein, Schaller und insbesondere
von Schmuhl und Meggle im Gedenksamelband halte ich für ambitionierte Beiträge,
die über den anlassstiftenden 90. Jahrestag des formellen Armenozid-Beginns durch
Festnahme armenischer Honoratioren in Constantinopel am 24. April 1915 hinaus-
gehen und auch im Sinne vergleichender Völkermordforschung(en) zur Genozid-
politik des/im 20. Jahrhundert/s anregen – wobei gelegentlich das der heutigen Ent-
wicklung auf dem Balkan (und seiner internationalen Gerichtsbarkeit in Den Haag)
seit etwa fünfzehn Jahren zur Deutung unterliegende aktuelle Leitkonzept der eth-
nisch-demographischen Homogenisierung (»ethnic cleansing«) retrospektivisiert,
also auf das erste crimen magnum des vergangenen Jahrhunderts, den Armenozid,
umstandslos rückbezogen und insofern verkürzt angewandt wird. Völkermorde/
Genozide lassen sich jedoch nicht im Allgemeinen ethnischer »Säuberungs-« oder
»demographischer Homogenisierungsaktionen« auflösen.

Liest man die genannten sechs Autoren, Thesen und Forschungsskizzen im Zu-
sammenhang mit Publikationen internationaler Völkermordforscher der mittleren
Wissenschaftlergeneration, die sich um die Fachzeitschrift Journal of Genocide Re-
search (seit 1998), um den komparatistisch angelegten Sammelband des von Hans-
Lukas Kieser und Dominik Schaller an der Universität Zürich begründeten For-
schungs- und Publikationszusammenhangs zum »Völkermord an den Armeniern
und die Shoah«10 und um das Anfang 2005 gegründete »European Network of Ge-
nocide Scholars« (ENoGS) gruppieren, und vergleicht sie etwa mit Diskussionsbei-
trägen von Mark Lewine11, Martin Shaw12 oder Ronald Bloxham13 – dann wird
deutlich, dass es inzwischen relevante, über »Fallstudien« hinausgehende gesicherte

10 Hans-Lukas Kieser, Dominik J. Schaller (Hg.), Der Völkermord an den Armeniern und
die Shoah, Zürich 2002.

11 http://www.learner.org/channel/courses/worldhistory/support/reading_22_2.pdf
(abgerufen am 30.6.2008, »Why Is the Twentieth Century the Century of Genocide ?«
in: Journal of World History 11 [2000] 2, S. 305-336; deutsch in: Zeitschrift für Weltge-
schichte [ZWG], 11 [2004] 2: 9-37).

12 Martin Shaw, War & Genocide. Organized Killing in a Modern Society, Oxford 2003.
13 The Great Game of Genocide. Imperialism, Nationalism, and the Destruction of the

Ottoman Armenians, Oxford, 2005.

07_Literatur-Albrecht  Seite 475  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en)476

(sozial-) wissenschaftliche Erkenntnisse zum Genozid und zur Völkermordpraxis,
zu genozidalen Absichten, Handlungen und ihren Folgen gibt, die im Sinne aktiv-
vergemeinschafteten Wissens und nicht-ideologischen Gedächtnisses (»una memo-
ria histórica, testimonial« [Jorge Semprún]) theoretisch irreversibel und insofern
auch praktisch nur gewaltsam als ideeller Zivilisationsbruch rücknehmbar sind.

II. »Vertreibung«: »Umsiedlung« als Symptom

Der Band Völkermord oder Umsiedlung?14 der beiden Hamburger Zeitgeschicht-
ler Jörg Berlin und Adrian Klenner ist nach den von mir in Völkermord(en). Geno-
zidpolitik im 20. Jahrhundert15 zusammenfassend vorgestellten Büchern zum
Armenozid von Vahakn N. Dadrian (1996/19972) zur reichsdeutschen Mitverant-
wortung, Taner Akcam (1996/20042) zu den Istanbuler Nachkriegsprozessen 1919
und zu Wolfgang Gusts (2005) Neuherausgabe von Völkermorddokumenten aus
dem Auswärtigen Amt 1915/16 die letzterschienene »große« dokumentarische Dar-
stellung zum Armenozid. Das Buch enthält nach einer Problemeinführung einen
historischen Überblick zum »Schicksal der Armenier im Osmanischen Reich«. Die-
ser überzeugt als »Darstellung« ebenso wenig wie der gesamte Band mit seinen ins-
gesamt 259 Dokumenten auf gut 300 Seiten. Erstens zeigt die etwa fünfzigseitige
Überblicksdarstellung der Autoren, dass weder beim Armenozid im speziellen
noch beim Genozid im allgemeinen ein zeitgeschichtliches Gutgemeint ausreicht.
Zweitens verdeutlichen die nicht immer aus Primärquellen, Dokumenteneditionen,
Erstpublikationen edierten zahlreichen, in sechs historischen Kapiteln gruppierten
Dokumente, dass jede noch so gut gemeinte Dokumentenreihung bestenfalls Facet-
ten veranschaulichen, aber kein Gesamtbild ergeben kann. Drittens finden sich im
Dokumententeil (zu) oft Texte, die (unüberprüft) nicht aus Primärquellen über-
nommen wurden, sondern aus Reprints, Nachdrucken und Sonderausgaben. So
etwa Dokument 237: Die zuerst in den USA 1921 erschienenen Posthumous Me-
moirs of Talaat Pasha werden nicht nach der Primärquelle Current History zitiert,
wobei der Zeitschriftenjahrgang unter anderem in der Hamburger ZB Recht unter
der Signatur IIA Z 106 durchaus greifbar wäre. Ein weiteres Beispiel bietet Doku-
ment 73: Die Verordnung zur »Zwangsumsiedlung« vom 27. Mai 1915 (die im Buch
als »Gesetz« erscheint und zuerst 1917 in Constantinopel veröffentlicht und so auch
in die Lepsius-Aktenedition von 1919 als Dokument 71 übernommen wurde), wird
sowohl in einer gekürzten Version als auch aus einem englischen Buch und dazu
noch falsch rückübersetzt präsentiert: Im entscheidenden Artikel 2 der »Notver-
ordnung« war nämlich die Rede von »déplacer et installer dans d´autres localités, sé-
parément ou conjoinement«. Das aber meint nicht, wie im Buchdokument 73
behauptet, Personen »einzeln oder insgesamt fortschaffen oder an anderen Orten
ansiedeln«, sondern sie »in Bewegung zu setzen und einzeln oder gemeinsam an-

14 Jörg Berlin und Adrian Klenner (Hg.) Völkermord oder Umsiedlung ? Die Armenier im
Osmanischen Reich – Darstellung und Dokumente, Köln 2006.

15 Aachen 2006, S. 113-116.

07_Literatur-Albrecht  Seite 476  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


ZfP 55. Jg. 3/2008

Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en) 477

dernorts unterzubringen«. Desweiteren ist die hier dominierende historiographi-
sche Sicht keine historische Perspektive, weil im Grunde auf deutsche Geschichte
(mit gelegentlicher Parallelsicht auf türkische) bezogen und damit national angelegt.
Auch fehlt jede »Anstrengung des Begriffs« (G.W.F. Hegel), etwa in Form hier be-
sonders dringlich erforderlicher Begriffsbestimmung und -differenzierung bei Völ-
kermord [und] Genozid einerseits vs. Umsiedlung [und] Deportation andererseits,
weshalb die Autoren in ihrem »historischen Überblick« auch meinen feststellen zu
können, dass bei aller Objektivität und Dichte so vieler zeitgenössischer »von ein-
ander unabhängiger und unvoreingenommener Beobachter und Zeitzeugen [...] das
Vorhandensein eines Konzepts für einen Völkermord nicht endgültig« bewiesen
wäre. Diese falsche Bewertung entwertet sowohl die hier erneut dokumentierten
Berichte vor allem deutscher, österreichischer und US-amerikanischer Augen- und
Zeitzeugen als Quellen als auch und insbesondere alle Hinweise des bekannten »Ar-
menierfreunds« Lepsius. Dieser erkannte nämlich bereits 1916 als erster Deutscher,
dass das, was zeitgenössisch »Ausrottung« hieß, die »Vernichtung der armenischen
Nation« und damit »Völkermord, den die Jungtürken auf dem Gewissen haben«,
war16. Und auch wenn Lepsius´ politische Rolle nach 1919 als Mitherausgeber der
großen AA-Edition die eines »objektiven« Apologeten des wilhelminischen Imperi-
alismus gewesen sein mag – als Gerichtssachverständiger sprach Lepsius 1921 öf-
fentlich von der Vernichtung des armenischen Volkes.17 Absurd wird es, wenn die
Autoren meinen, die am 15. Juni 2005 einstimmig angenommene Resolution des
Deutschen Bundestages18 wegen der dort nur indirekt erfolgten Kennzeichnung von
»Vertreibungen und Massakern an den Armeniern 1915« als »Völkermord« kritisie-
ren zu sollen – sie selbst aber im Buchtitel den noch stärker verharmlosenden und
vor allem von militanten Völkermordleugnern benutzten und im Deutschen unge-
bräuchlichen Ausdruck »Umsiedlung« verwenden und in ihren eigenen Texten
nicht klipp und klar von Völkermord oder Genozid sprechen. 

Die Formel »Umsiedlung« (türkisch: »tehcir«, auch: »zorunlu göç« oder »sür-
gün«) – im britischen Englisch als »resettlement« im Doppelsinn von Um- und
Wiederansiedlung, im Französischen als »transfert«, »déplacement de population«,
auch »transplantation« benützt, wobei Zwangsumsiedlung »le transfert forcé«
meint – erinnert nicht nur an die NS-rassistische Wortschöpfung »Umvolkung« fa-
schistischer Ideologen wie Albert Brackmann, Werner Conze und Theodor Schie-
der, sondern ist, im Gegensatz etwa zu »Vertreibung«, ein im Deutschen höchstun-
gebräuchliches Sprachkonstrukt: Wohl kennen die entsprechenden Bände des
»vorbraunen« Meyer-Lexikon19 Siedlung/en und Siedlungsformen ebenso wie das
von Wolfgang Pfeifer und Mitarbeiter/innen erarbeitete »Etymologische Wörter-
buch« (dtv 3358, 19953) des Berliner Zentralinstituts für Sprachwissenschaft die Tä-

16 »Mein Besuch in Konstantinopel Juli/Aug. 1915« in: Orient. Monatsschrift für die Wie-
dergeburt des Ostens, Potsdam, 1 (1919), 1/3, S. 21-33.

17 Tessa Hofmann (Hg.), Der Völkermord an den Armeniern vor Gericht. Der Prozeß
Talaat Pascha, Göttingen 1980, S. 56-61.

18 BT-Drucksache 5689.
19 Bibliographisches Institut, 7. Auflage 1929/30.

07_Literatur-Albrecht  Seite 477  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en)478

tigkeit (be- und an-) »siedeln« im Sinne von sesshaft oder ansässig werden, sich nie-
derlassen – n i c h t  aber »umsiedeln« oder »Umsiedlung«; genauer: auf
»Umsiedlung« heben bis heute vor allem (nicht nur türkische) Armenozidleugner
ab, indem auf die entsprechende »Notverordnung« des Osmanischen Staats
(27.5.1915) verwiesen wird: »Die Umsiedlung war [...] die aus Sicherheitsgründen
vorgenommene Zwangsansiedlung einer bestimmten Gruppe [...] in bestimmten
Gebieten zum Zwecke der Verhinderung schädlicher Aktivitäten«, genauer: die »os-
manische Regierung [...] siedelte die in der Nähe der Kampfgebiete lebenden Arme-
nier in weiter südlich gelegene osmanische Gebiete und nach Syrien um«20. Es ist
dies die ungebrochene Rechtfertigung von sei es »Umsiedlung«, sei es »Zwangsan-
siedlung« genannter und 1915 begonnener Ausrottungs-, Vernichtungs- und Völ-
kermordpolitik des Osmanischen Staates, die bereits die jungtürkische Tätergruppe
1916/17 zur Rechtfertigung ihrer »Maßnahme« verbreiten ließ. Die entsprechenden
Broschüren erschienen in der damaligen Diplomatensprache französisch zuerst (die
erste am 1. März 1916) als »Vérité sur le Movement Révolutionnaire arménien et les
mesures gouvernementales/Journal de guerre [...]/Notes d´un officier superieur russe
[...]«21 und später als »Aspirations et agissement révolutionnaires des Comité Armé-
niens avant et après la proclamation de la Constitution Ottomane«22... wer auch im-
mer nachhaltig recherchiert kann diese Genozidapologien in öffentlichen Bibliothe-
ken leicht auffinden. Und wer sich darüber hinaus noch die Mühe macht, fünf
Jahrgänge von Schulthess´ Europäischer Geschichtskalender23 als zeitgenössische
Quelle durchzusehen, wird  v o r  der osmantürkischen Regierungspolemik vom 6.
Juni 1915 als Antwort auf die Erklärung der Triple-Ententemächte [vom 24. Mai
1915], nämlich die Regierungsverantwortlichen für diese neuen Verbrechen gegen
Menschheit und Zivilisation »in Person verantwortlich zu machen«24, k e i n e
Hinweise auf irgendwelche armenischen Verschwörungen oder Aufstandspläne ge-
gen das jungtürkische Regime finden. Was Armenozidrechtfertigungen betrifft, so
war dies ein ideologisches Operationsfeld ehemaliger prominenter Wissenschaftler
und faschistischer Ideologen des »Dritten Reiches« während des Zweiten Welt-
kriegs, etwa von Carl Mühlmann, Gotthard Jäschke, Franz Ronneberger. Mühl-
mann beispielsweise übernahm die damalige jungtürkische Propaganda als »Tatsa-
che, dass ein großer Teil des armenischen Volkes durch die ›Aussiedlung‹ zugrunde
gegangen ist« und verwies als »tiefere Ursache des türkischen Armenierhasses« auf
die türkistisch-turanistische Ideologie mit ihrem rassistischen Überwertigkeitsan-
spruch25.

20 Institut für Außenpolitik (Hg.), Das Armenierproblem in neun Fragen und neun Ant-
worten, Ankara 1982, S. 28-29.

21 Constantinople 1916; 2. Aufl. 1919.
22 Istanbul 1917.
23 N.F., 51 (1910) bis 56 (1915).
24 Ebd., 56 (1915), S. 1151.
25 Carl Mühlmann, Das deutsch-türkische Waffenbündnis im Weltkriege, Leipzig 1940, S.

276 f.

07_Literatur-Albrecht  Seite 478  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


ZfP 55. Jg. 3/2008

Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en) 479

Zusammenfassend verstricken sich auch die Autoren namentlich im Umsied-
lungskomplex wie vor ihnen all jene Historiker und Soziologen26, die jede »Vernich-
tungsabsicht« bestreiten, in jene Widersprüche, die Yves Ternon zutreffend so
kennzeichnete: »Die Absurdität […] lässt sich mit folgender Formel wiedergeben:
Nichts ist ihnen [den Armeniern] geschehen, aber sie haben es verdient.«27 Im kon-
kreten Armenozid-»Fall« fallen die Autoren noch hinter unser heutiges lexikalisch
geronnenes wissenschaftliches Wissen zurück28: 

»Der bekannteste schriftliche Genozidbefehl – erhalten als Telegramm – stammt
vom türkischen Innenminister Talat Pascha für die Ausrottung der Armenier im
Jahre 1915: ›Ihnen wurde bereits mitgeteilt, dass die Regierung durch Befehl der
Versammlung (Jemiet) beschlossen hat, die in der Türkei lebenden Armenier restlos
auszurotten. Diejenigen, die sich diesem Befehl widersetzen, können nicht mehr für
die Regierung im Amt bleiben. Ohne Rücksicht auf Frauen, Kinder und Kranke
[…] muss ihrer Existenz ein Ende bereitet werden.‹«

III. »…die Armenierfrage diskutiert …«

Das in Istanbul ansässige Türkei-Büro der deutschen Heinrich-Böll-Stiftung ver-
öffentlichte im März 2006 einen Sammelband zur Diskussion »der Armenierfrage«
in der Türkei29. Die Büroleiterin, Dr. Ulrike Dufner, will wohl »die damaligen tragi-
schen Geschehnisse« und damit die »Geschichte der Armenier in der Türkei« ange-
sprochen haben, »dabei jedoch nicht auf die Ereignisse selbst eingehen«. Ihr Anlie-
gen im speziellen ist es, »Stereotypen mit der Realität [zu] konfrontieren«, um zu
irritieren und anzuregen. Es ist gut, dass einige Beiträge in diesem Buch über dieses
küchenpädagogische Ansinnen und das ihm unterliegende Klippschulbild von »Ste-
reotypen des ›Anderen‹« – vermutlich gemeint: ego/alter ego – hinausgehen. Und es
ist noch besser, dass das Buch zweisprachig, deutsch und türkisch, erschien.

Der Band nimmt den ironischen Hinweis eines fiktiven Theater-Direktors: »Wer
vieles bringt, wird manchem etwas bringen« (Faust I: 97) beim Wort. Die sechs Auf-
sätze sind recht heteronom-sujetbezogene Darstellungen, Berichte und Hinweise.
Alexander Iskandarian (Eriwan) trägt den heutigen staatsarmenischen Standpunkt
zum Armenozid und Hinweise auf einige neuere armenische Publikationen vor.
Über seine Ausstellung zur Anregung türkischer Erinnerungsarbeit unter dem Titel
»Mein lieber Bruder« (Sireli Yeghpajrs) von Januar und Oktober 2005 in Instanbul,
Oktober/November in München (und nun auch im April 2006 in Köln) berichtet
Autor und Organisator Osman Köker30. Diese Beitragsgruppe enthält auch einen

26 Kurt Steinhaus, Soziologie der türkischen Revolution. Zum Problem der Entfaltung der
bürgerlichen Gesellschaft in soziökonomisch schwach entwickelten Ländern, Frankfurt/
Main 1969.

27 Yves Ternon, Der verbrecherische Staat. Völkermord im 20. Jahrhundert,
Hamburg1996, S. 152.

28 Gunnar Heinsohn, Lexikon der Völkermorde, Reinbek 1998, S. 351.
29 Ulrike Dufner u.a., Wenn man die Armenierfrage diskutiert ... / Ermeni sorunu tartisi-

lirken ..., Istanbul 2006.
30 Siehe auch Osman Köker, Armenier in der Türkei vor 100 Jahren. Mit Postkarten des

Sammlers Orlando Carlo Calumeno, Ausstellungskatalog, Istanbul/Köln: 2005/06.

07_Literatur-Albrecht  Seite 479  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en)480

lokalgeschichtlichen Beitrag. Es geht um die heutige (kurdische) Halbmillio-
nen(groß)stadt in Anatolien, Diyarbekir. Talip Atalay, Kirchenhistoriker und Pro-
jektleiter »Diyarbekir Vilayeti'nde Mekteplesme« an dortiger Dicle-Universität,
stellt die Stadtzeitung der Jahre 1869-1902 als lokalgeschichtliche Quelle auch für
damaliges Leben christlicher Armenier vor. Im Sinn des Vorworts schließlich be-
richtet einer der Projektleiter einer empirischen Untersuchung über wechselseitige
Stereotypen zu »Türkentum« und »Armeniertum« in beiden heutigen Gegenwarts-
gesellschaften, Ferhat Kentel von der Istanbuler Bilgi-Universität31. Dabei zeigte
sich, dass einmal das wirkliche wechselseitige Wissen über die jeweils andere Gesell-
schaft gering ist, dass es zum anderen beiderseits ausgeprägte Negativsteoreotypen
gibt, die drittens bei armenischen Befragten hinsichtlich der erwarteten Negativität
ihrer Wahrnehmung durch Türken ausgeprägter waren als umgekehrt. Viertens war,
wie zu erwarten, der Armenozid als ethnohistorisches Schlüsselereignis der Zeitge-
schichte, nach dem ohne »das Ereignis« selbst Völkermord zu nennen speziell ge-
fragt wurde, bei Armeniern ausgeprägter als bei Türken. Fünftens plädiert der Au-
tor für Abbau der Negativstereotypen auf türkischer Seite im Zusammenhang mit
fortschreitender Demokratisierung und Pluralisierung der türkischen Gesellschaft. 

Der Hauptbeitrag des Bandes umfasst im deutschen Teil etwa 50 Seiten. Der Au-
tor, Hrant Dink (1954-2007), war als Herausgeber der bisher einzigen zweisprachi-
gen armenisch-türkischen Wochenzeitung Agos einer der prominentesten Intellek-
tuellen in der Türkei. Er wurde im Januar2007 beim Verlassen der Agos-
Redaktionsräume in Istanbul auf offener Straße ermordet, wozu Ralph Giordano
treffend erklärte: »Hrant Dink musste sterben, weil er das, was den Armeniern im
türkisch-osmanischen Reich 1915/16 widerfuhr, beim Namen nannte: Genozid«32.

In seinem Buchbeitrag hebt Dink bewusst auf seine Doppelidentität als nichttür-
kischer Armenier und türkischer (Staats-) Bürger ab. Auch Dink, der nach dem Mi-
litärputsch 1980 mehrfach inhaftiert wurde, war, wie andere, im EU-Bereich Solida-
rität erfahrene prominente Autoren, z. B. der Literaturnobelpreisträger Orhan
Pamuk 2005 und zuletzt Elif Shafak, die am 21. September 2006 von einem Istanbu-
ler Bezirksgericht freigesprochen wurde, wegen »Beleidigung des Türkentums«
nach § 301 Strafgesetzbuch der Türkischen Republik öffentlich angeklagt, erhielt
aber zunächst »nur« eine Bewährungsstrafe in der Türkei und im Mai 2006 in
Deutschland für sein nachhaltiges und langdauerndes Engagement für Pressefreiheit
in der Türkei den Henri-Nannen-Preis.

In seinem Buchbeitrag führt Dink seine vermittelnde Position eines »dritten We-
ges« zwischen Anerkennung und Leugnung des Armenozid breit aus. Deutlich
wird, dass Dink weniger »links vom Möglichen überhaupt« (Walter Benjamin) steht
als vielmehr zwischen allen schon besetzten Stühlen Platz zu nehmen versucht. Bei-
de Hauptlager strukturiert der Autor, der »die Armenierfrage« nutzen möchte, um
die gegenwärtige türkische Gesellschaft unter dem Primat der weiteren Entwick-
lung zivilgesellschaftlicher Strukturen im »westlichen« Sinn zu demokratisieren, zu

31 »Armenian & Turkish Citizens' Mutual Perceptions & Dialogue« http://
www.tesev.org.tr/etkinlik/ermeni_turk_diyalog.php (aufgerufen 2007).

32 Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 27. 01. 2007, S. 39.

07_Literatur-Albrecht  Seite 480  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


ZfP 55. Jg. 3/2008

Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en) 481

pluralisieren und zu liberalisieren, in Triaden: Die heute aus etwa acht Millionen
Menschen bestehende »armenische Welt« lebt im seit September 1991 unabhängigen
kaukasischen Kleinstaat (etwa drei Millionen), in der von Dink »Anatolien in der
Welt« genannten armenischen »Diaspora« (gut 5 Millionen) und besteht auch noch
aus einer kleinen, in der Türkei lebenden armenischen Minderheit, der Dink selbst
angehört. Insbesondere Diaspora-Armenier hätten sich, seit zwei Jahrzehnten zu-
nehmend erfolgreich, einerseits für die weltweite »Anerkennung der Wahrheit« des
Armenozids eingesetzt; aber andererseits zugleich ein Negativstereotyp gegenüber
Türken und dem türkischen Staat ausgebildet. Die türkische Seite bestünde aus dem
autoritären Staat (soweit mir bekannt in der »Armenierfrage« heute repräsentiert
durch harte Leugner wie den Vorsitzenden der staatlichen Gesellschaft für Türki-
sche Geschichte, Yusuf Halacoglu), der Politik (analog verkörpert durch den Vorsit-
zenden der Arbeiterpartei der Türkei, Dogu Perincek), und der Zivilgesellschaft
(analog vertreten durch Rechtsanwalt Kemal Kerincsik, der die Autorin Elif Shafak
wegen »Verunglimpfung des Türkentums« anzeigte). Dabei, so Dinks Leitthese zur
paradoxen Lage und abgesehen von seinen Hinweisen zum schwierigen Verhältnis
der Staaten Türkei und Armenien, blockierten sich die Hauptantipoden (»Diaspo-
ra« und der türkische Staat) wechselseitig. Diese doppelte Blockade sei unterhalb
der Völkermord-Ja-Nein-Ebene aufzulösen, wozu der Autor als »ein Armenier aus
der Türkei« beitragen will – und dadurch antidemokratischen Armenozid-Leug-
nern als »Armenierknecht« gilt. Dinks engagiertes Plädoyer argumentiert mit deut-
lichem Blick auf die türkische Gegenwartsgesellschaft und die von ihr zivilgesell-
schaftlich zu entwickelnde Toleranz, Pluralität und Demokratisierung. Diese Sicht
hat freilich Folgen: Erstens wird der Blick verengt, was besonders deutlich am Ver-
hältnis des Autors zu Geschichte und Geschichtsschreibung wird. So sehr Dink
zum einen und zutreffend positiv bewertet, dass die zunächst staatlich untersagte
Konferenz »Die Armenier in der Phase des Niedergangs des Imperiums« schließlich
doch im September 2005 an der Istanbuler Bilgi-Privatuniversität stattfinden konn-
te33 – so zeigt sein Rückbezug auf eine emotional aufgeladene, auch noch die gegen-
wärtige türkische Mehrheitsgesellschaft auszeichnende Geschichtsschreibung wie
sehr auch dieser progressive Intellektuelle (in) der gegenwärtigen Türkei immer
noch ins kemalistisch-totalitäre Denken verstrickt ist. Es war Mustafa Kemal, der
spätere Atatürk, der zur Gründung der Gesellschaft für Türkischen Geschichte
1931 schrieb: »Geschichte schreiben ist genauso wichtig wie Geschichte machen«34.
Diese Atatürk-Formel mit einer Fundstelle [1939] findet sich auf einer Netzseite der
türkischen Regierung35: »Tarih yazmak, tarih yapmak kadar mühimdir. Yazan, ya-

33 Zur Erinnerung: 1982 durften armenische Wissenschaftler zu einer Genozidkonferenz
in Israel nicht einreisen, nachdem die damalige türkische Militärregierung Druck ausge-
übt hatte. Vgl. dazu Israel W. Charny (Hg.), Toward the Understanding & Prevention
of Genocide, Boulder (Colorado) 1984.

34 »Tarih yazmak, tarih yapmak kadar önemlidir.«
35 http://www.kultur.gov.tr/TR/Yonlen-

dir.aspx?F6E10F8892433CFF8FE9074FF19B0005907A48226BB53664, (abgerufen am
30.6.2008).

07_Literatur-Albrecht  Seite 481  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en)482

pana sadi k kalmazsa, deg is meyen hakikat, insanli g i s as i rtacak bir mahiyet alir«,
deutsch etwa: »Geschichte schreiben ist genauso wichtig wie Geschichte machen.
Der Geschichtsschreiber muss aber treu und loyal sein, ohne diese Eigenschaften
wird die Geschichte für den Menschen immer zweifelhaft bleiben.« Zweitens trägt
Dink auch in sich Widersprüchliches vor: etwa wenn er einerseits »die weltweiten
Bestrebungen der ArmenierInnen« zur Armenozidanerkennung als den innertürki-
schen Demokratisierungsprozess fördernd, andererseits eher als Beitrag »zur Zu-
nahme bestehender Spannungen« wertet. Drittens behandelt der Autor manches zu
oberflächlich: Wenn z. B. das türkische Verfassungsgericht das Verbreitungsverbot
eines Genozid-Buchs von Vahakn N. Dadrian mit der zynischen Begründung auf-
hob, »es gäbe nicht mehr viele ArmenierInnen im Land, die man durch das Buch
aufhetzen könnte«, kann nicht nur resultathaft das Urteil interessieren, sondern
müsste auch die »Begründung« kritisch kommentiert werden. Viertens wirkt Dinks
Plädoyer für »den Willen«, der seiner Meinung nach ausreichte, aber beiden Seiten
fehlte, historisch naiv und politisch hilflos. Fünftens, und insofern erscheint ange-
messen, dass der Autor sich nicht mit der Bedeutung des Armenozids selbst be-
schäftigt, ist Dinks Vorstellung vom »Völkermord an den ArmenierInnen«, welcher
»in den letzten dreißig Jahren eine universale Dimension gewann«, verkürzt und
haltlos, weil jeder Völkermord/Genozid als solcher und an sich (sui generis et per se)
immer schon genau diese »universale Dimension« per definitionem hat.

Dem Dinkessay folgt ein Lagebericht zur »Armenierdiskussion in der Türkei
2005« von  Stefan Hibbeler (*1963), dem Herausgeber des wöchentlich erscheinen-
den deutschsprachigen Internetmagazins Istanbul Post36. Auf 15 Seiten betont Hib-
beler, auch im Rückbezug auf Dink, die Bedeutsamkeit der Armenozidanerkennung
als »Auseinandersetzung über die Fortsetzung der politischen Liberalisierung in der
Türkei« und konzentriert sich dabei vor allem auf Ereignis und Bewertung (als Völ-
kermord), sodann auf den Stil der öffentlichen Auseinandersetzungen und schließ-
lich auch auf allgemeinere Aspekte türkischer Vertreibungspolitik »großer nicht-
muslimischer Minderheiten« aus Anatolien. Hibbelers Beitrag enthält den Wortlaut
der Erklärung der türkischen nationalen Versammlung (»Türkiye Büyük Millet Me-
clisi«) vom 13. April 2005, welche von »armenischen Vorwürfen« sprach und leider
verdeutlichte, dass bisher noch alle (auch hier zusammenfassend dokumentierten)
zivilgesellschaftlichen Hinweise und Anregungen von Staat und Politik der Türki-
schen Republik gleichermaßen ignoriert wurden.

IV. »Staatliche Gewaltverbrechen« und Völkermord(verhinderung)

Drei in den letzten Jahren erschienene Sammelbände beschäftigen sich mit Völ-
kermord aus historischer Sicht und gehen damit, auch zur Perspektiverweiterung,
über die hier bisher diskutierten Bücher zur Genozidpolitik hinaus. Dabei sind je-
weils nicht alle, sondern nur einige akzentuierte Texte auch aus komparatistischer,
also völkermordvergleichender Sicht von Interesse.

36 http://www.istanbulpost.net/Istanbul%20Post/about.htm.

07_Literatur-Albrecht  Seite 482  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


ZfP 55. Jg. 3/2008

Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en) 483

Der erste Sammelband des StudienVerlags ist im besten Sinn ein didaktisch ange-
legter »reader«, der Völkermorde im vergangenen Jahrhundert als Staatsverbrechen,
genauer als staatliche Gewaltverbrechen, auffasst37. Entgegen dem Reihentitel geht
es weniger um »Kontroversen« als vielmehr um (Leit-)»Konzepte zur Definitions-
macht, Wahrnehmung (Perzeption) und Prävention genozidaler Handlungen«. Der
Band ist klar strukturiert und logisch aufgebaut: Vorwort und Einleitung der Edito-
ren folgen als Hauptabschnitte »Theoretische Überlegungen und Definitionspro-
bleme« und zum »Umgang mit Völkermord und staatlichen Gewaltverbrechen:
Beispiele aus der internationalen Praxis« mit jeweils fünf Beiträgen. Der dritte Ab-
schnitt »Materialien« ist in sich zweiteilig mit vier Texten zur Erinnerungsarbeit
(u. a. aus Chile und dem ehemaligen Jugoslawien) und Hinweisen zu Literatur, In-
ternetlinks sowie einem nützlichen Glossar.

Der Sammelband enthält vier Leitbeiträge von international bekannten Völker-
mordforschern: Yves Ternon, dessen Buch zum Armenozid als »Völkermord im 20.
Jahrhundert« auch deutsch erschien38, erinnert an Völkermordprävention als (aus-
schließliche) Aufgabe der »internationalen Gemeinschaft« und an wissenschaftliche
Versuche, über politiksoziologisch erkennbare empirische Entwicklungsstadien
Karrierepfade von Völkermordgesellschaften zu erkennen, bevor jene Phasen und
»Points of no return« erreicht sind, in denen Völkermordverhinderung kaum noch
möglich ist. Einen neueren Versuch, über eine gezielte »internationale Kampagne
zur Beendigung von Genoziden« wirksam zu werden, präsentiert in Form eines er-
weiterten achtstufigen Ablaufsmodells der US-amerikanische Politikberater Grego-
ry Stanton39. Der deutsch-armenische Völkermordforscher Mihran Dabag entwi-
ckelt seine sozialpsychologische Sicht als »Perspektive strukturvergleichender
Genozidforschung« und identifiziert dabei genozidale »Risikofaktoren« wie ein in-
tergenerativ wirksames »Feindbild« im Zusammenhang mit einer (typischerweise
rassistischen) Vernichtungsideologie zur »Mobilisierung großer Bevölkerungsgrup-
pen«. Daran anschließend verweist Eric D. Weitz politikhistorisch im Anschluss an
Hannah Arendt auf die massengesellschaftlichen Aspekte aller ›modernen‹ Genozi-
de als »gesellschaftliche Projekte« unter Einbezug der »gesamten Bevölkerung«.
Die in den 1990 Jahren geschaffenen Haager Internationalen Gerichtstribunale wer-
tet Weitz als Momente auf dem Weg zu einer »neuen internationalen Rechtsord-
nung«, um »Genozide Teil unserer Geschichte werden zu lassen, nicht unserer Ge-
genwart«. Eine historisch-komparatistische Sicht bringt, im nächsten Abschnitt,
auch Falk Pingel (zum »Thema Völkermord als Gegenstand von Unterricht und
Schulbuch«) ein, wenn er betont, »dass der Völkermord nicht mit Hitler begann

37 Verena Radkau; Eduard Fuchs; Thomas Lutz (Hg.), Genozide und staatliche Gewalt-
verbrechen im 20. Jahrhundert, Wien 2004 [= Konzepte und Kontroversen. Materialien
für Unterricht und Wissenschaft in Geschichte – Geographie – Politische Bildung 3].

38 Yves Ternon, Der verbrecherische Staat. Völkermord im 20. Jahrhundert, Hamburg
1966.

39 Sein erstmals 1996 veröffentlichtes Ablaufmodell der »Seven Stages of Genocide“ ist
nachzulesen unter http://www.genocidewatch.org/7stages.htm (abgerufen am
30.6.2008).

07_Literatur-Albrecht  Seite 483  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en)484

und leider auch nicht mit ihm endet«. Dabei wünscht sich Pingel auch für den
Schulunterricht, dass zwischen »Völkermord« und anderen »politisch motivierten
Massenverbrechen« unterschieden wird, problematisiert die gerade in Schulbüchern
anzutreffende Suggestiv-»Sprache der Bilder« und (an)erkennt auch hier Entwick-
lungsprozesse, wenn inzwischen auch (etwa am Beispiel Deutsch-Südwestafrikas)
der »koloniale Genozid als Vorläufer des Holocaust« angesprochen oder »die De-
portationen der Armenier erwähnt« werde. Auf den praktischen Gebrauchswert
des Bandes zielt der dritte, von Eduard Fuchs bearbeitete Abschnitt mit seinen Lite-
raturempfehlungen, Internetlinks und einem nützlichen kleinen Glossar von A-Z.

V. Minderheitenpolitik, ethnische Homogenisierung und Vertreibung in Europa

Der zweite Sammelband des StudienVerlags ist historisch ausgreifend auf Europa
vom 16.–20. Jahrhundert ausgelegt40 und soll, so die Editoren in ihrer Einführung,
»eine Mischung aus Überblicks-, Vergleichs- und Fallstudien mit unterschiedlichen
räumlichen Schwerpunkten, Typen, Rechtsformen sowie Ursachen und Motivbün-
deln von Ausweisung, Abschiebung und Vertreibung« bieten. Für den genozidalen
Zusammenhang sind dabei drei Texte anregend: der Überblick von Hans-Heinrich
Nolte zum differenten Umgang »zwischen Duldung und Vertreibung« mit eth-
nisch-religiösen Minoritäten seit dem 16. Jahrhundert, Hanns Haas’ Übersicht zu
Methoden staatlicher ethnischer Homogenisierungspolitik im 20. Jahrhundert und
Fikret Adanirs Fallstudie zur osmanisch-türkischen Bevölkerungspolitik zwischen
»Berliner Kongress« (1878) und der Gründung der Türkischen Republik
(29.10.1923). 

Noltes Beitrag einvernimmt Christentum, Judentum und Islam als die drei religi-
ösen Hauptströmungen in Europa seit dem Dreißigjährigen Krieg und erinnert dar-
an, dass die zentraleuropäischen Staaten und Territorien Spanien, Frankreich und
Deutschland auch »durch die Exklusion von religiösen Minderheiten« gebildet
wurden, während sich das insulare Großbritannien durch den Ausschluss »der Kel-
ten der Randgebiete – der Walliser, Iren und Schotten«, konstituierte. Im Osmani-
schen Staat hingegen gab es diese Exklusion jahrhundertelang nicht: Muslimische
Herrscher duldeten traditionell auch Angehörige anderer Religionen »wie Juden,
Armenier und Orthodoxe, die Alltagskultur war durch Vielfalt auch der Religionen
geprägt«. Es war die ›westliche Modernisierung‹ in der zweiten Hälfte des
19. Jahrhunderts, die das herkömmliche millet-System mit seiner begrenzten Sozial-
integration erschütterte: »Die Reformen des 19. Jahrhunderts, in denen Prinzipien
gleichen Rechts für alle Staatsbürger versprochen wurden [...], führten paradoxer-
weise nicht zu einem toleranteren Staat, sondern über die nationalistische Revoluti-
on, in welcher der Islam zu einem eher säkular konnotierten Bekenntnis zum Tür-
kentum verwandelt wurde, zu schärferen Verfolgungen von Nichtmuslimen und

40 Sylvia Hahn, Andrea Komlosy, Ilse Reiter, Ausweisung – Abschiebung – Vertreibung in
Europa 16. – 20. Jahrhundert, Innsbruck-Wien-Bozen: 2006 268 p. [= Querschnitte:
Einführungstexte zur Sozial-, Wirtschafts- und Kulturgeschichte 20].

07_Literatur-Albrecht  Seite 484  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


ZfP 55. Jg. 3/2008

Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en) 485

schließlich zu Genoziden.« – Im Ausblick skizziert der Autor stichwortartig eine
komplexe Typologie der Vertreibung und Vernichtung von Minderheiten in Europa
während der letzten dreiundhalb Jahrhunderte. Diese dürfte die künftige kompara-
tistisch-historische Forschung ebenso wie politiksoziologische Deutungen anregen.

Verschiedene Aspekte dieses Beitrags werden in zwei weiterführenden und mate-
rialreichen Aufsätzen aufgenommen und weitergeführt: Hanns Haas entfaltet ein
Tableau von »ethnischer Homogenisierung unter Zwang« während und nach dem
Ersten Weltkrieg, das den Bogen von freiwilliger »Assimilation« über »Zwangsassi-
milation« und »geregelte Zwangsemigration« bis zum Genozid als »physischer Ver-
nichtung einer Volksgruppe« (so Haas´ Umschreibung des Armenozids) spannt.
Der von Haas angeregte intellektuelle Diskurs, der weder die welthistorische Be-
deutung des Armenozids noch die »Deportationen im Stalinismus« und die Maß-
nahmen gegen Deutsche in Tschechien und Jugoslawien verschweigt und insofern
aufklärend wirkt, versteht alle ethnischen Homogenisierungsversuche als demogra-
phische »Experimente im 20. Jahrhundert«, denen ein allgemeines Muster unter-
liegt: »Vertreibung beginnt mit der Zerstörung der Lebensgrundlagen; sie entzieht
den Betroffenen alle staatsbürgerlichen Rechte und den Schutz des Staates; sie elimi-
niert die wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Einrichtungen der verfemten
Gruppe. Alle Amtsträger werden entfernt, die politischen Organisationen verboten,
die Schulen geschlossen, die Religionsgemeinschaften aufgelöst. Es folgen die Ent-
eignung der Wirtschaftsbetriebe, Zwangsarbeit und Lagerverbringung.«

Der dritte kontextual relevante Beitrag dieses Sammelbands ist als Fallstudie zur
spätosmanisch-jungtürkischen Bevölkerungspolitik angelegt. Fikret Adanirs Text
ist politiktheoretisch wichtig – auch wenn es der Autor leider unterlässt, diesen Zu-
sammenhang einzuholen, der sich etwa bei Hannah Arendt unter dem Stichwort
»staatlich organisierter Verwaltungsmassenmord« findet und auf Montesquieus
(später vom deutschen Salonmarxisten Karl August Wittvogel im Zusammenhang
mit Besonderheiten der ›asiatischen Produktionsweise‹ popularisiertes) Leitkonzept
der ›Orientalischen Despotie‹ zurückgeht. Zutreffend beschreibt der Autor die Po-
litik der »ethnischen Homogenisierung« einschließlich der »Turkifizierung der
Ökonomie« als »Idee einer ethnisch-homogenen Bevölkerung neuzeitlich-europäi-
schen Ursprungs«. Der Berliner Friedensvertrag (1878), dessen Artikel 61 ›armeni-
sche Reformen‹ vorsah, internationalisierte die »armenische Frage«. Im Ersten
Weltkrieg beschloss die jungtürkische Führung des Osmanischen Reiches die Um-
siedlung »praktisch aller armenischer Gemeinden« aus Anatolien, »ausgenommen
Izmir [damals Smyrna], Istanbul [damals Konstantinopel] und Aleppo« – als »De-
portation«, so Adanir, »ein schweres Verbrechen, wofür im heutigen Diskurs die
Bezeichnung ›Völkermord‹ verwendet wird«. Nicht unerwähnt bleibt auch die
»Katastrophe des Spätsommers 1922«, der »Smyrna Holocaust« nach Einnahme der
ägäischen Handelsmetropole im September 1922 durch kemalistische Truppen als
Voraussetzung der dann im Lausanner Vertrag vollzogenen Revisionspolitik als po-
litische Letztvorgabe zur Gründung der ›neuen Türkei‹. – Als Historiker deutet
Adanir »Bevölkerungsverschiebungen und Siedlungspolitik in Südosteuropa« 1878-
1923 als Ausdruck türkischer Politik der »ethnisch-kulturellen Homogenisierung«

07_Literatur-Albrecht  Seite 485  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en)486

und verallgemeinert seine Fallstudienbefunde so: »Im Falle der Türkei erwies sich
der Übergang vom Osmanischen Vielvölkerreich zum Nationalstaat als ein beson-
ders langwieriger Prozess. Die Diskriminierung von Nichtmuslimen und nicht-tür-
kischen muslimischen Ethnien setzte sich auch nach der Gründung der Republik im
Jahre 1923 fort.«

VI. Menschenrechte und Menschenbilder

Die Texte im letzten hier vorzustellenden Sammelband41 beleuchten zahlreiche
weitere Facetten von Völkermord und Genozidpolitik, auch im antigenozidalen
Sinn von Völkermordverhinderung. Statt hier die – gewiss ebenfalls lesenswerten –
alt-, media- und neuzeitlich-historischen Beiträge zu Menschenrechten und Juden-
bildern oder die Falldarstellungen einzelner Episoden und Personen der deutschen
Zwischenkriegszeit zum außereuropäischen Rassismus oder den anregenden Essay
zur menschenbildbezogenen »Körpergeschichte« [body history] von Maren Lorenz
zu diskutieren, will ich mich dabei abschließend auf den allgemeinen Einleitungs-
beitrag des Herausgebers und auf zwei weitere politikgeschichtliche Texte zum
Menschenbild in Deutschland seit 1890 konzentrieren.

Burkhart Schmidts Text entwirft »Menschenrechte und Menschenbilder von der
Antike bis zur Gegenwart«, ohne die Kategorie »Menschenrechte« durch Hyposta-
sierung zur universalgeschichtlichen Leitkategorie überzustrapazieren und damit
zugleich zu entwerten. Zentral und bis in unsere Zeit wirksam sind die Unabhän-
gigkeitserklärung der dreizehn Staaten vom englischen Mutterland 1776 (»Declara-
tion of Independence«) und die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte von
1789/1793 (»Declaration des droits de l´homme et du citoyen«) mit den Hinweisen,
dass alle Menschen (von Gott) gleich (geschaffen) und mit gewissen unveräußerli-
chen Rechten, darunter dem, das je eigne Glück zu suchen (»pursuit of happiness«),
ausgestattet wurden. Zu Recht verweist Schmidt, der in seiner tour d´horizon auch
an Ciceros dignitas als altrömische Vorstellung menschlicher Würde erinnert, auf
unterschiedliche Vorstellungen: In der neuen Welt ging es schon besitzbezogen um
»propriety, liberty, and freedom« (Richard Overton), während in der alten entspre-
chend »liberté, égalité, fraternité« für brüderliche Gleichheit gekämpft wurde. Das
Ende 1848 von der deutschen Paulskirchenversammlung verabschiedete »Gesetz
über die Grundrechte des Deutschen Volkes« war »im wesentlichen auf die Abwehr
staatlicher Willkür ausgerichtet« (1851 durch Bundestagsbeschluss wieder aufgeho-
ben). Und zutreffend verweist Schmidt unter Verweis auf die Europäische Men-
schenrechtskonvention und den Europäischen Gerichtshof für Menschenrechte
darauf, dass »Rechte haben« und »Recht erhalten« auch heute noch nicht dasselbe
sind. – Im Abschnitt »Menschenbilder« erinnert der Herausgeber nicht nur an all-
gemeine Seiten unserer conditio humana wie etwa Liebe (des Selbst und des Ande-
ren), sondern auch an Selbst- und Fremdbilder, Auto- und Heterostereotypen,

41 Burghart Schmidt (Hg.), Menschenrechte und Menschenbilder von der Antike bis zur
Gegenwart, Hamburg 2006 [= Geistes- und Kulturwissenschaftliche Studien 1].

07_Literatur-Albrecht  Seite 486  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


ZfP 55. Jg. 3/2008

Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en) 487

schließlich Vorurteile zur Abgrenzung vom jeweils (vermeintlich) Anderen.
Schließlich bekennt sich Schmidt als Zeithistoriker nicht nur zur Verantwortung als
Zeitgenosse, sondern auch zu einem autoreflexiven »sozial- und kulturwissen-
schaftlichen Gedächtnis, dessen Elemente, Bilder und Begriffe immer wieder einer
selbstkritischen Analyse unterzogen werden müssen, um die erforderliche Distanz
zum wahren. Dies gilt auch für Fragen nach ›Menschenbildern‹ und ›Menschen-
rechten‹«. 

Vierzig Jahre nach der ersten kritischen Gesamtschau von Edgar Hartwig, der
später, 1968 und 1983, auch zwei Lexikonbeiträge zum 1891 als »Allgemeiner Deut-
scher Verband« gegründeten Alldeutschen Verband (ADV) folgten, fasst Rainer
Hering seine Hamburger Dissertation (2003) zum ADV 1890–1939 unter dem As-
pekt »Menschenbild des extremen Nationalismus in Deutschland« 1890–1933 zu-
sammen. Deutlich wird die vom ADV offensiv vertretene extrem-nationalistische
und völkisch-antisemitische Propaganda einschließlich ihrer rassistischen Grundie-
rung. Der ADV vertrat »zahlreiche Ideen, die später von Adolf Hitler (1889–1945)
und der NSDAP aufgegriffen wurden«. Nach der militärischen Niederlage des
Deutschen Reiches Ende 1918 blieb der ADV im Quellsumpf militanter deutsch-
völkischer Organisationen auch in der Weimarer Republik aktiv. Zusammen mit ra-
biater Judenfeindschaft propagierte er als »wesentlichen Programmpunkt« die »Er-
richtung einer völkischen Diktatur« und »stellte eine wesentliche organisatorische
und ideologische Konstante der ›Völkischen Bewegung‹ in Deutschland vom Kai-
serreich zum ›Dritten Reich‹ dar.«

Bernd Jürgen Wendts Beitrag zum »Menschenbild des Nationalismus, seinen
Wurzeln und Konsequenzen« unter dem Titel »Moderner Machbarkeitswahn«
schließt hier bruchlos an. Ausgangpunkt des Autors, der vor zwanzig Jahren ein
Standardwerk zur deutschen Außenpolitik veröffentlichte42, ist die genozidpolitisch
relevante Operationalisierung von abstrakt-allgemeiner »Menschenwürde« auf das
humane »Lebensrecht jedes Individuums«. Im ersten Aufsatzteil diskutiert Wendt
den »Siegeszug« der gerade im deutschsprachigen Raum ausgeprägten »Radikalisie-
rung durch den rassenhygienischen Diskurs« als eine historisch besonders Form all-
gemeiner »Pathologie der Moderne« (Dirk Blasius). Dafür war Hitlers Menschen-
bild, »das von der hierarchisch abgestuften Wertigkeit nicht nur der Rassen,
sondern auch der Individuen ausging, damit den europäischen Menschenwerten
von Gleichheit, Freiheit und Brüderlichkeit eine strikte Absage erteilte«, ebenso fol-
gerichtiger Ausdruck wie die Anmaßung, »unter Berufung auf ein Naturgesetz Bes-
sere und Stärkere von Schlechteren und Schwächeren zu scheiden, erstere zu för-
dern, letztere zu unterdrücken«. Eine Grundvoraussetzung des keineswegs linearen
und »unauflöslich in den Gang der Kriegsereignisse verwobenen Wegs nach Aus-
chwitz ab 1941« war jedoch das »rassenhygienische Menschenbild, das mit der
Machteroberung durch die Nationalsozialisten 1933 in den Rang einer Staatsdokt-
rin erhoben und zum treibenden Motor der Rassenpolitik wurde«.

42 Bernd Jürgen Wendt, Grossdeutschland. Aussenpolitik und Kriegsvorbereitungen des
Hitler-Regimes, München 1987.

07_Literatur-Albrecht  Seite 487  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471


Richard Albrecht · Armenozid – Genozid, Gruppen-, Kollektiv- u. Völkermord(en)488

Mit Stationen auf dem »Weg nach Auschwitz« beschäftigt sich der zweite Auf-
satzteil. Und wenn Wendt »Kontinuitätslinien« vom Kaiserreich zum Nationalsozi-
alismus betont, so auch die Zäsur, die der Autor in der »Machteroberung durch die
Nationalsozialisten 1933« sieht: »Der 30. Januar 1933 bedeutete mit dem Übergang
vom Rassismus zu einer staatlich legitimierten und institutionalisierten Rassenpoli-
tik einen entscheidenden Einschnitt. Mit der Beseitigung des Rechtsstaates und der
Menschenrechte in Deutschland, begleitet von einer folgenreichen Aushöhlung des
ärztlichen Ethos, brachen alle Dämme auf dem Weg von der Ideologie zur Tat«. Am
Ende dieser Entwicklung standen »Ärzte als ›politische Soldaten‹«, die sich »dem
Prinzip ›Heilen durch Töten‹ verpflichtet fühlten«: Naziärzte43. Sie waren Teil der
Völkermörderelite (»genocidal elite«) in Deutschland. Ohne ihre Handlungen wäre
die damalige »Auslöschung ›lebensunwerten Lebens‹« nicht möglich gewesen. Und
diese Völkermordpraxis vollzog sich, so Wendt, mit Auschwitz als Sackbahnhof,
Massenmordfabrik und Endpunkt in diesen »fünf Stufen«: »Zwangssterilisation,
Tötung (wirklich oder angeblich) kranker Kinder in Krankenhäusern, Tötung er-
wachsener Anstaltsinsassen durch Gas in medizinischen Tötungszentren (Euthana-
sie), Tötung (wirklich oder angeblich) kranker Insassen von Konzentrationslagern
und schließlich die Massenmorde an den Juden.«

43 Vgl. Robert Jay Lifton, The Nazi Doctors. Medical Killing and the Psychology of Geno-
cide, New York 1986.

07_Literatur-Albrecht  Seite 488  Freitag, 12. Dezember 2008  9:50 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:26:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-4-471

