Y
Halit Oztiirk

Wege zur
Integration

Lebenswelten muslimischer
Jugendlicher in Deutschland

https://dol.org/1014361/9783839406894 - am 15.02,2026, 00:02:12, https:/www.inllbra,com/de/agb - Open Access - [()IIEmmTy


https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Halit Oztiirk
Wege zur Integration

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unser Name ist Bescheidenheit,
Unser Feind ist der Hass,

Wir hassen niemanden,

Die ganze Welt ist fiir uns eins.

Yunus Emre
(tirkischer Dichter, 1238-1320)

Halit Oztiirk (Dr. phil., Dipl.-P4d.) ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am
Fachbereich Erziehungswissenschaft und Psychologie, Arbeitsbereich Wei-
terbildung und Bildungsmanagement der Freien Universitit Berlin. Seine
Lehr- und Forschungsschwerpunkte sind: Globalisierung und Pidagogik;
Institutions- und Organisationsforschung; Lehr- und Lernforschung und
Qualitative Forschungsmethoden.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Harit OzTrK
Wege zur Integration

Lebenswelten muslimischer Jugendlicher in Deutschland

[transcript]

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
tiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2007 transcript Verlag, Bielefeld
Zugl. Diss.: FU Berlin 16.02.2006

@ ®@@ This work is licensed under a Creative Commons
YA Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung & Innenlayout: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Umschlagabbildung: Akram Chaabeni (myspace.com/akiphoto)
Lektorat: Kai Reinhardt, Bielefeld

Korrektorat: Birgit Klpfer, Paderborn

Herstellung: Justine Haida, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 978-3-89942-669-4

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zell-
stoff.

Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an un-
ter: info@transcript-verlag.de

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

JoseF OLBRICH, JOACHIM H. KNOLL: VOrwort ........ccccecvevveevcrnennnenne 13
DanKSagUING  ...c.cevrerereeeueierririteerereeneeetaesessesestaesesessesesesesesesseseacaesessssence 17
1. EINLEITUNG ..covviniiiiiiniiiiiictcccnccncnesecnenene 19
2. FORSCHUNGSIAGE UND -LEITFRAGEN  ....coovueurrnincncnenennenes 23
2.1 Forschungslage ...........ccocovceveiennccennncccereccieeeeene 23
2.1.1 »Verlockender FundamentaliSmus« ......ccccevvevererereennens 24
2.1.2 Shell-Studie »Jugend 2000« ..c.ccovereeeuerrrerereereererrecenenes 26
2.1.3 »Religiositit von Jugendlichen in der multikulturellen

GeSellSChafta ..o 28
2.1.4 »Muslimische Religiositit und Erziehungs-

vorstellungen« ......coeeuee. 30
2.15 »Islamische Identititen« 31
2.1.6 »Den Islam ausleben« ..o 32
2.2 Forschungsleitfragen ... 33
3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG  ...cooviuiniiiiniiicncenienccnanes 35
3.1 Einfiihrung in den Islam und

den kulturellen Hintergrund muslimischer Jugendlicher 35
3.1.I Die Hauptquellen des Islam: Koran und Sunna 35
3.1.2 Theologische Rechtschulen im Islam ......ccccceeeeiiinncncne 38

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.1.3
3.1.4

3.1.5
3.1.6

3.2
3.2.1
3.2.2
3.2.2.1

3.2.2.2

33

3.3.1
3.3.2
3-33

3-4
3.4.1
3.4.2
3-43
3-4-4
3-45

4.1

4.1I

4.1.2
4.1.2.1

4.1.2.2
4.1.2.3
4.13

4.1.4

Das islamische Menschenbild ........c.cccceoevcvevnnnnnrineneenens 42

Die Glaubensgrundsitze des Islam ......ccccceceeevcicinencncncne. 47
Die Hauptpflichten eines Muslim .......ccoccceeeeveiccnncncncne. 49
Die Moschee — Zentrum des Glaubens und Ort

des Gebetes und der Lehre .......cccccovvviviiiininicciiinee, 50
INtegration .......c.ccccoveieininecninieiincceeee s 54
Integrationsmodelle ........c.cccocoivnnnnnnnneeeeccceeeene 55
Folgerungen 59
Diversity Managment— Empowerment durch Vielfalt ..... 61
Perspektivwechsel in der Integrationsdebatte .................. 63
Begriff der »Religion« und »Religiositit« aus

islamischer Sicht ... 66
Zum Begriff iman ... 68
Zum Begriff islam .....ococeeceirninicccce e 69
Zum Begriff tnsan ......cocccccveurvencceennncceernecceneeeaee 70
Dimensionen der Religiositit ...........ccccoevrnnnrirunuennens 72
Die Dimension des Glaubens .......c.ccccceevcvvnnnnnrreeeenens 75
Die Dimension der religiosen PraxiS .........ccoeoeoeecererercncnes 75
Die Dimension der religiésen Erfahrungen .........cccco..... 75
Die Dimension des religiosen Wissens ...........ccccoceceueeeee 76
Die Dimension der Konsequenzen aus

religiosen UDErzeugungen ........coceeoeevereeeseueereensisnnnenns 76
METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE  .....cccoviiuiiiiiiiiiniiniiniens 77
Die Gespriche: Untersuchungsfeld, Zielgruppe,

Zugang und Interviewte .............ccocccovecenicricrrenceencenn. 8o
Untersuchungsfeld: Der Islam und die Muslime

N Berlin .o 8o
Zielgruppe: Muslimische Jugendliche ... 87
Familie ..o 87
Bildungssituation .......c.cceveeeereereneicrereenieeereeneeeesenennes 88
Berufliche Situation 92
Zugang und Interviewte: der Weg zu den Interviewten

und die Gesprache ......c.ccvvvnnnnnnnnneeeeccccceeee 95
Auswertungsverfahren ... 99

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1

5.1.I
5.1.2

5.1.2.1
5.1.2.2

5.1.2.3
5.1.2.4
5.1.2.5

5.1.2.6

5.2

5.2.1
5.2.2

5.2.2.1
5.2.2.2

5.2.2.3
5.2.2.4
5.2.2.5

5.2.2.6

53

5.3.1
5.3.2

5.3.2.1
5.3.2.2
5.3.2.3
5.3.2.4

PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG:
DI1E ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN ....ccoevrveiiuerrenennnnes 103

Emin - »Mein Glaube ist fest und ich zweifele nicht

an meinem Glauben.« ... 103
Zur Interviewsituation ... 103
Wer ist EMIND oot 104
Dimensionen der Religiositit .. 109
Die Dimension des Glaubens 109
Die Dimension der religiésen PraxiS ........cccccoeerevevcuenee 110
Die Dimension der religiésen Erfahrungen .........c........ 112
Die Dimension des religiosen Wissens ..........cccoeveuenee 113
Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen
UDEIZEUGUNGEN ..o seseses 14
Einstellung und Bindung an Moschee und Imame ....... 116
Kenan - »Ohne Religion wiirde es auf dieser Erde

Chaos GEDen.« .......ccovieueirinincicierirecceereceereeseeeaes 119
Zur Interviewsituation ... 119
Wer ist Kenan? ..., 120
Dimensionen der Religiositit .......c.cccovvvrrvrreeierenenenee 124
Die Dimension des Glaubens .......ccoovvrvvrnrienenennee 124
Die Dimension der religidsen PraxiS .........cccccoeerevevcuenee 124
Die Dimension der religiésen Erfahrungen . 125
Die Dimension des religiosen Wissens .........cccceceveunee. 126
Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen
UDEIZEeUugUNGEN .....oovuvvivieeierieieieieeisises e seeseses 126
Einstellung und Bindung an Moschee und Imame ....... 127

Aische — »Glaube ist wichtig; man braucht und man
hat einen Beschiitzer: Gott.«

Zur Interviewsituation ..o

Wer ist AISChe? ..o

Dimensionen der ReligioSitit .........cccovvvrrvrrvienenenenen 131
Die Dimension des Glaubens ........ccocovvvrverenrieienenenen 131
Die Dimension der religiésen PraxiS .........cccccoevrerecuenee 131
Die Dimension der religiésen Erfahrungen .........c........ 132
Die Dimension des religiosen Wissens .......c.cc.ccccoeeene. 133

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3.2.5

5.3.2.6

5.4

5.4.1

5.4.2

5.4.2.1
5.4.2.2
5.4.2.3
5.4.2.4
5.4.2.5

5.5.2.6
55

5.5.1
5.5.2

5.5.2.1
5.5.2.2
5.5.2.3
5.5.2.4
5.5.2.5

5.5.2.6

5.6

5.6.1
5.6.2
5.6.2.1
5.6.2.2
5.6.2.3

5.6.2.4

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.

Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen
UDEIZEeUgUNEEN .....ovvveiveivieeieieieieieie i sees 133
Einstellung und Bindung an Moschee und Imame ....... 135

Benjamin - »Ja, die Religion hilft mir, dass ich nicht
hoffnungslos werde und nicht aufgeb. Sie gibt mir
Mut und legt mir nahe, geduldig zu sein.«

Zur Interviewsituation ...
Wer ist Benjaming .....cccccveevreerneennierercneeeneneeneseneenene
Dimensionen der Religiositit
Die Dimension des Glaubens
Die Dimension der religiésen Praxis ........cccoevecueunnee

Die Dimension der religiésen Erfahrungen ................... 142
Die Dimension des religiosen WiSsens ........cccccceceeueeee 143
Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen

UDEIZEUGUNGEN ...oeieiciceeeieiceece et enen 144
Einstellung und Bindung an Moschee und Imame ....... 147
Dominik — »Religion ist Quelle fiir den Lebenssinn.« ... 150

Zur Interviewsituation
Wer ist DOmIniK?  .oovoevevieieiiciceeeeeeeeee e

Dimensionen der ReligioSitdt ........cococeeuevrrenccucrerrerecace 152
Die Dimension des Glaubens ............... e 152
Die Dimension der religiésen PraxiS .......c.ccccevverccrerennes 152
Die Dimension der religiésen Erfahrungen .................... 153
Die Dimension des religiosen Wissens .......c.ccccceeeeeeceee 153
Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen

UDEIZEUGUNZEN ....voveieieiceeieiceese e ses 54
Einstellung und Bindung an Moschee und Imame ....... 155

Stefan — »Ich habe mit dem Islam die Ruhe und
Schoénheit gefunden.«
Zur Interviewsituation ....
Wer ist Stefan? ....cccooieviieiiceeeeeee e

Dimensionen der ReligioSitdt ........cocoeeererrererccucrereerecacee 159
Die Dimension des Glaubens ............... e 159
Die Dimension der religiésen PraxiS .......c.ccccevverecrerrenee 159
Die Dimension der religiésen Erfahrungen .................... 161
Die Dimension des religiosen WiSsens .........ccccceveveueeee 161



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.6.2.5

5.6.2.6

5-7

5.7.1
5.7.2

5.7.2.1
5.7.2.2
5.7.2.3
5.7.2.4
5.7.2.5

5.7.2.6

5.8

5.8.1

5.8.2

5.8.2.1
5.8.2.2
5.8.2.3
5.8.2.4
5.8.2.5

5.8.2.6

59

5.9.1
5.9.2
5.9.2.1
5.9.2.2
5.9.2.3
5.9.2.4

Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen
UDEIZEUGUNGEN ..ot 162
Einstellung und Bindung an Moschee und Imame ....... 163

Firdevs — »Die Religion ist, wenn man es richtig versteht
und praktiziert, doch gut und niitzlich fiir den

Menschen.« ...
Zur Interviewsituation
Wer ist FIFdeVS? .ot
Dimensionen der Religiositit

Die Dimension des Glaubens

Die Dimension der religidsen Praxis ..........ccccoevvevnunee 170
Die Dimension der religiosen Erfahrungen ................... 171
Die Dimension des religiosen Wissens .......cccccooveeencne. 72
Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen

UDEIZEUGUNGEN oot eeeeen 172
Einstellung und Bindung an Moschee und Imame ....... 174

Orhan - »Religion ist doch fiir uns gut. Islam ist meine
Religion. Er schiitzt mich und gibt mir Halt.«

Zur Interviewsituation ...
Wer ist Orhan? ...
Dimensionen der Religiositit
Die Dimension des Glaubens
Die Dimension der religidsen Praxis ..........ccccocovveveunee

Die Dimension der religiésen Erfahrungen ....................

Die Dimension des religiosen Wissens .......c.ccccocovvencne

Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen
UDEIZEUGUNGEN oot eseeeeees 182
Einstellung und Bindung an Moschee und Imame ....... 185

Giilsitm — »Der Islam diszipliniert mich und
ziigelt mein EGo.« ...c.ccoeeiiiinnnnninrceceecccccceenes
Zur Interviewsituation

Wer ist GUISTIM?  cvveeveeiceiceeeeeeeeeeceeeee e

Dimensionen der Religiositit 191
Die Dimension des Glaubens 191
Die Dimension der religidsen Praxis .........cccocovveveunee 192
Die Dimension der religiosen Erfahrungen ................. 192
Die Dimension des religiosen Wissens .......cccccccovevencne 193

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.9.2.5
5.9.2.6

5.10

5.10.1

5.10.2

5.10.2.1
5.10.2.2
5.10.2.3
5.10.2.4
5.10.2.5

5.10.2.6

5.IL.I

5.I1.2

5.I1.2.1
5.11.2.2
5.11.2.3
5.11.2.4
5.I1.2.5

5.11.2.6
5.12

5.12.1
5.12.2
5.12.2.1
5.12.2.2
5.12.2.3

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.

Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen
UDEIZEeUgUNEEN .....ovvveiveivieeieieieieieie i sees 193
Einstellung und Bindung an Moschee und Imame ....... 196

Fadimah - »Ich glaube, dass der Islam auf mich einen
positiven Einfluss hat, obwohl ich jetzt nicht die

>grofle< Frau bin, die die islamischen Gebote und

Verbote immer praktiziert« ... 198
Zur Interviewsituation
Wer ist Fadimah? ...........

Dimensionen der ReligioSitat .......c.ccccceceveeivnnnererneennnes 200
Die Dimension des Glaubens .........ccccoccevvivvicivirininane 200
Die Dimension der religidsen PraxiS .......c..cccceceeeerereucnes 200
Die Dimension der religiésen Erfahrungen .................... 201
Die Dimension des religiosen WiSsSens .........ccccceveveueee 201
Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen

UDEIZEUGUNGEN  .oorereeecenieieereeeieineeeee et naeane 201
Einstellung und Bindung an Moschee und Imame ....... 202

Zehra — »Glauben ist fiir mich wichtig, weil ich dann
einen Weg habe, weil ich weif}, was ich erreichen

MOCHEE.C e 203
Zur Interviewsituation ... 203
Wer ist Zehra? ...... 204
Dimensionen der Religiositdt ..........cccccoeevvinciciiricninnee 207
Die Dimension des Glaubens ........cccececennnnnerreennnens 207
Die Dimension der religidsen PraxiS .......c..cccoeceveeererecnes 207
Die Dimension der religiésen Erfahrungen .................... 208
Die Dimension des religiosen Wissens .......c..ccccceeeuvenee 208
Die Dimension der Konsequenzen aus religisen

Uberzeugungen . 209
Einstellung und Bindung an Moschee und Imame ....... 211
Maryam - »Glaube ist meine innere Polizei.« ................ 213
Zur Interviewsituation ......c.cccevvevevinienerineneieeeeees 213
Wer ist Maryam? ... 213
Dimensionen der ReligioSitat .........c.ccoeveeeernnnenereneenneee 216
Die Dimension des Glaubens .........ccccccoevivincicrriviniane 216
Die Dimension der religiésen Praxis 216
Die Dimension der religiésen Erfahrungen .................... 217



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.12.2.4  Die Dimension des religiésen Wissens 218
5.12.2.5  Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen
UDEIZEUGUNGEN oot eeeees 218
5.12.2.6  Einstellung und Bindung an Moschee und Imame ....... 220
6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG:
ISLAMISCHE RELIGIOSITAT UND INTEGRATION ...........c..... 223
6.1 RElIGIOSIEAL ..ottt reeenenes
6.1.1 Die Dimension des Glaubens
6.1.2 Die Dimension der religiésen Praxis ..........cccccovveeuneueen. 225
6.1.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen .................... 227
6.1.4 Die Dimension des religiosen Wissens .......ccccceceeeueee 228
6.1.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen
UDEIZEUGUNGEN ..o
6.1.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame
6.2 Integration ..o 237
6.2.1 Auswertung der INterviews .....ccococvvveererereecccecrcrcenes 237
6.2.2 Verhiltnis zur Religiositit .....cococevrvireeererereeccircncnccnes 244
7. RESUMEE UND AUSBLICK ...ccueuinininiiiinteieresese e sesesesenenens 255
7.1 Resiimee
7.2 Ausblick
LITERATUR oottt ettt sttt 263
INTERVIEWLEITFADEN  ...cooiiiiiiieiiinteienienneeneenenesae st eseenesnessesaeeeesnennes 277

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 -

m 15.02.20286, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

ProF. DR. Joser OLBRICH
Pror. Dr. Dr. H.C. JoacHIM H. KNoOLL

Nach langen, auch ideologisch eingefirbten Diskussionen {iber Integration,
Segregation und Assimilation als Formen des Umganges mit Zuwande-
rung hat sich in der Bundesrepublik die Stimmung auf einen Kompromiss
eingependelt, der in zwei Dokumenten seinen Ausdruck gefunden hat, die,
so mochte man vermuten, Klarheit und Besonnenheit im Einwanderungs-
land Bundesrepublik Deutschland hergestellt haben: das grundlegende
»Gesetz zur Steuerung und Begrenzung der Zuwanderung und Regelung
des Aufenthalts und der Integration von Unionsbiirgern und Auslindern«
vom 30. Juli 2004 und die konkretisierende »Verordnung iiber die Durch-
fihrung von Integrationskursen« vom 13. Dezember 2004. Zuvor hatten
vor allem die Trager gesellschaftlich verantworteter Integrationsarbeit — wie
der Deutsche Volkshochschulverband — Méglichkeiten und Modelle der
Integration in der Praxis erprobt — bis hin zu Versuchen, in sogenannten
glisernen Moscheen deutsche und tiirkisch-islamische Initiativen einander
niher zu bringen (Mannheim).

Zugleich hat sich die Theorie der Integration auf Begriffe wie praventi-
ve, begleitende und nachholende Integration verstindigt, wobei sich Theo-
rie und Praxis einig dariiber sind, dass es das Konzept der Integration nicht
gibt und geben kann, sondern dass die je angemessenen Konzepte im
Dreieck von Herkunftsland, Zuwanderungsland und Betroffenen stets
konkret entfaltet werden miissen. Aber trotz der gesetzlichen Regelungen
von Seiten des Staates ist die Zuwanderung als individuelles und kollekti-
ves Problem und Phinomen perspektivisch nicht etwa auf dem Weg zu ei-
ner positiven Lésung. Es zeigt sich, dass z.B. sprachliche Integration fiir
sich noch keineswegs eine Garantie fiir ein eintrigliches Miteinander von
Minderheits- und Mehrheitsbevolkerung darstellt. Das zeigten z.B. die Un-
ruhen in den franzdsischen Banlieus von Paris, in denen die Zuwanderer
aus den nordafrikanischen Maghreb-Lindern mit ihrer Sprachtradition

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | WEGE ZUR INTEGRATION

eigentlich keine Schwierigkeiten haben diirften, sich im franzésischen
Sprachmilieu zu bewegen. Hier liegen vermutlich soziale Ursachen vor:
mit der Tendenz der Selbstgettoisierung, die die Sorgen um die sprachliche
Integration hierzulande vergessen lassen.

In der Bundesrepublik hat der mediale »Alarmismus« auf Schwach-
punkte aufmerksam gemacht, die Diskussion verkiirzt und auf Phinomene
fokussiert, die bislang in der Integrationsdebatte beschwiegen wurden —
wie Jugendgewalt und Devianz jugendlicher Zuwanderer, die sich in der
Formel verdichteten, dass die Integration gescheitert sei.

In diese Situation tritt nun die Dissertation von Halit Oztiirk ein.

Diese auf qualitativ-empirischen Untersuchungsergebnissen beruhen-
de Abhandlung iiber muslimische Jugendliche in Deutschland stellt sich
der Herausforderung, die Integration in ihrer Wechselbeziehung zur isla-
mischen Religiositit und diese wiederum in ihrer Reflexion im Leben der
muslimischen Jugendlichen zu untersuchen.

Der an modernen Mafstiben gemessene Begriff der Integration bedeu-
tet die Eingliederung in die neue soziale Umgebung durch gegenseitige
Akzeptanz. In diesem reziproken Prozess sind die zu integrierenden Per-
sonen und Gruppen gefordert, sich einander anzunihern, sodass unter Er-
haltung der Elemente der eigenen Herkunfiskultur (Retention) ein inter-
kulturell und transethnisch verwobenes, ineinandergreifendes Geflecht
hergestellt wird. Das Ergebnis der Arbeit ist, dass die Integration durch
drei Indikatoren gekennzeichnet wird:

Die Beachtung der vor allem im Grundgesetz formulierten Grundwerte,
2. der Wille zum intra-/interkulturellen Austausch und intra-/interreligi-
6sen Dialog und
3. das Interesse und Engagement fiir die Ergreifung der bereitgestellten
oder die zur Verfiigung stehenden Chancen.

Oztiirks These lautet in etwa — und hier natiirlich nur verkiirzt angedeutet
—, dass die Integration von der Religiositit muslimischer Jugendlicher
nicht behindert werde, vielmehr lasse sich in der Religiositit eine Voraus-
setzung dafiir erblicken, dass die Integrationsbereitschaft muslimischer
Jugendlicher gefordert werden kann. Im Wesentlichen lasse sich dies
zwanglos bereits daran erkennen, dass die muslimischen Jugendlichen,
denen der Islam ihre Vollkommenheit zum Ziel setzt, diese in den zwi-
schenmenschlichen Beziehungen erlangen koénnen und miissen. Darin
liege ein besonders gewichtiger Dienst an Gott und zugleich eine nicht
aufkiindbare religiose Verpflichtung zur Integration. Diese sei daher die
Lebensaufgabe eines jeden religiosen muslimischen Jugendlichen.

Und in der Tat kann Oztiirk in einer qualitativen Analyse muslimischer
Jugendlicher den Nachweis erbringen, dass Religiositit und Integration

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT | 15

eng miteinander verbunden sind und dass tiber diesen Weg auch Integra-
tion erreicht wird.

Es ist lohnend, interessant und aufschlussreich, hier einen Ausschnitt
aus den selbststindigen Integrationsleistungen der muslimischen Jugend-
lichen kennenzulernen. Die Arbeit wird gewiss eine intensive Diskussion
auslosen, die neue Perspektiven des interkulturellen Gesellschaftsver-
stindnisses in den Sozialwissenschaften anregen kann.

Berlin im August 2006

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 -

m 15.02.20286, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Danksagung

Eine personliche Anmerkung

Seit Langem sind die Gedanken an eine baldige Riickkehr ins Herkunfts-
land vergangen: Deutschland ist unsere neue Heimat und wir sind
Deutschlands neue Biirger!

Mein besonderer Dank

Vom tiefsten Herzen mochte ich meiner Mutter und meinem Vater dan-
ken. Sie haben mich die Liebe, den Respekt vor allen Lebewesen und den
Wert lebenslangen Lernens gelehrt.

Wihrend des Verfassens dieser Arbeit habe ich meine Ehefrau und
meine Tochter leider zu sehr vernachlissigt. Doch haben sie mir viel Ge-
duld und Nachsicht entgegengebracht. Ich danke ihnen beiden.

Ausdriicklich méchte ich mich bei meinem Erstgutachter, Herrn Prof.
Dr. Josef Olbrich, bedanken. Seine Unterstiitzung, Ratschlige und Hinwei-
se haben mir tiberhaupt erst die Perspektive der Promotion erdffnet und
mich seither gefiihrt.

Weiterhin danke ich meinem Zweitgutachter, Herrn Prof. Dr. Dr. h.c.
Joachim H. Knoll, der mich mit seinen Ideen entscheidend unterstiitzt hat.

Dank bekunden méchte ich auch Herrn Prof. Dr. Richard Miinchmeier,
der mich motiviert hat, nach monatelanger Uberlegung doch dieses Disser-
tationsthema zu bearbeiten.

Ein grofser Dank gilt auch meiner ehemaligen Klassenlehrerin, Sabine
von Normann, die mich unbeschreiblich engagiert bei der Entwicklung
dieser Arbeit als Korrektorin unterstiitzt hat.

Den zahlreichen Jugendlichen, die sich an Vorgesprichen und Inter-
views beteiligten, sich zu so anregenden wie informativen Gesprachen be-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | WEGE ZUR INTEGRATION

reitfanden und mir dartiber hinaus gastfreundlich begegneten, gilt mein
Dank fiir ihr Vertrauen und ihre Geduld.

Ich hoffe, dass diese Arbeit zu einem gedeihlichen und harmonischen
Zusammenleben aller Menschen beitragen wird und widme sie deshalb
denjenigen, die sich fiir Vélkerverstindigung, Weltfrieden, Toleranz und
Respekt einsetzen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Deutschland gehort zu den vielfiltigsten und spannendsten Lindern dieser
Erde. Es hat trotz seiner wechselvollen Geschichte nicht nur die Kultur und
das politische Bewusstsein Europas mitbeeinflusst, sondern viele bertthmte
Denker, Philosophen und andere Persénlichkeiten hervorgebracht. Sieht
man einmal kurz iiber die »dunklen historischen Facetten« Deutschlands,
die zutiefst abscheulich und inhuman waren und die Aufklirung sabotier-
ten, hinweg, dann hat Deutschland viele heikle Situationen, die in die
Weltgeschichte eingegangen sind, nachahmenswert bewiltigt — erinnert sei
nur an die Zeit des Wiederaufbaus nach dem Ersten und Zweiten Welt-
krieg sowie die deutsche Wiedervereinigung. In diesem Zusammenhang
begeisterten die schnelle Reeducation und der Wiederaufbau Deutschlands
zu einem demokratischen Sozialstaat viele Staaten und Gesellschaften.
Durch die Solidarititsgemeinschaften wie die der » Triimmerfrauen« konn-
te sich Deutschland bereits nach einigen Jahren zu einem 6konomisch be-
deutungsvollen Staat entwickeln. Inzwischen sind hier nahezu alle Natio-
nalititen, Kulturen und Religionen vertreten, sodass sich die Bundesrepu-
blik erneut einer Herausforderung, nimlich der Verantwortung eines Ein-
wanderungslandes, zu stellen hat. Seit einigen Jahren musste dies unser
bewihrtes Land laufend unter Beweis stellen:

Bald standen Linksradikale im Mittelpunkt, bald Rechtsextreme, bald
Asylanten, bald Auslinder — und heute der Islam und die Muslime.
Schlagzeilen und Themen wie »Islam, Muslime und Terror«, »Islam und
Islamismus/Fundamentalismus«, »Kopftuch«, »Islam und Innere Sicher-
heit«, »Islam und der EU-Beitritt der Tiirkei« begleiten unseren Alltag. Be-
richte iiber den Islam und die Muslime finden wir fast allerorts, im Fern-
sehen wie im Radio und in etlichen Printmedien. Dabei kommt es heutzu-
tage nicht selten vor, dass Einzelne entgegen ihren eigenen Uberzeugun-
gen in bestimmten »Schubladen« kategorisiert oder mit Vorurteilen kon-
frontiert werden. Wie weit wird hierin noch die Realitit abgebildet?

Auch wenn die Geschichte des Islam in Deutschland bereits im Mittel-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | WEGE ZUR INTEGRATION

alter begann (vgl. Khoury 1991, S. 161), erlebte er seinen bisherigen Héhe-
punkt, als in den 196oer Jahren viele Muslime als »Gastarbeiter« nach
Deutschland geholt wurden. Durch diese Immigration wuchs die muslimi-
sche Minderheit in Deutschland sprunghaft an und ist heute — nach der
katholischen und evangelischen — die drittgrofite Religionsgemeinschaft.
Das Bundesministerium des Inneren (BMI) legte auf eine Grofle Anfrage
der CDU/CSU-Bundestagsfraktion im Jahre 2000 hin lediglich eine Ein-
schitzung der Zahl in Deutschland lebender Muslime vor, nach der 2,8 bis
3,2 Mio. deutsche und auslidndische Muslime in Deutschland leben (davon
2,5-2,7 Mio. Muslime nicht deutscher Herkunft und 370.000-450.000
Muslime mit deutscher Staatsbiirgerschaft). Somit machen die Muslime
circa drei Prozent der Gesamtbevélkerung in Deutschland aus (vgl. Bericht
2000, S.169).

Der heranwachsenden Generation der muslimischen Kinder und Ju-
gendlichen mit migratorischem Hintergrund wird eine schwierige Lebens-
situation zugeschrieben, die oftmals als Kulturkonflikt oder als »Sitzen
zwischen zwei Stiihlen« charakterisiert wird. Diese Annahme wurde be-
sonders im Zusammenhang mit dem EU-Beitritt der Tiirkei diskutiert:
Obwohl die Tiirkei bereits 1963 einen Antrag auf Mitgliedschaft in der EU
gestellt hatte, bekam sie erst 1999 den Status eines Beitrittskandidaten.
Nach heftigen Auseinandersetzungen hat man nun der Ttiirkei am 3. Okto-
ber 2005 endlich den Weg fiir Beitrittsverhandlungen frei gemacht. Doch
immer noch werden die Aufnahmebemiihungen von Stimmen flankiert,
die der Beitrittsaussicht der Tiirkei sehr kritisch gegeniiberstehen. Seit
iiber 35 Jahren werden hierfiir im Wesentlichen folgende Punkte genannt:
Ein EU-Beitritt kénne zur »Uberfremdung« Europas fithren bzw. die
abendlindisch-christlichen Grundwerte Europas seien dadurch gefihrdet.
Warnungen vor der weiteren Zusammenfiithrung der Tiirkei und der EU
bauen auf den Mutmaflungen, dieses Land sei zu grof und zu arm, die
Menschen seien mehrheitlich zu islamisch. Auch hier wird die 6ffentliche
Diskussion von dem Verhiltnis des Islam zur Demokratie und zur Integra-
tion bestimmt.

Durchaus signifikant ist, dass die grundsitzlich legitime Diskussion
um die Belange und Hindernisse dieser Menschen im Schatten terroristi-
scher Attentate in Hysterie abgleitet. Es ist daher erforderlich, den Islam
und das muslimische Leben in unserem Land losgel6st von diesen verzer-
renden, ja verfilschenden Assoziationen objektiv-analytisch zu betrachten.
Nur so kann ausgelotet werden, was die Ursachen dieses Problems sind
und wie wir die anstehende Herausforderung gemeinsam meistern kon-
nen. Diese Arbeit nimmt sich dieser Aufgabe an und soll ein Wegbereiter
dafiir sein.

In dieser Studie werde ich Gedanken und Verhalten muslimischer Ju-
gendlicher hinsichtlich ihrem Verstindnis von Religiositit und Integration
einer Untersuchung zufithren und, gestiitzt darauf, die Beziehung ihrer

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. EINLEITUNG | 21

Religiositit zu ihrer Integration betrachten. Trotz spirlicher Publikationen
zu diesem Thema werden meine Forschungsleitfragen versuchen, diesen
Weg auszuleuchten.

Zu diesem Zweck werde ich im ersten Kapitel auf die Forschungslage
zur muslimischen Religiositit zu sprechen kommen. Hierbei werden die
maflgeblichen Arbeiten von Wilhelm Heitmeyer, Frank-Ole Sandt, Yase-
min Karakasoglu, Nikola Tietze, Hans-Ludwig Frese und die Shell-Studie
»Jugend 2000« niher vorgestellt. Aspekte, die sie ausgelassen haben, wer-
de ich aufgreifen, um meine Forschungsleitfragen zu bestimmen.

Im zweiten Kapitel werde ich den theoretischen Fundus bereiten, um es
dem Leser zu erleichtern, den weiteren Ausfithrungen zu folgen. Grundin-
formationen zum Islam und zum kulturellen Hintergrund der Muslime
leiten diesen Abschnitt ein. Insbesondere werde ich hier Hauptquellen des
Islam, die theologischen Rechtschulen, das islamische Menschenbild, die
Glaubensgrundsitze, die Hauptpflichten eines Muslim und die Bedeutung
der Moschee eingehender darstellen.

Sodann fokussiert das dritte Kapitel die Begriffe »Integration« und »Re-
ligiositit«, um sie an heutigen Mafdstiben zu messen. In der Folge werde
ich den fiir diese Arbeit mafdgeblichen Integrationsbegriff mit seinen Indi-
katoren bestimmen.

Die Begriffe »Religion« und »Religiositit« aus islamischer Sichtweise
werde ich nun eruieren. Zur Erfassung der Religiositit von muslimischen
Jugendlichen wird der vom amerikanischen Religionssoziologen Charles Y.
Glock begriindete mehrdimensionale Ansatz zugrunde gelegt.

Im vierten Kapitel werden die methodologischen Perspektiven erértert.
Urspriinglich hatte ich beabsichtigt, diese Studie mit quantitativen und
qualitativen Forschungsmethoden zu unterlegen. Leider musste ich mich
von der quantitativen Methode trennen, da die islamische Religion und Re-
ligiositit in Deutschland nicht hinreichend empirisch erforscht sind, mit-
hin Faktenmaterial nicht ausreichend vorhanden ist. Auch eine Ubertra-
gung der Forschungsergebnisse iiber die christliche Religiositit und die
vorhandenen Untersuchungen gentigt nicht. Folglich entschied ich mich
fiir eine Beschrinkung auf qualitative Sozialforschungsmethoden, werden
doch — wie ich aufzeigen werde — nur sie dem Forschungsthema gerecht.

Empirisch werde ich die gingigste Form qualitativer Befragung, nim-
lich das Leitfadeninterview, verwenden (vgl. Mayring 2004; Lamnek 1993;
Bortz 1995). Durch diese Leitfadengespriche werden die subjektive Bedeu-
tung von Handlungen, die Strukturierungen des Lebensraums und die Zie-
le und Wiinsche der muslimischen Jugendlichen aufgezeichnet. Mit dieser
Methode ist ferner die Vergleichbarkeit der Interviews gewihrleistet. Die
Fragen im Leitfaden umfassen Freizeitgestaltung, Beziehung zu den El-
tern, Ruckkehrwiinsche, gegenwirtige Situation, das Leben als Muslime in
Deutschland, Dimensionen der Religiositit und Bindung sowie Einstellung
zu Moscheen und Imamen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | WEGE ZUR INTEGRATION

Mit zwolf muslimischen Jugendlichen aus Berlin habe ich intensive
Leitfadengespriche gefiihrt, vor deren empirischer Darstellung eine Ein-
fihrung zu Islam und Muslimen in Berlin sowie zur Familien-, Bildungs-
und Berufssituation der muslimischen Jugendlichen steht.

Geleitet von der Husserl’schen Phinomenologie werde ich die transkri-
bierten Interviews auswerten, wozu ich an der Perspektive der einzelnen
Jugendlichen, mithin an ihren subjektiven Bedeutungsstrukturen und ih-
ren Intentionen, ansetzen werde. Diese »Reduktion« auf die Sicht und In-
tentionen des Subjekts bietet einen Weg, »zum Wesen der Dinge« vorzu-
stoflen.

Im fiinften Kapitel werde ich in Einzelinterviews meine zwolf Ge-
sprachspartner, je zur Hilfte weiblich und ménnlich, aus sieben verschie-
denen Nationen portritieren.

Nach dieser personenbezogenen Auswertung werden im sechsten Kapi-
tel die Gespriche einer dimensionenbezogenen Analyse nach dem phino-
menologischen Ansatz unterzogen.

Im letzten Kapitel werden die wichtigsten empirischen Ergebnisse die-
ser Arbeit zusammengestellt und fiir einen Ausblick verwertet. Letzterer ist
mit der prospektiven Hoffnung verbunden, dass ein ausschliefllich sachli-
cher, gesellschaftlicher Diskurs iiber den Islam und die Muslime, insbe-
sondere die muslimischen Jugendlichen, zustande kommt. Woméglich
kann hiermit der von der UNO und dem Europarat seit den Anschligen
vom 11. September 2001 in wachsendem Mafle festgestellten »Islamopho-
bie« Einhalt geboten werden (vgl. UN-Resolution 56/267; UN-World Con-
ference Declaration 2001; EUMC-Annual Report 2002, 2005, 2006; IHF-
Report 2005). Es gilt auf eine Gesellschaft zu hoffen, die auf gegenseitiger
Akzeptanz und gegenseitigem Respekt basiert und die durch eine von je-
dem personlich verbiirgte Ordnung geprigt ist.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Forschungslage und -leitfragen

2.1 Forschungslage

Forschungen und Berichte zum Themenfeld »muslimische Jugendliche«
sind rar in Deutschland. Es ist zwar eine Fiille von Einzeluntersuchungen
zu religiésem Verhalten von Jugendlichen, ihrem kirchlichen Engagement
oder der Verbreitung okkulter Praktiken erschienen. Jedoch fehlt es nicht
nur an deren Verzahnung in einer Gesamtuntersuchung, sie sind auch he-
terogen in ihrer Tiefenschirfe, thematischen Breite, methodischen Soliditit
und Reprasentativitit (vgl. Barz 1992; Mischo 1991; Nembach 198y; Zinser
1997). Die sozialwissenschaftliche Jugendforschung Deutschlands ist noch
weithin auf die christliche Religion fixiert und verengt ihren Blickwinkel
oftmals auf die Partizipation an kirchlichen Veranstaltungen.

Ferner weist die empirische Jugendforschung in Bezug auf muslimi-
sche Jugendliche ernsthafte Defizite auf. Denn bislang wurden die religio-
sen Orientierungen dieser Jugendlichen ausgeblendet. Dies liegt daran,
dass sozial- und migrationswissenschaftliche Publikationen der 1970er und
198cer Jahre mehrheitlich den tiirkischen Mitbiirgern im Allgemeinen
gewidmet waren, nicht aber die Muslime ins Zentrum ihres Fokus gertickt
haben. Ferner wurde weder nach der Bedeutung des Islam im Leben der
Jugendlichen in Deutschland noch nach ihren religiésen Vorstellungen
sowie der subjektiven Perspektive ihrer religiésen Praxis und ihrem Zu-
gang zum Islam gefragt. Folgerichtig hat Auernheimer in den 199oer Jah-
ren das sozialwissenschaftliche Forschungsdesiderat »Islam und Religiosi-
tit der Muslime in Deutschland« festgestellt. Auf diesem »schiefen Fun-
dament« aufbauend haben die genannten Untersuchungen im Ergebnis zu
einem Zerrbild gefithrt: Die tiirkischen Jugendlichen seien »Opfer« ihrer
Herkunftskultur und diese, als deren Subkultur der Islam angesehen wur-
de, wiederum die Ursache fiir Konflikte. Dies fithrte in den 1970er und
198oer Jahren unumginglich zu Diskussionen {iber Personlichkeits- und
Identititsstérungen, Kulturschock und Kulturkonflikt (vgl. Holtbriigge

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.


https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | WEGE ZUR INTEGRATION

1975; Renner 1975; Schrader 1976; Neumann 1980; Thomi-Venske 1981;
Berkenkopf 1984; Schaumann 1988).

Aufgrund ihrer Neuheit und ihres Gewichts fiir die Forschung {iber
»muslimische Jugendliche« werden im Folgenden sechs Untersuchungen
vorgestellt, die sich in Form quantitativer und qualitativer Forschungsan-
sitze mit der Religiositit und Lebenssituation muslimischer Jugendlicher
in Deutschland befassen.

2.1.1 »Verlockender Fundamentalismus«

Diese quantitative Erhebung ist im Jahre 1997 erschienen. Hierzu wurden
1221 tiirkische Jugendliche zwischen 15 und 21 Jahren aus 63 allgemein-
und berufsbildenden Schulklassen in Nordrhein-Westfalen schriftlich mit
einem standardisierten Fragebogen in deutscher Sprache befragt. In die-
sem Fragebogen wurden zu den Themenbereichen Schul- und Familiensi-
tuation, Lebensbedingungen, politische und religiése Orientierungen, na-
tionale und ethnische Identifikation sowie religiés motivierte Gewaltbereit-
schaft verschiedene geschlossene Fragen gestellt, zum Teil mussten die Ju-
gendlichen vorgegebene Aussagen bewerten. Hauptsichlich geht es hierbei
um die Affinitdt tiirkischer Jugendlicher zu »islamistischen und nationalis-
tischen« Gruppen und deren Ideologien. Die Autoren beabsichtigten mit
dieser Erhebung die Erfassung des Ausmafses personlicher Religiositit, re-
ligivs fundierter Gewaltbereitschaft und islamzentrierter Uberlegenheits-
anspriiche (vgl. Heitmeyer 1997, S. 277-32).

Die empirische Untersuchung von Heitmeyer geht in erster Linie nicht
der Frage der Diskriminierung muslimischer Jugendlicher in Deutschland
nach, sondern eher den Reaktionen tiirkischer Jugendlicher auf diese Si-
tuation.

Heitmeyer behauptet, dass die tiirkischen Jugendlichen vermehrt von
»islamischem Fundamentalismus« betroffen seien. Der Mehrheit dieser
Jugendlichen wird ferner ein islamzentrierter Uberlegenheitsanspruch und
eine Bereitschaft zu einer religiés fundierten Gewalt gegen Nichtmuslime
und andere Religionen sowie die Ablehnung der westlichen Lebensweise
zugeschrieben (vgl. ebd., S. 124-135).

Auch zu der Situation in tiirkischen Familien wird Stellung genom-
men. Die tiirkischen Jugendlichen werden zu den Griinden befragt, die zur
Auseinandersetzung mit ihren Eltern fithren. Die Jugendlichen gaben un-
ter den vorgegebenen Antworten an, dass sie hdufig wegen »schulischer
Leistungens, »abends linger ausgehen« und »Kleidung/Aussehen« Kon-
flikte hitten (ebd., S. 73).

Die tuirkischen Jugendlichen verbringen nach diesem Bericht ihre Frei-
zeit tiberwiegend mit Fernsehen oder Musikhoéren (74,9 % bzw. 84,1 %),
aber auch mit Sporttreiben (53,7 %).

Des Weiteren spiele bei der Wahl einer moglichen Lebenspartnerin

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. FORSCHUNGSLAGE UND -LEITFRAGEN | 25

bzw. eines mdoglichen Lebenspartners die Nationalitit (33,7 % sehr stark
bzw. 18 % stark) und die Religionszugehorigkeit (37,5 % sehr stark bzw.
22,9 % stark) eine erhebliche Rolle (vgl. ebd., S. 92f.).

Die Befragung ergab nach den Angaben der Jugendlichen, dass sie im
Ramadan’ zu 61,4 % durchweg, zu 25,1 % iiber mehrere Tage und zu
12 % nie fasten. Auf die Frage nach dem Gebetsverhalten antworteten
21,9 % der befragten Jugendlichen, dass sie »nie« beten wiirden, 26,9 %
»selten, 20,4 % »nur freitags«, 7,4 % »einmal tiglich«, 10,2 % »mehrmals
taglich« und 10,8 % »fiinfmal tiglich«. Die Moschee wird von den Jugend-
lichen zu 21 % »jede Woche«, 10,3 % »mehrmals im Monat«, 12,1 %
»mehrmals im Jahr«, 22,8 % »an Feiertagen« und 23,3 % »nie« aufgesucht
(vgl. ebd., S. 116).

Die personliche Religiositit der tiirkischen Jugendlichen zeichne sich
iiberwiegend durch ein »hohes MafR« an Eigeninterpretationen aus. Circa
zwei Drittel aller Befragten wiesen eine »hohe oder sehr hohe« Religiositit
auf. Eine Ablehnung des Islam finde keinen Halt bei den befragten Ju-
gendlichen (vgl. ebd., S. 119f.).

Wilhelm Heitmeyer hat als Gesamtergebnis festgehalten, dass die Ur-
sachen fiir die Hinwendung »zu einer religiés fundierten Gewaltbereit-
schaft die Reaktionen auf fremdenfeindliche Gewalt und die Verweigerung
der Anerkennung einer kollektiven Identitit durch die Mehrheitsgesell-
schaft, aber auch konkrete Diskriminierungserfahrungen im privaten Be-
reich« seien (ebd., S. 183f.). Das kulturell-religiése Eigenleben vermittle ih-
nen Sicherheit und Geborgenheit und befihige sie dazu, gesellschaftliche
Anforderungen zu bewiltigen und Diskriminierungen zu widerstehen. Die
turkischen Jugendlichen wiirden sich deshalb »islamisch-fundamentalisti-
schen« Organisationen zuwenden, weil sie ihnen bei der Suche nach kultu-
reller Sicherheit vertrauenswiirdig erschienen. Hieraus entstehe die Ge-
fahr, »dass Religion in einer desintegrierenden Gesellschaft zunehmend
fur pluralismus- und demokratiefeindliche politische Zwecke instrumenta-
lisiert« wiirde (ebd., S. 193f.).

Mit Verweis auf Desintegrationsprozesse fordert Heitmeyer Differen-
zierung und demokratische Aufmerksamkeit:

»Die tlirkische Bevolkerung wird in der 6ffentlichen und politischen Diskussion in
der Regel tiber ihren Migrantenstatus und ihre ethnisch-kulturelle Zugehorigkeit
filschlicherweise kiinstlich homogenisiert. Dies fiithrt zu der bekannten schlichten
Schematik negativer Diskriminierung aus konservativen und rechtsextrem orientier-
ten sowie positiver Diskriminierung aus sozialliberalen und linken Gruppen der

1 | Der Fastenmonat Ramadan ist der 9. Monat des islamischen Kalenders, in
dem tiglich von der Morgendimmerung bis zum Sonnenuntergang Enthaltsamkeit
gegeniiber Essen, Trinken und Sexualitit vorgeschrieben ist.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | WEGE ZUR INTEGRATION

Mehrheitsgesellschaft. Dramatisierungen oder Tabuisierungen statt Differenzierun-
gen sind deshalb immer noch an der Tagesordnung.« (Ebd., S. 187)*

2.1.2 Shell-Studie »Jugend 2000«

In dieser Shell-Studie »Jugend 2000« wurden deutsche und tiirkische Ju-
gendliche tiber ihre Vorstellungen von ihrem derzeitigen und zukiinftigen
Leben befragt.

Im Folgenden sei unser Augenmerk auf zwei Abhandlungen einer Rei-
he unterschiedlich akzentuierter Beitrige gerichtet: der eine von Richard
Miinchmeier mit dem Titel »Miteinander — Nebeneinander — Gegeneinan-
der« und der andere von Werner Fuchs-Heinritz mit dem Titel »Religion«.

Richard Miinchmeier geht in seinem Aufsatz der Frage zum Verhiltnis
zwischen deutschen und ausldndischen Jugendlichen nach (vgl. Miinch-
meier 2000, S. 221-260):

»Wie hiufig (oder wie selten) haben sie miteinander zu tun, welche Freizeitaktivita-
ten unternehmen sie in der eigenen oder in gemischten Gruppen, in Bezug auf wel-
che Gewohnheiten empfinden sie sich als untereinander dhnlich oder als anders,
wie bewerten sie aus ihrer Sicht den Auslinderteil an der Bevolkerung und was kri-
tisieren bzw. lehnen sie an den Auslindern ab?«

Auf die Frage der Hiufigkeit der Begegnung mit auslidndischen Jugendli-
chen antwortete fast ein Viertel der deutschen Jugendlichen, dass sie
»iiberhaupt nicht« mit auslindischen Altersgenossen zu tun hitten. Ge-
schlechts- und altersspezifische Unterschiede finden sich auf dieser Ebene
kaum. Lediglich den Bildungsinstitutionen wie der Schule und der Univer-
sitit komme eine besondere Bedeutung zu, weil die Begegnung hier be-
reits sichtbar wiirde. Die Prozentwerte fiir »hiufig« und »sehr hdufig« lie-
gen fiir Schiiler bei 37,1 % und fiir Studenten bei 41,1 %.

Der Kontakt zu Auslindern sieht dagegen in der Arbeitswelt, also bei
Auszubildenden und Berufstitigen, aber auch bei Arbeitslosen anders aus.
Weniger als ein Viertel der berufstitigen Jugendlichen gab an, »hiufige«
bzw. »sehr hiufige« Kontakte mit auslindischen Jugendlichen zu haben
(vgl. ebd., S. 222f)). Vor allem Jugendliche aus Ostdeutschland hitten so
gut wie gar keinen Kontakt zu Nichtdeutschen. Miinchmeier stellt somit
fest, dass »sich Begegnung und Kontakt zwischen deutschen und auslindi-

2 | Diese Publikation Heitmeyers wurde heftig diskutiert, einige stimmten
mit den Ergebnissen iiberein, andere hielten sie fiir umstritten und kritisierten sei-
ne Methodik. Dies nicht zuletzt deshalb, weil Heitmeyer mit seinen (Sensations-)
Ergebnissen den Weg in die Offentlichkeit gesucht haben soll (Bukow/Ottersbach
1999; Pinn 1999; Berliner Studie im Aufirag der Auslinderbeauftragten des Senats
— Reprisentativumfrage 1997).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. FORSCHUNGSLAGE UND -LEITFRAGEN | 27

schen Jugendlichen eher noch in Grenzen halten und bei der groflen
Mehrheit eher selten sind« (ebd., S. 222).
Zu der Frage »Freizeit mit wem?« ist Folgendes festzuhalten:

»Zumindest im Freizeiterleben der (west-)deutschen Jugendlichen spielen deutsche
Freunde die Hauptrolle. Freizeit >nur«< mit auslindischen Freunden kommt eher
nicht oder nur in marginalem Umfang vor. Meist bleibt der Kontakt zu ihnen in der
Freizeit dem Zufall tiberlassen, eben >je nachdems, wie es sich so ergibt.« (Ebd.,

S. 235)

Bei den ausldndischen, insbesondere tiirkischen Jugendlichen ist die ge-
wichtigste Antwortkategorie »gemischt, je nachdem« (ebd., S. 234f.).

In einer anderen Fragestellung wurden die Bedingungen fiir das Ein-
gehen einer gemischten Ehe erfragt. 28,4 % der Deutschen und 21,5 % der
Tiirken konnen sich gar nicht vorstellen, jemanden mit einer anderen Na-
tionalitit zu heiraten. Die tiirkischen Madchen seien ablehnender als die
turkischen Jungen. Noch ablehnender zeigten sich die deutschen Jugendli-
chen aus Ostdeutschland — 42,4 % von ihnen lehnten gemischte Ehen ab
(vgl. ebd., S. 252f.). Wenn man sich jetzt die Bedingungen fiir eine natio-
nalititengemischte Ehe im Vergleich von deutschen und tiirkischen Ju-
gendlichen anschaut, dann ergeben sich folgende Zahlen: 54,6 % der deut-
schen bzw. 52,9 % der tiirkischen Jugendlichen zihlen die Liebe als wich-
tigste Bedingung fiir das Eingehen einer gemischten Ehe. Fiir das Zustan-
dekommen einer Ehe sehen 25,1 % der deutschen bzw. 37,6 % der tiirki-
schen Jugendlichen die Akzeptanz durch ihre Familie als eine Vorausset-
zung an. Auch das Einverstindnis der Eltern wird von 14,6 % der deut-
schen und 28,2 % der tiirkischen Jugendlichen als wichtig erachtet. »Die-
selbe Religion (und die Annahme meiner Religion)« spielt keine wichtige
Rolle fiir eine nationalititsgemischte Ehe: 6,1 % (4,0 %) der deutschen und
12,9 % (11,2 %) der tiirkischen Jugendlichen dufRerten dies (ebd., S. 254).

Richard Miinchmeier resiimiert, dass sich die Selbstbilder der in
Deutschland lebenden Jugendlichen nicht fundamental unterscheiden.
Nach seiner Untersuchung sind die Unterschiede vielmehr gradueller Art.
In fast allen Bereichen, auRer Religion und Familie, iiberwiegen die Ahn-
lichkeiten (vgl. ebd., S. 252).

Werner Fuchs-Heinritz (2000, S. 157-180) widmete sich dem Themen-
feld Religion und geht in seinem Beitrag folgenden Fragestellungen nach:
»Welche Bedeutung haben religiose Feste? Werden >Heilige Schriften< ge-
lesen? Gibt es auflerkonfessionelle, spirituell-okkulte Praktiken? Gibt es ei-
nen grundlegenden Schicksalsglauben?«

In seinen quantitativen Untersuchungen wurden ebenfalls Jugendliche
befragt, die zu 33 % katholisch, 33 % evangelisch, 6 % muslimisch oder
25 % keiner Religion angehérig sind (vgl. ebd., S. 157).

Im Folgenden werden wir uns auf die Feststellungen tiber die befragten

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | WEGE ZUR INTEGRATION

273 muslimischen Jugendlichen beschrinken. Fuchs-Heinritz stellt in sei-
ner Studie fest, dass diese zogernd und in Erwartung von Belastungen der
Zukunft entgegengehen — lediglich 42 % der Befragten haben eine opti-
mistische Zukunftseinstellung (vgl. ebd., S. 159). Zu dem Themenfeld »re-
ligiose Praktiken« stellt der Autor fest: 46 % der befragten minnlichen und
38 % der weiblichen tiirkischen Jugendlichen gehen in die Moschee zum
Gottesdienst, 49 % bzw. 55 % beten, 31 % bzw. 35 % lesen religiése Biicher,
46 % bzw. 43 % glauben an ein Weiterleben nach dem Tod, 78 % bzw.
8o % wiinschen eine religiose Hochzeit und 73 % bzw. 72 % wollen ihre
Kinder religi6s erziehen. Fiir die Feststellung »ich bin nicht religios« wih-
len 75 % der minnlichen bzw. 8o % der weiblichen tiirkischen Jugendli-
chen die Kategorie »trifft {iberhaupt nicht zu« (ebd., S. 158) aus. 76 % der
muslimischen Jugendlichen ist die Bedeutung des Ramadans sowie die
Teilnahme daran sehr wichtig (vgl. ebd., S. 169).

Anhand seiner Untersuchungen konstatiert Fuchs-Heinritz abschlie-
Rend, dass infolge des Ansissigwerdens von muslimischen Arbeitsmigran-
ten die Zugehorigkeit zu einer Religionsgemeinschaft und eine religios be-
stimmte Lebensfithrung eine Bedeutungsaufladung erfahren haben. Reli-
giose Lernprozesse finden kaum statt:

»So bleibt die Merkwiirdigkeit, dass die Zugehdorigkeit zur islamischen Religions-
gemeinschaft und die davon bestimmte Lebensfiithrung im jugendlichen Alltag dau-
ernd erfahrbar ist, ohne dass sich die evangelischen und katholischen Jugendlichen
und auch nicht die ohne Religionsgemeinschaft davon beeindrucken lassen.« (Ebd.,
S. 180)?

2.1.3 »Religiositat von Jugendlichen in der multikulturellen
Gesellschaft«

Fred-Ole Sandt verdffentlichte im Jahre 1996 eine qualitative Untersu-
chung zur Religiositit von Jugendlichen in Deutschland, in der er Schiile-
rinnen und Schiiler zwischen 14 und 16 Jahren in Hamburg zu atheisti-
schen, christlichen, spiritualistischen und muslimischen Orientierungen
befragte. Er setzte auf qualitative Verfahren und wihlte das Interview und
die teilnehmende Beobachtung. Sandt hat zwischen 1992 und 1995 in
Hamburg insgesamt 158 Jugendliche, darunter 49 christliche, 44 muslimi-
sche, 28 atheistische und 21 spiritualistische, interviewt (vgl. Sandt 1996,
S. 60-67). Zusitzlich fithrte er auch Expertenbefragungen mit Lehrern und
Reprisentanten religioser Einrichtungen durch.

In der Einleitung seines Buches bemerkt der Autor, dass die Religiositit
von jugendlichen Immigranten in den Untersuchungen nur als Randphi-

3 | Diese Schlussfolgerung ist allerdings nicht durch die Daten abgedeckt.
Auch wurden die Jugendlichen nicht iiber den christlich-islamischen Dialog gefragt.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. FORSCHUNGSLAGE UND -LEITFRAGEN | 29

nomen behandelt werde und aus diesem Grund keine vorweisbaren Er-
gebnisse in Hinsicht auf die eigenstindige Erfassung der Religiositit von
muslimischen Jugendlichen vorliegen. Trotz dieser berechtigten Feststel-
lung widmet auch er den muslimischen Jugendlichen nur einen Teilbe-
reich innerhalb der Gesamtstudie (vgl. ebd., S. 44). Hierbei wurden die
muslimischen Jugendlichen tiber ihre religiosen Orientierungen, Glau-
bens- und Gottesvorstellungen sowie iiber ihr Menschenbild von der eige-
nen religiosen Praxis befragt (vgl. ebd., 195f.). Aufgrund seiner Studie stellt
Sandt fest, dass sich diese Jugendlichen beim Glauben an Gott einig seien,
aber in Bezug auf das Verstindnis und die Ausfithrung der religiésen
Pflichten unterschiedliche Einstellungen und Orientierungen aufzeigten.

Diese Unterschiedlichkeit gebe sich dadurch zu erkennen, dass ein Teil
der muslimischen Jugendlichen in der religiésen Praxis ein orthodoxes
Verhiltnis zu den Glaubensvorstellungen vertrete, sich weitgehend an den
islamischen Glaubensvorstellungen zu orientieren versuche und die Indi-
vidualisierungstendenzen der Moderne beanstande. Der andere Teil der
muslimischen Jugendlichen zeige eine relative Trennung von religioser
Praxis und westlich-moderner Orientierung. Diese Jugendlichen bewegten
sich laut Sandt in »zwei Kulturen, indem fiir sie die muslimischen Glau-
bensvorstellungen im familidren Bereich lebensweltliche Relevanz haben,
wahrend in der Schule und der Freizeitgestaltung die westlich-moderne
Jugendkultur bestimmend ist« (ebd., S. 259).

Nach Sandt wird die Institution Moschee von den befragten Jugendli-
chen mit dem islamischen Glauben identifiziert, weshalb der Besuch der
Moschee als »sehr religios« eingeschitzt und als moralische Verpflichtung
angesehen werde. Sandt fiihrt seine Aussagen iiber die Moschee weiter
und fiigt hinzu, dass die Vorstellung der muslimischen Jugendlichen von
der Moschee geprigt sei, da das Gotteshaus fiir sie »eine unverfilschte Na-
tur« habe. In der Moschee finden sie eine automatische Trennung zwi-
schen Heiligem und Weltlichem, dem reinen Glauben und der Alltagswelt.
Der regelmifiige Moscheebesuch festige die Bindung an die Religion und
durch die gemeinschaftliche Ausiibung religiéser Praktiken komme es zur
»Vergemeinschaftung« zwischen den Gliubigen. Diese Vergemeinschaf-
tung ruht auf zwei Aspekten: dem gemeinsamen Glauben und der ge-
meinsamen Immigrantenkultur. Somit hat dieser Aspekt der Vergemein-
schaftung die Funktion der sozialen Bestitigung und Verfestigung des
Glaubens (vgl. ebd., S. 222-223).

Der Autor unterstreicht in dieser Studie ein weiteres interessantes Be-
fragungsergebnis: Die muslimischen Jugendlichen sehen im Christentum
eine gleichwertige, verwandte Religion des Islam und stehen dem Atheis-
mus trotz der expliziten Abgrenzung mit Toleranz gegeniiber (vgl. ebd.,
S. 252-255).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | WEGE ZUR INTEGRATION

2.1.4 »Muslimische Religiositat und Erziehungsvorstellungen«

Die empirische Untersuchung zu Orientierungen bei tiirkischen Lehramts-
und Pidagogikstudentinnen in Deutschland ist eine im Jahre 1999 in Es-
sen zugelassene Dissertationsarbeit von Yasemin Karakasoglu. Die Autorin
hat neun Diplompidagogikstudentinnen, eine Sozialpaddagogikstudentin
und 16 Lehramtsstudentinnen zu Themenkreisen wie beispielsweise Fami-
lie, religiose Sozialisation, religiése Praxis, Kleidung und Kopftuch sowie
Erziehung der Kinder befragt (vgl. Karakasoglu 2000, S. 160-167).

Grundlage fir diese qualitativ angelegte Befragung sind narrative Inter-
views, bei denen die Befragungsgruppe nicht zuerst nach Bekenntnis oder
Zugehorigkeit, sondern nach islamisch geprigtem Familienkontext als in-
dividuellem Hintergrund gebildet ist (vgl. ebd., S.160 ff.).

Durch ihre eigenen persénlichen Kontakte hat Karakagoglu mit sieben
Alevitinnen, neun Sunnitinnen ohne und zehn Sunnitinnen mit Kopftuch
— im Alter zwischen 20 und 26 Jahren — Gespriche gefiihrt, deren Aussa-
gen sie nach Kriterien der strukturierenden qualitativen Inhaltsanalyse
auswertete. Im ersten Kapitel ihrer Studie vergleicht sie allgemein die Reli-
giositit und Erziehungsvorstellungen in tiirkischen Familien in der Tiirkei
und in Deutschland. Als analytischen Bezugsrahmen zur Interpretation der
Befragungsergebnisse zu religiosen Orientierungen bei tiirkisch-muslimi-
schen Studentinnen hat sie sich unter anderem an den Erkenntnissen von
Clifford Geertz iiber die Entwicklung von islamischer Religiositit in der
Moderne orientiert (vgl. ebd., S. 115ff.).

Karakasoglu hat anhand ihres empirischen Materials eine differenzierte
Typenbildung nach Alevitinnen und Sunnitinnen vorgenommen und die
Probandinnen als Laizistinnen, Atheistinnen, Spiritualistinnen sowie Ritualis-
tinnen eingestuft (vgl. ebd., S. 178-182). Ausgehend davon hat sie dann je-
weils die familidren und religiosen Erziehungsvorstellungen und religiose
Einstellungen untersucht (vgl. ebd., S. 183-412).

Zu den zentralen Feststellungen aus ihrer empirischen Untersuchung
lasst sich sagen, dass alle Probandinnen — unabhingig von ihrer Zuord-
nung zu einem bestimmten Typ religiéser Orientierung — die Zugehorig-
keit zum Islam als einen wichtigen kulturellen Bezugspunkt interpretieren.
Sie teilen ein sikulares Grundverstindnis und begreifen Religiositit als
private Angelegenheit des Einzelnen.

Zu der Frage der Erziehungsinhalte und -ziele befiirworten alle Befrag-
ten, die elterlichen Erziehungsentscheidungen den Kindern gegeniiber
transparent zu machen, indem eine partnerschaftliche Beziehung zum
Kind gepflegt wird. In diesem Zusammenhang lehnen sie auch rigide und
autoritire Erziehungsmethoden ab. Auf die Vermittlung islamischer
Grundprinzipien — vor allem durch Korankurse und Religionsunterricht —,
legen alle Probandinnen, insbesondere auch die dufSerlich »nicht religios«
in Erscheinung tretenden tiirkischen Pidagogikstudentinnen, sehr grofen

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. FORSCHUNGSLAGE UND -LEITFRAGEN | 31I

Wert (vgl. ebd., S. 442f.). Nach dem Verstindnis der angehenden Pidago-
ginnen stellen der gelebte Islam und eine moderne Erziehung keinen Wi-
derspruch dar.

2.1.5 »Islamische Identitaten«

Die Autorin Nikola Tietze stellt in ihrer Dissertationsarbeit die »Formen
muslimischer Religiositit junger Mdnner« in Deutschland und Frankreich
vergleichend gegeniiber. Sie versucht anhand von Interviews und teilneh-
mender Beobachtung am Beispiel junger muslimischer Manner eine Typo-
logie verschiedener Formen muslimischer Religiositit aufzuzeigen. Dabei
beleuchtet sie das Phinomen muslimischer Religiositit unter jungen
Minnern mit dem historischen Verlauf der Migration in Deutschland und
Frankreich. Hierbei fordert sie zutage, dass sich die Selbstverstindnisse
muslimischer Migranten in Frankreich und Deutschland unterscheiden
und unterstreicht dabei, dass das »Muslim-Sein« kein statischer Prozess
oder ein codiertes Verhalten ist, sondern sich stindig dndert. Der Islam sei
zu einem Subjektivierungsfaktor geworden. Es zeigt sich deshalb ein Spek-
trum von Religiosititsformen unter jungen Muslimen: »Der eine ist Mus-
lim, weil es seine Eltern schon gewesen sind oder er hat sich dem Islam
zugewandt, weil seine Eltern keine oder nur in unzureichender Weise Mus-
lime sind.« (Tietze 2001, S. 7ff.) Die Autorin geht bei ihrer Analyse der
Glaubensformen und der Zugehoérigkeit zum Islam von vier Formen der
Religiositit aus, fasst diese Dimensionen in der Reihenfolge der Portrits
junger Muslime zusammen und zerlegt die religiése Tradition in je eine
ethisierte, utopisierte, ideologische und kulturalisierte Form, die von den
Muslimen unterschiedlich betont werden.

»Das Zirkulieren zwischen den verschiedenen Dimensionen ist also nicht nur még-
lich, sondern sogar entscheidend fiir den Prozess der Subjektivierung. Ein Muslim
kann die Religiositit in einer Lebensphase >ethisieren, in einer anderen Situation,
bei einem anderen Gesprichspartner oder in einer anderen politischen Konstella-
tion »utopisierens, >kulturalisieren< oder >ideologisieren<.« (Ebd., S. 160)

Auch betont sie, dass der Islam und die Muslime in Frankreich und
Deutschland mit ihrem Glauben in der Offentlichkeit sehr unterschiedlich
wahrgenommen werden. Wahrend in Deutschland der Islam und die Mus-
lime mit der Integrationsproblematik tiirkischer Einwanderer identifiziert
werden, steht der Islam in Frankreich in einem Zusammenhang mit Integ-
rationsproblemen junger Erwachsener aus sozialen Brennpunkten:

»Die Zugehdrigkeit der zweiten Generation zum Islam wird generell mit dem kultu-

rellen und familidren Erbe gleichgesetzt, wodurch die Glaubigen auf ein ethnisches
Milieu in der deutschen Gesellschaft reduziert werden.« (Ebd., S. 39)

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | WEGE ZUR INTEGRATION

Hinzu kommt, dass der Alltag der muslimischen Jugendlichen in Frank-
reich und Deutschland vor allem von Arbeitslosigkeit, mangelnder Qualifi-
zierung und gesellschaftlicher Stigmatisierung als »Immigrant« oder »Aus-
linder« gekennzeichnet ist und mit politischer Diskriminierung verbunden
ist. Die Jugendlichen seien Anhinger einer institutionell nicht anerkannten
Religionsgemeinschaft, die im 6ffentlichen Diskurs hiufig die Rolle eines
Feindbildes einnehme bzw. den von der Gesellschaft fernzuhaltenden
Fremden darstelle. Aus diesem Grund fiihlen sich die muslimischen Ju-
gendlichen »vom gesellschaftlichen Ausschluss bedroht, obwohl sie im all-
taglichen Verhalten — hinsichtlich ihres Konsumverhaltens, ihrer Berufs-
wiinsche oder ihrer jugendkulturellen Vorstellungen — jungen Erwachse-
nen desselben sozialen Milieus gleichen« (ebd., S. 10-17).

Tietzes Fazit: Die nachindustrielle Moderne und die Globalisierung in
Frankreich und Deutschland haben zu einer Individualisierung und zur
Schwichung traditioneller Institutionen und Wertesysteme gefiihrt. Aus die-
sem Grund ist der Einzelne gefragt, sich seine Biografie zu basteln. Gerade
der Islam biete diesen jungen Muslimen eine Méglichkeit dazu. Die Plura-
litit und Flexibilitit der muslimischen Identifikationsformen sind somit
eine entscheidende Ressource fiir die individuelle Emanzipation und die
Teilhabe an der Gesellschaft.

2.1.6 »Den Islam auslebenc«

Die qualitative Untersuchung von Hans-Ludwig Frese ist ebenfalls eine
Dissertationsarbeit, die im Jahre 2001 in der Universitit Bremen ange-
nommen wurde. Der Autor befasst sich in seiner Arbeit mit Fragestellun-
gen, »die zum einen die Gemeinden und das von ihnen Geglaubte und
zum anderen die spezifische Situation der in den Migrantengemeinden
aufgewachsenen und sozialisierten Jugendlichen und jungen Erwachsenen
betreffen« (Frese 2002, S. 11).

Um auf seine Fragen Antworten zu bekommen, hat er insgesamt 29
minnliche tirkische Jugendliche zwischen 14 und 26 Jahren aus vier
Dachverbinden (DITIB, IGMG, ATIB und ADUTDF) befragt. Als Untersu-
chungsmethode wihlte Frese das problemzentrierte Interview. Alle Inter-
views fanden in Bremen, jeweils in Riumen der betreffenden Gemeinden
sowie {iberwiegend als Gruppenbefragung, statt (vgl. ebd., S. 337-344).

Frese hat die Jugendlichen iiber das Bild vom Islam und den Musli-
men, {iber Familie, Freundschaft und Freundeskreis, iiber die Tiirkei, die
Tiirken und das Tiirkentum, {iber den >richtigen< Muslim, {iber die islami-
sche Gemeinde und das Verhiltnis zu Nichtmuslimen und Andersglidubi-
gen interviewt. Die organisierten Muslime in Deutschland stiinden, so
Frese, hiufig im Mittelpunkt des 6ffentlichen Interesses und zogen vielfil-
tigen Argwohn auf sich, der in Massenmedien, aber auch in wissenschaftli-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. FORSCHUNGSLAGE UND -LEITFRAGEN | 33

chen Publikationen gendhrt und verbreitet werde. Die Muslime hitten auch
unter den Migranten selbst nicht selten einen schlechten Stand, bildeten
doch sie in Deutschland immer noch den Prototyp des »unverstandenen
Fremdenc (ebd., S. 9-17).

Auf der Grundlage seiner Interviews schlussfolgert Frese, dass fiir die
befragten Jugendlichen die Familie und der Freundeskreis den zentralen
Wert fiir das Selbstverstindnis bilden (ebd., S. 81f.). Nach Freses Untersu-
chungen nehmen die Jugendlichen fiir sich als Menschenrecht in An-
spruch, »die Religion auszuleben«, und »vertreten dabei vehement Plura-
lismus als ein taugliches gesellschaftliches Konstitutionsmerkmal« (ebd.,
S. 305-309). Sie stellen impulsiv die Forderung nach strikter Trennung von
Islam und Parteipolitik.

2.2 Forschungsleitfragen

Trotz dieser (Einzel-)Untersuchungen ist zu konstatieren, dass keine Er-
gebnisse in Hinsicht auf die eigenstindige Erfassung der Religiositit, der
religisen Einstellungen und der religiosen Praxis von muslimischen Ju-
gendlichen vorliegen.

Nach wie vor bestehen erhebliche Forschungsdefizite hinsichtlich der
Lebensbedingungen, der Lebenssituation, der Lebenswelt und der Zu-
kunftsvorstellungen der muslimischen Jugendlichen. Die vorhandenen
empirischen Untersuchungen konzentrieren sich auf die Auseinanderset-
zung mit den »religios-kulturell-gesellschaftlichen« Existenzformen der
Muslime und dem »modernen westlichen« Lebensstil. Uber die Weltan-
schauung und die Religiositit der muslimischen Jugendlichen ist bislang
sehr wenig bekannt — und das Bekannte auf einige wenige Untersuchun-
gen beschrankt. Diese wiederum konzentrieren sich lediglich auf den Sozi-
alisationsprozess, die Identitit sowie die Konflikte politischer und religio-
ser Glaubensvorstellungen (vgl. Berkenkopf 1984; Bouman 1983; Ehlers
1997; Heitmeyer 1998; Proske 1999; Schaumann 1988; Stébe 1998; Tho-
mi-Venske 1981). Entsprechende Prisumtionen richten sich dabei insbe-
sondere auf die Arbeit islamischer Gemeinden und den Einfluss, den sie
auf ihre jugendlichen Mitglieder nehmen.

Hierbei wird nicht beriicksichtigt, dass sich die religiésen Einrichtun-
gen bzw. Moscheen in ihren Strukturen und Angeboten unterscheiden.
Dieser Bereich ist insgesamt nicht hinlinglich untersucht worden. Er ist
ein »blinder Fleck«, weshalb auch viele Analysen lediglich projizieren. Be-
wegt sich nicht demzufolge die These, die Frequenz der Moscheeginge der
Jugendlichen zeige die AusmafRe ihrer Religiositit, auf unerforschter
Grundlage — mithin auf »diinnem Eis«?

Gerade deswegen ist es wichtig, diese Thematik im Zusammenhang

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | WEGE ZUR INTEGRATION

mit der Religiositit junger Muslime zu beleuchten. Deshalb besteht die
Aufgabe dieser Studie darin, eine dringende sachlich-objektive Diskussion
iiber die folgenden Forschungsleitfragen zu initiieren:

Die zentrale Fragestellung zielt darauf, die Religiositit muslimischer
Jugendlicher facettenreich aufzugreifen. Wenn die islamische Religiositit
in die wesentlichen fiinf Teilbereiche zergliedert wird, dann konkretisiert
und prizisiert sich die Fragestellung wie folgt:

— Bekennen sich die muslimischen Jugendlichen zu den islamischen
Glaubensgrundsitzen und den Hauptpflichten?

— Was sind ihre religiésen Einstellungen und Praktiken? Wie schitzen sie
ihre eigene Religiositit ein?

— Wie erleben die muslimischen Jugendlichen den islamischen Glauben
und was bedeutet der Islam fiir sie?

— Wie schitzen sie ihr religises Wissen um den Islam ein und was sind
ihre Anliegen diesbeziiglich?

— Welche Bedeutung wird dem Islam in Fragen der Kindererziehung,
Partnerschaft, der Wahl von (Ehe-)Partnern zugewiesen? Was assoziie-
ren sie mit dem Begriff »Moschee« und »Islam«? Erfiillen ihrer Mei-
nung nach die Moscheen ihre Aufgaben? Wie ist ihre Einstellung zu
Imamen und muslimischen Organisationen?

Nach der Erschlieffung dieser Fragen werden die Befunde im Zusammen-
hang mit der Integrationsthematik diskutiert. Insoweit wird sich diese Stu-
die der Frage annehmen, welche Wirkung ein Leben in Konformitit mit
dem Islam fiir einen jungen religiosen Muslim auf dessen Integration hat.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Theoretische Grundlegung

Zur Vertiefung der im letzten Kapitel entwickelten Fragestellungen und
zur Verstindlichkeit der Forschungsumwelt bedarf es einer theoretischen
Grundlegung. Zunichst soll deshalb im Folgenden eine Einfiihrung in den
Islam und den kulturellen Hintergrund der Muslime gegeben werden.

3.1 Einfuhrung in den Islam und den kulturellen
Hintergrund muslimischer Jugendlicher

Das arabische Wort »Islam« bedeutet wortlich »heil sein, unversehrt sein,
einer Gefahr entrinnen, friedvolle und freie Hingabe und Ergebung, Frie-
denmachen« (Mertek 2001, S. 125). Das Wort »Muslim« stammt ebenso
aus dem Arabischen und bezeichnet denjenigen, der sich zum Islam be-
kennt, und bedeutet: »eine/r, die/der Frieden macht« (ebd.). Folglich sind
Muslime aufgefordert, »Frieden mit dem Schopfer, der Natur, den Mit-
menschen und sich selbst zu schlieflen und Gott ergeben zu leben« (ebd.),
quasi als »Friedensstifter« auf dieser Erde zu fungieren. Die allgemeingtil-
tige Grufdformel der Muslime untereinander und gegeniiber Fremden lau-
tet demzufolge auch as salaamu alaikum. Mit diesem Grufswort wiinscht
man einem Mitmenschen gewissermaflen ein unversehrtes, heiles und
sicheres Leben, kurz: Frieden. Der Islam mit seiner Glaubens- und Pflich-
tenlehre baut vor allem auf zwei Quellen auf: dem Koran und der Sunna
(vgl. Déndiiren 1998; Bilmen o.].; Bursali 1991; Balic 1993).

3.1.1 Die Hauptquellen des Islam: Koran und Sunna
Der Koran ist fiir einen Muslim in jedem Wort eine unmittelbare Offenba-
rung des einzigen Gottes, die dem Gesandten Muhammed iibermittelt und

in einem Buch aufgezeichnet worden ist. Das Wort »Koran« bedeutet wort-
lich »das oft Gelesene«, »Lesung« und »die Rezitation«. Fiir ein Verstind-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | WEGE ZUR INTEGRATION

nis dafiir, was der Islam verkiindet und an was die Muslime glauben, ist
der Koran elementar, denn er enthilt die Grundprinzipien der islamischen
Glaubens-, Sitten- und Rechtslehre. Die Sprache des Korans ist, nach Mei-
nung der arabischen Stilisten, von bezwingender Ausdruckskraft: Sie ist
symbolreich, barock, rhythmisch und sprunghaft. Stellenweise sind die
Gedanken nur durch Schlagworte umrissen. Hiufig werden Topen ge-
braucht: Metapher, Ironie, Euphemismus und Metonymie. Zusitzlich fiih-
ren etwa die Verquickung verschiedener Themen in einer einzigen Sura,
die erwdhnten sprachlichen Besonderheiten, die ungewchnliche Reihen-
folge der Gedanken und das im Koran wiederholt vorkommende Appellie-
ren an den Verstand bei einem nicht geschulten Leser zu Verstindnis-
schwierigkeiten.

Der Originaltext des Korans ist erhalten geblieben. Die einzelnen Ko-
ranausgaben unterscheiden sich voneinander nur in Zeilenlinge, Seiten-
umfang und -grofle, Materialqualitit und &uflerer Aufmachung des
Druckwerks. Die Ubersetzung des Korans aus dem Arabischen in eine an-
dere Sprache, beispielsweise ins Deutsche, ist duflerst schwierig. Die Aus-
driicke kufr und kafir sind in den Ubersetzungen auf »Unglauben« bzw.
»Ungldubiger« reduziert und damit der tiefen Bedeutung beraubt worden,
die der Koran diesen Ausdriicken verleiht. Der Begriff kafir hat auf der
sprachlichen Ebene unterschiedliche Bedeutungen: »Ackerbauer«, »un-
dankbar sein«, »zudecken« usw., und auf der religiésen Ebene steht er als
Sammelbegriff fiir den Nichtgottergebenen oder den Nichtmuslim. Ein
weiteres Beispiel: Der Begriff dschihad wird haufig mit »heiliger Krieg« ins
Deutsche iibersetzt, obwohl dieser Begriff von seinem Wortstamm her we-
der »Krieg fithren« noch »t6ten« bedeutet, sondern »die Anstrengung, das
niedere Selbst zu tiberwinden, entgegen den eigenen schlechten Eigen-
schaften, Angewohnheiten, Neigungen und den niederen Geliisten zu ar-
beiten« (vgl. Heine 2001; Hofmann 1999, S. 191-196; Mertek 2001, S. 42-
43). Obwohl weitere zahlreiche zentrale koranische Begriffe, die immer
wieder auch in der Sunna auftauchen, falsch oder nicht hinreichend ins
Deutsche tibertragen worden sind, bedient man sich dieser kirglichen
Ubersetzungen — mitunter tun dies die Muslime selbst. Die Unzulinglich-
keiten der Ubersetzung sind in erster Linie fiir die Entstehung von Miss-
verstindnissen iiber den Islam verantwortlich.

Da der Koran eindeutige, vieldeutige und sogar nicht deutbare Verse
enthilt und die offenbarten Verse zumeist Antworten auf bestimmte Situa-
tionen waren, denen sich die Gemeinschaft der Muslime um den Gesand-
ten Muhammed ausgesetzt sah, ist es nach der islamischen tafsir-Lehre
(Koranwissenschaften) nicht legitim, nur einzelne Verse zu interpretieren.
Nur die vollstindige Exegese dient dem genauen Verstindnis des Korans.
Es ist von der Methodologie der Koranexegese her unerlisslich (und bei
Unterlassung ein Vergehen), die anerkannte Tradition der fritheren Koran-
kommentatoren wie beispielsweise at-Taberi, al-Kurtubi und Ibn Kesir zu

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 37

beachten und die Meinung derjenigen zu beriicksichtigen, die mit Mu-
hammed gelebt haben. Bei der Koraninterpretation muss man sich vor-
nehmlich der Sunna des Gesandten Muhammed widmen (vgl. Bilmen o.].,
Band 1, S. 5-7; Elmalili 1979, S. 5-17; Khoury 2000, S. 37-40).

»Sunna« bedeutet »gewohnte Handlung, Sitte, Brauch oder Weg« und
bezeichnet im Islam die prophetische Tradition. Die Sunna stellt in der is-
lamischen Glaubens- und Pflichtenlehre nach dem Koran die zweite Quelle
religiéser Normen dar (vgl. Khoury 2000, S. 38f.; Mertek 2001, S. 204).
Der Gesandte Muhammed ist nach dem Glauben der Muslime der Ver-
kiinder der géttlichen Offenbarung und zugleich auch deren bester und au-
thentischster Interpret. Seine Kompetenz ist im Koran verankert, der von
den Muslimen die Anerkennung und Befolgung der Sunna postuliert: »][...]
und gehorchet Allah und Seinem Gesandten« (Koran, 8:46). Die Sunna ist
quasi die Interpretation und die Ausiibung des gesamten Korans durch den
Gesandten Muhammed. Die Sunna ist heute wie der Koran schriftlich in
Ahadith’ fixiert. Kurzum: Die Sunna ist die Gesamtheit der vorbildlichen
Briauche und Worte des Gesandten Muhammed und umfasst dariiber hi-
naus seine Aussagen zu den unterschiedlichsten Themen wie Glaube, Wis-
sen, religiose Grundpflichten, soziale Beziehungen, Sitten und Briuche
sowie Einsatz fiir den Glauben, Auslegung, Tugenden usw.

Zwar stellen der Koran und die Sunna die fundamentalen Quellen des
islamischen Glaubens dar, aus denen unzihlige Grundsitze abgeleitet
werden konnen, aber klar definierte Prinzipien des Glaubens kann man
allein aus den Suren oder Ahadith nicht herleiten. Dementsprechend be-
schiftigten sich die muslimischen Theologen ganz frith mit der zentralen
Frage: »Was sind die elementaren Prinzipien des Glaubens fiir einen Mus-
lim?« Auf diese gab es natiirlich keine einheitlich und alle Muslime bin-
dende, sondern verschiedene Antworten (vgl. Alizade 1990; Ebu Hanife
1979; Ebu Davud o.].; Ibn Kesir 1991; Imam Gazali 1979; Tirmizi o.];
Imam-i Rabbani o.].; Ibrahim Hakki 2003; Halebi 0.].; Canan 2003). Bevor
wir uns mit den wichtigsten theologischen Lehrmeinungen beschiftigen,
ist es notig, einen kurzen Riickblick auf die Auseinandersetzungen inner-
halb der muslimischen Gemeinschaft nach dem Tode des Gesandten Mu-
hammed zu werfen.

1 | Hadith, Plural Ahadith, ist die Bezeichnung fiir die Berichte, in denen die
Sunna des Gesandten Muhammed iiberliefert wurde. Die bekanntesten und wich-
tigsten Ahadith-Sammlungen der sogenannten Sunniten sind: Sahih von Bukhari,
Sahih von Muslim, Sunan von Abu Dawud, Sunan von Tirmizi und Sunan von Na-
sai (vgl. Mertek 1999). Die Traditionswerke der sogenannten Schiiten (Zwolferschia)
heiflen Nahjd al-Balagha, al-Kafi von Kulini, Tazhib al-ahkam von Tusi (vgl. Tabata-
bai 1990).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | WEGE ZUR INTEGRATION

3.1.2 Theologische Rechtschulen im Islam

Zu Lebzeiten des Gesandten Muhammed erhielten die Muslime auf all
ihre Fragen konkrete und fiir alle verbindliche Antworten. Nach seinem
Tode im Jahre 632 n. Chr. entstand ein Streit um den rechtmifigen Nach-
folger als Leiter der Gemeinschaft. Zwar konnte der Streit mit der Wahl
von Abu Bakr (Regierungszeit 632-634 n. Chr.) zum Vorsteher der Ge-
meinschaft in Medina vorerst beigelegt werden, aber eine kleine Gruppe —
die entgegen der iiberwiegenden Mehrheit der Muslime mit dieser Wahl
nicht einverstanden war, da sie nur die Familienzugehorigkeit zum Ge-
sandten Muhammed als Zeichen der Rechtmafigkeit des Nachfolgers an-
sah — sorgte fiir Unruhen. Mit dieser Meinungsverschiedenheit — der Frage
nach der Herkunft, dem Charakter und der Qualitit des Vorstehers der
muslimischen Gemeinschaft — wurde der Grundstein fiir die heute noch
fortschreitende Differenzierung in verschiedene politische sowie theologi-
sche Richtungen innerhalb der muslimischen Gemeinschaft gelegt. Der
erste Vorsteher Abu Bakr und der zweite, Omar (Regierungszeit 634-644
n. Chr.), konnten durch ihre Fithrungsqualitit den kollektiven Zusam-
menbhalt wahren, sodass diese Diskussion offiziell ausgeraumt war, wenn-
gleich sie in kleineren Kreisen fortgefiihrt wurde. Mit der Wahl Uthmans
(Regierungszeit 644-656 n. Chr.) zum dritten Vorsteher der muslimischen
Gemeinschaft keimte sie erneut auf. Hinzu kamen die Vorwiirfe, Uthman
bevorzuge seine eigenen Familienangehorigen. Noch wihrend seiner Re-
gierungszeit trennte sich eine Gruppe Unzufriedener namens »Kharidschi-
ten, die bis 657 n. Chr. der schiitischen Ausrichtung angehérten, von der
muslimischen Gemeinschaft und forderten, dass Ali, Schwiegersohn des
Gesandten Muhammeds, die Fithrung tibernehme. Dieser Forderung wur-
de nicht entsprochen. Daraufhin gab es einen Aufruhr, bei dem die Kha-
ridschiten Uthman ermoderten. Alsdann wurde Ali zum vierten Vorsteher
der muslimischen Gemeinschaft gewihlt (vgl. Biiyiik Islam Tarihi 1994,
Band 2, S.200-222). Doch hérten die Kontroversen nicht auf, weil eine
Gruppe um Muawiya, dem Statthalter von Damaskus, mit der Vorgehens-
weise Alis, die M6rder Uthmans ausfindig zu machen, nicht einverstanden
war: Sie verlangten eine sofortige Bestrafung aller, die in das Attentat und
den Aufruhr verwickelt waren. Ali erwiderte diese Forderung und mahnte
grindliche Ermittlungen gegen die wahren Schuldigen an. In der Folge ak-
zeptierte die Gruppe um Muawiya die Wahl Alis zum vierten Vorsteher
nicht mehr. Sie kiindigten die Gefolgschaft auf, sodass Muawiya zum Vor-
steher der muslimischen Gemeinschaft ausgerufen wurde. Wihrend dieser
Auseinandersetzung vermehrte sich eine Gruppe, die »schiat Ali« (die
Schiiten) genannt wurde. Auch die Kharidschiten, anfinglich noch Ali ge-
wogen, sagten ihm die Treue auf, weil er dem Vorschlag Muawiyas, diesen
Streit durch ein Schiedsgericht zu beenden zu lassen, zustimmte: Die Kha-
ridschiten deuteten dies als eine Fehlentscheidung und Siinde. Nach ihner

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 39

Auffassung muss der Fithrer der Muslime fehler- und siindenlos sein. Sie
sprachen daher Ali das Recht auf die Nachfolgschaft des Gesandten Mu-
hammeds ab und bekdmpften ihn und Muawiya zugleich. Aufgrund dieser
Entwicklung isolierten sie sich ganz von der islamischen Gemeinschaft
und erklirten alle — ausgenommen ihre eigenen Anhinger — als Nichtmus-
lime. Nur sich selbst sahen sie als »wahre Muslime« an, obwohl ihr Han-
deln vollends gegen die Grundlagen des Islam verstief: Sie verstanden ihn
nunmehr als eine Stammesreligion und fiithrten die vorislamische beduini-
sche Tradition weiter, die sie nur punktuell durch islamische Elemente er-
ginzten. Ausschlieflich sich selbst riumten sie eine unantastbare Wiirde
ein. Regelmiflig waren die Menschen — vor allem die Muslime — der poli-
tisch geprigten Ideologie dieser Gruppierung ausgesetzt (vgl. ebd., S. 506-
555). In ihrer Konfrontation mit allen {ibrigen Muslimen ermordete diese
»fanatische und extremistische Beduinengruppe« auch Ali und lehnte sich
gegen Muawiya, der nunmehr das offizielle Amt des Vorstehers innehatte,
auf. Im Laufe der Zeit gelang es Muawiya, der Einflussnahme und der
Demagogie der Kharidschiten gegentiber der Bevolkerung Einhalt zu ge-
bieten.

Die Kharidschiten und dhnliche ideologisch geprigte Organisationen
werden heute wie damals von der breiten Mehrheit der Muslime abgelehnt
und eindeutig als nicht islamisch eingestuft (vgl. Guimiighanevi 1994,
S. 78).

Gegenwirtig bekennen sich etwa 1,3 Milliarden Muslime weltweit zur
islamischen Religion, davon richten sich ca. 87 % nach der sunnitischen
und 13 % nach der schiitischen Theologie (vgl. Abdullah 2002, S. 19).

Als Sunniten, korrekt ahl-as sunna we’l chemaat, bezeichnet man die Ge-
samtheit einer Gruppe von Rechtschulen, nimlich der hanafitischen, mali-
kitischen, schafiitischen und hanbalischen, die alle gleichermaflen auf den
Koran, der Sunna, den Konsens der Gelehrten (idschma-el-ummah) und der
Vergleichsmethode (gijas-el-fugaha) beruhen. Sie sind von anfinglich zahl-
reichen Rechtschulen die einzig erhalten gebliebenen und haben eine bis
heute solide Anhingerschaft. Sie gelten nicht als Sekten oder Sondergrup-
pen, sondern als gleichwertig anerkannte Rechtschulen innerhalb der sun-
nitischen Religionswissenschaft und unterscheiden sich lediglich in ihren
Methoden der Rechtsfindung.

Neben diesen Rechtschulen gibt es auch heute noch Gruppen und
Schulen, beispielsweise die Wahhabiten, Ahmadiyya, Alawiten, Drusen,
Ismailiten, Nusairiten u.a., die von den fithrenden vier sunnitischen
Rechtschulen nicht anerkannt werden, da sie mit ihrer theologischen Aus-
legung den prinzipiellen Grundlagen des Korans und der Sunna wider-
sprechen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | WEGE ZUR INTEGRATION

1007 I3qUISZa(J ‘PUBYISINS( Ul Iapue[sny ‘dlV :(“8H) uerdos] B[end

WS 4ap Sungyorisnyy ayosigojoay T ;T Sunpnuqqy

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.


https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 4I

Die Schiiten: Seit ihrer Entstehung beharrt die schiitische Glaubensrich-
tung darauf, dass die Fithrung der Muslime nur den Nachkommen aus der
Familie Alis gebiihrt. Aus diesem Grund betrachten die Schiiten die ersten
drei Vorsteher Abu Bakr, Omar und Uthman als unrechtmiflige Nachfol-
ger des Propheten Muhammed. Die Rechtschulen unter den Schiiten wei-
chen voneinander in der Sukzessionslinie des jeweiligen Imams sowie in
der Vorstellung von einem geschichtlich anwesenden oder abwesenden
Imam ab. Die Autoritit innerhalb der muslimischen Gemeinschaft schrei-
ben die Schiiten einem Imam zu, der in der Nachfolge von Ali stehen
muss. Er stellt praktisch eine unfehlbare Instanz dar, dem zusitzlich das
Freisein von Stinden bescheinigt wird. Die wichtigsten schiitischen Recht-
schulen sind die Imamiten, Zaiditen und Ismailiten (vgl. Halm 1988).

Da das Alevitentum eine historische Nahe zum Schia hat, wird es eben-
falls in diesem Abschnitt behandelt. Die Aleviten stellen eine schiitische
Sondergruppe, die sich als heterodoxe und synkretistische Glaubens-, Le-
bens- und Lehrform im Verlauf des 13. Jahrhunderts aus einer Verbindung
vorislamischer und volksreligioser Elemente anatolischer Turkmenen-
stimme und der islamischen Mystik heraus entwickelte. Die Ethik und das
Menschenbild der Aleviten unterscheiden sich in vielen Punkten wesent-
lich von derjenigen der sunnitischen Theologie. Hier sei aber darauf hin-
gewiesen, dass auch die Aleviten nicht als eine homogene Gruppe angese-
hen werden diirfen, denn sie selbst haben untereinander sehr deutliche
Differenzen.

Im Folgenden wird der Islam in seinem normativen Selbstverstindnis,
wie er mehrheitlich von Muslimen in Deutschland verstanden und propa-
giert wird, weiter dargestellt.

2 | Es gibt unter ihnen solche, die sich der schiitischen Theologie, insbeson-
dere der imamitischen Rechtschule, bzw. der sunnitischen Theologie, wie der scha-
fiitischen Rechtschule, zugehérig fithlen und dieselben Glaubensgrundsitze und
religiosen Pflichten mit den Sunniten bzw. Schiiten teilen (bspw. die Ahlu’l bayt-
Gemeinschaft, die Anhinger der CEM-Vakfi u.a.). Diese alevitische Gruppe unter-
scheidet sich, abgesehen von den vorstehenden Aspekten, von der schiitischen und
sunnitischen Theologie, indem sie diesen Glaubensrichtungen als »Religion der
Zunge« ablehnen — als oberflichlich, wenn nicht gar heuchlerisch. In der Tradition
der Batiniya, einer gnostischen Richtung, besagt diese alevitische Lehre, dass der
gottlichen Offenbarung eine esoterische und eine exoterische Dimension zugrunde
ligen. Da sie sich fiir jene halten, die zu dem Verborgenen durchgedrungen seien,
haben rituelle Pflichten wie Beten, Fasten usw., die der dufleren Sphire angehdéren,
keine Bedeutung fiir sie. Daher werden, bis auf das Glaubensbekenntnis, die im Ko-
ran und der Sunna begriindeten religiés-rituellen Pflichten — wie beispielsweise die
vier anderen Grundpfeiler des Islam (die fiinf tiglichen Gebete, das Fasten im Mo-
nat Ramadan, die Zakah, die Pilgerfahrt) — nicht akzeptiert (vgl. Vorhoft 1995;
Kehl-Bodrogi 1988; Karakasoglu-Aydin 1997, S. 295-322).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | WEGE ZUR INTEGRATION

3.1.3 Das islamische Menschenbild

Menschen sind durch Gott erschaffen.

Der erste Mensch und erste Prophet ist Adam (Urvater aller Menschen).
Alle Menschen sind vor Gott gleich.

Es gibt keinen Zwang im Glauben.

Die Vielfalt der Vélker und Stimme ist von Gott gewollt.

Diesseitige Hauptaufgaben des Menschen sind die Anbetung Gottes
und die Erfiillung der religiosen Grundpflichten.

A SN

Die Erschaffung des Menschen wird wie folgt im Koran beschrieben: »Und
wahrlich, Wir erschufen den Menschen aus reinstem Ton. Dann setzten
Wir ihn als Samentropfen an eine sichere Stitte [Gebidrmutter, H.0.].« (Ko-
ran, 23:12-14) Der Koran begriindet die Erschaffung der Menschen damit,
dass sie sich zu ihrem Schépfer bekennen und ihm im freien Willen die-
nen (vgl. ebd., 51:56; 15:99; 51:56-57; 67:2; 72:16-17).

Mit Adam, dem Urvater aller, besteht nach dem islamischen Glauben
unter den Menschen véllige Gleichheit vor Gott und keiner ist einem ande-
ren vorrangig. Ferner besteht der Mensch aus zwei Elementen: seinem
Korper und seiner Seele (vgl. ebd., 2:28-30; 3:6; 4:1; 23:12-14, 79; 76:1-2;
95:1-5; 96:2). Die Seele des Menschen ist »gottergeben« und wird voll-
kommen von gottlicher Offenbarung beherrscht. Das andere Element, der
»Korper, ist mit Vernunft und Intellekt bedacht worden, sodass der Islam
die Fahigkeit »zu denken, um sich eine Meinung zu bilden, zu wollen oder
nicht zu wollen, zu akzeptieren oder abzulehnen« als elementar erachtet.
Daher hat es der Islam dem Menschen freigestellt, einen beliebigen Le-
bensweg einzuschlagen, den Glauben seiner Wahl anzunehmen. Der Ko-
ran legt emphatisch fest, dass es im Glauben keinen Zwang geben darf
(vgl. ebd., 2:256).

Der Mensch hat die Aufgabe, zwischen den Erfordernissen seines Kor-
pers und seiner Seele ein harmonisches Gleichgewicht herzustellen; beide
Elemente sind gleichberechtigt und diirfen somit nicht zum Nachteil des
anderen vernachlissigt werden.

Im Koran ist tiber die Vorziige des Menschen viel zu lesen. Darin ehrt,
schitzt und wiirdigt Gott den Menschen (vgl. ebd., 17:70). Er verfiigt tiber
die Fahigkeit, Wissen zu erfassen (vgl. ebd., 2:31-33). Der Mensch ist der
Statthalter Gottes auf Erden (vgl. ebd., 2:30). Der Koran weist ausdriicklich
darauf hin, dass Gott den Menschen mit Verstand und Klugheit, Willens-
und Entscheidungsfreiheit geschmiickt hat. Aus diesem Grund ist der
Mensch fiir sich selbst verantwortlich. Nach dem Koran haben alle Men-
schen, ob Mann oder Frau, schwarz oder weifd, arm oder reich, denselben
Wert vor Gott. Das Einzige, das sie unterscheidet, ist nach Sura 49, Vers 13
der Grad ihrer Gottesfurcht und ihre Nihe zum Schépfer.

Der Koran weist aber auch ganz deutlich auf die Schwachstellen des

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 43

Menschen hin und ermahnt ihn: Der Mensch vergisst Gott, wenn er seine
Schwierigkeiten tiberwunden hat; er erinnert sich an Gott nur in der Not
(vgl. ebd.,16:12), er ist hochmiitig und selbstgefillig (vgl. ebd., 89:15-16),
geizig, gierig und ungeduldig (vgl. ebd., 17:100; 70:19), undankbar, streit-
siichtig, feindselig, ungerecht und voreilig (vgl. ebd., 18:54; 14:34; 21:37).
Ferner ruft der Mensch zu Schlechtem auf und wird aufsissig, sobald er
sich unabhingig fiihlt (vgl. ebd., 12:53; 96:6).

Der Mensch wird mit all seinen Eigenschaften — Vorziigen und
Schwachstellen — beschrieben, weil der Koran damit fithlbar macht, dass er
nicht einen perfekten Menschen zu formen versucht, sondern einen Men-
schen, der in all seinem Wirken verantwortungsbewusst handelt und got-
tergeben ist. Der Koran mahnt die Menschen, eigens die Muslime, sich auf
dieser Erde zu al-insan-al-kamil (einem guten, vollkommenen Menschen)
zu entwickeln. Bei dieser Entwicklung zu einem al-insan-al-kamil existiert
aber auch die Gefahr, dass der Mensch, aufgrund seiner Schwichen, dieses
Ziel verfehlt. Um dieser Gefahr zu entgehen, geben der Koran und die
Sunna Anstofle, wie der Mensch sich davor bewahren kann (vgl. ebd.,
906:1-5; 20:114; 103:1-3; 2:277; 2:148; 2:44; 25:63; 61:2-3; 31:18-19; Ahadith in
An-Nawawi 1990, S. 41, 94 und 112).

Der Koran und die Sunna driicken aus, dass Gott als Schépfer des Uni-
versums den Menschen in der denkbar schénsten Gestalt erschaffen und
ihm eine natiirliche Wiirde (fitrah) verliehen hat (Koran, 9o:4). Dement-
sprechend liegt es am Menschen — aufbauend auf diese Auszeichnung —,
die géttlichen Anordnungen mit Leben zu erfiillen. Laut der islamischen
Primirquellen Koran und Sunna liegt es in seinen Moglichkeiten, ein al-in-
san-al-kamil zu werden. Deswegen ist es die Hauptaufgabe eines jeden
Muslim, alles ihm Mégliche zu unternehmen, um vorbildlich den géttli-
chen Anordnungen nachzustreben. Dementsprechend expliziert Muham-
mad den Menschen in einem seiner Ahadith, was seine Aufgabe als Gottes
Gesandter auf Erden ist: »Ich bin gekommen, um die guten Anlagen der
Menschen zu vervollkommnen.« (Ozbek 1994, S. 45)

Auf dass die guten Anlagen dem Menschen eigen sind, wurde er biolo-
gisch als vollkommenes Wesen erschaffen (vgl. Koran, 32:7; 95:4) und ist
ebenso ein soziales, welches Gott mit technischen und kulturellen Fihig-
keiten begabt hat (vgl. ebd., 17:70; 67:23; 90:8). Das menschliche Wesen,
das mit geistigen und moralischen Werten ausgestattet wurde, ist somit
nach koranischer Auffassung zum Kalifa (Statthalter Gottes) auf Erden be-
rufen (vgl. ebd., 2:30; 6:165; 10:14; 38:26). Derart steht er iiber den anderen
Geschopfen, wie Gott tiber den Menschen (vgl. ebd., 2:255; 3:34; 112:2).

Mit diesem hohen Rang hat Gott allen Menschen eine Wiirde und glei-
che Rechte verliehen, unabhingig von ihrer Religion, ihrem Geschlecht
und ihrer Hautfarbe (vgl. ebd., 4:58, 105, 111; 5:48; 17:70; 30:22; 49:13). Thre
Uneinheitlichkeit soll die Menschen nicht gegeneinander aufbringen, denn
sie sind allesamt Nachkommen (vgl. ebd., 49:13), mithin Kinder (vgl. ebd.,

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | WEGE ZUR INTEGRATION

7:26-27, 31) von Adam und Eva. Daher verbietet der Koran jeglichen
Zwang: »Und wenn dein Herr es gewollt hitte, so wiren allesamt auf der
Erde Muslime. Willst du etwa die Menschen zwingen, Muslime zu wer-
denr« (Ebd., 10:99) Damit bezieht der Islam gemif den koranischen An-
weisungen u.a. mit dem Vers »Es gibt keinen Zwang in der Religion«
(ebd., 2:256) anschaulich Stellung fiir Religionsfreiheit und Toleranz.3

Die religiose Vielzahl griindet darauf, dass Gott, der die Menschen als
Angehorige zivilisierter und kultivierter Vélker geschaffen hat (vgl. ebd.,
5:49), allen Nationen und Stimmen seit der Entstehung dieses Univer-
sums zu unterschiedlichen Zeiten Propheten gesandt hatte, die ithnen die
Offenbarung Gottes iiberbrachten (vgl. ebd., 13:7), um sie vor dem Irrglau-
ben zu bewahren (vgl. ebd., 35:24). Nach dem Koran stammen daher alle
Religionen — beginnend mit dem ersten Menschen und Gesandten Adam
und endend mit dem Gesandten Muhammed — von Gott ab. Dementspre-
chend werden die Religionen, die mit dem islamischen Glauben nicht im
Konsens stehen, nicht ignoriert und deren Anhingern ein uneingeschrank-
tes Recht auf Religionsausiibung zugestanden: »Euer Glauben fiir Euch,
mein Glauben fiir mich.« (Ebd., 109:6) Der Koran hebt in diesem Zusam-
menhang hervor, dass die realen Glaubensunterschiede kein Grund fiir
feindselige Konfrontationen zwischen den Religionen sein sollten (vgl.
ebd., 5:48). Er fordert die Muslime auf, diese realen Glaubensunterschiede
als Grund fiir einen edlen Wettbewerb zu erkennen, um in einen Dialog zu
treten:

»Und schmiht nicht diejenigen, die sie auRer Allah anrufen, damit sie nicht in
Ubertretung ohne Wissen Allah schmihen! So haben Wir jeder Gemeinschaft ihr

3| Die UNESCO veranstaltete gemeinsam mit einer internationalen islami-
schen Organisation 1981 in Paris eine internationale Konferenz iiber die Menschen-
rechte im Islam. Wihrend dieser Konferenz wurde ausdrucksvoll festgehalten, dass
der Islam bereits seit seiner Entstehung mehr als 20 grundlegende Menschenrechte
seinen Gliubigen bewusst gemacht hat — darunter sind Recht auf Leben, Freiheit,
Schutzrecht vor Aggression und Misshandlung, Asylrecht, Minderheitenschutz,
Glaubensfreiheit, soziale Sicherheit und Arbeitsschutz (vgl. Falaturi 1996, S. 125).
Die erste allgemeine Erklirung der Menschenrechte im Islam vom 19. September
1981 durch den Islamrat fiir Europa ist ebenfalls sehr bedeutungsvoll (Forstner
1982). Neben diesen Erklirungen gibt es zahlreiche andere Veréffentlichungen tiber
das Thema »Menschrechte und Islam«. Viele Wissenschaftler, Autoren und andere
Fachleute stellten sich die Frage, ob sich die »westlichen Menschrechtsvorstellungen
mit dem Islam und Koran« vereinbaren lassen (vgl. Falautri 1992, 1996; Islamic
Council 1984; Khoury 2001; Mernissi 1993; Ramadan 1996, 2000 u.a.). Unter den
Stellungsnahmen zur Frage der Menschenrechte im Islam ist die am 5. August
1990 in Kairo durch die Organisation islamischer Staaten verabschiedete »Kairoer
Erklarung« die bekannteste (vgl. BpB 2002, S. 65-67).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 45

Tun ausgeschmiickt erscheinen lassen. Hierauf wird ihre Riickkehr zu threm Herrn
sein, und Er wird ihnen kundtun, was sie zu tun pflegten.« (Ebd., 6:108).*

Anerkannte Koranexegesen wie Elmalili Muhammed Hamdi Yazir (1878-
1942) halten fest, dass diejenigen Muslime, die Nichtmuslime beleidigen
oder herabwiirdigen, aus der muslimischen Gemeinschaft ausgeschlossen
werden kénnen (vgl. Elmalili 1979, Band 3, S. 2022 und Band 5, S. 2923).
Der Sinn dieser strengen Bestimmungen besteht darin, den interreligiésen
Frieden, der von Gott gewollt ist, zu bewahren.

Auch zu der Frage der zwischenmenschlichen Beziehungen geben die
primiren Glaubensquellen des Islam eine Antwort. Der Muslim ist ver-
pflichtet, gegentiber Nichtmuslimen giitig und gerecht zu sein. Dariiber
hinaus empfiehlt der Koran den Muslimen, auch Nichtmuslimen zu helfen
und mit ihnen freundschaftliche Beziehungen zu pflegen:

»Allah verbietet euch nicht, gegeniiber denjenigen, die nicht gegen euch der Religi-
on wegen gekimpft und euch nicht aus euren Wohnstitten vertrieben haben, giitig
zu sein und sie gerecht zu behandeln. Gewiss, Allah liebt die Gerechten. Er verbietet
euch nur, diejenigen, die gegen euch der Religion wegen gekimpft und euch aus
euren Wohnstitten vertrieben und zu eurer Vertreibung Beistand geleistet haben,
zu Schutzherren zu nehmen. Diejenigen, die sie zu Schutzherren nehmen, dass
sind die Ungerechten.« (Koran, 60:89)°

Noch deutlicher spricht Gott im Koranvers 36 der Sura 4:

4 | Dieser Koranvers belegt aber auch, dass die Muslime damals die Nicht-
muslime verwiinscht hatten. Demnach sollte hier gleichzeitig klargestellt werden,
dass die damaligen Nichtmuslime keineswegs Juden oder Christen waren, sondern
vielmehr Polytheisten. Obwohl Vielgétterei islamisch betrachtet eine der grofiten
Siinden ist, hat Gott durch diesen Koranvers den Muslimen verboten, andere zu ver-
fluchen. Dieses Verbot gilt weder geographisch noch zeitlich begrenzt und ist somit
allgemeingiiltig. Der Muslim ist daher verpflichtet, Nichtmuslime zu respektieren
und sie nicht zu beleidigen (vgl. Koranexegesen von Taberi 1996, Band 7, S. 207;
Kurtubi 2001, Band 7, S. 61).

5| Der Koranvers »Gott verbietet euch nicht« sagt nach Meinung der aner-
kannten Koranexegesen, dass die Nichtmuslime gut behandelt werden miissen.
Somit widerlegt dieser Koranvers die Meinung einiger Muslime eindeutig, die heute
meinen, dass man Nicht-Muslime nicht gerecht behandeln und ihnen auch nicht
helfen darf. In diesem Koranvers wird unmissverstindlich der Wille Gottes klar,
nimlich zu allen Nicht-Muslimen, die nicht an den Islam glauben, gut und gerecht
zu sein, denn derjenige, der einen Menschen ungerecht behandelt, verliert die Liebe
Gottes (vgl. Koran, 2:190).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Und dient Allah und gesellt Thm nichts bei. Und zu den Eltern sollt ihr giitig sein
und zu den Verwandten, den Waisen, den Armen, dem verwandten Nachbarn, dem
fremden Nachbarn, dem Gefihrten zur Seite, dem Sohn des Weges [d.h. dem Rei-
senden, insbesondere, wenn er unterwegs in Not geraten ist, H.O.] und denen, die
eure rechte Hand [dieser Ausdruck bedeutet Sklaven oder Gefangene, H.0.] besitzt.
Allah liebt nicht, wer eingebildet und prahlerisch ist.«

Allen voran legt dieser Koranvers fiir die Glaubigen fest, alle moglichen
Gruppen von Menschen, mit denen sie leben bzw. leben kénnen (Eltern,
Verwandte, Nachbarn usw.), gut zu behandeln und mit ihnen harmonisch
zusammenzuleben. Gegenseitige Besuche und gemeinsame Mihler mit
den Nachbarn werden im Islam besonders empfohlen, da solche Ereignisse
die nachbarschaftlichen Beziehungen férdern. Da dieses von Gott verlangt
wird, ist das sozialmoralische Verhalten im Islam ein besonders gewichti-
ger Gottesdienst.® Ein Muslim soll auch insoweit vorbildlich leben. Dem-
nach ist eine eigene soziale Integration in die Gesellschaft fiir jeden Mus-
lim nach dem Koran und der Sunna eine notwendige moralische Verpflich-
tung.

Gerade in der Frage der zwischenmenschlichen Beziehungen liegt der
Schliissel fiir die hochste Stufe des al-insan-al-kamil und damit der sozialen
Integration in die Gesellschaft. Die anerkannten Rechtschulen der sunniti-
schen Theologie beispielsweise sind offenkundig der Meinung, dass die
zwischenmenschlichen Fehler solange nicht von Gott verziehen werden,
bis sich die betroffenen Menschen gegenseitig vergeben. Demgemif} wer-
den auch Menschenrechtsverletzungen von den islamischen Gelehrten als
sehr gravierend und verachtenswert eingestuft (vgl. Alizade 1990, S. 359-
410; Bilmen o.]., S. 434-473; Cetin o.]., S. 412-415; Kotku 1977, S. 110). In
einer seiner beriihmtesten Reden wies Muhammed mit seiner »Abschieds-
predigt« im Jahre 632 n. Chr. auf die Rechte und Pflichten der Menschen
hin und ermahnte deren Einhaltung. Dort heift es u.a.:

6 | Die Wichtigkeit dieses sozialmoralischen Verhaltens wird neben Koran-
versen auch durch prophetische Ahadith bestitigt. Auf die Wichtigkeit der guten
nachbarschaftlichen Beziehungen hin sagte Muhammed: »Bei Allah, er glaubt nicht,
bei Allah, er glaubt nicht, bei Allah, er glaubt nicht! Als Muhammed gefragt wurde,
was er damit meint, sagte er, dass der, vor dessen Ubel sein Nachbar nicht sicher
ist.« In einer anderen Uberlieferung heift es: »Derjenige wird nicht in den Para-
diesgarten eintreten, vor dessen Ubel sein Nachbar nicht sicher ist.« (Vgl. von Denf-
fer 1981, S. 9o) Von den islamischen Rechtsgelehrten wurden die nachbarschaftli-
chen Beziehungen zusammengefasst: die Achtung vor den Verstorbenen — auch
wenn sie Nicht-Muslime sind —, den Nachbarn zu besuchen, sich um den kranken
Nachbarn zu kiimmern, sich gegenseitig Geschenke zu machen, Gutes vom Nach-
barn zu berichten, ihm Ratschlige zu geben, falls er es wiinscht, ihn nicht zu ernie-
drigen (vgl. Seyyid Hulusi 1997, S. 251-255).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 47

»0 ihr Leute, wahrlich, euer Blut, euer Leben, euer Eigentum, eure Wiirde und eure
Ehre sind heilig und unantastbar, bis ihr eurem Herrn gegeniibersteht, ebenso wie
der heutige Tag und der jetzige Monat und diese eure Stadt Mekka heilig sind.«
(Mertek 2001, S. 172-175)

Nach islamischem Selbstverstindnis sind den Muslimen durch Gott einige
regelmifiige gottesdienstliche Handlungen vorgeschrieben, damit sie
durch die Erfilllung der religidsen Grundpflichten Gott und dem ihnen
vorgegebenen Ziel, al-insan-al-kamil zu sein, niher kommen kénnen.
Durch die Erfiilllung der rituellen und ethischen islamischen Gebote erhilt
der Mensch seinen Wert und seine Auszeichnung. Den Muslimen stellt
der Prophet Muhammed das religiés-ethische Vorbild und Idealbild dar —
das es als glaubiger Muslim, als gliubige Muslima nachzuahmen gilt —
weil er seinen Dienst vor Gott in vorbildlicher und vollkommener Weise
verwirklicht hat (vgl. Koran, 17:1; 53:10).

3.1.4 Die Glaubensgrundsatze des Islam
Der Muslim glaubt an:

1. Allah, den einen, allmichtigen, allwissenden, allgiitigen und barmher-
zigen Gott;

die Engel, die aus dem Licht Gottes erschaffenen geistigen Wesen;

die Offenbarungsbiicher sowie -schriften und den Koran;

alle Gesandten und Muhammed als den letzten Gesandten;

die Auferstehung (das Leben nach dem Tode), das Jiingste Gericht und
die Vorherbestimmung, sei es im Guten oder im Schlechten.

AT A WD

Im Islam ist der Glaube die zweifelsfreie Uberzeugung von den Glaubens-
grundsitzen (vglebd., 2:177; 4:1306), die der Ausgangspunkt fiir die religio-
se Haltung sind.

Das Glaubensbekenntnis des Islam lautet: Es gibt keinen Gott aufler Al-
lah, und Muhammed ist sein Gesandter. In ihm wird die Einheit Gottes be-
zeugt, die sich gleichsam wie ein roter Faden durch das gesamte Gefiige
der islamischen Denk- und Lebensweise zieht. Im Koran Sura 112, Verse
1-4 beschreibt sich Gott wie folgt: »Er ist Allah, ein Einziger, Allah der Ab-
solute [Ewige, Unabhingige, von dem alles abhingt, H.O.]. Er zeugt nicht
und ist nicht gezeugt worden und Ihm ebenbiirtig ist keiner.« Daher ist es
einer der wichtigsten Glaubenspfeiler im Islam, dass der Muslim an einen
Gott glaubt, der erhaben und ewig, unendlich und michtig, gnadig und
barmbherzig, Schépfer und Versorger von allen Geschopfen ist. Ferner sind
die Muslime davon tiberzeugt, dass Gott den Menschen Frieden, Gliick,
Wissen und Erfolg gibt. Im Koran sind zahlreiche Eigenschaften Gottes
erwihnt: der Liebende, der Versorger, der GrofRziigige, der GrofRherzige,

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | WEGE ZUR INTEGRATION

der Reiche, der Unabhingige, der Vergebende, der Milde, der Geduldige,
der Einzigartige, der Beschiitzer, der Richter und der Frieden (vgl. ebd.,
17:110; 20:8; 59:22-24). Laut dem muslimischen Verstindnis besitzt Gott
keinen Vater noch Mutter noch Sohn.

Im Koran gibt es zahlreiche Verse, die iiber die Existenz von Engeln be-
richten. Engel sind geistige und sanfte geschlechtlose Kreaturen, die aus
Nuur, dem Licht Allahs, erschaffen wurden. Uber die Anzahl der Engel gibt
es keine Auskunft, lediglich vier sind bei den Muslimen allgemein be-
kannt: Gabriel, Michael, Raphael und Azrael (vgl. Mertek 2001, S. 23f.).

Seine Heiligen Schriften offenbarte Gott den Menschen als Richt-
schnur fiir das irdische Leben. Zu ihnen zdhlen die Thora, der Psalter, das
Evangelium und der Koran, die in chronologischer Reihenfolge an Moses,
David, Jesus und Muhammed {ibermittelt wurden. Nach koranischer Lehre
und muslimischem Verstindnis war die Botschaft aller Gesandten die glei-
che: die Bezeugung des einen Gottes — und damit Gliickseligkeit auf Erden
und im Paradies.

Uberlieferungen zufolge wurden mit dem ersten Menschen und Pro-
pheten Adam bis zum letzten Propheten Muhammed 224.000 Propheten
gesandt; davon sind aber nur 28 im Koran namentlich genannt. Die Mus-
lime glauben also unterschiedslos auch an Adam, Noah, Abraham, Jakob,
Moses, Johannes und Jesus, denn sie kamen alle im Auftrag Gottes und
waren Triger géttlicher Offenbarung sowie standhafte Diener Gottes (vgl.
Koran, 2:285). Ehrlichkeit, Vertrauenswiirdigkeit, Ubermittlung von Gottes
Anweisungen, Intelligenz, Stindlosigkeit und Freiheit von allen korperli-
chen und mentalen Mingeln zeichnen alle Propheten aus (vgl. Mertek
2001, S. 15f)).

Die Muslime sind tiberzeugt, dass die Menschen nach ihrem Tod zum
neuen Leben auferweckt und fiir alles, was sie in ihrem diesseitigen Leben
getan oder unterlassen haben, Rechenschaft vor Gott ablegen werden. Am
Jungsten Tag werden von Gott die guten Taten besonders belohnt und die
schlechten bestraft: »Kein Staubkérnchen Gutes oder Schlechtes wird ver-
loren gehen und Gott wird am Jiingsten Tag absolute Gerechtigkeit walten
lassen.« (Koran, 18:47-49; 20:105-112; 17:49-52, 97, 98, 99; 86:9; 39:70;
99:78)

Die Vorherbestimmung ist das zeitlose Wissen Allahs und die Macht,
seine Pline vorzubereiten und durchzufithren. Nach dem muslimischen
Selbstverstindnis ist Gott weise, gerecht und voller Liebe — was er tut, hat
Griinde. Manchmal aber sind die Menschen nicht in der Lage, die Weisheit
hinter Gottes Handeln zu erkennen. Aus diesem Grund darf der Muslim
nicht die Hoffnung und die Geduld verlieren, wenn die Dinge sich nicht so
entwickeln, wie er es sich vorgestellt hat. In solchen Situationen ist ein
Muslim aufgerufen, Allah zu vertrauen, geduldig auszuharren und das
hinzunehmen, was Gott fiir ihn bestimmt hat (vgl. ebd., 2:214; 6:59; 9:51;

57:22-23; 54:49)-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 49

3.1.5 Die Hauptpflichten eines Muslim

Die religisen Grundpflichten sind unter der Uberschrift »Hauptpfeiler
bzw. Sdulen des Islam« zusammengefasst — diese einzuhalten ist unerliss-
lich fiir einen Muslim (vgl. Déndiiren 1998; Bilmen o.].; Kerimoglu 198s;
Ebu Hanife 1979; Ozcan 1998; Akaltun o.].; Asimgil 1992). Die Hauptstiit-
zen dienen nach dem Islam dazu, den spirituellen Bediirfnissen des Men-
schen entgegenzukommen und dem Leben auf dieser Erde einen gottli-
chen Aspekt zu geben.
Die Saulen des Islam sind:

Glaubensbezeugung (shahada)
fiinf tagliche Gebete (salah)
Fasten im Monat Ramadan (saum)
Pflichtabgabe (zakah)

Pilgerfahrt (hacc)

[ I N N

Die shahada ist das Kernstiick des Islam. Wer das Glaubensbekenntnis
»Ich bezeuge, es gibt keinen Gott aufler Allah, und Muhammed ist der Ge-
sandte Gottes« aufrecht ausspricht und die Absicht hat, den Islam als sei-
nen Lebensweg anzuerkennen, ist Muslim bzw. Muslima. Der Glaube an
Allah bedeutet nach dem Koran, an Seine Existenz zu glauben, ohne Thn
mit seinen Geschopfen zu vergleichen und Thm einen Platz beizumessen.
Der Glaube an Muhammed besagt, an seine Gesandtschaft zu allen Men-
schen zu glauben, und ebenso, dass er die Wahrheit spricht, in allem, was
er von Gott verkiindet.

Salah, das Pflichtgebet, ist im Islam nach dem Glaubensbekenntnis das
Wichtigste im Leben eines Muslim. Morgens, mittags, nachmittags, am
Abend und in der Nacht sind die Muslime aufgerufen, durch das Gebet
ihre geistige und korperliche Ergebenheit gegeniiber Gott auszudriicken.
Durch die Hiufigkeit und zeitliche Festsetzung der Gebete sollen die Mus-
lime Ziel und Sinn des Lebens nicht aus den Augen verlieren.

Saum, das Fasten, ist einmal im Jahr im Monat Ramadan fiir Muslime
im Koran vorgeschrieben. Im Monat Ramadan sollen sich die fastenden
Muslime ab der Morgendimmerung bis zum Sonnenuntergang von Essen
und Trinken jeglicher Art sowie sexuellen Beziehungen fernhalten. Mit
diesem Fasten lehrt der Islam die Muslime das Prinzip der wahren Liebe
zu Gott und die Erfahrung von Hoffnung, Demut, Geduld und Selbstlosig-
keit, MiRRigung, Willenskraft, Selbstdisziplin, dem Geist sozialer Zugeho-
rigkeit, Einheit und Briiderlichkeit.

Jeder Muslim, dessen Vermogen eine festgesetzte Grenze {iberschrei-
tet, ist nach dem Islam verpflichtet, jahrlich einen bestimmten Teil von
seinem Vermogen (genannt zakah) an einen bediirftigen Mitmenschen,
einen in Not gekommenen Reisenden oder einen mit Schulden Belasteten

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | WEGE ZUR INTEGRATION

zu bezahlen (vgl. Koran, 9:60; 9:103). Fiir den Islam ist das Spenden ein
gottesdienstlicher Akt und eine spirituelle Investition. Die Einhaltung die-
ses Gebotes gereicht dem Herzen der Wohlhabenden zum Schutz vor
Selbstsucht und dem des Bediirftigen zum Schutz vor Neid.

Die einmalige Pilgerfahrt nach Mekka, hace, steht jedem Muslim, der
die Mittel dazu aufbringen kann, zu Gebote. Die Muslime sehen diese Pil-
gerfahrt als ein grofles Ereignis an. Bei ihr begegnen sich Hunderttausen-
de von Menschen mit unterschiedlichen Sprachen, Kulturen und Ethnien
unter gleichen Konditionen. Sie haben neben der Erfiillung von rituellen
Pflichten der Pilgerfahrt auch ihr Bewusstsein zu schirfen, dass alle Men-
schen gleich sind und die Liebe und das Mitgefiihl der anderen verdienen
— unabhingig von ihrem geografischen oder kulturellen Ursprung. Auch
soll diese Pilgerfahrt die Muslime an den Tag des Jiingsten Gerichts erin-
nern, an dem die Menschen vor Gott stehen werden, um fiir ihre Taten Re-
chenschaft abzulegen (vgl. Déndiiren 1998, S.191-626; Bilmen o.].,
S. 103-404; Kerimoglu 1985, Band 1, S. 191-572; Ebu Hanife 1979, S. 29-78;
Ozcan 1998, S. 192-432; Akaltun o.]., S. 84-255).

3.1.6 Die Moschee - Zentrum des Glaubens und
Ort des Gebetes und der Lehre

Summarisch betrachtet ist der Glaube ein Erlebnis, das sich nach dem Ko-
ran und der Sunna wesentlich im Einzelnen manifestiert. Dementspre-
chend ist die Religiositit im islamischen Verstindnis der Ausdruck von in-
dividueller Frommigkeit. Das muslimische Gemeindeleben entfaltet sich
durch das personliche Einverstindnis zur Erfiillung der religiosen Grund-
pflichten in und um eine masdschid bzw. dschami (Gebets- und Bildungs-
stitte, Moschee).

Das Wort »Moschee« leitet sich aus dem arabischen masdschid oder
dschami ab und steht fiir den »Ort, wo man sich niederwirft«, oder den
»Ort, an dem man sich versammelt«. Die Moschee dient als Gebetsstitte,
zur Unterweisung in den Ritus, als Ort der Begegnung und des Austau-
sches sowie als Treffpunkt der Glaubigen. Demnach sind Moscheen vor
allem Orte, an denen das Gebet verrichtet wird, in welchem sich die direkte
Beziehung des Gliubigen zu Gott ausdriickt.

Zusammengefasst ist eine Moschee der Ort religiéser Praxis fiir Mus-
lime, an dem sie sich allein oder in Gemeinschaft zum Gebet und zur Be-
sinnlichkeit einfinden. Dariiber hinaus hat sie eine soziale Funktion, nim-
lich als Versammlungsort fiir soziokulturelle und religiése Zwecke.

Als erstes Gotteshaus auf Erden wird im Islam die Kaaba in Mekka ge-
zihlt. In der Zeit des Gesandten Muhammeds wurde die erste Moschee im
Jahre 622 n. Chr. bei Medina errichtet. Besonders die drei Moscheen mas-
dschidul-haram in Mekka, masdschidul-nabawi in Medina und masdschidul-
agsa in Jerusalem werden von den Muslimen als heilig angesehen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 5I

Das ganze Leben der Gemeinschaft spielt sich in und um eine Moschee
ab. Auch wenn sie {iberall ihre fiinf tiglichen Gebete verrichten konnen,
sind die Muslime nach der Sunna des Propheten Muhammed dazu aufge-
rufen, dies mit der Gemeinschaft in einer Moschee zu tun, da es mehr
Wert als das einzelne Gebet hat. Freitags- und Feiertagsgebete kénnen
Muslime aber nur in einer Moschee ausfithren (vgl. Déndiiren 1998,
S. 292f.). Mit dieser Empfehlung und der Vorschrift, das Gebet in der Mo-
schee zu verrichten, wird beabsichtigt, die Muslime zu vereinen, die Brii-
derlichkeit und den gemeinsamen Dialog zu férdern. Deshalb wird Schul-
ter an Schulter in einer Reihe gebetet.

Die Moschee wird auch als Unterrichtsraum genutzt. Frither wurde
dort den Kindern und Erwachsenen neben religiésen Inhalten auch das Le-
sen, das Schreiben und das Rechnen beigebracht. In der islamischen Ge-
schichte wurden aus vielen Moscheen Orte hoher islamischer Gelehrsam-
keit. Die Moschee ist damit zugleich eine Bildungsstitte, in der alle Wis-
senschaften erlernt werden kénnen. Die Moscheen sind heilige Orte, an
denen von Muslimen ein respektvolles Verhalten erwartet wird. Sehr wich-
tig in diesem Zusammenhang ist, dass sie sich lautlos unterhalten und
riicksichtsvoll miteinander umgehen. Politische und wirtschaftliche Inte-
ressen Einzelner diirfen nicht verfolgt werden (vgl. Alizade 1990, S. 107-
110; Bilmen o.]., S. 230-235). In der Moschee muss die Ruhe gewahrt blei-
ben. Auf Sauberkeit und Reinheit der Moschee wird grofler Wert gelegt,
daher darf niemand — ob Muslim oder Nichtmuslim — den Gebetsraum mit
Schuhen betreten. Dabei ist auch auf die Sauberkeit und Reinheit des Kor-
pers und der Bekleidung zu achten. Minner und Frauen miissen beson-
ders auf die Bekleidungsvorschriften (keine engen, durchsichtigen Kleider)
achtgeben, wenn sie eine Moschee begehen. Nach Meinung vieler islami-
scher Rechtgelehrten sind alle Muslime fiir den Unterhalt der Moschee in
ihrer Umgebung verantwortlich (vgl. Khoury 2000, S. 93ff)).

Neben den aufgefithrten Eigenschaften muss eine Moschee noch fol-
gende aufweisen, um itberhaupt als Moschee anerkannt zu werden:

Die Moschee muss 6ffentlich und allen Menschen zuginglich sein. Die
Muslime miissen sie als solche wahrnehmen. Sie darf nicht nur einigen
Auserwihlten bekannt sein. Die Moschee darf nicht ein Ort der Austra-
gung von politisch-ideologischen sowie wirtschaftlichen Kdmpfen Einzel-
ner oder Gruppen sein. Die Moschee muss auch als Moschee gekenn-
zeichnet und deklariert sein. Die Finanzierung kann nur durch legitim er-
worbene Gelder erfolgen. Die Moschee sollte in der Regel Eigentum der
Muslime sein, das immer diesem Zwecke zu dienen hat und daher nicht
verduflert oder nach einer gewissen Zeit ihrem Zweck entfremdet werden
(vgl. Bilmen o.]., S. 230-234).

Es gibt keine gesicherten Daten iiber die Anzahl der Moscheen bzw.
Gebetsstitten in Deutschland. Groben Schitzungen zufolge gibt es 2400
bis 2600 Gebetshiuser bzw. Moscheegemeinden in Deutschland, die in

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | WEGE ZUR INTEGRATION

der Regel als Kulturvereine gegriindet wurden und von Vereinen und
Dachverbinden betreut und verwaltet werden (vgl. Bericht 2002, S. 224).
Allerdings sind diese in Form von Gebetsraumen in den Gemeinden meis-
tens in Wohnhiusern, gewerblichen Gebduden oder Lagerhallen unterge-
bracht, die zu Gebetsstitten umfunktioniert wurden und nach aufsen kaum
sichtbar sind. Grofle und Ausstattung solcher Stitten reichen von einem
schlichten Wohnzimmer bis zu einem prachtvollen Gebidude. Moscheen
wie die »Blaue Moschee« in Istanbul, die aus vielen Reiseberichten be-
kannt ist, findet man sehr selten im bundesrepublikanischen Raum. Um
dies zu erkliren, sollte man einen Blick auf die Historie der muslimischen
Gastarbeiter werfen. Damals, als die ersten Muslime als Gastarbeiter ihren
kulturellen und/oder religiosen Bediirfnissen nachgehen wollten, waren
sie gezwungen, auf Orte auszuweichen, die ihnen erschwinglich waren.
Ihnen blieben Riumlichkeiten, die meist in Hinterhéfen lagen und auf-
grund der Lage anderweitig nicht vermietet werden konnten. Zu jener Zeit
dachte keiner unter ihnen an den Erwerb oder Neubau einer Moschee,
denn sie lebten mit dem Gedanken, in ihre Herkunftslinder zurtickzukeh-
ren. Diese Entwicklung ist die Ursache dafiir, dass sich der Begriff »Hin-
terhofmoschee« in unserem Sprachraum eingebiirgert hat.

Seit einigen Jahren ist allerdings zunehmend zu beobachten, dass viele
Organisationen und Initiativen verstirkt den Wunsch nach reprisentativen
Moscheen haben, die als solche auch im Stadtbild erkennbar sind, also mit
Kuppel und Minaretten, und an zentral gelegenen Plitzen liegen. Diese
Entwicklung verdeutlicht, dass der Islam und die Muslime von einer gast-
weisen zu einer dauerhafien Prisenz in Deutschland iibergegangen sind.
Die Muslime méchten nun die duflerst unbequemen Hinterhéfe und die
kaum zweckdienlichen Riumlichkeiten verlassen, sie mochten zum mo-
dernen Erscheinungsbild unserer Stidte beitragen. Doch ihre reprisentativ
groflen Moscheebauprojekte stoflen hiufig auf massive Widerstinde der
zustindigen Behorden und anderer Organisationen sowie der Nachbar-
schaft (vgl. Miehl/Lemmen 2001, S.27f).” Dessen ungeachtet konnten
nach jahrelangen Auseinandersetzungen einige reprisentative Moscheen
in Deutschland errichtet werden, so z.B. die »Mannheimer Moscheex, die
»Neue Zentrum Moschee« in Frankfurt a.M. und die »Sehitlik Moschee«
in Berlin. Von den 2400 bis 2600 Gebetshiusern bzw. Moscheegemein-

7 | Die Entstehung von islamischen Gebetsstitten dirfte in Deutschland
nicht befremden, denn die erste Moschee in Deutschland entstand bereits vor 250
Jahren, als Friedrich Wilhelm I. tiirkisch-muslimische Soldaten in die Reihe seiner
»langen Kerls« aufnahm und in der Nihe der Potsdamer Garnisonskirche einen
Saal entsprechend umbauen lief}. Daneben entstand wihrend des Ersten Weltkrie-
ges in Wiinsdorf eine Moschee mit einem 27 Meter hohen Minarett, die 1926 wegen
Baufilligkeit abgerissen werden musste (iiber Moscheen und Moscheebaukonflikte
in Deutschland vgl. Leggewie 2002; Jonker 2002).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 53

den sind lediglich 66 gemaf} der Tradition der islamischen Architektur er-
baut worden (vgl. Hannemann 2000, S. 60).

Neben der Bereitstellung von Gebetsmdoglichkeiten widmen sich die
Moscheen in Deutschland vor allem sozial-kulturellen Aktivititen. So fin-
den wir neben dem Koranlese- und Religionsunterricht auch Deutsch- oder
Alphabetisierungskurse sowie Freizeitangebote fiir Kinder und Jugendli-
che. Die Moscheen nehmen also inzwischen nicht nur religiése, sondern
auch soziale und kulturelle Aufgaben vermehrt wahr. Die Bediirfnisse ihrer
Mitglieder verlangen besonders nach soziokulturellen sowie bildungsrele-
vanten Angeboten. So haben sich die Moscheen in Deutschland zu einem
Gemeindezentrum besonderer Art entwickelt. In diesem Zusammenhang
sei darauf hingewiesen, dass, wie bei den beiden grofsen Kirchen {iiblich,
eine Mitgliedschaft in einem muslimischen Verein oder in einer Moschee-
gemeinde keine Voraussetzung fiir die Religionszugehorigkeit und -aus-
iibung ist.

Auch tiber den Besuch der Moschee von Muslimen gibt es keine gesi-
cherten Zahlen. Laut einer telefonischen Befragung des Zentrums fiir T{ir-
keistudien (ZfT) iiber die religiése Praxis und organisatorische Vertretung
tiirkischstimmiger Muslime in Deutschland im November 2005 besuchen
21,5 % der Befragten nie oder so gut wie nie eine Moschee, 7 % nur zu den
Feiertagen und 12 % mehrmals im Jahr. Die Mehrheit besucht jedoch re-
gelmifig mindestens einmal im Monat eine Moschee — 42 % mindestens
einmal in der Woche. Fiinfmal am Tag suchen nur 2 % den Weg zur Mo-
schee (vgl. ZfT 2005b, S. 28-30). Muslimisch-tiirkische Jugendliche zwi-
schen 18 und 30 Jahren begehen zu 35,7 % einmal in der Woche, zu 30 %
mehrmals im Jahr, 30,3 % fast nie bzw. nie und lediglich 4 % einmal/
mehrmals am Tag eine Moschee ( vgl. ebd., S. 29).

Die Herkunftssprache und -kultur der Muslime haben auch auf die
Griindung solcher Gebetsstitten und Moscheegemeinden einen Einfluss
gehabt. Daher sprechen die Muslime von »tiirkischen«, »arabischenc,
»kurdischen« und »bosnischen« Moscheen — je nach Sprachbezug ihrer
Gemeinde. Es gibt auch Gebiude, die mehrere Moscheegemeinden behau-
sen. Die funf tiglichen Gebete, Freitags- und Feiertagsgebete werden zwar
in arabischer Sprache verrichtet, die Ansprachen und die Predigten aber
immer noch in der Herkunftssprache abgehalten. Erfreulicherweise ist zu
beobachten, dass in den Moscheen, in der junge Erwachsene die organisa-
torische Verantwortung tibernommen haben, vermehrt die deutsche Spra-
che in Ansprachen und Predigten beherzigt wird. Damit wird freilich der
bestehende Bedarf noch nicht gedeckt, worauf gerade junge Muslime ver-
starkt hinweisen.

Nach dieser Einfiihrung zum Islam und dem kulturellen Hintergrund
der Muslime mochte ich mich im Folgenden zunichst mit dem Begriff der
Integration und anschlieRend mit dem der Religiositit beschiftigen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | WEGE ZUR INTEGRATION

3.2 Integration

Die Erérterung der Forschungsfragen erfordert die Auseinandersetzung
mit den theoretischen Ansitzen zum Integrationbegriff. In diesem Ab-
schnitt werde ich zunidchst auf die Bedeutung von Integration als Begriff
und Prozess niher eingehen, um anschliefend daraus den fiir diese Arbeit
giiltigen Begriff der Integration zu fixieren.

Der Integrationsbegriff ist durch folgende Merkmale charakterisiert:

— Rekonstruktion einer Einheit aus dem Differenzierten;

— Ausgehen von einem gesellschaftlichen »Ganzen, das oft als Kollektiv
oder System verstanden wird und aus einem Quantum von Teilen be-
steht;

— Prozess, der nicht einseitig ist und daher Integration erfordert, damit
beide Seiten aufeinander zugehen und dass Toleranz fiir eine andere
Lebensart einerseits und das Bemdiihen sich einzufiigen andererseits
vorherrschen;

— Verlangen, die Andersartigkeit nicht nur zu tolerieren, sondern als posi-
tive Bereicherung willkommen zu heiflen;

— Beinhaltung einer Synthese aus beiden Kulturen.

Der Begriff »Integration« ist mittlerweile zum zentralen Leitwort in Politik
und Wissenschaft auf europdischer wie bundesdeutscher Ebene geworden:
Sowohl in der Migrationsforschung als auch in der allgemeinpolitischen
Debatte um Einwanderungspolitik hat er grofle Bedeutung erlangt. Zudem
beherrscht der Terminus in Assoziation mit dem Islam seit geraumer Zeit
intensiv die 6ffentliche Debatte (vgl. Bade 2000, 2001, 2005, 20053; Deut-
scher Bundestag, Drucksache 15/4260; 14/7747, 15/4394; Die Welt vom
5.10.2004; TAZ vom 27.2.2004; Frankfurter Rundschau vom 6.12.2004;
Verordnung Integrationskurse 2005; Zuwanderungsgesetz 2004).

Das Thema der gesellschaftlichen Integration war zweifellos schon
immer eines der zentralen Probleme der Sozialwissenschaft. Gleichwohl
wurde es in soziopolitischen Debatten anders aufgefasst als in den sozial-
wissenschaftlichen Erérterungen. Folglich wurden zu dessen Losung ver-
schiedene Ansitze entwickelt, die hiufig einen spezifischen Aspekt von
Integration in den Mittelpunkt stellen. Integration lisst sich 6konomisch,
politisch und kulturell begreifen. Des Weiteren wird zwischen sozialer und
systemischer Integration unterschieden (vgl. Lockwood 1964; Esser 1980,
200I).

Im Hinblick auf Integration lassen sich epochal Stammesgesellschaf-
ten, traditionale und moderne Gesellschaften voneinander differenzieren.
In der Stammesgesellschaft war die verwandtschaftliche Beziehung das es-
senzielle Bindeglied der Gesellschaft. Neue Formen sozialer Integration
waren zu ermitteln, als diese Stammesgesellschaft sich durch Expansion

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 55

und durch die Entwicklung des 6konomischen Tauschverkehrs in gréflere
gesellschaftliche Einheiten ausgebaut hatte. Durch Etablierung eines zen-
tralen Herrschaftssystems wurde die politische und durch Arbeitsteilung
die 6konomische Integration der Gesellschaft erméglicht (vgl. Durkheim
1999). Die Stammesgesellschaft wurde durch die traditionalen Gesellschaf-
ten abgeldst. Mit der Zeit stieR auch die traditionale Gesellschaft an die
Grenzen ihrer Integrationskraft. Historische Ereignisse wie die Aufklirung
sowie die demokratische und die industrielle Revolution fiihrten zur Ablo-
sung der traditionalen Gesellschaftsform durch die moderne. Die Bildung
von europdischen Nationalstaaten sowie deren Zusammenriicken im Zuge
der europdischen Einigung wurden durch die Modernisierungsprozesse
verstarkt (vgl. Mann 1958; Schwanitz 1999). In der modernen Gesellschaft
bildete die Aufklirung die Grundlage fiir die kulturelle Integration, die
demokratische Revolution fiir die politische und die industrielle Revolution
fiir die 6konomische Integration.

Hieraus haben sich in der modernen Gesellschaft zwei Perspektiven
der Integration herausgebildet: die Integration der Gesellschaft und die
Integration in die Gesellschaft (vgl. Schifers 2003, S. 152-155). So befassen
sich die allgemeinsoziologischen Theorien mit der Frage der Integration
der Gesellschaft (vgl. Beck 1986; Luhmann 1994), wihrend die migrations-
soziologischen Theorien sich dem Begriff der Integration iiber die Sicht
der »Einwanderer« nihern (vgl. Hoffmann-Nowotny 1973; Heckmann
1981, 2000; Esser 1980, 2001).

Da die Integration der muslimischen Jugendlichen im Mittelpunkt die-
ser Studie steht, werde ich mich im Folgenden auf Integrationsmodelle be-
schrinken, die sich mit dem Thema der Integration von Einwanderern in
die Aufnahmegesellschaft befassen.

3.2.1 Integrationsmodelle

Bislang haben sich diesbeziiglich unterschiedliche Integrationsansitze he-
rausgebildet. Es gibt Theorien, die den Integrationsprozess als Stufenmo-
dell beschreiben und dabei die Assimilation in den Mittelpunkt stellen. Im
Gegenzug formten sich — insbesondere durch die soziokulturellen Bewe-
gungen — Denkrichtungen, die den Integrationsprozess offenlassen und
dabei auf die Wechselseitigkeit aufmerksam machen.

Integrationstheorien wie das sozialokologische Modell der Chicago
School, das strukturelle Migrationsmodell von Hoffmann-Nowotny und das
handlungstheoretische Modell von Esser gehen davon aus, dass es auch in
modernen Gesellschaften noch fiir alle Gesellschaftsmitglieder verbindli-
che kulturelle Normen gibt, die fiir die Integration in die Gesellschaft be-
stimmend sind (vgl. Park 1950; Hoffmann-Nowotny 1973; Esser 1980,
2.00I).

So fundiert Robert Ezra Park, der Begriinder der Chicago School, seine

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | WEGE ZUR INTEGRATION

Integrationsvorstellung mit dem Assimilationsparadigma, weil innerhalb
des Nationalstaates eine homogene Lebensweise notwendig sei. Die Zuge-
horigkeit zu und Mitgliedschaft in der aufnehmenden Gesellschaft sei nur
durch Assimilation moglich. Eine heterogene Lebensweise der Bevolke-
rung diene nicht dem friedlichen Zusammenleben der Gesellschaft; sie sei
vielmehr »Quelle von Unruhe und Irritationen« (Park 1950, S.196ff).
Durch die Unabdingbarkeit der Homogenitit in einer Gesellschaft gerit
sein Integrationsgedanke zu einer Assimilationsforderung.

Hans-Joachim Hoffmann-Nowotny und Hartmut Esser haben im
deutschsprachigen Raum mafgeblich die Uberlegungen zur Integration
von Einwanderern beeinflusst.

Das Stufenmodell der Integration von Hoffimann-Nowotny (1973) basiert
auf dem Assimilationsmodell von Samuel N. Eisenstadt. Er tibertrigt des-
sen drei »Absorptionsstufen« Akkulturation, Anpassung und Dispersion in
die Begriffe »Assimilation« und »Integration«. Im Mittelpunkt seiner Un-
tersuchungen stehen Migrationsprozesse, die Auswirkungen von Wande-
rungen auf das Aufnahmeland und auf den einzelnen Einwanderer haben.
Er versteht Integration als Partizipation an der Gesellschaft. Dazu soll den
Einwanderern die Angleichung an die strukturellen Standards der Einhei-
mischen erméglicht werden. Folglich stehe die positionale Integration tiber
der kulturellen. Ferner sei die Integration nur in »diskriminierungsfreien«
Systemen vorstellbar.

Dagegen kann nach Hartmut Esser Integration nur dann erreicht wer-
den, wenn die Spannungen zwischen der Mehrheitsgesellschaft und den
Einwanderern iberwunden werden. Dies setze einerseits kognitive, struk-
turelle, soziale und identititsbezogene Assimilationsprozesse der Einwan-
derer voraus, andererseits eine Chancengleichheit in der Aufnahmegesell-
schaft. In seinem handlungstheoretischen Modell unterscheidet er daher
zwischen der System- und der Sozialintegration. Mit dem Begriff » System-
integration« meint er den Zusammenhalt eines sozialen Systems in seiner
Ganzheit mit den drei Mechanismen »Markt«, »Organisation« und »Me-
dien«. Bei der »Sozialintegration« erkennt er dagegen vier Dimensio-
nen:

»[D]ie Kulturation als den Erwerb von Wissen und Fertigkeiten, einschliefllich der
Sprache; die Plazierung als die Ubernahme von Positionen und die Verleihung von
Rechten; die Interaktion als die Aufnahme sozialer Beziehungen im alltiglichen Be-
reich; die Identifikation als die emotionale Zuwendung zu dem betreffenden sozialen
System.« (Esser 2001, S. 8-11)

Wihrend diese Integrationstheorien die Assimilation in den Fokus riicken
— und dabei die Unterordnung unter die Leitkultur der Aufnahmegesell-
schaft meinen —, gehen die durch die soziokulturellen Biirgerbewegungen
entstandenen Integrationsmodelle von einem wertarmen Integrationsbe-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 57

griff aus. Sie definieren die Integration als einen komplexen und interakti-
ven Prozess. Damit die Integration der eingewanderten Menschen tiber-
haupt stattfindet, miisse die Mehrheitsgesellschaft die soziale, 6konomi-
sche und rechtliche Gleichstellung der Einwanderer sicherstellen. Im Ge-
genzug werde von ihnen neben dem Erlernen der Sprache die Kompetenz
gefordert, als Biirger in diesem Staat zu handeln (vgl. Habermas 1990).
Die synchrone Identifikation sowohl mit der Herkunftsgesellschaft als
auch mit der Aufnahmegesellschaft ist bei diesem Modell moglich. Der
Multikulturalismus wird bei diesen Ansitzen betont. Doch auch hier haben
sich unterschiedliche theoretische Positionen entwickelt: eine kommunita-
ristische (vgl. Taylor 1993) und eine liberale (vgl. Habermas 1993, 1996)
Begriindung des multikulturellen Integrationskonzeptes.

Die kommunitaristische Begriindung des multikulturellen Integrations-
ansatzes etablierte sich vor allem in den Vereinigten Staaten von Amerika
durch die Forschungsaufsitze von Amy Gutmann und Charles Taylor. Sie
schlussfolgern, dass alle Kulturen von gleichem Wert und demgemif an-
zuerkennen seien. Daher fordern sie eine »Politik der Anerkennung, da-
mit die Identitit eines Individuums bzw. einer Gruppe als gleichwertig an-
erkannt wird. Sie haben mit ihren Veréffentlichungen und Diskussionen
vor allem die amerikanische Bildungspolitik ins Visier genommen und da-
bei gefordert, dass die ethnozentristische Sichtweise in den (hoch-)schuli-
schen Lehrinhalten zu beseitigen sei (vgl. Taylor 1993).

Die liberale Begrindung des multikulturellen Integrationsansatzes be-
kriftigt sowohl die allgemeinen Menschenrechte als auch die Werte der
einzelnen Kulturen. Erstere seien fiir die Integration in die Weltgesell-
schaft zentral. Die Autonomie des Individuums diirfe dabei nicht aufler
Acht gelassen werden (vgl. Kymlicka 1999). Jurgen Habermas hat die
Grundziige einer liberalen Begriindung des Multikulturalismus in der
Auseinandersetzung mit Charles Taylor entwickelt. Demnach bedeute eine
soziokulturelle Anerkennung keineswegs »ethnischer Artenschutz«, son-
dern eine Anerkennung, die Kulturen um ihrer selbst willen respektiert
und sie zu erhalten trachtet. Die Notwendigkeit einer Anerkennung von
»natio-ethno-kulturellen Lebensformen« begriindet er damit, dass diese
den Handlungs-, Erfahrungs- und Selbstgestaltungskontext, in dem sich
die Individuen darstellen, ausbilden (vgl. Habermas 1993, S. 147-190).

Jurgen Habermas unterstreicht in diesem Zusammenhang, dass der
demokratische Rechtsstaat von Einwanderern nur die politische Sozialisa-
tion verlangen darf:

»Auf diese Weise kann er [der Staat, H.0.] die Identitit des Gemeinwesens, die auch
durch Immigration nicht angetastet werden darf, wahren, weil diese an den in der
politischen Kultur verankerten Verfassungsprinzipien und nicht an den ethischen
Grundorientierungen einer im Lande vorherrschenden kulturellen Lebensform festge-
macht ist. Demnach muss von Einwanderern nur die Bereitschaft erwartet werden,

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | WEGE ZUR INTEGRATION

sich auf die politische Kultur ihrer neuen Heimat einzulassen, ohne deshalb die kul-
turelle Lebensform ihrer Herkunft aufgeben zu miissen.« (Ebd., S. 183f.)

Das Integrationsmodell des Bamberger Migrationsforschers Friedrich
Heckmann beriicksichtigt zwar die Grundsitzlichkeiten der bisher ausge-
fihrten Ansitze, sieht aber in diesem Zusammenhang ein Machtgefille
zwischen Einheimischen und Einwanderern. Dabei stehe Integration fiir
die Angleichung von Lebenslagen und die kulturelle sowie soziale Annihe-
rung zwischen Einheimischen und Einwanderern. Politisch-gesellschaftli-
ches Ziel sei somit eine Integration, in der die Eingliederung neuer Bevol-
kerungsgruppen in bestehende Sozialstrukturen und die Art und Weise,
wie diese neuen Bevilkerungsgruppen mit dem bestehenden System so-
ziookonomischer, rechtlicher und kultureller Beziehungen verkniipft wer-
den, im Vordergrund steht. Folglich sei Integration als Beziehung zwi-
schen Einwanderern und Aufnahmegesellschaft ein wechselseitiges Ver-
hiltnis, in welchem beide Seiten bestimmte Bereitschaften und Leistungen
zeigen miissten. Heckmann unterscheidet vier Hauptdimensionen des
Integrationsprozesses: strukturelle, kulturelle, soziale und identifikative
Integration. Bei der strukturellen Integration gehe es vorrangig darum, dass
die Migranten und ihre Nachkommen sowohl einen Mitgliedsstatus und
Rechte erwerben als auch Zugang zu Positionen in den Kerninstitutionen,
wie Wirtschaft und Arbeitsmarkt, zu Bildungs- und Qualifikationssyste-
men der Aufnahmegesellschaft erhalten. Die kulturelle Integration beziehe
sich hauptsichlich auf die Migrationsbevolkerung und setze einen Lern-
und Sozialisationsprozess seitens der Migranten voraus, damit diese eine
Mitglieds- und Partizipationsrolle effektiv ausfiillen kénnen. In diesem
Sinne bedeutet Integration den Prozess kognitiver, kultureller, verhaltens-
und einstellungsmifliger Verinderungen der Migranten. Auch wenn In-
tegration eine notwendige kulturelle Anpassung und Verinderung seitens
der Aufnahmegesellschaft beinhalte, beziehe sie sich hauptsichlich auf die
Migrationsbevilkerung. Der Erwerb von Mitgliedschaften in der neuen Ge-
sellschaft forme die soziale Integration, die sich im Bereich sozialer Bezie-
hungen, einschlieRlich der Freundschafts- und Partnerwahlstrukturen,
Gruppen- und Vereinsmitgliedschaften zeige. Der Integrationsprozess
werde mit der identifikativen Integration abgeschlossen. Auf der subjektiven
Ebene erweist sich die neue gesellschaftliche Mitgliedschaft in Zugehorig-
keits- und Identifizierungsbereitschaften und -gefithlen mit ethnisch-na-
tionalen, regionalen und lokalen Strukturen (vgl. Heckmann 2000, S. 8).
Infolgedessen stellt Heckmann fur eine erfolgreiche Integration fiir beide
Seiten Bedingungen auf. Dabei sind auf Seiten der Aufnahmegesellschaft
insbesondere der Arbeits-, Bildungs-, Qualifizierungs- und Wohnungs-
markt gefordert; auf Seiten der Zuwanderer geht es um deutsche Sprach-
kenntnisse und um ihre Integrationschancen auf diesen Mirkten. Eine
Aufgabe kultureller Traditionen, wie dies der Begriff der »Assimilierung«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 59

impliziert, ist demnach mit erfolgreicher Integration im oben genannten
Sinne nicht vereinbar. Denn zum Zukunftspotenzial grofler Einwande-
rungsstidte gehéren kulturelle Differenzen; sie sind eine Voraussetzung
von Urbanitit (vgl. ebd., S. 10-17).

3.2.2 Folgerungen

Zur erfolgreichen Integration sind also folgende Voraussetzungen erfor-
derlich:

— Interkulturelles Lernen: Erkennen des eigenen, unvermeidlichen Ethno-
zentrismus, Umgang mit Befremdung, Grundlegung von Toleranz, Ak-
zeptanz von Ethnizitit, Thematisierung von Rassismus, Betonung des
Gemeinsamen, Ermunterung zur Solidaritit, Eintiben von Formen ver-
niinftiger Konfliktbewiltigung/verniinftigen Umgangs mit Kulturkon-
flikt und Kulturrelativismus, Aufmerksamwerden auf Moglichkeiten
gegenseitiger kultureller Bereicherung;

— flichendeckende Kurse in Schulen und auflerschulischen Bildungsin-
stitutionen zur Aneignung der interkulturellen Kompetenz und Kom-
munikation;

- interkulturelle Offnung der 6ffentlichen Dienste und Einrichtungen;

— ein positiver Migrationsbegriff (Migration als Bereicherung) und die Be-
trachtung der Vielfalt als eines Ausdrucks des kulturellen und religio-
sen Reichtums des Landes;

— kontinuierliches Engagement, Kompromissbereitschaft und Geduld;

— gleichberechtigter Zugang zu Bildung, Ausbildung, Arbeit sowie Woh-
nen und zu politischen und kulturellen Angeboten;

— Gleichbehandlung und Anerkennung der Religionen und Kulturen
(bspw. fur Islam u.a.: Erteilung von islamischen Religionsunterricht in
den oftentlichen Schulen, Errichtung von Lehrstiihlen fiir islamische
Religion an Hochschulen, Schaffung von Einrichtungen zur Ausbil-
dung von muslimischen Geistlichen und Gemeindeleitern, die Milit4r-
und Krankenseelsorge, die staatliche Unterstiitzung eines muslimi-
schen Wohlfahrtswesens, die Beteiligung an den Verkiindigungs-Sen-
dezeiten im Rundfunk, finanzielle Dauer- sowie Projektférderung);

— Ressentiments und Klischeebildungen entgegenwirken, indem in den
Schulen, der Erwachsenenbildung und den Medien ein differenziertes
Wissen um die Kulturen und Religionen vermittelt wird;

— Minderheiten und ihre Themen nicht fiir parteitaktischen Wahlkampf
benutzen und nicht populistisch agieren, vielmehr konkrete Hilfestel-
lungen entsprechend den Bediirfnissen leisten;

— Extremismus, Kriminalitit und Terrorismus unabhingig von Ethnie,
Religion und Kultur thematisieren.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | WEGE ZUR INTEGRATION

Nur so ist eine »Kultur der Toleranz und des Miteinanders« moglich.

Die hier aufzeigten Integrationstheorien kénnen allein nicht die Grund-
lage fuir die Erérterung meiner Forschungsfragen bilden, weil sie entweder
individualistisch oder systemtheoretisch eingefasst sind. Des Weiteren sind
viele ihrer Induktionen nicht zeitgemaf3, weil sie die Folgen der anschwel-
lenden Globalisierung und die Realitit vom »Globalen Dorf« (vgl. McLu-
han 1995) nicht ausreichend einbeziehen. Dariiber hinaus wird zuneh-
mend die klassische, auf Dauer angelegte Einwanderung an Bedeutung
verlieren, wihrend die kurzfristige »Pendel-Migration« zunimmt (vgl. IOM
2003). Die herkémmlichen Abgrenzungen von Gruppen nach Kriterien der
Sprache, Kultur und Religion werden fortwihrend durchlissiger und sich
schliellich gar auflésen.

Sonach kann die von Park geduflerte Forderung nach Homogenitit bei-
spielsweise in Anbetracht einer europiischen Einigung und des Prozesses
der Globalisierung, in der die Pluralitit und Heterogenitit der Bevolkerung
anwichst, nicht mehr aufrechterhalten werden. Uberdies gehen diese An-
sdtze von einer ethnozentristischen Sichtweise aus, die ein Gebilde der
Hierarchie von Kulturen zum Grunde hat und zudem Identititen und Kul-
turen statisch betrachtet (vgl. Auernheimer 2003, S.73-77 und 107-118).
Zwar haben einige, wie der Esser’sche Integrationsansatz, eine solide Ba-
sis, aber das Assimilationsparadigma verfilscht deren Konsequenzen, da
die Anpassung der Aufnahmegesellschaft an die Einwanderungssituation
kaum reflektiert wird. Seine Annahme, dass die Identifikation mit der
Aufnahmegesellschaft in dem MaRe zunimmt, wie die Identifikation mit
der Herkunftsgesellschaft abnimmt, ist mit den aktuellen Gesellschaftsbe-
schreibungen (vgl. Beck 1986, 1995, 1998) nicht vertriglich. In diesem Zu-
sammenhang verkennen diese Integrationsmodelle auch die Tatsache, dass
die Menschen aufgrund der neuen weltlichen Lage zunehmend Wanderer
zwischen den Kulturen sind und demnach unterschiedliche transkulturelle
Erfahrungen in ihre Identitit einpassen miissen (vgl. Auernheimer 2003,
S. 103-107). Folglich wird die »Multiple Identitit« nicht nur in Subkulturen
ausgebildet, sondern entwickelt sich zunehmend zum Entwurf von Norma-
litit. So sind alle Gesellschaften dieser Welt — auch die unsere — kulturell
vielfiltig geworden. Es leben Menschen mit unterschiedlichen Religionen,
Kulturen und Ethnien tiberall auf der Erde in engster Nachbarschaft und
Gemeinschaft zusammen. Aus diesem Grund gehort durch das Konzept
der »kulturellen Hybriditit« nicht nur die riumliche Isolation der Kulturen
und Religionen voneinander der Vergangenheit an, sondern auch die Vor-
stellung, in der das »Entweder-oder« galt (vgl. Bhabha 1990, 1994). Dane-
ben wirken diese Integrationskonstruktionen grobschlichtig und wenig
differenziert, deduzieren sie doch, dass mit der Angleichung der Lebens-
verhiltnisse ethnische Differenzen verschwinden wiirden. Dieser Erkli-
rungsversuch ist nicht haltbar: Viele neuzeitliche Studien wie die von Ar-
jun Appadurai dokumentieren eher das Gegenteil. Appadurai stellt fest,

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 61

dass gerade durch die hoheren Lebensstandards und Entfaltungsméglich-
keiten die kulturellen Differenzen erhalten bleiben (vgl. Appadurai 1988,
1991, 1990). Somit wird sich innerhalb nationalstaatlicher Grenzen die glo-
bale Gesellschaft entwickeln. Demnach sollte Deutschland seine Integra-
tionsvorstellungen korrigieren und seine Krifte fiir ein erfolgreiches Kon-
zept eines Einwanderungslandes biindeln, damit die Biirger auf die neuen
und vielfiltigen Herausforderungen in Zeiten der Globalisierung und Mi-
gration gut vorbereitet sind. Gerade diese mannigfaltigen Aspekte werden
in den beschriebenen Modellen kaum zur Sprache gebracht, sodass sie we-
der zeitgemifl noch praktikabel anmuten. Erforderlich ist daher ein Kon-
zept, das die Verschiedenartigkeit und Vielfalt als Ressource wie Bereiche-
rung auffasst. In diesem Zusammenhang wire ein Ansatz, der aus der
US-amerikanischen Managementlehre stammt, {iberaus diskutabel: Diver-
sity Managment (vgl. Koall 2001; Roosevelt 2001).

3.2.2.1 Diversity Managment— Empowerment durch Vielfalt

Der Diversity-Ansatz wurde urspriinglich von Unternehmen als Reaktion
auf die US-amerikanische Antidiskriminierungsgesetzgebung entwickelt,
um Schadensersatzzahlungen von vornherein vorzubeugen.

Der Terminus Diversity steht fiir »Unterschiedlichkeit« bzw. »Vielfalt«
und wird deswegen von Menschen, die eine Vielfalt von Lebens- und Be-
rufserfahrung, Sichtweisen, Werten und Weltanschauungen als Kapital in
ihren Arbeitsbereich einbringen, als ein Mosaik definiert (vgl. Deutsche
Gesellschaft fiir Diversity Management). Das bedeutet, dass sich Menschen
in vielem unterscheiden — und in manchem &hnlich sind. Infolgedessen ist
es durchaus wichtig, dass die Unterschiedlichkeiten nicht zum Zwecke der
Diskriminierung oder Ausgrenzung benutzt werden, sondern der Wert der
Vielfalt anerkannt und im positiven Sinne in seinen Synergieeffekten ge-
nutzt wird. Daraus leitet sich das Ziel des Diversity Management ab: die ge-
zielte Wahrnehmung sowie das bewusste nutzbringende Wertschitzen der
Unterschiedlichkeiten und im Allgemeinen die Forderung der Toleranz im
Wirtschaftsleben. Sie will also die personale Vielfalt und Verschiedenheit
fir die Unternehmung produktiv nutzen, um einerseits die Wettbewerbs-
vorteile zu sichern und sich andererseits neue Handlungsméglichkeiten zu
er6ffnen (vgl. Roosevelt 2001).

Diese Managementstrategie zeichnet sich durch folgende Besonderhei-
ten aus:

— Beachtung der Diversitit auf allen Ebenen der Institution;

— Steuerung und Leitung der Diversitit als Querschnittsaufgabe der ge-
samten Institution;

— Betrachtung der Diversitit des Personals als eine Ressource und Berei-
cherung;

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | WEGE ZUR INTEGRATION

— Diversity Managment impliziert einen Interessenausgleich zwischen
Mensch und Institution und nicht etwa eine einseitige Unterordnung
der Minderheit unter die dominante Mehrheit;

— Diversity Managment ist kein einmaliges, zeitlich begrenztes Projekt
oder Fertigrezept, sondern vielmehr ein lingerer, kontinuierlicher Pro-
zess, der die Vielfalt férdert, Spannungen unter Beteiligten 16st, Kom-
munikationsprobleme beseitigt, insgesamt zur Verbesserung des be-
trieblichen Gesamtergebnisses fithrt und zudem fortlaufend auf Feed-
back der Beteiligten angewiesen ist (vgl. Koall 2001, S. 3f.).

So ist festzuhalten, dass durch diesen Ansatz die Idee der »Leitkultur«, da
sie kaum mit den Grundsitzen von Diversity vereinbar ist, durch die einer
»Lernkultur« abgel6st wird, in der die Diversitit als ein ganzheitliches or-
ganisationales Lernen verstanden wird. Hierzu werden die Beteiligten be-
stirkt, sich bewusst in ihrer Diversitit, in ihren unterschiedlichen sozialen,
kulturellen und religiésen Kontexten einzubringen, statt sich einer homo-
genen Dominanzkultur zu unterwerfen. Das Diversity Management setzt
darauf, sich die Vielfalt zunutze zu machen und so die Toleranz im Wirt-
schaftsleben zu férdern. Wihrend dieses Konzept Partizipation, Chancen-
gleichheit, Gleichwertigkeit und Antidiskriminierung erstrebt, stellt es da-
bei grundsitzlich die herkommlichen Hierarchien infrage. Eben genau da-
rin liegt das gesellschaftspolitische Potenzial dieses Ansatzes begriindet,
die Moglichkeiten der Einwanderungsgesellschaft produktiv fiir die Neuge-
staltung der Gesellschaft zu verwenden. So werden im deutschsprachigen
Raum »Diversity« und » Diversity Managment « zunehmend an Universi-
titen, in Unternehmen, in der Verwaltung, im Non-Profit-Bereich und in
Nichtregierungsorganisationen diskutiert, sodass sie sich auch mittlerweile
zu einem gesellschaftspolitischen Ansatz (Politics of Diversity) weiterentwi-
ckelt haben. Politics of Diversity (»Politik der Verschiedenheit«) geht von der
Tatsache aus, dass durch die Globalisierung eine zunehmende Zahl von
Menschen mit einer sehr groflen Vielfalt an Eigenschaften, Kulturen, Reli-
gionen, Eigenheiten usw. konfrontiert wird und viele Gesellschaften inzwi-
schen multikulturell sind — mit vertrauten und fremden Aspekten. Homo-
gen sind auch die Gruppen innerhalb einer Gesellschaft selbst nicht; zwi-
schen und in ihnen gibt es Trennendes wie Verbindendes. So stellen Ohms
und Schenk (2003, S. 1) fest:

»Es ist die Aufgabe moderner Gesellschaften, das Prinzip der Chancengleichheit zu
verwirklichen, d.h. Diskriminierungen und Ausgrenzungen aufgrund von Ge-
schlecht, sexueller Identitit, Alter, Lebensweise, ethnischer Herkunft, Weltanschau-

ung usw. entgegenzuwirken.«

Die Europiische Union hat sich diesen Ansatz zu eigen gemacht — ihre An-
tidiskriminierungspolitik hat den Slogan: »Fiir Vielfalt — Gegen Diskrimi-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 63

nierung« (vgl. www.stop-discrimination.info) und ist damit bei der Weiter-
entwicklung dieses Konzeptes federfithrend. Mit der Verabschiedung von
Antidiskriminierungsrichtlinien sind jetzt die EU-Mitgliedstaaten am Zu-
ge, dieses in das nationale Recht umzusetzen. Somit wird eine Implemen-
tierung des »Diversity Management«-Ansatzes unaufschiebbar sein (vgl.
John 2004). Nicht nur, dass viele deutsche Grofunternehmen (bspw.
Daimler Chrysler, Lufthansa, Ford und die Deutsche Bank) inzwischen diesen
Ansatz aufgegriffen haben, auch einige Kommunen u.a. Gottingen, haben
Experimente mit diesem Konzept begonnen (vgl. Bernert/Lange 2000,

S. 23-44).
3.2.2.2 Perspektivwechsel in der Integrationsdebatte

Die Ausfithrungen verdeutlichen, wie sehr ein Perspektivwechsel auch in
der Integrationsfrage vonndéten ist, dass die bisherige Agenda der Sozial-
wissenschaften in Deutschland nachhinkt. Permanent ist die Integrations-
debatte auch im deutschsprachigen Raum von der Vorstellung einer »ho-
mogenen« Mehrheitsgesellschaft geprigt, in der die Kulturen der einge-
wanderten Minderheit zu integrieren sind. Zunehmend miissen wir aber
erkennen, dass der Ausgangspunkt einer »homogenen Mehrheitsgesell-
schaft« wirklichkeitsfern und zugleich anachronistisch ist. Fortan kann
man sich nicht weiter der Einsicht verschliefen, dass wir vielmehr in einer
hoch ausdifferenzierten und sehr individualistischen Gesellschaft mit einer
Vielfalt an sozialen, ethnischen, kulturellen und religiésen Gruppen mit
jeweils eigenen Werten, Umgangs- und Kommunikationsformen leben
(vgl. Beck 1986, 1995). Demzufolge ist die Trennungslinie zwischen
Mehrheits- und Minderheitsgesellschaft ebenfalls tiberholt, da in einer he-
terogenen Gesellschaft solche Unterteilungen fiir ein gedeihliches und
harmonisches Zusammenleben und -wirken nicht férderlich sind. Ebenso
wenig ist die Defizitorientierung in der Integrationsdebatte von Nutzen.
Immer noch werden die eingewanderten Gruppen als »belastend« und
»anstrengend« empfunden. Oftmals werden sie unter der Bezeichnung
»Randgruppe« subsumiert, augenblicklich wird die Integrationsdiskussion
sogar entlang der »Inneren Sicherheit« gefiihrt. In einer Zeit, in der wir
uns im Ubergang zur globalen Wissensgesellschaft befinden, sollte die Mi-
gration nicht mehr als »Storfall, als Abweichung vom Normalen oder als
Folgeerscheinung von Krisen und Umbriichen verstanden werden. Migra-
tion, die fiir die Verlagerung des Lebensmittelpunktes von Menschen tiber
den Grenzen ihres Wohnlandes steht, wird zunehmend durch den globa-
len Alltag und die Forderung nach Mobilitit und Flexibilitit zum Normal-
fall. In einer solchen Zeit fragt man sich unbefangen, wie richtig und wich-
tig noch die Klassifizierung und die Uberbetonung des Kulturellen im Sin-
ne der ethnischen Abstammung, der Herkunft und der Nationalitit sind.
Zuschreibungen wie »die deutsche«, »die italienische« oder »die arabi-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | WEGE ZUR INTEGRATION

sche« Kultur sowie »die Deutschenc, »die Italiener« oder »die Araber« sind
im Verfall begriffen. Die Integrationsdebatte sollte sich von solchen kultu-
ralistischen Zuschreibungen befreien, da diese schnell diskriminierende
und rassistische Ziige annehmen und dadurch allzu oft die erfolgreiche
Integration und Partizipation der beteiligten Menschen verhindern kon-
nen. Daher kann eine >Entweder-oder«Vorstellung nicht mehr beibehalten
werden, sodass es erforderlich ist, mit einer >Sowohl-als-auch«Betrachtung
neue Wege zu beschreiten.

Um den Prozess einer erfolgreichen Integration und Partizipation aller
betroffenen Menschen zu beschleunigen, sind einige Anforderungen nétig:

— Der Staat mit seinen unterschiedlichen Instanzen hat unter Wahrung
seiner rechtsstaatlichen Grundwerte dafiir Sorge zu tragen, dass alle
Menschen ungeachtet ihrer ethnischen, religiosen oder kulturell ge-
pragten Herkunft gleichbehandelt werden, weil das Verlangen nach
Anerkennung ein menschliches Grundbediirfnis ist (vgl. Taylor 1993,
S. 15f).

— Zudem hat er die kulturelle Differenz zu pflegen, indem er sowohl ei-
ner unmittelbaren als auch einer mittelbaren Diskriminierung einen
Riegel vorschiebt. Freiheitsrechte wie das Erziehungsrecht der Eltern,
die Freiheit von Ehe und Familie und die Religionsfreiheit sollten ohne
Abzige furr alle so effektiv gelten, dass auch insoweit keine assimilatori-
schen Tendenzen geduldet werden. Eine heterogene Lebensweise der
Menschen und die Bildung von ethnischen, kulturellen oder religiésen
Selbstorganisationen sollten nicht per se als riskant bzw. integrations-
hemmend gehalten werden (vgl. Park 1950; Esser 1980, 2001). Gerade
die Bildung von »multiplen Identititen« sollte unterstiitzt werden, da-
mit eine gleichzeitige Identifikation mit der Herkunftskultur wie mit
der Kultur des Einwanderungslandes sichergestellt wird. Die Griindung
von ethnischen, kulturellen oder religiésen Selbstorganisationen oder
ihre Rolle im Integrationsprozess sollte daher als weiteres Mittel zur
Integration aufgefasst werden.

— Die Grenzen der Toleranz sollten unmissverstindlich festgelegt und
dann fur alle kongruent angewandt werden. Dabei muss aber aufge-
merkt werden, dass nicht die Individuen ausgegrenzt, sondern ihre Vor-
stellungen angegangen werden — soweit sie mit den rechtsstaatlichen
Grundwerten und einem harmonischen Zusammenleben nicht verein-
bar sind. Zudem haben die regionalen und iiberregionalen Institutio-
nen dafiir zu sorgen, dass alle Gesellschaftsmitglieder in das wirtschaft-
liche Leben weitgehend integriert werden, indem sie fiir einen chan-
cengleichen Zugang zum Arbeitsmarkt, zum Bildungs- und Qualifika-
tionssystem usw. sorgen. Die gegenwirtige weltpolitische Konstellation
und die zunehmende europdische Integration erfordern m.E. einen Pa-
radigmenwechsel, in der alle zu ebenbiirtigen Biirgern erklirt werden

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | G5

und fiir alle Politik gemacht wird — ohne dass in Mehrheit und Minder-
heit klassifiziert wird. Das Ungleichgewicht zwischen den einzelnen ge-
sellschaftlichen Gruppen muss abgebaut werden, damit allen der glei-
che Zugang zu gesellschaftlichen und staatlichen Ressourcen ermog-
licht sowie soziale und politische Partizipation auf allen Ebenen der Ge-
sellschaft gewihrleistet wird. Hierfiir bietet das »Diversity Managment«
sowohl in organisationaler als auch in gesellschaftspolitischer Hinsicht
einige wertvolle Anregungen.

— Auch alle gesellschaftlichen Gruppen miissen sich dieser lebenslangen
Aufgabe annehmen. Jeder, ob einheimisch oder eingewandert, hat die
Bereitschaft und Bereitwilligkeit zu zeigen, die grundlegenden rechts-
staatlichen Werte, wie sie beispielsweise im Grundgesetz der Bundes-
republik Deutschland festgelegt sind, anzuerkennen und im Alltag zu-
mindest weitgehend umzusetzen.

— Um ein harmonisches (»symbiotisches«) Zusammenleben zu ermagli-
chen, sollten sich alle aktiv und ehrlich fiir einen interkulturellen Aus-
tausch und einen interreligiosen Dialog einsetzen. Das bedingt lebens-
langes Lernen, indem sich jeder um die Bildung von Kernkompetenzen
(Sprachkompetenz, interkulturelle und interreligicse Kompetenz etc.)
bemtiht. Gesellschaftliche Initiativen bzw. Gemeinschaften haben in
diesem Zusammenhang die hohe Prioritit, fiir die Bildung von Kern-
kompetenzen ihrer Mitglieder zu sorgen, um die eigene Integration
und die ihrer Mitglieder voranzutreiben. Zudem haben alle dafiir zu
sorgen, dass sie nach auflen und nach innen transparent auftreten.

Aus dem Ganzen folgt nunmehr der dieser Studie zugrunde gelegte Begriff
der Integration:

Unter Integration verstehe ich die Eingliederung, insbesondere Akzep-
tanz von Individuen oder Gruppen in der fiir sie neuen sozialen Umge-
bung. Demnach schlief3t Integration sowohl Assimilation als auch Segrega-
tion aus. Sie ist vielmehr ein dynamischer, kontinuierlicher und vielseitiger
Prozess, an dem einzelne Personen oder Gruppen und die aufnehmende
Gesellschaft aktiv beteiligt sind. Sie stellt somit nichts Statisches dar. Daher
fordert Integration, dass die Menschen aufeinander zugehen. Aus diesem
Grund sollte die Andersartigkeit von Migranten von der Aufnahmegesell-
schaft nicht nur toleriert, sondern als positive Bereicherung willkommen
geheifen werden. Integration beinhaltet eine Synthese aus beiden Kultu-
ren und demzufolge ein Leben in beiden Kulturen (vgl. Auernheimer
1996, S. 85-92). Zusammengesetzt bedeutet sie, dass man zwar der Her-
kunftskultur — oder den Herkunfskulturen — in elementaren Bereichen
verbunden bleibt, jedoch einen transethnischen und interkulturellen Zu-
sammenbhalt herstellt.

Daraus folgen zugleich die Indikatoren fiir den Integrationsprozess, die
ich fiir die in dieser Arbeit behandelte Zielgruppe als notwendig erachte:

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | WEGE ZUR INTEGRATION

Ein Jugendlicher mit muslimischem Hintergrund gilt im Allgemeinen
dann als »integriert«, wenn er ein positives Verhiltnis zum »System« und
seinen Zielen hat und/oder durch sein Verhalten zum Erhalt des »Sys-
tems« und zum Erreichen bestimmter Systemziele beitrigt. Hier wird das
System an den Grundwerten (v.a. im Grundgesetz) aufgehingt. Daneben
miisste er einen beharrlichen Willen zum intra-/interkulturellen Austausch
und intra-/interreligiosen Dialog hegen und dabei offen und empathisch
auftreten. In diesem Zusammenhang wire nicht die Stirke des Kontakt-
netzes zu Einheimischen, Mitgliedschaften in deutschen Vereinen und
Verbinden o.A. mafgeblich, sondern bereits der Wille dazu, da die Dichte
des Kontaktnetzes ein wechselseitiges Verstindnis und beidseitige Aner-
kennung voraussetzt. Gleiches gilt auch fiir den Schul-, Ausbildungs- oder
Arbeitsmarktbereich, weil auch hier nicht nur seine Einstellung und sein
Wille entscheidend sind. Wichtig ist, dass er nicht zuletzt ein Interesse, ein
Engagement entwickelt, um die bereitgestellten oder zur Verfiigung ste-
henden gesellschaftlichen Chancen auch tatsdchlich zu ergreifen.

3.3 Begriff der »Religion« und »Religiositat«
aus islamischer Sicht

Zum Begriff »Religion« existiert keine einheitliche Definition. Die Erldute-
rungen sind so mannigfaltig wie ihre individuellen Erscheinungsformen.
Es gab deshalb unterschiedliche Versuche, diesen Begriff zu definieren.
Wir beobachten, dass hier, angefangen von der Theologie, Religionssozio-
logie bis hin zur Religionspsychologie, Versuche einer Definition unter-
nommen worden sind. Freilich ist eine prizise Bestimmung eines Sam-
melbegriffes, welcher die verschiedenen Modalititen der Religion und der
Religiositit hinreichend umfasst, problematisch (vgl. LthK 1999, S.1034ff.).

Das Standardwerk »Lexikon fiir Theologie und Kirche« (LthK) leitet den
Begriff »Religion« von den Verben relegere (sorgfiltig wahrnehmen) und
religare (zurtickbinden) ab, wobei die erste Ableitung auf kulturelle Ver-
pflichtungen und die zweite auf die personale Bindung des Menschen zu
Gott hinweisen soll (vgl. ebd., S. 1034ff.).

Im »Evangelischen Kirchenlexikon« (EKL) ist zu lesen:

»Die Religion dient in unserem Sprachgebrauch als Oberbegriff, und zwar zunichst
in dem Sinne, dass er alle Vorstellungen, Einstellungen und Handlungen gegentiiber
jener Wirklichkeit bezeichnet, die Menschen als Michte oder Macht, als Geister
oder auch Dimonen, als Gotter oder Gott, als Heilige oder Absolute oder schlieflich
auch nur als Transzendenz annehmen und benennen. Diese Wirklichkeit ist fiir den
Menschen von hochstem Belang, ihr gilt Respekt und meistens Verehrung.« (EKL

1997, S. 1543)

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 67

Bei Emile Durkheim (1858-1917), einem Klassiker der Religionssoziologie,
erfillt die Religion eine Integrationsfunktion fiir die Gesellschaft. Religion
sei der Zement, der die Gesellschaft zusammenhalt. Sie verkorpere Werte
und Normen, iiber die die Integration des Einzelnen in das Gemeinwesen
geleistet werde. Religion sei das kollektive Bewusstsein in einer Gesell-
schaft, das dem Einzelnen einerseits gegentiiberstehe, an dem er anderer-
seits aber auch Anteil nihme. Das kollektive Bewusstsein hat fiir Durk-
heim sakralen Charakter. Demnach ist Religion fiir ihn in erster Linie Kult
und erst in zweiter Linie Verpflichtung.

Max Weber (1864-1920), ein weiterer Klassiker der Religionssoziologie,
sieht in der Religion vor allem die Funktion, soziales Handeln mit Sinn zu
versorgen. Somit ist Religion fiir Weber die Sinnganzheit der Welt.

Thomas Luckmann verwendet eine funktionalistische Definition dieses
Begriffes mit der Absicht, ein méglichst breites Spektrum von Glaubensin-
halten und sozialen Formen zu erfassen. Demnach ist fiir Luckmann Reli-
gion anthropologisch und sozial ein Prozess der Individuierung. Fiir ihn
transzendiert der Mensch in der Religion sein biologisches Wesen und
wird so erst zum Menschen (vgl. Luckmann 1991, S. 12ff)).

Das arabische Wort fiir Religion lautet din und zu seinem Bedeutungs-
feld gehort Anbetung, Gehorsam, Fiigung, Urteil, Frommigkeit, Bestrafung,
Belohnung, Rechenschaft und ein Weg bzw. ein Pfad. Diese Bedeutungsinhal-
te sind miteinander verkniipft.

Laut Koran werden die Menschen im Jenseits {iber all ihre guten und
schlechten Taten, tiber alles, was sie auf der Erde getan haben, volle Re-
chenschaft vor Gott ablegen. Religion bedeutet demnach »die Gesamtheit
des gottlichen Gesetzes, das jeden, der im Besitz seiner geistigen Krifte ist,
dahin fiihrt, Gutes zu tun« (Giilen, o.]., S. 42-43).

Religion setzt sich im islamischen Sinne aus iman (Uberzeugung), is-
lam (Hingabe) und ihsan (Rechtschaffenheit) zusammen (vgl. Koran, 2:83).
Daher kann das arabische Wort fiir Religion (din) nicht an der Bedeutung
des lateinischen religion oder religare gemessen werden. Im islamischen
Kontext wird din vielmehr als die von Gott vorgegebenen Normen und
Richtlinien verstanden, die den Orientierungs- und Handlungsrahmen fiir
ein gottgefilliges Leben vorgeben, innerhalb dessen die Muslime frei ent-
scheiden und agieren und das simtliche Koran- und Kultvorschriften ein-
hilt (vgl. ebd., 2:193; 3:5; 7:29; 8:39; 9:29, 33; 16:525'24:73, 85, 29:65; 30:30).

Aus dieser Perspektive ist Religion weder ein Uberbleibsel der vorposi-
tivistischen Periode, wie Auguste Comte (1798-1857) sie definiert, noch ein
Uberbau nach marxistischem Verstindnis, noch ein Bestandteil der Na-
tion, wie sie die Nationalisten begreifen. Hier wire es wichtig, noch niher
auf die drei Begriffe iman — islam — ihsan einzugehen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | WEGE ZUR INTEGRATION

3.3.1 Zum Begriff iman

Der Begriff iman, der im Arabischen die Wortwurzel a-m-n hat, bezeichnet
in der arabischen Linguistik die Zustimmung, die Bestdtigung, die Anerken-
nung, etwas als wahr und gewiss annehmen (al-tasdiq) und das Vertrauen
(ath-thiga). In diesem Sinne ist iman die apodiktische Verinnerlichung der
gesamten Inhalte, die von Gott an Seinen Gesandten Muhammed offen-
bart wurden — der Koran und die Sunna (vgl. ebd., 40:12; 12:17; 4:136; 2:62;
63:3; 16:1006; 40; 10; §5:5; 2:25).

Nach der Mehrheit der islamischen Gelehrten umfasst iman zwei
Pflichtteile: das rein duflerliche Bekunden der Zugehorigkeit zum Islam
durch das bewusste und im freien Willen ausgesprochene Glaubensbe-
kenntnis (schahadah) und die Verinnerlichung des zunichst nur verbal ab-
gelegten Glaubensbekenntnisses. Den Muslim zeichnet metaphysisch aus,
dass er an Allah, den einen Gott, an die Engel, an den Koran und die ande-
ren Offenbarungsbiicher, an Muhammed als den letzten Gesandten und
alle anderen Gesandten Gottes, an die Auferstehung (das Leben nach dem
Tode) und an die Vorherbestimmung (sei es im Guten oder im Schlechten)
im freien Willen und bewusst glaubt. Dies sind die sogenannten sechs
Glaubensgrundsitze (vgl. Bilmen, o.]., S. 9-38; Ebu Hanife 1979, S. 33-50).

Die muslimischen Gelehrten vertreten iibereinstimmend die Ansicht,
dass der iman eines Muslim nur dann vollkommen sein kann, wenn die
gesamten Inhalte dessen, was der Gesandte Muhammed als abschlieRende
Offenbarung definitiv fiir alle Muslime verkiindete und was per definitio-
nem notwendiger Bestandteil des islamischen din ist, apodiktisch verinner-
licht werden. Diese Verinnerlichung ist mit Wissen gepaart. Aus diesem
Grund sind der Erwerb von Wissen und das Streben nach Erkenntnis unter
Einsatz der Vernunft ausnahmlos eine fundamentale Pflicht aller Muslime
(vgl. Bilmen 1972, S. 96-105; Bilmen o.]., S. 12f.).

Der verpflichtende Erwerb von Wissen und das Streben nach Erkennt-
nis wird durch den Koran und die Sunna des Gesandten Muhammed im-
mer wieder betont (vgl. Koran, 96:1-5; 5:35; 35:28; 39:9; 58:15; Hadith-
Sammlungen, ibn Mace, Mukaddime 17 0.J.; Ebu Davud, Ilm 1 o.].; Tir-
mizi, Daavat 68 o.].). Dariiber hinaus ist sie in fast allen Aufsitzen der
muslimischen Gelehrten Gegenstand, wenn auch oft nur in Nebensitzen
oder in der Einleitung — immer wird auf jeden Fall Bezug zu diesem The-
ma genommen (vgl. Alizade 1990; Asimgil 1992; Bursali 1996; Déndiiren
1998; Gumiughanevi 1994; Islam Ansiklopedisi 1991; Said-i Nursi 1999).
Alle Koran- und Hadithinterpretatoren sind einhellig der Meinung, dass
iman eine Beziehung ist, die den Menschen mit Gott verbindet und ihn so
zur Einheit, die Einheit zur Hingabe, die Hingabe zum Vertrauen, das Ver-
trauen zur Gliickseligkeit im diesseitigen und jenseitigen Leben fiihrt. Das
wiederum ist nicht durch »blinden« Gehorsam, Zwang, Gewalt oder der-
gleichen méglich.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 69

Die islamische Mensch-Gott-Beziehung ist bestimmt von Reue und Ver-
gebung sowie durch Hoffnung und Vertrauen auf die gottliche Giite und
Barmherzigkeit. Die Erbsiinde des Menschen wird im Islam abgelehnt,
weil der Mensch nach dem Islam mit einer naturgegebenen guten Anlage
der Gottesausgerichtetheit geboren wird. Eine aufrichtige Beziehung zu
seinem Schopfer entsteht nach islamischer Auffassung durch ihlas, d.h.
durch aufrichtige Ergebenheit und Zuneigung allein um Gottes willen, die
eben von dem freien Willen des Individuums abhingen. Im koranischen
Kontext hat Gott das Individuum mit einer freien Willenskraft ausgestattet
und ihm die freie Wahl gelassen, zu glauben oder nicht zu glauben. Daher
rithrt das bereits oben erwdhnte Verbot, Menschen durch missionarische
Titigkeiten, Zwang oder Gewalt zu bekehren (vgl. Koran, 2:256; 109:1-6).

3.3.2 Zum Begriff islam

Der Islam geht aus der Uberzeugung (iman) hervor. Im Allgemeinen be-
deutet »Islamg, die von Gott fiir den Menschen vorgesehene Lebensweise
der friedvollen Hingabe und des Friedens mit Gott, den Mitmenschen, der
Umwelt und sich selbst (5:5). Der Islam, vom Wortstamm s-l-m, bezeichnet
die Gefligigkeit, die Unterwerfung, die Versohnung, das Frieden-Schliefen, den
Frieden, das Sich-Fiigen, das Sich-Ergeben und die Hingabe (vgl. Islam Ansi-
klopedisi 1991, S. 179-180). In diesem Sinne beschreibt Islam die Lebens-
weise aller gottergebenen Menschen und aller Gesandten Gottes und erhilt
im koranischen Kontext die Bedeutung von bewusster Hingabe und Erge-
benheit vor Gott, auf die von ihm im Koran und in der Sunna tibermittelte
Art und Weise, und zwar auf spiritueller (die innere Uberzeugung) und
profan-praktischer Ebene (die Verwirklichung und Reflexion der inneren
Uberzeugung durch Taten). Der Bekenner des Islam heif3t Muslim, der
kraft seines Bekenntnisses angehalten ist, das zu nutzen, was die Schép-
fung ihm bietet, um seine seelische Bestimmung zu erreichen.

Der Gesandte Muhammed definierte in einem Hadith — wie in den be-
deutendsten Hadith-Sammlungen wie Bukhari, Muslim und Tirmizi zu
lesen ist — die Schwerpunkte des Islam, die in den islamischen Publikatio-
nen unter den »fiinf Sdulen des Islam« subsumiert werden. Der Muslim
hat die Aufgabe, eben vor allem diese zu »den Siulen seines Lebens« zu
machen (vgl. Koran, 2:2,3, 43, 83, 177, 183, 196-200, 203, 277; 9:5, 11, 7I;
23:1-11; 22:26-37).

Mit der ersten Pflicht, also dem schahadah (Glaubensbekenntnis), wird
der Bezug zum Glauben (iman) hergestellt, wihrend die anderen vier
Pflichten auf das Handeln im praktischen Leben deuten.

Im Islam steht der Mensch als Individuum im Vordergrund, weshalb
der Islam ein besonderes Priestertum u.A. nicht vorsieht; daher sind alle
Muslime gleichrangig und an die islamischen Rechtsquellen Koran und
Sunna gebunden.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | WEGE ZUR INTEGRATION

3.3.3 Zum Begriff ihsan

Neben Iman und Islam hat auch ihsan einen elementaren Wert fiir die is-
lamische Religion. Nach koranischem Verstindnis ist der geehrteste
Mensch bei Allah der Frommste (vgl. ebd., 49:13). Nach einem Hadith des
Gesandten Muhammed ist ihsan das Bewusstsein der stindigen Gottesge-
genwart, es gilt, »Gott so zu dienen, als sihe man ihn, denn obwohl man
ihn nicht sehen kann, sieht er einen doch« (vgl. Bukhari, Tefsiru sure 37;
Miislima, Iman 57). Diese Haltung sollte ein Muslim nicht nur bei gottes-
dienstlichen Handlungen einnehmen, sondern auch in all seinen anderen
Handlungen und Verhaltensweisen zwischenmenschlicher Beziehungen
und mit seiner Umwelt, wie es in einem Hadith des Gesandten Muham-
med lautet:

»Allah, der Barmbherzige, erweist dem Barmherzigkeit, der [seinerseits anderen,
H.0.] barmherzig ist. Seid [darum, H.O.] allen auf Erden barmherzig, dann ist euch
barmbherzig, der im Himmel ist.« (Zit. n. von Denffer 1981, S. 75).

Der Islam verurteilt jegliches Scheinverhalten (riya) in Worten und Hand-
lungen. Ein gutes Werk bzw. eine gute Handlung soll um den Wohlgefal-
len Gottes willen, nicht fiir Macht, Ruhm oder materielles Interesse bei den
Menschen getan werden. Jede Art von riya wird als Unmoral bewertet und
jeglichen derartigen Handlungen die Giiltigkeit und der Wert bei Gott ab-
gesprochen, und im jenseitigen Leben kiindigt Gott solchen Menschen
harte Sanktionen an (vgl. Koran, 2:264, 266, 270, 272; 3:188; 4:38-39, 108;
107:6). Das niedertrichtigste riya ist also der Missbrauch der Religion fiir
den Eigennutz, bei dem die Religion als Mittel dazu benutzt wird, die oben
aufgefiihrten weltlichen Interessen zu verfolgen (vgl. ebd., 2:264).

Nach diesen Erliuterungen konnen wir jetzt auf den fiir unsere Frage-
stellung notwendigen Begriff der Religiositit zu sprechen kommen:

Im Allgemeinen ist ein Mensch religios, wenn er nach einer Religion
lebt (vgl. Brockhaus 1980, S. 423; Boudon 1992, S. 418-427; Fuchs-Heinritz
1994, S. 555-556). Der Islam als eine Religion setzt sich — wie oben gesehen
— aus der Uberzeugung (iman), der Hingabe (islam) und der Rechtschaf-
tenheit (ihsan) zusammen. Also ist ein Muslim religios, wenn er diese drei
Merkmale menschlichen Verhaltens in seinem Leben vereint. Es ist jedoch
nicht méglich, wahrzunehmen, wer tiberzeugt und rechtschaffen ist. Man
kann zwar einen Menschen beim Beten oder bei der Ausiibung anderer
gottesdienstlicher Handlungen beobachten, aber man kann daraus nicht
zwingend auf seine innere Einstellung schliefen, da weder die geistige
Welt des Menschen noch seine Absicht zu erblicken ist.

Ebenso wenig ist es uns moglich, bereits daran, dass jemand religiose
Akte vollzieht, zu erkennen, ob dieser zugleich iiberzeugt oder gar recht-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 71I

schaffen ist. Vielmehr miissen diese der immateriellen Sphire und der
psychischen Welt eines Menschen zugehorigen kumulativen Teile (iman
und ihsan) der Religiositit erst gesondert konstatiert werden. Allerdings
kann man das Vorliegen dieser Komponenten nicht bereits deshalb unter-
stellen — eine Vielfalt an Motivationsunterschieden unter den Menschen
besteht dadurch, dass in der materiellen Sphire als religios zu wertende
Handlungen vorgenommen werden. Freilich konnen Menschen grundsitz-
lich diese Bestandteile der Religiositit nicht feststellen, »einzig der Schép-
fer kann dies aufgrund seines unbegrenzten Wissens« (vgl. Koran, 9:78;
49:18; 2:29, 33, 77, 231, 282; 3:29; 16:19, 23; 58:7; 31:34).

Nach den primiren Quellen des Islam — Koran und Sunna — kénnen
weder der Moscheegang noch die Einhaltungen der gottesdienstlichen
Handlungen ein Indiz fiir die Religiositdt sein, denn der Islam lehrt keinen
blofRen Ritualismus und akzeptiert einen solchen auch nicht. Insofern
spricht der Koran nicht nur die religiése Praxis an, sondern vielmehr auch
die komplementire innere Einstellung:

»Den Gliubigen wird es ja wohl ergehen, denjenigen, die in ihrem Gebet demiitig
sind, und denjenigen, die sich von unbedachter Rede abwenden [...].« (Ebd., 23:1-3)
»Und nichts anderes wurde ihnen befohlen, als nur Allah zu dienen und [dabei]
Thm gegeniiber aufrichtig in der Religion [zu sein], als Anhinger des rechten Glau-
bens, und das Gebet zu verrichten und die Abgabe [zakah] zu entrichten; das ist die
Religion des rechten Verhaltens.« (Ebd., 98:5)

»Es ist keine Frommigkeit, wenn ihr eure Angesichter in Richtung Osten oder Wes-
ten wendet; Frommigkeit ist vielmehr, dass man an Allah, den Jiingsten Tag, die
Engel, die Biicher und die Propheten glaubt und vom Besitz, obwohl man ihn liebt,
der Verwandtschaft, den Waisen, den Armen, dem unterwegs in Not geratenen Rei-
senden, den Bettlern und fiir [den Loskauf von] Sklaven hergibt, das Gebet verrichtet
und die Abgabe [zakah] entrichtet; und diejenigen, die ihre Verpflichtung einhalten,
wenn sie eine eingegangen sind, und diejenigen, die standhaft bleiben in Not, Leid
und in Kriegszeiten, das sind diejenigen, die wahrhaftig sind, und das sind die Got-
tesfiirchtigsten.« (Ebd., 2:177)

»Sag: Mir ist befohlen worden, Allah zu dienen und dabei IThm gegeniiber aufrichtig
in der Religion zu sein.« (Ebd., 39:11)

»0 ihr Menschen! Dient eurem Herrn, Der euch und diejenigen vor euch erschaffen
hat, auf dass ihr gottesfiirchtig werden méget!« (Ebd., 2:21)

»Beim Nachmittagsgebet! Der Mensch befindet sich wahrlich in Verlust, auRer den-
jenigen, die glauben und rechtschaffene Werke tun und einander die Wahrheit ein-
dringlich empfehlen und einander die Standhaftigkeit eindringlich empfehlen.«
(Ebd., 103:1-3)

Fiir den Alltag bedeutet das aber, dass man sich in den zwischenmenschli-
chen Beziehungen nach dufleren Umstinden richtet. Bereits das Bekennen

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | WEGE ZUR INTEGRATION

eines Menschen zum Islam geniigt, damit sein aufrichtiger Glaube ange-
nommen wird.® Hierdurch wird aber nichts Verbindliches iiber seine Re-
ligiositit, insbesondere seine Uberzeugung und Rechtschaffenheit, ausge-
sagt. Im Grunde konnen wir uns fiir die weiteren Untersuchungen auf den
Bestandteil der Religiositit beschrinken, der die zwischenmenschlichen
Beziehungen betrifft, nimlich das duflere Leben nach islamischen Prinzi-
pien, wihrend die innere, individuelle Seite der Religiositit auf der Bezie-
hung des Menschen zu Gott beruht; dies gilt umso mehr, als nachstehende
Ausfithrungen zum Verhiltnis der Integration zur Religiositit lediglich die
soziologische Komponente dieser Religiositit thematisieren.

Im Folgenden ist deshalb zu ermitteln, welche Modelle sich fiir die Er-
fassung der islamischen Religiositit auf der Grundlage perzeptibler Mo-
mente authentisch eignen.

3.4 Dimensionen der Religiositat

Es ist offensichtlich, dass Religion und Religiositit universelle Phinomene
sind. So ist zu beobachten, dass in simtlichen Kulturen zu allen Zeiten
unmittelbare oder mittelbare religiose Vorstellungen und Handlungen
existieren. Der Mensch — egal welcher Herkunft oder Weltanschauung —
hat stets sich und sein Leben zu seinen Mitmenschen und seiner Umwelt
in Beziehung gesetzt, hat nach seinen Ursachen geforscht und nach Be-
griindungen fiir Unerklirliches gesucht. Dies beschiftigt auch die Wissen-
schaft, sodass sich im Laufe ihrer Entwicklung verschiedene Disziplinen
gebildet haben: die Religionspsychologie, Religionsphilosophie, Religions-
pidagogik und Religionssoziologie.

Die Religionspsychologie wurde durch Friedrich Schleiermachers Schrift
»Psychologie« (1862) angestoflen. Thre Aufgabe besteht im allgemeinen
Sinne darin, das Erleben, Erkennen und Verhalten, in dem sich Menschen
in Beziehung zu etwas Ubermenschlichem sehen, erfahrungswissenschaft-
lich zu beschreiben sowie unter seinen psychosozialen und intrapsychi-
schen Bedingungen zu erkliren. Dabei steht die Untersuchung individuel-
ler Ausdrucksformen des Religiésen im Mittelpunkt religionspsychologi-
scher Forschung. Hierbei interessiert die Religionspsychologie nicht der
»objektive« Wahrheitsgehalt im Sinne eines Gottesbeweises, sondern der
individuelle Umgang mit existenziellen Fragen des Menschseins.

8 | Heutzutage ist es zur Gewohnheit geworden, den Menschen die Recht-
gliaubigkeit abzusprechen. Doch dies ist ein Fehler: Niemandem steht das Recht zu,
Menschen, die sich selbst als Muslime verstehen, ihre Rechtgliubigkeit abzuspre-
chen — ungeachtet dessen, ob und wie sie die religiés-rituellen Pflichten umsetzen.
Dies gilt sogar als eine sehr grofie »Stinde«, die zum »Abfall vom Islam« fiihrt (vgl.
Gumiushanevi 1994, S. 133ff.; Ebu Hanife 1979, S. 4271ff.).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 773

Die Religionsphilosophie ist die philosophische Betrachtung der Religion
als vorliegende Wirklichkeit. Hierbei sucht die Religionsphilosophie in die-
sem Sinne Charakter und Bedeutung der religiosen Phinomene aufzukla-
ren und die religiésen Grundfragen (nach Wesen und Existenz Gottes) zu
untersuchen (vgl. Guardini 1990; Feuerbach 1851; Biser 1962).

Die Religionspddagogik ist sowohl eine humanwissenschaftliche, eine er-
ziehungs-wissenschaftlich-pidagogische, eine kulturwissenschaftliche als
auch eine theologische Disziplin. Derzeit fehlt jedoch ein allgemeiner ter-
minologischer Konsens. Eine Begrenzung allein auf den Religionsunter-
richt in der Schule erweist sich als zu kurz. Daher geht es im Allgemeinen
um Erziehung, Bildung, Sozialisation, Lernen und Entwicklung in Kirche,
Schule und Kirchengemeinde (vgl. Bitter 2002; Mette 1994; Nipkow 1992;
Schilling 19770; Schweitzer 2004).

Mit Georg Simmel, Emile Durkheim und Max Weber formte sich die
wissenschaftliche Disziplin innerhalb der Soziologie — die Religionssoziolo-
gie. Dieser Forschungszweig interessierte sich fiir den Zusammenhang von
Religion und gesellschaftlicher Entwicklung, fiir das Schicksal der Religion
unter den Bedingungen der Modernitit und fiir die Strukturen und Pro-
zesse kirchlicher Handlungszusammenhinge (vgl. Simmel 1989; Durk-
heim 1984; Weber 1988; Luhmann 1990).

Eines der Hauptprobleme dieser wissenschaftlichen Disziplinen — v.a.
der Religionspsychologie und Religionssoziologie — liegt darin begriindet, dass
Religion vielfiltig und deswegen schwer bestimmbar ist. Folglich fillt es
denn auch schwer, die Merkmale der Religion zu identifizieren, die man
etwa mittels Fragebdgen messen kann.

Vor diesem Hintergrund entwickelten sich verschiedene Modelle zur
Erfassung von Religiositit und religiésen Einstellungen: der eindimensiona-
le Ansatz nach Thurstone und Chave (1964), der zweidimensionale Ansatz
nach Allport (1967) und der mehrdimensionale Ansatz nach Glock (1968).
Doch die eindimensionalen bzw. zweidimensionalen Ansitze wurden in
der Wissenschaft beanstandet. Auch deshalb, weil die Religiositit eine sehr
komplexe Grofle ist und daher die Vielfalt, in der sich die Religiositit aus-
prigt, nur durch eine Vielzahl von Charakteristika und Dimensionen eini-
germafen erfasst werden kann (vgl. u.a. Boos-Niinning/Golomb 1974,
S. 21-26). Weil der mehrdimensionale Ansatz von Glock dieser Tatsache
besser gerecht wurde, gewann er mit der Zeit an Einfluss und wurde daher
vielfach angewandt. Glock sieht die Religion als ein System von Symbolen,
Glaubenssitzen, Werten und Praktiken, die sich auf iibernatiirliche Dinge
und Krifte einer jenseitigen Welt beziehen und die Welterfahrung inter-
pretierend ordnen.

Er entwickelte ein paradigmatisches Kategoriensystem, welches zwi-
schen fiinf Ausdrucksformen der Religiositit (Glaube, Ritual, Erleben,
Kenntnis und Konsequenzen) als zu differenzierenden Dimensionen un-
terscheidet. Der Glock’sche Ansatz wird fiir diese Forschungsarbeit deshalb

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | WEGE ZUR INTEGRATION

gewihlt, weil die zentralen Gesichtspunkte der islamischen Religiositit
problemlos integriert in diese fiinf Dimensionen werden kénnen.

Glock hat in seinem viel zitierten Aufsatz »On the Study of Religious
Commitment« die Dimensionen der Religiositit konzipiert. Er hat sich auf
die Kerndimensionen der Religiositit, die zwischen den Weltreligionen
iibereinstimmen, konzentriert.

»Wenn wir die verschiedenen uns bekannten Weltreligionen betrachten, wird sofort
deutlich, wie sehr sie in ihren religissen Ausdrucksformen variieren. Verschiedene
Religionen richten héchst unterschiedliche Erwartungen an ihre Anhingerschaft. So
wird etwa von Katholiken wie von Protestanten erwartet, dass sie regelmifig an der
christlichen sakramentalen Handlung der heiligen Kommunion oder des Abend-
mabhls partizipieren. Dem Moslem ist diese Ubung unbekannt. Umgekehrt findet
das Gebot, dass jeder Moslem im Laufe seines Lebens eine Pilgerfahrt nach Mekka
unternehmen solle, keine Entsprechung in der christlichen Religion. Trotz derarti-
ger Unterschiede besteht jedoch eine gewisse Ubereinstimmung zwischen den
Weltreligionen {iber mehr allgemeine Dimensionen, in denen sich Religiositit aus-
driicken sollte. Wir wollen im Blick auf sie von den Kerndimensionen der Religiosi-
tit sprechen.« (Glock 1968, S. 151)

Ausgehend von der Frage, was die Religiositit einer Gruppe im Hinblick
auf dhnliche Vorstellungen, Symbole und Werte kennzeichnet, schligt
Glock fiir die Erforschung der Religion und fiir die Abschitzung von Reli-
giositit fiinf Dimensionen vor: die ideologische, die ritualistische, die expe-
rientielle, die intellektuelle und die konsequentielle Dimension (vgl. ebd.,
S. 151f.).

Der Glock’sche Ansatz mit diesen fiinf Dimensionen der Religiositit
stellt somit das Fundament fiir die Leitfadeninterviews dar. Doch konnte
dieser Ansatz fiir die Erforschung der Religiositit in der Lebenswelt mus-
limischer Jugendlicher nicht ohne Weiteres transferiert werden, da die bis-
herigen empirischen Arbeiten mit dem Glock’schen Ansatz hauptsichlich
kirchensoziologische Perspektiven in den Mittelpunkt stellen und tenden-
ziell dem christlichen Menschen- und Weltbild verhaftet sind (vgl. Boos-
Niinning/Golomb 1972; S. 21-26). Dariiber hinaus sind zwar die Eigenna-
men der Dimensionen der Sache nach triftig. Thre Bezeichnungen geben
aber Anlass zu Missverstindnissen, mithin vermoégen sie den Inhalt der
Dimensionen nicht deckungsgleich zu veranschaulichen, sodass ich im
Folgenden einerseits die Dimensionen auf den Islam hin, wie sie von Mus-
limen in Deutschland vorherrschend verstanden werden, {ibertrage und
andererseits die Bezeichnungen der Dimensionen modifiziere, damit sie
pragnanter werden.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. THEORETISCHE GRUNDLEGUNG | 75

3.4.1 Die Dimension des Glaubens

Die Dimension des Glaubens (nach Glock die »ideologische Dimension«)
umfasst die zentralen Glaubensiiberzeugungen der Mitglieder einer Reli-
gion. Demnach gibt diese Dimension Aufschluss iiber die Glaubensstruk-
tur. Diese setzt sich laut Glock aus drei Subdimensionen zusammen:

1. die Behauptung der Existenz eines gottlichen Wesens und die Bestim-
mung seiner Natur, der Erlduterung von Inhalt und Ziel des géttlichen
Willens;

2. die Definition der Rolle des Menschen in Bezug auf den géttlichen Wil-
len;

3. das Aufstellen von Glaubensaussagen, die das rechte Verhalten des
Menschen gegentiber Gott und gegeniiber seinen Mitmenschen festle-
gen (vgl. ebd., S. 155ff.).

So soll diese Dimension Aufschluss tiber die Glaubensstruktur des Islam
geben. Die Religiositit driickt sich hier als Zustimmung zu bestimmten
Glaubenssitzen aus. Diese stiitzen sich auf die priméiren Quellen des Is-
lam. Hierzu zihlen die Vorstellungen von Gott, der Auferstehung (dem
Leben nach dem Tode) und seinen Gesandten sowie die Zustimmung zum
Koran und zur Sunna (vgl. Interviewleitfaden, Items 5.1.1-5.1.4).

3.4.2 Die Dimension der religiosen Praxis

In der Dimension der religidsen Praxis (»ritualistische Dimension«) werden
all jene spezifischen religiosen Praktiken, die die Anhidnger einer Religion
einzuhalten haben, erfasst: Beten, Fasten, religiose Vermihlung (Nikah)
usw. (vgl. Interviewleitfaden, Items 5.2.1-5.2.5). Fiir die Untersuchung der
religiésen Praktiken schligt Glock sowohl quantitative (z.B. die Frage nach
der Haufigkeit, mit der sich Individuen rituell betitigen) als auch qualitati-
ve (z.B. die Frage nach dem Inhalt von Gebeten) Strategien vor.

3.4.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen

Die Dimension der religiosen Erfahrungen (»experientielle Dimension«) bein-
haltet subjektives religioses Erleben und fixiert den emotionalen Charakter,
die affektive Komponente religioser Phinomene und erhebt, in welchem
Ausmaf} die Gldubigen erlebnismiflig von dem, was sie glauben, ergriffen
und beriithrt werden, und welche Gefiihle der Sinnerfiillung, der Gebor-
genheit oder der Furcht dadurch auslost werden (vgl. Glock 1968, S. 161ff.).

Um die gefithlsmifiige, emotionale Beziehung der befragten muslimi-
schen Jugendlichen zum Islam untersuchen zu koénnen, wurden sie da-
ritber befragt, ob ein Mensch tiberhaupt einer Religion bediirfe und was

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | WEGE ZUR INTEGRATION

der Islam in diesem Zusammenhang bedeute. Dariiber hinaus wurden die
Erwartungen von der Religion erfragt (vgl. Interviewleitfaden, Items 5.3.1-

53-3)-
3.4.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Die Dimension des religiosen Wissens (»intellektuelle Dimension«) erfasst,
wie gut die Anhinger einer Religion mit den grundlegenden Lehrsitzen
ihres Glaubens und ihrer Heiligen Schrift vertraut sind, also das Wissen
um Lehrsitze und Quellen der Religion sowie den argumentativen Um-
gang damit (vgl. Glock 1968, S. 163ff.).

Um bei dieser Dimension die religiose Kenntnis der muslimischen Ju-
gendlichen zu ermitteln, hitte ich sie fragen kénnen, inwieweit sie mit den
grundlegenden Lehrsitzen ihres Glaubens und ihrer Heiligen Schrift ver-
traut sind. Da ich als Methode der Befragung das personliche Interview
gewdhlt habe, war eine direkte Nachfrage ihres Wissens iiber den Islam
m.E. nicht praktikabel, weil dies einerseits ein weit gespanntes Instrumen-
tarium erfordert hitte und in einem persénlichen Gesprich das Abfragen
eine »Test«-Stimmung erzeugt hitte, die ich mir nicht anmafien wollte. So
wurde lediglich die Rezeption des eigenen Wissens zum Islam sowie das
Interesse an religioser Weiterbildung ermittelt (vgl. Interviewleitfaden,

Items 5.4.1-5.4.3).

3.4.5 Die Dimension der Konsequenzen aus
religiésen Uberzeugungen

Die Dimension der Konsequenzen aus religiosen Uberzeugungen (»konsequen-
tielle Dimension«) betrifft die Erkundung, inwiefern die Gliubigen aus
ihren religiésen Uberzeugungen und Erfahrungen Folgerungen fiir das all-
tagliche Leben, d.h. die Integration in die Gesellschaft ziehen. Diese Di-
mension meint also die Normen und Werte, die sich aus der Religion erge-
ben und in Handlungen ausdriicken (vgl. Glock 1968, S. 1641t.).

Diese Dimension driickt sich im sozialen Handeln aus. Demnach wur-
den muslimische Jugendliche zu der Wichtigkeit einer religiosen Kinder-
erziehung, Ehe- und Sexualmoral, Wahl des (Ehe-)Partners usw. befragt
(vgl. Interviewleitfaden, Items 5.5.1-5.5.3).

Glock hat in seinem mehrdimensionalen Ansatz die Bindung und Ein-
stellung zu Gemeinden und religiésen Wiirdentragern nicht berticksich-
tigt. Aus diesem Grund mochte ich in Anlehnung an Boos-Niinning/Go-
lomb (1974, S. 21-57) diese Dimension einbeziehen, um die Bindung und
Einstellung der muslimischen Jugendlichen zu Moscheen und Imamen so-
wie die Rolle des Islam bei der Integration in diese Gesellschaft zu beleuch-
ten (vgl. Interviewleitfaden, Items 5.6.1-5.6.7).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Methodologische Perspektive

Im Bereich der empirischen Forschung gibt es unterschiedliche Paradig-
men, die im Rahmen der Wissenschaftstheorie und der daraus abgeleiteten
Methodologie definiert werden und festlegen, welche Methoden als wis-
senschaftlich gelten kénnen: die qualitative Sozialforschung bzw. das inter-
pretative Paradigma und die quantitative Sozialforschung bzw. die standardi-
siert-statistisch arbeitende Methodologie.

Die quantitative Forschung hebt auf Verteilungen, Gréfleninderungen,
Wahrscheinlichkeiten sowie reprisentative Aussagen iiber Sachverhalte
und Vorginge im soziokulturellen Bereich ab. Das Herausarbeiten von
wichtigen und erklirenden Unterschieden zwischen Teilpopulationen auf
der Basis interner Gemeinsamkeiten ist das Ziel der quantitativen Metho-
den. Das Methodenspektrum reicht von standardisierten Befragungstech-
niken und schematischen Beobachtungsformen {iiber inhaltsanalytische
und statistische Verfahren bis hin zu Skalierungsverfahren zur Analyse
von sozialen Beziehungen und Strukturen (vgl. Atteslander 2000; Schnell
1995; Roth 1993).

Wihrend die quantitativen Methoden meist voll standardisiert und
strukturiert sind und jeder Befragte moglichst exakt die gleichen Voraus-
setzungen bei der Beantwortung der Fragen bekommt, zeichnet sich der
qualitative Ansatz durch wesentlich grofRere Offenheit und Flexibilitit aus.
Die Besonderheit liegt gerade darin, dass auch der Interviewte das Ge-
sprich lenken kann.

Das Methodenspektrum reicht von einer breiten Palette von Interview-
formen, wie beispielsweise das fokussierte, narrative und Leitfadeninter-
view oder Gruppendiskussionen, bis hin zu qualitativen Beobachtungen
und Experimenten zur Erfassung der subjektiven Sichtweisen von Akteu-
ren und Analyse von verborgenen Strukturen (vgl. Flick 1999; Lamnek

1995; Schnell 1995).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | WEGE ZUR INTEGRATION

Tabelle 1: Qualitative Interviewarten

Interviewtyp Ziel und Methodik

narratives Interview eingeleitet durch einen Erzihlanstofl generiert
der Befragte Stegreiferzihlungen zu Lebens-
episoden

fokussiertes Interview Leitfadeninterview iiber ein fokussiertes Objekt

(z.B. Film, Foto), Leitfaden entsteht durch
Analyse der Reizvorlage

problemzentriertes Interview | Thematisierung gesellschaftlich relevanter
Probleme, einzelne biografische Interviews und
Gruppendiskussion

Leitfadeninterview allgemeine Technik des Fragens anhand eines
(halbstrukturiertes Interview) |vorbereiteten, aber flexibel einsetzbaren Fragen-
katalogs, fiir jedes Thema geeignet

Quelle: Bortz 1995, S. 290

In der qualitativen Sozialforschung ist es die Aufgabe des Forschers, die
Alltagswirklichkeit des Untersuchungsobjektes in dessen eigenen Katego-
rien zu beschreiben: Der Forscher muss sich somit von seiner Alltagswirk-
lichkeit 16sen, indem er »Distanz zu sich selbst« und »Identifikation mit
dem Forschungsobjekt« entwickelt (vgl. Lamnek 1995, S. 246f.). Ebenfalls
ist der Kontakt zum Feld dichter und intensiver als in der quantitativen So-
zialforschung, weil der Forscher auf die unterschiedlichen Objekte — etwa
anhand offener Interviews — viel niher eingehen kann, als dies etwa bei der
Bearbeitung eines Fragebogens der Fall ist.

Im Folgenden soll das qualitative Interview als Methode der qualitativen
empirischen Sozialforschung gemifs des fiir unsere Zwecke definierten
Forschungsdesigns im Vordergrund stehen, weil bei dieser Arbeit der ver-
bale Zugang, das Gesprich eine besondere Rolle spielt, denn hier sollen
gerade die Befragten zu Wort kommen. Die subjektive Sichtweise von In-
terviewten {iber ihre Erlebnisse, Meinungen, alltiglichen Erfahrungen, Zu-
kunftspline etc. sollen hier besonders beriicksichtigt werden. Eben gerade
diese subjektiven Bedeutungen lassen sich nur schwierig aus Beobachtun-
gen oder durch standardisierte Vorgaben ableiten. Daher ist es unaus-
weichlich, dass muslimische Jugendliche hier selbst zur Sprache kommen,
da sie die Experten fiir ihre eigenen Bedeutungsgehalte sind.

Die Entscheidung fiel auf das Leitfadeninterview, weil die damit erho-
benen Daten eine Struktur gewinnen und dadurch Vergleichbarkeit ge-
wihrleisten. Auch habe ich mich fiir diese Art des Befragens entschieden,
weil der Leitfaden sicherstellt, dass die wesentlichen Untersuchungsfragen
erfasst werden.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE | 79

Das Leitfadengesprich (Leitfadeninterview'), das nach Bortz die gin-
gigste Form qualitativer Befragung ist, weist im Vergleich zum narrativen
Interview mehr Struktur auf, da es teilstandardisiert ist. Es basiert nicht auf
einem vorgegebenen Fragebogen, sondern ist durch einen »roten Faden«
gekennzeichnet, der lediglich die Zielvorgaben des Gesprichs bestimmt
(vgl. Bortz 1995, S. 289; Lamnek 1993, S. 47-52). Die Teilstandardisierung
erfolgt durch den Interviewleitfaden, in dem die einzelnen Themen des
Interviews definiert und Fragen ohne Antwortalternativen vorformuliert
sind.

Die Leitfadengespriche starten mit einer Problemanalyse, die sich auf
Literaturrecherchen und methodische Festlegungen stiitzt. Hierauf basiert
die Konstruktion und Erprobung des Leitfadens. In einem nichsten Schritt
werden die Gespriche gefiihrt. Der Leitfaden enthilt hierzu Gesprichsein-
stiegsfragen, allgemeine und spezifische Sondierungsfragen sowie Ad-
hoc-Fragen. Der letzte Schritt der Forschung besteht dann in der Aufzeich-
nung bzw. Transkription des Gesprichstextes und in der Auswertung.

Den Interviewten werden zwar mit diesem Leitfaden bestimmte Frage-
stellungen zugewiesen, aber durch Verzicht auf Antwortvorgaben haben
sie die Moglichkeit, frei darauf zu reagieren. Ebenfalls ist die Reihenfolge
im Leitfaden nicht die Reihenfolge wihrend des Gesprichs, sondern er
wird an die jeweilige Interviewsituation angepasst. Daher dient der Leitfa-
den als »Merkzettel« fiir wesentliche Aspekte im Interview. Uberdies hat er
den Vorteil der Verzahnung von Strukturierung, Fokussierung und Offen-
heit, wodurch eine héhere und forschungspraktisch einfachere Vergleich-
barkeit mit anderen Interviewten gegeben ist.

Der Interviewer nimmt eine passive Rolle ein und wird lediglich bei
Bedarf aktiv, um den Gesprichsverlauf entlang des »roten Fadens« zu hal-
ten. Hierbei muss er darauf achten, dass er nicht allzu sehr in die Erzih-
lungen des Befragten eingreift, da sonst die Gefahr der Beeinflussung be-
steht (vgl. Kuckartz 1994, S. 559ff.).

Damit die muslimischen Jugendlichen ihre Darstellung individuell auf-
rollen kénnen, muss man ihnen genug Raum lassen — was durch diese
Interviewart gewihrleistet ist. Durch die Leitfadengespriche werden die
subjektive Bedeutung von Handlungen, die Strukturierungen des Lebens-
raums sowie die Ziele und Wiinsche der muslimischen Jugendlichen auf-
gezeichnet.

1 | Ich habe vor, wihrend und nach den »Interviews« immer von Gesprichen
gesprochen, weil das Wort »Interview« nicht passend ist. So habe ich erlebt, dass es
auf die Jugendlichen abschreckend wirken kann, weil sie dabei an Fernsehen und
Zeitungen denken. Daher mochte ich auch in dieser Arbeit statt des Worts »Leitfa-
deninterview« den Terminus »Leitfadengesprich« verwenden.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | WEGE ZUR INTEGRATION

4.1 Die Gesprache: Untersuchungsfeld, Zielgruppe,
Zugang und Interviewte

Fiir den empirischen Teil dieser Dissertation habe ich mich ausschliefllich
auf den Raum Berlin konzentriert, denn Berlin ist eine Metropole, in der
tiber 214.490 Muslime leben (vgl. Statistisches Landesamt Berlin 20006), von
denen iiber 32.000 im Schulalter sind (vgl. Jonker/Kapphan 1999, S. 5).

4.1.1 Untersuchungsfeld: Der Islam und die Muslime in Berlin

Die Geschichte des Islam und der Muslime in Berlin beginnt nicht erst mit
der Anwerbung von muslimischen »Gastarbeitern«, sondern im 18. Jahr-
hundert im Zusammenhang mit dem Beginn diplomatischer, militirischer
und wirtschaftlicher Beziehungen zwischen Preuflen und dem Osmani-
schen Reich. Damals kamen, veranlasst durch diese engen Beziehungen,
die ersten Muslime, iiberwiegend Botschafter und Kaufleute, nach Berlin.
Nicht nur die Oberschicht, sondern auch das preufische Volk hatte die
Moglichkeit, mit Muslimen in Kontakt zu treten.” Das Interesse am Islam
war gewaltig, nicht nur in den politischen Beziehungen, sondern auch in
Kultur und Wissenschaft (vgl. Schimmel 2000, S.179-194; BpB 2002,
S.74-82).

Preufien und das Osmanische Reich unterhielten enge Beziehungen
und Freundschaften? sodass bereits 1763 eine stindige osmanische Ge-
sandtschaft in Berlin eingerichtet wurde. Diese freundschaftlichen Verbin-
dungen zwischen Preuflen und dem Osmanischen Reich haben mit dem
Tod des dritten osmanischen Gesandten Ali Aziz Efendi im Jahre 1798 in
Berlin durch die Bereitstellung eines Grundstiickes fiir seine Bestattung
auch eine symbolische Substanz erhalten.

In Berlin-Neukoélln am Columbiadamm entstand 1866 die erste Mo-

2 | »Die Preuflen, die zeitlebens noch keinen Muslim gesehen hatten, und
noch dazu einen in solcher Pracht und mit solchem Pomp, dessen Namen sie eben-
falls noch niemals hérten, waren doch ein seltsam liebenswertes Volk. Sie kamen
mit ihren Familien in drei bis fiinf Tagesreisen herbei und sammelten sich in den
Mirkten und Dérfern, wodurch unser Weg fiihrte, sie gingen von der Stunde unse-
rer Ankunft bis zur Stunde unseres Aufbruchs nicht von unserer Seite und begaft-
ten unaufhorlich jegliche Handlungen und Bewegungen unsererseits, so dass sie
uns auf eine unaussprechliche Art bedringen...: so wie das frohe Gesicht und die
Ehren, mit denen sie uns bewillkommneten und uns ihre Freundlichkeit und Leut-
seligkeit an den Tag legten, iiberstieg alles in allen Mafen.« (Erlebnisbericht eines
osmanischen Gesandten in Berlin 1763, in: Aslan 1998, S. 28f))

3 | Diese engen Beziehungen veranlassten das Osmanische Reich, an der Sei-
te der Mittelmichte — damit auch an der Seite Deutschlands — in den Ersten Welt-
krieg zu ziehen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.


https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE | 81

schee mit einem muslimischen Friedhof (vgl. Khoury et al. 1991, S. 162).
In Wiinsdorf entstand eine weitere Moschee mit Kuppel und Minarett, die
die Berliner Muslime bis zu ihrem Abriss aus Griinden von Baufilligkeit
im Jahre 1924 benutzten. Somit war Berlin das Zentrum des islamischen
Lebens in Deutschland. Der erste muslimische Verein »Islamische Ge-
meinde zu Berlin e.V.« wurde 1922 ebenfalls in Berlin offiziell gegriindet.
Darauf folgten weitere Griindungen wie das »Islam-Institut zu Berlin«
(1927), die »Ahmadiyya-Moschee« in der Brienner Strafle in Berlin-Wil-
mersdorf (1925), der »Islamische Weltkongrefl«, Zweigstelle Berlin e.V.
(1933) u.a. (vgl. Lemmen 2001, S. 20-28).

Quantitativ kulminierten der Islam und die Muslime in Berlin in den
1960er Jahren, als die ersten »Gastarbeiter« nach Berlin geholt wurden —
durch diese Immigration wuchs die muslimische Minderheit sprunghaft
an. Nachweislich stammen die Berliner Muslime mehrheitlich aus der Tiir-
kei. Mittlerweile aber nimmt die Zahl derer, die sich hier einbiirgern, eben-
so zu wie die Zahl der zum islamischen Glauben konvertierenden deutsch-
stimmigen Berlinerinnen und Berliner: Nach den letzten Daten gibt es
74.362 deutsche Muslime (vgl. Statistisches Landesamt Berlin 2000).

Die Berliner muslimische Community ist nicht homogen — weder in
ihrer theologischen Ausrichtung noch in ihren Organisationsstrukturen.
Die »muslimische Gemeinschaft« in Deutschland setzt sich u.a. aus deut-
schen, tiirkischen, bosnischen, albanischen, afrikanischen, indopakistani-
schen, bengalischen, afghanischen, iranischen, marokkanischen, tunesi-
schen und arabischen Muslimen zusammen. Diese Vielfalt der Herkunft
hat sich wesentlich auf die Griindungsintentionen von Vereinen und Ver-
binden ausgewirkt (vgl. Spielhaus/Firber 2006).

Die Muslime entwickelten sich durch das Anwerbeabkommen Deutsch-
lands mit Lindern mehrheitlich muslimischer Bevélkerung in den vergan-
genen Jahrzehnten zur zweitgrofiten Religionsgemeinschaft in Deutsch-
land. Dieser Prozess wurde trotz des Anwerbestopps im Jahre 1973 mit der
anschliefenden Familienzusammenfithrung und dem Entschluss zu ei-
nem dauerhaften Verbleib in der Bundesrepublik beschleunigt. In diesem
Sinne ist hier festzuhalten, dass der Islam eine bleibende Erscheinung im
religiosen und gesellschaftlichen Kontext der Bundesrepublik sein wird.

Jorgen Nielsen hat diese Entwicklung mit folgenden Worten zutreffend
zusammengefasst:

»Wihrend der ersten Phasen der Muslimimmigration waren die Zuwanderer haupt-
sichlich Minner, die allein und fiir eine begrenzte Zeit kamen. Die Tatsache, dass
sie allein kamen, bedeutete, dass religiése Erfordernisse bei der Aussiedlung mini-
mal waren: Es gentigte meist, dass man beten konnte. Die Einschrinkung der Reli-
gionsausiibung wurde durch die Aussicht auf eine baldige Riickkehr nach Hause
noch weiter an den Rand verwiesen. Die Situation veridnderte sich grundlegend, als
aus der Migration muslimischer Arbeiter eine Immigration muslimischer Familien

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | WEGE ZUR INTEGRATION

wurde. Zuerst schwand das Gefiihl, der Aufenthalt sei zeitlich begrenzt. Nun rech-
nete man mit Dauer. Dann fiihrte die Anwesenheit von Frauen und Kindern zu in-
tensiven Kontakten zu der Gesellschaft, in der sie lebten. [...] So ergab sich die Not-
wendigkeit, Institutionen einzurichten, entweder zur Unterstiitzung der alten Tradi-
tionen oder um Spannungen zu mildern.« (Nielsen 1992, S. 153)

Mit dem Nachzug von Ehepartnern und Familienangehorigen hat sich in-
folgedessen das Leben verdndert. Nunmehr ergaben sich neue Bediirfnisse
wie beispielsweise der Austausch von Informationen, gesellige Unterhal-
tungen und Gespriche in der neuen Umgebung, aber auch naturgemif
Probleme und Konflikte, angefangen von Sprachproblemen der Kinder in
den Schulen iiber Diskriminierungserlebnisse bei den Behérden bis hin zu
Auslanderfeindlichkeit.

Aus diesem Anlass haben sich Anfang der 1970er Jahre zunichst Ver-
wandte und Arbeitskollegen zusammengeschlossen, um gegen diese neu-
en Schwierigkeiten in der Geselschaft zu agieren und ihre sozialen Be-
diirfnisse zu befriedigen. Uberwiegend waren dies Personen einer Nationa-
litit, da sie sich als Leidensgenossen in Zugzwang sahen. Thnen fehlten
allerdings Erfahrungen und Kenntnisse iiber das deutsche Vereinsgesetz
und eine Vereinsgriindung. Den ersten Selbstorganisationen dieser Men-
schen waren politische oder ideologische Zielvorstellungen fremd. Sie
suchten durch Treffen in Riumen Geselligkeit, einen friedlichen Aus-
tausch und - falls sie gldubig waren — die Mdoglichkeit, die fiinf tiglichen
Gebete sowie Freitags- und Feiertagsgebete gemeinsam zu verrichten. Ihre
gemeinsame Sprache verhalf ihnen zu einer rasch gekniipften Bindung,
konnten sie doch durch gegenseitigen Beistand Sprachbarrieren tiberwin-
den, indem z.B. Sprachbegabte unter ihnen den Dolmetscher gaben oder
beim Ausfiillen von Antrigen und anderen Formularen behilflich waren.
Diese Organisationen haben sich deshalb auch nach Sprachzugehorigkeit
etabliert.

Heute ist eine umfassende Darstellung und Beschreibung dieser Orga-
nisationen denkbar schwierig, denn es existieren zahllose kleine Ortsverei-
ne und Verbinde, die unabhingig voneinander arbeiten. Inzwischen gibt
es aber auch eine Reihe von Vereinen, die sich bundes- und europaweit or-
ganisiert haben.

Die religiose Infrastruktur der Muslime in Deutschland besteht heute
aus Moscheegemeinden, Organisationen und Dachorganisationen, einzel-
nen Schulen und Einrichtungen der vorschulischen Erziehung, Kultur-,
Sport- Studenten-, Frauen- und Unternehmervereinen. Hinzu kommen
Zeitungen und lokale Fernsehkanile (vgl. Sen 2002, S. 49ff.). Sie bieten
nicht nur religiése, sondern zunehmend auch kulturelle, betreuerische und
beraterische Hilfe an. Dariiber hinaus sind sie aufgrund der stindig wach-
senden Nachfrage gezwungen, fir ihre Mitglieder und Besucher Freizeit-
und Bildungsprogramme bereitzustellen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE | 83

Die erste Generation, die sich verstirkt fiir die Griitndung solcher Ver-
eine eingesetzt hat, konnte sich nicht von einer herkunftsorientierten Ar-
beit aufgrund des immer wiederkehrenden Riickkehrwunsches befreien.
Diese migratorischen Gegebenheiten waren fiir die Reproduktion der kul-
turellen, politischen und religiosen Spannungen und Konflikte der Her-
kunftslinder mitverantwortlich. Auch haben bestimmte Gruppen in den
Heimatlindern der hier lebenden Muslime sehr schnell die Bedeutung
dieser Vereine vornehmlich als finanzielle Quelle erkannt, sodass sie durch
personelle und ideelle Unterstiitzung Einfluss auf die muslimischen Orga-
nisationen in Deutschland nahmen.

Ebenfalls konnte die erste Generation aufgrund der Sprachbarrieren
und der starken Herkunftsorientierung in der Offentlichkeit nicht iiber-
zeugend betonen, dass die vielschichtigen Konflikte beispielsweise im Na-
hen Osten oder in Afghanistan, die auch auf deutschem Boden ausgetra-
gen wurden, fernab von islamischen Wertvorstellungen sind. Sie hat es
versiumt, deutlich darauf hinzuweisen, dass diese Konflikte politischer
und nicht religiéser Natur sind. Diese starke herkunftsorientierte Arbeit
und die Einflussnahme aus ihren Heimatlindern verirgerte nicht nur die
hiesige Gesellschaft, sondern gerade die muslimische Community.

Besonders im organisatorischen Bereich sieht man in der muslimi-
schen Community eine hohe Pluralitit, denn das religiose Leben des Islam
in der Bundesrepublik Deutschland spielt sich heute — wie oben bereits er-
wihnt — in etwa 2400 bis 2600 Moscheevereinen bzw. muslimischen Or-
ganisationen ab (vgl. Bericht iiber die Lage der Auslinder, 2002, S. 224).
Inzwischen spiegelt sich das gesamte Spektrum der muslimischen Oku-
mene in Deutschland. Neben der konfessionellen Ausrichtung variieren
auch ihre Organisationsstrukturen und -ziele sowie ihr Verhiltnis zum
Herkunftsland und zur Herkunftspolitik etc.

Will man aber die Bedeutung der muslimischen Organisationen realis-
tisch einschitzen, ist es wichtig zu erfragen, wie viele der Muslime sich
durch diese Organisationen vertreten fithlen. Bisherigen Schitzungen zu-
folge sind etwa 10-15 % der in Deutschland lebenden Muslime organisiert.
Die Meinungsumfrage des Zentrums fiir Tirkeistudien vom November
2005 hat Folgendes ermittelt: 55 % der tiirkischstimmigen Muslime in
Deutschland sind weder selbst noch iiber einen Familienangehérigen Mit-
glied in einem Moscheeverein. 21,5 % der Befragten sind {iber einem Fami-
lienangehorigen und lediglich 23,3 % selbst Mitglied in einem Moschee-
verein. Auch zeigte diese Umfrage auf, dass von allen tiirkischstimmigen
Muslimen zwischen 18 und 29 Jahren 18 % in einem Moscheeverein orga-
nisiert sind (vgl. ZfT 2005b, S. 35-40). Die nicht organisierten Muslime
bilden daher die grofRe Mehrheit. Gerade dieser Gruppe geht jedoch jede
Bindung an muslimische Organisationen ab.

In Deutschland gibt es neben drei groflen Spitzenverbinden noch eine
Vielzahl unterschiedlicher muslimischer Vereine und Organisationen auf

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | WEGE ZUR INTEGRATION

lokaler und regionaler Ebene. Die wachsenden Belange der Muslime in
Deutschland forderten die bestehenden muslimischen Organisationen auf,
sich unter einem Dachverband zu einen. Dieser Prozess wurde daneben
unter dem Druck von staatlicher Seite beschleunigt, die bei konkreten Fra-
gen und Regelungen muslimischen Lebens in Deutschland auf das Fehlen
eines geeigneten Ansprechpartners auf muslimischer Seite hinwies. Man-
gels einer gemeinsamen Interessenvertretung wurden die vernehmlichen
Fragen betreffs der Muslime — angefangen von der Verleihung der Kérper-
schaftsrechte {iber den islamischen Religionsunterricht in den 6ffentlichen
Schulen bis zum islamischen Bestattungswesen und die Seelsorge — im
Alleingang einzelner Organisationen diskutiert. Diese Alleinginge blieben
freilich ergebnislos. Um die anstehenden Belange der Muslime l6sen und
ihren Forderungen gegentiber der staatlichen Seite nachkommen zu kén-
nen, haben sich nach langen Anldufen und angespannten Diskussionen
einige Zusammenschliisse auf Bundes- und Landesebene konstituiert, in
denen Mitgliedsorganisationen unabhingig von ihren Herkunftslindern
und ihrer theologischen Ausrichtung gruppiert sind.

So fungieren bundesweit derzeit drei Spitzenverbinde: die »Tiirkisch-
Islamische Union der Anstalt fiir Religion« (DITIB), der »Islamrat fiir die
Bundesrepublik Deutschland« (IR) und der »Zentralrat der Muslime in
Deutschland« (ZMD). Wihrend sich die DITIB als Spross vom in der Tiir-
kei verwurzelten »Diyanet Isleri Bagkanligi« (DIB) (Prisidium fiir religiose
Angelegenheiten) vorrangig den religisen Belangen der in Deutschland
lebenden muslimischen Tiirken verschrieben hat und sich damit als au-
thentischer Ansprechpartner und als Dachorganisation der tiirkischen
Muslime in Deutschland erklirt, sind der Islamrat und der Zentralrat hete-
rogen in ihrer personellen Zusammensetzung und inhaltlichen Ausrich-
tung. Sie beanspruchen ihrerseits die alleinige Reprisentanz aller in
Deutschland lebenden Muslime.

Neben diesen Spitzenverbinden gibt es weitere Organisationen, die sich
unabhingig von oder als Mitglied in diesen Spitzenverbinden um die Belan-
ge der muslimischen Community sorgen. Die iiberwiegende Mehrzahl der
in Deutschland lebenden Muslime hat einen tiirkischen Hintergrund und
der Organisationsgrad unter ihnen ist am héchsten, daher sind die zahlen-
mifig bedeutenderen Organisationen von tiirkischstimmigen Muslimen
gepriagt. Viele dieser Vereine wurden urspriinglich durch die unmittelbare
oder mittelbare Unterstiitzung der im Herkunftsland anséssigen staatlichen
und nicht staatlichen Organisationen, Parteien oder mystischen Orden ge-
griindet. Nach und nach etablierten sie sich in Deutschland.

Tuirkisch geprigte muslimische Organisationen

Der »Verband der islamischen Kulturzentren« (VIKZ), der momentan kei-
nem Spitzenverband angehért, ist vorrangig im sozialen und kulturellen
Bereich titig, jedoch hauptsichlich in der religisen Unterweisung musli-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE | 85

mischer Kinder und Jugendlicher. Die »Islamische Gemeinschaft Milli G-
riig« (IGMG), die dem Islamrat angehort, begreift sich als ein Zusammen-
schluss, der seine Mitglieder in religiosen, kulturellen und sozialen Belan-
gen betreuen mochte. Die »Islamische Gemeinschaft Jama’at un-Nur« hat
dagegen das primire Ziel, die Werke des muslimischen Rechtsgelehrten
Beditizzaman Said-i Nursi (1873-1960) zu studieren und zu verbreiten.
Diese Gemeinschaft ist seit Langem Mitglied im Islamrat. Die »Alevitische
Gemeinde in Deutschland« (AABF) sieht ihre Hauptaufgabe darin, die kul-
turelle Identitit und die religiésen oder philosophischen Werte der in Eu-
ropa lebenden Aleviten zu bewahren bzw. die Entwicklung dieser Werte zu
fordern. Sie betrachtet sich selbst als eine Dachorganisation aller in
Deutschland lebenden Aleviten, wobei andere alevitische Organisationen
wie die »CEM-Stiftung« oder der »Ahlul-Beyt Moscheen- und Kulturver-
band« dieses strikt ablehnen.

Arabisch geprigte muslimische Organisationen

Viele der heute in Deutschland titigen, von arabischen Muslimen ins Le-
ben gerufenen Organisationen gehen auf Initiativen arabischer Akademi-
ker zurtick. Bereits 1960 haben sich arabische Muslime fiir den Aufbau
von muslimisch-arabischen Organisationen eingesetzt. Die »Islamische
Gemeinschaft in Deutschland« (IGD), Mitglied im Zentralrat, wurde ur-
springlich mit dem Hauptanliegen gegriindet, ausschlie8lich im stiddeut-
schen Raum Moscheen und Gebetsstitten fiir die muslimische Bevolke-
rung zu errichten. Inzwischen dominiert sie mit ihren Programmen und
Aktivititen die arabische Community in Deutschland. Das »Islamische
Zentrum Aachen« (IZA) ist nur im Aachener Raum organisiert. Das Haup-
tanliegen dieses Zentrums besteht neben der Trigerschaft der Aachener
Moschee auch in der Durchfithrung von Gebeten und religivser Unterwei-
sung fir Kinder und Jugendliche sowie der Organisation von Vortrigen
und Seminaren zur Weiterbildung von Muslimen. Auch der Dialog mit
Nichtmuslimen in Aachen steht auf ihrer Agenda.

Persisch geprigte muslimische Organisationen

Die Menschen aus dem Iran haben sich seit der Arbeitsmigration zumeist
in der Hansestadt Hamburg als Kaufleute und Hindler niedergelassen. Es
ist daher nicht verwunderlich, dass die persisch geprigten muslimischen
Organisationen ihr Zentrum in diesem Raum haben. Die iiberwiegende
Mehrheit der in Deutschland lebenden Muslime schiitischer Ausrichtung
kommt aus dem Iran. Neben zahlreichen regionalen schiitischen Organisa-
tionen ist die bereits 1962 gegriindete Islamisch-Iranische Gemeinde, wor-
aus 1966 das »Islamische Zentrum Hamburg« (IZH) hervorgegangen ist,
die bekannteste und federfithrende schiitisch-muslimische Organisation in
Deutschland und fungiert auch heute noch als Trigerverein fiir die Ham-
burger »Imam Ali Moschee«. Das IZH, welches auch zu den Griindungs-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | WEGE ZUR INTEGRATION

mitgliedern des Zentralrates der Muslime in Deutschland gehort, versteht
sich als Vertretungsorgan der Schiiten und sieht seine Aufgabe darin, die
Ausiibung der sozialen und religiosen Pflichten der in Europa lebenden
Muslime mafsgeblich zu fordern.

Bosnisch und albanisch geprigte muslimische Organisationen

Mit dem Auseinanderbrechen des ehemaligen Jugoslawien und wihrend
der beiden Balkankriege flohen viele bosnische und albanische Muslime
aus diesem Gebiet nach Deutschland. Derzeit stellen sie nach den Tiirken
die zweitgréflte Gruppe unter der muslimischen Bevolkerung in Deutsch-
land dar. Anfangs haben einige mit Unterstiitzung tiirkisch-muslimischer
Organisationen humanitire Aktionen fiir die Bevilkerung verschiedener
Stidte in Bosnien und Albanien durchgefiihrt. Aus diesen Aktionen ent-
standen dann einige Gruppierungen, die sich insbesondere den sozialen,
kulturellen und religiésen Anliegen widmeten. Die »Vereinigung Islami-
scher Gemeinden der Bosniaken in Deutschland« (VIGB) hat sich zur Auf-
gabe gemacht, die Arbeit der einzelnen Vereine zu vernetzen und Einrich-
tungen zu griinden, die sich fiir die religiosen Belange der Muslime einset-
zen. Die VIGB gehort sowohl dem Islamrat als auch dem Zentralrat der
Muslime an. Die »Union der Islamisch Albanischen Zentren in Deutsch-
land« (UIAZD), die an den Zentralrat gebunden ist, fungiert als Dachver-
band der in Deutschland arbeitenden albanischen Moscheegemeinden.

Deutsch geprigte muslimische Organisationen

Mit der Zunahme von eingebiirgerten und deutschstimmigen Muslimen
haben sich besonders in den letzten Jahren einige deutsch geprigte mus-
limische Organisationen gegriindet. Einige dieser Organisationen kénnen
bereits auf eine lange Tradition in Deutschland zuriickblicken. Das »Zen-
tralinstitut Islam-Archiv Deutschland« sieht seine Aufgabe darin, die mus-
limische Minderheit in der Bundesrepublik dokumentarisch zu begleiten
und zu betreuen. Die »Deutsche Muslim-Liga (DML-Hamburg)« versteht
sich als »Sachwalterin der besonderen Interessen von Muslimen mit deut-
scher Staatsbiirgerschaft«. Daher diirfen dieser Liga nur deutsche oder in
Deutschland geborene bzw. aufgewachsene Muslime beitreten. Die
DML-Hamburg hat sich dem Zentralrat der Muslime angeschlossen, eben-
so wie die von einigen Mitgliedern dieser Liga 1989 gegriindete »Deutsche
Muslim-Liga Bonn (DML-Bonn)«, die sich verstirkt fiir den christlich-
muslimischen Dialog einsetzt. Neben diesen Organisationen sind weitere
deutsche Vereine im regionalen Bereich titig, wie das »Sufi-Archiv
Deutschland«, das »Weimar Institut fiir geistes- und zeitgeschichtliche
Fragen« und der Verein »Initiative Haus des Islam«.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE | 87

4.1.2 Zielgruppe: Muslimische Jugendliche

Fiir den empirischen Teil dieser Studie gilt das Interesse allein den musli-
mischen Jugendlichen. Wie bereits erwdhnt, verbinde ich mit dem terminus
technicus »muslimische Jugendliche« nicht die vorherrschende Vorstellung
in der Gesellschaft von der Gleichung »Migrant = Tiirke = Muslim =
Fremder«. Obwohl viele von ihnen einen migratorischen Hintergrund ha-
ben, ist doch die tiberwiegende Mehrheit der Befragten in Deutschland ge-
boren und sozialisiert. Daher ist nunmehr erneut die Frage zu iiberdenken,
ob man diese Jugendlichen noch als »Migranten« bzw. »Auslinder« be-
zeichnen kann. Selbst die nationale Herkunft spielt in dieser Arbeit keine
immediate Rolle, da ich mich vorzugsweise der religiosen Komponente im
Leben dieser Jugendlichen widmen werde. Deshalb sind mit dem Aus-
druck »muslimische Jugendliche« Individuen gemeint, die eine von isla-
mischen Normen und Werten gepragte Sozialisation unmittelbar oder mit-
telbar erfahren haben bzw. erfahren. Zudem ist festzuhalten, dass es Ju-
gendliche mit muslimischem Hintergrund als eine geschlossene gesell-
schaftliche Gruppe nicht gibt, weil die religiosen Erlebnisse und die Bezie-
hungen zu ihrer Umwelt so unterschiedlich sind, dass diese nicht schablo-
nenhaft gesehen werden kénnen.

4.1.2.1 Familie

Die »muslimischen Jugendlichen« stammen tiberwiegend aus Familien,
die urspriinglich aus der Tiirkei, Bosnien, Albanien, Indien, Pakistan, Iran,
Marokko, Libanon u.a. als »Gastarbeiter« geholt wurden und spiter dann
durch die Familienzusammenfithrung nach Deutschland eingewandert
sind. Die interne Pluralitit von Muslimen in Deutschland wird nicht nur
durch die unterschiedliche ethno-kulturelle Herkunft bedingt, sondern
auch durch den unterschiedlichen Aufenthaltsstatus bzw. die sozioskono-
mische Situation und die deutlich verschiedenen Bildungshintergriinde.
Wihrend beispielsweise die afghanischen oder iranischen Asylbewerber
oftmals zum Bildungsbiirgertum ihrer Herkunftslinder gehérten und da-
her eine akademische Ausbildung vorweisen kénnen, liegt der Bildungs-
stand der klassischen »Gastarbeiter« wie die aus der Tiirkei grofitenteils
unterhalb des Durchschnitts der hiesigen Gesellschaft. Die allgemeine und
auch die religiose Bildung der Viter und insbesondere die der Miitter ist
folglich sehr beschrinkt. Auch im Vergleich zu den deutschen Arbeitneh-
mern sind sie benachteiligt: 6o % sind ungelernte oder angelernte Arbei-
ter, 22 % sind Fach- oder Vorarbeiter und nur 12 % bilden die Gruppe der
Angestellten (vgl. Hamburger 1999, S. 620-624). Die Eltern selbst sind oft
nicht ausreichend tiber den Islam informiert und orientieren sich an den
Traditionen ihres Herkunftslandes. Daraus folgend werden die meisten
muslimischen Familien in Deutschland der sozialen Unterschicht zuge-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | WEGE ZUR INTEGRATION

ordnet. Durch das unzulingliche Bildungsniveau sinkt auch der kulturelle
Anregungsgehalt des Familienmilieus. Deshalb erreichen ihre Lesefre-
quenz und das Niveau der bevorzugten Biicher, Zeitungen und Zeitschrif-
ten bei Weitem nicht das einer deutschstimmigen Familie der sozialen
Mittelschicht. Aus ihrem eigenen Berufsleben heraus ergibt sich fiir die
Eltern selten eine grofle Sprachkompetenz.

Resiimierend kénnen die Schwierigkeiten, denen die tiberwiegende
Mehrzahl aller muslimischen Familien ausgesetzt ist, wie folgt erfasst wer-
den: schlechte Arbeitsbedingungen und hoher Anteil an Arbeitslosigkeit,
Fremdenfeindlichkeit, Diskriminierung und Rassismus, Probleme beim
Erwerb von Sprachkenntnissen, Trennung von den Familienmitgliedern,
Freunden und/oder Verwandten im Herkunftsland.

Die Herkunft aus einem muslimisch geprigten Land sagt auch noch
nichts tiber das personliche Verhiltnis zum Islam und zur Ausprigung
von Religiositit aus, denn die bereits beschriebene Pluralitit hat auch
Auswirkung auf ein sehr unterschiedliches Islamverstindnis. Dieses Ver-
stindnis kann sich ebenso in traditioneller Volksreligiositit, der Zugeho-
rigkeit zu mystischen Strémungen, der straffen Orientierung an den Glau-
bensinhalten unter Einhaltung oder Nichteinhaltung der alltiglichen reli-
giosen Grundpflichten, der beharrlichen Ablehnung des Islam oder der
Zugehorigkeit zu religiés-politischen Gruppierungen ausdriicken.

4.1.2.2 Bildungssituation

»Junge Auslinder, die in Deutschland leben, haben bis Mitte der neunziger Jahre
zunehmend an der schulischen, beruflichen sowie Hochschulausbildung teilge-
nommen und Bildungsabschliisse erworben. In letzter Zeit verlduft diese Entwick-
lung in einem geringeren Tempo. Es kam sogar hauptsichlich in der Berufsausbil-
dung zu Riickschritten. Wenn weiterhin eine solide Schulbildung und eine gute
berufliche Qualifikation fiir eine leistungsfihige Volkswirtschaft und eine offene
Gesellschaft als konstitutiv angesehen werden, dann miissen junge Auslinder bes-
ser in Schule, Berufsausbildung und Hochschule integriert werden.« (DIW-Wo-
chenbericht 22/1999)

Wie bereits erwdhnt, sind inzwischen fast alle muslimischen Jugendlichen
in Deutschland geboren und durchlaufen hier in der Regel eine schulische
und berufliche Ausbildung. Bundesweit stellen sie zirka 6 % der Schiiler-
schaft (vgl. Bericht tiber die Lage der Auslinder 2000, S. 171). Da muslimi-
sche Jugendliche mehrheitlich aus Familien mit migratorischem Hinter-
grund und frugalem Bildungsniveau stammen, sind sie offenbar hiufi ger
Schwierigkeiten ausgesetzt als ihre deutschstimmigen Altersgenossen.
Die Schulstatistik bietet keine genauen Fakten zur Bildungs- und Aus-
bildungsbeteiligung muslimischer Kinder und Jugendlicher. Daher werde
ich im Folgenden zur Darstellung ihrer Bildungs- und Ausbildungssitua-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE | 89

tion vorwiegend die Schulstatistik iiber die »ausldndischen« Schiilerinnen
und Schiiler heranziehen.

Der »Bericht der Beauftragten der Bundesregierung fiir Auslinderfra-
gen tiber die Lage der Auslinder in der Bundesrepublik Deutschland« vom
September 2000 (S. 113) bewertet die schulische Situation auslindischer
Kinder und Jugendlicher bis Mitte der 198oer Jahre als katastrophal, weil
tiber 30 % ohne einen Schulabschluss die Hauptschule verlief3en. Ab Mitte
der 1980cer Jahre zeichnete sich eine kontinuierliche Verbesserung der
schulischen Situation dieser Jugendlichen ab. Trotz dieser positiven Ent-
wicklung sind die muslimischen Jugendlichen (in der Schulstatistik unter
auslandischen Schiilern bzw. Schiiler nicht deutscher Herkunftssprache
vereinigt) mehrheitlich an Hauptschulen, hingegen nur eine kleine Anzahl
an Realschulen und Gymnasien vertreten:

Tabelle 2: Auslindische Schiiler/innen an ausgewdihlten
allgemeinbildenden Schulen nach Schularten 2003-2006 (Anteile in Prozent)

Schulart 2003/04 2004/05 2005/06
Vorklassen 24,0 233 15,5
Schulkindergirten 23,7 23,7 20,7
Grundschulen 11,7 11,5 11,2
schulartunabhingige 11,3 16,4 15,6
Orientierungsstufe

Hauptschulen 18,6 18,7 18,9
Schularten mit mehreren 2,7 3,1 3,6
Bildungsgingen

Realschulen 7,0 7,2 7,5
Gymnasien 39 4,0 41
integrierte Gesamt- 12,8 13,1 13,5
schulen

freie Waldorfschulen 2,1 2,1 2,1
Sonderschulen 16,0 15,9 15,7
Abendhauptschulen 40,8 38,6 35,0
Abendrealschulen 27,6 26,3 24,1
Abendgymnasien 14,2 13,4 13,0
Kollegs 6,1 5,6 5,5
Insgesamt 99 9,9 9,8

Quelle: Statistisches Bundesamt 2006

Laut dem Statistischen Bundesamt gab es im Schuljahr 2005/2006 an all-
gemeinbildenden Schulen insgesamt 929.500 Schiilerinnen und Schiiler
nicht deutscher Herkunft, davon 1300 in Vorklassen, 4500 in Schulkinder-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9O | WEGE ZUR INTEGRATION

girten, 354.300 an Grundschulen, 193.600 an Hauptschulen, 12.100 in
Schularten mit mehreren Bildungsgingen, 99.100 an Realschulen,
101.700 an Gymnasien, 70.400 an Gesamtschulen, 8500 an Abendschulen
und Kollegs sowie 65.600 an Férderschulen.

Gemifl diesen Daten des Schuljahres 2005/2006 kann gefolgert wer-
den, dass die Schiilerinnen und Schiiler nicht deutscher Herkunft mehr-
heitlich in Grund- und in Hauptschulen vertreten sind. Auch der Anteil der
Schiilerinnen und Schiiler an den Sonderschulen ist im Vergleich zur
deutschen Schiilerschaft ziemlich hoch.

Diese bundesweite Schulstatistik macht deutlich, dass die »auslindi-
schen« Jugendlichen immer noch mehrheitlich an Hauptschulen und we-
niger an weiterfithrenden Schulen wie Gymnasien anzutreffen sind. Im
Folgenden soll die Kategorie »auslindische Schiiler« nach Herkunft dieser
Schiiler fiir das Bundesland Berlin aufgeschliisselt werden, damit die schu-
lische Lage hiesiger muslimischer Jugendlicher besser diagnostiziert wer-
den kann.

Im Bundesland Berlin besuchten im Schuljahr 2005/2006 insgesamt
321.187 Schiilerinnen und Schiiler eine allgemeinbildende Schule, davon
56.266 Schiiler nicht deutscher Herkunftssprache (darunter 54.670 Schii-
lerinnen und Schiiler nicht deutscher Herkunft). Die Verteilung nicht
deutscher Schiilerinnen und Schiiler an allgemeinbildenden Schulen im
Schuljahr 2005/2006 hat folgendes Bild:

Tabelle 3: Nicht deutsche Schiilerinnen und Schiiler an
allgemeinbildenden Schulen nach Schulart 2005/2006

Schulart Schiiler nicht deutscher | Anteil an allen Schiilern
Herkunfissprache
Grundschule 30.638 19,5 %
Hauptschule 4.231 30,5 %
Realschule 4.214 17,1 %
Gymnasium 7.652 9,2%
Gesamtschule 7.392 15,1 %
Sonderschulen 1.561 19,0 %

Sofern wir aber die Schiilerinnen und Schiller tiirkischer Herkunft in den
Blick nehmen, fillt auf, dass der grofite Anteil dieser Schiiler — wie im
bundesweiten Trend — an den Grundschulen vorzufinden sind: Beinahe
zwei Drittel der tiirkischen Schiiler besucht momentan die Grundschule.
Im Zeitraum 1996 und 2000 lag der Anteil der tiirkischen Schiilerinnen
und Schiiler an Hauptschulen mit durchschnittlich 8,7 % im Vergleich zur
deutschen Schiilerschaft ziemlich hoch — auch wenn der Anteil riickldufig
ist (1996: 9,1 % und 2000: 8,3 %). Der Anteil der tiirkischen Realschiiler
liegt im oben genannten Zeitraum durchschnittlich bei 6,8 %. Sehr gering

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE | QI

ist dagegen der Anteil tiirkischer Schiiler an den Gymnasien. Wihrend im
genannten Zeitraum mit Aufwirtstrend durchschnittlich 25 % aller deut-
schen Schiiler ein Gymnasium besuchten, lag der Anteil tiirkischer Schiiler
bei durchschnittlich 7 %. Demzufolge war im Schuljahr 2002/2003 in Ber-
lin annihernd jeder vierte deutsche Schiiler — jedoch nicht einmal jeder
neunte tiirkische Schiiler — ein Gymnasiast.

Diese gravierende schulische Entwicklung tiirkischer Schiilerinnen und
Schiiler schligt sich auch auf dem Niveau der Schulabschliisse nieder. Das
Statistische Bundesamt ermittelte die prozentuale Verteilung nach Ab-
schlussarten auslindischer Schulabginger aus allgemeinbildenden Schu-
len in den verschiedenen Bundeslindern fiir das Schuljahr 2003/2004, die
die oben geschilderte schulische Entwicklung auslidndischer Schiiler be-
dauerlicherweise bestitigt.

Tabelle 4: Absolventen/Abgdnger des Schuljahr 2004/05 nach
Abschlussarten (in Prozent)

Absolventen/Abginger
Schulart Insgesamt Deutsche Auslinder
ohne Hauptschul- 8,2 7,2 17,5
abschluss
mit hauptschul- 24,8 23,2 41,7
abschluss
mit Realschul- 41,6 42,6 31,2
abschluss
mit Fachhochschul- 1,3 1,3 1,4
reife
mit allgemeiner 24,1 25,7 8,2
Hochschulreife
Insgesamt 100 100 100

Quelle: Statistisches Bundesamt 2006

Die auslindischen Schiiler beenden also mehrheitlich die Schullaufbahn
mit einem einfachen Hauptschulabschluss, sodass der Anteil derjenigen,
die die Schule mit einer allgemeinen Hochschulreife abschliefsen, auffillig
klein ausfillt: Der bundesweite Durchschnitt fiir das Schuljahr 2005/2006
liegt bei 8,2 %.

Betrachtet man beispielsweise die Schulabschliisse fiir das Schuljahr
1999/2000 der Berliner Schiilerinnen und Schiiler tiirkischer Herkunft,
so ergibt sich das Bild in Tabelle 5.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | WEGE ZUR INTEGRATION

Tabelle 5: Schulabschliisse tiirkischer Schiilerinnen

und Schiiler 1999 /2000

Abschluss Schiiler/-innen tiirkischer Herkunft
ohne Schulabschluss 25,4 %

einfacher Hauptschulabschluss 12,1%

(9. Klasse)

erweiterter Hauptschulabschluss 26,6 %

(10. Klasse)

Realschulabschluss 27,5 %

allgemeine Hochschulreife 8,3 %

Quelle: Landesschulamt vom 17.01.2001

Zusammengefasst verdeutlicht die Analyse des aktuellen Zahlenmaterials,
dass die Qualifikationen deutscher und tiirkischer Schiiler insgesamt gese-
hen noch immer stark differieren: 11 % der deutschen Schiiler in Berlin
haben im Schuljahr 1999/2000 eine allgemeinbildende Schule ohne einen
Schulabschluss verlassen, tiirkische Schiiler hingegen zu 25,4 %. Die Ent-
zweiung zwischen Abschliissen deutscher und tiirkischer Schiiler wird
sehr deutlich, wenn man den Anteil derer, die eine allgemeine Hochschul-
reife erreichen, betrachtet: 35,1 % der deutschen Schiiler und nur 8,3 % der
tiirkischen Schiiler haben im benannten Schuljahr das Abitur bestan-
den.

Auch die Studienbeteiligung muslimischer Jugendlicher in Deutsch-
land (mehrheitlich als Bildungsinlinder) bleibt — trotz der verstirkten Akti-
vititen der Bundesregierung fiir die internationale Wettbewerbsfihigkeit
des Bildungs- und Forschungsstandortes Deutschland (Steigerung des An-
teils der auslidndischen Studierenden; Internationalisierung des deutschen
Hochschulsystems) — unter dem Durchschnitt fiir die entsprechende Al-
tersgruppe. Der Anteil der Bildungsinlinder an der gesamten Studieren-
denschaft betrug beispielsweise im Wintersemester 2003/2004 lediglich
3,3 % (vgl. Bericht 2003, S. 67).

Die bisher erérterten schulstatistischen Daten dokumentieren konkret
eine niedrige Bildungsbeteiligung von muslimischen Kindern und Jugend-
lichen mit migratorischem Hintergrund, zumal sie bislang auf hoherem
Abschlussniveau keine nennenswerten positiven Verinderungen vorweisen.

4.1.2.3 Berufliche Situation
Die berufliche Situation ist zweifelsohne von den schulischen Leistungen
abhingig, denn die Bildungsbeteiligung ist fiir die Erwerbs- und Lebens-

biografie von grofler Bedeutung. Bekanntlich charakterisieren die Schul-
erfahrungen und der Abschluss mafdgeblich, ob die anschlieRende Biogra-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE | 93

fie eher von Integrations- oder Desintegrationsprozessen gekennzeichnet
wird.

Auch wenn sich seit Beginn der »Gastarbeiterzuwanderung« die Mog-
lichkeiten fiir die Aufnahme einer Berufsausbildung oder eines Studiums
fur muslimische Jugendliche aus Familien mit Migrationshintergrund ver-
bessert haben, sehen sie sich im Vergleich zu deutschen Jugendlichen wei-
terhin vielfiltigen Hiirden ausgesetzt. Wie bei den allgemeinbildenden
Schulen, so herrscht auch bei den beruflichen Schularten ein Ungleichge-
wicht: Wihrend die auslindischen Schiilerinnen und Schiiler an Berufs-
schulen (6,4 %), an Fachoberschulen (Anteil 5,7 %), an Fachschulen
(4.4 %), an Fachgymnasien (5,1 %) und an Ausbildungsstitten des Ge-
sundheitswesens (5,7 %) unterreprisentiert sind, frequentieren sie Berufs-
fachschulen (9,2 %), an Berufsaufbauschulen (14,3 %), das Berufsgrund-
bildungsjahr (10,8 %) und vor allem das Berufsvorbereitungsjahr (17,7 %)
iiberproportional (vgl. Tab. 6).

Tabelle 6: Ausldndische Schiiler an den beruflichen Schulen sowie
ihre Anteile in % nach Schularten

Schulart Schuljahr

2003/04 2004/05 2005/06
Berufsschulen im dualen 6,4 6,1 5,8
System
Berufsvorbereitungsjahr 17,7 17,4 17,3
Berufsgrundbildungsjahr 10,7 10,8 11,0
Berufsaufbauschulen 16,6 17,3 17,4
Berufsfachschulen 9,2 9,2 9,3
Fachoberschulen 5,7 5,7 6,0
Fachgymnasien 5,1 5,0 5,1
Berufsober-/ 3,5 3,6 39
Techn. Oberschulen
Fachschulen 4,4 43 4,1
Fachakademien 8,9 8,1 7,1
Schulen des Gesundheitswesens 5,7 5,5 5,5
Insgesamt 7,1 6,9 6,8

Quelle: Statistisches Bundesamt 2006

Die Verteilung auf die Schularten zeigt, dass in den weiterfithrenden
Zweigen des beruflichen Schulwesens der Prozentsatz fiir auslindische
Jugendliche abnimmt, z.B. in Fachoberschulen und Fachschulen (6,0 %
bzw. 4,1 %). Diese Schulen setzen in der Regel eine abgeschlossene be-
triebliche Ausbildung voraus.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | WEGE ZUR INTEGRATION

Im Schuljahr 2003/2004 besuchten 192.808 Schiilerinnen und Schii-
ler nicht deutscher Herkunft, davon 77.145 tiirkischer, eine berufsbildende
Schule (vgl. Berufsbildungsbericht 2003, S. 115). Die tirkischen Schiiler
besuchen mehrheitlich Berufsschulen, wo sie die theoretischen Inhalte der
Ausbildung vermittelt bekommen. Inzwischen besuchen viele auslindische
Schiiler solche Schulen, ohne einen Ausbildungsvertrag unterschrieben zu
haben. Der Anteil solcher Schiiler betrug im Schuljahr 2002/2003 bei den
deutschen Schiilern 2,3 % und bei den auslindischen Schiilern 18,2 % —
der Anteil bei den tiirkischen Schiilern im erwihnten Schuljahr lag sogar
bei 20 % (vgl. ebd., S. 141). Auch wenn die Berufsschulen und das Berufs-
bildungsjahr den Schiilerinnen und Schiilern eine Perspektive bieten, darf
hierbei nicht tibersehen werden, dass solche Schulformen von den Schii-
lern, die bei der Ausbildungssuche erfolglos waren, als >Parkplatz< gesehen
werden. Dies kann moglicherweise auch eine der Ursachen fiir das vorzei-
tige Abbrechen solcher »Lehrginge« sein, weil diese Jugendlichen in ihnen
keinen Nutzen aufler »Zeitverschwendung« sehen, da solche Bildungsgin-
ge nicht zu einem »gesellschaftlich anerkannten« Ausbildungsberuf fiihr-
ten.

Die Ausbildungsbeteiligung von muslimischen Jugendlichen aus Fami-
lien mit Migrationshintergrund hat zwar kontinuierlich zugenommen,
aber seit Mitte der 199oer Jahre haben sie in wachsendem Mafle Schwie-
rigkeiten, tiberhaupt einen Ausbildungsplatz im dualen System zu be-
kommen. Die Ausbildungsbeteiligungsquote tiirkischer Jugendlicher lag
im Jahre 2003 bei lediglich 30 % (vgl. ebd., S.99). Jugendlichen mit
schlechten Vermittlungschancen wird seither meist im Rahmen von Son-
derprogrammen geholfen. In solchen »auflerbetrieblichen« Ausbildungs-
gingen sind die tiirkischen Jugendlichen iiberdurchschnittlich hiufig zu
finden (vgl. ebd., S.119ff; Boos-Niinning 1990, S.23f,; Bericht 2003,
S.58-60). Die Konzentration auf wenige Ausbildungsberufe, die keine
giinstigen Zukunftsperspektiven bieten (Biirokraft, Schlosser, Tischler,
Girtner, Gas- und Wasserinstallateur usw.), ist gerade bei den tiirkischen
Jugendlichen ausgeprigt (vgl. Bericht 2005, S. 62-65; Berufsbildungsbe-
richt 2003, S. 114-117).

Obwohl seit iiber 40 Jahren auslindische Familien Deutschland mit-
gestaltet haben und es heute faktisch ein Einwanderungsland ist, bildet der
offentliche Dienst kaum nicht deutsche Jugendliche aus: Lediglich 2,6 %
der Auszubildenden haben eine nicht deutsche Staatsangehdorigkeit (vgl.
Bericht 2005, S. 62).

Festzuhalten bleibt, dass die muslimischen Jugendlichen gréfitenteils
keine gute Schulbildung geniefen und sie daher weniger in zukunftstrich-
tigen Branchen eine Ausbildung erfahren. Logischerweise haben sie dann
keine guten Arbeitsmarktchancen, sodass, noch bevor sie ins Arbeitsleben
eintreten, bereits die Arbeitslosigkeit droht: Wihrend die Arbeitslosenquo-
te bei den Tiirken im Jahre 1991 bei rund 11 % lag, stieg sie im Jahre 2003

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE | 95

auf rund 33 % ( vgl. ebd., S. 95). Auch wenn ein leichter Riickgang der Ju-
gendarbeitslosigkeit unter auslindischen Jugendlichen zu verzeichnen ist,
bleiben insbesondere die tiirkischen Jugendlichen weiterhin am stirksten
von Arbeitslosigkeit betroffen (im Jahre 2003 waren 1,6 % aller auslindi-
schen Jugendlichen unter 20 Jahren, 8,6 % zwischen 20 und 25 Jahren
und 10,5 % zwischen 25 bis unter 30 Jahren arbeitslos; vgl. ebd., S. 592).

Insgesamt miissen vor allem muslimische Jugendliche aus Familien
mit Migrationshintergrund innerhalb des Bildungs- und Ausbildungssys-
tems einige Hindernisse iiberwinden: Erfolg oder Misserfolg in der Schul-
laufbahn, Auswahl beim Wechsel vom Schulsystem in die Berufsausbil-
dung, Erfolg und Misserfolg in der Berufsausbildung oder im Studium,
Auslese beim Ubergang von der Ausbildung in die Berufstitigkeit. Mit die-
sen Hindernissen, denen erwiesenermafien die muslimischen Jugendli-
chen aus den »Migrantenfamilien« stirker ausgesetzt sind als Jugendliche
»deutscher« Familien, sind sie zudem der Gefahr desintegrativer Prozesse
ausgeliefert. Deshalb miissen allen voran die allgemeinbildenden Schulen
in Deutschland ihre staatliche Aufgabe ernst nehmen: Sie sind zur Integra-
tion verpflichtet! Das Bildungssystem verteilt Lebens- und Integrations-
chancen, denn ein guter Bildungsabschluss erhcht die Moglichkeiten auf
eine qualifizierende Berufsausbildung bzw. ein Studium, was wiederum
eine zentrale Voraussetzung fiir eine gelungene Integration in den Ar-
beitsmarkt ist.

Aus den bisherigen Ausfithrungen wird deutlich, dass im Bereich der
allgemeinbildenden Schulen trotz der Integrationsfortschritte immer noch
Desintegrationserscheinungen zu verzeichnen sind. Es gibt also eine Viel-
zahl von sozialen, kulturellen, rechtlichen und 6konomischen Faktoren, die
bei muslimischen Kindern und Jugendlichen aus Migrantenfamilien eine
Lebensplanung entweder verhindern oder erschweren: schlechte Schulleis-
tungen, eingeschrinkte Ausbildungsmoglichkeiten, schlechte Chancen auf
dem Arbeits- und Wohnungsmarkt etc., alltags- und strukturbedingte Dis-
kriminierungserfahrungen, unsichere auslinderrechtliche Stellung sowie —
insbesondere fiir Midchen - traditionelle und kulturelle Barrieren.

4.1.3 Zugang und Interviewte:
der Weg zu den Interviewten und die Gesprache

Muslimische Jugendliche sind in Berlin auch an Orten zu finden, an denen
man sie nicht erwarten diirfte (z.B. in Diskotheken und Bars). Daher ist
eine Einschrankung des Suchfeldes auf die Moscheen und Gebetshiuser
nicht praktikabel, da sich die Jugendlichen dort mehrheitlich nie oder sehr
selten aufhalten. So war es mein zentrales Anliegen, nicht nur Moscheen
und Gebetshduser aufzusuchen, um Jugendliche fiir Interviews zu gewin-
nen. Dementsprechend ging ich nicht nur in Moscheen und Gebetshiu-
sern auf die Suche, sondern auch in kommunalen Jugendfreizeiteinrich-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | WEGE ZUR INTEGRATION

tungen, tiirkischen und arabischen Teehdusern sowie Geschiften. Desglei-
chen habe ich mein Anliegen durch E-Mail-Anfragen und iiber Bekannte
an muslimische Jugendliche herangetragen. Mit Jugendlichen, die am Ko-
ranlesekundeunterricht teilnahmen oder sich im Freizeitbereich der Mo-
scheen bzw. Gebetshiuser mit Billard- oder Kickerspielen aufhielten, fand
ich miihelos ins Gesprich, allerdings musste ich vorher in einigen Gebets-
hiusern mich und mein Vorhaben umfassend vorstellen. Auf Verwunde-
rung stiefl mein Auftreten in den Teehiusern, Geschiften, Bars oder Dis-
kotheken, sodass die dortigen Jugendlichen anfangs sehr zuriickhaltend
und auch die Inhaber solcher Gewerbe nicht immer entgegenkommend
waren. Doch als ich ihnen mein Vorhaben erklirte und sie merkten, dass
ich weder von der Presse noch »Agent« bin, dnderte sich die Lage rasch.
Bevor sich aber Jugendliche zu einem intensiveren Gesprich bereiterklir-
ten, habe ich in Vorgesprichen viel Uberzeugungskraft aufbringen miis-
sen, um ihr Misstrauen zu iiberwinden. Auffallend war aber, dass die Ju-
gendlichen innerhalb einer Moscheegemeinde einfacher zu einem Inter-
view zu bewegen waren als jene auflerhalb. Wihrend meiner Suche nach
Gesprichspartnern und -partnerinnen habe ich folgende Punkte beach-
tet:

1. Befragte sind iiber Sinn, Zweck und Gegenstand der Befragung aufzu-
kliren;

2. absolute Vertraulichkeit und Anonymitit sind zuzusichern;
Ort des Interviews sollte die Lebensnihe des Interviews unterstiitzen
und in einer dem Befragten natiirlich und bekannt erscheinenden Um-
gebung liegen;

4. Sprachniveau und -vermogen des Befragten sind entscheidend — der
Interviewer muss sich diesem anpassen;

5. Tilgungs- oder Abbruchwiinsche des Befragten miissen akzeptiert wer-
den.

Geleitet von diesen Interviewkriterien habe ich durch die zahlreichen Vor-
gespriche iiber mein Vorhaben mit zwolf muslimischen Jugendlichen, je
sechs weibliche und sechs méannliche, zwischen 16 und 25 Jahren, die in
unterschiedlichen Bezirken Berlins wohnen, profunde Gespriche gefiihrt.
Die Verschiedenheit der oben beschriebenen Bildungs- und beruflichen
Situation spiegelt sich bei den Befragten wider, wobei eher bildungsnahe
als bildungsferne Jugendliche zu Wort gekommen sind.*

4 | Leider waren die bildungsfernen Jugendlichen, d.h. die ohne Schulab-
schluss und/oder Ausbildung, trotz grofer Bemithungen nicht fiir ein individuell
langes Gesprich zu gewinnen. Sie haben ein solches Gesprich immer wieder abge-
lehnt. Da viele von ihnen alleine nicht interviewt werden wollten, habe ich ihnen ein
Gruppengesprich, zu dem sie auch ihre Freunde mitbringen konnten, vorgeschla-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE | 97

Von den zwischen Ende Mirz 2004 und Anfang Februar 2005 gefiihr-
ten Gesprichen fanden zwei in meiner Wohnung, zwei in Wohnungen der
Jugendlichen, vier in einem Café, eines in der Mensa einer Berliner Uni-
versitit, eines im Nebenraum eines Gebetsraumes und zwei in Bars statt.
Alle Gespriche verliefen in einer freundlichen Atmosphire, doch einige
wurden durch Nebengeriusche anderer (wie Handylduten, Getrinkeservi-
ce) temporir gestort. Sehr intensiv und linger als geplant verliefen die Ge-
sprache in den Wohnungen.

Einleitend habe ich mich und mein Vorhaben den Interviewten vorge-
stellt und ihre Fragen dazu beantwortet. Anschliefend habe ich immer
wieder bekriftigt, dass sie als meine Gesprachspartner und -partnerinnen
die Akteure des Geschehens seien und sie daher frei und unbeeinflusst
sprechen konnten, so lange sie es wiinschten. Ich habe bestindig darauf
geachtet, dass ich ihnen wihrend des Gesprichs mit meinen Leitfadenfra-
gen nicht ins Wort falle und sie immer ausreden lasse. Eben diese Haltung
war flir mich grundlegend, denn um ihre individuelle Sichtweise erfahren
zu kénnen, war zu gewidhrleisten, dass sie ungehindert reden kénnen (vgl.
Interviewleitfaden im Anhang).

Im Folgenden mdéchte ich die Profile meiner Gesprichspartner und
-partnerinnen zusammenfassen:

gen. Solche Gruppengespriche verliefen mit einigen sehr schleppend, zumal die
Sprachmittel zwischen Tiirkisch und Deutsch bzw. Arabisch und Deutsch wechsel-
ten. Wegen meiner Tiirkischkenntnisse bereitete lediglich das Ausweichen in die
arabische Sprache Verstindigungsdefizite. Verbliiffend ist dabei aber, dass die Ju-
gendlichen bisweilen die arabisch gesprochenen Sitze nicht ins Deutsche iibertra-
gen konnten. Vieles blieb daher leider unvollstindig. Zudem waren ihre deutschen
Sitze nicht immer verstindlich, sodass ich hier immer wieder nachfragen musste.
Die Kluft zwischen Gesagtem und dem, was sie damit ausdriicken wollten, war un-
verkennbar. Hinzu kam auch, dass die meisten in diesen Gruppengesprichen Ton-
aufnahmen zuriickwiesen. Daher war eine spitere Ubersetzungshilfe ausgeschlos-
sen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | WEGE ZUR INTEGRATION

Tabelle 7: Profile der portritierten muslimischen Jugendlichen

Interview- |Nameund |Alter | Staatsangehorigkeit | Schulbildung
datum Geschlecht
28.3.2004 Emin, 23 deutsch, tiirkischer | Abitur, zzt. Studium
minnlich Herkunft
15.4.2004 Kenan, 19 tiirkisch Hauptschulabschluss,
minnlich zzt. arbeitssuchend
14.5.2004 | Aische, 16 tiirkisch Hauptschule,
weiblich 10. Klasse
29.5.2004 Benjamin, 21 deutsch, viterlicher- | Abitur, zzt. Studium
minnlich seits syrisch
13.6.2004 Dominik, 24 deutsch, ungari- Fremdsprachenassis-
weiblich scher Herkunft tentin, zzt. Studium
10.7.2004 | Stefan, 24 deutsch Abitur, Ausbildung
minnlich zum Grof- und Au-
Renhandelskaufmann
12.9.2004 Firdevs, 22 deutsch, indischer | Realschulabschluss,
minnlich Herkunft arbeitet zzt. als Daten-
verarbeitungskauf-
mann
10.10.2004 | Orhan, 25 tirkisch Hauptschulabschluss,
minnlich arbeitet zzt. im Gemii-
seladen der Eltern
8.11.2004 Gilstim, 21 deutsch, tiirkischer | Abitur, zzt. Studium
weiblich Herkunft
11.12.2004 | Fadimah, 18 deutsch, libanesi- Hauptschulabschluss,
weiblich scher Herkunft sucht nach einen Aus-
bildungsplatz
11.1.2005 Zehra, 18 tiirkisch OBF, 11. Klasse,
weiblich Nachholen des Real-
schulabschlusses
7.2.2005 Maryam, 22 deutsch, tunesischer | Abitur, zzt. Studium
weiblich Herkunft

Die meisten Gesprichspartner und -partnerinnen haben sich intensiv mit
den Fragen befasst, nur wenige haben oberflichlich und verkiirzt Stellung
bezogen. Gleichwohl haben sich die befragten Jugendlichen trotz ihrer an-
finglichen Vorbehalte umfassend und freimiitig mit den Fragestellungen
auseinandergesetzt, sodass sehr aufschlussreiche Gespriche zustande ge-
kommen sind.

Die Gespriche wurden mit Einwilligung der Jugendlichen auf ein Ton-
band aufgenommen und hinterher von mir in eine schriftliche Form ge-
bracht. Die Interviewtranskriptionen waren zwar aufwendig, aber alle auf-
gezeichneten Tonbandgespriache wurden Wort fiir Wort transkribiert, da
erst mit diesen Wortprotokollen die Basis fiir ausfiihrliche Interpretationen

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE | 99

hergestellt wurde. Beim Transkribieren habe ich zwar das Lachen und an-
haltendes Geldchter oder Betroffenheit immer in Klammern wiedergege-
ben, dabei aber bestimmte nonverbale AuRerungen, wie Riuspern, Hiis-
teln, Trink- und Essgerdusche, »dhm« usw. bewusst weggelassen, weil mir
im Unterschied zu anderen Verfassern solche Gerdusche fiir die Auswer-
tung nicht erheblich erscheinen. Wihrend des Gesprichs gebrauchten die
befragten Jugendlichen auch Worter aus ihrer Muttersprache oder Begriffe
der islamischen Theologie — fiir diese habe ich die entsprechende Uberset-
zung in Klammern beigefiigt.

Auch habe ich aus Griinden des Datenschutzes und der Bitten meiner
Gesprichspartner und -partnerinnen folgend alle Namen und manche per-
sonliche Daten verdndert bzw. Pseudonyme verwendet.

4.1.4 Auswertungsverfahren

Wie bei Erhebungstechniken gibt es auch unterschiedliche Auswertungs-
verfahren (vgl. Mayring 1999; Flick 1999; Lamnek 1995). Ich habe die
transkribierten Interviews nach der Husserl’schen Phinomenologie® aus-
gewertet, da hier die sorgfiltige, ausfiihrliche Deskription der Forschungs-
gegenstinde sehr wichtig genommen wird und dabei an der Perspektive
der einzelnen Jugendlichen angesetzt werden soll, also an ihren subjekti-
ven Bedeutungsstrukturen, ihren Intentionen. Folglich ist es das Ziel die-
ser Gesprichsanalyse, zum Wesen der Dinge vorzustofRen. Daher ist die
Reduktion der Phinomene aus der Sicht des Subjekts und seiner Intentio-
nen der Ausgangspunkt, und durch Variation der Phinomene wird eine

5| Die Phinomenologie — vom griech. phaindmenon (etwas, was scheint,
sich zeigt; das unmittelbar Gegebene — also nicht der Schein) und 16gos (Lehre) — ist
die Lehre vom Erscheinen und baut auf Husserls Reduktion der Erkenntnis auf das
reine Bewusstsein auf. Das Denken steht im Mittelpunkt der Husserl’schen phino-
menologischen Methode, wonach ein Weg der Reduktion zu beschreiten ist, wenn
man zum wahren Bewusstsein, zum reinen Denken gelangen mochte. Demzufolge
will die Phinomenologie eine vorurteilsfreie Erkenntnis liefern und die Philosophie
vor folgenden Irrwegen bewahren: keine vorgegebene Weltanschauungslehre, kein
blofer philosophischer Historismus sowie keine blofle Wissenschaftstheorie. Aus-
gangspunkt ist der Doppelsinn des Erscheinens: Der subjektive Vollzug (Erscheinen
fuir mich) und das objektive Vorliegen (Erscheinen von etwas) des Erscheinens bil-
den zwei voneinander nicht ablésbare Momente einer Einheit. Hierbei ist das
Hauptziel der Phinomenologie durch objektive Erkenntnis das Wesen einer Sache,
d.h. das Allgemeine, Invariante zu erfassen, wobei die untersuchten Phanomene so
betrachtet werden miissen, wie sie sind, und nicht wie sie aufgrund von Vorkennt-
nissen, Vorurteilen oder Theorien erscheinen mégen. Die zentrale Frage lautet da-
bei: Als was nehmen wir einen Gegenstand wahr, als was »erscheint« er uns? (vgl.
Husserl 1954; Lenzen 1989, S. 1196-1219).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | WEGE ZUR INTEGRATION

Reduktion auf ihren Wesenskern versucht. Fiir diese Auswertung wird
deswegen nicht eine breite Beschreibung bestimmter Gegenstandsfelder
angestrebt, sondern eine gezielte Untersuchung einzelner Phinomene.

Fiir die weitere Darstellung der Auswertung werde ich wie in Abbil-
dung 2 dargestellt vorgehen:

Als ersten Schritt werde ich einen Durchgang durch das gesamte Inter-
viewmaterial vollziehen, um den generellen Sinn des Ganzen aufzuschlie-
Ren. Darauf folgt dann ein zweiter Materialdurchgang, um auf das zu un-
tersuchende Phinomen bezogene Bedeutungseinheiten zu bilden: Wo
werden die Leitfadenfragen angesprochen? Wo sind wichtige Aussagen zu
finden? Im dritten Schritt werde ich dann die gewonnenen Bedeutungs-
einheiten nacheinander auf das Phinomen hin interpretieren. Die bereits
erorterten Uberlegungen haben mich dazu veranlasst, auf eine Bildung von
Typologien zu verzichten, weil diese Vorgehensweise in keinem Fall die
Lebenswelt der Jugendlichen realistisch reprisentiert.’ Die von mir trans-
kribierten zwoélf Gespriche gingen in die Einzelinterviewanalyse ein.

In der Einzelinterviewanalyse wird eingangs der befragte Jugendliche
vorgestellt und anschlieffend werden seine Aussagen themenbezogen ana-
lysiert. In diesem Schritt werden die Originalzitate aus den Interviews aus-
schlaggebend sein; ein Selbstbild der befragten Jugendlichen und eine um-
fassende Wiedergabe der Interviewaussagen stehen im Vordergrund. Nach
dieser personenbezogenen Auswertung werden im letzten Schritt die in-
terpretierten Bedeutungseinheiten miteinander verglichen, verkniipft und
zu einer generellen Phinomeninterpretation synthetisiert, um einer di-
mensionsbezogenen Analyse der Religiositit und Integration unterzogen
werden zu kénnen.

6 | Nikola Tietze (2001) ist mit ihrem Versuch, Typologien zu bilden, an un-
iiberwindbare Grenzen gestofien. Auch wenn sie vier Typen islamischer Religiositit
entwickelt hat, schreibt sie: »Das Zirkulieren zwischen den verschiedenen Dimen-
sionen ist also nicht nur moglich, sondern gar entscheidend fiir den Prozess der
Subjektivierung. Ein Muslim kann die Religiositit in einer Lebensphase >ethisierens,
in einer anderen Situation, bei einem anderen Gesprichspartner oder in einer ande-
ren politischen Konstellation >utopisierens, >kulturalisieren< oder >ideologisierenc
[...]. Die Stabilitit und die Klarheit dieser Formen sind jedoch rein fiktiv und ent-
sprechen nicht der sozialen Realitit des Islams der jungen Generation mit all seinen
Umformungen und Ambivalenzen.« (S. 160-164)

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE | IOI

Abbildung 2: Schema zur Auswertung der Interviews

Transkription

V

Erster Interviewdurchgang:
den generellen Sinn des Ganzen erschlieen

Zweiter Interviewdurchgang:
Bedeutungseinheiten im Hinblick auf das zu untersuchende Phanomen bilden

Bedeutungseinheiten auf das Phanomen hin interpretieren
(interpretative Analyse der Einzelinterviews)
I I
Erlangung einer Gesamtaussage iiber das Phdnomen
durch Vergleichen, Verkniipfen und Synthetisieren
der interpretierten Bedeutungseinheiten miteinander

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. per


https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 -

m 15.02.20286, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Personenbezogene Auswertung:

Die Antworten der Jugendlichen

5.1 Emin - »Mein Glaube ist fest und ich zweifele nicht
an meinem Glauben.«

Zur Interviewsituation

Das Gesprich mit diesem jungen Mann ist durch meinen Besuch in den
Berliner Moscheegemeinden zustande gekommen. In einer der Moscheen
habe ich viele Kinderstimmen aus einem kleinen Nebenraum gehort. Es
klang so, als wire dort ein lebhaftes Kinderfest zugange. Als ich den Raum
betrat, sah ich, wie circa 30 Kinder von einem jungen Mann und einer jun-
gen Frau fiirsorglich betreut wurden. Uber eine Stunde habe ich ihren Un-
terricht mit den Kindern betrachtet und erlebt, wie herzlich und engagiert
sie sich um diese Kinder kiimmerten. Die ganze Unterrichtszeit wurde
konsequent in deutscher Sprache kommuniziert, obwohl die Kinder tiber-
wiegend tiirkischer Herkunft waren. Auch wenn ab und zu einige Kinder
auf Tiirkisch anfragten, haben die beiden Betreuer die deutsche Sprache
geradlinig beibehalten. Unterrichtsthema war das Leben des Propheten
Muhammed und seine Liebe zu den Kindern. Vermittelt wurden der Wert
des Wissens und des Lernens sowie der Respekt vor Alteren und den Leh-
rern auf eine sehr unterhaltsame Art. Ich war sehr fasziniert und habe er-
lebt, wie padagogische Elemente in den Unterricht involviert wurden, ob-
gleich die Betreuer keine piadagogische Ausbildung hatten. Nach dem Un-
terricht habe ich mit ihnen ein Gesprich gefithrt und mein Anliegen darge-
legt. AnschliefRend hat sich der junge Mann Emin bereiterklirt, zu meiner
Untersuchung beizutragen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.


https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.1.1 Wer ist Emin?

Emin, deutscher Staatsbiirger, ist 23 Jahre alt und in Berlin geboren. Seine
Eltern kamen vor {iber 30 Jahren aus der Tiirkei nach Deutschland und ha-
ben sich hier kennengelernt und geheiratet. Alle anderen Verwandten le-
ben in der Tiirkei, sodass sie sich nur in der Urlaubszeit treffen. Diese
Trennung ist besonders fiir seine Eltern schwer ertriglich, weil insbeson-
dere die Mutter ihre Verwandten und Familienmitglieder vermisst. Daher
hegten seine Eltern von Anfang an den Wunsch, eines Tages in die Tiirkei
zuriickzukehren. Seine eigene Riickkehr ist hingegen ausgeschlossen, weil
er und seine Geschwister nur ein Leben in Deutschland kennen. Zumal
sich die Familie an die hiesigen Lebensverhiltnisse gewohnt hat, sodass
ein Leben in der Tiirkei beschwerlich wire.

Emins Verhiltnis zu seinen Eltern ist gut. Er schitzt sie sehr und ist
ihnen besonders dafiir dankbar, dass sie ihn weltoffen und tolerant erzo-
gen haben. Sie und Emin sind in einer tiirkisch-islamischen Gemeinschaft,
einer Moschee, ehrenamtlich engagiert. Durch sie lernte er diese Gemein-
de kennen. Er findet die aktive Beteiligung an der Gemeindearbeit optimal,
weil er dadurch fast immer mit seinen Eltern zusammen ist.

Emin empfindet es als sehr wichtig, im jugendlichen Alter die islami-
schen Regeln zu beachten: »Es hilft ja, vieles besser zu verstehen. Ich den-
ke, man sollte auf jeden Fall sehr frith mit der Befolgung der Regeln be-
ginnen, denn im Alter wird man sowieso diese Regeln ernst nehmen, weil
der Tod dann einem noch niher ist.« Dass die Jugendlichen die Religion
ernst nehmen und dabei die Regeln beachten, hiingt nach seiner Uberzeu-
gung von der elterlichen Erziehung ab. Er ist sehr gliicklich, dass seine El-
tern ihn muslimisch erzogen und auf die Einhaltung der islamischen Re-
geln geachtet haben. Da seine Eltern auch praktizierende Muslime sind
und ihn nicht durch Zwang, sondern durch Aufklirung und aktives Vorle-
ben zur Einhaltung der islamischen Regeln fiihrten, fand er als Jugendli-
cher im Islam seinen Lebensweg.

»Also, wenn ich was wirklich falsch gemacht habe — egal, ob das was mit dem Glau-
ben zu tun hat oder mit etwas anderem —, haben sie immer mit mir das Gesprich
gesucht. Sie haben immer mit mir tiber meine Fehler oder so gesprochen. Oft habe
ich das Gesprich mit meiner Mutter, also sie hat den groflen Part an der Erziehung
und sie ist immer munter und spricht mit uns. Sie ist gleichzeitig eine Freundin ftr
uns, die uns sehr viel Verstindnis schenkt. Durch Gespriche versuchen sie unsere
Fehler zu korrigieren. Also ich kénnte mit der Hand abzihlen, dass ich eine ge-
wischt bekommen habe — und das nicht, weil ich Siinden gemacht habe, sondern
weil ich Mist gebaut habe. Meine Eltern sind Muslime und sie wissen, dass im Is-
lam Gewalt und Schlige in der Erziehung verboten sind und Gewalt nie eine Lésung
ist. Das ist im Islam streng verboten.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 10§

Emin verbringt seine Freizeit hidufig mit seiner Familie. Er hat insgesamt
drei Briider und drei Nichten, mit denen er oft zusammen ist. Zu seinem
Freundeskreis gehdren muslimische und nicht muslimische Jugendliche
unterschiedlicher Herkunft (Deutschland, Russland, Agypten, Syrien oder
Ttirkei).

Obwohl er an den kommunalen Freizeitangeboten nicht teilnimmt,
wiinscht er sich, dass sie die muslimischen Jugendlichen in ihr Programm
einbezbgen. So sehnt er sich nach Schwimmmédglichkeiten fiir muslimi-
sche Jugendliche, denn er findet es aufgrund seines Glaubens unange-
bracht, in einem Freibad mit Midchen und Frauen in einem Wasserbecken
gemeinsam zu schwimmen. Er bittet um mehr Riicksicht den Muslimen
gegeniiber — sie sollten trotz solcher Differenzen nicht ausgeschlossen
werden. Das Freizeitangebot von muslimischen Einrichtungen entspricht
im Allgemeinen nicht seinen Vorstellungen.

»Ja, also, ich wiirde mir in erster Hinsicht wiinschen, dass die muslimischen Verei-
ne, Gemeinden, Moscheen oder Verbinde miteinander kooperieren, also sie miiss-
ten zusammenarbeiten. Das ist ein sehr starkes Defizit, das ich beméingele. Also, das
miisste sehr stark verbessert werden und, wenn das geschieht, dann wiirde man, so
denke ich, viel positiver gesellschaftlich arbeiten. Man sollte sich vereinen, kooperie-
ren. Ich bin oft in tiirkisch-islamischen Einrichtungen auch titig; ich wiinsche mir,
dass dort auch fiir Jugendliche viel angeboten wird; in jeder Hinsicht! Wenn die nur
zusammenkommen wiirden, dann wiirden sie auch mehr Geld und Menschen ha-
ben, die dann auch fiir uns Freizeitangebote organisieren kénnen, sportliche und
kulturelle Aktivititen.«

Emin hat in Berlin die Grund- und Oberschule besucht und nach der Real-
schule eine Lehre zum Biirokaufmann gemacht. Diese Ausbildung hat er
erfolgreich absolviert und anschlieflend ein halbes Jahr lang als Buchhalter
in einem Betrieb gearbeitet. In einem Krankenhaus hat er dann seinen Zi-
vildienst angetreten und hatte groen Spafd an dieser Arbeit. Vor allem die
Arbeit mit dlteren Menschen hat ihn sehr bewegt, weil er durch sie viele Er-
fahrungen sammeln konnte. Auch zu der Leitung und zu anderen Kollegen
pflegte er gute Kontakte.

Im Laufe seines Lebens bemerkt Emin wiederholt, dass er tiber seine
Religion nicht ausreichend informiert ist, aber gerne ihre vielen Facetten
kennenlernen méchte, damit er diese in sein Leben aufnehmen und ande-
ren richtig vermitteln kann. Er entschied sich, ein Studium in der Tiirkei
aufzunehmen. Monatelang hat er sich auf die Priifungen vorbereitet, um
iiberhaupt an einer Universitit in der Tiirkei eingeschrieben werden zu
konnen. Viele Ficher, von denen er bis dahin nichts gehért hatte, waren
jetzt fiir seine Karriere von besonderer Bedeutung. Sein intensives Bemii-
hen zahlte sich aus und er bekam an der berithmten Universitit Istanbul
einen Studienplatz.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Ich habe mich vor zwei Jahren entschlossen, Islamwissenschaften zu studieren.
Und es gebe fiir mich die Moglichkeit in einem arabischen Land zu studieren. Da
aber mir diese Sprache fehlt, miisste ich quasi ein bis zwei Jahre diese Sprache ler-
nen und dann anfangen zu studieren. In Deutschland méchte ich nicht Islamwis-
senschaft studieren. Dieser Studiengang entspricht nicht meinen Vorstellungen,
weil der Islam so breit gefichert ist und sie sollte auch objektiv unterrichtet werden.
Auch sollten hierbei die praktizierenden Muslime selbst einbezogen werden. [Er ver-
langt, muslimische Gelehrte und Wissenschaftler fiir dieses Fach besonders zu be-
vorzugen, H.O.] Also, ich wiirde auch an diese Universititen appellieren, an diese
Gelehrten an deutschen Universititen, dass sie mit Muslimen kooperieren, die das
auch wirklich praktizieren und objektiv riiberbringen.«

Mit der Frage nach seinem Eindruck von der Situation der Muslime in
Deutschland hat sich Emin ausfiithrlich auseinandergesetzt. Er betonte,
dass er hier geboren und aufgewachsen sei und als Muslim gleichermafien,
wie jeder andere auch — wenn nicht sogar mehr —, zu dieser Gesellschaft
etwas beigetragen habe. Er unterstrich, dass er stets bemiiht gewesen sei,
die deutsche Sprache zu erlernen und sich in diese Gesellschaft zu integ-
rieren. Gleichwohl:

»Ich habe dann oft gemerkt, wie [...] mir trotz meines Einsatzes [...] sehr viel entwe-
der verboten wurde oder weniger Toleranz entgegengebracht wurde als gewiinscht.«

In dem Gesprich schwirmte er von seiner ehemaligen Arbeitgeberin und
von seinen ehemaligen Lehrerinnen und Lehrern, mit denen er gute Er-
lebnisse hatte. Er ist diesen Personen bis heute sehr dankbar fiir ihre Ak-
zeptanz und ihr Verstindnis fiir seinen Glauben. An die vielen Gespriche,
die er mit thnen gefiihrt hatte, kann er sich bis heute erinnern.

»Auch eine tolle Erfahrung, als ich Zivildienst gemacht habe. Ich bin jemand, der
auch aufgrund des Glaubens, mich von weiblichen Mitarbeitern distanziere. Die
Chefin hat mich am ersten Tag empfangen und ich wollte vorneweg zu erkennen
geben, dass ich ein Muslim bin und bestimmte Verhaltensweisen habe, die anders
sind. Meine Arbeitgeberin, die Chefin, hat mir ihre Hand gegeben und ich habe
meine Hand aufgrund meiner religiésen und kulturellen Einstellungen ihr nicht
gegeben. In einem anschlieRenden Gesprich erklirte ich ihr meine Haltung und
dann erklirte sie mir, dass sie mein Verhalten nicht fiir stérend empfindet und es
sogar toll findet, dass ich ehrlich auftrete. Sie fragte mich auch, ob es etwas gibt,
worauf sie in Zukunft achten sollte, damit ich in meiner Religionsausiibung nicht
belastigt wiirde. Das fand ich sehr beeindruckend. Ich durfte auch wihrend der Ar-
beitszeit ohne Probleme meine Gebete verrichten. Es war kein Problem, alles lief
wunderbar ab. Aber, wie gesagt, es waren meine persénlichen positiven Erfahrun-
gen, aber ich weifd auch, dass es viele negative Beispiele gibt. Aber eines wiinsche
ich mir: solche Menschen wie meine ehemalige Arbeitgeberin, die so tolerant und

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I07

unterstiitzend war. Gerade solche Menschen braucht Deutschland. Durch ihr positi-
ves Verhiltnis zu meinem Glauben habe ich mich sehr engagiert und erfolgreich in
diesem Betrieb eingebracht.«

Er kam aber auch auf Konflikte zu sprechen, die er oder andere muslimi-
sche Jugendliche wegen der muslimischen Identitit haben. Konzentriert
hat er sich dabei auf den »11. September«. Die schlimmen und unwiirdigen
Ereignisse in den USA waren fiir ihn unertriglich. Entsprechend besorgt
beobachtete er danach eine Intensivierung von Vorurteilen gegeniiber dem
Islam und den Muslimen. Schockiert war er tiber ein Erlebnis mit seiner
Mutter beim Arbeitsamt. Bis heute hat er es nicht verstanden, warum seine
Mutter, die nach ihrem Erziehungsurlaub wieder arbeiten wollte, dies auf-
grund ihres Kopftuches nicht durfte.

»Also, dann sagte die Frau beim Arbeitsamt: »Also, Frau [...]. Glauben sie wirklich
mit jhrem Kopftuch, dass sie da was finden werden? Sie miissten erst einmal ihr
Kopftuch abnehmen, damit sie anerkannt werden!< Ich weiff es nicht, wie ich es
damals verkraftet habe. Wenn ich jetzt zuriickdenke, bin ich traurig, dass Menschen
so mit Andersgliaubigen umgehen. Denn eine Frau ist nicht durch ihre Kopfbede-
ckung minderwertig; im Gegenteil: Solche Menschen, die ihren Glauben praktizie-
ren, sollte man zumindest respektieren, weil sie ehrlich sind und nichts verstecken
oder vertuschen.«

Es sei sehr schmerzlich, dass sein Glaube in dieser Gesellschaft trotz der
vielen Muslime, die iiber Jahrzehnte in Deutschland leben, und der histori-
schen Beziehungen Deutschlands mit dem Osmanischen Reich und der
Tiirkei immer noch nicht verstanden wurde. Um diese Lage zu verdndern,
damit der Islam und die Muslime in Deutschland voll anerkannt werden,
rit er, mehr Bildungsarbeit zu unternehmen. Die Bildung solle sehr frith
ansetzen, damit die Kinder zeitig vernunftgerecht und weltoffen erzogen
werden.

»Also ich kann mich noch an meine Grundschulzeit erinnern. Es gab dort Religi-
onsunterricht. Ich durfte daran nicht teilnehmen. Es gab fiir katholische und protes-
tantische Schiiler Religionsunterricht, aber fiir mich und fiir die vielen muslimi-
schen Schiiler keinen Religionsunterricht. Und ich fand das sehr diskriminierend.
Denn wo und wie sollte ich meine Religion kennenlernen? Wir als Jugendliche ken-
nen unsere Religion nicht richtig. Wie soll man etwas, was man nicht richtig kennt,
dann auch richtig praktizieren und anderen richtig vorleben?«

Ebenso erwartet er, dass eine Plattform in der Schule und in anderen Ein-
richtungen geschaffen wird, wo Muslime und Nichtmuslime {iber die ver-
schiedenen Religionen und Kulturen aufgeklart werden. Er kritisiert, dass
die Religion in der Schule zunehmend negativ dargestellt wird. Erschre-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | WEGE ZUR INTEGRATION

ckend findet er, dass der Islam andauernd im Zusammenhang mit den
aktuellen Ereignissen ins Gesprich gebracht wird.

So fordert er, dass in den Grofstidten wie Berlin, wo viele Muslime
leben, ein aktiver Austausch geférdert wird.

»Ich finde es auch gut, wenn wir, auch die Nichtmuslime, gemeinsam {iber die un-
terschiedlichen Religionen unterrichtet wiirden. Religion spielt in der Schule fast
uiberhaupt keine Rolle; wenn, dann nur das Christentum oder Judentum; der Islam
nur in Zusammenhang mit den aktuellen Ereignissen, aber dann nur sehr kritisch

und mit groflen Vorurteilen bedeckt.«

Emin erhofft sich durch diesen Austausch, dass man muslimischen Frauen
gegentiber offener auftritt. Einen Ausschluss muslimischer Frauen kann er
nicht akzeptieren.

»Auch sollte man muslimischen Frauen gegeniiber offen sein. Also ich habe eine
kaufminnische Ausbildung gemacht, da hatten wir auch eine Muslima, die auch
diese Lehre gemacht hatte. Und ich habe sie nach der Lehre, nach zwei Jahren ge-
troffen, und fragte sie, was sie so macht. Sie meinte, dass sie seitdem arbeitslos ist.
Ich fragte: >Wieso gerade du? Wo du ja die Beste warst, sogar unter allen Auszubil-
denden aus dem Jahrgang warst du die Bestel< Da meinte sie, dass sie wegen dem
Kopftuch nicht angenommen wird. Man sagt ihr: >Gerne wiirden wir Sie nehmen,
aber mit dem Kopftuch geht es nicht. Wenn sie es ablegen, dann kénnen sie sofort
beginnen.< Oh mein Gottl«

Durch die aktuellen Debatten iiber das Kopftuch sieht Emin den Zukunfts-
chancen der Muslime in Deutschland nicht optimistisch entgegen. Vor die-
sem Hintergrund hat er sich vom Bundesverfassungsgericht tiber das
Kopftuch ein deutliches Urteil erhofft. Das Urteil hat jedoch seinen Pessi-
mismus iiber die Zukunftschancen der Muslime bekriftigt. Dass die Angs-
te muslimischer Frauen, die beispielsweise fiir ein Lehramt studieren, von
den zustindigen Personen nicht zur Kenntnis genommen werden, frus-
triert ihn sehr.

Emin verlangt speziell fiir muslimische Jugendliche Beratungsstellen,
wo praktizierende und qualifizierte Muslime eingesetzt werden sollen,
denn solche Personen konnten nach seiner Meinung zu muslimischen Ju-
gendlichen eine bessere Vertrauensbasis aufbauen. Von den muslimischen
Organisationen verlangt er, dass sie muslimische Pidagogen und Psycho-
logen anwerben, die sich mit der Problemlage der Muslime in Deutschland
professionell auseinandersetzen. Dabei wiinscht er sich eine finanzielle
Unterstiitzung seitens des Staates und der Kommunen fiir muslimische
Organisationen. Dass von Muslimen die Achtung der Gesetze ersucht
wird, hilt er fuir berechtigt und wichtig, aber gleichzeitig erwartet er, dass
die Muslime gleichberechtigt behandelt werden — wie es das Grundgesetz

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 109

vorschreibt. Er fordert alle Muslime und muslimischen Organisationen
dazu auf, nachdriicklich deutlich zu machen, dass sie zu dieser Gesell-
schaft gehoren, und auch dazu, den Vorwiirfen mancher Medien und Par-
teien entgegenzutreten.

5.1.2 Dimensionen der Religiositat
5.1.2.I Die Dimension des Glaubens

Allah ist fiir Emin der Schopfer, der absolut gerecht und barmherzig alles
erschaffen und ihm alles gegeben hat sowie mit dessen Gnade er auf dieser
Erde lebt. Im Jenseits erhofft er sich, vertrauend auf Gottes Gnade, ein
gliickliches Leben im Paradies.

»Also, ich habe mir gestern im Fernsehen einen Film angesehen. Dieser Film war
von einem nicht muslimischen Medizinwissenschaftler. Diese haben auch Verse
aus dem Koran zitiert und haben auch Aussagen aus dem Koran betrachtet und
stellten fest, dass der Islam mit der Wissenschaft, ja mit der modernen Wissenschaft
in vieler Hinsicht im Einklang sei. Durch die Wissenschaft wird mein Glaube auch
bestitigt und gestirkt. Ich habe die Allmacht meines Schopfers ebenfalls durch die
Wissenschaft bestitigt bekommen.«

Der Koran ist nach Emins Auffassung Gottes Wort, demzufolge enthilt der
Koran die Wahrheit. Er bezeugt die Wahrheit des Korans, indem er auf die
heutige Wissenschaft hinweist:

»Man braucht einmal die Natur sich anzuschauen, wie das Universum so funktio-
niert: die Tierwelt, die Pflanzenwelt; alles deutet darauf, dass der Koran die Wahr-
heit ist, denn im Koran stehen ja solche Sachen, die von der Wissenschaft seit eini-
gen Jahren entdeckt werden. Ich bin mir ganz sicher, dass nach und nach die
Wahrheit des Koran von vielen erkannt werden wird.«

Fur ihn ist der Koran keineswegs verinderungsbediirftig, denn er ist zu
jeder Zeit aktuell.

»Ich habe ja gerade ein Beispiel von den Medizinern gegeben. Der Koran besteht
seit iiber 1400 Jahren. Wenn dort eine wichtige Wissenschaft — und das ist nur ein
winziges Beispiel — und wenn damals ein so wichtiger Wissenschaftsbereich so rich-
tig und klar zum Ausdruck gebracht wurde, wie kann man dann sagen, dass der Ko-
ran veraltet ist? Nur, die Menschen sollten sich mehr Miithe geben, den Koran rich-
tig zu verstehen, und nicht in ihrem Sinne ihn interpretieren, nicht einzelne Verse
aus dem Kontext herausreiflen. Das wird ja heute auf der ganzen Welt gemacht, so-
gar bewusst. Und das ist schrecklich: Nichtmuslime wie Muslime machen so et-
wasl«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | WEGE ZUR INTEGRATION

Der Glaube an die Wiederauferstehung nach dem Tod ist fiir Emin weitrei-
chend, denn der Glaube an den Jiingsten Tag lenkt sein Leben auch auf
dieser Erde. Mit der Erwartung, dass er tiber seine Taten im Jenseits vor
dem einzigen Gott Rechenschaft ablegen und nur Gott allein entscheiden
wird, ob er ins Paradies oder in die Holle komme, sieht er den Glauben als
eine »innere Polizei« an, die ihn bewacht und vor Stinden und Fehlern be-
hiitet.

»Deshalb schade ich ja auch keinem Menschen; wenn, dann entschuldige ich mich
sofort. Ich klaue oder liige nicht.«

5.1.2.2 Die Dimension der religiosen Praxis

Seitdem er die funf tiglichen Gebete verrichtet, kann er sich ein Leben
ohne Gebete nicht mehr vorstellen. Freilich hatte er frither mit diesen eini-
ge Schwierigkeiten.Heute zieht er fortwihrend Nutzen fiir sein Leben aus
seinen Gebeten.

»Ich ziehe davon einen Nutzen, ja, ich ziehe davon einen Nutzen, dass ich mich
damit geistig reinigen kann, dass man die Nihe zu Allah erreicht. Im Gebet kann
man fiir den Glauben ein klares Bewusstsein entwickeln. Denn nach dem Gebet
fithle ich mich so ganz toll, so ausgeglichen und ich fithle mich rein. Schwierig, das
in Worten zu fassen. Man muss es erlebt haben.«

Gebete sind fiir ihn wie »ein Stiick Kommunikation mit Allah, um ihn viel-
leicht zu erkennen«. Er sieht in dem Gebet auch das Erzieherische, denn
nach den Gebeten wird er nachdenklicher und selbstkritisch. Er hinterfragt
seine Verhaltensweisen und Umgangsformen sowie die zwischenmensch-
lichen Beziehungen.

»Wenn ich iiber einen Menschen schlecht gedacht habe, dann ist nach dem Gebet
alles vorbei, dann denke ich also klar. >Ey, schau mal, du wirst auf dieser Erde nicht
ewig leben und du wirst bald Rechenschaft vor Allah ablegen. Lohnt es sich, was du
machst, lohnt es sich Menschen zu verletzten, Stinden zu machen?««

Eine hohe Prioritit fiir das Gebet entwickelte Emin, als er sich entschlos-
sen hatte, seinen Glauben bewusster zu praktizieren. Ohne seine Gebete
fiihlt er sich nicht ganz wohl. Daher fordert er Achtung fiir das islamische
Gebet.

»[I]ch wiirde mich einfach schuldig fithlen und unwohl fithlen und deshalb dann
auch nicht die Arbeit leisten, die von mir verlangt wird. Ja, ja, das ist so, wie bei den
Rauchern. Ja, dann sagt man, wenn sie nicht rauchen, dann sind sie psychisch be-
lastet und so und dann sind sie nicht 100 Prozent arbeitsfihig, sie brauchen das. Die

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 111

Sache schadet erst einmal ihnen und den Passivrauchern, also seinen Mitmenschen.
Keiner hat einen Nutzen davon. Es schadet auch der Umwelt, ja, die ganze Umwelt
wird beschmutzt. Das wird toleriert. Mein Gebet schadet keinem, in keiner Weise.
Bringt man ihm wenigstens genauso viel Toleranz entgegen?«

Das Fasten im Monat Ramadan findet Emin ebenfalls ausgezeichnet.
Erstmals gefastet hat er, als er nicht dazu verpflichtet war. Inzwischen kann
er sich nicht mehr vorstellen, ohne das Ramadanfasten zu leben. Im Monat
Ramadan sei die muslimische Gemeinschaft mit jhren Organisationen bei-
spiellos unternehmend und wohltitig. Das wiinscht er sich fiir die anderen
Monate genauso.

Zum Thema Heirat meint Emin: Eine standesamtliche und eine islami-
sche Trauung schlieflen einander nicht aus, sie erginzen sich. Zusitzlich
sei die islamische entscheidend, weil er sich dadurch ein stabileres Fami-
lienbtindnis erhofft.

»Man sieht ja leider, dass in der Gesellschaft so viele Beziehungen scheitern, viele
gehen auch fremd, wechseln hiufig ihre Partner, Kinder werden auflerehelich auf
die Welt gesetzt. Der Vater lisst die Mutter allein zuriick, weil er denkt, er sei fiir
nichts verpflichtet und das ist ja fiir die Gesellschaft auf Dauer gesehen sehr schidi-
gend. Es gibt heutzutage so viele Kinder, die wachsen auf, ohne Mama, ohne Papa.
Ich finde es sehr traurig, weil, ich eine enge Beziehung zu meinen Eltern habe,
wihrend viele Kinder durch diesen verlebten Spafl des Mannes beziehungsweise der
Frau leiden miissen. Die islamische Trauung hilft einem Muslim auch hier ab.«

Emin betonte dezidiert die positive Wirkung des Islam auf sein Leben.

»Gut, dass der Islam auf mein Alltagsleben einen Einfluss hat, sonst wire mein Le-
ben vielleicht nicht so friedlich und frei von Drogen, Gewalt oder anderen Sachen.
Ich faste, ich bete, ich klaue nicht, ich t6te keine Menschen, weil alles im Islam ver-
boten ist. Ich darf keinem Unrecht tun. Ich darf keinen verletzen, keinem das Herz
brechen. Zu jedem muss ich mich gerecht und aufrichtig verhalten. Es spielt fir
mich keine Rolle, wer diese Person ist. Es ist egal, ob er Muslim oder Nichtmuslim
ist, ob er mein Chef ist oder mein Arbeiter, es kann ein Kind oder eine Frau sein.
Gerade Frauen schitze ich sehr, weil sie ja im Islam eine sehr herausragende Stel-
lung geniefRen. Fiir all dies hat der Islam auf mein alltigliches Verhalten einen ent-
scheidenden Einfluss.«

Momentan finden sich allerdings mehr schlechte als tadellose Vorbilder.
Gerade die Jugendlichen litten unter diesem Phinomen. Der Islam aber
hilt ihn von solchen tadelnswerten Verhaltensweisen fern. Durch seinen
Jenseitsglauben behilt er immer im Bewusstsein, dass sein Leben auf die-
ser Erde verganglich ist und er fiir alle seine Taten vor Gott Rechenschaft
ablegen wird. Dies macht ihn zu einem geduldigen Menschen. Seine schu-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | WEGE ZUR INTEGRATION

lischen und beruflichen Erfolge verdankt er dem Islam und seinen ethi-
schen Normen wie Bildung, ehrliches Geldverdienen, Hilfsbereitschaft,
Grof3ztigigkeit und vorbildliche soziale Beziehungen.

»Gott sei Dank! Durch den Islam habe ich diesen Erfolg, dass ich die
Schule gut abgeschlossen habe, meine Ausbildung erfolgreich beendet ha-
be, keinen Stress mit meiner Arbeitsgeberin habe, keinen Stress mit mei-
nen Lehrern hatte.«

5.1.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

»Wie soll man iiberhaupt auf dieser Welt in Ruhe leben, wenn man auf seine irdi-
schen Fragen keine Antworten haben wiirde. Und Religion gibt uns eben diese
Antworten.«

Der Islam erzieht ihn in jeder Hinsicht positiv und fiithrt ihn dem wahren
Frieden zu. Durch den Islam hat er auf seine Fragen logische Antworten
erhalten, durch die er weif$, wann und warum etwas getan werden soll und
was ihn im jenseitigen Leben erwartet. Die religiosen Aussagen und Nor-
men sind fiir ihn von grofler Bedeutung, weil er dadurch eine Richtlinie
erhilt, wie er sich zu verhalten hat, damit er im Jenseits von Gott mit dem
Paradies belohnt wird.

»Denn, wie soll man zum Beispiel Fuftball spielen, wenn man die Regeln nicht
kennt. Man wiirde verriickt werden, ohne die Spielregeln zu spielen. Man weify
dann nicht, wie und wohin ich zum Beispiel die Tore schiefle. Der Islam lehrt mir
also die weltlichen und jenseitigen Spielregeln. Er sagt mir: »Gebe den Armen von
deinem Besitz, den dir Gott gegeben hat, ab. Sei nicht zornig, ehre deine Eltern und
iltere Menschen, liebe die Kleinen.««

Eine Religion ist dann fiir ihn eine Religion, wenn sie zu jeder Lebenslage
und -zeit auf jedermann zugeschnitten ist. Fiir ihn sollte eine Religion auf
die menschlichen Bediirfnisse eingehen und den Menschen eine Orientie-
rung sein.

»Da fillt mir ein Beispiel ein. Meine Oma ist vor nicht langer Zeit gestorben. Wenn
man eine Person sehr liebt und sie verliert, dann verfillt man sehr leicht in Depres-
sionen. Heute sind ja die Psychologen mit Menschen iiberhiuft. Unser Prophet
Muhammed empfiehlt uns dann immer, wenn ein Mensch verstirbt, dass wir dann
versuchen, daraus eine Lehre fiir unser Leben zu ziehen, um darin Standhaftigkeit
zu wahren und fiir diese Person zu beten und tiber den Tod nachzudenken. Denn
man kann weder sich noch den Hinterbliebenen helfen. Das ist dann sinnlos und
der Islam zeigt den Menschen, wie man auch mit solchen schwierigen Lebenssitua-
tionen fertig wird.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | II3

Fiir den Islam hat er sich bewusst entschieden, da dieser seine Erwartun-
gen ginzlich erfiillt. Er liest im Koran und in der Sunna nach, um fiir seine
Fragen Antworten zu erhalten. Falls er in diesen primiren islamischen
Quellen keine Antworten findet, schaut er, was die islamischen Gelehrten
zu diesem Thema sagen. Neben diesen Quellen studiert er in Streitfragen
auch die Ergebnisse nicht muslimischer Wissenschaftler, um zu einer Ur-
teilsbildung zu kommen. Zu diesem Kreis zihlt Emin auch iltere Men-
schen, weil diese durch Gott mit Weisheit und Erfahrung ausgestattet wor-
den seien.

5.1.2.4 Die Dimension des religiésen Wissens

Er ist mit seinem momentanen Wissensstand {iber den Islam keineswegs
zufrieden und unterstreicht seine grofle Bereitschaft, zumindest die
Grundsitze zu erlernen. Zielbewusst strebt er danach, seine Unwissenheit
tiber den Islam zu dezimieren. Deswegen hat er sich entschieden, ein Stu-
dium der islamischen Theologie in der Tiirkei aufzunehmen. Dadurch er-
hofft er sich »von der Quelle aus den Islam zu lernen und sich mit diesem
Glauben richtig und intensiv auseinanderzusetzen«. Er betont wihrend des
Gesprichs mehrmals, dass diese »Wissensliicke« iiber seinen Glauben fiir
ihn eine »grofle Wunde im Herzen« ist. Er beklagt sich, dass er in Deutsch-
land, wo er geboren ist und sich obendrein zu Hause fiihlt, nicht die Gele-
genheit erhilt, den Islam »von der Quelle aus« zu studieren. Zudem ist er
auch ungliicklich, dass er diese Méglichkeit weder in der Schule noch in
den muslimischen Einrichtungen bekommen hat.

Bestimmt dufiert er grofles Interesse an religiosen Weiterbildungsmaog-
lichkeiten und skizziert die Absicht, sich nach Beendigung seines islam-
wissenschaftlichen Studiums fiir solche Projekte in Deutschland auf3eror-
dentlich einzusetzen. Emin kritisiert auch die Entwicklung, dass Religion
in dieser Gesellschaft in wachsendem Mafle ins Abseits verdringt wird,
und beanstandet, dass religiose Themen in der Schule nahezu keine Gel-
tung mehr haben.

»Wir Jugendlichen haben nicht die Méglichkeit, tiber solche Themen offen zu spre-
chen, auch in der Schule hatten wie kaum solche Themen; wenn, dann nur tiber die
moglichen Gefahren, die angeblich von dem Islam hervorgehen sollen, und dartiber,
dass Religion sehr unmodern ist. Religiése Weiterbildung ist sehr wichtig, weil wir
sehr, sehr viele Fragen haben. Wir brauchen Orte und Leute, die uns unsere Fragen
in Ruhe beantworten und uns helfen, unseren Glauben richtig zu lernen. Wir soll-
ten mit Respekt und Liebe uns Religionen zuwenden, zumindest den gldubigen Ju-
gendlichen Respekt zollen.«

Um seinen »Wissensdurst« nach dem Islam zu stillen, versucht er, an reli-
gidsen Veranstaltungen teilzunehmen und die Darstellungen und Berichte

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | WEGE ZUR INTEGRATION

iiber den Islam (oder allgemein tiber religiose Themen) in den Medien zu
verfolgen. Hierbei beanstandet er, dass die Medienberichterstattung {iber
den Islam und die Muslime durchweg negativ ist.

»Sie werfen dem Islam und den Muslimen vor, dass der Islam und die Muslime
sehr intolerant sind und Vorurteile haben. Aber gleichzeitig treten sie mit einer Ar-
roganz und Intoleranz und Hass auf, die keiner {iberbieten kann. Noch schreckli-
cher ist es, dass sich keiner dagegen wehrt und die Behérden oder Politiker nichts
dagegen unternehmen. Auch sie spielen mit, dass tiber Islam gelogen und ein
Feindbild aufgebaut wird. Wozu das denn? Kann man hier nicht differenzieren?
Warum miissen wir Muslime in Deutschland fiir alles geradestehen, was in den
arabischen Lindern oder in Asien einige politische und ideologische Menschen ma-
chen?«

5.1.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Emin bezeichnet es als Gottes Wille, die Kinder nach den Geboten des Ko-
rans und der Sunna zu erziehen. Im Jenseits ist auch tiber eine gelungene
bzw. misslungene Kindeserziehung genauso Rechenschaft abzulegen wie
iiber andere Taten. Jeder Muslim sei verpflichtet, seine Kinder tugendhaft
zu erziehen.

An das islamische Verbot des vor- und auflerehelichen Geschlechtsver-
kehrs fiihlt er sich widerspruchslos verbunden, da er in diesem Verbot fiir
die Gesellschaft und damit auch fiir sich selbst tiberwiegend Vorteile und
keine Nachteile sieht. Er kommentiert seine Auffassung mit Episoden aus
seiner Schulzeit.

»Ich weifl von meiner Oberschulzeit, da hatten wir ein Madchen in der Klasse und
sie war mit 15 schwanger. Sie lief mit so einem Bauch herum und dann hért sie,
dass ihr Freund sie verlassen hat. Sie musste allein fiir das Kind sorgen und die Fa-
milie hat sie auch nicht unterstiitzt. Also, das sind so ganz grofle Probleme. Erstens,
dieses Midchen ist selbst noch ein Kind und hat noch nicht eine vollendete Erzie-
hung genossen, wie soll sie ihr Kind erziehen? Wie soll es denn weitergehen? Es
gibt so viele ungliickliche Menschen. Ich halte mich auf jeden Fall an dieses Verbot,
denn es ist fiir mich sehr schlecht und unverantwortlich, vor der Ehe intime Sachen
zu machen, wo ich mir und dem Midchen schade. Wenn ein Kind auf die Welt
kommt, so soll es auch eine gliickliche und stabile Familie haben. Was hindert uns,
bis zur Ehe anstindig zu leben?«

Er wiinscht sich eine Muslima zur Ehefrau, die gleichfalls praktizierend ist
wie er selbst, weil er in der Kindeserziehung den Islam im Ganzen vermit-
teln mochte. Fiir ihn ist es bedeutsam, dass in der Kindeserziehung Ehe-
mann und Ehefrau gemeinsam agieren.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | II§

Protest erhebt er gegen Behauptungen, der Islam steht einer Integra-
tion muslimischer Migranten in diese Gesellschaft entgegen.

»Nein, natiirlich nicht! Ich meine, dass sind doch alles Punkte, die zur Integration
beitragen, die ich eben erwihnt habe. Wieso soll der Islam ein Hindernis darstellen?
Der Islam will doch nur Gutes fiir jeden, auch fiir Nichtmuslime. Denn die Gesell-
schaft besteht ja aus unterschiedlichen Menschen mit unterschiedlicher Herkuntft,
Kultur, Religion.«

Er pointiert, dass der Islam vielmehr eine Integration in diese Gesellschaft
fordert.

»Der Islam unterstiitzt gerade uns Jugendliche, uns in diese Gesellschaft besser zu
integrieren. Der Islam schreibt uns vor, uns zu bilden, die Sprache des Landes zu
lernen und zu allen aufrichtig zu sein. Und wenn man diese Richtlinien des Islam
bewusst lebt, dann ist man mit der Gesellschaft und nicht gegen diese Gesellschaft.«

Emin ist der Auffassung, dass er sich durch den Islam in diese Gesellschaft
besser integriert habe als andere, die den Islam nicht praktizieren.

Islam und Demokratie widersprechen sich nicht, meint er. Der Islam
unterstreiche die Grundprinzipien der Demokratie wie die Freiheit indivi-
dueller Entscheidungen und Handlungen sowie individuelle Verantwor-
tung, die individuelle Gleichheit vor Recht und Gesetz, Minderheiten-
schutz usw. Andere Auffassungen, die den Islam mit der Demokratie nicht
in Harmonie sehen, missbilligt er. Er geht sogar weiter:

»Ich denke daher, dass der Islam vielleicht am demokratischsten unter den vorhan-
denen Weltanschauungen ist.«

In diesem Zusammenhang kann er freilich nicht verstehen, auf welcher
Grundlage gewisse Politiker und Medien ihre Anklagen stiitzen, der Islam
wiirde Gewalt gegeniiber Menschen billigen oder den Krieg als heilig ein-
stufen.

»Ich finde dieses nicht korrekt. Denn die islamischen Gelehrten, mit denen ich in
Dialog getreten bin, haben mir nie gesagt, dass ich als Muslim kimpfen soll gegen
Nichtmuslime. Die haben mir gesagt, dass Dschihad tatsichlich stattgefunden hat in
der Geschichte, aber weil man angegriffen wurde, also man hatte die Muslime un-
terdriickt und auch ihre Linder angegriffen. Aber — ich sehe gerade in Deutschland
heute keinen Grund dafiir.«

Erregt schaudert er, dass einige zentrale Begriffe wie etwa Dschihad ver-
falscht ins Deutsche iibersetzt werden.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Dschihad heifst >sich anstrengen im Glaubens, dass man eben versucht, ein vorbild-
liches Leben zu fithren. Auch meine Arbeit oder mein Studium oder Menschen zu
helfen ist Dschihad. Mit Menschen stindig im Dialog zu sein, ja gerecht und vorbild-
lich zu leben, ist Dschihad. Das ist der richtige und alleinig durch den Islam akzep-
tierte Dschihad.«

Alle Menschen, ob Muslime oder Nichtmuslime, sind fiir ihn Geschépfe
Gottes und dadurch gleich zu behandeln, wie es der Islam verlange. Fiir
Emin wire eine Benachteiligung des Menschen aufgrund seiner Religion,
Hautfarbe oder Sprache eine Siinde, die von Gott nicht vergeben wird, be-
vor der Betroffene nicht vergibt.

»[A]lso angenommen, ich bin ein Richter und vor mir sitzen ein Muslim und ein
Nichtmuslim, und ich muss urteilen, dann ist es fiir mich nicht selbstverstindlich,
dass ich mich fiir den Muslim entscheide, also fiir ihn spreche. Wenn ich weif}, der
Nichtmuslim ist im Recht und ich habe trotzdem fiir den Muslim geurteilt, dann
begehe ich eine grofRe Siinde, weil ich dem anderen Menschen sein Recht gestohlen
habe. Deshalb kann ich niemals zwischen Menschen Unterschiede machen. Gerade
hier ist der Islam wirklich sehr streng. Der Islam verlangt von uns, aufrichtig und
gerecht zu sein.«

5.1.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Emin kennt sich in der Landschaft muslimischer Organisationen in Berlin
einigermafien aus. Nicht der Triger der von ihm besuchten Moschee, son-
dern das Gebet ist fiir ihn ausschlaggebend. In einem tiirkisch-islamischen
Moscheeverein ist er Mitglied und arbeitet dort ehrenamtlich mit. Nach
ihm sollte man zwischen nationalen Vereinen, wie den tiirkischen oder
arabischen, sowie den muslimischen Vereinen unterscheiden. Augenfillig
gibt es fiir ihn Organisationen, die bestimmte Ideologien verfechten und
zugleich vom Islam Gebrauch machen, um sich unter der muslimischen
Gemeinschaft zu profilieren. Emin beftirwortet nur die Organisation, die
»wirklich islamisch heifdt und ist. Sie sollen in ihrer Arbeit den wahren Is-
lam in den Vordergrund stellen und auch danach handeln. Weder Rasse
noch Nationalitit darf in den Vordergrund, sondern der Glaube«.

Er verwahrt sich dagegen, Moscheen zu kategorisieren. Er ist von den
Moscheen angetan, die sich ehrenamtlich und mit knappen finanziellen
Ressourcen um die Belange der Muslime sorgen. Folglich heifit er die Dar-
stellung mancher Medien und Personen {iber die Moscheen und muslimi-
schen Einrichtungen nicht gut. Zwar gebe es Plitze, wo beispielsweise fiir
Parteien in der Tiirkei geworben und ihre Weltanschauung vermittelt wird,
aber gegen solche Propaganda fiihlt er sich immun.

»Ich besuche eben Moscheen, die in meiner Wohnungsnihe sich befinden oder

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | II7

wenn ich unterwegs bin, suche ich die nichste Moschee auf. Ich habe nicht die Be-
denken, die in den Medien hiufig vermittelt werden. Auch habe ich bisher in diesen
muslimischen Einrichtungen nicht erlebt, dass wir zur Gewalt oder etwas Schlech-
tem aufgerufen wiirden. Wenn aber Politik gemacht wird, da hoére ich nicht hin und
mache auch nicht mit. Fiir so etwas stehe ich definitiv nicht zur Verfiigung.«

Uberdies unterstreicht er, dass er grundsitzlich alle kategorisch ablehnt,
die sich nicht an islamischen Grundsitzen orientieren, Gewalt und Separa-
tion befiirworten oder nationalistische Ideen haben. Als Musterbild fiir
seine Ablehnung fiihrt er die Gruppe um den umstrittenen »Kaplan« an,
bekannt als »Kalif von Kéln«.

Emin bemingelt, dass zwischen Muslimen und Nichtmuslimen kein
organisierter Dialog stattfindet, und nimmt hierbei auch die muslimischen
Organisationen in die Pflicht. Um diese desolate Lage zu verdndern, hat er
mit seiner Nachbarin eine Kindergruppe in der Moschee gegriindet. Dort
werden Kinder und Jugendliche in grundlegende Themen des Islam einge-
fithrt und fiir einen interreligiosen Austausch weitergebildet. Nichtmusli-
me, die aus- und nachdriicklich eingeladen worden seien, blieben bislang
aus.

Seine Einstellungen zu muslimischen Organisationen fasst er zusam-
men, indem er sich Organisationen wiinscht, die fiir jedermann offen sind
und die untereinander kooperieren. Des Weiteren wiinscht er sich, dass die
Hauptsprache in diesen Organisationen Deutsch sei, damit die Muslime
unterschiedlicher Herkunftssprache zusammenkommen und damit ihre
Aktivititen von jedermann in Anspruch genommen werden kénnen. Aus-
grenzungen diirfe es unter Muslimen nicht geben. Die muslimischen Or-
ganisationen sollten muslimischen Jugendlichen durch Berufsberatung
Perspektiven geben und vermitteln sowie gesellschaftliche Themen — wie
Erziehung und Bildung — in Gesprichsrunden aufgreifen. Unentbehrlich
sei, dass die muslimischen Organisationen sich mit dem Islam gut aus-
kennen, den Koran und die Sunna beachten und sich von Politik, Ideolo-
gen oder Ideologien fernhalten. Thn stimmt die Entwicklung seit einigen
Jahren hoffnungsvoll und er ist davon tiberzeugt, dass durch den Generati-
onswechsel in den muslimischen Organisationen fiir die muslimische
Gemeinschaft vieles besser werden wird.

Er ist in seiner Moschee sehr aktiv und unterstiitzt die organisatorische
Arbeit der Moscheegemeinde. Alteren hilft er mit Ubersetzerarbeiten aus.
Das Freitagsgebet in einer Moschee empfindet er als imposant. Sehr fatal
sei es jedoch, dass er aufgrund seiner Arbeit nicht regelmiRig an dem Frei-
tagsgebet teilhaben kann.

»Gerade freitags ist die Moschee sehr voll und dort herrscht eine feierliche Stim-

mung. Leider wird in diesem Land auf unseren Freitag nicht gentigend Riicksicht
genommen, sodass viele nicht zum Gebet kommen kénnen. Ich finde es sehr trau-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | WEGE ZUR INTEGRATION

rig, wenn ich mal nicht am Freitagsgebet teilnehmen kann. Ich denke, dass auch die
anderen Muslime, die nicht kommen kénnen, weil sie in die Schule gehen oder ar-
beiten miissen, auch ziemlich ungliicklich sind. Gerade weil man freitags die M6g-
lichkeit bekommt, etwas durch die Hutha [Freitagspredigt, H.0.] {iber seine Religion
zu héren. Sonst haben wir Muslime keine Méglichkeit, uns mit unserem Glauben
auseinanderzusetzen. Es macht mir wirklich viel Spafk. Ich fithle mich sehr gebor-
gen dort und lerne sehr vieles. Hier kann ich auch viele Menschen kennenlernen,
Deutsche, Araber, Polen, Chinesen und andere Wenn Diskussionen und interreligi-
6se Veranstaltungen stattfinden, dann gehe ich gerne hin.«

Fiir Emin ist Bildung die wichtigste Aufgabe einer Moschee. Er verlangt
von den Moscheegemeinden, die Moschee nicht nur auf die Gebetsmog-
lichkeiten zu reduzieren, sondern intensiv Bildungsarbeit fiir muslimische
Jugendliche und Erwachsene anzubieten. Die Moscheegemeinden erfiillen
seiner Meinung nach nicht immer ihre Aufgaben.

»Die bieten keinen Unterricht an, die haben keinen Plan, die machen es nur will-
kiirlich, sie haben keine Strukturen. Manche sagen auch, ich unterrichte nicht unter
zehn Schiiler. Ich wollte einen Arabischkurs machen, um meinen Glauben noch
besser verstehen zu kénnen. Ich habe mit einem Imam geredet, der in Agypten stu-
diert hat. Er war sehr kompetent, er war sehr sympathisch, und ich habe ihn gefragt,
ob wir gemeinsam Arabischunterricht machen kénnen. Aber er sagte: >Nein, weil es
zu wenige Schiiler gibt.««

Emin wiinscht sich von den Moscheegemeinden vorbereitete und struktu-
rierte Bildungsangebote in deutscher Sprache tiber den Islam, die fiir je-
dermann offen stehen sollten, auch fiir nicht muslimische Interessierte.

»Wenn ich mal einen deutschen Freund mit in die Moschee mitnehmen mdéchte,
um ihm einfach zu zeigen, was Islam bedeutet, konnte ich ihn nicht mitnehmen,
weil dort nicht Deutsch gesprochen wurde. Wenn ich ihn doch mitgenommen hitte,
dann wire es ihm ja langweilig. Er wiirde doch nichts verstehen oder ich miisste es
ihm tibersetzen.«

Emin fordert von den Imamen, die Propheten und ihre Gefihrten zum
Vorbild zu nehmen, um selbst als Vorbilder in der Gesellschaft ernsthaft
zu dienen.

»Sie sollen aktiv sein und sie sollen nicht nur zu den Gebetszeiten in der Moschee
erscheinen. Ein Imam soll auch auflerhalb der Gebetszeiten in der Moschee prisent
sein. Also — heutzutage wird es auch falsch verstanden. Ein Imam hat nicht nur die
Aufgabe, in die Moschee zu kommen, um das Gebet zu leiten, es ist nur ein Teil
seiner Aufgabe. Also, gerade solche Leute, die diese Bildung genossen haben, sollten
sie auch weitergeben. Sie sollten sich auch im sozialen Bereich einsetzen und viel

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | IIQ

tun, an Diskussionen teilnehmen und sich weiterbilden, also fiir uns ein Vorbild
sein. Es reicht wirklich nicht, dass er nur das Gebet leitet und etwas aus dem Koran
vorliest.«

Solange diese Imame ihrer Vorbildfunktion nicht nachkommen, kénnten
sie seine Lebensweise und Lebenseinstellungen nicht beeinflussen. Er be-
anstandet die Ausbildung der Imame und neben den mangelnden deut-
schen Sprachkenntnissen auch die Rekrutierung der Imame aus dem Aus-
land. Eben diese Situation erschwere die Kommunikation zwischen dem
Imam und den Jugendlichen.

»Ein Imam muss jeden ansprechen kénnen, er muss die deutsche Sprache kénnen,
selbst die arabische Sprache beherrschen viele nicht. Er kommt aus dem Ausland, er
ist hier fremd, er kennt nicht die Probleme der Erwachsenen, was sie hier in
Deutschland erlebt haben, er kennt nicht die Probleme der Jugendlichen, er hat sei-
ne Erziehung und Bildung in einem fremden Land bekommen und kennt nicht die
Gegebenheiten hier. Selbst die Jugendlichen in der Tiirkei leben und denken ganz
anders als die Jugendlichen hier in Deutschland. Wie soll jetzt der Imam, der aus
der Tiirkei kommt, diesen Jugendlichen helfen. Es ist zu theoretisch fiir uns. Ob-
wohl der Imam es gut meint, aber er driickt sich nicht verstindlich aus und er findet
nicht die Sprache, die uns Jugendliche anziehen wiirde. Deshalb muss er sich wei-
terbilden und die Gegebenheiten hier kennenlernen, damit er die Jugendlichen mo-
tivieren kann, einen guten schulischen Abschluss zu machen, sich eine Ausbildung
vorzunehmen oder zu studieren. Also: Er soll den Jugendlichen das klar machen.«

Seine frithere Teilnahme am Koranunterricht in einer Moschee war kurz-
fristiger Natur. Retrospektiv bemerkt er, dass solche Kurse keineswegs fiir
die religiése Bildung muslimischer Jugendlicher ausreichen, weil in diesen
Kursen lediglich das Erlernen der arabischen Buchstaben zum Rezitieren
des Korans und oberflichliche Auskiinfte {iber einige Bereiche des Islam
vermittelt werden. Deswegen fordert Emin einen professionellen Islamun-
terricht in den &ffentlichen Schulen, damit die muslimischen Kinder und
Jugendlichen ihre Religion bewusst sachlich und strukturiert prisentiert
bekommen.

5.2 Kenan - »Ohne Religion wiirde es auf dieser Erde
Chaos geben.«

Zur Interviewsituation

Ich betrat an einem Samstagnachmittag eine tiirkische Bar, um dort Aus-

schau nach interessierten Jugendlichen zu halten. Als ich dem Barkeeper
mein Anliegen darstellte, kam ein junger Mann namens Kenan auf mich

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | WEGE ZUR INTEGRATION

zu und lud mich an seinen Tisch. Dies kam mir sehr gelegen. In einer ge-
miitlichen Sitzecke, wo sich noch weitere zehn befreundete Jugendliche
versammelt hatten, nahm ich Platz. Zum Abschied fragte ich sie, wer fiir
ein intensiveres wissenschaftlich motiviertes Einzelgesprich bereit sei.
Kenan willigte ein. Wir verabredeten uns zu einer spiteren Zusammen-
kunft in dieser Bar.

5.2.1 Wer ist Kenan?

Kenan, ein 19-jdhriger Jugendlicher tiirkischer Herkunft, wurde in Berlin
geboren. Seine Grofeltern kamen vor 35 Jahren aus der Tiirkei nach
Deutschland. Sein Vater und seine Mutter sind in der Tiirkei zur Welt ge-
kommen. Kenan hat vor iiber zwei Jahren die Gesamtschule mit einem
einfachen Hauptschulabschluss verlassen und sucht seither nach einem
Ausbildungsplatz. Er hat einige Lehrginge, vermittelt durch die Agentur
fuir Arbeit, abgebrochen.

»Ich gehe hin und wir haben nur Papier ausgefiillt, bisschen gemalt, Computer be-
nutzt und so. Echt gelangweilt! Dort hat man uns wie doofe Menschen behandelt,
die haben uns angeschrien und so. Ich habe es dort nicht ausgehalten, entweder
musste ich zuriickschreien und mich mit ihnen streiten oder eben weggehen. Das
habe ich auch gemacht. Einmal hat mir mein Sozialkundelehrer eine Fiinf gegeben,
weil ich gesagt habe: >Ich mdchte nicht, dass meine Kinder spiter schwul werden.<
Er schrie mich an und sagte, ich soll Toleranz lernen. Ich habe ihn nicht verstanden.
Er hat uns gefragt, ob wir es uns vorstellen kénnten, dass unsere Kinder spiter ho-
mosexuell werden kénnen. Ich sagte: >Nein!< und er schreit mich an und gibt mir
eine Fiinf. Ich habe mich beschwert, aber der Lehrer hat dann gesagt, dass ich tiber
die Schwulen Witze gemacht haben soll und er mich deshalb angeschrien hat. Und
die Fiinf, weil ich nicht mitgemacht habe. Der Schulleiter hat ihm natiirlich ge-
glaubt. Ich habe mich dann abgemeldet. Die haben mir mein Leben versaut, diese
Schweine! [...] Was soll ich noch machen? Jetzt suche ich nach einem Job, einen
Ausbildungsplatz werde ich sowieso nicht mehr finden. Arbeitsamt hilft sowieso
nicht, wenn, dann nur den Deutschen.«

Kenan hat die deutsche Staatsbiirgerschaft beantragt, bekommt sie jedoch
nicht, weil er nicht erwerbstitig ist.

Das Verhiltnis zu seinen Eltern bezeichnet er als »so lala«. Aufgrund
seiner gegenwirtigen Situation ist es angespannt, zumal er arbeitslos und
damit von ihnen Eltern abhingig ist. Mittlerweile ist sein Vater ebenfalls
arbeitslos geworden. Infolgedessen hat die Familie finanzielle Probleme.
Vornehmlich sein Vater ist mit der derzeitigen Lebensweise von Kenan
ganz und gar nicht zufrieden. Er méchte Kenans Arbeits- und Ziellosigkeit
nicht linger akzeptieren, weshalb er ihm pausenlos Vorwiirfe mache, wih-
rend seine Mutter mit ihm behutsam umgeht, ihn sogar vor seinem Vater

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 121

in Schutz nimmt. Dies wiederum fithrt gewShnlich zu Auseinanderset-
zungen zwischen seinen Eltern.

Kenan ist der Uberzeugung, dass er sich erst mit 40 oder 50 Jahren
dem Islam vollauf widmen werde. Fasten und andere religiése Vorschrif-
ten, etwa das Schweinefleischverbot, hilt er dennoch ein. Er meint, dass er
noch gentigend Zeit habe, weswegen er mit einigen islamischen Regeln
nachlissig umgehe. Der Glaube an Allah und an den Islam sei dagegen
gewissermaflen ausschlaggebend, dieser miisse bei Jugendlichen ebenso
existent sein wie bei den Erwachsenen.

Er fordert von den Eltern, sie sollten ihren Kindern eine gewisse Frei-
ziigigkeit lassen, sich also nicht beharrlich einmischen, denn die Jugendli-
chen nihmen ihre Eltern nicht mehr ernst und erheben sich gegen sie.

Seine Eltern geben nicht Acht darauf, ob er den religiésen Pflichten
nachkommt oder nicht. Fiir seinen Vater ist lediglich grundsitzlich, dass
Kenan sich nichts zu Schulden kommen lisst.

»Naja, also mein Vater sagt mir immer wieder, wenn die Polizei bei uns vorbei-
kommt oder ich ein Brief von der Polizei bekomme, dann kann ich mich in den Ka-
nal schmeiflen. Er wird mich rausschmeifRen.«

Sein Vater und seine Mutter beten nicht regelmafig. Lediglich im Rama-
dan, zum Festtagsgebet oder ab und zu auch am Donnerstagabend geht er
selbst in die Moschee zum gemeinschaftlichen Gebet. Sonst hilt er sich
tiberwiegend in seinem tiirkischen Stammecafé auf. Falls Kenan im Alko-
holrausch nach Hause kommt, driickt sein Vater seine Unzufriedenheit
deutlich aus, gelegentlich kommt es auch zu handgreiflichen Auseinander-
setzungen zwischen den beiden. Ob seine Eltern {iber eine Riickkehr in die
Ttiirkei nachdenken, vermag er tiberhaupt nicht zu sagen, weil zu Hause
dariiber bisher nicht gesprochen wurde. Er selbst méchte in Deutschland
bleiben.

Kenan hat, wie er es selbst ausdriickt, verschiedene Freundeskreise.
Emsig hatte er seit seinem 13. Lebensjahr in einem deutschen Sportverein
Fuflball gespielt, von dem er sich aus finanziellen Griinden vor einem Jahr
trennen musste. Seitdem ist der Sport in seine Freizeit verlagert. Daneben
geht Kenan mit seinen Freunden hiufig in die tlirkische Bar oder in die
offenen Jugendfreizeiteinrichtungen. Seit Kurzem hat er durch einen alten
Schulfreund seine Vorliebe fiir das Theater entdeckt, sodass er seit einigen
Wochen an den Proben einer Theatergruppe teilnimmt. Er zieht die offe-
nen Jugendfreizeiteinrichtungen den muslimischen Vereinen vor.

»Also dort gibt es zu viel Kontrolle, du kannst nicht rauchen, oder was nehmen [Er
meint »kiffen«, H.O.]. In dem Jugendfreizeitklub [gemeint: Jugendeinrichtungen in
kommunaler Trigerschaft, H.O.] ist es besser. Da ist alles erlaubt. Die Sozialarbeiter
gucken nicht hin. Wir kénnen dort rauchen oder uns >was< nehmen. Die Middchen

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | WEGE ZUR INTEGRATION

kénnen wir auch anmachen. Ich gehe nicht in Moscheen, denn da kann man nicht
rauchen oder >was< nehmen. Ich gehe lieber in den xxx Jugendfreizeitklub in der xxx
Strafle.«

Als Jugendlicher findet er das Leben als Muslim in Deutschland beengend.

»Als Muslim, als Muslim in Deutschland, na ja, das ist sehr eingeschrinkt, man
kann nicht vieles tun, weil im Islam vieles verboten ist. Und hier erlebt man iiberall
gerade solche Sachen, also Alkohol, oder man muss hiufig liigen. So etwas verbietet
der Islam, aber man kommt immer wieder mit solchen Verboten in Beriihrung.
Also von meiner Seite, also ich bin >elhamdulillah< [Gott sei Dank, H.0.] Muslim,
aber trotzdem tue ich manchmal auch [das Verbotene, H.0.], weil es in Deutschland
anders nicht geht.«

Er habe Konflikte und Diskriminierung erfahren und werde als Tiirke
stindig mit Gewaltambition wahrgenommen. Wenn in den kommunalen
Jugendfreizeiteinrichtungen oder frither in der Schule ein Streit stattge-
funden hat, dann wurden die tiirkischen Jugendlichen zuerst beschuldigt.
Eben diese Konnotation von tiirkischen Jugendlichen mit Streitsucht findet
er duflerst herabwiirdigend.

»Also, wenn ich irgendwo reingehe, dann denken die: >Aha, ein Tiirke! Jetzt gibt es
wieder hier Streitl< oder: >Er wird gleich wieder einem etwas abziehen oder wird
gleich hier randalieren!< oder so.«

Es ist ihm unbegreiflich, warum die tiirkischen Jugendlichen mehrheitlich
nur die Hauptschule besuchen. Ferner will er es nicht weiter hinnehmen,
dass die tiirkischen Jugendlichen als unaufgeklart und unbegabt aufgefasst
werden.

»Gut, ich habe es nicht hoch geschafft, aber ich bin doch nicht doof. Keiner darf so
iiber uns denken. Wenn mein Vater zu mir sagt: >Du bist doofl«, dann schreie ich
ihn an und nehme das nicht hin. Wenn er nicht mein Vater wire, dann hitte ich
ihm eine runtergehauen. Wenn andere mir das sagen, oder mich schief angucken,
dann kriegt er eine geballert.«

Daneben ist er hochst verirgert, dass die deutschen Jugendlichen sie eben-
falls als unbegabte und minderwertige Menschen ansihen.

»Also, zum Beispiel, wenn ich mit meinen Freunden Fuflball spielen gehe und dort
sind deutsche Jugendliche und wir sagen denen: >Lass< uns doch zusammen spie-
lenl<, dann sagen sie: >Nee, wir wollen jetzt gehen.< Damit wollen sie uns sagen:
>Mit Tiirken spielen wir nicht, weil sie iiberhaupt nicht Fufball spielen kénnen und

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 123

sie konnen so nicht richtig mitmachen.< Die denken, dass wir Tiirken nur schlagen
kénnen, also >Hau den Lukas!««

Ein eminentes Problem Deutschlands sei, dass der Islam allein den Tiirken
oder Arabern zugewiesen wird.

»Moslem ist anders, Tiirke, Araber ist anders. Ein Deutscher kann auch ein Moslem
sein. Jeder kann ein Moslem sein, ein Franzose kann ein Moslem sein. Also wenn
etwas Tiirken machen, soll man dann sagen: >Tiirkel< und wenn Araber etwas ma-
chen, dann: >Araberl¢, wenn Franzosen etwas machen, dann sagen: >Franzose!< Aber
>Moslem« darf man nicht sagen. Mein erster Vorschlag ist, dass man eben das aus-
einanderhilt.«

Auflerdem ist es ihm unergriindlich, warum beispielsweise deutsche Poli-
tiker beharrlich einen gewissen Sprachgebrauch pflegen und die Muslime
als gefihrlich einschitzen.

»In der Politik, da sagt man: >Islamische Linder wie Tiirkei ...<. Das muss ja nicht
sein. Es stimmt ja nicht. In Deutschland leben auch Moslems, man soll nicht tren-
nen. Oder viele Politiker sagen: >Ja, die Moslems sind gefihrlich!< Es ist wirklich
Scheifle, was sie machen. Ich finde es zum Kotzen, dass die immer wieder uns so
beschimpfen. Sind das nicht auch unsere Politiker, vertreten sie nicht auch uns?
Sind wir nicht auch Menschen? Warum machen die das so?«

Er erwartet gerade von den Politikern, rechtschaffen, offen und tolerant zu
sein — auch Muslimen gegentiber. Die Debatte um das Kopftuch ist Kenan
nicht einleuchtend und die AuRerungen mancher Politiker erscheinen ihm
dubios.

»Und jetzt gibt es Streit wegen dem Kopftuch. Also ich finde es wirklich nicht gut,
dass die Politiker sofort auf uns [ein]schlagen und sagen: >Kopftuch ist gefihrlich!
Frauen, die Kopftuch tragen, werden unterdriickt!<, und so. Fiir mich sind dann die-
se Politiker grofle Liigner, denn meine Mutter trigt auch ein Kopftuch. Sie wird bei
uns weder gezwungen noch trigt sie das, weil mein Vater es so mochte, sondern sie
trigt es, weil sie Allah liebt und eine gute Muslima sein méchte.«

Nicht schliissig ist ihm vor allem, warum eine Lehrerin mit einem Kopf-
tuch gefihrlicher und missionarischer sein sollte als eine Lehrerin ohne
Kopftuch.

»Auch lache ich sehr und sehe, wie diese Politiker uns anliigen, wenn die sagen: »Ja,

kopftuchtragende Lehrerinnen kénnen die Schiiler islamisch machen und wiirden
die Schiiler stéren.< So ein Quatsch! Also ich wiirde mich tiberhaupt nicht gestort

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | WEGE ZUR INTEGRATION

fithlen und wegen einem Tuch werde ich nicht mehr Moslem. Es ist doch tiberhaupt
nicht wichtig, ob meine Lehrerin ein Kopftuch trigt oder kein Kopftuch trigt. Lehrer
sind Lehrer. Ich méchte von ihnen etwas lernen, sie sollen mir alles richtig erkliren.
Hauptsache: Sie bringen uns etwas bei. Der eine Lehrer hat mir eine Fiinf gegeben,
weil ich meine Meinung gesagt habe; er war selbst homosexuell. Er hat seine Auf-
fassung auf mich gedriickt. Die machen es, dort macht keiner etwas. Oder: Die Leh-
rer machen sich lustig tiber Tiirken, Islam und so. Da wird auch nichts getan. Aber
ein Kopftuch stért? Quatschl«

5.2.2 Dimensionen der Religiositat
5.2.2.1 Die Dimension des Glaubens

Kenan fasst Allah als seinen Gott auf, der mit keinem Lebewesen zu ver-
gleichen ist.

»Er hat viel Kraft und wird alle bestrafen, die schlecht waren. Cennet [Paradies, H.0.]
bekommen die Guten.«

Der Koran enthilt fiir ihn die Wahrheit und ist fiir ihn ebenso wie die
Sunna weder veraltet noch unmodern. Er ist der Ansicht, dass einige Aha-
dith falsch ins Deutsche iibersetzt und manche auch frei erfunden wurden.

Der Tod beschiftigt ihn nur beildufig. Der Glaube an den Tod und ein
ewiges Leben im Jenseits sind bei Kenan deutlich. Um zu den »guten
Menschen« gehéren und ins Paradies kommen zu konnen, will er spites-
tens im Alter von 40 oder 5o Jahren die islamischen Vorschriften aus-
nahmslos beachten.

5.2.2.2 Die Dimension der religiésen Praxis

Die fuinf tiglichen Gebete haben fiir ihn zwar eine enorme Bedeutung,
aber im jungen Alter finde er nicht genug Willenskraft, regelmiflig diese
Gebete einzuhalten. Es ist fiir ihn ermiidend, tiglich zu fest vorgeschriebe-
nen Zeiten zu beten und sich davor zu waschen.

Wenn Kenan Sorgen hat, dann ersucht er durch innerliche Bittgebete
Gott um Hilfe. Ohne Gebete wiirde eine Religion auch funktionieren, weil
die Religion nicht nur auf das Gebet zu reduzieren sei. Er meint, in der Re-
ligion seien Vorgaben, etwa der Glauben an Gott, das Arbeiten und Spei-
seregeln, wesentlich.

Zur Fastenzeit im Ramadan hat Kenan eine erstaunliche Beziehung.
Mit viel Vergniigen fastet er im Ramadan, zumal durch das soziale Ereignis
sich vieles innerhalb und auflerhalb der Familie umstellt.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I2§

»Viele Besucher kommen, wir gehen Verwandte besuchen; gutes Essen und im
Fernsehen kannst du schéne Filme gucken.«

All dies motiviert Kenan seit seinem 15. Lebensjahr, alljahrlich diese Zeit
fastend zu verbringen. Anders als sonst sucht er im Ramadan regelmifig
mit seinen Eltern oder Freunden die Moschee auf, um das Nachtgebet mit
der Gemeinschaft zu verrichten.

»Ich faste seit meinem 15. Lebensjahr. Fasten ist schon und da ist viel Action drin.
Leider habe ich diese Action nicht im Gebet, denn das Gebet fillt mir sehr schwer.
Wo soll ich in der Schule beten? Die wiirden mich auslachen, wenn ich dort mich
hinknie und bete. Man blamiert sich ja. Und wo sollte ich die Waschung machen?
Aber Fasten sieht ja keiner, denn man muss ja nicht immer essen. Aber Ramazan
ist wirklich sehr gut. Und im Ramazan gehe ich auch so mit meinen Freunden in
die Moschee zum Nachtgebet. Es ist iiberall voll und viele Jugendliche sind da. Beim
Iftar [Fastenbrechen, H.0.] besuchen wir andere oder andere besuchen uns. Echt
gut! Ramazan ist schon okay.«

Weiterhin ist ihm die islamische Trauung (Nikah) wichtig. Seine Ehe-
schlieflung soll so erfolgen.

»Nikah machen mit einem Imam, also der Imam betet fiir diese Familie. Ich wiirde
es auch machen, denn irgendwie fiihlt man sich dann noch besser. Also Nikah sollte
man machen, es gehort dazu.«

Der Islam hat auf sein Alltagsleben insofern einen Einfluss, als er, auch
wenn er mit seinen nicht muslimischen Freunden unterwegs ist, auf die
Speisevorschriften (wie das Schweinefleischverbot) achtet.

»Viele meiner Freunde sind nicht muslimisch, keine Moslems. Und wenn wir etwas
gemeinsam unternehmen, dann machen die vieles, was im Islam nicht erlaubt ist.
Dann mache ich es nicht mit, weil ich weifd: >Ich bin ein Moslem.< Ich kann nicht
alles essen, was auf den Tisch kommt, zum Beispiel Schweinefleisch oder Gelatine.
Hierauf achte ich sehr.«

5.2.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

Kenan ist der festen Uberzeugung, dass jeder Mensch eine Religion haben
sollte. Religion fungiert in seiner Lebenswelt als Richtungsweiser.

»Wenn ich keine Religion hitte, an der ich mich ausrichte, also wenn ich den Islam

nicht hitte, dann wiirde ich alles tun, was ich méchte. Wieso sollte ich dann auch
arbeiten? Wie soll ich es sagen? Also mein Tag wiirde dann aus Essen, Trinken,

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | WEGE ZUR INTEGRATION

Amiisieren, Middchenbumsen [lacht, H.O.], Klauen bestehen. Mein Familienleben
wire nicht in Ordnung, ich wiirde auch harte Drogen nehmen. Wieso nicht? Denn
man kommt ja nur einmal auf diese Erde.«

Der Glaube an das Jenseits setzt Kenan Grenzen, die er einzuhalten ver-
sucht.

»Wenn man nicht an ein Leben nach dem Tode glaubt und an die Rechenschaft,
dann ist doch alles egal. Ich kann dann tun, was ich will. So wiirde man glauben.
Man hitte keine Grenzen. Und man glaubt ja, dass nach dem Tode man weiterleben
wird, im Cennet [Paradies, H.0.] oder Cehennem [Holle, H.O.]. Deshalb verhilt man
sich richtig auf dieser Erde. Ohne Religion wiirde es auf dieser Erde ein Chaos ge-
ben. Also, ich bin jetzt eigentlich faul, ich will spiter beten und so richtig mich an
die islamischen Regeln halten, denn ich will ins Paradies. Islam ist meine Religion.«

Neben seiner Mutter und seinen Freunden ist der Islam fiir Kenan in Not-
lagen ein Zufluchtsort.

5.2.2.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Kenan ist sich bewusst, dass sein Wissen iiber seine Religion, den Islam,
nicht befriedigend ist. Auch duflert er, dass er fast keine Biicher iiber den
Islam lese. Nur im Monat Ramadan wird er zu Hause oder wihrend seines
Aufenthaltes in der Moschee angespornt, Biicher zu lesen. Im Ubrigen ist
er an Bildungsaktivititen und an religiéser Weiterbildung generell wenig
interessiert.

»Ich bin ein schwankender Mensch: Einerseits will ich, aber nicht immer. Ich
mochte nicht an eine Sache gebunden sein, die regelmiflig angeboten wird.«

5.2.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Die Kindererziehung nach den Geboten des Korans ist fiir Kenan bedeut-
sam. Er pliddiert dafiir, Kinder vollkommen zu erziehen, damit sie im ju-
gendlichen und erwachsenen Alter ihre Grenzen einhalten und auf spatere
Probleme im jugendlichen Alter vorbereitet sind.

»Viele Eltern erziehen ihre Kinder nicht, bringen vom Glauben ihren Kindern
nichts bei und ... wenn sie 15, 16, 17 Jahre alt werden, machen sie viele Probleme,
nehmen Drogen zu sich, klauen oder schlagen andere. Dann irgern sich diese El-
tern und versuchen, auf ihre Kinder einzureden. Dann fangen sie auch an zu sagen:
»Ja, was du machst, ist nicht gut. Allah liebt so etwas nicht. Du kommst in die H6l-
le.< Ich denke, dann hort der sowieso nicht hin. Man sollte frither ansetzen und
nicht, wenn der Zug schon abgefahren ist.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 127

Obwohl er das islamische Verbot des vor- und auf3erehelichen Geschlechts-
verkehrs befiirwortet, ist er der Ansicht, dass das Einhalten dieses Verbo-
tes im jugendlichen Alter oft schwierig sei. Es sei fiir Jugendliche eine He-
rausforderung, deren Einhaltung angesichts der freiziigigen Einstellung
der Gesellschaft zur Sexualitit erschwert werde.

Kenan konne sich nicht vorstellen, mit einer nicht muslimischen Frau
eine Familie zu griinden. Er hat die Befiirchtung, dass die Ehe durch die
unterschiedlichen Einstellungen und Vorstellungen zugrunde gehen kénn-
te.

Doch ist der Islam fiir Kenan kein Integrationshindernis.

»Zwar kann ich einiges nicht immer mitmachen, wie zum Beispiel so harte Drogen,
Schweinefleisch und so, auch nicht viel und haufig Alkohol trinken, aber sonst bin
ich immer dabei und bin auch integriert.«

Er ist der Uberzeugung, dass der Islam selbst demokratisch ist.

»Nur wegen der Verbote im Islam ist er doch nicht undemokratisch! Demokratie hat
selber auch Verbote. Vieles davon findet man im Islam. Zum Beispiel, dass man
nicht téten darf, dass man andere nicht verletzen darf, dass man andere tolerieren
soll und so.«

Zwar erteilt er der Gewalt eine Ablehnung. In bestimmten Situationen
kann er aber sich selbst von Gewalt nicht fernhalten.

»[Ulnter Freunden muss man ja seine Stirke zeigen, so angeben. Und manchmal
wird man schief angeschaut, dann muss ich eine aufs Maul geben. Wer mich
zwingt, hat bei mir auch kein Chance; dem wiirde ich auch eine ins Maul geben.«

Vor allem seine Mutter spricht ihn hiufig darauf an und verdeutlicht ihm,
dass Gewalt im Islam verboten ist.

5.2.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Moscheebesuche im Ramadan oder zu den Festgebeten unternimmt Ke-
nan hiufig mit seinen Freunden und gelegentlich mit seinen Eltern. Ande-
re muslimische Organisationen als diese Moscheen kennt er nicht. Sein
gegenwirtiges Interesse gilt eher seinen freizeitlichen Aktivititen und sei-
nem Freundeskreis als seinem religiésen Leben.

Er verbindet mit dem Wort Moschee das Gebet, die Predigten der
Imame und seelisches Gleichgewicht.

»[W]eil man in der Moschee keinen, der schreiend hin und her rennt oder streitet,
sieht. Da ist Ruhe und Ordnung.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | WEGE ZUR INTEGRATION

Fur ihn ist die wichtigste Aufgabe der Moscheen, dafiir zu sorgen, dass den
Menschen individuell geholfen wird, ihm seine Fragen unkompliziert be-
antwortet werden und die Betenden mit dem Gefiihl eines groflen Seelen-
friedens fortgehen. Die Moschee sollte »den Weg zum Glaubenc fiir die
Menschen ebnen.

Kenan stellt sich unter einem guten Imam Folgendes vor:

»Ein guter Imam ist fiir mich, wer von A bis Z nach dem Islam lebt. Aber kein
Mensch ist perfekt, er sollte versuchen, vieles im Islam zu leben. Er sollte gutes
Wissen iiber den Islam haben und das auch gut riiberbringen. Er sollte auch viele
Sprachen beherrschen, hier in Deutschland auf jeden Fall Deutsch. Und gut wire
auch Englisch, damit er auch anderen den Islam erkliren kann.«

Seine Lebensweise und -einstellung kénnen nur Personen beeinflussen, zu
denen er grofles Vertrauen hat. Dass die Imame generell die Lebensweisen
und -einstellungen jugendlicher Muslime beeinflussen kénnen, bezweifelt
er. Zugleich spricht er sich dafiir aus, dass die Imame jugendlichen Mus-
limen beiseite stehen sollten, um sie zu unterstiitzen.

»Deshalb sollten die Imame jung sein und wissen, wie wir hier leben. Sie sollen uns
verstehen. Die meisten Imame sind von der ersten Generation und alt. Die verste-
hen unsere Situation nicht richtig. Manchmal haben sie keine Ahnung. Viele Ju-
gendliche héren dann auch nicht so richtig zu. Der Imam sollte auch kompromiss-
voller sein, und nicht gleich >Nein!« sagen, sondern gemeinsam mit den Jugendli-
chen nach einer Lésung suchen. Sie sollten auf jeden Fall, wie gesagt, Deutsch spre-
chen. Zum Beispiel: Ich kann nicht so richtig Tiirkisch, und wenn sie Tiirkisch
sprechen, dann verstehe ich es nicht.«

Frither, vor iiber zehn Jahren, hatte er, motiviert durch seine Mutter, tiber
einige Wochen eine Moschee aufgesucht, um das Koranlesen zu erlernen.

»Meine Eltern hatten mich damals in die Moschee geschickt. Eigentlich wollte ich
itberhaupt nicht, denn damals wollte ich nur Fuf(ball spielen oder einfach so mit
Freunden rumhingen [...]. Dort habe ich so vier oder sechs Wochen besucht. Dann
bin ich nicht mehr hingegangen. Ich habe meiner Mutter gesagt, dass ich hingehe,
aber ich bin mit Freunden spielen gegangen. So einiges, was ich damals gelernt ha-
be, habe ich noch im Kopf, aber — okay — es gibt einiges, was ich schon vergessen
habe, also von 100 Prozent habe ich noch 20-30 Prozent in Erinnerung.«

Obendrein hatte er einen strengen Lehrer, dessen Vorgehensweisen ihn
dazu bewogen, nach einigen Wochen diesem Kurs fernzubleiben.

»Er hat von uns viel gefordert und wir mussten viel auswendig lernen; es war
manchmal unméglich. Manchmal hat er mit einem Lineal auf die Finger geschla-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 129

gen, wenn wir mal Faxen gemacht haben. Das fand ich nicht so toll. Gut, aber ich
muss auch sagen, dass wir es ihm auch nicht leicht gemacht haben.«

Gegenwirtig wiinscht er sich, dass es in solchen Koranlesekursen ent-
spannter und unterhaltsam zugehe, damit die jugendlichen Muslime dort
vergniigt sind. Er fordert, dass die Personen, die solche Kurse durchfiihren,
eine professionelle Ausbildung haben und sich ausschliefllich mit dieser
Aufgabe befassen. Auch die Wahl der Vermittlungssprache in diesen Kur-
sen kritisiert Kenan.

»Damals hat man uns alles in Tiirkisch erklirt, also Deutsch hat gefehlt. Es ist wich-
tig, auch den Islam in deutscher Sprache zu lernen, damit wir den Islam in den
Schulen auch erkliren kénnen, denn wir werden ja hiufig von unseren Lehrern
oder Mitschiilern gefragt. Manchmal stellen die uns so richtig schwierige Fragen,
auf die ich nicht antworten kann. Dann blamiert man sich ja. Dann gucken sie mich
an, so in der Art: >Der ist doch ein Muslim. Warum weif er das nicht?««

5.3 Aische - »Glaube ist wichtig; man braucht
und man hat einen Beschiitzer: Gott.«

Zur Interviewsituation

Aische lernte ich kennen, als ich bei einigen kommunalen Jugendfreizeit-
einrichtungen vorbeischaute, um dort meinen Aushang iiber die Suche
nach Interviewpartnern und -partnerinnen fiir diese Arbeit anzubringen.
Auf der Suche nach einem Verantwortlichen sah ich sie mit ihren Freun-
dinnen Tischtennis spielen. Kurzerhand fragte ich sie nach dem Weg, wo-
mit ich mit diesem Freundeskreis ins Gesprich kam.

5.3.1 Wer ist Aische?

Die 16-jahrige Aische wurde in Berlin geboren und ist tiirkischer Abstam-
mung; ihre Eltern kamen vor tiber 24 Jahren nach Deutschland. Aische be-
sucht zurzeit die 10. Klasse einer Hauptschule, die durchweg aus Schiilern
und Schiilerinnen nicht deutscher Herkunftssprache zusammengesetzt ist.
In ihrer Freizeit geht Aische gern mit Freunden oder mit ihrer Schwester
spazieren. Hiufig trifft sie sich mit ihren Freunden in der Biicherei, um
gemeinsam die Hausaufgaben zu erledigen oder die Klassenarbeiten vor-
zubereiten, oder in ihrer vertrauten Jugendfreizeiteinrichtung. Dort fiihlt
sie sich wohl, klagt aber {iber die Dominanz der Jungs. Vom Personal er-
wartet sie mehr Kontrolle und Fiirsorge, damit in dieser 6ffentlichen Ein-
richtung Drogen und Alkohol fiir Jugendliche nicht bequem zuginglich
sind.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | WEGE ZUR INTEGRATION

Weder sie noch ihre Eltern denken an eine Riickkehr. Inzwischen be-
trachen sie Deutschland als ihre Heimat. Aische zollt ihren Eltern grofien
Respekt und unternimmt nichts ohne Zustimmung ihrer Eltern. Thre Mut-
ter erscheint ihr bisweilen streng:

»Sie mochte, dass wir rechtzeitig nach Hause kommen und dass wir in der Schule
uns gut benehmen und gut mitarbeiten. Und wenn ich manchmal von der Schule
spdt nach Hause komme oder schlechte Noten bekomme, dann gibt es manchmal
Auseinandersetzungen zu Hause. Aber sonst sind meine Eltern sehr besorgt um
uns und um unsere Zukunft.«

Dennoch gebe es in ihrer Familie keinen Raum fiir korperliche Ziichti-
gung; auch sie selbst lehnt Priigel oder andere Ziichtigungsarten in der Er-
ziehung definitiv ab.

Aische bindet sich zwar ein Kopftuch um, aber ihre Kleidungsart ist
modisch und kérperbetont. Sie war zu unserem Treffen mit einem leuch-
tend roten Kopftuch, rotem Hemd und einer weiflen Hose gekleidet und
geschminkt erschienen.

»Also: Kleider! Ich finde es so schon. Ich ziehe mich so an, wie es mir passt und
Spafl macht. Und ein Kopftuch trage ich wegen meiner Religion. Ich mache es fiir
Gott. Gut, manchmal ziehe ich auch einiges an, was nicht gut ist. Aber trotzdem bin
ich ein Moslem und méchte meine Haare deshalb auch bedecken. Durch diese Klei-
der bedecke ich auch meine anderen Korperteile. Dann ist es nicht wichtig, ob das
ein Rock oder eine Hose ist.«

Aische fuihlt sich in ihrer Haut nicht wohl, wenn sie bedugt und als eine
Auflenseiterin aufgefasst wird. Zudem hat sie bisher einige Konflikte und
Diskriminierungen erlebt:

»Ich habe zum Beispiel einmal was erlebt: Wir waren in der U-Bahn und gingen
zum Wandertag. Wir haben in unserer Klasse sechs Mddchen mit Kopftiichern und
vier ohne Kopftiicher. Dann kamen so drei Nazis in die U-Bahn. Die hatten so 'ne
Glatze und Stiefel an. Die haben uns so blod angeguckt und meinten: >Guck’ mal
die an. Was sind das?«< Die haben angefangen, tiber uns zu listern. Und ein Junge
hat zu denen gesagt: >Ey, was soll das? Macht sie nicht an.<« Dann kam der Lehrer
und sagte: >Auseinander, auseinander!< Dann haben die uns gesagt: >Seid froh, dass
ihr Kinder seid! Sonst hitten wir euch zusammengeschlagen.< Und das sind die
Menschen, die ich hasse. Ich hasse solche Deutsche.«

»Oder zum Beispiel, als ich mir einen Praktikumsplatz gesucht habe. Ich wollte es
als Arzthelferin machen. Dann ging ich zu einem Arzt und fragte nach. Dann mein-
te sie: >Das geht nicht.< Ich habe dann gefragt: >Warum?« Dann haben sie gesagt:
>Wir haben keinen Platz.< Ich habe gefragt: >Ist es nur wegen keines Platzes oder
gibt es einen anderen Grund?«, weil ich gleich am Anfang verstanden habe, die leh-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I3I

nen mich wegen meinem Kopftuch ab. Der Mann sagte mir dann: »Ja, auch wegen
deines Kopftuchs. Weil du nicht zum Bild passt.«< >Ja<, meinte ich, >gut, dankel< und
dann bin ich zu einem Einkaufsmarkt gegangen und fragte dort nach einem Prak-
tikumsplatz. Ich fragte: >Entschuldigung, kann ich bei Thnen ein Praktikum ma-
chen?« Dann meinte sie: >Du? Du willst hier Praktikum machen?« IThr Gesicht war
so ganz verzogen nach hinten. >Nein. Hier gibt es keinen Platzs, sagte sie. Sie hat
nicht mal ihre Chefin gefragt. Ich ging dann nach drauflen und habe dariiber nach-
gedacht. Ich fragte mich: >Warum respektieren sie mich nicht>« Denn ich respektie-
re die ja, ich sag doch auch denen nicht: >Trag keinen Nasenring!< oder >Trag das
nichtl< oder >Warum tragst du das und nicht das?< Also sollten sie mir auch nicht
sagen: >Du darfst das nichtl< und >Trag nicht dasl««

5.3.2 Dimensionen der Religiositat
5.3.2.1 Die Dimension des Glaubens

Aische glaubt an Gott als denjenigen, der sie im Jenseits fiir ihre diesseiti-
gen Taten belohnen oder bestrafen wird. Sie ist sich dessen bewusst, dass
sie sich auf dieser Welt makellos verhalten und von Siinden mdglichst
fernhalten muss, damit sie im Jenseits mit Gottes Segen belohnt wird.

Thr Glaube an die Offenbarungsschriften wie den Koran ist ohne Zwei-
fel. Sie ist nicht der Ansicht, dass manche Aussagen des Korans und der
Sunna veraltet oder riickstindig seien.

»Aber es gibt manche Leute, die den Koran filschen. Zum Beispiel einige Uberset-
zungen des Korans auf Deutsch: Die {ibersetzen falsch, weil die da eine Zusammen-
fassung machen und nicht alles sagen, was zu diesem Vers gehért. Eigentlich miis-
sen sie den Inhalt wiedergeben und nicht so zusammenfassen.«

Thren Glauben an den Tod, die Auferstehung, das Paradies und die Hélle
tragt sie mit Nachdruck vor und fiigt wiederholt hinzu:

»Man muss hier Allah bitten und zu ihm beten, damit man dort Allahs Hilfe be-
kommt.«

5.3.2.2 Die Dimension der religiosen Praxis
Im Alter von 12 Jahren fing Aische mit dem regelmifigen Beten an. Aller-
dings ist sie schon nach einiger Zeit davon abgekommen. Diesen Umbruch

kann sie sich nicht erkliren:

»[S]o richtig Stress in der Schule, dann viele Hausaufgaben, dann war ich so richtig
weg, dann hatte ich im Kopf lernen, lernen, lernen.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | WEGE ZUR INTEGRATION

Mit der Hilfe ihrer Mutter ist sie nun wieder den regelmifigen Gebeten
zugeneigt:

»Beten hat fiir mich seit einigen Monaten wieder eine grofie Bedeutung fiir mein
Leben. Wenn ich nicht bete, irgendetwas passiert mit mir. Ich weif8 nicht, ich fiihle
mich dann nicht wohl. Ich muss immer beten.«

Fiir Aische ist eine Religion ohne Gebete daher undenkbar:

»Gott gibt uns Essen, Luft. Also er gibt uns was. Wir miissen auch ihm was geben,
aber wir beten fiir uns selber.«

Im Ramadan zu fasten pflegt sie seit ihrem 13. Lebensjahr, weil sie diesem
Gottesgebot folgen will. Insbesondere im Ramadan wird sie besinnlicher
und hinterfragt ihre Handlungen.

Zur islamischen Trauung (Nikah) hat sie eine affirmative Haltung. Zu
ihrer Vermihlung gehére auch diese:

»Wenn man nur zum Standesamt geht, dann wissen nur die Menschen dort, und
wenn wir mit Imam diese Trauung dann machen, dann wissen auch die Muslime
von dieser Heirat.«

Thre Lebenswelt beeinflusse der Islam nur sporadisch. Sie hinterfragt ihre
tiblen Taten, indem sie an die Zeit nach ihrem Tod denkt:

»Zum Beispiel: Mache ich eine schlechte Sache, dann iiberlege ich mir: >Was wirst
du machen, wenn du stirbst? Was wird dann sein? Was willst du Gott sagen?< Dann
mache ich das nicht mehr. Zum Beispiel: Meine Freunde rauchen. Wenn die mir
sagen: »>Jetzt zieh malls, ich wiirde das nicht machen, weil es Haram [eine Siinde,
H.O.] ist wenn ich es mache. Was ist, wenn ich sterbe? Ich iiberlege so richtig, aber
manchmal schaffe ich es nicht.«

5.3.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

ODb ein Mensch eine Religion benétigt oder nicht, diese Frage stellt sich fiir
sie nicht. Sie ist von diesem Bediirfnis des Menschen tiberzeugt, weil die
Religion Frieden und Freundschaft besser fordere:

»Eine Religion soll sein, dass wir fiir Gott etwas machen, und soll nicht so streng
sein wie in Afghanistan. Glaube ist wichtig. Man braucht, man hat einen Beschiit-
zer: Gott. Ich kann mich an ihn richten und ihn um Hilfe bitten. Ohne Glauben
kann ein Mensch nicht leben. Glauben ist wichtig.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 133

Islam bedeutet fiir Aische zunichst, an Allah, die Propheten, den Koran,
die Engel und die Auferstehung zu glauben. Hinzu komme, dass ein Mus-
lim, der fernab von einer heuchlerischen Lebensweise ist, einen vorbildli-
chen Charakter haben miisse. Ein Muslim solle die Gebete verrichten, den
Bediirftigen materiell beiseite stehen und nicht liigen.

In Problemlagen wendet sie sich meistens an ihre Eltern, Geschwister
oder Freunde. Aische hat auch ihre Vertrauenslehrerin, die ihr ein Lob
ausgesprochen hatte, mit freundlichen Worten bedacht. Hervorzuheben sei
ihre beispiellose Unvoreingenommenheit gegentiber den Tiirken und dem
Islam sowie ihre Toleranz und Fiirsorge um die Schiiler.

5.3.2.4 Die Dimension des religiésen Wissens

Aische schitzt ihr religioses Wissen als nicht ausreichend ein. Sie ist resi-
gniert, weil sie aufgrund ihrer Wissensliicken den hiufigen Fragen {iber
ihren Glauben und den Grund fiir ihre religiosen Handlungen nicht kom-
petent antworten kann.

»Man fragt mich zum Beispiel: >Warum betest du oder warum trigst du ein Kopf-
tuch?« Ich wiirde ihnen gerne alles so richtig erkliren. Wenn die mich fragen: >Wa-
rum machen die Muslime Pilgerfahrt?<, dann muss ich es ihnen ja erkliren und ich
weifd es nicht. Dann sage ich: >O mein Gottl< und so.«

Auf die Frage, warum sie nicht versucht, ihre Wissensliicken zu schlieffen,
hat sie folgendermaflen geantwortet:

»[I]ch habe auch nicht so viel Zeit, nach der Schule in die Moschee zu gehen und zu
lernen. Leider haben wir in der Schule nicht diese Moglichkeit. Am Wochenende
gibt es auch nicht so vieles, speziell fiir uns Jugendliche.«

Gelegentlich ist sie damit beschiftigt, ein Buch tiber grundlegende The-
men des Islam in deutscher Sprache zu lesen.

5.3.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Religiése Grundsitze werden — so ihr Vorsatz — fiir sie bei der Kinderer-
ziehung eine beachtliche Rolle einnehmen. Ihre Kinder sollen beizeiten in
den islamischen Glauben eingefiihrt werden. Sie sollen lernen, wie die Ge-
bete verrichtet werden, dass Gott der Schopfer der Menschheit und der ab-
solute Beschiitzer ist.

Des Weiteren expliziert Aische, dass das islamische Verbot des vor- und
auflerehelichen Geschlechtsverkehrs sinnvoll ist und Minner wie Frauen
keusch in die Ehe gehen sollten. Sie kann sich zwar einen nicht muslimi-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | WEGE ZUR INTEGRATION

schen Briutigam nicht vorstellen, aber es »kommt alles iiber die Liebe«.
Was sie ebenfalls sich nicht vorstellen kann, ist, einen Mann zu ehelichen,
der bereits sexuelle Erfahrungen mit einer Frau gemacht hat.

»Ich kenne aber viele, auch Midchen mit Kopftuch, die vor der Ehe schon mit ande-
ren geschlafen haben. Ich finde es nicht gut. Ich wiirde auch keinen Jungen heira-
ten, der vorher mit anderen geschlafen hat. Ich werde ihn direkt fragen.«

Aische ist nicht der Meinung, dass der Islam fiir sie bei der Integration in
diese Gesellschaft ein Hindernis darstellt.

Empért ist sie iber die Meinung, dass Islam und Demokratie kontrir
seien. Es ist ihr unverstindlich, warum einige so denken. Sie fithrt dies da-
rauf zuriick, dass diese Menschen sich nicht unbeeinflusst und gutgesinnt
mit den islamischen Prinzipien auseinandergesetzt haben.

»Nein, Islam ist auch demokratisch. Man denkt, alle Moslems ... oh mein Gott — die
denken: >Ein Moslem! Er darf gar nichts machen, er ist wie ein Sklavel< und so. Ein
Schiiler in meiner Klasse dachte, dass wir gar nichts machen diirfen, und der denkt,
wir diirfen das nicht machen, das nicht machen. Aber wenn man es ihm erzihlt,
dann sagt er: >Ach sol« Ich habe ihm ein Buch tiber den Islam gegeben und er hat es
gelesen. Dann sagte er: >Ihr diirft ja vieles tun und ihr seid so frei. Ich dachte es
nicht so.< Islam ist nur ein Glaube, der uns gliicklich machen mdéchte.«

Auflerdem weif sie, dass Muslime niemandem schaden diirfen; sie diirfen
sich weder verfeinden noch jemanden verletzen. Dass beispielsweise arabi-
sche Jugendliche gewalttitig werden, wenn ihr Muslim-Sein oder Arabisch-
Sein verhohnt wird, kann sie nicht verstehen. Diese muslimischen Jugend-
lichen agieren nach ihrer Auffassung paradox, denn der Islam verbietet
solche Verhaltensweisen. Das zeigt ihr, dass sich die gegenwirtigen Mus-
lime, vor allem muslimische Jugendliche, im Islam nicht einwandfrei aus-
kennen.

»Muslime diirfen Menschen nicht schaden, nicht streiten, und sie diirfen nicht Blut
vergieflen oder jemanden verletzen. So richtige Muslime machen so etwas nicht,
aber es gibt tiirkische mannliche Jugendliche, die aufbrausen, wenn jemand etwas
Schlechtes iiber Islam, Tiirken und so sagt, und auch dann vielleicht zuschlagen.
Die wissen nicht, was der Islam von denen méchte. Sie wissen nicht, was im Koran
steht. Die miissen lernen, dass ein Muslim nicht schlidgt oder andere verletzt, auch
wenn Gott oder die Muslime beleidigt werden. Man soll mit solchen Menschen re-
den. Wenn die nicht kapieren, soll man einfach weggehen und nicht mehr hinhg-
ren. Ich wiirde einfach solchen Menschen erkliren, wiirde ihn bitten, nicht sich
iiber meinen Glauben lustig zu machen. Sonst wiirde ich tiberhaupt nichts ma-
chen.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I35

5.3.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Die 16-Jihrige ist in keinem Verein Mitglied und keine regelmiflige Mo-
scheegingerin. Sie besucht die Moschee hauptsichlich in der Fastenzeit im
Ramadan oder an besonderen religiosen Tagen mit ihren Freunden oder
ihrer Schwester. Fiir sie reprasentieren muslimische Organisationen mehr
die nationale Identitit als die religitse; sie kritisiert dieses irritierende Bild.

»Ich sehe dort kaum afrikanische oder deutsche Muslime. Tiirken sind unter sich,
Araber sind unter sich. Ich war in einer Moschee, dort waren fast nur Araber und
dort wird Arabisch gesprochen. In der anderen Moschee sind es nur tiirkische Men-
schen. Warum kénnen die nicht etwas gemeinsam aufmachen? Muslime miissen
zusammenkommen. Das ist auch dann muslimisch.«

Uberraschend mag sein, dass sie, obwohl es ihr an einer festen Bindung an
die muslimischen Vereine oder Moscheen fehlt, mit der Arbeit dieser Ein-
richtungen zufrieden ist. Hauptgrund fiir ihre Zufriedenheit ist, dass in
den Moscheen Islamunterricht, aber ebenso nicht religiése Seminare sowie
Hausaufgabenhilfe angeboten werden. Sie lehnt Moscheen im Grunde
nicht ab:

»Aber wenn der Imam oder so nicht korrekt redet, dann wiirde ich diesen ablehnen,
Moscheen nicht. Also so ‘nen Verein lehne ich ab, weil das ist nicht Islam und nicht
Muslime sind.«

Von einigen Gruppen hilt sie nicht viel und steht ihnen ablehnend gegen-
iiber.

»Die reden streng und sagen auch anderen Muslimen Kafir [Nichtmuslim, H.O.]
und lehnen uns ab. Sie denken, sie seien die besten Menschen auf dieser Erde. Und
die sagen, dass man gegen Nichtgliubige und auch gegen andersdenkende Muslime
Druck machen kann. Und das ist nicht gut so, weil Islam Frieden ist und nur Allah
weifs, wer gut oder schlecht ist.«

Wenn sie das Wort Moschee hort, denkt sie an Gott und Frieden. Das be-
deutet fiir sie: Wenn sie in eine Moschee geht, mochte sie dort die Nihe zu
Gott und dem Frieden spiiren.

»[E]gal ob Christ oder so was, er darf einfach reinkommen.«

Sie ist davon iiberzeugt, dass die Moscheen ihre Aufgaben erfiillen, denn

»alle konnen hingehen, die Tiiren sind fiir alle offen«. Etwas stort sie den-
noch:

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Aber manche Moscheen sind nicht so sauber, die Toiletten stinken und so. Sie
miissen sauber machen und noch mehr andere Menschen in die Moschee einla-

den.«
Thre Einstellung zu Imamen in Berlin ist folgende:

»Erst mal: Ausstrahlung muss er haben [lacht, H.0.]. Dass der nett ist und einen
guten Charakter hat ... Ich kenne eine weibliche Imam. Ich sag dir, sie war so krank.
Wenn wir etwas gemacht haben, dann hat sie ihre Federtasche oder Schliissel auf
uns geschmissen. Sie denkt, sie ist in der Tirkei. Echt krank! Wir haben uns be-
schwert und dann hat man sie rausgeschmissen.«

Ferner ist sie der Meinung, dass die Imame im positiven Sinne auf die Le-
bensweisen und Lebenseinstellungen der muslimischen Jugendlichen
einwirken kénnen, wenn sie ihnen aufrichtig und treffend die islamischen
Grundsitze weitergeben. Personen, die den Islam fiir ihre Selbstsucht
missbrauchen, wiirden langfristig keinen Einfluss auf die Muslime, insbe-
sondere auf muslimische Jugendliche haben, weil ihr Verhalten schnell
enttarnt werde.

»Muss aber logisch sein. Zum Beispiel: Kaplan hat auch angeblich tiber Islam was
erzihlt. Aber mein Herz hat mir sofort gesagt: >Nein, das ist nicht Islam< und so.
Keiner kann Islam fiir immer falsch erzihlen, denn Liigen haben kurze Beine. Eines
Tages kommt das raus, wie jetzt bei Kaplan und so.«

5.4 Benjamin - »Ja, die Religion hilft mir, dass ich nicht
hoffnungslos werde und nicht aufgeb. Sie gibt mir
Mut und legt mir nahe, geduldig zu sein.«

Zur Interviewsituation

Wihrend meines Besuches in einer islamischen Gemeinde wurde ich auf
eine kleine Gruppe von jungen Menschen aufmerksam, die gemeinsam
eine Lektiire in deutscher Sprache studierten. Ohne Weiteres konnte ich
mich dazugesellen. Diesen zwolf jungen Minnern, die sich intensiv in
deutscher Sprache tiber den Islam weiterbildeten, habe ich mich nach ihrer
Sitzung vorgestellt und mein Anliegen dargelegt. Anschlieflend habe ich
den augenscheinlichen Unterrichtsleiter um ein persénliches und intensi-
ves Gesprich gebeten, wozu er sich schnell bereit erkldrte. Drei Tage spdter
haben wir uns zu diesem Interview bei mir zu Hause getroffen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I37

5.4.1 Wer ist Benjamin?

Benjamin wurde 1983 in Bayern geboren. Er ist in einer binationalen Fami-
lie aufgewachsen. Sein Vater kommt aus Syrien und ist ein Muslim, wih-
rend seine Mutter eine Deutsche ist und urspriinglich tiberzeugte Christin
war. Vor iiber neun Jahren konvertierte sie zum Islam. Bis zu seinem
sechsten Lebensjahr lebte die Familie in Bayern. Dann entschloss sie sich,
nach Syrien zu emigrieren. Dort hat er die erste Klasse besucht. Bereits
nach einem Jahr sind sie wieder nach Deutschland zuriickgekehrt und ha-
ben sich in Berlin niedergelassen, weil sie sich in Syrien nicht zurechtfan-
den. Nach der Scheidung seiner Eltern ist sein Vater wieder nach Syrien
zurtickgegangen. Seitdem leben seine Geschwister und er bei seiner Mut-
ter im Ostteil Berlins.

»Ich bin sehr, sehr, sehr froh in Deutschland zu leben und aufgewachsen zu sein,
weil ich muss sagen: >Deutschland ist eines der wenigen Linder, wo du deine Reli-
gion frei praktizieren kannst.< Also, man wiirde jetzt denken: >Nanu! Es gibt doch
Linder, wo viele Muslime leben, also die islamischen Linder.< Das muss nicht be-
deuten, dass die Muslime in diesen Lindern ihren Glauben so praktizieren kénnen,
wie sie es wollen. Dort gibt es Diktatoren, politische Verfolgungen und viele Grau-
sambkeiten seitens der Regierungen. Dieses hast du in Deutschland — Gott sei Dank
— nicht. Hier herrscht Religionsfreiheit. Die wird zwar hin und wieder an einigen
Stellen eingeschrinkt — ich sage mal zum Beispiel das Kopftuchproblem. Aber du
hast hier sonst die Freiheit, du wirst nicht verfolgt. Ich bin wirklich froh. Und was
das Wissen so angeht, habe ich den Islam auch hier in Deutschland kennengelernt.
In Syrien wiirde ich diese Moglichkeit vielleicht nicht haben. Ich habe mit Verwand-
ten und Freunden dort gesprochen. Die haben sich sehr gewundert, wo mein Wis-
sen iiber den Islam herkommt. In Syrien, wo mein Vater herkommt, ist es verboten,
tiefer gehend {iber den Glauben nachzudenken und Unterricht zu machen. Solche
Leute werden heute noch verfolgt, auch heute noch! Ich habe es nicht geglaubt. Ich
habe dieses mit meinen eigenen Augen gesehen, vor drei Jahren, als ich dort war.
Zwar leben dort sehr viele Muslime, aber die Regierung unterdriickt ihr eigenes
Volk und zwingt diesen Menschen ihre Ideologie auf. Dieses wird leider in Europa
nicht wahrgenommen und diskutiert. Man denkt, dass die Muslime dort in Freihei-
ten leben und Nichtmuslime keine Religionsfreiheit haben. Die Muslime haben in
ihren eigenen Lindern keine Freiheiten, sie diirfen den Islam nicht richtig kennen
lernen. Alles wird kontrolliert! Der Staat unterdriickt die Menschen und iiberwacht
sie. Und da bin ich wieder froh, hier zu leben. Also, wenn in Deutschland bisschen

mehr die Sonne scheinen wiirde, wire es das Paradies auf Erden [lacht, H.0.].«
Mit seiner Mutter, zu der er ein sehr gutes Verhiltnis hat, lebt Benjamin

sehr gern zusammen. Er bewundert sie, weil sie trotz der Scheidung mutig
blieb und seine Geschwister und ihn aufrichtig aufzog.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Also, ich lebe noch immer bei ihr. Sie ist auch muslimisch, sie ist Deutsche, von
Geburt an eine Berlinerin. Sie war eine tiberzeugte Christin, und spiter irgendwann
hat sie angefangen, sich tiber den Islam zu informieren. Und spiter hat sie sich
auch fiir den Islam entschieden. Und heute ist sie eine aufrichtige Muslima und
zeigt uns viel von ihrer Religiositat. Also: Sie bringt viel Verstindnis, Barmherzig-
keit und Liebe uns entgegen. Sie hat uns mit Liebe aufgezogen. Und alles, was sie
erklirt, tut sie mit Liebe und immer hat sie einen Bezug zum Glauben. Sie hat uns
alles erklirt.«

Zu seinem Vater pflegt er ein gutes Verhiltnis. Der Kontakt liuft allerdings
iiber das Telefon oder via E-Mail, weil er in Syrien lebt und jahrlich nur fiir
einige Tage zu Besucht kommt. Insgesamt ist Benjamin aber mit seiner
Familie recht zufrieden. Sehr gliicklich ist er auch, dass er seit einigen Jah-
ren kontinuierlich den islamischen Geboten nachkommt. Daher betrachtet
er es als bemerkenswert, wenn Menschen im jugendlichen Alter die isla-
mischen Regeln befolgen. Die Eltern spielen in diesem Zusammenhang
fiir ihn eine bedeutende Rolle. Er ist der Uberzeugung, dass die Kinder
sich fiir ein religioses Leben entscheiden, wenn die Eltern ihren Kindern
dies vorleben. Deshalb ist er froh, dass seine Eltern die Religion, wenn
auch nicht allumfassend, wihrend der Erziehung nicht ausgeschlossen ha-
ben. Er verfiigte zu Hause iiber viele Freiheiten. Seine Eltern haben ledig-
lich dariiber gewacht, dass er sich von kriminellen und im Islam eindeutig
verbotenen Verhaltensweisen fernhilt. Falls er doch ein unislamisches
Verhalten zeigte, machten ihn seine Eltern durch {iberzeugende Gespriche
auf sein Fehlverhalten aufmerksam.

»Besonders meine Mutter hat mir dann alles erklirt. Mein Vater lebt ja nicht mehr
bei uns, deshalb kann ich nicht so vieles iiber ihn sagen, aber meine Mutter ist sehr
geduldig. Sie ist fiir mich ein Vorbild. Sie hat eine Ruhe, unbegreiflich! Und in allen
Sachen sieht sie Positives. Sie spricht positiv, auch wenn etwas wirklich negativ ist.
Bei ihr sehe ich die Sunna des Propheten: Sie versucht, die Lebensweise und Emp-
fehlungen unseres Propheten zu praktizieren. Ich denke, dass sie dadurch diese po-
sitive und ruhige Haltung hat. Deshalb wendet sich meine Mutter nicht von uns ab,
wenn wir mal Fehler machen. Sie begegnet uns mit grof3er Toleranz. Und das finde
ich sehr gut und wiinsche es auch jedem.«

In seiner Freizeit besucht er dreimal in der Woche einen Gesprichskreis,
wo sich junge Muslime treffen, um sich gemeinsam tiber ihren Glauben
weiterzubilden. Sie lesen gemeinsam Lektiiren zu islamischen Themen.
Derzeit versuchen sie, durch Lesung von tafsir (Kommentare zu den Suren
und Versen im Koran) den Koran inhaltlich besser zu verstehen. Vor allem
bedienen sie sich der Werke des Gelehrten Said-i Nursi, der zahlreiche Ab-
handlungen mit dem Titel »Risale-i Nur« tiber islamische Themen ge-
schrieben hat. Dieser Gesprichskreis wird in deutscher Sprache abgehal-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.


https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 139

ten, da an ihm deutsche, tiirkische, arabische und bosnische Jugendliche
teilnehmen. Wenn er sich mit seinen Freunden trifft, versucht er, mit sei-
nen Freunden »etwas Sinnvolles zu machen«, indem sie »nicht in die
Kneipen gehen, spazieren gehen, bummeln, ins Kino gehen«. Dariiber hi-
naus sitzt er gerne an Computerspielen und treibt in einem Verein Sport.
In einigen Vereinen engagiert er sich ehrenamtlich, indem er altere Men-
schen, besonders solche, die keine Familienangehérigen haben, unter-
stiitzt.

Trotz allem Enthusiasmus fiir Deutschland ist er betriibt und erschro-
cken, wenn er mit seiner Mutter, die sich inzwischen ein Kopftuch ange-
legt hat, in der Offentlichkeit den »miirrischen Blicken« der Passanten be-
gegnet. Erfahrungsgemif hitten muslimische Jungen und Méanner in der
Offentlichkeit weniger Probleme als die muslimischen Midchen und Frau-
en, weil letztere aufgrund ihrer Kleidung schneller als fremd deklariert
wiirden. Zu diesem Bild tragen nach seiner Uberzeugung vor allem die po-
litischen Diskussionen bei.

»Sie [seine Schwester, H.0.] musste mit vielen Vorurteilen kimpfen. Man nahm ihr
nicht ab, dass sie die Klassenbeste ist und studiert. Man dachte: >Na, Kopftuch!
Dann muss sie faul und dumm sein und wird vom Vater oder Bruder dirigiert.< Vie-
le Leute trauen sich aber nicht, offen ihre Vorurteile auszusprechen. Immer hinter
dem Riicken werden solche AuRerungen gemacht.«

»Ich habe es selbst erlebt. Viele Leute trauen sich nicht, sich offen auszusprechen.
Eine lustige Sache. Die Leute haben zwar was dagegen, aber trauen sich nicht, dies
offen auszusprechen. Da sind wir mal die Rolltreppe runtergefahren und jemand ist
von der anderen Rolltreppe entgegengefahren. Da hortest du aus dem Mundwinkel
halt, ohne dass er sich bewegt oder Anstalten gemacht hat: >Scheif3-Auslinder!« Das
Lustige ist, man ist selber Deutscher. Das Allerlustigste ist ja, meine Mutter ist
Deutsche. Die Leute sind zwar freundlich, aber die sind halt immer mit Vorurteilen
uiberschiittet, wie zum Beispiel: >Die kopftuchtragenden Frauen kénnen nicht
Deutsch sprechen, konnen sich nicht artikulieren!< Wenn dann angefangen wird,
meiner Mutter etwas so >tarzanisch« zu erkliren, dann fingt meine Mutter an, auch
berlinerisch weiterzuerzihlen. Dann fallen alle von den Wolken, dann ist es eine
sehr peinliche Situation. Meine Mutter trigt ja Kopftuch, aber nicht seit Langem;
erst so seit einigen Jahren. Fiir sie ist das Kopftuch ganz normal, etwas Selbstver-
stindliches, so wie ein Baseballcap. Und da sie halt damit so selbstbewusst umgeht,
sind auch viele Leute, die mit ihr in Kontakt treten, baffl«

Dafiir, dass es zu solchen Vorurteilen und Stereotypen in der Gesellschaft
tiberhaupt kommen kann, zieht er ausdriicklich die Medien in die Verant-
wortung. Zwar begriift er die Pressefreiheit, aber erwartet zugleich von
den Medien mehr Sachlichkeit.

Weil seiner Meinung nach die heutige Berichterstattung vornehmlich
unter einem »Sensations- und Ratingdruck« steht, miissen die Muslime

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | WEGE ZUR INTEGRATION

aufmerksam sein und sich vorbildlich islamisch verhalten. Solange der Is-
lam und das muslimische Leben in den Medien nicht sachlich und vorur-
teilslos prisentiert wiirden, sei ein fehlerloses Leben aller Muslime erfor-
derlich. Er wiinscht sich, dass die Muslime in der Nachbarschaft, in der
Schule, an der Arbeitsstelle etc. mit Nichtmuslimen in den Dialog treten.

5.4.2 Dimensionen der Religiositat
5.4.2.1 Die Dimension des Glaubens

»Ich wusste aber nicht, welchen Wert der Glaube, der Islam hat. Als ich angefangen
habe, die Korankommentare zu lesen, dann habe ich diesen Sinn besser verstan-

den.«

Durch seine Lesungen in den Korankommentaren »Risale-i Nur« ist sein
Glauben an Gott, an die Allmacht Gottes, stirker geworden. Je mehr er sich
der Bildung tiber den Islam widmet, umso ausgeprigter wird sein Glaube.

»Man sieht doch tiberall, was Er so gemacht hat: die Sonne, der Mond, das Univer-
sum, die Menschen, die Natur ... Also man sieht vom kleinsten Atom bis zum grof-
ten Planeten dasselbe Prinzip, das eben Gottes Existenz beweist. Die Eigenschaften
Gottes werden mir tiberall bewusst, allein beim Licheln eines Kindes zum Beispiel.
Wer bewegt die Welt, wer hilt das Universum zusammen?«

Er ist hochbegliickt dartiber, dass er Gott als einen »liebenden, barmherzi-
gen, gerechten Schopfer« kennengelernt hat. Erfreut ist er besonders, ihn
tiberhaupt kennen und lieben zu kénnen, in einer Zeit, in der der Glaube
an Gott als altmodisch betrachtet werde. Inzwischen fiihlt er, dass er einen
unerschiitterlichen Glauben in seinem Herzen aufgebaut hat.

»Wenn ich annehme, dass es einen Gott gibt, der alles weifs und allmichtig ist und
er sich dann barmherzig zeigt und auch sich auf die Stufe des Menschen herablasst
und einen Koran sendet mit seinen Weisungen und seinen Empfehlungen, und
wenn ich weif}, dass er allwissend und allweise ist, dann gehe ich davon aus, was er
mir aufdiktiert und mir vorschligt und sagt, ist ein Vorschlag; ich kann es anneh-
men oder nicht. Aber, so wie ich ihn kennengelernt habe, weif ich, dass das, was er
sagt, letztendlich nur zu meinem Besten ist. Ich kann mich doch nicht mit ihm
messen, ich bin doch verginglich, er ja nicht. Ich finde, wer Gegenteiliges behaup-
tet, der ist nicht logisch. Nein, auf keinen Falll Im Gegenteil, wenn er aus dem Ko-
ran und Sunna einmal nicht versteht, heifit es ja nicht, dass es veraltet ist. Man kann
ja nicht alles sofort verstehen. Man muss geduldig sein und darauf weiter aufbau-

en.«

Er zweifelt nicht an der Existenz des Jiingsten Tags, dies stellt das Zentrum

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 141

seines Glaubens dar. Das jenseitige Leben fasst Benjamin als das ewige Le-
ben auf. Daher betrachtet er das Leben auf dieser Erde als verginglich und
als eine Priifung. Daher unterliegen alle Menschen auf dieser Erde Gottes
Priifung, die fiir ihre Handlungen im Jenseits Ihm Rechenschaft ablegen
miissen. Menschen, die die Priifung bestanden haben, werden mit dem
Paradies belohnt.

5.4.2.2 Die Dimension der religiosen Praxis

Frither hatten Gebete in Benjamins Alltag keine grofle Bedeutung. Damals
fiel es ihm schwer, sich tiglich vor den Gebeten zu waschen. Nach seiner
bewussten Vertiefung in den Islam ist ihm dies aber augenfillig geworden:

»Dann konnte ich auch meine Faulheit iiberwinden. Denn meine Seele benétigt
diese Gebete, denn wie ich esse und trinke, um zu iiberleben, bedarf auch meine
Seele Nahrung, und der Balsam fiir die Seele ist das Gebet. Das Gebet ist wie eine
Tankfiillung eines Motors. Das Gebet macht einem immer wieder bewusst, dass es
einen Schépfer gibt, der dich nicht drgern mochte, sondern er méchte dir zeigen,
dass alles aufRer Thm verginglich ist und mit dem Tod nicht alles zu Ende ist, son-
dern das ewige Leben erwartet einen, und dort werden alle Gerechtigkeit erhalten,
die sie vielleicht auf dieser Erde nicht bekommen haben. Und deshalb méchte ich
auf das Gebet nicht verzichten. Es ist gut fiir mich. Je mehr man sich {iber den Sinn
des Gebetes, des Islam und so Gedanken macht, umso mehr hat man Lust und
Spaf’ am Beten.«

Vortrefflich findet er auch das Gemeinschaftsgebet in der Moschee. Weil er
das Gefiihl hat, in der Moschee in seinen Gebeten gefasster und Gott noch
niher zu sein, diese deshalb segensreicher sind als daheim, bemiiht er
sich, mit der Gemeinschaft in der Moschee bzw. zu Hause mit seinen
Freunden zu beten. Demnach ist fiir Benjamin aus seiner Sicht eine Reli-
gion ohne Gebete unerfindlich: Wie ein Haus ohne ein stabiles Fundament
schon bei einer minimalen Erschiitterung zusammenstiirze, so kénne auch
eine Religion ohne Gebete nicht existieren. Aus diesem Grund gehoren die
fiinf tiglichen Gebete zu den wichtigen Sdulen seiner Lebenswelt.

Dass Menschen fasten, bewundert er. Die wiederholten Aufforderun-
gen, dass ein Muslim im Ramadan zu fasten hat, bewegten ihn dazu, der
»Fastenwelle« nur unregelmiflig und hiufig auch unwillig zu folgen, bis
sich ihm der tiefere Sinn erschloss:

»Ich habe wiederum, nachdem ich kapiert hatte, wieso, weshalb, warum das Fasten
eine Bedeutung im Islam hat, umso lieber gefastet. Ich habe das Fasten verstanden
als Reinwaschen von Siinden. Klar, auch die Besinnung auf das Leben. Ohne zu fas-
ten, wire es schwer, Mitleid mit anderen zu haben, die hungern. Ein Mensch kann
sich sehr schwer in so etwas reindenken, wenn er nicht selber darunter leidet. Mit

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | WEGE ZUR INTEGRATION

dem Ramadan macht man sich noch mehr Gedanken tiber das Leid der Menschen,
iiber Umweltschutz, tiber seine Mitmenschen. Mit dem Fasten steigt auch dann die
Begeisterung, Gott noch dankbarer fiir das zu sein, was er einem so gibt. Im Monat
Ramadan sollte aber nicht nur der Mund fasten — also nichts essen und trinken! —,
sondern alle Organe des Menschen sollten mitfasten: keinen Arger machen, keine
schlechten Worte benutzen, keine bléden Witze, nicht liigen und so weiter. Also
einen Monat lang versucht der Muslim, sich so richtig zu besinnen und zu erziehen,
damit er in den anderen elf Monaten weiter so lebt. Also der Monat Ramadan ist
sozusagen eine jahrliche Bilanz: >Was habe ich erreicht, was nicht? Was sollte ich
jetzt besser machen? Wen habe ich mit meinen Worten verletzt?<, um sich dann
aber bald zu entschuldigen, damit er im Jenseits nicht als Schuldiger dasteht.«

Die islamische Trauung (Nikah) ist fiir ihn wichtig, weil eine Verheiratung
den Segen Gottes benétigt. Er wird bei seiner Trauung besonders darauf
achten, dass er nicht nur standesamtlich, sondern auch islamisch getraut
wird.

Als er einst die islamischen Regeln nicht so ernst nahm, hat er den vom
Islam abgesteckten »Lebensrahmen« eindeutig gesprengt:

»Frither habe ich einige Freunde gehabt, die auch gekifft haben. Ich habe auch eini-
ge Male mitgemacht. Aber als ich angefangen habe, den Islam zu praktizieren, hatte
ich innerlich eine starke Energie, die mich auch vor diesen Freunden geschiitzt hat.
Ich habe sie verlassen und mir andere Freunde gesucht. Ich glaube, wenn ich mit
diesen immer noch zusammen wire, dann wire ich vielleicht jetzt woanders oder
wire drogenabhingig. Ich hore von einigen, dass einige meiner Freunde im Ge-
fangnis sitzen oder Drogendealer geworden sind. Ich bin Allah dankbar, dass ich das
nicht bin, aber bin auch traurig, dass meine ehemaligen Freunde es nicht geschafft
haben.«

Durch diesen Wandel hat er seinen Alltag geordnet, sodass nunmehr der
Islam einen groflen Einfluss auf sein Leben hat. Mit den fiinf tiglichen
Gebeten fiihlt er sich behiiteter.

»Zum Beispiel kann ich mit dem Gebet Liigen, Klauen, Kneipen, Spielcasinos und
Ahnliches nicht vereinbaren. Deshalb gehe ich nicht dorthin oder tue solche
schlechten Dinge nicht. Ich habe auch aufgehért zu rauchen.«

5.4.2.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen

Er ist der festen Meinung, dass der Mensch eine Religion braucht, weil er
selbst sein jetziges geordnetes Leben dem Islam verdankt.

»Meine ehemaligen Freunde hatten dieses nicht und haben ihr Leben versaut. Eini-
ge sind im Gefingnis und andere verdienen ihr schmutziges Geld, indem sie andere

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 143

Menschen mit Drogen vergiften. Das alles kann und darf ich nicht tun, auch wenn
ich verhungern sollte. Ich weifs: Gott sieht mich und ich werde zur Rechenschaft ge-
zogen. Er wird mich fiir alle meine Stinden hart bestrafen. Ich denke, jeder Mensch
braucht deshalb eine Religion. Hitten meine ehemaligen Freunde tiberhaupt einen
gefestigten Glauben, so wiren sie heute vielleicht vorbildliche junge Menschen. Re-
ligion ist wichtig.«

Eine Religion ist fiir ihn dann eine Religion, wenn sie folgerichtig ist und
auf seine Fragen begreiflich antwortet.

»Eine Religion darf nicht nur Theorie sein, sondern sie muss auch praktisch sein,
also eine Umsetzung muss moglich sein. Auf Worte sollten Taten folgen.«

Dieses Verstindnis ist fiir ihn im Islam zu bekommen. Daher definiert
Benjamin den Islam als eine Religion, die ihm Orientierung, Schutz, Se-
gen, Frieden, Hoffnung, Gliick und Bescheidenheit verschafft. In Zwangs-
lagen empfindet er, dass der Islam ihn schiitzt und nicht alleinlisst. Die
alltdglichen islamischen Regeln dienen ihm besonders in Notlagen als eine
Stiitze, um nicht frustriert aufzugeben.

»Und ich rezitiere ja tiglich in meinen Gebeten oder lese im Koran, dass die Welt
eine Priifung darstellt, dass der Mensch auch schwierige Zeiten haben kann und ich
geduldig sein soll.«

5.4.2.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Benjamin sieht sich noch am Anfang seiner Einweisung in den Islam, weil
fiir ihn Wissen zwar einen Anfang hat, aber kein Ende. An sich ist er ein
widerwilliger Leser, aber ohne das Studieren von Biichern ist es heutzutage
fiir ihn unmoglich, den Islam zu erlernen. Zwar liest er relativ wenige Pu-
blikationen, aber der Gesprichskreis, an dem er dreimal wochentlich teil-
nimmt, bietet ihm einen Anlass, Biicher iiber den Islam zu lesen. Als Lei-
ter dieser Lerngruppe muss er sich auf die Sitzungen adiquat vorbereiten.
Selbst wenn es ihm hin und wieder kein Vergniigen bereitet, treibt er da-
mit seine Bildung voran.

»Ich wiinsche mir aber vor allem religisse Weiterbildungsmoglichkeiten in deut-
scher Sprache. Hier sollte vor allem das Warum im Vordergrund stehen.«

Eine sogenannte »Koranschule« hat er nicht besucht, weil ihre Kurse vor-
nehmlich in turkischer oder arabischer Sprache durchgefithrt wurden.

»Aber wieder fiir deutschsprachige Muslime gesprochen, weil wir weder Tiirkisch
noch Arabisch kénnen: Auch solche Unterrichte werden wieder in Tiirkisch oder

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | WEGE ZUR INTEGRATION

Arabisch angeboten. Daher kénnen wir nicht dorthin. Okay, dorthin hat jeder Zu-
tritt, das heifdt, ich kann natiirlich hin. Aber alles wird in Arabisch oder Tiirkisch
erklirt, da hat man es deshalb nicht leicht. Ich hatte Gliick, eben den deutschspra-
chigen Korankommentar gefunden zu haben, der auf meine Fragen Antworten gibt.
Was die deutsche Literatur tiber den Islam angeht, gibt es viel zu wenig. Hier miiss-
te etwas gemacht und unternommen werden.«

5.4.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Hochste Prioritdt hat fiir Benjamin, seine Kinder nach den Geboten des
Korans zu erziehen. Die Wissensgrundlage der Kinder sollen — unabhingig
von ihrer Herkunft und Kultur — die religiésen Werte sein, die sich unter
den Religionen nicht wesentlich unterscheiden.

»Wenn man die religiosen Grundsitze sich anschaut, dann unterscheiden sie sich
auch nicht so sehr, zum Beispiel vom Christentum: >Du sollst nicht stehlen, du
sollst nicht liigen, du sollst nicht téten und so weiterl« Das sind Grundsitze, die ei-
nen Menschen ausmachen, und Werte sind eben, die einen Menschen auszeichnen.
Wenn man Bescheid weif3, welche Werte zum Beispiel im Islam wichtig sind, dann
kann man sie zum Vorbild nehmen. Es sollte in der Erziehung frither ansetzen,

damit sie verinnerlicht werden und spéter auch praktiziert werden.«

Zumindest wird er versuchen, seinen Kindern eine islamische Erziehung
und Bildung zu ermdglichen, um sie zu vorbildlichen Menschen in der
Gesellschaft zu machen.

Sehr wichtig findet er das islamische Verbot des vor- und auflereheli-
chen Geschlechtsverkehrs, weil sich sonst unsittliches Verhalten in der Ge-
sellschaft zunehmend durchsetzen werde.

»Das finde ich sehr wichtig. Man kann auch dagegen argumentieren und sagen: >Ja,
der Mensch ist frei und er kann alles machen, was er will.« Man sieht ja dabei, was
da herauskommt. Die Frauen bleiben letztendlich >darauf sitzen< und fiir den Mann
war das ein Vergniigen von einer bis drei Minuten. Und eine Frau hat vielleicht
neun Monate oder sogar Jahre damit zu kimpfen. Verhiitung gibt es zwar, aber
trotzdem werden nur die Geliiste befriedigt. An die wichtigen Sachen, wie Familie,
gemeinsame Ehe und so, wird nicht gedacht. Wo bleibt die Verantwortung der
Minner und Frauen? Leider ist es auch heute so, dass man eine schoéne Frau heira-
tet und nach einigen Jahren geht man entweder fremd oder man lasst sich scheiden,
um an eine andere Frau zu kommen, weil man der Meinung ist, die Ehefrau ist
nicht mehr so attraktiv. Gerade hier setzt der Islam an, der uns nahe legt, dass man
nicht nur seines geschlechtlichen Triebes willen heiratet, sondern um Allahs willen.
Ein Muslim sagt sich eben: >Ich heirate diese Frau beziehungsweise diesen Mann
um Allahs willen, mag sie jetzt hiibsch sein und in zehn Jahren hisslich.< Ein Mus-
lim glaubt ja daran, dass er mit dem Ehepartner, den er auf dieser Erde hat, im Pa-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.


https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 145

radies weiterleben wird, und dort bekommen sie die absolute Schonheit. Daher ist
die Schénheit, die man auf dieser Erde hat, nicht so wichtig, denn die echte Schon-
heit wird kommen - im Jenseits. Man freut sich eben auf die kommende Schon-
heit.«

Ohne Weiteres will er nicht ausschliefen, eine nicht muslimische Frau zu
heiraten, denn es komme auf den »Kern des Menschen« an. Fiir eine Ver-
mihlung reiche dieser vollig aus.

»Man kann auch tiber keinen vorurteilen, weil er kein Muslim ist oder den Islam
nicht kennengelernt hat, oder mit dem Islam nichts zu tun haben will. Wenn er
nicht will, dann ist es auch in Ordnung. Es kommt auf den Kern des Menschen an;
wenn er ein guter Mensch ist, dann spielen die anderen Bereiche nicht die zentrale
Rolle.«

Als integrationshemmend hat er den Islam nicht erlebt. Benjamin be-
zeichnet den Islam als integrationsfordernd, weil der Islam mit seinen
Werten flr ein gedeihliches und harmonisches Zusammenleben aller
Menschen eintritt.

»Der Islam ist mit seinen Werten wie Gastfreundschaft, Barmherzigkeit, Liebe, To-
leranz sogar integrationsférdernd. Integration erfordert ja ein gegenseitiges Kennen-
lernen. Eben diese Werte fordern ja einen Muslim auf, einen guten Umgang zu
pflegen und mit der Gesellschaft gut zu leben und sich dabei nicht zuriickzuzie-
hen.«

Zum Verhiltnis von Islam und Demokratie fiihrt er aus, dass sie sich nicht
widersprechen, sondern ohne Weiteres vertragen. Er ist dariiber hinaus der
Uberzeugung, dass der Islam ein demokratisches Verstindnis verstirkt,
eben weil der Muslim alle Menschen als Geschépfe Gottes und als Nach-
kommen Adams und Evas ansieht.

»Also, man muss sich erst fragen: >Was versteht man unter Demokratie?< Darunter
verstehe ich die Freiheiten: Meinungsfreiheit, Pressefreiheit, Religionsfreiheit, Ent-
scheidungsfreiheit und so. Und das gibt es ja auch im Islam. Von daher wiirde mir
nichts Gegenteiliges aus dem Islam einfallen. Im Gegenteil, das wird vom Islam
bestirkt. Ich wiirde den Islam demokratiefreundlich bezeichnen, sogar demokratie-
férdernd. Auch macht der Islam keinen Unterschied zwischen den Menschen, denn
Allah hat alles auf dieser Welt erschaffen. Er hat die Menschen unterschiedlich er-
schaffen, weil er die Vielfalt liebt. Er hat keinen hervorgehoben, er hat alle gleich
erschaffen, letztendlich sind alle liebenswert, interessant und es wert, kennengelernt
zu werden. Von daher wird Toleranz im Glauben groflgeschrieben. Und da wir alle
letztendlich tiber sieben Ecken verwandt sind — es fing ja mit Adam an —, wir’s
schwachsinnig, hier Unterschiede zu machen. In der Demokratie sollte man auch

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | WEGE ZUR INTEGRATION

die Vielfalt bewahren und schiitzen. Ich denke, Islam und Demokratie vertragen
sich gut.«

Anderen Thesen, die dem Islam eine demokratiefeindliche Haltung unter-
stellen, widerspricht Benjamin bildhaft:

»Dass der Islam nicht gegen Demokratie gerichtet ist, kennen wir auch aus der Ge-
schichte. Gerade im Mittelalter hatten wir Europder mit Demokratie, mit Menschen-
rechten, mit Vielfalt und so grofle Probleme. Viel Blut ist geflossen, viele Menschen
mussten sterben, weil sie Juden waren oder weil sie nicht ins Bild passten. Gerade
in diesem Zeitalter waren die Muslime mit ihrem Glauben weit voran, viel fort-
schrittlicher, und nahmen auch Menschen in Schutz vor den Européern. Juden und
politisch Verfolgte hatten in der Tiirkei Zuflucht gefunden. Alles das ist leider in
Vergessenheit geraten und jetzt werfen wir Europder dem Islam eine Demokratie-
untauglichkeit vor. Komisch, nicht wahr?«

Zwang und Gewalt sind fiir ihn religionsfeindliche Begriffe, die niemals
eine Anwendung finden kénnen — schon gar nicht in der Religion. Man
wird glaubig mit dem Herzen und nicht durch Zwang. Solche Personen oder
Gruppierungen, die Zwang und Gewalt mit religiésen Motiven legitimie-
ren, sind ihm deshalb ein Griuel, weil sie »vom Neid und von Satan ge-
lenkt« werden, gleichviel ob sie sich als Muslime oder Nichtmuslime be-
zeichnen.

»Auf gar keinen Fall kann ich es als ein Muslim, der seine Religion ernst nimmt
und tiber alles liebt, tolerieren.«

Nach seiner Uberzeugung lehnt der Islam Zwang und Gewalt deshalb ab,
weil sonst lauter Heuchler in der Gesellschaft grofsgezogen wiirden.
Heuchler mochte der Islam nicht aufziehen, daher empfiehlt ihm seine Re-
ligion das Gesprich, in dem er mit anderen tiber seine Religion und Auf-
fassung sprechen kann.

»Wenn du der Meinung bist, etwas muss in der Gesellschaft anerkannt werden, ja
dann musst du dafiir arbeiten, also Menschen von deiner Meinung iiberzeugen. Nur
dann ist es legitim. Ansonsten: Einfach tiber die Kopfe der Menschen, einfach von
oben herab, etwas aufzuzwingen, wire unislamisch und unmenschlich. Das wiirde
ich nie als Muslim akzeptieren, auch wenn es inhaltlich irgendetwas mit dem Islam
zu tun haben sollte.«

Der Gewalt will er sich nur bei ernstlicher Bedrohung und Unterdriickung
bedienen:

»Nur das gestattet der Islam: Selbstverteidigung oder Notwehr. Sonst darf der Mus-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I47

lim, ja an sich alle Menschen auf dieser Welt, nichts mit Gewalt, Kampf, Krieg zu
tun haben.«

Er fordert, dass die Regierungen der Weltstaaten mit gutem Beispiel vor-
angehen, indem sie ihren Mitbiirgern bewusst machen, dass Gewalt und
Zwang schlechthin keine zuldssigen Mittel zur Probleml6sung sind.

»Aber, wenn einige Staaten ungerecht und mit Gewalt ihre Biirger einschiichtern
oder andere Linder oder Menschen angreifen, dann kann man vielen Menschen
nichts mehr erzihlen. Wenn jemand sich schlecht behandelt fiihlt oder erniedrigt
fithlt, dann wird er zornig.«

Der Islam fasziniert ihn auch darin, dass er Menschen in Not und Qual be-
sinftigt und zur Geduld aufruft, womit Gott verspricht, im Jenseits Gerech-
tigkeit walten zu lassen und die Tyrannen hart zu bestrafen.

»Auch hier setzt der Islam ein. Dieser Gedanke, dieser Glaube schenkt mir also ein
friedliches und hoffnungsvolles Leben auf dieser Welt, wo viel Ungerechtigkeiten
und Unmenschlichkeiten passieren.«

5.4.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Benjamin ist nur Mitglied eines Vereins, den er mitbegriindet hat. Ver-
schiedentlich hat er tiber einige Organisationen, wie die DITIB, die IGMG,
den Islamrat und den Zentralrat, gehort. Intensiv mochte er sich aber mit
diesen Organisationen nicht beschiftigen.

»Aber, so richtig tiber sie habe ich mich nicht informiert, ehrlich gesagt, brauche ich
auch nicht, denn ich will nicht hinter Parteien, politischen Organisationen [her|ren-
nen.«

Nicht die Organisationen, sondern der Islam und die dazugehorige Le-
bensweise interessieren Benjamin. Er nimmt ihre Angebote nur dann in
Anspruch, wenn diese den »wahren Islam« vermitteln und von Ideologisie-
rung oder Politisierung absehen. Unzufrieden ist er dariiber, dass sich
zahlreiche Organisationen eher durch ihre nationale als durch ihre musli-
mische Identitit definieren. Dass Muslime mittlerweile ihre Organisatio-
nen oder Moscheegemeinden nach ihrer Herkunftskultur und -sprache
strukturieren, erscheint ihm als ein grofses Hindernis fiir den innermus-
limischen Dialog und Konsens. Gerade dies sei fiir einen deutschsprachi-
gen Muslim wie ihn eine Barriere dafiir, dass er iiberall ohne Verstindnis-
schwierigkeiten und Scheu hingehen kann. Er vermisst Ortlichkeiten und
Anlaufstellen speziell fiir deutschsprachige Muslime.

Konkret verlangt er von allen Organisationen, die den Islam und die

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | WEGE ZUR INTEGRATION

Muslime reprisentieren wollen, egal welchem Kultur- oder Sprachraum sie
sich zugehorig fithlen, dass sie den Islam in den Vordergrund ihrer Aktivi-
titen stellen. Sie sollen weder den Islam fiir irgendwelche Zwecke instru-
mentalisieren noch sich von irgendeinem anderen instrumentalisieren las-
sen. Die Universalitit und Uberparteilichkeit des Islam diirften nicht ge-
schidigt werden. Daher verachtet er Gruppierungen oder Parteien, die den
Islam fiir ihre Ziele missbrauchen.

Innerhalb der muslimischen Gemeinschaften mangele es an einer
ganzheitlichen Bildung und Erziehung. Nicht nur oberflichlich und unbe-
darft mochte er seine Religion studieren, sondern tiefgehend und verste-
hend, wozu eine Aufklirung tiber Sinn und Zweck des Islam notwendig
sel.

»Die Frage nach dem Warum muss erértert werden. Und das sollten die Organisa-
tionen auch praktizieren, denn wir leben in einer Welt, wo die Wissenschaft eine
wesentliche Bedeutung hat und wir kénnen sie nicht einfach so ignorieren. Gerade
der Islam hat doch in der Vergangenheit die Wissenschaft michtig beeinflusst. Die
Muslime waren da die Vorreiter. Warum nicht heute? Ja, weil wir nur hinter Verbo-
ten und Geboten herrennen, und nicht den Sinn erklirt bekommen beziehungswei-
se nicht erkliren. Wenn uns etwas nicht passt, dann berufen wir uns auf den Islam
und sagen: >Das ist verboten!<, obwohl das nicht so ist. Wenn es uns passt, dann
machen wir das zum Erlaubten, obwohl es im Islam eigentlich verboten ist. Das

muss aufhéren.«

Im Ganzen erwartet Benjamin, dass sich die muslimischen Organisationen
fiir die muslimische Gemeinschaft und die Menschen in Deutschland ein-
setzen und nicht als Interessenvertretung zwischen dem Herkunftsland
und Einwanderungsland hin- und herpendeln, sich schon gar nicht fiir die
Herkunftspolitik und -parteien instrumentalisieren lassen.

»Der Haupttenor, den ich ritberbringen méchte, ist, dass man auch seinen Glauben
hinterfragt und sich aktiv mit seinem Glauben auseinandersetzt. Das soll nicht un-
terbunden werden, denn je mehr man sich mit seinem Glauben auseinandersetzt,
umso mehr Gewissheit wird man erlangen. Man wird das Logische und den Sinn
sehen und dann kann man mit Nichtmuslimen sich besser unterhalten. Man wird
dann nicht selbst fiir Missverstindnisse verantwortlich sein. Dann werden wir auch
richtig verstanden werden. Aber wenn wir unseren Glauben nicht kennen, aber so
tun, als wiissten wir vieles dariiber, und dann auch so sprechen und auftreten, ja,
dann werden sich eben die Vorurteile verstirken, da man ja nicht den Islam vermit-
telt, sondern seine egozentrische Betrachtungsweise, was ja von der Gegenseite
nicht bemerkt wird.«

Regelmiflig zum Freitagsgebet besucht er eine Moschee. Dabei erstrebt er
den Segen Gottes. Uberdies kann er sich in der Moschee mit anderen

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 149

Gldubigen austauschen und mit ihnen diskutieren. An anderen Werktagen
ist sein Moscheegang sehr sporadisch, oft aber aufgrund universitirer und
beruflicher Verpflichtungen unmdglich. Lediglich im Monat Ramadan
sucht er fast tiglich eine Moschee zum Gemeinschaftsgebet auf.

Wenn er das Wort Moschee hort, denkt er erst einmal an ein Gottes-
haus, an ein Gebetshaus, an einen sauberen und schénen Gebetsort. Er
vermisst Moscheen, wie sie in Syrien oder der Tiirkei zu sehen sind.

»Ich war in Syrien und Istanbul. Da sieht man sofort, wo die Moschee ist. Es ist
auch so schén gebaut und dann gehst du auch gerne hin. Du sieht sie sofort. Aber
hier ist das nicht méglich. Eigentlich gibt es hier keine richtigen Moscheen. Das
sind ja nur angemietete Rdume. Es gibt auch leider keine deutschsprachigen Mo-
scheen, wo zum Beispiel die Predigt auf Deutsch artikuliert wird. Es gibt jetzt nur
eine in Wedding. Ich wiirde es stark befiirworten, wenn es mehr Moscheen gibe,
die prichtig klar im Stadtteil zu sehen sind.«

»Vorbild in Wort und Tat und natiirlich Wissen, so stellt Benjamin sich
einen guten Imam vor, der allerdings auch offen und ehrlich sein soll. Bei-
spielsweise erwartet er von einem Imam, wenn er auf eine Frage nicht
antworten kann, dies offen einzugestehen. Er verlangt von allen, die dienst-
lich oder auflerdienstlich den Titel Imam tragen, sich einer stindigen Wei-
terbildung zu unterziehen.

»Ich weif} nicht, inwieweit die Imame in der heutigen Zeit dazu ausgebildet sind,
das zu vermitteln. Falls nicht, dann sollten sie hierzu sich weiterbilden. Diese >Wa-
rumc«-Schiene ist sehr wichtig. Damit meine ich nicht, dass mir die Verbote und Ge-
bote nicht so wichtig sind, aber die Imame sollten den Sinn — also: warum, wieso
und weshalb — in den Vordergrund stellen.«

Ein solcher Imam konne die Lebensweise und -einstellung von Benjamin
sehr wohl positiv bestirken, wozu es aber bisher nicht gekommen ist, weil
er die Predigten nicht verstehen kann, die nicht in deutscher Sprache ab-
gehalten werden. Wie oben bereits bemerkt, ist Benjamin den Werken des
Gelehrten Said-i Nursi zugetan. Diesen Biichern verdankt er sein jetziges
Verstindnis und seinen Blickwinkel.

Nach seiner Meinung benétigen die muslimischen Jugendlichen sicht-
bare Vorbilder. Solche Vorbilder kénnten die Imame werden, wenn sie die
Jugendarbeit qualifiziert betrieben und dazu {iber professionelle Bildung
und die Sprache der Jugendlichen verfiigten.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.5 Dominik - »Religion ist Quelle fiir den Lebenssinn.«
Zur Interviewsituation

Dominik lernte ich durch meine E-Mail-Aufrufe kennen. Nach hiufigem
E-Mail-Austausch konnten wir einen gemeinsamen Gesprichstermin fin-
den. Wir verabredeten uns zu einem Treffen in einem Café an einem
Samstagnachmittag.

5.5.1 Wer ist Dominik?

Dominik stammt urspriinglich aus Ungarn und kam vor 17 Jahren mit ih-
rer Mutter nach Deutschland. Seit einem Jahr besitzt sie die deutsche
Staatsbiirgerschaft und ist inzwischen 24 Jahre alt. Nach ihrem Abitur ab-
solvierte sie eine Ausbildung zur Fremdsprachenassistentin. Derzeit stu-
diert sie Publizistik und Hungarologie. Vor drei Jahren hat sie sich nach
langjihrigem Selbststudium iiber Religionen fiir den Islam entschieden,
weil sie hier ihre innere Ruhe und Stirke entdeckt hat.

Dominik ist mit ihrer Mutter aufgewachsen, zu der sie ein normales
Verhiltnis hatte — bis sie zum Islam tibertrat.

»Aber als ich zum Islam konvertierte, war meine Mutter gegeniiber mir sehr grob.
Denn sie akzeptiert bis heute nicht, dass ich meinen Glauben gewechselt habe. Sie
versuchte auch anfangs, mir den Islam auszureden und sogar Druck auszuiiben,
dass ich wieder eine Christin werde. Uber ein Jahr musste ich mir vieles anhéren,
Beschimpfungen und vieles mehr. Sie hat es nicht wahrnehmen wollen.«

Nachdem Dominik sich auch fiir eine bewusste Ausiibung islamischer Re-
geln entschlossen hatte, wurden die Attacken ihrer Mutter stirker.

»Und als ich mir den Kopftuch anlegte, da wurde sie wieder sehr ernst — obwohl sie
als Christin in Ungarn das Kopftuch aus unserer Verwandtschaft kannte, weil einige
meiner Verwandten, die ilteren vor allem, auch ein Kopftuch tragen. Trotzdem hat
sie das nicht akzeptiert. Jetzt, wo ich ausgezogen bin, ist etwas Ruhe eingekehrt,
aber sie mochte weiterhin, dass ich den Islam faktisch verlasse und betet dafiir, dass
ich wieder zuriickkehre.«

Dominik beftirwortet es, dass Menschen im jugendlichen Alter die islami-
schen Regeln befolgen. Zu dieser Einsicht ist sie durch ihr langes Studium
der Religionen und speziell des Islam gelangt.

»Ich weif}, wen ich warum anbete. Das ist der Schopfer des Universums — Allah! Ich
kann die muslimischen Jugendlichen, die den Islam nicht leben, nicht verstehen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.


https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I5I

Ich habe erst vor drei Jahren diese Schénheit entdeckt, die hatten es mit der Geburt.
Dass einige unter ihnen diese Chance nicht wahrnehmen, finde ich sehr traurig. Ich
denke, wenn sie den Islam auch richtig praktizieren wiirden, dann wiren auch viele
von ihnen noch erfolgreicher und hitten keine Probleme mit Drogen, Alkohol, Kri-
minalitit; in der Schule wiren sie bestimmt fleifRiger. Der Islam legt auf Moral und
Respekt groflen Wert. Das ist, was heute bei vielen Jugendlichen, aber auch Erwach-
senen fehlt.«

Damit die religiosen Gebote im jugendlichen Alter praktiziert werden,
komme den Eltern eine wesentliche Rolle zu. Gleichwohl sollten die Eltern
bei ihren Erliuterungen iiber die religiosen Dogmen vorsichtig sein, sonst
konnten ihre Bemithungen das Gegenteil bewirken.

»Meine Mutter hat mich streng christlich erzogen, deshalb war ich auch bis vor drei
Jahren streng christlich. Aber viele Sachen konnte ich nicht verstehen, sie waren zu
unlogisch fiir mich, wie die Dreifaltigkeit. Keiner konnte diese mir logisch erklaren.
Ich habe innerlich keine Ruhe gehabt. Ich habe dann mich tiber andere Religionen
sachkundig gemacht und entdeckte dabei den Islam, den ich vor drei Jahren an-
nahm. Mir war meine Mutter eine grofe Hiirde. Sie sieht bis heute nicht ein, dass
ich Muslima geworden bin und wenn wir zusammenkommen, dann erzihlt sie mir
immer wieder, dass ich einen groflen Fehler gemacht habe und ich im Jenseits nicht
in den Himmel kommen werde.«

Gegenwirtig hat sie wegen ihres Studiums kaum Zeit fur freizeitliche Ak-
tivitditen. Neben einem Fitness-Studio besucht sie zweimal in der Woche
einen Midchentreff, der auf Initiative einiger junger Muslima gegriindet
wurde, aber auch von interessierten Nichtmuslima gern besucht wird. Ne-
ben der Weiterbildung iiber den Islam bemiihen sie sich ehrenamitlich, so-
ziokulturelle Aktivititen fiir Madchen und Frauen zu organisieren. Beson-
ders setzen sie sich fiir den Dialog der Religionen und Kulturen sowie fiir
Gleichberechtigung ein. Dominik nimmt in dieser Initiative trotz ihrer
knappen Freizeit eine zentrale Rolle ein. Sie bemingelt die Freizeitangebo-
te muslimischer Organisationen fiir Mddchen und Frauen und fordert vor
allem sportliche Moglichkeiten, da die kommunalen und anderen Sport-
vereinigungen die speziellen Bediirfnisse muslimischer Frauen nicht in
ihre Konzeptionen einbeziehen.

Besonders ihr Entschluss, die islamischen Bekleidungsvorschriften zu
befolgen, stiefl auf Unmut:

»[M]ein Leben im Islam ist anders als frither, obwohl ich eigentlich derselbe Mensch
bin. Die Menschen gehen jetzt mit mir ganz anders um. Leider!«

Neben dieser Art von Kontroversen beklagt sie sich dariiber, dass die Mo-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | WEGE ZUR INTEGRATION

scheen bzw. islamischen Gebetsstitten durchaus nicht sogleich erkennbar
sind. Als eine Muslima bemingelt sie auch, dass die hiesigen Moschee-
gemeinden nicht fiir ausreichende Gebetsrdume fiir Frauen sorgen.

»Dort sind manchmal auch keine Plitze fiir die Frauen, wenn wir nicht genau zu
den Gebetszeiten hingehen, weil dort dann die Kinder sind oder etwas anderes.«

Dass sie in einigen Seminaren ihres Studienganges stindig die einzige
Muslima ist, stort sie ein wenig.

»Ich werde immer so komisch angeschaut, wenn ich auch in der Uni bin. Es gibt
Seminare, wo ich die einzige Muslima bin, und dort guckt sogar der Dozent mich
komisch an, so nach dem Motto: >Was sucht sie denn hier?«

Damit der Islam und die Muslime in Deutschland voll anerkannt werden,
miissten ihrer Meinung nach vor allem die Muslime in dieser Gesellschaft
tugendhaft sein sowie sich weiter aktiv mit und in der Gesellschaft enga-
gieren. Auf jeden Fall diirften sie sich von den aktuellen Diskriminierun-
gen nicht irritieren lassen.

5.5.2 Dimensionen der Religiositat
5.5.2.1 Die Dimension des Glaubens

Das Hauptmotiv dafiir, dass Dominik den Islam angenommen hat, ist das
islamische Gottesbild. Allah ist fiir sie der Schépfer des Universums, der
einzig und unabhingig, gnidig und barmherzig und zugleich Richter im
Jenseits ist.

»Nur er kann und wird tiber die Geschopfe richten und sie belohnen oder fiir die
schlechten Taten bestrafen.«

Der Koran ist fiir sie die letzte und endgiiltige Offenbarung Gottes. Sie ist
iiberdies der festen Uberzeugung, dass nach dem Tode alle Menschen von
Gott zu einem ewigen Leben auferweckt werden. Ohne das ewige Leben
sieht Dominik das diesseitige Leben als widersinnig an, weil die Menschen
auf dieser Welt weit weg von der wahren Gerechtigkeit behandelt wiirden.
Im Jenseits werde jeder seine Gerechtigkeit erhalten.

5.5.2.2 Die Dimension der religiosen Praxis
Ein Leben mit Gebeten ist fiir Dominik ein gesegnetes Leben. Insofern kann

sie sich auch eine Religion ohne Gebete nicht vorstellen, weil die Religion
keine tatenlosen, sondern titige Menschen zum Ziel hat.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I53

»[U]nd das ist nicht nur im Islam so, denn Allah sagt im Koran: >Ich habe die Men-
schen erschaffen, damit sie mir dienen.< Ohne Gebete kann man auch glaubig sein,
aber es wiirde etwas Wichtiges fehlen. Aus diesem Grund bete ich, seitdem ich zum
Islam konvertierte, flinfmal tiglich.«

Dem Gebet folgend misst sie dem Fasten im Monat Ramadan ebenfalls
grofle Bedeutung bei.

»Mit dem Islam lernte ich auch das richtige Fasten kennen. Ich faste auch gerne,
denn hier kann ich so richtig mitfithlen und mithungern, wie etliche Menschen es
ja tagtiglich auf dieser Erde tun miissen, da sie weder zu essen noch zu trinken ha-
ben.«

Entsprechend ihrer gegenwirtigen Einstellung plant sie die islamische
Trauung (Nikah) bei ihrer Vermihlung ein, denn »man gibt sich vor Allah
das »>Ja< und bittet um seine Gnade und seinen Segen«. Thre Lebenswelt
wird vom Islam insofern mafigebend geleitet, als sie wihrend ihres Han-
delns den islamischen Verboten und Geboten besondere Beachtung
schenkt. Der Islam ist fiir sie eine kohisive Kraft, die gleichzeitig ihr Leben
vor Gefahren und Exzessen bewahrt.

»Zum Beispiel halte ich mich, seitdem ich Muslima bin, noch bewusster von Liigen,
Krinkungen anderer oder von zeitvertreibenden Treffen fern. Wenn ich beispiels-
weise aus irgendeinem Grund liigen sollte, dann fiihle ich mich innerlich nicht gut.
Ich entschuldige mich dann sofort. Alkohol und Haschischpartys, die ich aus mei-
ner vorislamischen Zeit kannte, auch wenn ich mich daran nicht beteiligte, sind
jetzt absolut tabu fiir mich. Das Neinsagen gegen solche unsittlichen Sachen habe
ich vom Islam.«

5.5.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

Religion gehore »zum Leben wie Brot und Wasser, sei die Bezugsquelle
fiir ihren Lebenssinn. Eine Religion sei dann die wahre, wenn sie auf Got-
tes Offenbarungen beruhe. Nach Dominiks Auffassung hat sie mit ihrem
Ubertritt zum Islam den Glauben gefunden, den sie mit ihrem Gewissen
vereinbaren kann, mit dem sie besonders Frieden, Hoffnung, Nichstenlie-
be, Gluickseligkeit, Fleif} und Menschenwiirde verbindet.

5.5.2.4 Die Dimension des religiésen Wissens
Dominik strahlt eine begeisterte Motivation aus und ist gewillt, ihre Wis-
sensliicken tiber den Islam durch die Weiterbildungsaktivititen in dem

Maidchentreff und durch Selbststudium zu schlieRen. Momentan versucht
sie die arabischen Buchstaben zu erlernen, damit sie den Koran in Ara-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | WEGE ZUR INTEGRATION

bisch lesen kann. Auch sonst liest sie gern. Sie vermisst deutschsprachige
Publikationen tiber den Islam. Fiir sie sind die erhiltlichen Publikationen
iiber den Islam tiberwiegend unvollkommen oder polemisch.

»Man soll also sehr vorsichtig diese Biicher genieflen, auch wenn sie ein Muslim
geschrieben hat.«

5.5.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Dominik wird, weil sie durch den Islam wieder einen Halt, eine Orientie-
rung erlangt hat, ihre Kinder nach religiésen Prinzipien und nach den
Vorgaben des Korans erziehen. Hierzu gehort, dass sie ihre Kinder zeitig
mit den religiosen Lebensregeln vertraut machen wird.

Sie ist der Meinung, dass viele muslimische Kinder und Jugendliche —
und selbst deren Eltern — heutzutage desinformiert iiber den Islam sind.
Daher appelliert sie, dass nicht alles, was von einem Muslim dargeboten
wird, sogleich mit dem Islam gleichzusetzen ist. Sie empfiehlt, die Hand-
lungsweisen von Muslimen nicht ohne Weiteres hinzunehmen, sondern
deren authentischen Bezug zum Islam zu erforschen.

»Viele von uns sind unaufgeklirt tiber den Islam und haben auch nicht den Islam
anerzogen bekommen. Man soll deshalb auch nicht alles dem Islam zuweisen, was
man von einem Muslim vorgestellt bekommt. Also wir sollten nicht automatisch die
Verhaltensweisen von Muslimen dem Islam zuschreiben, wir sollten sie hinterfra-
gen. Ich habe am Anfang das nicht gemacht, bis ich merkte, dass viele Muslime den
Islam nur durch Héren kennen und mehr Traditionen und Briuche in jhrem Leben
haben als islamische Regeln. Ich versuche jetzt, durch intensives Hinsehen und
Hinterfragen, den Islam, den wahren Islam, kennenzulernen und dann zu prakti-

zieren.«

Thre Ubereinstimmung mit dem islamischen Verbot des vor- und aufer-
ehelichen Geschlechtsverkehrs kommentiert sie auf diese Weise:

»Ich finde es sehr, sehr wichtig, denn heute geht man gerade in diesem Bereich
sehr respektlos miteinander um. Gerade als Neu-Muslim und Frau bin ich mit die-
sem Verbot sehr, sehr gliicklich und einverstanden. Eben wir Frauen haben ja da-
runter zu leiden, dass die Minner einfach sich ausleben und wir, wenn wir mitma-
chen und ihm uns anvertrauen, dann die grofen Verlierer sind. Die kénnen sich
aus dieser Verantwortung schleichen und wir Frauen miissen dafiir bluten.«

Uber eine Heirat mit einem nicht muslimischen Mann hat sie sich im Au-
genblick keine Gedanken gemacht, aber sie kann sich nicht vorstellen, mit
einem Mann eine Ehe zu schlieflen, der nicht vorbehaltlos an Gott glaubt.
Das ist ihr derzeitig wichtigstes Kriterium fiir den idealen Brautigam.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I55

Der Islam fordert ihre personliche Identitit, indem sie sich an den is-
lamischen Prinzipien orientiert, und zugleich ihre Integration in die Ge-
sellschaft.

»Ich denke, dass die muslimischen Frauen mehr Probleme mit der Integration ha-
ben als die Minner. Das heifdt nicht, dass die muslimischen Frauen sich nicht integ-
rieren méchten, sondern einige in dieser Gesellschaft akzeptieren uns nicht und un-
terstellen uns vieles. Man st6f3t uns aus, gleichzeitig aber wird uns vorgeworfen, wir
isolierten uns und seien nicht integrationswillig.«

Fir sie ist offensichtlich, dass der Islam Gewalt ausdriicklich ausschlieft,
wenn auch zurzeit Personen einzeln oder gemeinschaftlich gewaltsam auf-
treten.

»Also gerade im Islam habe ich den Wert des Friedens schitzen gelernt, auch wenn
aktuell das Gegenteil behauptet wird. Danach leite ich dann fiir mich ab, dass ich
mir nicht vorstellen kann, andere Menschenleben irgendwie zu gefihrden oder gar
zu toten.«

5.5.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Dominik geht mehrmals und gerne — bis zu viermal in der Woche — in die
Moschee, weil sie einen regelmifligen Dialog mit Muslimen als elementar
erachtet.

»Gerade als neue Muslima brauche ich diesen Austausch. Die gemeinschaftliche
Atmosphire ist rein und herzlich.«

Mit dem Begrift Moschee verbindet sie hauptsichlich das individuelle und
gemeinschaftliche Gebet. Daher erwartet sie von den Moscheegemeinden,
dass sie die Muslime zusammenbringen. Um diese kurrente Zusammen-
kunft muslimischer Gliubiger zuwege bringen zu kénnen, sollen sie den
Gliubigen einen Raum bieten, wo sie sich unbefangen begegnen und ein-
schriankungslos ihren Glauben praktizieren kénnen.

Ein guter Imam sei eine Vertrauensperson, die rechtschaffen ist sowie
ein solides Wissen tiber den Islam habe, das er auch pidagogisch vermit-
telt. Des Weiteren erwartet sie von den Imamen, dass sie sich fortwihrend
weiterbilden und mit muslimischen Jugendlichen nachhaltig im Gesprich
stehen. Die deutsche Sprache gehort fiir sie zum Standardrepertoire eines
Imams in Deutschland.

Dominik bekiimmert, dass sie mit vielen Imamen nicht unmittelbar kom-

munizieren kann, da sie ihre Predigten entweder auf Tiirkisch oder Ara-
bisch halten. Sie beklagt die Fixierung der muslimischen Organisationen

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | WEGE ZUR INTEGRATION

auf tiirkisch- oder arabischsprachige Muslime. Dementsprechend haben
die Imame auf ihre Lebensweise und Lebenseinstellung einen nur mittel-
baren Einfluss. Gleichwohl ist sie sich der Moglichkeiten der Imame be-
wusst.

»Aber ich sehe das von einigen Jugendlichen, dass sie positive Entwicklungen ma-
chen. Ich habe letzte Woche gesehen, wie ein 20-jihriger Muslim mithilfe von ei-
nem Imam aufgehort hat, schlechte Sachen zu machen. Der junge Imam hatte seit
Monaten sich diesem Jungen gewidmet, als dessen Mutter den Imam darum gebe-
ten hatte. Er hatte mit ihm viel gesprochen. Er hatte schon einige Anzeigen wegen
Kérperverletzung und Drogenmissbrauch bekommen. Noch eine schlechte Tat,
dann wire er bestimmt im Gefingnis. Jetzt ist der Junge wie neugeboren. Er kon-
zentriert sich wieder auf seine Ausbildung. Die Mutter ist sehr gliicklich. Die Mutter
habe ich in diesem Midchentreff kennengelernt, als wir die Miitter von diesem
Midchentreff zu einem Austausch eingeladen hatten. Gerade solche Arbeit ist heute
wichtig, denn viele Jugendliche, egal ob Muslim oder Nichtmuslim, haben mit Dro-
gen, Gewalt, Alkohol, Sexualitit grofe Probleme.«

5.6 Stefan - »lch habe mit dem Islam die Ruhe
und Schénheit gefunden.«

Zur Interviewsituation

Als ich in einer Bar nach Interviewpartnern Ausschau hielt, hat mich eine
Gruppe von tiirkisch-arabischen Jugendlichen auf den folgenden Inter-
viewpartner aufmerksam gemacht. Ich bat sie, mich mit dieser Person be-
kannt zu machen. Daraufthin gab mir einer aus der Gruppe seine Telefon-
nummer. Gleich tags darauf habe ich diese Person angerufen, um ihn nach
seinem Interesse an einem Gesprich zu fragen. In unserem Telefonat er-
zihlte ich ihm mein Anliegen, das er sehr spannend und unterstiitzungs-
wiirdig fand. Wir konnten uns daher sehr schnell auf einen Termin bei mir
zu Hause einigen.

5.6.1 Wer ist Stefan?

Stefan ist 24 Jahre alt und in Brandenburg geboren. Seit 1996 lebt er in
Berlin. Er ging nach seinem Abitur zur Bundeswehr. Nach dem Militdr-
dienst wurde er zum Grof3- und Auflenhandelskaufmann ausgebildet, als
der er derzeit in Berlin arbeitet. Bis vor Kurzem hatte er zu keiner Religion
eine Beziehung, er war streng atheistisch. Religion und religiose Themen
waren ihm gleichgiiltig. Fiir Menschen, die sich einer Religion hingeben,
war er iiberhaupt nicht zuginglich. Erst als sein bester Freund durch einen
Autounfall ums Leben kam, bedringten ihn viele unbeantwortete Fragen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I57

Er machte sich »auf den Weg«, um nach Antworten auf diese Fragen, die
ihn monatelang quilten, zu finden. So hat er intensiv Religionen studiert.
Er durchforstete zahlreiche Publikationen tiber den Buddhismus, das
Christentum und den Islam. Nach einiger Zeit konzentrierte er sich aus-
schlieflich auf den Islam, weil er dort auf tiberzeugende und ihn zufrie-
denstellende Antworten stief. Nach einer griindlichen und erschépfenden
Bedenk- und Forschungszeit konvertierte er im April 2003 zum Islam. Er
begriindet diesen Schritt auch damit, dass ihm »innerer Frieden und Ein-
klang« im Islam zuteil wurde, den er anderweitig nicht finden konnte.

»Normalerweise verkehrte ich mit vielen, vielen Menschen, denn ich war D] in Dis-
cos. Aber hier habe ich keine Antworten auf meine Fragen finden kénnen. Von Tag
zu Tag sah ich, wie ich in der Gosse zu landen schien, Drogen und Alkohol waren ja
in solchen Szenen. Ich war sehr unzufrieden mit mir. Daraufthin habe ich in der
Schule mit meinen Freunden auch dariiber gesprochen. In meiner Klasse waren
einige Muslime, die ich auch beneidet habe, die immer so ruhig, hilfsbereit und ehr-
lich waren. So kam ich auch mit ihnen ins Gesprach.«

Schon zuvor war er in seiner Lebenswelt enttiuscht, auch weil ihn sein
Freundeskreis in wachsendem Mafle in die Alkohol- und Drogenszene
hineinzog. Der Ubertritt zum Islam war fiir Stefan ein zusitzlicher Grund,
sich von dieser Szene zu 16sen. Mit dem Islam hat sich sein Freizeitverhal-
ten zum Guten gewendet. Gegenwirtig treibt er Fitness und spielt gern mit
seinen Freunden Basketball. Leidenschaftlich engagiert er sich in interreli-
giésen Dialogen und arbeitet ehrenamtlich in einigen Jugendinitiativen
und in einem Sportklub mit.

Sehr mutig seien die muslimischen Einrichtungen, die sich ohne jegli-
che Unterstiitzung seitens des Staates und der Kommunen organisieren
und fiir die soziokulturellen Belange der Muslime einsetzen.

Von den Moscheegemeinden und muslimischen Einrichtungen erwar-
tet er, dass sie ihre Angebotsstruktur weiter ausbauen und ihre Entschlos-
senheit trotz aller Hindernisse nicht verlieren. Eben deshalb fordert er von
den Moscheegemeinden und muslimischen Einrichtungen, dass sie sich
gegenseitig unterstiitzen und miteinander kooperieren, damit die Gemein-
den und Einrichtungen ihr Angebotsprogramm besser organisieren kon-
nen. Die muslimischen Einrichtungen sollen vermehrt den »Geschmack
der Jugendlichen« treffen, indem sie beispielsweise mehr Sportveranstal-
tungen, Ausfliige, Reisen sowie kulturelle und soziale Aktivititen organi-
sieren.

Stefans Eltern — selbst nicht gliubig — haben Stefans Annahme des Is-
lam bis heute nicht akzeptiert.

»Als sie gehort haben, dass ich den Islam angenommen habe, waren sie sehr, sehr
sauer und haben mich abgelehnt. Sie haben mir nur Argumente vom Fernsehen

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | WEGE ZUR INTEGRATION

und Zeitungen gebracht, so Zeitungsausschnitte. Mir haben sie nicht zuhéren wol-
len.«

Trotz der Ablehnung seiner Eltern versucht er, seine Eltern durch hiufige
Besuche und Telefonate zu iiberzeugen, dass sie sich zu Unrecht Sorgen
machen. Stefan wiinscht sich, dass seine Eltern sein jetziges Leben im Is-
lam — ohne Drogen, Alkohol und Gewalt — honorieren. Dass er sehr spit
mit der Religion und viel spiter mit dem Islam in Berithrung kam, ist der
religionskritischen Gesinnung seiner Eltern geschuldet. Sie seien daher
nicht vorbildlich. Sowohl seine Mutter als auch sein Vater scheuen keine
Miihen, Stefan davon zu tiberzeugen, dass der Islam fiir ihn nicht gut sei.
Stefan hingegen bedriickt dieses Verhalten seiner Eltern, da sie seinen po-
sitiven Lebenswandel durch den Islam ignorieren.

Dass er sich von der Drogen-, Alkohol- und Gewaltszene befreien konn-
te, verdankt er vor allem den »eindeutig formulierten Geboten und Verbo-
ten« im Islam. Weil er im Islam eine menschliche Perspektive, Geborgen-
heit und Ordnung fiir sein Leben gefunden hat, rit er anderen muslimi-
schen Jugendlichen die Befolgung islamischer Regeln.

»Da Islam und andere Religionen auf Moral groflen Wert legen, denke ich, ist doch
gut, wenn die Jugendlichen diese in ihr Leben einbauen. Aber als Jugendliche hat
man enorme egoistische Vorstellungen und man will nur Freiheit, keine Pflichten.«

Bei der Frage, welchen Eindruck die Situation der Muslime in Deutschland
auf ihn macht, lenkt er den Blick auf die Muslima. Fiir Stefan haben die
muslimischen Midchen und Frauen mehr Schwierigkeiten in dieser Ge-
sellschaft als die muslimischen Jungen und Minner, weil sie aufgrund ih-
rer Bekleidungsart unwillkiirlich im Fokus stehen. Besonders belastend sei
die sogenannte »Kopftuchdebatte«, die das Leben muslimischer Midchen
und Frauen in Deutschland anhaltend erschwert.

Bisher hat Stefan keine Diskriminierungen wegen seiner muslimischen
Identitit erfahren, bis auf das eine Mal:

»Wir hatten versucht, fiir gewisse Veranstaltungen Riumlichkeiten zu bekommen.
Wenn man das Gesprich anfingt, hort man ja, sie wiirden uns gerne unterstiitzen.
Wenn wir sagen: >Wir sind von der muslimischen Gemeindes, dann werden uns
Steine in den Weg gelegt, und sie lehnen unser Anliegen schlitzohrig ab. Sie sagen
uns: >Ja, leider sind diese Rdume bereits belegt!< oder >Der Ansprechpartner fiir die-
se Raume ist im Urlaub oder krank!< Aber von der Mimik kénnen wir ablesen, dass
sie eigentlich, weil wir eben Muslime sind, es nicht uns geben méchten.«

Damit der Islam und die Muslime in Deutschland voll anerkannt werden,

miissen nach Stefan die Muslime untereinander mehr Kontakte wagen
und dafiir Sorge tragen, dass der Islam wahrheitsgetreu und original dar-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 159

gestellt wird. Die unterschiedlichen Nationalititen der Muslime diirften
kein Anlass fiir Zank und Zwietracht sein, sondern sollten einen Konsens
fordern.

5.6.2 Dimensionen der Religiositat
5.6.2.1 Die Dimension des Glaubens

Stefan beschreibt sein Gottesbild, indem er Gott als den Erhabenen und
Erhalter des Universums bezeichnet.

»Gott ist in meinem Herzen, allbarmherzig und allgnidig. M6ge er mich zu seinen
Geschdopfen zihlen und mich segnen.«

Es sei Ansichtssache, den Koran und die Sunna mit den Attributen »veral-
tet« und »unmodern« zu belegen, denn »was jemand fiir veraltet oder un-
modern hilt, kann ich fiir sehr modern und zeitgemif halten«.

»Es gibt zwar einige Verse im Koran, die heutzutage missinterpretiert werden, die
aus dem Kontext herausgerissen werden, was auch Muslime machen, die keine Ah-
nung davon haben. Das macht man auch mit der Bibel oder der Thora. Man sollte
mit solchen AuRerungen sehr vorsichtig sein.«

Bevor er zum Muslim wurde, hatte er geglaubt, dass mit dem Tod alles be-
endet sei. Doch inzwischen ist er von diesem Standpunkt abgewichen. Da-
her bemiiht er sich um ein »gottgefilliges Leben«, damit er nach dem Tode
ein gesegnetes ewiges Leben im Paradies von Gott zugewiesen bekommt.

»Ich finde beim Islam auch sehr positiv, dass er zum Tod und zum Jenseits logisch
Stellung nimmt. Mit dem Tod endet laut Islam das Leben nicht, sondern beginnt
erst recht.«

5.6.2.2 Die Dimension der religiosen Praxis

»Ohne Gebete ist mein Leben bedeutungslos. Also ich kann mir ein Leben ohne
Gebete tiberhaupt nicht vorstellen. Nein, auf gar keinen Falll Als ich noch kein Mus-
lim war, war das auch eine Frage, die mich beschiftigt hat.«

In kurzer Zeit hat Stefan den Sinn der Gebete fiir sein Leben bemerkt und
hielt das fiinfmalige Beten am Tag ein. Er empfindet die tiglichen Gebete
nicht als belastend, sondern als »Stresskiller«. Sie geben ihm Energie und
Stiitze.

Zum ersten Mal in diesem Jahr hat er im Monat Ramadan durchge-
hend gefastet. Zuvor hatte er fiir einige Stunden probeweise gefastet. An-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | WEGE ZUR INTEGRATION

finglich hatte er mit dem Fasten Probleme, weil ihm diese Art des Ver-
zichts fremd war.

»Es fiel mir anfangs sehr schwer. Ich habe es am Anfang nicht verstanden, wie man
so lange ohne Essen und Trinken auskommt und welchen Sinn es haben sollte.
Hier habe ich die Muslime nicht verstanden.«

Mittlerweile ist in ihm die Einsicht gereift, dass es den Europdern guttun
wiirde, wenn sie nach der islamischen Art fasten wiirden, damit sie perzep-
tibel erleben kénnen, was das Hungerleid tatsichlich auslost. Das islami-
sche Fasten hat ihm einen Blickwechsel ermdglicht. Frither hatte er sich
iiber den Wert des Lebens, der Lebensmittel u.A. eigentlich keine Gedan-
ken gemacht. Jetzt ist ihm mithilfe des islamischen Fastens offensichtlich
geworden, dass niemand trotz eines Lebensstils im Uberfluss zu keiner
Zeit unmiflig handeln und sich nicht der Unterstiitzung Not leidender
Menschen entziehen darf.

»Ich habe in diesem Jahr die Schonheit im Fasten und den Sinn des Ramadan ent-
deckt. Denn wer mitleidet, der kann seine Dankbarkeit steigern; denn wie soll man
sonst den Wert des Lebens, der Lebensmittel in dieser Gesellschaft schitzen? Wir
machen uns Gedanken und Sorgen iiber unser Ubergewicht, andere Menschen ma-
chen sich Sorgen und Gedanken, was sie heute mit nach Hause nehmen werden,
um es mit der Familie zu verzehren.«

Sein Alltagsleben hat sich mit dem Islam tief greifend veridndert. Sein alter
Freundeskreis, Drogen und Gewalt sind aus seiner Lebenswelt kurzerhand
verbannt. Im Moment versucht er sein Wissen iiber den Islam zu erwei-
tern, um seine Lebensstandards an diese Werte und Regeln zu gewShnen.

»Meine Freunde und ich haben damals ab und zu uns bekifft und besoffen. Dann
sind wir losgezogen, haben anderen etwas vorgespielt, so Angst eingejagt, manch-
mal haben wir uns auch geschlagen. Vor allem waren wir bei einigen Schligereien
mit dabei. Der 1. Mai war auch ein Tag fiir meine Freunde, die ihren Spaf3 suchten,
haben bei den Krawallen mitgemacht. Allerdings hatte ich innerlich ein ungutes Ge-
fithl, daher habe ich nach meiner inneren Ruhe gesucht. Und die habe ich im Islam
gefunden. Gott sei Dankl«

»Jetzt sehe ich, dass solche Dinge, die mich vorher beschiftigt haben, seit mei-
nem festen Glauben nicht mehr beschiftigen. Mit meinen alten Freunden, die in
Drogen und Schligereien verfallen sind, habe ich auch Schluss gemacht. Ich habe
mit dem Islam die Ruhe und Schonheit gefunden. >Warum bin ich auf dieser Welt?
Was ist meine Aufgabe?< und andere Fragen kann ich besser beantworten. Ich sehe,
dass ich innerlich immer eine Stimme hére, die mich zum Guten aufruft. Wenn ich
mal wieder an meine alten Sachen denke, so sage ich mir: >Wie bléd kann man sein,
um solche Sachen zu machen?««

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.


https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | IGI

5.6.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

Der Mensch benétigt eine Religion, damit er sein Leben ordnen kann, Re-
ligion stellt einen Orientierungspunkt dar, so Stefan.

»Ohne Religion ist es sehr leicht, abgelenkt zu werden und sich keine Grenzen zu
setzen.«

Der Islam bedeutet ihm dariiber hinaus Frieden, Gottesliebe, Menschen-
liebe, Vorbereitung auf das ewige Leben und ein bewusstes und frommes
Leben im Diesseits. Daher wendet er sich in erster Linie seinem Schépfer
zu, wenn er sich in Schwierigkeiten befindet. In solchen Situationen zieht
er auch Personen hinzu, zu denen er Vertrauen hat. Er sieht sie aber ledig-
lich als beratende Instanzen an, denn nur bei Gott allein, dem Erretter und
Fiirsorger, der ohne einen Gegendienst allen hilft, sucht er Beistand.

5.6.2.4 Die Dimension des religiésen Wissens

Stefan ist gewillt, sich weiterzubilden, indem er an Veranstaltungen teil-
nimmt und sich durch Selbststudium religiéses Wissen iiber den Islam
aneignet. Inzwischen ist er der Meinung, dass er {iber ein Basiswissen {iber
den Islam verfiigt, dessen ungeachtet jedoch noch viel zu lernen hat. Aus
diesem Grund liest er gegenwirtig viel, obwohl er dies frither nicht gerne
tat. Andere Moglichkeiten wie Weiterbildungskurse tiber den Islam sind
seiner Meinung nach nicht geniigend vorhanden.

»Schade! Aber ich hoffe, dass sich das mit der Zeit verbessert.«
5.6.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Es ist fiir Stefan elementar wichtig, die Kinder nach den Geboten des Ko-
rans zu erziehen. Nach seiner Uberzeugung unterscheiden sich die religis-
sen Grundsitze innerhalb der Weltreligionen nicht wesentlich, weswegen
zumindest diese gemeinsamen Grundsitze in der Familie, in der Schule
und in der Gesellschaft an Kinder und Jugendliche vermittelt werden kon-
nen. Dass einige Phobien gegen eine religiése Erziehung geschiirt werden,
vermag er nicht zu verstehen.

»Eine religiése Erziehung ist sehr wichtig, gerade fiir Jugendliche. Sonst sehen wir
ja, zu was das fithren kann. Menschen, die den Islam nach ihrer Meinung auslegen
oder der zunehmende Werteverfall bei den Jugendlichen, ob es bei den muslimi-
schen oder nicht muslimischen Jugendlichen ist. Respekt, Toleranz, Hilfsbereit-
schaft, Freundlichkeit, Menschenliebe usw. fehlen.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | WEGE ZUR INTEGRATION

Auch wenn Stefan das islamische Verbot des vor- und auflerehelichen Ge-
schlechtsverkehrs grundsitzlich als von groflem Vorteil fiir die Gesellschaft
ansieht, fillt es ihm verhiltnismiRig schwer, dieses einzuhalten.

»Ich hatte viele intime Beziehungen und habe auch einige Freundinnen gehabt. An-
fangs fiel es mir schwer, dieses Verbot im Islam umzusetzen; es ist schwer, dieses
sein zu lassen [...].«

Obwohl Stefan tiber eine Ehe nicht nachgedacht hat, konnte er sich mit
dem Gedanken an die Heirat einer nicht muslimischen Frau spontan an-
freunden.

Er ist der Meinung, dass der Islam seine Integration in diese Gesell-
schaft vorangetrieben hat.

»Ich bin ja vor Kurzem konvertiert und bin deutschstimmig. Ich kann jetzt schon
sagen, dass ich durch den Islam mich noch besser in diese Gesellschaft integriert
habe, denn ich habe meine guten Seiten durch den Islam verstirkt, sodass ich jetzt
nicht so viel Arger mache. Frither habe ich in der Schule michtig rumgetobt. Ich
verhalte mich jetzt besser. Ich bin ehrlicher geworden, habe nicht die Doppelmoral,
die man heute &fters sehen kann. Ich bin geduldiger und toleranter geworden. Der
Islam stellt meiner Meinung nach kein Hindernis dar, wie es von Politikern und
anderen gern dargestellt wird. Ich wiirde mich freuen, wenn ich die Gelegenheit be-
kime, mit diesen Leuten zu sprechen. Ich wiirde mein Leben als Beispiel denen
darstellen und dann sollten die entscheiden, ob sie Recht haben mit ihren Behaup-
tungen. Sie werden alle beschimt sein, wenn sie merken, der Islam hilft sogar ei-
nem, sich noch besser in diese Gesellschaft zu integrieren und einzubringen. Ich
wiirde mir sehr wiinschen, wenn alle diesen Wert erkennen kénnten.«

Er unterstreicht, dass ihm der Islam zu einer besseren Beziehung und Hal-
tung zu Menschen verholfen hat. Stefan ist heute um mehr Achtung vor
der Wiirde der Menschen bemiiht. Zu den anderen Religionen hat er in
seinem islamischen Lebensstil eine positive Haltung.

»Einer der ersten Grundsitze, die ich iiber den Islam gelernt habe, ist, dass alle
Menschen, egal ob Christ oder Muslim und so weiter, Gottes Geschopfe sind. Der
Islam schreibt das auch eindeutig vor: Ein Muslim muss alle, sogar die Tiere, ge-
recht behandeln und respektieren. Und so eine Religion kann nicht demokratiege-
fahrdend sein.«

Gewalt und Islam seien so disparat und unvereinbar, dass Personen, die
sich auf etwas anderes berufen, den Islam missdeuten und missbrauchen.

»Ich denke, mit Gewalt kann man heutzutage nichts erreichen. Es wire auch nicht

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 163

korrekt, wenn man Gewaltakte durch den Islam legitimieren wiirde. Es ist unisla-
misch, denn Islam heifdt Friedel«

5.6.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Da Stefan erst seit Kurzem Muslim ist, sind ihm muslimische Organisa-
tionen weitestgehend unbekannt. Die wenigen Vereine, in denen er biswei-
len tatkriftig mithilft, sind nicht per se zu islamischen Einrichtungen zu
zdhlen.

Uberdies besucht er die Veranstaltungen des »Deutschsprachigen Mus-
limkreises« und der »Muslimischen Jugend in Deutschland«. Die DITIB
kennt Stefan durch seine Moscheebesuche und die Sufiorganisation »Nak-
schibendi-Orden« durch einige in seinem Freundeskreis. Zu anderen mus-
limischen Organisationen hat er keinen direkten Bezug, lediglich tiber Me-
dienberichte hat er von ihnen gehort und gelesen. Er freut sich zwar tiber
das Engagement dieser Einrichtungen, aber

»[...] wenn sie den Islam fiir ijhre Ziele benutzen, dann moge Allah sie verfluchen.
Bitte um Verzeihung fiir diesen Ausdruck, aber damit méchte ich klar ausdriicken,
wie Muslime tiber Missbraucher denken.«

Ihm erscheint der organisierte Gedankenaustausch mit Nichtmuslimen
nicht ausreichend. Uber einige Projekte wie den »Tag der offenen Mosche-
en« und die Klassenbesuche in Moscheen ist Stefan sehr froh, fordert aber
mehr Engagement in diesem Bereich sowohl von muslimischer als auch
von nicht muslimischer Seite. Beklagenswert sei auch, wie die muslimi-
schen Organisationen sich organisieren und prisentieren, besonders wenn
sie mitunter die nationale statt der religiosen Ausrichtung hervorheben.

Des Weiteren ist Stefan mit der Arbeit der muslimischen Organisatio-
nen untereinander unzufrieden.

»Sie konnen sich nicht mal einigen, wann der Ramadan anfingt. Sie sind eigentlich
die herzlichsten Menschen, aber mit der Kommunikation untereinander klappt es
immer noch nicht. Ich sehe es auch bei mir: Wenn ich in einer Moschee bin, habe
ich Schwierigkeiten mich mit den ilteren Muslimen zu verstehen. Die kénnen lei-
der nicht Deutsch und ich nicht Arabisch oder Tiirkisch.«

Fur eine Zusammenkunft der muslimischen Organisationen schligt er
eine Kooperation in bestimmten Bereichen vor. Jedenfalls sollten sie ko-
operieren, wenn es um die Darstellung des Islam in der Offentlichkeit
geht. Stefan wiinscht sich hier eine klare und kongruente Reprisentation.
Vornehmlich sollten sie

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | WEGE ZUR INTEGRATION

»[...] gemeinsam auftreten und vor allem noch deutlicher die Missbraucher des Is-
lam verurteilen, damit die Nichtmuslime, Medien und Politiker nicht iiber die Mus-
lime profitieren. Denn sie werfen den Muslimen das ja immer wieder vor, dass die
Muslime sich nicht deutlich abgrenzen und so, obwohl die ganz genau wissen, dass
solche Missbraucher mit dem Islam und den Muslimen nichts, aber nichts gemein
haben. Ich wiirde mich sehr freuen, wenn die muslimischen Vereine sich um die
Belange der hiesigen Muslime einsetzten und auch klar machten, dass der Islam
und die Muslime nicht unbedingt etwas Fremdes oder Auslinder sind. Islam ist ein
Teil dieser Gesellschaft.«

Bei Aufbietungen und Investitionen der muslimischen Organisationen
und Moscheegemeinden fiir die Belange hiesiger Muslime will Stefan, dass
die Herkunft und die Abstammung nicht zu Differenzierungskriterien er-
hoben werden.

»Ich bin zum Islam tibergetreten, nicht zu einer Nationalitit. Mein Glaube hat sich
geindert, aber meine Nationalitit ist gleich geblieben. Ich bin ein Deutscher.«

Folglich sollten die muslimischen Einrichtungen und Moscheegemeinden
die deutsche Sprache zur kommunikativen Grundlage ihrer Arbeit erkla-
ren, denn fiir Stefan ist Deutsch die »bindende Sprache« unter den Musli-
men in Deutschland.

»[Dlenn inzwischen verstehen ihre Schne und T6chter nicht mal ihre Herkunfts-
sprache gut. Also ist die deutsche Sprache die verbindende Sprache. So ist es wich-
tig, dass auch die Freitags- Hutba [Freitagspredigt, H.O.] auch mal in Deutsch gehal-
ten wird. Die Imame in den Moscheen miissen daher die deutsche Sprache beherr-
schen und ihre Ausbildung muss einwandfrei sein. Ich wiinsche mir keine Men-
schen, die nur den Titel Imam haben, sondern die wirklich mit Wissen und Weis-
heit ein Imam sind. Wie gesagt, ich kenne diese Landschaft nicht so gut, um mir ein
Urteil bilden zu konnen. Aber allgemein ausgedriickt wiirde ich Vereine, die den
Islam missbrauchen, nicht als muslimische oder islamische Vereine bezeichnen. Sie
sind fiir mich keine Muslime und haben mit dem Islam nach meiner Meinung

nichts zu tun.«

Organisationen, die den Islam fiir ihre materiellen oder politischen Absich-
ten missbrauchen, lehnt Stefan entschieden ab. Uberdies erwartet er, dass
der Staat und die Medien die muslimischen Vereine und Moscheegemein-
den unterstiitzen.

Stefan geht mit seinen Freunden besonders freitags, soweit zeitlich dis-
ponibel, in die Moschee, um am Freitagsgebet teilzunehmen. Wenn Ver-
anstaltungen von Moscheegemeinden oder anderen muslimischen Einrich-
tungen angeboten werden, versucht er, daran teilzunehmen, um seine

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.


https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 165

Wissensliicken tiber den Islam zu schlieffen. Er hat keine »Stamm-Mo-
schee«, sondern geht in die nichste.

Eine Moschee ist ihm ein heiliger Ort, wo er sich besser auf seine Reli-
giositit und die Gebete besinnen kann. Auch trifft er sich dort mit anderen
Gliubigen, mit denen er sich bei einer Tasse Tee iiber Glaubens- oder all-
tigliche Themen unterhilt oder eine Fernsehiibertragung eines Fufdball-
spiels anschaut; und zwar lieber in der Kantine einer Moschee als in Cafés,
weil er den Qualm der Rauchenden, die Schreie und das Geschimpfe ande-
rer tiberhaupt nicht ertragen kann.

Seine Assoziationskette bei dem Wort »Moschee« reicht von Gottes-
haus iiber Gemeinschaft bis zum Gebet. Jedes Mal, wenn er eine Moschee
betritt, ist er mit Ehrfurcht und Wertschitzung erfiillt. Die tiber die Mo-
scheen wachenden Moscheegemeinden seien in der Pflicht, jedem Ge-
betswilligen das entsprechende Ambiente zu schaffen.

»Man soll deren Bediirfnisse erfiillen. Das Sprachliche und Nationale sollte man
moglichst aufser Acht lassen und nicht die tiirkische Fahne vor der Tiir aufhingen;
wenn, dann alle Weltfahnen. Der Kontakt zu anderen Moscheen sollte hergestellt

werden.«

Zuversichtlich ist er, dass die Moscheegemeinden dies in nichster Zukunft
erreichen werden. Hierzu erhofft er sich auch die Unterstiitzung des Staa-
tes, der Medien, der Politiker und anderer.

»Nur reden und kritisieren kann jeder, aber Unterstiitzen und Mitwirken ist eine
Sache von Menschen, die wirklich etwas Gutes haben wollen.«

Es gehore sich fiir einen guten Imam, Deutsch zu sprechen, aufmunternd
und nicht arrogant zu sein. Zudem solle er nicht weltfremd sein, sich viel-
mehr mit der Lebenssituation hiesiger Muslime und insbesondere der
muslimischen Kinder und Jugendlichen aufSerordentlich auskennen.

»[E]r sollte sich iiber den Islam gut auskennen, er sollte fiir uns eben Vorbild sein,
uns die Wege praktisch vorleben, zeigen. Er sollte wirklich alle Wege, die islamisch
erlaubt sind, uns offen zeigen, also keine festgefahrenen Schienen begehen. Kurz:
Das weltliche und das religiése Wissen miissen bei einem Imam vorhanden sein.«

Die Imame in den Moscheen leisteten viel fiir die Integration und Identi-
tatsentwicklung der Muslime, was von den Nichtmuslimen und vor allem
von den verantwortlichen Personen noch nicht ausreichend anerkannt
wiirde, weil nicht sie, sondern einige wenige Personen, die den Islam poli-
tisch oder ideologisch interpretieren, im Vordergrund der &ffentlichen Dis-
kussionen stiinden. Von den Politikern und Medien sei deshalb zu erwar-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | WEGE ZUR INTEGRATION

ten, dass sie, anstatt ununterbrochen einige wenige »selbsternannte Ima-
me« zu Worte kommen zu lassen, die forderliche und integrative Arbeit
der Moscheegemeinden mit ihren Imamen an die Offentlichkeit bringen
und ihnen ebenso Achtung und Respekt zollen.

»Ich wiirde sagen, dass die Moscheen, wo ich ein und ausgehe, uns Wissen vermit-
teln, also lauter Impulse, die uns anfordern, uns besser in diese Gesellschaft zu in-
tegrieren. Ich kenne bis jetzt kein anderes Beispiel, wo man von uns verlangt, uns
zu isolieren und jeglichen Kontakt zu Nichtmuslimen zu vermeiden — eher das Ge-
genteil: Gerade nach dem 11. September predigten die Imame, dass wir noch mehr
mit Nichtmuslimen in Dialog treten, damit sie von uns sehen, dass wir doch nicht
so sind, wie es in den Medien behauptet wird. Auch Bildung wird in den Moscheen
jetzt grofd geschrieben. Viele Eltern sind enttduscht, dass ihre Kinder in den Schulen
versagen. Jetzt haben sie diese Sache in die Hand genommen und versuchen Haus-
aufgabenbhilfekreise und Deutschkurse zu organisieren. Finde ich sehr gut, wir alle
sollten sie unterstiitzen. Man sollte auch solche Moscheen und Imame loben und
unterstiitzen, denn die Medienberichte und Politikeraussagen verallgemeinern ja
fast alles und die Moscheen und Imame werden als schlimme Menschen oder Orte
erklirt. Wir sollten diese lobenswerte Arbeit damit nicht kaputt machen. Die Gefahr
besteht aber.«

5.7 Firdevs - »Die Religion ist, wenn man es richtig
versteht und praktiziert, doch gut und nitzlich
fur den Menschen.«

Zur Interviewsituation

Der in diesem Abschnitt vorgestellte Befragte hat sich ebenfalls auf meinen
E-Mail-Aufruf gemeldet und bot seine Unterstiitzung an. Ich folgte seiner
Einladung zu ihm nach Hause.

5.7.1 Wer ist Firdevs?

Firdevs ist vor 22 Jahren in Berlin geboren. Seine Eltern kommen aus In-
dien und leben seit iiber 35 Jahren in Deutschland. In Berlin besuchte er
die Grund- und Oberschule. Nach seinem Realschulabschluss hat er eine
Ausbildung zum Datenverarbeitungskaufmann erfolgreich abgeschlossen
und arbeitet nun in diesem Beruf in der Telekommunikationsbranche.

Da Firdevs sich in einem Verein einbringt und in seiner Freizeit oft
dort aufhilt, setzt sich sein Freundeskreis vorwiegend aus den Jugendli-
chen zusammen, denen er dort begegnet. Zu ihnen gehéren auch nicht
muslimische Jugendliche. Bei der Auswahl seiner Freunde sind ihm nur
ihre Haltung und Ehrlichkeit wichtig.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 167

Wenn er mit nicht muslimischen Freunden unterwegs ist, lisst er sich
nicht dazu verleiten, die islamischen Prinzipien — etwa durch sein Beneh-
men — zu vernachlissigen.

»Wenn ich mit nicht muslimischen Freunden zusammen bin, wei ich, dass sie
nach dem Kino irgendwo hingehen, um ein bis zwei Bierchen zu trinken. Da versu-
che ich eher nicht dabei zu sein, aber es klappt meistens nicht. Dann trinken sie
erst, wenn ich mich verabschiede.«

Auch wenn die Freizeitangebote muslimischer Einrichtungen nicht durch-
gingig seinen Wunschvorstellungen entsprechen, hat er keine besonderen
Erwartungen an die muslimischen Organisationen, weif er doch, dass sie
wegen ihrer finanziellen und personellen Néte nicht in der Lage sind, seine
Wiinsche zu erfiillen. Er ruft daher den Staat und die Kommunen zur ma-
teriellen Unterstiitzung muslimischer Einrichtungen auf. Des Weiteren
nimmt er Anstofs daran, dass die Muslime und ihre Einrichtungen verfil-
schend etikettiert werden.

»Meistens wird es ja nicht 6ffentlich gesagt, sondern hinter den Kulissen werden
wir als Muslime in Schubladen gesteckt und bekommen Etiketten aufgeklebt: >radi-
kals, >strengs, >Terrorist¢, >Fundamentalists, >Islamist<. Ich frage mich: Warum redet
man nicht mit Muslimen? [...] Einfach die Tiir zumachen oder uns einen Grund vor-
spielen, finde ich absolut zum Kotzen. Und dann verlangen gerade diese Leute von
uns, demokratisch zu leben.«

Firdevs beschreibt sein Verhiltnis zu seinen Eltern als im Grunde »super«.
Doch es gab auch Situationen, in denen das — besonders zu seinem Vater
und zu seinem ilteren Bruder — zerriittet war. In erster Linie hatte er wih-
rend seiner Pubertit, die er als eine »Rebellionsphase« beschreibt, Ausein-
andersetzungen mit seinem Vater. Mit seiner Mutter, mit der er alles bere-
den kann, versteht er sich hervorragend. Dass Menschen im jugendlichen
Alter die islamischen Regeln befolgen, sei sehr positiv.

»Wenn man den Islam ernst nimmt, dann hat man auch mit Drogen, Alkohol, Ge-
walt, Ligen, Klauen und so weiter keine Probleme. Ich denke, man sollte schon so
frith wie méoglich den Islam kennenlernen und versuchen, auch diese Regeln einzu-
halten. Also, ich habe jetzt auch angefangen, den Islam zu praktizieren und habe
dadurch wenig Probleme. Ich gucke jetzt bewusster, was ich mache, ob es gut oder
schlecht ist.«

Die Eltern spielen fiir Firdevs hierbei eine wichtige Rolle, weil sie fiir die
Erziehung der Kinder primir verantwortlich sind.

»Wenn die ihre Kinder gut erziehen, dann werden diese Kinder auch gut. Wenn sie

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | WEGE ZUR INTEGRATION

die Religion auch praktizieren, dann lernen die Kinder automatisch diese Sachen.
Meine Eltern praktizieren den Islam, deshalb legen sie auch Wert darauf, dass ich
mich nach dem Islam richte und mich auch mit der Tradition in dem Herkunfts-
land, also Indien, auskenne und sie praktiziere. Wenn wir Besuch bekommen oder
zu Verwandten gehen, ist es wichtig, uns nach diesen Traditionen zu richten. Aber
das muss ja jeder tun, egal ob Muslim oder nicht.«

Firdevs Eltern achten darauf, dass er die islamischen Ge- und Verbote be-
herzigt. Falls er seinen religiésen Pflichten nicht nachkommit, ist es seine
Mutter, die zuerst das Gespriach mit Firdevs sucht, um ihn an diese zu er-
innern. Seine enge Beziehung zu seinem Bruder hat zur Ursache, dass
auch dieser eine bedeutende Rolle in seiner Erziehung spielt. Bis auf eine
Ohrfeige seines Bruders hat er zu keiner Zeit kérperliche Gewalt in der
familidren Erziehung erfahren.

»Ich hatte in meiner Pubertit angefangen zu rauchen. Meine Mutter hat das mitbe-
kommen und hat heimlich die Zigaretten aus meiner Tasche rausgenommen und
im Schrank versteckt; sie hat sie nicht weggeschmissen. Ich habe bis heute nicht
verstanden, warum sie sie nicht weggeschmissen hat. Sie hat aber nichts gesagt. Ir-
gendwann hat es mein Bruder geschnallt, dass ich rauche, und hat mir eine Ohrfei-
ge gegeben — und das hat so richtig gesessen. Er hat mit mir aber vorher &fters ge-
sprochen. Ich hatte es ihm versprochen, aber mich nicht daran gehalten. Diese Ohr-
feige war voll im Gesicht, und das habe ich dann nicht mehr verstanden, weil es im
Islam absolut verboten ist zu schlagen. Ich war deshalb von meinem Bruder ent-
tauscht, weil er fiir mich ein Vorbild war. Naja, irgendwie habe ich es ja auch ver-
dient. Ich habe dann spiter auch mit dem Rauchen aufgehért. Aber meine Eltern
haben mich nie geschlagen, sie reden mit mir oder schweigen.«

Er selbst kann sich eine Riickkehr nach Indien nicht vorstellen, weil er sich
in Deutschland ansissig und heimisch fiihlt. Gerade deshalb lief er sich
vor einigen Jahren einbiirgern: »Ich werde hier bleiben. Ich bin Deutscher
— hier geboren, hier aufgewachsen. Ich bleibe hier.«

Die Situation der Muslime in Deutschland hielt er bis zum 11. Septem-
ber 2001 fiir eher gut. Dies hat sich aber seitdem fiihlbar verdndert.

»Nach dem 11. September wird man mit allen méglichen Terroristen in einen Topf
geworfen und daraus wird eine schéne Suppe gekocht — du wirst ein Teil davon. Ich
will auch kein Teil von diesen Terroristen sein. Sobald man in einer muslimischen
Veranstaltung auftaucht, heifdt es, man gehére zu denen: El Kaida und so. Aber ich
bin kein Teil davon. Und jetzt kam auch noch dieses Kopftuchurteil ... Man lebt in
einem Kreuzfeuer, kann man schon sagen.«

Gleichwohl berichtet Firdevs tiber seine bisherigen angenehmen Erfah-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 169

rungen als Muslim in Deutschland. Besonders gut ist er auf seinen jetzigen
Arbeitgeber zu sprechen, der Firdevs religiése Einstellungen und Praktiken
achtet und ihn bei der Praktizierung seines Glaubens unterstiitzt. Sein Ar-
beitgeber erlaubt es ihm, in der Moschee am Freitagsgebet teilzunehmen.

»Ich habe einen tollen Chef, der mir all das erlaubt. Mein Chef ist ein vorbildlicher
Mensch. Weil er mich und meine Religion respektiert, arbeite ich gerne dort. Ich
habe wirklich einen groflen Spafl beim Arbeiten dort. Egal, wie lange ich arbeite, es
macht mir Spaf}, weil die Haltung meines Chefs mir Energie gibt und mich moti-
viert. Solche Menschen wie mein Chef sollten gerade in die Politik. Er sagt: >Firdevs,
was man Uber Islam oder Muslime sagt, ist Quatsch. Das hat mit Islam nichts zu
tun. Auch kann man fiir Sachen, die Christen machen, nicht das Christentum ver-
antwortlich machen. Und ich sehe, dass du ein guter Muslim bist, du bist ehrlich
und zuverlissig.< Er ist ein gldubiger Christ und unterstiitzt mich sehr. Das finde
ich sehr gut.«

Damit der Islam und die Muslime in Deutschland integriert werden, soll-
ten zunichst die Muslime die islamischen Grundsitze erkennbar vorleben.
Vor allem kritisiert er die Ethnisierung des Islam. Der Islam diirfe weder
auf eine Sprache noch auf eine Ethnie reduziert werden.

»Es gibt nicht den arabischen, tiirkischen, indischen Islam. Es gibt nur den einzigen
Islam. Wir miissen mehr zueinander finden. Ich war vor einigen Wochen in Lon-
don. Dort sieht es ganz anders aus. Dort kann man sehen, dass Muslime aus Indien,
Pakistan, Tiirkei zusammenarbeiten; denen ist es egal, woher sie stammen. Wichtig
ist ihr Glaube. Leider ist es in Deutschland noch nicht so. Wir haben hier tiirkische
Moscheen, arabische Moscheen und andere. Eine Moschee kann doch keine Natio-
nalitit haben. Vielleicht ist es fiir die ilteren Onkels nicht so leicht, weil sie es nicht
so gewohnt sind, aber die Jiingeren haben schon damit begonnen und das ist gut
80.«

5.7.2 Dimensionen der Religiositat
5.7.2.1 Die Dimension des Glaubens

Firdevs ist sich sicher, dass es einen Gott gibt. Er glaubt an seine Existenz
und ist sich gewiss, dass er barmherzig, gnidig und allwissend ist. Gott ist
fur ihn der Absolute, der weder einen Ausgangs- noch einen Endpunkt hat.
Nach seiner Definition ist Gott daher allmichtig und wird allein {iber die
Menschen am Jiingsten Tag richten.

Aus seiner Sicht enthilt der Koran die Wahrheit und ist wie die Sunna
jederzeit giiltig.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Wenn man etwas nicht versteht, muss man einfach fragen, wie man es zu verste-
hen hat. Nicht einfach selber interpretieren, ohne den Hintergrund dieser Offenba-
rung zu kennen! Das wird leider heute tiberall gemacht.«

Der Tod bedeutet fuir Firdevs nicht das Ende des Lebens, sondern den An-
fang fiir eine Wiederauferstehung und damit fiir ein ewiges Leben im Jen-
seits. Mit dem Tode ende die gottliche Priifung der Menschen auf der Erde,
die nach dem Tode iiber ihre Taten Rechenschaft ablegen miissten. Daraus
leitet er ab, dass die Menschen fiir ihre Taten von Gott belohnt oder be-
straft werden. Er erhofft sich ein belohnendes ewiges Leben.

5.7.2.2 Die Dimension der religiosen Praxis

Auch wenn er nicht betende Menschen als religios einstuft, kann er sich
seit seinem Entschluss, die religisen Prinzipien ernst zu nehmen und zu
praktizieren, sein Leben ohne Gebete nicht mehr vorstellen. Dass er frither
nicht regelmifig gebetet hat, fithrt er auf seine Faulheit, nicht auf seinen
Glauben zuriick. Zweifel an seiner Religion und den islamischen Prinzi-
pien habe er unter keinen Umstinden gehabt.

»Aber wenn man kurz vor einer Priifung steht, dann fingt man automatisch an zu
beten: >Oh Allah, hilf mir, lass mich nicht durchfallen!« Es ist eigentlich in jedem
eingepflanzt, zu beten.«

Folglich kann eine Religion ohne Gebete fiir ihn nicht wirken.

»Gebete sind dein personlicher psychologischer Berater. Mit Gebeten findest du
deine Ruhe und deine Besinnung. Allah weifl das. Daher hat er eben Gebete fiir uns
zur Pflicht gemacht. Im Grunde wieder nur fiir uns Menschen.«

Seit seinem siebten bzw. achten Lebensjahr fastet Firdevs im Monat Ra-
madan regelmifiig. Das Fasten erfreut ihn sehr, zumal er wihrend des
Ramadan einen abwechslungsreichen Alltag hat. Eigens in diesem Monat
besucht er die Moschee mit seinen Freunden oder seiner Familie, um dort
das gemeinschaftliche Ramadangebet (Teravih) zu verrichten sowie am
vielseitigen Ramadanprogramm teilzunehmen.

»Es macht wirklich sehr Spaf}, zu fasten und am Abend dann mit Freunden oder
Verwandten in die Moschee zu gehen, um dort Teravih zu beten. Eine coole Stim-

mung, muss ich sagen. Hat man nicht jeden Tag. Leider!«

Eine islamische Trauung (Nikah) bedeutet ihm ebenso sehr viel, was aber
eine standesamtliche Trauung nicht ausschliefe.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I7I

»Ja, also, man muss erst natiirlich diesen Nikah machen. Dann sollte man schauen,
wie es in dem Land, wo man lebt, gehandhabt wird. Also bei mir wire es nicht: >Ni-
kah und fertig!<, sondern das Standesamtliche spielt bei mir auch eine grofie Rolle.«

Der Islam hat auf seine Lebenswelt insofern einen betrichtlichen Einfluss,
als er durch diese Religion seinen Alltag ordnen kann.

»Ich liige nicht. Ich trinke nicht. Ich rauche nicht mehr. Ich halte mich von Drogen
und so fern. Ich tue keinem weh. Der Islam verbietet solche Sachen auf das Schirfs-
te und Allah mahnt diejenigen, die so etwas machen, mit einer groflen Strafe im
Jenseits.«

5.7.2.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen

Der Mensch brauche Religion als Quelle fiir einen Lebenskanon und Ver-
haltensrichtmaf.

»Also in meiner Jugend [Rebellionszeit, H.O.] hatte ich mir durch Islam klare Gren-
zen gesetzt. Diese Grenzen darf ich nicht tiberschreiten. Es hat mir sehr geholfen.
Man hat durch die Religion eben eine Richtlinie, sonst lduft man planlos durch die
Gegend.«

Infolgedessen erwartet er sowohl von Muslimen als auch von Nichtmusli-
men, dass sie ihre Religion nicht aus dem Alltag verbannen.

»Also, wenn man nicht religios ist, so sollte man nicht die Religion verpénen oder
schlecht machen. Man soll mit Respekt und Toleranz Religion und religiésen Men-
schen begegnen. Heute ordnen einige Menschen Respekt und Toleranz anderen
Menschen an, aber sie selbst praktizieren das nicht. Es ist nicht gut und menschlich.
Die Religion wird tiberall, ob Schule, Vereine et cetera, ausgeklammert, ausge-
schlossen, ja sogar ausgestoRen. Warum? Was will man damit erreichen? Dass wir
gottlose Menschen werden, die keine Grenzen kennen? Das hat man teilweise auch
geschafft, denn viele Jugendliche heiflen zwar muslimisch, aber kennen nichts aus
ihrer Religion. Dass muss sich dndern.«

Sein Glaube wirkt auf ihn stabilisierend. Im Islam findet er einen wichti-
gen >Zufluchtsort« vor seinen Eltern, Geschwistern und seinem Freundes-
kreis. Bevor er Menschen um Beistand bittet, sucht er erst einen persénli-
chen und aufrichtigen Kontakt zu seinem Schopfer.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.7.2.4 Die Dimension des religiésen Wissens

Wihrend des Interviews erwies sich Firdevs als ein kompetenter Ge-
sprachspartner tiber den Islam. Er erzihlte ausgiebig tiber seinen Glauben.
Bescheiden bewertet er sein religiéses Wissen als ausreichend:

»Also nicht so viel wie ein Gelehrter [lacht, H.O.]. Also Basiswissen ist auf jeden Fall
da. Ansonsten kann ich auch Vortrige tiber den Islam halten. Also auf jeden Fall
weif ich so viel, dass ich damit mich iiber Wasser halten kann.«

Mit der Religion hat er seine ehemalige phlegmatische Lebensphase iiber-
wunden. Um seine Wissensliicken zu schlieflen und auf seine alltiglichen
Fragen Antworten zu bekommen, hat er sich das Lesen islamischer Publi-
kationen angewshnt.

5.7.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Die Kinder nach den Werten des Korans zu erziehen, sei ebenso bedeut-
sam wie eine islamische Trauung.

»Man sollte frith damit anfangen, damit die Kinder rechtzeitig dieses vermittelt be-
kommen, und wenn sie erwachsen sind, das dann im Alltag einsetzen kénnen, da-
mit sie einen Halt, eine Orientierung haben. Als Jugendlicher braucht man wirklich
diese religiosen Grundsitze, sonst kennt man keine Grenzen.«

Er hatte mit ungefihr 15 Jahren eine Freundin. Gerade in dieser Beziehung
habe er den Vorteil des islamischen Verbots des vor- und auflerehelichen
Geschlechtsverkehrs erkannt.

»Man sieht leider so viele alleinerziehende Miitter, die Viter sind abgehauen. Es gibt
so viele Kinder im Kindergarten, die nur ihre Mutter kennen. Und Verhiitungsmit-
tel helfen nicht immer, weil man ja seinem Partner vertraut. Dann kommt das Kind
ins Spiel oder man verliebt sich in eine andere, und dann sagt man einfach:
>Tschiissl««

Zur Ehe mit einer Nichtmuslima spricht er sich bedacht aus:
»[IJrgendwie kénnte es spiter zu Konflikten fithren, zum Beispiel bei der Erziehung
der Kinder. Es konnte gut sein, dass ich eine Nichtmuslima dennoch heirate, denn

was zihlt, ist ja die Liebe.«

Auf die Frage, ob der Islam bei der Integration in diese Gesellschaft ein
Hindernis darstelle, erwidert Firdevs mit einer Gegenfrage: »Was bedeutet

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I73

eigentlich Integration?« Erst eine Begriffsklirung beuge Missverstindnis-
sen vor.

»Heute spricht ja jeder von Integration, aber jeder meint damit etwas anderes.
Wenn Integration bedeutet, dass ich meine Religion und meine Kultur ablege und
Christentum und diese Kultur mir zu eigen mache, dann spreche ich mich und
auch der Islam sich dagegen aus, weil keiner das Recht hat, mich direkt oder indi-
rekt zu beeinflussen oder gar zu zwingen. Wenn Integration sich einbringen und
aktive Teilnahme am gesellschaftlichen Leben bedeutet, dann ist gerade der Islam
integrationsfordernd. Denn ein Muslim lebt mit der Gesellschaft zusammen. Und
wenn wir hier leben, dann miissen wir auch mit allen friedlich und freundlich zu-
sammenleben, unsere Nachbarn achten und gute Kontakte pflegen, egal ob Deut-
scher oder Tiirke, ob Christ oder Jude. Wir miissen auch in der Schule fleifig mit-
machen und unsere Lehrer achten, denn der Islam sagt ja: >Ehre all diejenigen, die
dich auch nur einen Buchstaben gelehrt haben!< Wir miissen uns an die Gesetze
halten.«

Erforderlich sei eine pedantische Ursachenanalyse von integrationshem-
menden Faktoren. So werde sich herausstellen, dass nicht der Islam, son-
dern die Oberflichlichkeit der Muslime und die ungentigende religiése Er-
ziehung und Bildung muslimischer Kinder und Jugendlicher {iber den Is-
lam die Griinde fiir die derzeitigen Eingliederungsprobleme muslimischer
Mitbtirger in Deutschland sind.

»In Deutschland leben ja iiber drei Millionen Muslime. Man sollte mal so richtig
hingucken, wie viele von denen haben sich strafbar gemacht. Ich glaube, nicht so
viele; mehrheitlich die Jugendlichen. Aber gerade diese Jugendlichen sind hier grof3
geworden, wie ich. Ich weif}, dass sehr viele keine religiose Erziehung bekommen
haben. Sie wissen nur eins: dass sie Muslime sind. Aber was der Islam ist, wissen
nicht so viele. Und diese Jugendlichen bauen Mist, nicht wegen dem Islam, sondern
bauen Mist, wie auch die anderen Jugendlichen, weil sie es cool finden, oder in ei-
ner Gang Ruhm und Ansehen erlangen moéchten oder gehen abziehen oder klauen,
weil sie sich nichts leisten kénnen.«

Gewalt und Islam sind fiir Firdevs kontrire Begriffe. In seiner Jugend hat
er immer wieder Momente erlebt, in denen er aufgrund seiner religiésen
Sozialisation und seines »Muslim-Seins« von gewalttitigen Aktionen ab-
gehalten wurde.

»Als Jugendlicher wiirde ich schon meine Kraft und meine Muskeln anderen zeigen
wollen. Viele suchen ja solche Momente, wie zum Beispiel am 1. Mai. Da tobt in
Berlin faktisch ein Krieg. Da versammeln sich Jugendliche und Erwachsene und
machen sich einen, wie die immer sagen, coolen Tag. Ich habe einige Klassenfreun-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | WEGE ZUR INTEGRATION

de gehabt, die in der Antifa aktiv waren. Die haben mir immer wieder dariiber be-
richtet und mich auch eingeladen mitzukommen. So manchmal wollte ich auch —
ehrlich gesagt. Aber dann hatte ich so ein ungutes Gefiihl, innerlich hérte ich eine
Stimme: >Du bist doch Muslim, und Muslime werfen keine Steine auf andere Men-
schen oder pliindern keine Liden aus.< Auflerdem wiirden meine Eltern strikt dage-
gen sein, mich in solche Sachen einzumischen. Was meine Eltern immer wieder nie
akzeptiert haben, sind Liigen, Stehlen, Drogen und Gewalt. Meiner Meinung nach
koénnen solche Menschen, die gewalttitig sind und andere Menschen verletzen oder
gar toten, absolut keine Muslime sein, denn der Prophet hat so etwas nie gemacht
und nicht akzeptiert. Nein, ich lehne solche Gruppen strikt ab.«

5.7.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Die Organisationsstruktur der Muslime in Deutschland ist Firdevs eini-
germaflen bekannt. Durch seinen ilteren Bruder, der in einigen Organisa-
tionen aktiv ist, hort er einiges iiber die Arbeit der muslimischen Organisa-
tionen in Deutschland. Inzwischen engagiert sich die ganze Familie in ei-
nem indisch-muslimischen Verein. Einmal in der Woche treffen sie sich,
um sich tiber den Islam und tiber Alltigliches auszutauschen. Die betref-
fenden Familien kennen sich auch aus Indien und sind zum Teil mitein-
ander verwandt.

»Wochentlich kommen sie zusammen. Sonntags von mittags bis abends diskutieren
sie, lesen Koran und essen zusammen: ein Familientag. Hierhin nahmen uns, als
ich noch klein war, unsere Eltern immer mit. Jetzt gehe ich auch ab und zu dort-
hin.«

Daneben ist Firdevs auch in einem Verein titig, wo sich iiberwiegend mus-
limische Jugendliche treffen. Hier werden fiir muslimische und nicht mus-
limische Jugendliche Ausfliige und Reisen arrangiert. Allwochentlich tref-
fen sie sich, um sich tiber den Islam weiterzubilden. In diesem Verein ist
die deutsche Sprache primires Verstindigungsmittel. Fiir Firdevs ist die
Sprache nicht unwesentlich, weil er die Herkunftssprache seiner Eltern
(Urdu) nicht ausreichend spricht und versteht.

»Es gibt in Berlin nur eine Moschee, wo freitags in Deutsch gepredigt wird — aber
nur freitags. Wenn du aber sonntags dort hingehst, wird Urdu gesprochen. Da gehe
ich auch zwar hin, aber iiber 6o bis 7o Prozent kann ich nicht richtig verstehen.
Deshalb sollen sie mehr in Deutsch anbieten.«

Der organisierte Dialog zwischen Muslimen und Nichtmuslimen, der in

den von ihm besuchten Vereinen vorherrscht, ist fiir Firdevs vorbildlich.
Eine Moschee sucht er auf, um dort zu beten oder an interessanten Ak-

tivititen teilzunehmen, ohne nach der Trigerschaft zu fragen. Insbeson-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I75

dere verlangt er, dass die Bezeichnung »islamisch« bzw. »muslimisch«
gewissenhaft benutzt wird —die Organisationen keine anderen Ansichten
und Ziele befolgen als die der islamischen Religion. Die muslimischen Oz-
ganisationen sollten dem Missbrauch der Bezeichnungen entgegenwirken.
Auch vom Staat verlangt Firdevs, solche »Schinder« in die Schranken zu
weisen.

»Es gibt aber auch einige Organisationen, die nennen sich islamischer Verein und
so, aber sie haben andere Ansichten. Sie lehnen sogar die Muslime, die nicht zu de-
nen gehoren, ab, wie der Kaplan oder Hizbut-Tahrir, die auch in Deutschland verbo-
ten wurden — eigentlich zu spit. Warum musste der Staat so lange warten? Denn
darunter leiden eigentlich nur Muslime.«

Er sucht sich in Moscheen gezielt Veranstaltungen in deutscher Sprache,
weil er keiner anderen Sprache michtig ist. Weil aber Unterrichtsreihen
tiber den Islam von den Moscheegemeinden iiberwiegend in tiirkischer
oder arabischer Sprache angeboten werden, konnte er keine Koranschule
besuchen. Er lernte die islamischen Prinzipien daher durch seine Eltern
und durch seinen dlteren Bruder.

Firdevs verkniipft mit dem Begriff »Moschee« Allah, Gebet und Unter-
richt. Die wichtigste Aufgabe einer Moschee ist fiir ihn, dass sie dem Gliu-
bigen die funf tiglichen Gebete erméglicht und Kinder und Jugendliche in
islamische Themen einfithrt und weiterbildet. Die meisten Moscheen in
Deutschland erfiillten zwar ihre Aufgaben, aber ihre Angebote in deutscher
Sprache seien ungeniigend. Demzufolge wiinscht er sich von den Mo-
scheegemeinden neben reprasentativen und lichten Moscheebauten auch
mehr Angebote in deutscher Sprache. In den Unterrichtsreihen solle ein
Freundschaftsverhiltnis aufgebaut werden, die Kinder und die Jugendli-
chen sollten in einer natiirlichen Atmosphire und mit Spafl in die islami-
schen Themen eingefiithrt werden. Neben dem Auswendiglernen und der
Rezitation von einigen Koranversen wiirden Themafragen wie »Was bedeu-
tet Islam? Wie sollte ein Muslim leben? Wie haben die Propheten gelebt?«
umfingliches Interesse bei den Jugendlichen wecken.

Auf die Frage, wie er sich einen guten Imam vorstellt, weist Firdevs
nachdriicklich auf die Beherrschung der deutschen Sprache hin. So wie er
die Anwerbung der Imame aus dem Ausland kritisiert, verlangt er, dass die
Imame hierzulande ausgebildet werden, damit sie sich in dieser Gesell-
schaft auskennen. Ihre Predigten und Ratschlige wiirden dadurch wirk-
lichkeitsnaher.

»Also ein perfekter Imam wire, wenn er hier aufgewachsen ist und hier studiert hat
und sich mit dem Islam gut auskennt und ihn praktiziert.«

Obzwar die Arbeit der Moscheen und der Imame zumeist unstrukturiert

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | WEGE ZUR INTEGRATION

und unkoordiniert ablaufe, triigen sie zu der positiven Entwicklung der
Gesellschaft und insbesondere der Integration der Muslime in dieser Ge-
sellschaft viel bei.

»Die sagen uns: >Seid gut in der Schule, seid fleilig, seid nett, liigt nicht, klaut
nicht, Drogen sind nicht gut, haltet euch davon fern!l< und so weiter. Damit diese
Arbeit besser von der Gesellschaft anerkannt werden kann, brauchen wir mehr
deutschsprachige Imame und mehr Moscheen, die auch so aussehen und nicht im
Hinterhaus sind.«

5.8 Orhan - »Religion ist doch fur uns gut. Islam ist
meine Religion. Er schutzt mich und gibt mir Halt.«

Zur Interviewsituation

Orhan habe ich zufillig wihrend der Mittagspause meines Fortbildungs-
seminars kennengelernt. Ich suchte einen Laden auf, um etwas zu Trinken
zu kaufen. Dort wurde ich von einem jungen Mann besonders freundlich
bedient, wodurch wir in ein Gesprich kamen. Dabei erfuhr er auch einiges
tiber mein Dissertationsvorhaben. Orhan bot mir an, am Sonntagnachmit-
tag in seinem Stammocafé vorbeizuschauen, weil er sich gerne mit mir wei-
terunterhalten und meine Forschungsarbeit unterstiitzen wollte. Als ich
dort ankam, wurde ich von ihm schnell erkannt. Er hat mich seinen
Freunden vorgestellt. Eine ruhige Gesprichssituation liefs sich wahrend
dieser Zeit leider nicht bewerkstelligen. So zogen wir uns in einen Neben-
raum zuriick und haben hier unser Gesprich weitergefiihrt.

5.8.1 Wer ist Orhan?

Orhan ist 25 Jahre alt und in Berlin geboren. Er hat vor einigen Jahren die
Schule mit einem Hauptschulabschluss verlassen. Gleich im Anschluss
suchte er iiber zwei Jahre vergeblich einen Ausbildungsplatz. Da sein Vater
sich jahrelang nicht aus der Arbeitslosigkeit befreien konnte, machte er
sich selbststindig und eréffnete in Berlin ein Lebensmittelgeschift. In die-
sem Familienbetrieb hat Orhan jetzt endlich Arbeit gefunden.

»Es wire sonst sehr schwierig, einen Arbeitsplatz ohne einen Beruf zu finden.«
Wihrend des Gesprichs beklagte er sich oft iiber seine Lebenssituation in
Berlin und tiber seine Schulzeit. Fiir seine Misere macht er vor allem die

Schule verantwortlich.

»In Berlin ist alles schlechter geworden: keine Arbeit, kein Geld. Mein Leben hat

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I77

aber diese Hauptschule kaputt gemacht. Wir waren alle Tiirken in einer Klasse. Ei-
nige Lehrer haben diese Klasse als Tiirkenklasse bezeichnet, sie waren auslinder-
feindlich. Haufig waren sie auch krank und wir hatten oft frei. Ich habe auch
manchmal dann keine Lust gehabt. Und jetzt stehe ich einfach da, ohne etwas Fes-
tes in der Hand. Der Laden liuft zwar gut, aber Tag und Nacht haben wir Kopf-
schmerzen. Es kénnen jederzeit Probleme auftreten. Und so viel verdient dieses Ge-
schift auch nicht, dass ich mir alles leisten kann.«

Orhan ist tiirkischer Staatsbiirger und wird demnéchst heiraten, worauf er
sich einerseits sehr freut, andererseits aber hat er auch Angst, da er sich
um seine finanzielle Lage und berufliche Zukunft sorgt. Orhans Eltern
kamen vor iiber 35 Jahren nach Deutschland und haben sich mit ihrer Le-
benssituation abgefunden:

»Meine Eltern mochten nicht zuriickkehren. Sie haben frither immer dariiber gere-
det, aber jetzt sagen sie, dass sie nicht mehr zuriickkehren koénnen, weil sie alt ge-
worden sind. Und der Laden erlaubt nicht mal, dass wir in Urlaub fahren. In diesem
Sommer konnten wir nicht. Wie denn? Der Laden muss offen bleiben.«

Er selbst liebt die Tiirkei, kann sich aber nicht vorstellen, dort sesshaft zu
werden.

»Ich glaube, dass ich in der Tiirkei keine Chance hitte, denn ich bin hier geboren.
Ich kenne die Tiirkei nicht gut, meine Heimat ist eigentlich Berlin. Mein Tiirkisch
ist auch nicht so gut. Wenn ich im Urlaub dort bin, habe ich das Gefiihl, ich will
wieder zuriick nach Berlin. Ich kann mich dort nicht allein bewegen. Ich weif nicht,
wie ich zum Beispiel aufRerhalb der Ortschaft fahre. Ich liebe eigentlich die Tiirkei,
aber leben kann ich dort, glaube ich, nicht.«

Orhans Verhiltnis zu seinen Eltern ist je nach Ort und Zeit unterschied-
lich. Vor einigen Jahren beispielsweise hatte er fast tiglich Auseinanderset-
zungen mit seinen Eltern, insbesondere mit seinem Vater, weil er sich
stindig mit seinen Freunden traf und deshalb abends spit nach Hause
kam.

»Frither, als ich so 15, 16 oder 18 Jahre alt war, da hatte ich jeden Tag Probleme. Ich
wollte nur rausgehen und mit Freunden rumhingen. Meine Eltern wollten, dass ich
frith nach Hause komme und dass ich nicht mit jedem rumhinge.«

Seine Mutter war immer sehr empdrt, wenn er angetrunken nach Hause
kam oder seine Kleider zu sehr nach Nikotin rochen. Inzwischen hat sich
Orhans Verhiltnis zu seinen Eltern erheblich stabilisiert, weil er mehr Zeit
mit seinem Vater verbringt.

Er betrachtet zwar den Islam zweifelsfrei als seine Religion, aber tut

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | WEGE ZUR INTEGRATION

sich schwer damit, die islamischen Regeln zu praktizieren — insbesondere
in der Jugend. Allgemein duflert er aber seinen Respekt vor denjenigen, die
diese Regeln im jugendlichen Alter regelmifig einzuhalten beginnen.
Auch bekriftigt er, dass die Einhaltung der islamischen Regeln eigentlich
fiir den Menschen grofie Vorteile bringt. Davon, dass sein Leben unter den
islamischen Regeln erheblich besser aussehen wiirde, ist er tiberzeugt.
Selbst grofseren schulischen Erfolg hitte er vorweisen konnen.

»Auf Sachen wie kein Schweinefleisch achte ich schon, auch als Jugendlicher. An
Allah, an Engel, an Muhammed zu glauben, ist kein Problem, oder fasten. Aber es
wire eigentlich sehr gut, wenn wir als Jugendliche auch den Islam ernst nehmen
wiirden, dann hitten wir vielleicht in der Schule oder im Leben mehr Erfolg gehabt,

weil wir dann keinen Blédsinn gemacht hitten.«

Dabei trifft die Eltern nach Orhans Meinung eine grofle Verpflichtung.
Wenn seine Eltern beispielsweise den fiinf tiglichen Gebeten nachkimen,
hitte er selbst weniger Probleme damit. Seine Eltern sprechen zu Hause
kaum iiber den Islam. Nicht selten zweifelt er deshalb daran, ob seine El-
tern tiberhaupt Muslime sind. Allein Geldscheffeln interessiere seine El-
tern derzeit. Orhan beklagt sich, dass sein Vater auch Alkohol und nicht
koscheres Fleisch in seinem Laden verkauft.

»Ich glaube manchmal, dass wir zwar muslimische Namen haben, aber wir haben
unsere Religion eigentlich vergessen. Sie gucken auch nicht, ob ich Islam praktizie-
re oder nicht.«

Orhan arbeitet durchweg montags bis samstags zwischen 6 und 19 Uhr,
was ihn zwingt, seine Freizeit dementsprechend zu gestalten. Er erinnert
sich wehmditig an die frithere Zeit, weil er sich damals haufig mit seinen
Freunden traf, um in die Bar zu gehen oder einfach auf der Strafle oder in
den Jugendfreizeiteinrichtungen Zeit zu verbringen.

In seiner noch verbleibenden Freizeit trifft er sich mit seinen ehemaligen
Schulfreunden in Wohnungen, um sich untereinander auszutauschen oder
Fuflballspiele anzuschauen. Sonntags geht er regelmiflig in sein Stamm-
café, wo er sich mit seinen Freunden unterhilt, Fuballspiele oder gele-
gentlich auch tiirkische Nachrichten oder Diskussionssendungen verfolgt.
Hier beteiligt er sich auch sporadisch an Gliickspielen, was ihn bisher
schon einiges gekostet hat. Dies fithrte dann zu Hause zu heftigen Ausein-
andersetzungen zwischen ihm und seinem Vater, der die Gliickspiele und
Spielschulden nicht akzeptiert. Auch seine Mutter mischt sich bisweilen in
die Diskussionen ein.

Freizeitangebote in muslimischen Einrichtungen hat er bis heute nicht
in Anspruch genommen. Wihrend er sich frither in kommunalen Jugend-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I7Q

freizeiteinrichtungen aufhielt, geht er heute in sein Stammcafé, um sich
dort ungehindert und frei bewegen zu koénnen.

»Dort haben wir gespielt, geraucht und konnten alles machen; auch mit Madchen
rumhingen [lacht, H.O.]. In der Moschee kannst du das natiirlich nicht. Deshalb
gehen nicht so viele Jugendliche dorthin, wenn sie spielen oder mit Madchen etwas
machen méchten [lacht, H.0.].«

Sehr deutlich und pointiert meint er, dass sowohl die Tiirken als auch die
Muslime in Deutschland nicht gern gesehen wiirden. Aufserdem ist er da-
ritber wiitend, dass allein Tiirken und Muslime fiir jedwede gesellschaftli-
che Schief- und Problemlage verantwortlich gemacht werden.

»Alles, was nicht 1iuft, wire unsere Schuld. Und jetzt wirst du auch noch ein Terro-
rist. So haben sie uns immer gesehen.«

Orhan hat Konflikte wegen seiner muslimischen Identitit, aber insbeson-
dere wegen seiner tiirkischen Herkunft aushalten miissen. Nicht vergessen
kann er, wie einige seiner ehemaligen Lehrerinnen und Lehrer die Fasten-
zeit Ramadan verspottet und verhéhnt haben. Er kann nicht verstehen,
dass den Tiirken in dieser Gesellschaft nicht nur viele Hiirden entgegenge-
stellt werden, sondern auch, dass die ilteren Tiirken nicht respektiert wer-
den.

»Und jetzt sieht man iiberall, wie man tiber die Tiirken redet. Bei der Auslinderpo-
lizei werden wir wie ein Stiick Dreck behandelt.«

Bedriickt erzihlt er eine Erfahrung:

»Als ich nach der Schule einen Ausbildungsplatz gesucht habe und arbeitslos war,
da ging ich zum Arbeitsamt. Der Mann dort sagte mir, dass ich mit dieser Bildung
keine Chance habe, warum ich mich nicht angestrengt hitte und warum viele Tiir-
ken so wiren. Denn auf Kosten des Staates konne man nicht leben. Wir sollten doch
bitte schon arbeiten. Ich hitte ihm eins in die Fresse geben miissen, ich war so wii-
tend. Aber meine Hande waren gebunden, ich war ja abhingig von ihm. Und wenn
ich ihn dort geschlagen hitte, hitte man bestimmt mir nicht geglaubt und ich wire
dann wieder der Dumme.«

Unterdessen glaubt er, dass weder die Tiirken noch die Muslime jemals in
dieser Gesellschaft als gleichwertig anerkannt werden, sondern dass sie
stindig ausgegrenzt und als minderwertig etikettiert werden. Die Tiirken
sollten versuchen, ihre tiirkische Lebensart und den Islam den Deutschen
fehlerfrei zu vermitteln. Die Tiirken sollten zusammenriicken und sich
vereinen, um eine gemeinsame Stimme zu bilden. Orhan erhoftt sich, dass

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | WEGE ZUR INTEGRATION

der Staat die Tiirken dadurch besser anerkennt. Doch zu der Einigung der
hier lebenden Tiirken werde es nach seiner Wahrnehmung nicht reibungs-
los und ziigig kommen, weil die Tiirken untereinander zu sehr zerstritten
seien. Einigen tiirkischen Gruppierungen, die fiir ihn politisch links ste-
hen, bringt er keine Sympathie entgegen, weil sie die tiirkische Mentalitit
erniedrigen und den Islam verabscheuen. Deshalb seien ihnen die Anfein-
dungen gegentiber den Tiirken und dem Islam zuzurechnen.

5.8.2 Dimensionen der Religiositat
5.8.2.1 Die Dimension des Glaubens

Orhan glaubt an Gott. Er ist sich bewusst, dass Gott als Schépfer die abso-
lute Macht und das Wissen tiber alles hat. Dartiber hinaus werde Gott seine
Geschopfe im Jenseits tiber ihr Leben auf der Erde zur Rechenschaft zie-
hen.

Der Koran ist fiir Orhan ohne Zweifel Gottes Buch, das vom Gesandten
Muhammed an die ganze Menschheit verkiindet wurde. Weil es Gottes
Buch ist, erkennt er es als verbindlich und wahrhaftig an. Zu der Meinung,
dass manche Aussagen des Korans und der Sunna veraltet und unmodern
sind und man deshalb auf einige Gebote und Verbote verzichten kann, du-
Rert er:

»So etwas hore ich besonders von einigen Tiirken, die selber nicht an den Islam
glauben, aber so etwas sagen, damit wir nicht daran glauben. In der Tiirkei gibt es
auch einige Professoren, die so etwas sagen, aber ich glaube denen das nicht. Men-
schen konnen sich irren, aber Allah bestimmt nicht.«

Orhan glaubt fest an den Tod und die anschlieffende Auferstehung. Darum
ist er sich bewusst, dass Gott alle Menschen entweder mit dem Paradies
belohnen oder mit der Hélle bestrafen wird.

5.8.2.2 Die Dimension der religiésen Praxis

Orhan schafft es nicht, die tiglichen Gebete zu verrichten. Er hat sich zum
Ziel gesetzt, irgendwann auch regelmifig finfmal am Tag zu beten —
wann, das kann er derzeit nicht voraussagen. In alltiglichen Notlagen ruft
er durch seine Bittgebete Gott um Beistand. Dass er momentan téglich vie-
le Stinden begeht, ist ihm bewusst, er hofft aber gleichzeitig auf Gottes
Vergebung.

»Dass ich etwas Schlechtes mache, weifl ich, aber Allah wird mir vergeben. Es ist

aufgrund der Arbeit schwierig, diese Gebete einzuhalten. Allah af etsin [Mége Allah
mir vergeben, H.0.].«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 181

Wesentlich anders sieht es mit dem Pflichtfasten im Ramadan aus. Orhan
fastet seit seinem 15. Lebensjahr. Das Fasten im Ramadan bereitet der gan-
zen Familie und ihm eine grofse Freude. Wihrend des Ramadans kann er
sich besser auf sein religiéses Leben konzentrieren. So ist er im Fastenmo-
nat eher geneigt zu beten oder in die Moschee zu gehen — ohne dass er
wiisste, warum.

Die islamische Trauung (Nikah) bezeichnet er als einen wesentlichen
Rechtsakt vor einem Imam, durch den das Ehebiindnis legitimiert und
Gottes Segen erlangt wird.

Mit Gewissheit kann er von sich behaupten, dass der Islam ihn vor
Drogen weitgehend geschiitzt hat, obwohl er frither oft durch einige
Freunde zum Kiffen animiert wurde. Vor allem weif} er, dass er durch sei-
nen Glauben weder Diebstahl noch ein anderes widerrechtliches Verhalten
gezeigt hat, obwohl er der Ansicht ist, dass er dazu schon viele Anldsse hat-
te.

»Davor hat mich der Islam geschiitzt.«
5.8.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

Orhan fiihlt sich durch seine Religion beschiitzt. Er ist davon iiberzeugt,
dass eine Religion fiir jeden Menschen unabkémmlich ist, weil Gott sonst
keine Religion offenbart und keine Gesandten an die Menschen geschickt
hitte. In Notlagen wendet er sich Gott zu und fiihlt sich dann wohl. Am
Islam erstaunt ihn besonders dessen Transparenz und Verstindlichkeit fiir
alle.

Eine Religion kann nur dann eine Gottesreligion sein, wenn sie den
Menschen zu Gott bringt, ihm Gliick beschert, jegliche Fragen beantwortet
und klarmacht, was gut und schlecht ist. Weil ihm der Islam dies liefert, ist
er von diesem Glauben tiberzeugt und kann auf die Unterstiitzung und
den Beistand Gottes hoffen.

5.8.2.4 Die Dimension des religiosen Wissens
Seine religiose Kenntnis beschreibt Orhan wie nachstehend:

»Uber Islam weif ich nur einiges. Ich wei, wie man Abdest [rituelle Waschung,
H.O.] macht, wie man betet, wann man fasten muss und dass man zum Hacc [Pil-
gerfahrt, H.O.] gehen muss. Es gibt nur einen Gott und so, aber so richtig viel weif}
ich auch nicht. Ich bin hier in Berlin geboren und konnte deshalb Islam nicht rich-
tig lernen. Meine Eltern wissen auch nicht so vieles, leider. Sie kénnen auch meine
Fragen nicht beantworten. Als ich noch ein Kind war, kann ich mich sehr gut erin-
nern, da hatte ich viele Fragen: Wer ist Gott und wo wohnt er? Meine Eltern konn-
ten mir meine Fragen nicht beantworten. Mein Vater hat mich zu meiner Mutter

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | WEGE ZUR INTEGRATION

geschickt — und sie sagte, dass sie keine Zeit hat. Und so ging es bei uns zu. Nur im
Ramazan kann man sehen, dass bei uns die Gebete richtig gemacht werden, da sehe
ich vom Islam vieles, aber danach ist nicht so viel zu sehen.«

Eine sogenannte »Koranschule« hat er hier nicht besucht, obwohl ihn seine
Eltern dazu anregt haben.

»In den Sommerferien habe ich im Urlaub durch Verwandte oder in der Tiirkei in
der Moschee Koranlesen gelernt und die Waschung, Gebet und so — mehr leider
auch nicht.«

Sein religioses Wissen sieht er als ungentigend an. Aufgrund seiner Arbeit
hat er kaum Zeit, Biicher, vor allem iiber den Islam, zu lesen. Publikatio-
nen in der deutschen Sprache kann er mangels Sprachkompetenz nicht
folgen — und solche in der tiirkischen Sprache ebenfalls nicht, weil er seine
Muttersprache nicht ausreichend beherrscht. Speziell im Ramadan bemiiht
er sich, Fernsehsendungen iiber den Islam anzuschauen, um sich Wissen
iiber den Islam anzueignen.

»Im Ramazan wird hiufig tiber Islam geredet. Manchmal werde ich auch wiitend
iiber einige, weil die nur den Islam schlecht machen und falsch reden. Deutsche
Sendungen gucke ich sehr selten an, weil sich die immer {iber uns lustig machen
und alles falsch erzihlen. Die sagen: >Ja, der Islam ist gefihrlich, die Tiirken neh-
men uns die Arbeit weg, die Muslime sind ...« Immer werden wir schlecht gemacht.
Ich kriege Kopfschmerzen von diesen Sendungen.«

5.8.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Es ist fir Orhan selbstverstindlich, Kinder nach den Geboten des Korans
zu erziehen. Auf jeden Fall will er seinen Kindern vermitteln, dass der Is-
lam eine gute Religion ist, die den Menschen viele Vorteile bringt. Beson-
ders einsetzen wird er sich dafiir, dass seine Kinder mehr Wissen und Er-
fahrungen tiber den Islam erhalten, als er selbst gehabt hat. Nicht nur das
diesseitige, sondern auch das jenseitige Leben soll im Mittelpunkt seiner
Erziehung stehen, damit seine Kinder gute und gottgefillige Menschen
werden. Nicht zu vergessen sei hierbei die Wahrung der tiirkischen Identi-
tat.

Das islamische Verbot des vor- und auflerehelichen Geschlechtsver-
kehrs erkennt er als vorteilhaft fiir ein sittliches Leben in der Gesellschaft
an, merkt aber zugleich an, dass er damit in der Praxis Probleme hatte.

»Es ist natiirlich sehr wichtig, aber ich habe hier, als ich 15, 16 oder 18 Jahre alt war,

Fehler gemacht. Habe mit einigen Midchen damals Kontakte gehabt. Heute sehe
ich es noch besser. Ich habe grofle Fehler gemacht. Heute weiff ich, dass dieses

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 183

Verbot eigentlich fiir uns Menschen sehr gut ist, wenn wir es einhalten. Damals sag-
te ich: >Warum hat der Islam das verboten?<, habe es nicht verstanden. Eigentlich
habe ich auch nicht an dieses Verbot gedacht; es kam also so, wie es kam. Ich hielt
Ausschau nach Midchen, man zihlte in der Schule oder unter Freunden, wie viele
Midchen man aufgegeilt hatte. Ich habe 6fters, wie meine Schulfreunde, mit mei-
nen Kontakten zu Midchen angegeben. In solchen Gesprichen wurde einem gut
zugehort, auch Midchen haben zugehért, die waren auch dann neidisch. Je mehr
Kontakte man hatte, umso mehr kamen die Miadchen angetanzt. Heute verstehe ich
diese Haltung nicht mehr. Obwohl diese Maddchen wussten, wir haben sie ausge-
nutzt, haben sie trotzdem hier mitgemacht, sogar sich selbst bei denen, die hiufig
mit Middchen Wechselkontakt hatten, angeboten.«

Bei einer Vermihlung mit einer Nichtmuslima befiirchtet er die Instabilitit
dieser Ehe aufgrund der kulturellen und religiésen Unterschiede. AufRer-
dem gebe es ein weiteres Hindernis:

»Mit einem Nichtmuslim wiirde ich auch heiraten, aber wird vielleicht schwierig
sein, denn die deutschen Familien méchten nicht, dass ihre Tochter mit Tiirken
und Muslimen heiraten. Ich hatte einen Freund, der mit einer Deutschen heiraten
wollte. Der hat michtig Arger von den Deutschen bekommen. Man hat ihm sogar
gedroht und er wurde auch nachts von einigen Nazis zusammengeschlagen. Ich
weif3, dass das von der Familie geplant wurde, aber die Polizei konnte die Schuldi-
gen nicht finden.«

Mittlerweile hat er sich mit einer tiirkischen Frau aus seiner Geburtsstadt
verlobt. In einigen Monaten steht die Hochzeit bevor.

Warum immer von den Tirken Integration gefordert werde, fragt er sich
erregt. Er beschwert sich dariiber, dass die Deutschen sich in dieser Frage
nicht bewegten; beide Seiten miissten aufeinander zugehen. Es drgert ihn
zusehends, dass die Tiirken damals als »Helden« und heute als »Verbre-
cher« deklariert werden.

»Der Islam und die Tiirken werden immer schlecht gemacht, sie wissen doch nichts
iiber uns. Aber jetzt haben sie selbst keine Arbeit mehr und jetzt suchen sie die
Schuldigen: >Das ist natiirlich der Islam, das sind Tiirken!?< Ich kann das nicht ho-
ren, die sollen uns in Ruhe lassen.«

Orhan ist sich sicher, dass nicht der Islam, sondern die gesetzeswidrige
Ungleichbehandlung der Menschen in dieser Gesellschaft das Problem
darstellt.

»In Deutschland steht es auch in den Gesetzen, aber praktiziert wird es nicht. Wir
Tiirken werden wie Dreck behandelt. Egal wo du dich befindest, auch wenn du ge-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | WEGE ZUR INTEGRATION

bildet bist, wirst du nicht angenommen wie die Deutschen. Bei der Auslinderpolizei
oder beim Arbeitsamt kommen die Deutschen, dann die Menschen aus EU und
dann die Polen, Russen — und zuletzt wir.«

Fragwiirdig sei zudem, warum bei titlichen Angriffen auf Tiirken oder
Muslime durch die Verantwortlichen nur fliichtige Statements abgegeben
werden, wihrend bei Angriffen auf andere nicht vor umfangreicher Be-
richterstattung gescheut werde.

»In Deutschland hat man sogar Tiirken getotet, ja sogar lebendig verbrannt. Keiner
hat dariiber so richtig geredet und protestiert, als in Solingen oder Mélln Tiirken,
Muslime verbrannt, getétet wurden. Nur ein paar Blumen — und Politiker haben
drei Sitze gesagt. Das war alles. Wenn aber ein Deutscher oder ein Christ verletzt
oder getdtet wird, dann schreit die ganze Welt auf. Ist das Demokratie, ist das Men-
schenrecht? Ich glaube an diese Sachen tiberhaupt nicht. Die legen alles aus, wie es
passt. Stirbt ein Tiirke, ein Muslim, ist es nicht so schlimm: >Kann ja passieren!s;
stirbt ein Christ, dann schreit die ganze Welt auf und macht uns und unseren Glau-
ben dafiir verantwortlich.«

Seine Gedanken iiber den Islam:

»Im Islam ist die Demokratie, die Menschenrechte sowieso enthilt. Islam ist nicht
gegen Demokratie. Islam ist Freiheit und Frieden. Auch setzt gerade der Islam mir
Grenzen, sonst wiirde ich, wie gesagt, nach diesen Ereignissen in Solingen und
Molln auch zur Waffe greifen oder, wenn ich bei der Auslinderpolizei wie ein Stiick
Dreck behandelt werde, diesen Egoisten den Hals umdrehen.«

Er fordert ein Umdenken:

»Die Deutschen sollten mehr Riicksicht auf uns nehmen und nicht immer auf uns
draufschlagen. Die Politiker, die hauptsichlich ja nur liigen und unser Geld klauen,
sollten die Wahrheit sagen, und uns nicht immer beleidigen. Die Beh6rden und die
Polizei sollten uns gerecht behandeln, denn wir sind auch Menschen. Und der Is-
lam sollte endlich richtig dargestellt werden. Man soll keine Angst vor dem Islam
und den Muslimen haben, wir sind auch Menschen und sind nicht gefihrlich. Wir
fressen keine Menschen und schlagen auch nicht. Wenn die nicht die Demokratie
uns vorleben, dann kann man auch die Demokratie nicht nachahmen als Jugendli-
che.«

Prinzipiell ist er der Gewalt abgeneigt und empfiehlt Tiirken und Musli-
men, bei Angriffen und Diskriminierungen geduldig zu sein, weil ihnen
eine friedliche Haltung frither oder spiter zur Anerkennung und Aus-
zeichnung gereichen werde.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 185

»Aber wenn ich jetzt dieses Spiel von denen mitspiele und mich bewaffne und ge-
walttitig werde, dann werden sie mehr Macht haben und ihre Sachen rechtfertigen.
Dann wird der Islam und die Muslime erst recht unterdriickt werden. Meine Eltern
konnten mich dann ruhig stellen. Heute bin ich ihnen gegeniiber sehr dankbar.«

Auch sollen die Muslime besonders heute ihre friedliche Haltung bewusst
vorleben und »ruhig und cool bleiben, geduldig sein und nicht zuriick-
schlagen«, damit die Gesellschaft wahrnehmen kann, dass der Islam nicht
»Gewalt und Angst, sondern eine richtige Religion ist, die Frieden und
Liebe bedeutet«.

5.8.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Muslimische Organisationen sind Orhan nicht personlich bekannt. Ledig-
lich tiber bestimmte Gruppen hat er einiges gehort. »Ich kenne nicht viele
Vereine personlich, bin auch nirgendwo Mitglied.« Er ist von den tiirki-
schen und muslimischen Organisationen enttiuscht, weil sie bis dato keine
Akzeptanz der Tiirken und Muslime in dieser Gesellschaft erwirkt haben.

Die tiirkischen Organisationen, die sich nicht nachhaltig fiir die Eini-
gung und Anerkennung der tiirkischen Menschen einsetzen, begiinstigt er
nicht, weil sie die Tiirken fiir ihre materielle und politische Einflussnahme
instrumentalisieren.

»Die Organisationen denken nur an sich und ans Geld. Ich bin mit den tiirkischen
Organisationen {iberhaupt nicht zufrieden. Es gibt einige, die arbeiten nur fur die
Politik und fiir den Senat und beschimpfen die Tiirken und sagen: >Alles miissen
wir von Bord werfen.« Andere arbeiten nur fiir ihre Mitglieder. Ich erkenne diese
nicht an, sie beliigen und beklauen uns. Viele Tiirken sind mit diesen tiirkischen
Organisationen auch nicht zufrieden, aber das wird ja nicht gesehen.«

Hin und wieder sympathisiert er mit den »Ulkiiciiler«.'
»Sie haben besonders nach den Attentaten auf unsere Briider in Solingen hart deut-

sche Nazis angegriffen. Die hatten dann Angst, uns weiter anzugreifen. Und das
verdanken wir dieser Organisation.«

1 | »Ulkiiciiler«: In Deutschland bekannt unter dem Synonym »Graue Wél-
fe«, die im Verein »ADUTDF - Tiirkisch-Demokratischer Idealistenverein (kurz:
Tiirkische Foderation)« bundesweit organisiert und politisch mit der »MHP — Na-
tionale Bewegungspartei« in der Tiirkei verzahnt sind. Die MHP und die Ttiirkische
Férderation vertreten die tiirkisch-nationalistische Synthese und bildeten urspriing-
lich eine politische, jedoch keine religiose Partei. Erst in letzter Zeit hat sich inner-
halb der Organisation eine Gruppe herausgebildet, die sich eindringlich religios-so-
zialen Zielen und privater Frommigkeit zuwendet.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | WEGE ZUR INTEGRATION

Uber einen organisierten Austausch der muslimischen Organisationen mit
Nichtmuslimen ist Orhan nicht informiert. Er will von diesen Organisatio-
nen, dass sie sich in erster Linie fiir die Tiirken einsetzen.

Eine tiirkische Identitit zu haben und sie beizubehalten, steht fiir Or-
han im Mittelpunkt. Wer eine wahre tiirkische Identitit habe, habe auch
eine muslimische Identitit. Deshalb sieht er andere nicht als »richtige
Muslime« an. Araber bezeichnet er sogar als Denunzianten, die heute die
gerechte Strafe Gottes bekimen.

»Ihre Linder sind arm, grofle Probleme und ihre Regierungen unterdriicken sie.
Denn hitten sie uns damals nicht verkauft, dann wiren sie heute die reichsten und
kltigsten Menschen auf dieser Erde. Sie wiren vielleicht durch uns die Supermacht,
wie heute Amerika ist, denn Erdol ist Reichtum. Heute haben sie Erdél, aber kein
Gehirn.«

Von allen muslimischen Organisationen erwartet er, dass sie sich vereinen,
um den Tiirken in Deutschland einen Dienst zu erweisen, damit sie die
Tiirken aus der »Sklaverei« befreien. Er verlangt von ihnen, ausschlieftlich
fiir die Tiirken da zu sein.

Generell ist er im Monat Ramadan und zu den Festtagsgebeten in der
Moschee, wenn es sich mit der Arbeit arrangieren lasst. Er geht gelegent-
lich mit seinen Eltern, meistens aber mit Bekannten aus dem Stammcafé
in die Moschee, um am gemeinschaftlichen Gebet (Teravih) teilzunehmen.
Das verbindende Freitagsgebet steht nur dann auf der Tagesordnung,
wenn der Freitag auf einen gesetzlichen Feiertag fillt. Im letzten Ramadan
hat er etwas fiir sich entdeckt:

»Ich wiirde 6fters in die Moschee gehen, weil da die Gemeinschaft ist und die Gebe-
te dort mehr wert sind, als wenn wir alleine beten. Dort finde ich auch meine innere
Ruhe und denke mehr an Allah und an meine Aufgabe als Mensch auf dieser Erde,
mehr als wenn ich drauflen bin. Da denke ich ans Geldverdienen und an mein Nefis
[Ego, H.O.].«

Wenn er das Wort Moschee hort, dann hat er vor allem zwei Bilder im
Kopf: die Moscheen mit Minaretten in Istanbul und alle anderen Moscheen
in schwer auffindbaren Wohnkomplexen.

»Ich finde es schade, dass wir in Berlin immer noch keine richtige Moschee haben,
die man sofort sieht und wo man eben mehr Platz hat — wie die Kirchen.«

Seiner Uberzeugung nach ist die wichtigste Aufgabe einer Moschee, offen
fiir alle Ttirken zu sein. Er méchte nicht, dass sich die Moschee einer Partei
anschlieRt — und sie darf auch keineswegs ein politisches Bild in der Of-
fentlichkeit erzeugen. Auch wiirde er sich dariiber sehr freuen, wenn die

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 187

Moscheen mehr in der deutschen Sprache anbéten — ohne allerdings die
turkische Sprache aufzugeben. So wiirden er und andere Jugendliche die
Predigten der Imame besser verstehen kénnen. Er schitzt es nicht, wenn
sich fast alle Moscheen in Hinterhtfen und in kleinen Kellerrdumen befin-
den. Ferner ist er emport, dass viele Orte, die als Moscheen bezeichnet
werden, nicht tiber einen qualifizierten Imam verfiigen. Besonders gravie-
rend findet er, dass einige Moscheegemeinden unter den Tiirken nach Par-
teizugehorigkeit zugeordnet werden.

»Hiufig kommen dann nur die sehr alten dahin, wir jiingeren dagegen kommen
nur selten. Die Moscheen miissen offen und sofort sehbar sein.«

Er verlangt daher von den Moscheegemeinden, unter keinen Umstinden
parteipolitisch zu agieren und sich von jeglicher Parteipolitik fernzuhalten.
Dass sie politisch agieren, stort ihn nicht, solange in den Moscheegemein-
den keine Polemiken ausgetragen werden. Anstatt gegeneinander zu arbei-
ten, erwartet er von ihnen eine Einigung in islamischen Themen und for-
dert mehr Bauten, die seinem Bild von einer richtigen Moschee entspre-
chen. Auch wiinscht er sich mehr Sauberkeit in den Moscheegemeinden,
vornehmlich in den Sanitirrdumen. Er beklagt zudem, dass er, wenn er in
der Moschee zum Beten geht, jedes Mal nach der Predigt um Spenden ge-
beten wird. Daher erwartet er von den Moscheegemeinden, mit dieser
Spendenpraxis umsichtiger umzugehen und nach anderen Akquisitions-
quellen zu forschen.

Orhan definiert einen guten Imam mit einem angenehmen Charisma
und bewundernswerten Charakter, der predigt, was er selbst praktiziert.
Auch gehore eine ausreichende Kenntnis von den soziokulturellen und
okonomischen Gegebenheiten in der Gegend, in der dieser Imam lebt und
tdtig ist, zu dessen Grundqualifikation. Auf jeden Fall sollten Imame nicht
nach ihren Predigten zu Spenden aufrufen. Dartiiber hinaus soll klar zwi-
schen Vorstandsarbeit und der des Imams in den Moscheegemeinden ge-
trennt werden, damit er durch Gemeindefehler nicht in Misskredit gerit.

»Wenn es dazu kommt, dann hért ihm dann keiner mehr zu. Er verliert den Res-
pekt.«

Ob ein Imam auf seine Lebensweise oder -einstellung Einfluss nehmen
kann, hinge von dem Imam selbst ab. Ein Imam, der verstindlich und
wirklichkeitsnah predigt, seine Zuhorer ernst nimmt und tiber seine Arbeit
den Kontakt mit ihnen sucht, hat nach Orhans Erfahrung einen guten und
forderlichen Einfluss.

»Also, wenn ein Imam etwas gut erzihlt, wo ich weif}, dass er das auch selbst prak-
tiziert, dann lebe ich es auch. Ich habe im Ramazan 6fters angefangen, tiglich zu

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | WEGE ZUR INTEGRATION

beten. Dazu hat der Gastimam aus der Tiirkei viel beigetragen. Er war ziemlich jung
und hatte so eine gute Stimme. Er hat uns sehr ernst genommen. Er hat auf3erhalb
seiner Predigten auch so kleine Gesprachskreise gebildet, wo man ihn fragen konn-
te. Es war vor drei Jahren im Ramazan hier. Es war wirklich eine gute Stimmung.
Leider musste er auch weg. Nach einigen Tagen wurde ich wieder faul und habe
nicht mehr fiinfmal am Tag gebetet.«

5.9 Gulsiim - »Der Islam diszipliniert mich und zugelt
mein Ego.«

Zur Interviewsituation

Die folgende Interviewpartnerin habe ich in der Mensa einer Berliner Uni-
versitit kennengelernt. Sie safl eine Tischreihe weiter mit ihren Kommili-
tonen und unterhielt sich sehr engagiert mit ihnen. Nachdem sich einige
aus dieser Gruppe verabschiedeten, begab ich mich zu ihr. Wir verabrede-
ten uns zum Gesprich, welches wieder in der Mensa stattfand.

5.9.1 Wer ist Gllsim?

Gilsiim, 21 Jahre alt, ist in Berlin geboren. Thre Eltern stammen aus der
Tiirkei. Sie kamen mit der Vorstellung nach Deutschland, fiir einige Jahre
hier zu arbeiten und dann wieder zurtickzukehren. Mittlerweile haben sie
diese Intention aufgegeben. Giilsiim ist in Berlin sozialisiert und studiert
seit einigen Semestern an einer Berliner Hochschule. Uberdies hat sie die
deutsche Staatsbiirgerschaft.

Seit Kurzem ist sie verheiratet und steckt in ihren Zwischenpriifungen
an der Universitit. Daher fehlt ihr nun die Zeit, mit ihrer besten Freundin
regelmiflig Freizeitbeschiftigungen — wie Kino- und Theaterbesuchen,
Spaziergingen oder gemeinsam zu Hause fernsehen bzw. Musik horen —
nachzugehen. Mit ihrem Ehemann geht sie dennoch, wenn auch nicht re-
gelmifig, ins Kino oder Theater. Manchmal besucht das Ehepaar kulturel-
le Ausstellungen.

Gilstim begriifdt es sehr, wenn Menschen im jugendlichen Alter die
islamischen Regeln befolgen. Daher ist sie der Meinung, dass sich die Ju-
gendlichen durch die Einhaltung der islamischen Grundsitze vor Krimina-
litat, Drogen, Alkohol, Faulheit etc. hiiten kénnen. Dies bediirfe aber einer
rechtzeitigen Einweisung in die religiésen Grundprinzipien durch die El-
tern — und spiter durch die Schulen. Giilsiims Eltern hatten zwar immer
den Wunsch, dass sie sich am Islam orientiert, aber sie selbst beklagt sich
iiber die fehlende Unterstiitzung ihrer Eltern hierfir.

»Sie haben mir nur gesagt, >Tochter, gehe in die Moschee, lerne den Korans, aber

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 189

selber habe ich dieses Vorbild zu Hause nicht vor den Augen gehabt. Meine Mutter
trdgt immer noch kein Kopftuch. Mein Vater betet nicht einmal. Jetzt so langsam
beginnen sie. Sie haben mir nur gesagt: sMach das und dies!< Selbst haben sie, was
sie mir gesagt haben, eigentlich nicht vorgelebt. Ich glaube, sie haben mir das nur
gesagt, weil sie denken, dass sie als Eltern dieses mir sagen miissen. Nachgehakt
haben sie nicht, ob ich in die Moschee gegangen bin oder den Koran gelernt habe.
Es war nur meine Eigeninitiative.«

Gleichwohl hat sie weiterhin ein intaktes Verhiltnis zu ihren Eltern. Da sie
zu Hause keine religiése Bildung genossen hat, versucht sie seit einigen
Jahren, sich durch Eigenstudium in die islamischen Grundprinzipien ein-
zulesen. Dabei ist ihr aufgefallen, dass sie viele Gebote und Verbote bisher
vernachlissigt hat. Mit viel Engagement versucht sie nun, die verlorene
Zeit nachzuholen, indem sie sich viel Wissen anliest — und es in die Tat
umsetzt. So legte sie sich als einzige in der Familie ein Kopftuch um und
beachtete mit der Zeit auch die anderen islamischen Bekleidungsvorschrif-
ten.

»Ich habe vor einigen Jahren selbst mich entschlossen, ein Kopftuch anzulegen,
weil ich es so richtig finde. Es war mein eigener Wunsch, damit ich das Wohlwollen
Allahs noch mehr erreiche. Dass ich bete, faste oder ein Kopftuch trage — meine El-
tern haben hier keinen Einfluss darauf gehabt.«

Zwar bekriftigt sie, dass sie zu ihren Eltern ein gutes Verhiltnis und vor
ihnen groflen Respekt hat, aber mit einigen Einstellungen ihrer Eltern zum
islamischen Leben nicht einverstanden ist. Bis zu ihrem Wegzug aus dem
Elternhaus kam es zu zeitweise heftigen Auseinandersetzungen um ihr re-
ligioses Ausleben.

»Sie sagen immer wieder: >Du mit deinem Kopftuch wirst keinen Job finden. Mit
deiner religiosen Haltung, wo du fiinfmal am Tag beten musst, wirst du Probleme
im Alltag und in der Arbeit haben. Thr werdet keine normale Zukunft haben. Thr
werdet wahrscheinlich immer Menschen zweiten oder dritten Ranges sein.< Meine
Eltern werden leider hiufig von Medien gelenkt. Wenn da irgendetwas tiber Islam
steht, dann fangen sie an, mich vollzulabern: -Mach das nicht! Lege dein Kopftuch
ab! Sei doch modern!< Durch diese Medien bekommen sie viele Bedenken und re-
den mir dann ein. Ich glaube aber, dass sie innerlich diese Bedenken nicht teilen.
Trotzdem argumentieren sie gegeniiber mir mit diesen Zeitungsberichten. Und das
finde ich iiberhaupt nicht richtig. Allein, weil ich Politologie studiere und inzwi-
schen weif3, wie Menschen und andere mit Meinungen und so umgehen. Manipula-
tion und Sensation ist hierbei sehr zentral. Leider!«

Mit dem Gedanken an eine Riickkehr hat sie bisher nicht gespielt, aber vol-
lig ausschliefen mochte sie dies nicht. Falls sie nach ihrem Studium eine

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | WEGE ZUR INTEGRATION

angemessene Arbeitsstelle in der Tiirkei erhalten sollte, wire sie bereit,
dorthin zurtickzukehren.

Als eine Muslima war ihr Eindruck von der Situation der Muslime in
Deutschland bis vor dem »11. September«, dass es sich als Muslim hier in
Deutschland ohne grofle Probleme und Diskriminierungen leben lisst,
weil die Muslime als Teil dieser Gesellschaft weitgehend anerkannt waren.
Die Situation idnderte sich jedoch nach den Terroranschligen wesentlich
zum Schlechteren.

»Vorher war der Moslem ein Teil der Gesellschaft, und lebte vor sich hin. Jetzt ist
alles, was wir machen, was der Moslem macht, im Vordergrund — und auf alles wird
geachtet und jede Bewegung wird gedeutet. Die Nichtmuslime deuten und beurtei-
len alle Bewegungen, die ein Moslem macht. >Was will er jetzt machen? Was hat er
vor? Wird er jetzt uns in die Luft sprengen?« Auf alles wird haarscharf geachtet und
alles wird gedeutet und vieles wird auch hineininterpretiert. Es ist wirklich schwieri-
ger geworden. Auch die Umstinde sind schwieriger geworden. Man kann nicht
mehr tiberall beten. Man kann nicht mehr mit Kopftuch unterrichten. Vielleicht
wird es auch in Zukunft so sein, dass man nicht mehr mit dem Kopftuch in die
Schule gehen darf. Bis vor Kurzem war es noch méglich, den Arbeitgeber oder den
Dekan oder den Professor zu fragen: >Kann ich hier in der Ecke beten?< oder »Kann
man in dem freien Raum eine kleine Gebetsecke einrichten?< Es war moglich. Aber
jetzt haben sie Angst vor dem Image, sie wiirden radikale Moslems oder Organisa-
tionen unterstiitzen. Auch Moslemfreunde trauen sich nicht mehr, offen zu sagen,
dass sie Moslems als Freunde haben; auch sie haben Angst. Ich habe neulich mitbe-
kommen, dass eine Lehrerin eine Schiilerin nicht unterstiitzen wollte, obwohl sie
sie sehr gut kannte. Sie konnte nicht sagen: >Ja, ich kenne sie sehr gut, sie ist nicht
so, sie ist nicht radikal.< Sie hat einfach geschwiegen und die Beschuldigungen
durchgehen lassen. Sie hatte Angst um ihre Karriere. Ich befiirchte, fiir die Zukunft
wird alles schwieriger fiir den Islam und fiir die Muslime hier in Deutschland und
auch in Europa. Ich hoffe aber das Gegenteil .«

Mit ihrer muslimischen Identitit hatte sie weder in ihrer Kindheit noch in
der Schulzeit Schwierigkeiten erfahren. Dies sei ihrer offenen Haltung ge-
schuldet. Eine Erfahrung, die sie wenige Monate nach ihrem Entschluss,
sich ein Kopftuch anzulegen, machte, kann sie bis heute nicht vergessen.

»Ich wollte unbedingt arbeiten und in der Familie mitverdienen und nicht meiner
Familie zu Last fallen. Ich habe mich dann als Kassiererin in verschiedenen Stellen
beworben. Und da habe ich Bewerbungsfotos mit Kopftuch abgegeben. Sie wurden
auch angenommen. Einmal klappte wirklich alles und auch der Filialleiter war von
mir sehr iberzeugt und wollte mich sofort einstellen, bis er seinen Chef angerufen
und gefragt hat, warum bisher noch nichts entschieden worden ist. Dieser Chef sagt
ihm, mit Kopftuch kann man mich nicht einstellen, weil ich mit meinem Kopftuch
die Kunden abschrecken wiirde. Ich war ziemlich traurig. Da hatte ich wirklich das

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | IQI

Gefiihl, wirklich benachteiligt zu sein. Das war traurig. Ich habe mich monatelang
gefragt: >Warum schrecken Menschen, die an dem ganzen Gesicht titowiert sind
oder Piercing haben, nicht ab, aber warum ich mit meinem Kopftuch? Warum aber
ich?< Aber ja, ich kann damit leben, weil ich weif§, warum ich es trage, aber es war
eine Benachteiligung. Ich finde es sehr traurig und unmenschlich. Ist das die hoch
gepriesene Demokratie? Wo sind die Menschen, die sie sonst immer hochhalten?«

Damit der Islam und die Muslime in Deutschland wieder voll anerkannt
werden kénnen, seien in erster Linie die Muslime gefragt. Sie ist der An-
sicht, dass die Muslime beziiglich des Islam viel zu ungebildet sind. Des-
halb werde der »wahre Islam« der Offentlichkeit nicht treffend vermittelt.
Gilstim plidiert dafiir, dass sich Muslime, nachdem sie sich iiber ihren
Glauben aufrichtig gebildet haben, um einen ehrlichen Dialog mit Nicht-
muslimen bemiihen, damit der »wahre Islam« vermittelt werden kann.
Dartiber hinaus erhofft sie sich, dass der Dialog zwischen der Bundesregie-
rung und den islamischen Gemeinden weiter und stirker ausgebaut wird.

»Die Bundesregierung muss jetzt endlich, nach 50 Jahren, einen Ansprechpartner
finden, im stindigen Austausch stehen und die Muslime mit ihren Organisationen
hier wirklich integrieren, sie willkommen heiffen. Die Bundesregierung ist auch un-
sere Regierung, sie muss auch fiir uns da sein und alles dafiir tun, dass diese Islam-
feindlichkeit in der Gesellschaft, vor allem in den Medien und bei den Politikern,
verschwindet. Die Bundesregierung, der Staat also, muss uns auch richtig und ehr-
lich akzeptieren. Sonst sind sie fiir uns nicht glaubwiirdig, wenn sie iiber Demokra-
tie, Menschenrechte et cetera sprechen.«

5.9.2 Dimensionen der Religiositat
5.9.2.1 Die Dimension des Glaubens

Gilstim ist davon iiberzeugt, dass es einen einzigen und allmichtigen Gott
gibt. Sie ist sich gewiss, dass so ein Gott existiert, der unabhingig von sei-
nen Geschopfen herrscht.

Der Koran ist fiir Giilsiim Gottes Wort und Offenbarung. Zumal Gott
der Schopfer des Universums und der Lebewesen ist — nur er kennt die
Wabhrheit tiber alles. Daher enthilt auch der Koran die Wahrheit und ist der
Islam eine unverginglich giiltige Religion.

Gilstims glaubt an den Tod und an das ewige Leben. Dementspre-
chend erwartet sie nach dem Tod das ewige Leben im Jenseits, wo die
Menschen fiir ihr diesseitiges Leben vor dem einzigen Gott Rechenschaft
ablegen miissen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.9.2.2 Die Dimension der religiosen Praxis

Das innerliche, individuelle Gebet zu Gott hat Giilsiim in ihre Lebenswelt
mittlerweile eingefiigt. Daher kann sie sich ein Leben ohne dieses Gebet,
ohne sich Gott innerlich zuzuwenden, nicht mehr vorstellen.

»Aber die finf tiglichen Gebete haben leider immer noch keine geregelte Bedeu-
tung in meinem Leben, weil sie immer noch nicht richtig bei mir sitzen. Aber ich
werde in Kiirze hoffentlich mit diesen wichtigen fiinf tiglichen Gebeten beginnen.
Denn Gott schenkt uns vieles und lisst uns leben, all diese Taten sind unser Dank
an Allah.«

Das Fasten hingegen fillt ihr nicht schwer, denn seit ihrem 11. Lebensjahr
hilt sie die Fastenzeit im Ramadan regelmiflig und unermiidlich ein, auch
weil der Fastenmonat innerhalb und aufserhalb des Familienkreises eine
besondere Stellung einnimmt. Fiir Giilsiim ist der Ramadan ein Festereig-
nis, auf das sie sich jedes Mal aufs Neue freut.

»Denn der Ramadan ist wirklich sehr herzlich und segensreich. [...] Im Ramadan ist
der Dialog unter den Menschen anders, sehr freundlich. Es herrscht viel Freude,
Freundlichkeit und Bereket [Segen, H.O.].«

Die islamische Trauung (Nikah), die sie nach ihrer standesamtlichen Trau-
ung vollzogen hat, ist fiir sie ein Zeichen der »giiltigen und ewigen Ehe«.
Sie lebt im Islam, damit Gott mit ihr zufrieden ist.

»Es macht mir grolen Spaf}, etwas zu machen, denn ich werde doppelt belohnt,
einmal von Allah und einmal von den Menschen.«

5.9.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

Der Mensch brauche fiir sie deshalb eine Religion oder zumindest den
Glauben an ein hoheres Wesen, damit er sich — gerade wenn er abgeschie-
den lebt — ziigeln kann. Der Islam ermdéglicht ihr diesen Glauben. Sie kann
ihr Ego und ihre Triebe durch ihren islamischen Glauben besser kontrol-
lieren und bindigen, da sie tiberzeugt ist, dass Gott sie allerorts sieht und
hoért. Auch kann sie sich durch ihren Jenseitsglauben beherrschen.

Giilstim ist mit ihrem Glauben sehr zufrieden, weil sie durch den Islam
eine Richtschnur fiir ihren Alltag hat.

»Als simpelstes Beispiel: Islam gibt mir eine Richtlinie, wie ich zu leben, wie ich

zum Beispiel meinen Mann auswihlen muss, wie ich mich verhalten muss, wonach
ich mein Leben ordnen muss, was fiir mich, fiir meine Seele oder meinen Kérper

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 193

gesund ist. Der Islam gibt auch fiir meine Fragen >Woher?<, >Wie?<, sWarum?« Ant-
worten. Also der Islam gibt mir eben Sicherheit.«

Deshalb ist fiir sie Gott, der Schopfer auch dieser Religion, der einzig wich-
tige Zufluchtsort, und das nicht nur bei Problemen oder Hindernissen,
sondern auch bei Erfolgen und gliicklichen Situationen.

»Man kann in jeder Situation sich dem Islam und Allah hingeben. Man hat jederzeit
den Schopfer bei sich.«

5.9.2.4 Die Dimension des religiésen Wissens

Gilstim schitzt ihr religioses Wissen als rudimentir ein. Doch wenn sie
sich mit ihren muslimischen Freundinnen vergleicht, dann ist sie sehr
froh, dass sie einigermaflen iiber den Islam informiert ist. Sofern sie sich
aber einem Buch mit islamischen Themen widmet, wird ihr bewusst, wie
grof ihr Bildungsmanko ist. Daher ist sie gewillt, in ihrer Freizeit islami-
sche Literatur zu studieren. Sie mochte ihre Religion authentisch erlernen,
um sie dementsprechend darstellen zu konnen.

»Wo haben wir denn tiberhaupt eine Méglichkeit, Islam so richtig zu lernen? In der
Schule durfte ich es nicht, zu Hause auch nicht, die Eltern wissen selber zu wenig.
Es ist wirklich sehr traurig. Ich mochte gerne meine Religion so richtig kennenler-
nen, damit ich auch im Dialog und wenn ich gefragt werde, auch richtig Antworten
geben kann und nicht immer sagen muss: >Ich weif? es nicht.< oder herumrede.«

Sie hilt die Berichterstattung tiber den Islam und die Muslime fiir falsch
und zynisch.

»Ich gucke es aber mit dem Bewusstsein an, dass ich da kein Vertrauen in diese
Sendungen habe, auch wenn es eine tiirkische Sendung ist. In die Medien habe ich
leider kein Vertrauen. Leider stelle ich dann immer wieder fest: >Das war alles Mist
und die Sendung hat unsere Arbeit wieder um einige Jahre zuriickgeworfen und
einige Muslimfreunde haben wir wieder verloren.< Es ist wirklich zum Heulen, wa-
rum einige Medien das so machen, obwohl sie wissen, dass das, was sie senden,
falsch ist — aber sie machen es trotzdem. Warum? Ich verstehe es wirklich nicht.«

5.9.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiosen Uberzeugungen
Giilstim findet kontinuierliche religiose Erziehung und Bildung sehr wich-
tig, obwohl sie die durch ihre Eltern nicht erfahren hat. Sie hat durch ihr

bisheriges Leben erkannt, dass religiose Erziehung und Bildung ebenso
wichtig und erforderlich sind wie die schulische Bildung. Daher wird sie

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | WEGE ZUR INTEGRATION

sich bemiihen, ihren Kindern dies ausreichend und akkurat zu ermogli-
chen.

»Sie [meine Eltern, H.O.] haben mir zwar immer wieder gesagt, >Gehe in die Mo-
schee, dort ist eine Moschees, aber sie haben mich nicht an die Hand genommen
und dahin gebracht. Und wenn ich jetzt als Erwachsener dariiber nachdenke, dann
sage ich, das hitten sie mit mir machen miissen. Und ich denke, ich werde es mit
meinen Kindern anders machen. Ich werde meine Kinder gerne dorthin bringen,
gerne aus einem Buch ihnen vorlesen, ich werde sie religics aufziehen, aber gleich-
zeitig den richtigen Islam ihnen vermitteln. Hierzu gehért vor allem, dass ich sie
offen und tolerant erziehe.«

Sie ist obendrein gliicklich, dass sie das Verbot des vor- und auflereheli-
chen Geschlechtsverkehrs unausweichlich einhilt.

»Als jemand, der das auch wirklich eingehalten hat, bin ich froh, jetzt sagen zu
kénnen: >Ich finde es schén, dass der Islam so etwas verbietet.< Ich bin auch froh,
dadurch als eine reine Frau in die Ehe eingegangen zu sein. Ich habe mir einen
Mann ausgesucht, der auch rein ist. Ich habe mir keinen Mann ausgesucht, der se-
xuell viel drauf hat, sondern der eine reine Seele mitbringt, also einen guten Charak-
ter vorweist. Deshalb finde ich dieses Verbot gut und auch forderlich fiir ein Famili-
enleben.«

Fir die Klarstellung der Frage, ob der Islam fiir sie bei der Integration in
diese Gesellschaft ein Hindernis darstelle, vergleicht sie sich mit ihren
nicht muslimischen deutschen Freunden und erkennt, dass sie wesentlich
integrierter ist. Daher versteht sie nicht, was man von ihr und von den
Muslimen auflerdem erwartet.

»Der Islam hindert uns nicht, uns in diese Gesellschaft zu integrieren. Ich studiere
hier, ich beherrsche die Sprache, ich bin hier geboren. Was will die Integration
noch? Was ist denn Integration? Wie weit soll ich mich noch integrieren? Soll ich
mir meine Haare blond firben und blaue Kontaktlinsen aufsetzen? Als Muslim,
denke ich, dass ich schon sehr gut integriert bin. Fiir mich bedeutet Integration das
gesunde Miteinanderleben, den Dialog. Das tue ich auch. Assimilieren lasse ich
mich aber nicht. Als praktizierender Muslim bin ich schon integriert.«

Der Islam und die Demokratie sind fiir Glilsiim keine Gegensitze. Deswe-
gen ist sie nicht der Meinung, dass der Islam antidemokratische Ziige hit-
te. Das Gegenteil ist fiir sie der Fall.

»Ich denke, der Islam ist viel demokratischer als die Demokratie, die wir jetzt haben.

Eine Religion, wo ich frei wihlen und entscheiden kann und frei bin, ist viel demo-
kratischer als die Demokratie jetzt. Ich als eingebiirgerte Deutsche gehe wihlen,

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 195

denke daran, mich selber wihlen zu lassen. Wenn die Zeit als Politologin kommt,
solange ich nicht liigen muss und mich nicht mit Korruption beflecken muss, wiir-
de ich auch Politik machen. Ich habe auch in der Schule als Schulsprecherin Politik
gemacht. Der Islam schrinkt uns nicht ein. [...] Fiir Menschen titig zu sein, ist, als
ob man fiir Gott titig ist.«

Sie weist darauthin, dass Menschen in bestimmten emotionalen Situatio-
nen anders reagieren, als es die Gesetze oder die Religion erlauben. Men-
schen, die, egal welchen Glaubens oder welcher Abstammung, titlich an-
gegriffen und unterdriickt werden, wiirden leider auch zu Gegengewalt
greifen oder sich gewalttitigen Personen bzw. Gruppierungen anschlieflen.

Um solchen gewalttitigen Gruppierungen oder Personen den Nihrbo-
den zu entziehen, fordert sie, dass alle Menschen gleich behandelt werden.
In diesem Zusammenhang zihlt sie einige Beispiele aus der Geschichte
dafiir auf, dass ein Leben ohne Ausgrenzung, Rassismus und Gewalt zwi-
schen den Religionen und Kulturen méglich ist.

»Also in unserer Religion ist es ja so, dass man alle Menschen gleich behandeln
muss. Es ist eine Pflicht wie die fiinf tiglichen Gebete, alle Menschen gleich zu be-
handeln. Gerade hier haben die Muslime keine Probleme, auch in der Geschichte
sehen wir, dass gerade die Muslime mit Rassismus und Feindschaften anderer Kul-
turen keine Probleme hatten. Muslime kénnen mit farbigen und weiflen Menschen,
mit Christen gut zusammenleben, gerade in der Tiirkei, damals in der Osmani-
schen Zeit, kénnen wir dieses auch sehen. Kirche, Synagoge und Moschee sind ne-
beneinander und iiber Jahrhunderte haben Menschen zusammengelebt. Als damals
die Juden zum Beispiel in Spanien angegriffen und verfolgt wurden, oder durch die
Nazis, hatte die Osmanische Reich beziehungsweise Tiirkei sie herzlich aufgenom-
men und ihnen Schutz angeboten.«

Den zunehmend proklamierten »Juden-Muslime-Streit«, der sich aus dem
sogenannten »Paldstina-Israel-Konflikt« speise, kann sie keinesfalls begrei-
fen.

»Normalerweise haben wir als Muslime mit keinem Probleme. Nur wegen des Kon-
fliktes zwischen Israel und Palistina stehen die Muslime im Verruf, mit Juden Pro-
bleme zu haben. Aber dieser Konflikt ist politisch und mitverursacht durch die Eu-
ropder und vor allem durch die Amerikaner. Man méchte diesen Konflikt nicht 16-
sen, damit die Muslime und Juden in Palistina in Feindschaft leben und sich ge-
genseitig téten. Damit verkauft man eben Waffen und so weiter, damit die Muslime
und die Juden auf der Welt immer als Gefahr angezeigt werden kénnen. Unterdes-
sen bauen andere ihre Geschifte schén weiter aus und verdienen sich dumm und
didmlich.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.9.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Gilsiim engagiert sich in einigen Kinder- und Jugendprojekten, die unab-
hingig von Einrichtungen und Konfessionen organisiert werden und daher
nicht nur auf muslimische Menschen abzielen. Wenn ihre Zeit es erlaubt,
besucht sie eine Moschee. Hierbei macht sie zwischen Moscheen keinen
Unterschied — wer der Triger der Moscheegemeinde ist, interessiert sie
letztlich nicht. Allerdings ist sie mit den muslimischen Organisationen
kaum zufrieden.

»Viele muslimische Organisationen oder Moscheen sind von ganz alten Leuten be-
sucht. Also, da kommen leider nur Rentner-Tiirken oder Rentner-Araber hin und
das finde ich nicht gut. Und wenn die Moscheen nur von alten Menschen besucht
werden, dann findet kein Dialog nach auflen statt. Deswegen bin auch unzufrieden
und die Moscheen und die muslimischen Organisationen machen zu wenig, also
Aktivititen nach auflen hin. Die treffen sich zum Freitagsgebet, beten und 16sen
sich wieder auf. Kein Mensch aber weif}, was Freitagsgebet ist und warum die Mus-
lime freitags in die Moschee gehen.«

Dass zu jeder Zeit die groferen Organisationen den 6ffentlichen Diskus-
sionsverlauf bestimmen und als Ansprechpartner angenommen werden,
bedeute eine Verdringung der lokalen muslimischen Vereine. Bestimmten
Organisationen sei eigentiimlich, den Islam zu >terrorisierenc.

»Fiir mich kommt El Kaida, Kaplan oder Hizbut-Tahrir nicht infrage, weil sie vor
allem in den Medien den Islam nicht so darstellen, wie er eigentlich ist. Durch sol-
che Organisationen nimmt man den Islam als Gewaltorganisation, Terrororganisa-
tion oder politische Organisation wahr. Islam ist aber Frieden. Sie bringen aber den
Islam und die Muslime mit ihrer guten Arbeit um Jahrhunderte zuriick. Zum Bei-
spiel die Arbeit, die freundschaftlichen Beziehungen, dieser Dialog, die wir Muslime
seit Jahren mit Miithe und Not zustande gebracht haben, werden durch irgendeinen
Terrorakt von Hizbut-Tahrir oder einer anderen Organisation um 20, 30 Jahre zu-
riickgeworfen.«

Die Medien und die Politiker tiberbewerteten solche Gruppierungen, ohne
verstindlich zwischen dem Islam, den Muslimen und solchen Gruppie-
rungen oder Personen zu unterscheiden, und verschafften ihnen damit ein
anhaltendes 6ffentliches mediales Forum.

Bis vor einigen Monaten ging Giilstim einmal wéchentlich in die Mo-
schee, um ihr Kinderprojekt anzubieten. Uber zwei Jahre lang hat sie in
diesem Projekt Kinder betreut, unterhalten und dabei in die deutsche Spra-
che eingefiihrt, bis es ihr zeitlich nicht mehr moglich war. Seither besucht
sie gelegentlich die Moschee.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 197

»In die Moschee gehe ich mit meinen Freunden oder jetzt mit meinem Ehemann
im Ramadan oder zu den heiligen Nichten. Sonst, wenn ich zeitlich kann; manch-
mal schaffe ich es aber nicht, weil ich an der Uni Vorlesungen habe, die bis 18 oder
20 Uhr gehen. Und dann habe ich Hausaufgaben.«

Sobald sie eine Moschee betritt, fiithlt sie, wie sich ihre Gedanken idndern.

»Hier wollen alle den Segen von Allah und beten zusammen und denken an Allah
und wir alle sind in die Gebete eingebunden. Die Moschee ist ein wunderschéner
Ort. Es ist nicht so, wie das im Moment von einigen dargestellt wird. Geht vorbei
und schaut es euch an! — kann ich nur sagen.«

Mit dem Wort »Moschee« verbindet sie besonders das gemeinschaftliche
Gebet. Jede Moschee figuriert fiir sie eine islamische Instanz, die fiir alle
offen steht und sowohl fiir Muslime als auch fiir Nichtmuslime zuginglich
ist.

»Wenn ein Nichtmuslim irgendeine Frage zum Islam hat, dann muss die Tiir der
Moscheen so weit offen sein, dass sie gesehen und erkannt werden: >Aha, dort kann
ich meine Fragen stellen und kompetente Antworten bekommen. Ich kann dort
auch hemmungslos meine Fragen stellen. Dort ist ein kompetenter Ansprechpart-
ner, der Deutsch sprechen kann. «

Von den Moscheegemeinden verlangt sie, tiberwiegend junge und qualifi-
zierte Imame einzustellen, die jedenfalls die deutsche Sprache beherrschen
sollten. Sauberkeit und Stil gehérten zu den Essenzialien einer Moschee.
Parteipolitik wiirde sie aus der Moschee am ehesten verbannen.

Ein Imam ist fiir Gilsiim dann anerkennenswert und kompetent, wenn
er die deutsche Sprache beherrscht und sich mit dem Islam sowie den Le-
benssituationen seiner Umgebung auskennt. Nur so kénnten sie attraktiv
auf Nichtmuslime und muslimische Kinder und Jugendliche wirken. Sie
verlangt, dass die Imame zwischen den Gebetszeiten die Gemeindebesu-
cher mit Bildungsmoglichkeiten versorgen oder fiir Beratung oder zur
Seelsorge bereitstehen.

»Er soll Aktivititen planen und durchfiihren. Vielleicht mit der Gemeinde etwas un-
ternehmen, vielleicht auch nur ein Picknick. Es ist manchmal so todlangweilig, nur
freitags hinzugehen und der Predigt zuzuhoren, und dann gehen sie wieder nach
Hause. Das will kein Jugendlicher mehr sehen. Da muss etwas mehr passieren.
Vielleicht soll er mal sagen: >Okay, heute Nachmittag treffen wir uns zum Fahrrad
fahren.< Es sollte zwar im islamischen Rahmen bleiben, aber die Imame sollten
wirklich mehr aktiv sein und die Moscheen sollten auch zu einem Treffpunkt auf-
gewertet werden.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.10 Fadimah - »lch glaube, dass der Islam auf mich
einen positiven Einfluss hat, obwohl ich jetzt
nicht die »grofle« Frau bin, die die islamischen
Gebote und Verbote immer praktiziert.«

Zur Interviewsituation

Fadimah habe ich durch ihre ehemalige Schulfreundin, mit der ich bereits
vorher iiber mein Forschungsvorhaben gesprochen hatte, kennengelernt.
Nach Kontaktaufnahme und Mitteilung meines Anliegens haben wir uns
zu einem Gesprich an einem Samstagnachmittag in einer Cafeteria ihrer
Wabhl getroffen.

5.10.1 Wer ist Fadimah?

Die 18-Jdhrige ist in Berlin geboren. Ihre Eltern stammen aus dem Libanon
und leben seit iiber 24 Jahren in Deutschland. Sie verbringt ihre Freizeit
eher zu Hause als unterwegs. Gerne wiirde sie wie frither mit ihren Freun-
den ins Kino oder einfach spazieren gehen, wofiir sie aber weder die Laune
noch das Geld findet. Zu Hause schreibt sie Kurzgeschichten und Gedich-
te. Damit verarbeite sie ihre Fantasien und Traume, die sie nicht verwirkli-
chen koénne.

Vor einem Jahr hat sie die Hauptschule nach jahrelangen Miihen mit
einem erweiterten Hauptschulabschluss verlassen. Bis heute sucht sie ver-
geblich nach einem Ausbildungsplatz als Arzthelferin oder als Kauffrau,
was sie immer mehr entmutigt. Fadimahs Vater ist seit Langem arbeitslos,
worunter die ganze Familie leidet. Sie empfindet ihren Vater mittlerweile
als mut- und perspektivlos. Dass ihr Vater seit einigen Jahren andauernd
laut iiber eine Riickkehr in den Libanon nachdenkt und im Falle eines To-
des unter keinen Umstinden hier begraben werden mochte, stért sie be-
sonders, da sie keinesfalls zurtickzukehren gedenkt. Wenngleich sie ihre
Familie nicht verletzen und schon gar nicht verlassen will, gerit sie hiufig
in Konflikt mit ihrem Vater. Besonders erbittert ist sie, wenn der Vater be-
trunken nach Hause kommt, leidet doch die ganze Familie darunter. Frii-
her, als ihr Vater arbeitete, besuchte sie eine private arabische Schule, wo
sie hauptsichlich in die arabische Phonetik und Kultur eingefiithrt wurde.
Dort hat sie auch islamischen Religionsunterricht erhalten. Sie lernte hier,
den Koran zu lesen und einige Pflichtengrundsitze, wie das Gebet, die ri-
tuelle Waschung, die Prophetengeschichte und die Essvorschriften des Is-
lam. Uber vier Jahre hat sie diese Schule am Wochenende und in den
Schulferien auch an den Wochentagen besucht. Bereits nach einigen Jah-
ren habe sie die Leidenschaft fiir diese Schule verloren. Thr Vater insistier-
te, dass sie diese Schule weiterhin besuche. Doch mithilfe ihrer Mutter hat
sie sich durchgesetzt, auch wenn er monatelang mit diesem Entschluss

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 199

nicht einverstanden schien und tiglich seinen Unmut spiiren liefl. Drei
Jahre nach Beginn seiner Arbeitslosigkeit fing Fadimahs Vater an, Alkohol
zu trinken und kam schon bald fast regelmifig betrunken nach Hause.

»Da [in der arabischen Schule, H.O.] hatte ich gelernt, dass Alkoholtrinken im Islam
verboten ist. Als ich meinen Vater darauf aufmerksam machte, war er wiitend auf
mich. Er sagte mir, dass ich mich da raushalten soll und er wisse, was er tut. Ich soll
keinen Mufti spielen.«

Verantwortungsbewusst ertrage ihre Mutter diesen Zustand — der Familie
zuliebe. Fiir Geduld und Grofmut ihrer Mutter ist Fadimah dankbar und
bringt ihr grofRen Respekt entgegen.

»Meine Mutter ist eine gliubige und gute Frau, die seit Jahren diese Probleme ge-
duldig ertrigt. Sie ist im Glauben fiir mich ein Vorbild, deshalb mache ich auch, was
sie mir sagt, so gerne. Sie passt schon auf, dass ich mich nach den religiosen Gebo-
ten richte. Fiir meinen Vater ist alles egal. Uber Islam redet er kaum. Er mahnt uns
auch, dass wir nicht tibertreiben sollen. Meine Mutter zwingt mich nicht, ich trage
zum Beispiel kein Kopftuch, aber meine Mutter tragt eins.«

Auch wenn man es ihr in der Offentlichkeit nicht ansieht, dass sie eine
Muslima ist, erfihrt sie dennoch zuweilen gewisse Ablehnungen.

»Ich erlebe hiufig blode Kommentare, obwohl man mich nicht sofort als Muslim
wahrnimmt, denn ich trage ja kein Kopftuch. Aber irgendwie bin ich auch fiir sie
fremd und muslimisch. Ich verstehe manchmal einige nicht, die dann mir sagen:
>Ja, du bist doch Muslim. Warum sind die Muslime in Libanon so?< oder >Taliban!s,
>Palistinal<. Mein Gott! Ich bin hier geboren. Bin ich fiir Libanon zustindig?«

Fadimah versucht, solchen Auferungen auszuweichen, meidet mithin jede
Konfrontation.

»Ich ignoriere meistens solche bléden Vorurteile, denn was soll ich diesen noch
sagen. Sie horen doch nicht zu, sie wollen auch nicht lernen, sie wollen sich nur
bestitigt sehen. Vorurteile sind ziemlich grof3. Ich trage kein Kopftuch, aber mich
stort es, was so iiber kopftuchtragende Madchen und Frauen gesagt wird. So belei-
digend und gemein! Ich glaube, dass ich auch aus Protest gegen solche Liigen mir
ein Kopftuch anlegen werde, und falls dann das Kopftuchverbot kommen sollte, erst
recht, weil wir, die wir noch an die Menschenrechte glauben, uns mit den kopftuch-
tragenden Menschen solidarisieren sollten.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.10.2 Dimensionen der Religiositat
5.10.2.1 Die Dimension des Glaubens

Dre Existenz Gottes, dem alle Lebewesen und das iibrige Universum ihre
Schopfung verdanken und dem die Menschen {tiber ihre Taten im Jenseits
Rechenschaft ablegen werden, ist sie sich sicher. Fadimah versteht den Ko-
ran als Gottes Wort und Offenbarung, daher enthalte er die Wahrheit.

»Nein, warum soll denn Koran und Sunna veraltet sein? Man sollte den Koran rich-
tig lernen. Es gibt einige Menschen, die den Koran falsch interpretieren, die sollte
man ablehnen.«

5.10.2.2 Die Dimension der religiésen Praxis

Sie ist davon iiberzeugt, dass jeder Mensch — einerlei, ob gottgldubig oder
nicht — bete und seine Wiinsche dufdere.

»Wo soll man sich denn hinwenden, wenn man keinen und keine Unterstiitzung
hat? Also, Beten ist sehr wichtig.«

Thre Mutter ist momentan die einzige in ihrer Familie, die regelmifig be-
tet. Fadimah tut es nur bisweilen.

»Man hat zu solchen Sachen - fiinfmal am Tag beten — keine Lust, man ist eben
faul! Es wire gut, aber die Faulheit lisst uns keinen Freiraum.«

Der Ramadan bedeutet ihr duferst viel. Zum einen empfinde sie im Ra-
madan Segen und Frieden, weshalb sie seit ihrem siebten Lebensjahr diese
Zeit mit Fasten verbringt. Zum anderen:

»Ich merke, dass auch mein Vater sich zu einem >Engel« verwandelt. Deshalb denke
ich, dass Fasten Menschen zum Guten wendet und nachdenklicher stimmt. Deshalb

finde ich Fasten sehr gut.«

Die Menschen aus ihrer Umgebung und sie selbst sind wihrend dieser
Fastenzeit ausgeprigt friedlich und harmonisch gestimmt.

»Ich liebe Ramadan so sehr, denn im Ramadan sehe ich so viel schéne und gliickli-
che Momente, auch in unserer Familie wird das Leben ganz harmonisch.«

Was sie von einer Trauung nach islamischer Art hilt:

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 201

»Auf jeden Fall sehr positiv, denn es wird von Gott angenommen und gesegnet.
Sonst braucht man nicht zu heiraten, dann kénnte man ja in einer Partnerschaft
leben.«

Selbst wenn sie sich nicht als eine Person ansieht, die den islamischen Re-
geln durchgehend geniigt,»weifd ich, dass der Islam mir hilft, dass ich zum
Beispiel nicht klaue oder liige.«

5.10.2.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen

»Einen Glauben braucht jeder Mensch. Die Religion sollte mir eine Orientierung
geben, mir den Sinn im Leben zeigen, woran man sich halten kann, was man be-
kommt, wenn man es macht, und was man bekommt, wenn ich mich nicht daran
halte. Also einfach die Spielregeln klar benennen, die aber jederzeit giiltig sind und
nicht geindert werden. Dass die Menschen alle gleich sind und kein Mensch einem
anderen tiiberlegen ist, weil er reich oder michtig ist, denke ich, das alles habe ich
im Islam.«

Manchmal wendet sie sich in Notlagen an ihre Mutter mit der Bitte um
Beistand, manchmal spricht sie selbst Bittgebete an Gott aus.

»Sie [die Mutter, H.0.] gibt mir kluge Ratschlige fiir Gebete. Sonst bete ich inner-
lich, mache viele Bittgebete oder bete so einige Worteinheiten, um wieder meine in-
nere Ruhe zuriickzubekommen.«

5.10.2.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Trotz ihrer Privatschulbildung ist sie mit ihrem Wissen um ihre Religion
nicht zufrieden, sie schitzt es als unzureichend ein. Indes ist sie momen-
tan auch nicht an einer Weiterbildung interessiert, da sie zurzeit im Allge-
meinen vom Lernen nicht begeistert ist.

»Sehr sehr selten, vielleicht so ein Biichlein. Wenn ich sage, ein Buch im Jahr, wire
das vielleicht gar nicht falsch.«

5.10.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Fadimah sieht die vornehmliche Verantwortung fiir eine erfolgreiche Er-
ziehung in erster Linie bei den Eltern. Dass ihre Eltern, vorwiegend ihr Va-
ter, nicht fortwihrend fiir eine religiése Erziehung und Bildung gesorgt
haben sowie auf Erfiillung ihrer Vorbildfunktion bedacht gewesen seien,
fithrt sie zu dem Entschluss, sich ihrerseits unter allen Umstinden fiir eine
angemessene Erziehung und Bildung ihrer Kinder einzusetzen. Sie méch-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | WEGE ZUR INTEGRATION

te spiter als Mutter alles Mogliche unternehmen, damit ihre Kinder zu
»guten Menschen« heranwachsen. Zu einer einwandfreien Erziehung ge-
hore auch die Unterweisung in die Religion.

Fadimah erblickt in dem islamischen Verbot des vor- und auflereheli-
chen Geschlechtsverkehrs Grundlegendes und wiinscht sich, dass sich alle
Menschen daran halten.

»Ich finde dieses Verbot eigentlich schon wichtig. Das sollte man einhalten; ob es
alle machen, das bezweifele ich. Ich aber halte mich daran.«

Eine Ehe mit einem Nichtmuslim komme nur infrage, wenn er zumindest
an Gott glaubt und tiber einen guten Charakter verfiigt.

Zu einer Integration in diese Gesellschaft gehore, dass man die Gesetze
dieses Landes beachtet und die deutsche Sprache mehr als ausreichend be-
herrscht, damit eine zwischenmenschliche Kommunikation stattfinden
kann. Gegen diese Integrationsfaktoren habe der Islam keinesfalls Ein-
winde.

»Der Koran sagt, dass wir uns weiterbilden sollen und uns an die Gesetze halten sol-
len. Ich finde tiberhaupt nicht, dass Islam uns hindert, uns hier zu integrieren.«

Sie erwihnt in diesem Zusammenhang, dass der erste Vers, den sie aus
dem Koran auswendig gelernt habe, mit »Lies im Namen Gottes [...J« be-
ginnt. Nicht der Islam sei an ihrer derzeitigen Situation schuld, sondern
ihr eigener Miiliggang und die schlechten Ausgangschancen, die ihr als
einer Frau libanesischer Abstammung in dieser Gesellschaft zuteil wiirden.

Mit einer Assimilation ist sie jedoch nicht einverstanden: »Aber ich
werde meine libanesische Kultur und den Islam behalten, keiner kann das
mir wegnehmen.«

Personen, die ihr religiéses Anliegen mit brachialer Gewalt einfordern
bzw. durchzusetzen trachten, empfiehlt sie, dass sie lernen, was Gott von
einem religiésen Menschen auf dieser Erde erwartet. Fiir sie lautet die
Antwort: »Der Schopfer wiinscht die freiwillige Hingabe eines jeden Men-
schen.« Eine »freiwillige Hingabe« kann nicht durch Zwang und schon gar
nicht durch Gewalt erreicht werden. Aus diesem Grund habe der Islam
Streit, Schligerei, Krieg und T6ten verboten. Folglich kénne eine Bekeh-
rung durch Zwang und Gewalt im Islam keine Legitimation finden.

5.10.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame
Bis auf die private Schule sind Fadimah keine anderen Organisationen be-
kannt. Mit der »Arabischen Schule« war sie anfangs zufrieden, aber spiter

hatte sie die programmatische Repetition in dieser Schule gestért. Fadimah
ist, aufler im Monat Ramadan, kaum in der Moschee. Dies schreibt sie ih-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 203

rer derzeitigen Miuiligkeit zu. Dessen ungeachtet habe die Moschee in ihrer
Lebenswelt grofles Ansehen. Wenn sie das Wort »Moschee« hort, denkt sie
zunichst an die Gemeinschaft, die zu einem Gebet versammelt ist. Darum
wiinscht sie sich von den Moscheen, dass sie weiterhin der muslimischen
Gemeinschaft in Deutschland einen ruhigen und spirituellen Raum fiir
Gebete bietet.

»Ich wiinsche mir Moscheen, wie sie in Libanon sind. Die sind gut eingerichtet und
luftig und grofk. Die Frauen sollten mehr Platz bekommen und sie sollen da aktiver
sein.«

Obendrein erwartet sie von den Moscheegemeinden, dass sie sich fiir eine
aktive Informationsarbeit um den Islam einsetzen, damit Vorurteilen iiber
den Islam und die Muslime unter den Menschen ein Riegel vorgeschoben
werde. Ferner erwartet sie von den Gemeinden, dass ihre Weiterbildungs-
angebote fiir jedermann bezahlbar sind.

Ein Imam kennzeichne sich mit Weltoffenheit, Herzlichkeit, Unvor-
eingenommenheit und Charakterstirke. Auch differenziere ein guter
Imam in der Moscheegemeinde beispielsweise nicht zwischen sozial
schwachen und starken oder kopftuchtragenden und nicht kopftuchtra-
genden Menschen. Der Imam ist fiir sie dann glaubwiirdig, wenn er vor-
bildlich praktiziert, was er der Gemeinde predigt. Ausnahmslos erwartet sie
von den Imamen, dass sie allzeit ihrer Vorbildfunktion nachkommen und
ihre Predigten oder andere Veranstaltungen angemessen vorbereiten und
dann didaktisch durchfiihren. Deutsche Sprachkenntnisse gehorten de fac-
to zu der Grundqualifikation eines Imams.

5.11 Zehra - »Glauben ist fir mich wichtig, weil ich
dann einen Weg habe, weil ich weif}, was ich
erreichen mochte.«

Zur Interviewsituation

Auf Zehra als Interviewpartnerin hat mich Aische (Kap. 5.3) gebracht. Am
Telefon war sie mit einem Interview nicht einverstanden. Als ich sie nach
dem Grund fragte, sagte sie mir, dass sie nicht hinlanglich befihigt sei, mit
einem Journalisten zu sprechen. Von vielen habe sie gehort, dass die Jour-
nalisten vieles verdrehten und auf den Islam und die Muslime tiberwie-
gend nicht gut zu sprechen seien. Sobald sie horte, dass ich weder ein
Journalist bin noch fiir irgendwelche Befragungsunternehmen arbeite, er-
klarte sich schlielich doch bereit, mit mir ein Interview zu fithren. Das
Gesprich haben wir in ihrem Stammocafé gefiihrt.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.11.1 Wer ist Zehra?

Zehra, eine 18-jdhrige, in Berlin geborene Tiirkin, besucht derzeit eine Be-
rufsschule. Davor hat sie die Gesamtschule lediglich mit einem erweiterten
Hauptschulabschluss absolviert. Im Anschluss an ihre vergebliche Suche
nach einem Ausbildungsplatz hat sie sich entschlossen, ihren Realschulab-
schluss an einer Berufsschule nachzuholen, damit sich ihre Einstiegschan-
cen fiir eine Lehre im kaufménnischen Bereich oder im Gesundheitswesen
erhéhen. Thre der zweiten Generation angehdrenden Eltern leben seit iiber
23 Jahren in Deutschland. Zehra kann sich an keinerlei Riickkehrwiinsche
ihrer Eltern erinnern. Die Tiirkei kennt sie kaum.

»Also, ob ich fiir immer in der Tiirkei leben kann, weil ich ja hier geboren und hier
aufgewachsen bin, das weif} ich nicht. Ob ich mich da anpassen kann? Eigentlich
nicht! Also nicht fiir immer. Gesehen habe ich die Tiirkei seit {iber 15 Jahren sowie-
so nicht.«

Zehra ist derzeit ausschliefflich mit der Schule beschiftigt. Nach Schul-
schluss geht sie mit ihren Freunden meistens gleich in die Biicherei, um
dort die Hausaufgaben zu erledigen oder sich auf die Klassenarbeiten vor-
zubereiten. Daneben muss sie auch gelegentlich ihrem Vater bei der Arbeit
in seinem Lokal aushelfen. Falls dann tiberhaupt noch Zeit bleibt, kommt
sie gerne in ihr Stammcafé, um sich bei einer Tasse Tee oder Milchkaffee
zu unterhalten oder Musik zu héren.

Thr Verhiltnis zu den Eltern ist situationsgebunden. Thre Eltern hegten
schon immer den Wunsch, dass Zehra studiert und wesentlich weiter-
kommt als sie selbst.

Bei ihr zu Hause kommt es zu einer Auseinandersetzung, wenn ihre
Eltern merken, dass Zehra die islamischen Vorschriften nicht einhilt. Thre
Eltern versuchen sie durch Gespriche von den Vorteilen dieser Gebote zu
tiberzeugen. Mit dieser Vorgehensweise ihrer Eltern ist sie einverstanden.

»Sonst warnen mich meine Eltern, fangen an, mir alles von vorne zu erkliren, wa-
rum man das tun soll und dass es auch gut ist, wenn man das tut, und dass es ei-
gentlich fiir mich gut ist. Wenn ich trotzdem mich nicht daran halte, dann wollen
sie wissen, weshalb ich es nicht mache. Und wenn ich einen Grund habe, dann ak-
zeptieren sie es, aber trotzdem mit indirekten Ratschligen oder Gesprichen, dass
ich diese Gebote beziehungsweise Verbote im Islam beachte. Ich finde das sehr gut,
dass sie so verstandnisvoll mit mir umgehen. Also, meine Eltern reden und erzahlen
mir, sonst iiben sie keinen Einfluss auf mich, sei es durch Drohungen oder sonst
was.«

Zehra hat oft das Gefiihl, dass sie als Muslima in dieser Gesellschaft nicht
gleichwertig beachtet und gleichberechtigt anerkannt wird. Nach ihrem

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 205

Entschluss vor drei Jahren, ein Kopftuch anzulegen, wird sie von Diskri-
minierungen regelrecht verfolgt.

»Ich muss hier sagen, dass ich mich selber vor drei Jahren entschieden habe, auch
ein Kopftuch anzulegen, weil ich so langsam den Islam richtig leben méchte. Ich
méochte Allah gefallen und seinen Segen erlangen. Viele sagen heute, dass wir un-
terdriickt werden und wir etwas politisch sagen mochten. Ich kenne so viele Mid-
chen und Frauen und ich kenne mich selber auch. Bisher kam ich nie auf den Ge-
danken, wegen so etwas das Kopftuch anzulegen. Und Zwang? Ja, das gibt es viel-
leicht bei einigen, aber bestimmt ist es nicht hiufig. Bei mir ist Zwang sowieso nicht
da. Mich kann sowieso keiner zwingen. Und vor einigen Tagen habe ich im Koran
gelesen. Dort heifét es auch ungefihr: >Es gibt keinen Zwang im Islam!« Ich habe es
wirklich so langsam satt, dass man immer mit Spriichen wie: >Ja, die Frauen im Is-
lam werden unterdriickt. Total! Und die haben keine Rechtel« ... also immer diese
Vorurteile. Man fiihlt sich da schon alleine, man kann nichts dagegen tun, weil jeder
hat seine Meinung und duflert sie. Keiner ist wie du, keiner versteht dich. Die sehen
dich alle mit anderen Augen und du kannst diesen nichts erzihlen. Sie glauben ei-
nem ja nicht.«

Einige Erlebnisse setzen ihr heute noch sehr zu:

»Ich kann mich an einiges erinnern. In der neunten Klasse, als ich mit dem Kopf-
tuch zum ersten Mal in der Schule erschien, hat meine Lehrerin mein Tuch vom
Kopf abgerissen, weil sie meinte: >Das gehért sich nichtl««

Wegen dieser Missetat hat diese Lehrerin, so Zehra, ihren schulischen
Misserfolg mitverschuldet. Nach der Versetzung der Lehrerin konnte Zeh-
ra bei ihrer neuen Lehrerin befriedigende Noten erzielen, doch zu einem
Realschulabschluss hat es nicht mehr gereicht.

»Ich bekam nur einen erweiterten Hauptschulabschluss. Diese Lehrerin tragt neben
meiner Faulheit auch eine gewisse Schuld daran. Und natiirlich auch die anderen in
der Schule! Weder der Schulleiter noch die anderen Lehrer oder Schiiler meiner
Klasse haben sich um mich wirklich gekiimmert. Keiner wollte dieses Problem
wahrnehmen. Na ja, und jetzt leide ich darunter.«

Ausgrenzende Erfahrungen macht sie vor allem im Ostteil von Berlin. Dort
hort sie besonders oft, dass Passanten iiber sie herziehen und sie begaffen.
Auch auf der Strafle hort sie seit einigen Monaten hiufiger, dass man ihr
nachfeixt. Daher fiihlt sie sich in Kreuzberg am wohlsten, wo ihre Mitmen-
schen sie besser verstehen als anderswo:

»Man glotzt uns an. Wir waren mit der Klasse im Osten in einem Theater. Da waren
viele Deutsche, und wir saRen da. Dann habe ich gesehen, wie einige deutsche Mid-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | WEGE ZUR INTEGRATION

chen, die uns gegentiber saflen, im Flur laut unter sich geredet haben: >Ja, hier
stinkt es nach Moslems!< und solche Spriiche. Dann kam es zur Auseinanderset-
zung mit diesen Deutschen. Wir haben ihnen gesagt, sie sollen mit solchen Sprii-
chen aufhéren, aber sie wurden noch lauter. Darauf kam es zu Streitigkeiten, bis der
Wachdienst eingriff. Danach wurden wir von diesem Theater verwiesen. Also wir
mussten gehen, nicht diese Middchen, obwohl die uns doch beleidigt haben.«

Auch frustrieren sie die bisherigen Erfahrungen bei Behorden:

»Wirklich, ich habe viel erlebt. Es geht uns manchmal sehr schlecht, obwohl wir in
einem freien Land leben. Uns glaubt keiner, wenn wir tiber solche Sachen erzihlen.
Ich hoffe, Sie glauben mir, dass wir solche Probleme haben. Auch wenn man zu
Behorden oder so geht, da redet man mit uns ganz anders. Wir werden so ange-
schrien, und mit den anderen, also Deutschen, redet man ganz héflich und ganz
vorsichtig.«

Dass ihre Religion in dem Land ihrer Geburt und ihrer Personwerdung
nicht geachtet wird, macht Zehra traurig. Sie konne es nicht verstehen, wa-
rum der Islam und die Muslime hier zum grofiten Teil ausgegrenzt wiir-
den, obwohl sie in den 199oer Jahren respektiert wurden. Warum die Er-
eignisse um den »11.September« dieses Bild verzerrt und das Zusammen-
leben der Muslime und Nichtmuslime erschwert haben, warum fiir diese
terroristischen Ereignisse die Muslime und der Islam zur Verantwortung
gezogen werden — all dies ist ihr nicht erklirlich.

»Immer wenn ich Fernsehen gucke, sehe ich, dass man immer uns als Terroristen
darstellt oder den Islam als Gefahr darstellt. Nach dem 11. September hat man auch
einige kopftuchtragende Frauen in Berlin angegriffen. Keiner glaubt das, aber in
Neukolln haben einige deutsche Jugendliche eine kopftuchtragende Frau angegrif-
fen und bespuckt und als Terroristin beschimpft. >Geh nach Afghanistan!<, haben
sie ihr gesagt. Diese Frau kenne ich auch. Eine Frau wird hier in Berlin angegriffen,
ich kann es nicht glauben, aber es ist Tatsache. Nach dem 11. September sind viele
auf der Strafle mir aus dem Weg gegangen. Sie haben mir so richtig gezeigt, dass
ich hier nicht willkommen bin. Sie haben ihre Vorurteile auch 6ffentlich gezeigt, so
nach dem Motto: >Guckt mal! Da ist ein Moslem, Mérder, Terrorist. Sie trigt Kopf-
tuch!< Keiner kam zu mir und hat mich angesprochen. Also ich habe nichts dage-
gen, wenn man zu mir kommt und mich fragt: >Warum trigst du ein Kopftuch?
Warum machst du dies, warum bist du so?< Also es heifdt heute immer so: >Die trigt
Kopftuch, weil bla bla.< Also immer diese Vorurteile.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 207

5.11.2 Dimensionen der Religiositat
5.11.2.1 Die Dimension des Glaubens

Zehra glaubt an Gott als den Einzigen und Schopfer aller Geschépfe, der
die Macht iiber alle Lebewesen hat. Daher glaubt sie an die absolute Wahr-
heit der Offenbarungsschriften wie des Korans, den Gott durch seine Ge-
sandten den Menschen offenbart habe. Infolgedessen ist sie davon iiber-
zeugt, dass Gott allwissend und allsehend ist.

»Ich denke nicht daran, weil es mir nicht passt, im Koran etwas zu dndern oder
wegzumachen. Das geht nicht, weil es stimmen muss. Im Koran sieht man viele
Aussagen, die auch wahr werden. Im Koran stehen auch viele Griinde, warum etwas
ein Gebot oder Verbot ist. Zum Beispiel vor der Heirat kein Kontakt zu Minnern,
also es sollte erstmal geheiratet werden. Ich finde, das ist gut, weil man sieht es ja in
Talkshows, wie manche auftreten und labern: »Ja, ich weift nicht, wessen Kind ich in
meinem Bauch tragel< Oder es gibt Frauen, die alleinerziehend sind, oder AIDS
oder andere Krankheiten haben. Also ich denke, das ist ein Grund. Wenn sich jeder
und jede an das Verbot halten wiirde, denke ich mal, wiirden solche Probleme nicht
auftauchen.«

Weil sie an ein ewiges jenseitiges Leben glaubt, mochte sie den gottlichen
Geboten und Verboten mehr Achtung schenken, auch wenn dies bei ihr
nur zogerlich vorangeht. Jedenfalls mochte sie frither oder spiter den isla-
mischen Regeln kontinuierlich nachgehen.

5.11.2.2 Die Dimension der religiésen Praxis

Zwar hatte Zehra bereits mit zehn Jahren angefangen, die fiinf tiglichen
Gebete regelmifig zu verrichten, aber wihrend ihre Pubertit hat sie damit
aufgehort. Richtig erkliren kann sie sich das nicht.

»Wie gesagt, normalerweise muss man fiinfmal am Tag beten. Aber ehrlich gesagt,
da ich spdt von der Schule rauskomme, schaffe ich es nicht immer, ptinktlich zu
beten. Ich habe mit zehn angefangen mit diesen Gebeten, so in der Pubertitszeit
habe ich aufgehdrt mit diesen Gebeten. So Bittgebete habe ich immer gemacht und
mache es weiter.«

Vor drei Jahren, als sie sich entschlossen hatte, ein Kopftuch anzulegen,
hat sie wieder mit dem regelmifiigen Gebet begonnen. Sie betet, weil sie

sehr gliicklich ist, dass Gott bisher ihre Bittgebete stindig erfiillt habe.

»Ich meine, ich bete, ich bete fiir mich, fiir meine Familie, fiir die armen Menschen
auf dieser Welt. Ich meine, es tut mir auch gut, wenn ich bete [...].«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | WEGE ZUR INTEGRATION

Auch fiir Zehra wire eine Religion ohne Gebete keine Religion:

»Ich meine, die Gebete, die wir als Muslime machen, sind als Dankeschon fiir Gott
zu verstehen. Wir beten eigentlich fiir uns selbst, Allah braucht diese Gebete nicht.«

Zehra empfindet die Fastenpflicht im Ramadan als etwas Besonderes. Un-
gefihr mit zehn Jahren hat sie erstmals gefastet. Sie tut es sehr gern, weil
sie dadurch nachempfinden kann, wie es Menschen ohne Essen ergeht.
Dadurch erlange sie wieder mehr Nachdenklichkeit und wisse beispiels-
weise Nahrungsmittel zu schitzen, auch wenn es nur ein Stiick trockenes
Brot ist.

Eigene Beobachtungen hat sie schon beziiglich der Wirkung einer is-
lamischen Trauung vorgenommen:

»Heute nimmt man die Ehe und Familie nicht mehr so ernst und viele Familien
gehen kaputt. Fiir Islam ist Ehe und Familie etwas Heiliges. Ich mochte auch dieses
so machen. Ich sehe in meiner Klasse, dass viele, die nicht muslimisch sind, keinen
Vater oder keine Mutter haben. Die wachsen entweder in Heimen auf oder nur mit
einem Elternteil — ich finde das sehr schlecht.«

5.11.2.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen

»Glauben ist fiir mich wichtig, weil ich dann einen Weg habe, weil ich weif}, was ich
erreichen moéchte. Wenn ich keinen Glauben hitte, dann wiisste ich doch nicht, wa-
rum ich auf dieser Welt bin. Man kann sein Leben nicht geniefRen, man lauft mit
geschlossenen Augen durch die Welt. Mit Glauben weiff man ja, was auf einen zu-
kommt. Dann kann man sich auch gut vorbereiten.«

TIhr Glaube und ihre Gebete zu Gott sind fiir sie ein Zufluchtsort, beson-
ders in schwierigen Situationen oder vor wichtigen Ereignissen, vor allem
bei Priifungen.

»Mit diesen Gebeten wird man motiviert. Man hat Spafl weiterzulernen und weiter-
zuarbeiten.«

5.11.2.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Der Schiilerin fillt es schwer, ihre religiosen Kenntnisse einzuschitzen; sie
befasst sich mit ihrer Religion bereits seit drei Jahren. Vorher hatte sie sich
ausschlief3lich bei ihren Eltern und in der »Koranschulzeit, die sie im ach-
ten oder neunten Lebensjahr mit ihrer Freundin fiir einige Wochen ver-
brachte, informiert. Jetzt versucht sie, sich durch Biicher tiber den Islam
weiterzubilden. Sie wiirde sich gerne mit ihrem Glauben ausfiihrlich be-
schiftigen, damit sie ihn auch detailliert kennenlernen kann. Aus diesem

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 209

Grund ist sie an religioser Weiterbildung sehr interessiert und méchte vor
allem den Koran auch in arabischer Sprache lesen und verstehen. Zudem
mochte sie gerne mehr tiber das Leben der Propheten erfahren.

»Ich lese jetzt auch deutsche Biicher tiber Islam, damit ich weif}, wie Begriffe auf
Deutsch heiflen, und ich dann den Islam richtig erkliren kann. Ich méchte weder
meine Religion noch meine Kultur verlieren.«

5.11.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Kinder nach den Prinzipien des Korans zu erziehen, ist fiir Zehra aufleror-
dentlich wichtig, weil Kinder eine solide Wertevermittlung und Gottesliebe
erhalten miissten. Wie wichtig eine rechtzeitige islamische Identititsbil-
dung bei Jugendlichen ist, erklart sie mit einem Erlebnis:

»Letzte Woche, wir liefen auf der Strafle mit meiner Freundin. Aus Versehen ist sie
gegen einen alten Herrn gestofen. Sie hat sich entschuldigt und hat den Vortritt
dem alten Mann gelassen — aus Respekt, weil er idlter ist. Der Mann kam zu uns und
meinte, dass er gestern auf einer Versammlung, auf einer Parteimitgliederversamm-
lung denen gesagt hat, dass man die Kinder und Jugendlichen wie die Muslime er-
ziehen soll, also nach dem Islam, weil diese gegeniiber Alteren sehr respektvoll sind.
Und er hat sich auch heute bestitigt gefiihlt. Er meinte zu uns, dass wir so weiter
bleiben sollen, er finde das sehr gut.«

Sie hilt das Verbot des vor- und auflerehelichen Koitus persoénlich unter
allen Umstidnden ein, obschon sie mehrmals einigen Versuchungen wider-
stehen musste. Sie konnte sich vor diesen Sinnesreizen aufgrund ihres
Glaubens retten. Daher ist sie der Meinung, dass Frommigkeit Menschen
vor unsittlichen Handlungen beschiitze.

»Ich habe bis jetzt nicht gesehen, dass ein Kind, das unehelich war, gliicklich ist.
Wer den Glauben nicht ernst nimmt, macht eben solche Fehler, nimmt die eine und
am ndchsten Tag eine andere. Man betriigt, weil man sagt: >Eine reicht fiir mich
nicht.« Man méchte Spafl und die eine wird einem ja langweilig. Ich habe letztens
eine Sendung gesehen, wo man gesagt hat, dass in Deutschland 30 Prozent der
Frauen und 60 Prozent der Minner fremdgehen. Im Islam ist das alles verboten.
Man soll eine heiraten und mit ihr gliicklich werden, nicht auf die dufSerlichen, son-
dern auf die innerlichen Schonheiten achtgeben. Im Jenseits wird Gott uns im Pa-
radies die ewige Schonheit und Liebe geben, wenn wir auf dieser Erde zusammen-
gelebt haben und uns unsere Fehler vergeben haben.«

Einen nicht muslimischen Mann zu heiraten, will sie gegenwirtig nicht

vollauf ausschliefRen. Selbstverstindlich mdchte sie eine Ehe mit einem
Mann schlieflen, der mit ihr moglichst viele Gemeinsamkeiten teilt. Da sie

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | WEGE ZUR INTEGRATION

aber auf eine bestimmte Kindererziehung Wert legt, wiirde sie einen mus-
limischen einem nicht muslimischen Ehemann vorziehen. Keinesfalls
hindere der Islam ihre Integration.

»Der Islam hindert mich nicht. Aber die anderen Menschen, die Menschen hier
verhindern das, finde ich. Die wollen es nicht einsehen, dass ein Muslim mit gutem
Willen irgendetwas erreicht. Die meisten wollen das nicht akzeptieren. Ich meine,
das sieht man auch. Man hat keine andere Wahl, aufler sich vor ihnen zuriickzuzie-
hen, wenn man immer abgelehnt wird. Egal, was man sagt, man wird ausgelacht.
Dann denkt man: >Es niitzt gar nichts.< Dann geht man schnell weg. Jetzt mit dem
Kopftuch: Meine Berufsberaterin beim Arbeitsamt, bei der Berufsbesprechung kam
sie zu mir und meinte: >Ja, mit dem Kopftuch schaffst du es ja sowieso nicht. Ver-
giss es! Keiner wird dich nehmen.< Ich habe sie nicht verstanden. >Was ist denn
das?<, habe ich zu mir gesagt. Die andere Frau hatte mir nie gesagt, dass ich mit
dem Kopftuch Probleme haben werden, warum sagt sie jetzt mir so etwas. Ich habe
mich sehr gewundert. Ich meine, die Frau kann mir auch sagen, dass es mit mei-
nem Kopftuch Probleme geben kann, aber was labert sie mich voll mit: >Die Men-
schen fiihlen sich bedroht durch dein Kopftuch!< und so. Und dann hat sie auch an-
gefangen zu vergleichen: »Ja, in der Tiirkei kann ich auch nicht mit einem Minirock
rumlaufen oder in der Tiirkei ist auch in Schulen Kopftuchtragen verboten.< Ich
meinte ihr: >Aber ich bin hier geboren und ich lebe hier!« Sie hat dann dariiber nur
gegrinst. Ich habe wirklich grofe Kopfschmerzen bekommen. Ich war so wiitend
und enttiuscht. Ich habe keinen einzigen Ausweg von ihr aufgezeigt bekommen, sie
hat mich nur demotiviert.«

Personen, die ihre religiosen Anliegen mit brachialer Gewalt einfordern
bzw. durchzusetzen trachten, begegnet sie mit groRem Widerwillen.

»Also ich sage nur, wir diirfen ja nicht Kriege fithren. Also ich bin gegen Gewalt und
Terror. Es gibt einige, die denken, wenn sie den anderen Angst einjagen, werden sie
mehr Anerkennung und Respekt bekommen. Sie wissen nicht, dass mit Gewalt
nichts erreicht werden kann. Das lernt man auch. Mit Gewalt wird alles noch
schlimmer. Ich bin gegen Gewalt, aber wenn man angegriffen wird, muss man sich
ja auch wehren konnen. Das wissen ja allel«

Denjenigen, die sich auf Gewalt und Zwang fiir den Islam berufen, begeg-
net sie mit Protest.

»Die sind keine Moslems. Die denken, die sind das. Ich denke, dass sie nicht mal
den Koran kennen. [...] Es ist fiir einen Muslim eine grofle Siinde, andere zu verlet-
zen, gar zu toten. Ich denke: >Bitte nur, dass man auch uns willkommen heifit und
uns auch gerecht behandelt! Denn wir sind zwar Muslime, aber wir sind auch Men-
schen. «

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 2II

5.11.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Namentlich kennt Zehra einige muslimische Organisationen, aber inhalt-
lich hat sie sich mit diesen nicht auseinandergesetzt. Daneben hat sie gera-
de nach dem »11. September« iiber diese muslimischen Organisationen in
den Medien allerhand gehort. Dass sie durchweg kritisiert und angegriffen
werden, sei zwar nicht hinnehmbar. Dennoch habe sie kein Verlangen,
sich mit diesen Organisationen niher auseinanderzusetzen, weil sie dafiir
weder Zeit noch Interesse habe. Sie frage sich auch nicht, welcher Verein
welche Veranstaltungen anbiete. Falls sie eine Veranstaltung interessiert,
nimmt sie daran teil — egal wo. Zehra macht deutlich, dass die Jugendli-
chen nicht an den Organisationen selbst, sondern an ihrem Programm
und ihren Aktivititen interessiert sind. Personen oder Gruppierungen, die
Menschen gegeneinander aufwiegeln, kénne sie nicht akzeptieren.

»Das ist falsch. In meinen Augen sind sie keine Muslime, sondern irgendwelche
Méchtegern, die irgendetwas erreichen wollen, aber es nicht schaffen. Kein Wunder!
Das wird auch keiner schaffen. Ich lehne solche Menschen und Gruppen 100 Pro-
zent ab.«

Zehra wiinscht sich, dass jeder Mensch frei entscheidet, welcher Religion
oder Kultur er angehdren mochte — und dass dafiir miteinander, nicht ge-
geneinander gearbeitet wird.

Zehra ging frither wesentlich 6fter in die Moschee als heute. Momen-
tan findet sie kaum Zeit dazu.

»Aber bei festlichen oder heiligen Tagen wie in Fastenzeit, wo man jeden Abend in
die Moschee geht und dort betet, mache ich das. Oder an dem Tag, wo unser Pro-
phet geboren ist, gehe ich dorthin. Ich gehe mit meiner Familie dorthin oder alleine,
ich gehe dorthin, um zu beten, ich bete fiir uns alle, ich lerne dort meine Religion.«

Thre Assoziationskette zu »Moschee« reicht iiber Friedfertigkeit und Frei-
heit bis zu Ruhe. Dariiber hinaus ist sie mit diesem Wort innerlich ver-
bunden, schon allein beim Hoéren dieses Wortes fiithlt sie sich zutiefst
wohl.

»Also, wenn ich dieses Wort Camii [Moschee, H.0.] hére, dann bin ich wie neuge-
boren. Man fiihlt sich auch sauber, so unbelastet, als ob der Druck, der auf dir war,
auf einmal weg ist. So ein Gefiihl kriege ich.«

Weil die Moscheen auf Frieden, Freiheit und Ruhe fuflten, diirften weder

die Moscheegemeinden noch ihre Besucher die Harmonie stéren, indem
sie zu Lasten anderer fanatisieren. Zehra erwartet demnach von den Mo-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | WEGE ZUR INTEGRATION

scheegemeinden, dass sie ihre Gebetsstitten fithlbar zur »Quelle der Tole-
ranz und Liebe« umgestalten.

»Die wichtigste Aufgabe ist, dass man die Menschen nicht aufeinander hetzt, nicht
gegen andere Religionen ist und dass man niemanden zwingt, nicht wie ein Dikta-
tor dort ist. Man soll die tyrannische Seite eines Menschen weglassen. Toleranz und
Liebe fiireinander sollen immer in den Moscheen sichtbar sein.

Aber die Moscheen bekommen aufler von ihren Besuchern kein Geld. Sie sind
arm, meistens wird immer deshalb Geld gesammelt, fiir Miete, Strom, Wasser oder
fiir einen Teppich. Das nervt manchmal, aber ich verstehe sie schon. Was sollen sie
sonst tun?«

Zur Hilfestellung fiir diese Gemeinden ruft sie nach der Unterstiitzung
des Staates und der Kommunen. Nichtsdestoweniger erwartet Zehra von
den Moscheegemeinden mehr Aktivitit fiir muslimische Jugendliche, vor
allem auf Kinder und Jugendliche zugeschnittene Bildungsprogramme
und Veranstaltungen. Die Moscheegemeinden sollen ferner ihren Aus-
tausch mit den Nichtmuslimen erweitern und Angebote wie ein gemein-
sames Festmahl oder gemeinsame Gebete fiir Frieden etc. — nicht nur im
Ramadan — organisieren.

»Ich wiirde mich freuen, wenn die Moscheen solche Méglichkeiten [Bildungspro-
gramme wie Arabisch, Koranlesen, Prophetengeschichte u.A., H.0.] anbieten wiir-
den. Mehr Bildungsprogramme und fiir nicht muslimische Menschen mehr anbie-

ten.«

Ein guter Imam zeichne sich neben einwandfreiem Wissen um den Islam
sowie die anderen Weltreligionen durch Toleranz und Weltoffenheit aus.

Sie ist sich des Weiteren bewusst, dass Imame sie in guter Hinsicht beein-
flussen konnen. Dies gelinge ihnen nur, wenn sie ernst genommen wiir-
den. Sonst haben auch sie — wie die Eltern — keine besonderen Einfluss-
moglichkeiten.

»In der Moschee, wenn ich die Imame tiber den Propheten oder iiber Liebe zu Gott
erzihlen hore, weine ich. Es gefillt mir sehr. Man tiberlegt danach zweifach, was
man dann tut. Dass man mit seinen Mitmenschen gut auskommt, damit wir im
Jenseits Gottes Segen bekommen.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 2I3

5.12 Maryam - »Glaube ist meine innere Polizei.«
Zur Interviewsituation

Maryam habe ich durch mein E-Mail-Rundschreiben kennengelernt. Bis zu
unserem Interviewtermin haben wir uns iiber E-Mails ausgetauscht. An ei-
nem Montagmittag habe ich sie bei ihr zu Hause aufgesucht, um dieses
Interview zu fithren. Ich wurde sehr gastfreundlich empfangen und bewir-
tet.

5.12.1 Wer ist Maryam?

Die 22-jihrige Maryam ist in Berlin geboren. Ihre Eltern kamen aus Tune-
sien mit dem Gedanken, hier zu arbeiten, um Geld zu verdienen. Nach
spitestens zwei bis drei Jahren wollten sie wieder zuriickkehren.

»Aber das hat bei keinem so richtig geklappt. Wir sind inzwischen hier geboren,
aufgewachsen und haben geheiratet, haben Kinder bekommen. Aber unsere Eltern
sind immer noch da. Einige sind leider schon verstorben, sie haben es nicht ge-
schafft. Zurzeit denkt bei uns keiner an die Riickkehr. Meine Eltern wiinschen sich
das zwar, aber die Moglichkeiten verwehren das. Dazu braucht man viel Geld und
Arbeit, und die gibt es weder hier noch in Tunesien.«

Sie selbst wiirde wegen des guten Wetters, der Verwandten und der freund-
lichen Menschen gerne in Tunesien leben, betrachtet es aber als unrealis-
tisch. In ihrer Schulzeit erreichte sie die Allgemeine Hochschulreife. Nach
dem Abitur nahm sie ein Studium zur Grundschullehrerin auf. Zurzeit
studiert sie Mathematik und Grundschulpddagogik. Sie hat vor einigen
Jahren einen Deutschen, der zum Islam konvertiert ist, kennengelernt und
vor einigen Monaten geehelicht. Seit einigen Jahren besitzt sie selbst auch
die deutsche Staatsbiirgerschaft.

Wihrend ihrer Schulzeit hatte sie tiberwiegend nicht muslimische
Freunde, mit denen sie einiges unternahm: Kino- und Theaterbesuche,
spazieren oder einkaufen gehen. Momentan hat sie wegen ihres Studiums
keine Freirdume fiir solche Aktivititen. Mit ihrem Ehemann besucht sie
ihre Verwandten oder Schwiegereltern, die keine Muslime sind. Dorthin
gehen sie gerne und verstehen sich glinzend mit ihnen. Uberdies versucht
sie, mit ihrem Ehemann kulturelle oder gesellige Veranstaltungen in Mo-
scheen oder andernorts zu besuchen. Einige Male im Jahr trifft sie sich mit
ihren alten Schulfreunden, um sich auszutauschen, gemeinsam einen
Film anzuschauen oder Sport zu treiben. In einem Jugendverein ist sie da-
neben ehrenamtlich aktiv. Hier engagiert sie sich fiir die Belange und
Schulprobleme muslimischer und nicht muslimischer Madchen.

Maryam beschreibt ihre Beziehung zu ihren Eltern als »ein recht nor-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | WEGE ZUR INTEGRATION

males Verhiltnis«. Sie hat zwar mit ihren Geschwistern eine arabische
Schule besucht. Dort haben sie aber keine islamische Bildung erfahren,
sondern wurden lediglich in die arabische Sprache und Grammatik einge-
fithrt. Maryam lernte das Koranlesen und wichtige islamische Grundsitze
von ihren Eltern. Augenblicklich ist sie aber der Meinung, dass ihre Eltern
ihr nicht viel beigebracht hitten.

»Mit acht Jahren habe ich das Kopftuch getragen, aber das war eine reine Selbstini-
tiative. Ich hatte eben Lust, das Kopftuch anzulegen. Ich bin zu meinen Eltern ge-
gangen und sie gefragt, ob ich ein Kopftuch tragen darf. Sie haben mir das freige-
stellt, aber mir gesagt, dass es noch zu friith ist und ich es nicht zu tragen brauche.
Aber ich wollte es. In die Schule bin ich auch mit dem Kopftuch gegangen. Alle
schauten mich merkwiirdig an, aber nach ein, zwei Tagen haben sie sich an mein
Tuch gewdhnt.«

Nach einigen Jahren schwand Maryam aber ihre Lust am Kopftuchtragen
und sie wollte es wieder ablegen. Auf Ratschlag der Eltern hat sie sich
nachhaltig mit dem Islam und mit seinen Bekleidungsvorschriften ausein-
andergesetzt, sodass sie diesen Wunsch rasch iiberwunden hat.

»Ich erzihlte es meinen Eltern. Sie meinten: >Warte es mal ab, informiere dich und
lies mehr tiber den Islam! Vielleicht dnderst du deine Meinung. Ja, alhamdulillah
[Gott sei Dank, H.0.], so ist es auch gekommen.«

Auf die offene und lockere Art und Weise ihrer Eltern in Erziehungsfragen
ist sie stolz und betrachtet diese Vorgehensweise als nachahmenswert.
Koérperliche Ziichtigungen hat es in ihrer Familie nie gegeben, auch wenn
sie bedeutende islamische Regeln gelegentlich verletzt habe.

»Meine Eltern sind mit uns sehr locker umgegangen. Sie erklirten uns einiges, hat-
ten viel Geduld mit uns. Ich hatte mich eine Zeitlang auch geschminkt. Meine Mut-
ter war damit nicht einverstanden. Sie sprach mit mir und sagte, dass sie das nicht
als schon betrachtet und der Islam auf die natiirliche Schonheit Wert legt. Obwohl
ich wusste, dass es im Islam nicht so erlaubt ist, habe ich mich weiter geschminkt.
Meine Mutter war sauer und hat mir immer wieder gesagt, dass ich das lassen soll,
sonst werde sie mir meinen Schminkekasten wegnehmen. Dazu kam es aber nie.
Ich habe erst vor Kurzem mit Schminken aufgehort, weil ich den Sinn verstanden
habe. Also meine Eltern haben mich zwar aufgeklirt und manchmal ermahnt, aber
sie haben mich nie geschlagen oder so.«

Maryam hat einige alltigliche Behinderungen und Beleidigungen als Mus-

lima tunesischer Herkunft in Deutschland erlebt. Uber die »schiefen Bli-
cke« mancher Passanten ihr gegentiber ist sie beunruhigt.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 2I5

»Auf der Strafle, in Kaufhiusern und so erlebe ich, dass man mich schief anschaut,
ab und zu erlebe ich auch bléde und komische Bemerkungen, wie >Scheifl Muslim,
scheif} Auslinder! Wirst du von deinen Eltern gezwungen, damit du das Kopftuch
tragst?<, und viele andere Dinge.«

Solche Bemerkungen lisst sie aber nicht unwidersprochen.

»Und wenn ich dann zu solchen Bemerkungen mich duflere, dann sind sie baff,
weil sie denken, ich kann nicht einmal Deutsch, abgesehen davon, dass ich auch
eine deutsche Staatsbiirgerin bin.«

Sie hat wegen ihrer Bekleidungsart, vornehmlich wegen ihres Kopftuchs,
Schwierigkeiten. An einen Vorfall kann sie sich besonders klar erinnern,
der sie noch immer sehr deprimiert, weil sie derartige Reaktionen seitens
gebildeter Menschen nicht erwartete. Seither macht sie vor allem einige der
»gebildeten Menschen«, wie Politiker, Wissenschaftler, Journalisten etc.,
fiir die desolate Lage und die zunehmende Diskriminierung der Muslime
in der Offentlichkeit mitverantwortlich.

»Ich habe in September mein Praktikum in einem Gymnasium in Zehlendorf ge-
macht. Die ersten drei Wochen verliefen sehr gut. Am ersten Tag hatte mein Mentor
einige Bedenken gegen mein Kopftuch. Er fragte mich, ob ich mein Tuch anbehal-
ten mochte, wenn ich im Unterricht hospitiere. Ich bejahte es. Er sagte: >Na gut.< Er
hat danach nichts mehr gesagt. In der vierten Woche habe ich in einer anderen
Klasse mit zwei weiteren Studentinnen hospitiert. Als die Klassenlehrerin mich sah,
guckte sie mich so verwundert an. Spiter, als ich ihr im Gang begegnete, meinte sie
zu mir: »Ja, ich wollte es thnen vor meinen Schiilern nicht sagen. Aber bei mir bitte
nicht mehr hospitieren! Sie tragen ein Kopftuch. Denn ihr Kopftuch ist ein Symbol
fiir Fundamentalismus, ein Symbol fiir den radikalextremistischen Islam, und so
was hat bei mir nichts zu suchen!< Ich war baff. Ich verneinte es und wir kamen in
eine Diskussion. Ich erzihlte ihr, dass ich das Kopftuch wegen meiner religiésen
Auffassung trage. Daher kann und wird mein Tuch fiir gar nichts ein Symbol sein.
Die beiden anderen Studentinnen bekamen dieses Gesprich auch mit und waren
noch verletzter als ich. Sie haben diese Reaktion von dieser Lehrerin nicht verstan-
den. Sie konnten es nicht fassen, wie eine Lehrerin so reden kann. Sie haben ihre
Verwunderung auch der Lehrerin mitgeteilt. Darauf war die Lehrerin iiberhaupt
nicht froh und beendete dann die Diskussion. Und das ereignete sich eben in der
letzten Woche, sodass ich dort gliicklicherweise mein Praktikum beendet habe. Die
Unterstiitzung von den beiden Studentinnen fand ich sehr wertvoll und beschiit-
zend. Ich wiinschte, dass auch andere Nichtmuslime uns gegen Unrecht und Dis-
kriminierung unterstiitzen. Diese Lehrerin sagte mir in diesem Gesprich fast alles,
was so allgemein iiber Islam gesagt wird: »Ja, der Islam unterdriickt die Frauen, Is-
lam ist eben Schwert und Feuer, Islam ...« Fiir mich war diese Lehrerin wirklich ein

Schock, weil das Lehrerkollegium eigentlich ganz nett war und alle anderen, bei de-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | WEGE ZUR INTEGRATION

nen ich hospitiert habe, mich sehr gemocht haben und von meinen Kompetenzen
iiberzeugt waren. Aber nur diese Lehrerin hat mich nicht wegen meiner Kompeten-
zen, sondern wegen meines Kopftuches beurteilt und ausgeschlossen. Leider wurde
mein Praktikum mit diesem Schock beendet. Bis heute verstehe ich diese bléde Dis-
kussion tiber das Kopftuch und allgemein tiber den Islam und Muslime nicht. Wie
kénnen einige tiberhaupt sagen, dass mein Kopftuch ein Symbol fiir das und das
ist? Und wie kénnen einige tiberhaupt behaupten, im Islam ist Kopftuch nicht vor-
geschrieben? Und tiberhaupt, wie kann man mir und Millionen von Frauen das
Kopftuch verbieten? Ich fasse es nicht. Wie konnen aufgeklirte und gebildete Men-
schen so mit uns umgehen und solche Vorurteile haben? Zumindest miissten diese
Menschen mehr tiber Islam und Muslime wissen.«

Demzufolge ist sie in Bezug auf die Zukunft der Muslime in Deutschland
nicht optimistisch eingestellt. Dennoch ist sie selbst nicht verstummt und
entmutigt, sondern erwartet vielmehr von ihren Glaubensgeschwistern in
dieser Gesellschaft, vorbildlich weiterzuleben, bis der Islam und die Mus-
lime als vertrauenserweckend anerkannt werden.

5.12.2 Dimensionen der Religiositat
5.12.2.I Die Dimension des Glaubens

Maryam ist sich sicher, dass es einen einzigen Gott gibt. Ihr Gottesglaube
ist sehr stark. Fiir sie ist Gott Erhalter und Beschiitzer der Menschen und
anderer Geschopfe, zugleich gnidig und michtig. Er werde im Jenseits
iiber seine Geschopfe richten. Fiir sie ist Gott allein der wirkliche Eigen-
tiimer aller Geschépfe und Gegenstinde. Die Menschen haben von seinem
Reichtum auf dieser Erde einiges geborgt bekommen, so Maryam.

Der Koran sei die uniibertreffliche letzte Offenbarung Gottes und bein-
halte die absolute Wahrheit. Er und die Sunna seien demnach fiir alle Zei-
ten und Menschen bestimmt.

Der Glaube an den Tod, an die Auferstehung und ein ewiges Leben im
Jenseits sind in Maryams Leben zentral. Das Leben hitte in dieser Welt
keine Bedeutung, wenn es kein Jenseits und kein ewiges Leben geben
wiirde.

5.12.2.2 Die Dimension der religiosen Praxis

Das Beten ist fiir Maryam ein unvergleichliches Erlebnis. Sie hat vor zwei
Jahren begonnen, den fiinf tiglichen Gebeten regelmifig nachzukommen.

»Ein Leben ohne Gebete kann ich mir aus dieser Sicht heute nicht mehr vorstellen,

denn das Gebet ist neben dem Dua [Bittgebete, H.0O.] die einzige Verbindung zu
Allah. Wenn man diese nicht einhilt, dann finde ich es als Heuchelei.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 2I7

Die fiinf tiglichen Gebete und die anderen Bittgebete stirken ihre From-
migkeit, daher wiirde sie sich ohne solche Gebete nicht religiés einschit-
zen.

»Ich wiirde heute jedem empfehlen zu beten, das ist wirklich ein gutes und schénes
Gefiihl.«

Wesentlich frither, mit zehn Jahren, hat sie mit dem Fasten im Monat Ra-
madan begonnen. Mit den fiinf tiglichen Gebeten hatte sie deshalb
Schwierigkeiten, weil sie zuvor den Sinn des Gebetes nicht verstand, nicht
regelmifig betete oder fastete.

»Wenn man weifd, warum man etwas tut, dann ist man motivierter. Heute kann ich
ohne Gebete, Fasten, Dua nicht. Wenn ich mal zum Beispiel ein Gebet verpasse,
dann fiihle ich mich innerlich sehr unwohl. Das Fasten im Monat Ramadan ist was
Besonderes. Da ist auch viel los. Man fiihlt die Wirme der Menschen und da ist
man anders drauf, irgendwie noch menschlicher als in den anderen Monaten.«

Die islamische Trauung (Nikah) hat sie bereits vollzogen. Eine standesamt-
liche Trauung wird in einigen Monaten folgen. Nikah ist fiir sie deshalb
bedeutend, weil damit die EheschlieRung bekannt wird. Uberdies dient der
Nikah ihr zur Schirfung des Bewusstseins, warum und wozu sie geheiratet
hat, dass diese Heirat ausdriicklich auch fiir das jenseitiges Leben ge-
schlossen wird. Nikah zeige, dass »der Ehemann und die Ehefrau auf die-
ser Erde sich gegenseitig beschiitzen sollen und Hand in Hand arbeiten
sollen, damit sie im Jenseits Segen Allahs fiir ein ewiges Leben im Paradies
bekommenx.

Daraus erschlieflt sich Maryam die Bedeutung der islamischen Trau-
ung, die sie den Muslimen empfiehlt. Nikah sei als etwas Verbindliches
anzusehen, durch das der Sinn einer Vermihlung und die Griindung einer
Familie fithlbarer werden.

5.12.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

Daran, dass der Mensch einen Glauben benétigt, zweifelt sie nicht, da der
Glaube erst den Lebenssinn erklire. Durch den Glauben erfihrt sie, was sie
zu machen und wie sie sich zu verhalten hat. Zudem koénne mit einem
Glauben verniinftig zwischen Gut und Bose unterschieden werden. Durch
ihren festen Glauben an das Jenseits setzt sie sich auf dieser Erde Grenzen.
Auch wenn sie fiir sichallein ist — sie ist sich stets bewusst, fiir all ihre Ta-
ten im Jenseits vor Gott Rechenschaft ablegen zu miissen. Daher betrachtet
sie ihren Glauben als ihre »innere Polizei«. Dieser Glaube schiitzt sie so-
mit vor unsittlichem und abweichendem Verhalten.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Und dieser Glaube ist meine innere Polizei. Das heifdt, wo mich keiner sehen
kann, konnte ich ja alles machen. Aber ich mache es trotzdem nicht, weil ich weif3:
Allah sieht mich immer. Deshalb wiirde ich nie mit diesem Glauben zum Beispiel
klauen, hinter einem Menschen ldstern und so.«

In kritischen Situationen sind ihr Glaube und ihr Schépfer Trost und Mut,
die ihr ins Bewusstsein rufen, dass das Leben auf dieser Erde endlich ist
und sie ein unendliches und gliickseliges Leben im Jenseits erwartet. Mit
diesen Gedanken kann sie sich vor Depression und Missmut bewahren.

5.12.2.4 Die Dimension des religiésen Wissens

Maryam ist unzufrieden damit, dass sie viele Themenbereiche ihres Glau-
bens nicht einwandfrei beherrscht. Deshalb bemiiht sie sich seit einigen
Jahren nachhaltig, an Bildungsveranstaltungen teilzunehmen. An religi6-
ser Weiterbildung ist sie sehr interessiert, beklagt aber die ungeniigenden
Angebote. Zumeist ist sie auf sich allein gestellt und versucht ihre Bil-
dungsmangel iiber ihre Religion durch Selbststudium zu beheben.

»Ich lese Biicher iiber Islam inzwischen wieder leider unregelmifig. Ich lese zur-
zeit eine Zeitschrift, wo auch vieles tiber Islam steht, da kann man auch sein Wissen
erweitern. Ich kann nicht so lange lesen und nicht ein ganzes Buch zu Ende lesen.
Heute muss ich auch fiir die Uni viel lesen, sodass ich iiber Islam heute immer so
zwischendurch lese.«

Falls sie tiberhaupt nicht weiterweif3, wie sie sich religios verhalten soll,
oder wenn sie auf ihre religiésen Fragen keine Antworten findet, fragt sie
ihren Ehemann oder versucht im Internet oder durch E-Mail-Anfragen an
ihre Freunde Aufklirung zu finden. Sehr hilfreich ist fiir sie auch ihr Frau-
engesprichskreis, in dem die Teilnehmerinnen einander helfen.

5.12.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Kindererziehung ist fiir Maryam eine wichtige Aufgabe, der sich die Fami-
lie und dariiber hinaus die Gesellschaft insgesamt zu stellen habe. Mit dem
heutigen Erziehungs- und Bildungsverstindnis ist sie nicht einverstanden,
weil die religiose Komponente meistens ausgeklammert wird. Folglich ver-
langt sie, dass den Kindern die religiosen Grundsitze unverfilscht vermit-
telt werden, damit es nicht zum Werteverfall in der Gesellschaft kommt.
Kinder und Jugendliche wiirden mit ihrem Leben besser zurechtkommen
und vor schlechtem Betragen bewahrt sein, wenn ihnen die Werte, die sich
aus der Religion ableiten, rechtzeitig vermittelt wiirden. Zu diesem Zweck
wird sie ihre Kinder frithzeitig in die religiésen Grundsitze einweisen und
ihnen die islamischen Gebote und Verbote verstindlich ans Herz legen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 2I9

»Heute wird das leider immer verdringt. Die wichtigen Werte verlieren! Sie werden
nicht mehr als verbindlich angesehen. Kein Respekt vor Alteren; Freundlichkeit,
Hilfsbereitschaft ist out; Liigen, Hass, Uberheblichkeit ist in. So kann es nicht wei-
tergehen, wird es auch nicht. Mit einem Glauben tut man eben viel Gutes, weil man
ja mit den Gedanken aufwichst: >Ich werde eines Tages sterben und fiir alle meine
Taten werde ich vor Gott Rechenschaft ablegen. Er wird mich belohnen oder bestra-
fen.< Und diesen Gedanken sollten wir auch den Kindern und Jugendlichen vermit-
teln. Ich denke, dass sie mit diesem Gedanken sich noch besser schiitzen kénnen —
vor Drogen, Klauen, Gewalt und so weiter.«

Da heutzutage vorwiegend Eltern und Verwandte dauerhaft an das islami-
sche Verbot des ehelosen Beischlafs erinnerten, verkennen die Jugendli-
chen in Maryams Sicht den Sinn dieses géttlichen Verbots und schrecken
vor solch »grofler Siinde« nicht zuriick. Maryam wiinscht sich deshalb,
dass den Jugendlichen der Sinn dieses Verbots geduldig erldutert wird.

»Man sollte hier den Sinn in den Vordergrund riicken, nicht das Verbot alleine. Vie-
le sehen nur dieses Verbot. Sie denken ja: >Es ist verboten! Das darfst du nicht und
dies darfst du nicht!< Solche Gedanken treiben die Jugendlichen erst dazu. Eins ist
absolut klar: Gott hat nicht aus Spaf dieses uns verboten, dahinter steckt ein grofer
Sinn. Und wenn man den Sinn versteht, dann wird man sich auch an dieses Verbot
halten, weil man ja selbst davon profitiert.«

Fiir sie war die Ehe nur mit einem Muslim denkbar, weil Ehepaare mehr
Gemeinsamkeiten haben sollten als Unterschiede. Die gleiche Religion ge-
hort fur sie dazu. Wenn die Ehepaare nicht die gleichen Werte und Nor-
men vertriten, dann wiirde es in dieser Ehe, schon allein bei der Kindeser-
ziehung, zu Konfrontationen kommen, die die Harmonie einer Ehe aus-
hohlen wiirden. Thre Integration in diese Gesellschaft behindert nicht der
Islam, sondern einige muslimische und nicht muslimische Menschen aus
ihrer Umgebung. Der Islam fordert ihre Integrationsbereitschaft und un-
terstiitzt sie bei diesem Prozess.

»Wenn man den Islam niher betrachtet, wird man sehen, dass der Islam eine Integ-
ration sogar von Muslimen fordert, denn ein Muslim muss mit der Gesellschaft, mit
seinen Nachbarn und so weiter gut zusammenleben. Er soll mit ihnen gerecht und
freundlich umgehen, er darf sie nicht kranken oder gar verletzen. All die sozialen
Sachen sind im Islam fest verankert. Nur wir, die Menschen, kennen es nicht und
viele Muslime kennen es auch nicht. Dann sagen sie: >Nee! Deutsche, mit denen
wollen wir nicht.< Das kommt halt nicht vom Islam, sondern aus den Vorstellungen
dieser Menschen, aus ihrer Unwissenheit.«

Seitdem sie sich mit dem Islam intensiv auseinandersetzt, erkennt sie, dass

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | WEGE ZUR INTEGRATION

der Islam ein harmonisches Zusammenleben aller Menschen idealisiert,
was einer Integration in die hiesige Gesellschaft nicht im Wege stehe.

»Der Islam leidet unter der Unwissenheit der Muslime und der Nichtmuslime. Ich
habe es selber auch vor einigen Jahren entdeckt, dass der Islam ein gutes Zusam-
menleben fordert. Ich denke, mit der Zeit, wenn wir alle daraufhin arbeiten, wird es
klappen!«

Dass es im Glauben keinen Zwang und keine Gewalt gibt und geben darf,
war ihr nie anders bekannt. Jedwede Gewaltveriibung, abgesehen von Not-
wehr, verurteilt sie folgerichtig als unislamisch und verwerflich.

Mit einer Klarstellung wendet sie sich an die Gesellschaft:

»Man sieht es ja, die muslimischen Jugendlichen, die ihren Glauben ernst nehmen
und praktizieren, fallen nicht so in der Gesellschaft auf. Keine Kriminalitit, Kérper-
verletzung, Drogen, Alkohol und so weiter! Und das sollte diese Gesellschaft endlich
sehen und anerkennen. Die, die trotz ihres Glaubens das machen, nehmen den Is-
lam nicht ernst, sie heiflen oder bezeichnen sich selbst lediglich muslimisch.«

5.12.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Maryam besucht wochentlich ein- bis zweimal einen Verein, der von jun-
gen Minnern und Frauen vor einigen Jahren in Berlin initiiert worden ist.
Hier organisieren sie gemeinsam Bildungs- und soziokulturelle Veranstal-
tungen. Dariiber hinaus ist ihr Wissensstand — bezogen auf andere musli-
mische Organisationen — spdrlich, sie mafdt sich nicht an, deren Arbeit zu
beurteilen. Maryam insistiert, dass Menschen in ihrer Urteilsbildung be-
sonnener werden, um andere nicht in Gefahr zu bringen oder ausgegrenzt
zu werden.

»Wiirde ich sie bewerten, ohne einen wirklich zu kennen oder mit ihm gesprochen
zu haben — wie es in dieser Gesellschaft leider tiblich geworden ist —, bildet man
sich seine Meinung. Und diese Meinung ruht nur auf Informationen, die man ent-
weder von da oder dort gehort hat oder auf Medienberichten. Keiner hinterfragt die-
se Informationen. Das ist sehr, sehr gefihrlich, denn ich als Muslima weif ganz ge-
nau, dass viele, viele Berichte und Informationen tiber den Islam und die Muslime
falsch sind. Ich finde solche Vorgehensweisen unmenschlich und nicht korrekt.«

Durchgehend lehnt sie Gruppierungen und Organisationen strikt ab, die
sich nicht dem Islam geradlinig und glaubwiirdig hingeben. Hinzu kom-
men auch alle, die es auf »Hass und Unruhe« in der Gesellschaft anlegen.
Prinzipiell pflegt sie den Gang zur Moschee. Einen festen Zeitplan tiber
ihre Moscheebesuche hat sie aber nicht. Als ihr Frauengesprichskreis sich

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 221

in einem Nebenraum einer Moschee getroffen hatte, war sie fast jeden
Freitagabend dort. Heute sind ihre Moscheebesuche spirlicher. Im Monat
Ramadan und zu den verehrten muslimischen Tagen wie Geburtstag oder
Himmelfahrt des Propheten Muhammed bemiiht sie sich, in die Moschee
zu gehen, um am gemeinschaftlichen Gebet teilzunehmen.

Auf die Frage, woran sie zunichst denkt, wenn sie das Wort »Moschee«
hort, antwortet sie mit der Farbe »griin«, Gebet und Frieden. Die Moschee
ist fiir sie Gotteshaus, das allen unverkennbar offen steht. Die ureigene
Aufgabe der Moschee sei die Kommunikation zwischen den Glaubigen, fiir
die Angebote in der deutschen Sprache unentbehrlich seien.

»Jeder muss das Gefiihl haben, willkommen zu sein. Wenn ich aber in eine tiirki-
sche Moschee gehe, verstehe ich nichts; wenn ein Tiirke in eine arabische Moschee
geht, versteht er auch nichts. Das darf nicht sein. Zumindest sollten die Menschen
dort Deutsch anbieten und sprechen, die Landessprache sollte nicht dort die Mo-
schee beherrschen.«

Die Ausrichtung nach der Herkunftssprache und -kultur verursache, dass
sich viele Moscheegemeinden in Deutschland gegriindet hitten, die weder
miteinander kooperieren noch fiir einen Austausch eintreten kénnen. Viele
in den Moscheegemeindevorstinden wiesen keine deutsche Sprachkompe-
tenz auf, was wiederum dafiir sorge, dass der Islam, speziell die Lebenswelt
der Muslime, nicht zutreffend reprisentiert werde.

»Ich denke, dass die vieles machen, viele Programme anbieten, helfen ... aber leider
nur von Herkunftssprache getragen. Sie kooperieren auch nicht miteinander, ob-
wohl sie ortlich nicht so weit auseinander liegen. Ich wiinsche mir, dass die auch
einige gemeinsame Programme machen, wie ein grofles Fest fiir alle, auch fiir
Nichtmuslime. Denn wir miissen den Islam richtig darstellen. Von Nichtmuslimen
konnen wir es nicht erwarten, nur wiinschen.«

Fiir einen guten Imam sei unerlisslich, dass er iiber ein tiberdurchschnitt-
liches Wissen tiber den Islam und tiber solides Allgemeinwissen verfiige.
Vorziiglich sei ein verheirateter Imam, der die Sorgen und Probleme der
Familien besser analysieren und deuten kann. Erginzend halte er realisti-
sche und verstindliche Predigten. Dass ein Imam ein mustergiiltiges Ver-
halten hat und sich {iber seine Gemeindearbeit aktiv an gesellschaftlichen
Aktivititen beteiligt sowie eine ausreichende Kompetenz der deutschen
Sprache besitzt, miisse selbstverstindlich werden. Mittlerweile erfreut sich
Maryam an der neuen Generation von Imamen in den Moscheen, die stets
gemeinniitzige Aufgaben wahrnehmen. Mit Gliick erfiillt sie, dass in man-
chen Moscheegemeinden die Freitagspredigten und andere Veranstaltun-
gen in deutscher Sprache stattfinden. Den erfolgreichen und qualifizierten

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | WEGE ZUR INTEGRATION

Imamen gebiihre seitens der Moscheegemeinden ein hoheres Verdienst
und seitens der Gesellschaft wiirdige Anerkennung fiir diese integrativen
Bestrebungen.

»Wie ein Pfarrer oder ein Rabbiner fiir ihre positive Haltung und Einflussnahme
auf Jugendliche gelobt und gewiirdigt werden, so sollten auch die Imame gewiirdigt
und gelobt werden. Sie leisten wirklich sehr sinnvolle und gute Arbeit, obwohl sie
keine richtig fundierten Ausbildungsmoglichkeiten in dieser Gesellschaft haben. Sie
leisten trotz der mager bezahlten Stelle gute Arbeit. Ich kenne einen Imam, der
mich wirklich positiv beeinflusst hat — leider ist er aber wieder zurtickgekehrt.«

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Dimensionsbezogene Auswertung:

islamische Religiositat und Integration

Der Anspruch dieser Studie ist, die Religiositit muslimischer Jugendlicher
unter Beriicksichtigung der bisherigen Forschungen und Berichte zum
Themenfeld »Jugend, Religiositit und Integration« zu untersuchen. Somit
standen in Berlin lebende Muslime zwischen 16 und 25 Jahren im Mittel-
punkt der Analyse. Dabei sollten die muslimischen Jugendlichen, anders
als in den von mir untersuchten und kritisierten Studien und Arbeiten
(Kap. 2.1), als handelnde Subjekte in den Mittelpunkt gestellt werden, um
den »Bildern aus zweiter Hand« eine Sichtweise »aus erster Hand« kon-
trastierend gegentiberzustellen.

Im Folgenden werden die vorangehende personenbezogene Auswer-
tung und auch die Kernaussagen der interviewten muslimischen Jugendli-
chen einer Querschnittsanalyse unterzogen, um eine zusammenfassende
Bewertung der Gespriche vorzunehmen. Dabei werden die Dimensionen
der Religiositit sowie Einstellung und Bindung an Moschee und Imame
behandelt. Das Ziel dieser dimensionsbezogenen Auswertung ist die Kli-
rung der Forschungsleitfragen.

6.1 Religiositat
6.1.1 Die Dimension des Glaubens

Glauben die muslimischen Jugendlichen entsprechend den islamischen
Glaubensgrundsitzen?

Sie glauben entsprechend den islamischen Glaubensgrundsitzen,
wenn sie an die sechs Glaubensgrundsitze, nimlich den Glauben an Allah
— den einen Gott —, an die Engel, an den Koran und die anderen Offenba-
rungsbiicher, an Muhammed als den letzten Gesandten und alle anderen

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | WEGE ZUR INTEGRATION

Gesandten Gottes, an die Auferstehung und an die Vorherbestimmung (sei
es im Guten oder im Schlechten), im freien Willen und bewusst glauben.
Diese Uberzeugung (iman) umfasst zwei Pflichtteile: das rein dufRerliche
Bekunden der Zugehorigkeit zum Islam durch das bewusste und im freien
Willen ausgesprochene Glaubensbekenntnis (schahadah) sowie die Verin-
nerlichung des zunichst nur verbal abgelegten Glaubensbekenntnisses.

In der Befragung wird Gott als Schopfer des Universums und der
Menschheit, einzig, gerecht, allmichtig und barmherzig beschrieben. Fol-
gerichtig betont Fadimah, dass alle Lebewesen und das Universum ihre
Schépfung Gott verdanken. Stefan beschreibt sein Gottesbild, indem er
Gott als den Erhabenen und Erhalter des Universums bezeichnet, der ge-
recht, unabhingig, weder minnlich noch weiblich ist und keinerlei Bei-
stand benétigt, weder Anfang noch Ende hat und allwissend ist. Daneben
weisen die Jugendlichen in diesem Zusammenhang darauf hin, dass Gott
der Richter iiber die Menschen im Jenseits sein wird, der sie iiber ihre
diesseitigen Taten zur Rechenschaft ziehen wird.

Die Jugendlichen teilen auch einhellig die Uberzeugung, dass der Ko-
ran das heilige Offenbarungsbuch Gottes ist, das durch den Gesandten
Muhammed an die Menschen verkiindet worden ist. Uberdies sind sie von
der Wahrheit und Echtheit des Korans iiberzeugt und widersprechen
durchweg der Meinung, dass manche Aussagen des Korans und der Sunna
veraltet und unmodern sind und man deshalb auf einige Gebote und Ver-
bote verzichten kann. Der Koran stellt fiir sie die letzte und endgiiltige Of-
fenbarung Gottes dar. Gillsiim erklirt, dass der Islam eine unverginglich
giiltige Religion ist. Daher konnten Gottesoffenbarungen, die im Koran
niedergeschrieben sind, weder veraltet noch unmodern sein. Auch Orhan
und Kenan, sporadische Moscheebesucher, sind von der Verbindlichkeit
und Wahrhaftigkeit des Korans tiberzeugt. Andere, wie Aische, Firdevs und
Maryam, weisen darauf hin, dass etwaige Fehler nicht im Koran, sondern
in den Ubersetzungen gesucht werden sollen. Entriistet sind sie von Miss-
interpretationen, die von einigen Personen oder Gruppen bewusst eigen-
niitzig praktiziert werden, damit sie ihre Ideologie untermauern kénnen.

Den Glauben an den Tod, an die anschlieende Auferstehung und an
ein ewiges Leben entweder im Paradies oder in der Holle teilen alle Ju-
gendlichen. Nicht einer hat diese Glaubensgrundsitze in der Befragung
abgelehnt.

Folglich ist der Glaube an die sechs Glaubensgrundsitze, unabhingig
von der Frequenz ihrer Moscheeginge, bei allen befragten Jugendlichen
vorhanden. Zu dhnlichen Ergebnissen kamen auch Fuchs-Heinritz (2000,
S. 175ff.), Karakagoglu (2000, S. 99) und Alacacioglu (2003, S. 101f.).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 225

6.1.2 Die Dimension der religiosen Praxis

Vollfithren die muslimischen Jugendlichen die spezifisch islamischen
Praktiken?

Die muslimischen Jugendlichen kommen diesen nach, wenn sie den
funf Hauptpflichten des Islam — die Glaubensbezeugung, die finf tigli-
chen Gebete, das Fasten im Monat Ramadan, die Pflichtabgabe und die
Pilgerfahrt' — zustimmen und diese entsprechend befolgen. Hinzu kommt
welchen Wert sie der religiésen Vermihlung zuweisen.

Die Jugendlichen haben bei der Befragung Gebeten allgemein eine
grofle Bedeutung beigemessen. Nahezu alle kénnen sich eine Religion, ja
ein Leben ohne Gebete nicht vorstellen.

Zehra etwa hat bereits in ihrem zehnten Lebensjahr angefangen, die
Gebete tiglich zu verrichten, doch setzte sie fiir einige Jahre — fiir sie bis
heute unerklirlich — aus. Dominik kommt seit ihrem Ubertritt zum Islam
den vorgeschriebenen Gebetspflichten nach, weil sie ohne Gebete Nachtei-
le befiirchtet und das Gebet als einen wichtigen Bestandteil des Glaubens
empfindet. Keine Motivation findet hingegen Kenan fiir Gebete im jungen
Alter: Taglich zu fest vorgeschriebenen Zeiten zu beten und sich vorher
noch einer Waschung zu unterziehen, sei ihm zu anstrengend. Er hat sich
aber fest vorgenommen, spitestens ab seinem 40. Lebensjahr damit zu be-
ginnen, um sich noch ein ewiges Leben im Paradies zu erméglichen.

Dagegen sind Bittgebete, besonders in Notlagen, in der Lebenswelt der
befragten muslimischen Jugendlichen ein zentrales Hilfsmittel. Kenan und
Orhan beispielsweise ersuchen Gott durch ihre innigen Bittgebete um Bei-
stand. Zehra ist hochbegliickt, dass Gott ihre Bittgebete erhort (vgl. auch
Alacacioglu 2003, S. 100-105; ZfT 2005b, S. 22-25).

Der Ramadan ist fiir alle emotional konnotiert und stirkend. Befragte
wie Kenan und Orhan, die die fiinf tiglichen Gebete vernachlissigen und
kaum {tiber eine Moscheebindung verfiigen, pflegen dennoch im Fasten-
monat die Gebete und Moscheebesuche (vgl. Alacacioglu 2003, S. 104f;
Frese 2002, S. 150ff.). Vom Alkoholkonsum lassen sie vollends ab; die in
Kneipen und Bars verbrachte Zeit wird wesentlich kiirzer; der Moschee-
gang hiuft sich, sowohl bei den Minnern als auch bei den Frauen. Zehra
und Maryam nehmen besonders am Gemeinschaftsgebet in der Moschee
teil und kommen der Fastenpflicht gern nach, weil sie wihrend des Fas-
tens bedichtig sind und spiirbarer die Situation von hungernden Men-
schen wahrnehmen. Durch das Fasten erlangen sie mehr Besinnlichkeit.
Emin und Firdevs schitzen und ehren den Ramadan dariiber hinaus auch,

1| In der Befragung wurden die Pilgerfahrt und die Pflichtabgabe nicht ni-
her untersucht, da hier die Jugendlichen befragt wurden, die nach dem islamischen
Recht (noch) nicht die Voraussetzungen erfiillen und somit auch von diesen Pflich-
ten befreit sind.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | WEGE ZUR INTEGRATION

weil nahezu alle Muslime sich in ihren Organisationen in diesem Monat
wohltitig engagieren. Sie wiinschen sich daher solche vielseitigen Pro-
gramme auch iiber den Ramadan hinaus. Benjamin und Stefan fasten
nach anfinglichen Erschwernissen den gesamten Monat iiber gern, seit-
dem sie sich iiber den Sinn und Zweck des Fastens besser informiert ha-
ben. Kein Alkohol, hiufige Moscheebesuche und ein Familienleben sind
das Ergebnis. So kehrt im Ramadan Frieden und Segen in Fadimahs Fami-
lie heim — eine Stimmung, die sie sich im ganzen Jahr wiinscht.

Die islamische Trauung (Nikah) ist Dominik wichtig: »Man gibt sich
vor Allah das Ja und bittet um Gnade und Segen.« Giilsiim hat nach der
standesamtlichen die islamische Trauung vollzogen. Maryam hingegen
steht nach ihrer islamischen Trauung die standesamtliche bevor.

Die Jugendlichen bewerten den Einfluss des Islam auf ihr Leben un-
eingeschrinkt als positiv. Der Islam bewahrt ihr Leben vor Gefahren und
Exzessen, solange sie seinen »Ratschligen« folgt, so Dominik. Angesichts
seiner konstruktiven Entwicklung ist Benjamin Gott sehr dankbar — auch
dafiir, dass er den Sinn hinter den Geboten und Verboten verstanden hat.
Seitdem setzt er sie bewusst und selbststidndig in die Tat um. Durch diesen
Lebenswandel hat er seinen Lebensalltag geordnet. Islamische Vorschriften
haben auch Kenans Lebenswelt einen nicht unerheblichen Einfluss: Wenn
er mit seinen nicht muslimischen Freunden unterwegs ist, achtet er da-
rauf, dass er kein Schweinefleisch verzehrt. Gottesfurcht befreite Orhan
vom Drogenkonsum. Auch verdankt er seinem Glauben, dass er bisher
weder gestohlen noch ein anderes strafbares Verhalten an den Tag gelegt
hat. Aisches Lebenswelt dagegen ist nur zeitweilig von den islamischen
Werten und Normen getragen; nach einer Missetat aber hinterfragt sie ihre
Handlungen, indem sie sich an das jenseitige Leben erinnert. Der Islam
habe ihn aus dem Drogen- und Alkoholmilieu befreit, schwirmt Stefan.
Islamische Vorschriften und der Glaube stellen fiir ihn eine Schutzmauer
gegen unsittliche und kriminelle Verhaltensweisen dar. Emin hebt hervor,
dass sein Leben ohne den Islam durchaus anders wire, da sich seiner An-
sicht nach momentan mehr tadelnswerte als tadellose Vorbilder finden las-
sen. Durch den Islam kann er sich vor solchen abweichenden Verhaltens-
weisen und Personen hiiten, indem ihm besonders durch seinen Jenseits-
glauben immer bewusst wird, dass sein Leben auf dieser Erde verginglich
ist und er fiir all seine Taten im Jenseits vor Gott Rechenschaft ablegen
wird. Dieser Glaube macht ihn zu einem »geduldigen und frommen Men-
schen«. Seine bisherigen schulischen und beruflichen Erfolge verdankt er
dem Islam, weil dieser ihn unaufhérlich auf seine Bildung, Ehrlichkeit,
Hilfsbereitschaft, Grof3ztigigkeit und vorbildliche zwischenmenschliche
Beziehungen aufmerksam macht. Ahnliche Befunde stellt Hermann Tertilt
in seinem Buch »Turkish Power Boys« vor (vgl. Tertilt 1996; Brettfeld/
Wetzels 2003, S. 307; Schiffauer 2000).

Danach erkennen alle Befragten die Siulen des Islam an, kommen aber

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 227

nur sehr unregelmiflig den Hauptpflichten nach. Wihrend viele nur eine
temporire Bindung an die finf tiglichen Gebete haben (vgl. Frese 2002,
S. 148f.; Alacacioglu 2003, S. 103f.), hegen sie fiir das Fasten im Ramadan
erheblich mehr Zuneigung. Sodann sind alle Befragten mit einer standes-
amtlichen Trauung allein nicht zufrieden, weil sie durch eine islamische
Trauung (Nikah) Gottes Segen und somit ein stabileres Familienbiindnis
erstreben.

6.1.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen

Wie erleben die muslimischen Jugendlichen den islamischen Glauben?
Was bedeutet der Islam fiir sie? Was erwarten sie von der Religion?

Die befragten Jugendlichen, ob mit Moscheebindung oder nicht, vertre-
ten den Standpunkt, dass der Mensch eine Religion oder zumindest den
Glauben an ein hoheres Wesen benétigt. Damit erkennen die Menschen
den Lebenssinn und verhielten sich dementsprechend. Auch benétige der
Mensch eine Religion, weil er dadurch eine Orientierung, einen Halt und
eine Richtlinie erhalte. Fiir Kenan und Firdevs ist der Glaube stabilisie-
rend, ungeachtet des Ausmafies des Regelverhaltens. Daher erwarten sie,
dass Religion in dieser Gesellschaft nicht diskreditiert wird. Wenn Religion
fiir Menschen abkémmlich wire, hitte Gott — so Orhan — keine Religion
offenbart und keine Gesandten auserwidhlt. Giilsiim kann durch ihren
Glauben an den Islam ihr Ego und ihre Triebe besser kontrollieren und
bindigen, da sie fest daran glaubt, dass Gott sie allerorts sieht und hért —
auch wenn sie alleine ist: Durch ihren Jenseitsglauben kann sie sich im
Zaum halten. Maryam hat durch ihre Religion den Lebenssinn verstanden
und kann zwischen Gut und Bése besser unterscheiden; so weify sie im-
merzu, wie sie sich zu verhalten hat. Durch diesen Glauben werden ihr auf
dieser Erde Grenzen gesetzt, damit sie nicht entgleist und stindigt. Sie be-
trachtet ihren Glauben daher als ihre »innere Polizei«, die sie vor unsittli-
chem und abweichendem Verhalten bewahrt. Nach tief gehendem Selbst-
studium hat Stefan erkannt, dass der Mensch ohne eine Religion auf dieser
Erde nicht existenzfihig ist, weil er dann von einem orientierungs- und
ordnungslosen Leben bedroht ist.

Den Islam definieren die Befragten hiufig mit Frieden, Gottes- und
Menschenliebe, Hoffnung, Gliickseligkeit und Fleif} (vgl. Fuchs-Heinritz
2000, S. 176f.; Karakagoglu 2000, S. 99). Stefan beispielsweise begreift
den Islam auch als Unterstiitzer fiir die Vorbereitung auf das Leben in der
Ewigkeit und ein bewusstes und frommes Leben auf der Erde. Emin emp-
findet den Islam als eine Religion, die ihn in jeder Hinsicht positiv erzieht
und zum »wahren Frieden« fiithrt. Der Islam liefert auch auf seine diffizi-
len Fragen verstindliche Antworten. Des Weiteren erhilt er durch die is-
lamischen Regeln eine Richtlinie, wie er sich zu verhalten hat, damit er im
Jenseits von Gott mit dem Paradies belohnt werden wird.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | WEGE ZUR INTEGRATION

Der Islam stellt in der Lebenswelt der befragten muslimischen Jugend-
lichen einen wichtigen Zufluchtsort dar. Besonders in Notlagen wenden
sich die befragten Jugendlichen durch Gebete — insbesondere durch per-
sonliche Bittgebete, um Gottes Beihilfe zu erlangen — ihrer religiésen Seite
verstirkt zu. So berichtet Zehra, dass ihr Glaube und ihre Gebete an Gott
fiir sie in schwierigen Zeiten ein Notanker sind. Vor prekiren Situationen
oder wichtigen Ereignissen wie Priifungen fixiert sie sich vornehmlich auf
Bittgebete und versucht dariiber hinaus, auch vor und wihrend solcher
Tage die fiinf tiglichen Gebete auszurichten. Auch Fadimah nimmt sich
gerade in Zwangslagen wesentlich mehr Zeit fiir Gebete und Bittgebete als
im normalen Alltag. Benjamin ist froh, dass der Islam ihn vor Miseren und
Hoffnungslosigkeit beschiitzt. Die islamischen Regeln, die er alltiglich be-
folgt, dienen ihm besonders in solchen Notlagen als Stiitze, um nicht frus-
triert aufzugeben. Giilsiim dagegen hilt die Verbindung zum Islam und zu
Gott auch bei Erfolgen und gliicklichen Situationen aufrecht.

6.1.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Wie schitzen die muslimischen Jugendlichen ihr religioses Wissen um
den Islam ein und was sind diesbeziiglich ihre Anliegen?

Bei den Interviews wurde auf die direkte Abfrage des Wissens iiber den
Islam verzichtet, da dies einerseits ein weit gespanntes Instrumentarium
erfordert und in einem personlichen Gesprich das Abfragen eine »Test«-
Stimmung erzeugt hitte. Folglich wurden lediglich die Rezeption des eige-
nen Wissens zum Islam sowie das Interesse an religioser Weiterbildung
erfragt.

Alle Befragten gaben an, tiber die eigene Religion nicht ausreichend
und fundiert informiert und unterricht zu sein (vgl. Alacacioglu 2003,
S. 108; Fuchs-Heinritz 2000, S. 167). Zehra, Aische und Kenan etwa sind
mit ihrem religiosen Kenntnisstand nicht zufrieden. Daher ist Aische im-
mer betriibt, wenn sie tiber ihren Glauben befragt wird, aber sie sich auf-
grund ihrer Wissensliicken nicht in der Lage sieht, kompetent darauf zu
antworten. Giilsiim schitzt ihr religioses Wissen ebenfalls als defizient ein.
Doch wenn sie sich mit ihren muslimischen Freundinnen und Freunden
vergleicht, dann ist sie sehr froh, besser iiber den Islam informiert zu sein,
als das bei ihnen der Fall ist. Fadimah hat zwar frither einige Jahre eine
»arabische Schule« besucht, wo sie ausschliefllich eine Einfithrung in die
arabische Sprache und Grammatik und nebenbei eine religise Unterwei-
sung in den Islam erhalten hat, dennoch stellt sie heute fest, dass ihr reli-
gioses Wissen ziemlich unzureichend ist.

Die wenigsten unter den befragten Jugendlichen haben eine sogenann-
te »Koranschule« in einer muslimischen Organisation oder Moscheege-
meinde besucht. Dariiber hinaus erkliren durchweg alle Befragten die reli-
giose Erziehung und Bildung ihrer Eltern als bescheiden und ziemlich

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 229

oberflichlich. Sie beklagten, dass ihre Eltern kein gesichertes und tief ge-
hendes Wissen vom Islam haben. Die meiste islamische Bildung zu Hause
wirkte auf sie daher sehr intuitiv und floskelhaft.

Sodann kritisierten sie ausnahmslos das Fehlen von Weiterbildungs-
moglichkeiten, um sich mit der eigenen Religion beschiftigen zu kénnen.
Vor allem die desolate Versorgung der muslimischen Schiilerinnen und
Schiiler mit einem islamischen Religionsunterricht und die inadiquate
Behandlung des Islam in Schulfichern wie Geschichte finden sie herab-
wiirdigend (vgl. Alacacioglu 2003, S. 110f.; Roth 2003, S. 135ff.). Aische be-
kriftigt, dass sie gerne mehr iiber ihre eigene und andere Religionen ken-
nenlernen mochte, aber nach der Schule nicht die Zeit und Lust findet.
Daher wiinscht sie sich solche Gelegenheiten im Schulunterricht.

Daraus folgt die Forderung nach einer generellen Einfithrung von isla-
mischem Religionsunterricht in den Grund- und Oberschulen in Deutsch-
land. Einige Befragte bedauerten, dass Publikationen iiber den Islam in
deutscher Sprache verhiltnismiflig notdiirftig sind und dartiber hinaus
viele dieser Veréffentlichungen nach ihrem eigenen Verstindnis entweder
in einer auffillig wissenschaftlichen Sprache oder in einem provokativen
Stil geschrieben sind. Dominik, die hauptsichlich iiber die deutsche Spra-
che Zugang zu islamischen Themen hat, vermisst angemessene Publika-
tionen. Die derzeit erhiltlichen Biicher in deutscher Sprache iiber den Is-
lam sind fiir sie tiberwiegend unvollkommen oder polemisch. Ferner fiih-
len sich viele der befragten Jugendlichen in dem Erlernen der eigenen und
anderer Religionen alleingelassen. Daher behelfen sich diese Jugendlichen,
indem sie ihr Wissen durch Selbststudium untereinander austauschen
oder durch gemeinsame Lesungen ihren Wissenshorizont erweitern. Ben-
jamin beispielsweise wohnt dreimal wochentlich einem Gesprichskreis
bei, um sich mit den Teilnehmern iiber islamische Themen auszutauschen
und bei gemeinsamer Lektiire fortzubilden. Auch Maryam nimmt deshalb
einmal wochentlich an einem Frauengesprichskreis teil. Emin konnte sei-
nen unzureichenden Wissensstand iiber den Islam nicht ertragen und hat-
te vergeblich versucht, diese »offene Seelenwunde« zu beheben. Er fand
aber hierzulande keine passende Moglichkeit, sodass er sich entschlossen
hat, in der Tiirkei ein Studium an einer Theologischen Fakultit aufzuneh-
men, um sich tiber seine eigene Religion tief gehend und fundiert zu in-
formieren. Doch nicht jeder der Befragten ist an Weiterbildungsmaglich-
keiten oder der Behebung dieses mangelnden Wissensstands iiber die ei-
gene Religion interessiert. Fadimah und Aische etwa haben derzeit kein
Interesse. Aische findet aufgrund ihrer schulischen und privaten Verpflich-
tungen keine Zeit zum Biicherlesen und Fadimah ist nicht an Weiterbil-
dungsmoglichkeiten interessiert, weil sie zurzeit allgemein vom Lernen
nicht begeistert ist (vgl. die Interviews von Kenan und Orhan). Beanstandet
wurden allgemein auch die Berichte tiber den Islam in den Medien (vgl. die
Interviews von Emin und Orhan).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | WEGE ZUR INTEGRATION

6.1.5 Die Dimension der Konsequenzen aus
religiosen Uberzeugungen

Welche Bedeutung wird dem Islam in Fragen der Kindererziehung, Sexu-
almoral und Wahl von (Ehe-)Partnern zugewiesen?

Die befragten muslimischen Jugendlichen haben auf die Wichtigkeit
der Kindererziehung nach islamischen Werten hingewiesen. Giilsiim legt
auf eine Kindererziehung nach religiésen Grundsitzen auch deshalb einen
grofien Wert, weil sie durch ihre Eltern keine kontinuierliche religiose Bil-
dung und Erziehung genossen hat — und diese nun vermisst. Sie wird sich
daher zumindest bemiihen, ihren Kindern eine ausreichende und akkurate
religiose Bildung und Erziehung zu ermdglichen. Dominik hat zwar von
ihren Eltern keine muslimische, sondern eine christlich-orthodoxe Erzie-
hung erhalten, die allgemein brauchbar, aber fiir ihr »Muslim-Sein« zum
Teil widerspriichlich sei. Sie hat durch das Selbststudium des Islam Halt
und Orientierung erfahren, sodass sie ihre Kinder auf jeden Fall nach reli-
giosen Grundsitzen und nach den Mafdstiben des Korans erziehen wird.
Genauso sieht sich Emin in die Pflicht genommen, seinen Kindern eine
gute allgemeine und religiése Erziehung und Bildung zu ermoglichen,
woriiber er im Jenseits ebenfalls Rechenschaft abzulegen hat. Aus diesem
Verstindnis leitet er ab, dass normalerweise jeder Muslim verpflichtet ist,
seine Kinder tugendhaft zu erziehen. Zehra will ihren Kindern jedenfalls
eine solide Wertevermittlung und Gottesliebe angedeihen lassen, damit sie
sich im erwachsenen Alter respektvoll und hilfsbereit verhalten. Stefan
macht die Wichtigkeit einer Kindeserziehung nach religiosen Grundsitzen
geltend, indem er bemerkt, dass sich die religiosen Grundsitze der Weltre-
ligionen — wie etwa die »Zehn Gebote« — nicht wesentlich voneinander un-
terscheiden und in der Familie, in der Schule und in der Gesellschaft of-
fenkundig behandelt und uneingeschrinkt vermittelt werden koénnen. Fiir
den Werteverfall und fiir die inhumanen Beziehungen zwischen den Ge-
sellschaftsmitgliedern macht er deshalb die ablehnende Haltung gegen-
uiber einer religiosen Erziehung oder gar der Religion verantwortlich. Ke-
nan sucht die Schuld dafiir, dass er derzeit einigen islamischen Regeln,
nimlich den fiinf tiglichen Gebeten, dem Drogen- und Alkoholverbot etc.,
nicht regelmiflig nachkommt, bei seinen Eltern, die sich nicht um ein
frithzeitiges Einsetzen der religiésen Kindererziehung bemiiht haben. Er
mochte vermeiden, dass seine Kinder es ihm gleichtun, weshalb er sich
frithzeitig fiir eine perfekte Erziehung einsetzen wird.

Das Ergebnis zur Einstellung der befragten Jugendlichen zum islami-
schen Verbot des vor- und auflerehelichen Geschlechtsverkehrs ist bemer-
kenswert. Allesamt befiirworten sie diese islamische Vorschrift und be-
zeichnen die Beachtung dieses Verbots als nutzbringend fiir die gesamte
Gesellschaft. Dabei sehen sie es als eine Vorbeugung vor jeglichen unsittli-
chen Verhaltenstendenzen in der Gesellschaft. Viele der befragten Jugend-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 231

lichen bekriftigen ihre Zustimmung zu diesem islamischen Verbot auch
dadurch, dass sie tiber einige Episoden aus ihrer Schulzeit erzdhlen und
besonders die Situation der alleinerziehenden Miitter in den Fokus riicken.
Benjamin, Zehra, Maryam, Dominik, Fadimah, Giilsiim und Emin beftr-
worten eine strikte Einhaltung dieses Verbots und schitzen es vornehmlich
als Priventive gegen Ehebruch und Prostitution. Giilstim hilt die Vermei-
dung von Untreue fiir sozialadiquat — gerade in einer »freizligigen und
Amoralitit gepragten Zeit« sei ein solches Verbot unausweichlich. Sie hat
groflen Wert darauf gelegt, einen Mann zu heiraten, der sich wahrhaftig
des ehelosen Koitus enthilt; ihr Willen hat sich mittlerweile verwirklicht.
Aische erwartet ebenfalls, dass Mianner und Frauen keusch in die Ehe ge-
hen. Firdevs dagegen hat die Triftigkeit des islamischen Verbots des vor-
und auflerehelichen Geschlechtsverkehrs wihrend einer kurzfristigen Lie-
besbeziehung kennengelernt: Er hatte im Alter von 15 und 16 Jahren eine
Freundin, wo er einigen Versuchungen ausgesetzt war, sich diesen aber
durch seinen Glauben entziehen konnte. Zur Begriindung seiner Zustim-
mung tragt Emin vor, dass er wihrend seiner Oberschulzeit unter den Ju-
gendlichen und in den Medien oder auf der Strafle im Umgang mit Sexua-
litdit Zeuge vieler Vorkommnisse geworden ist, die sehr unmoralisch wa-
ren. Die exhibitionistische Freiziigigkeit und »Schamlosigkeit« kénne er
bis heute nicht verstehen. Besonders abstoflend fand er, dass in seiner
Schulzeit eine Klassenkameradin mit 15 Jahren durch ihren Freund ge-
schwingert wurde, der sie abrupt verlief3, als er von dieser Schwanger-
schaft gehort hatte. Die Miihsale, in die seine damalige Klassenkameradin
getrieben wurde, haben ihn entsetzt. Dadurch erschloss sich ihm, warum
im Islam der aufereheliche Geschlechtsakt rigoros unterbunden und das
Ehebiindnis gepriesen wird. Doch nicht allen Befragten gelingt die strikte
Bewahrung dieser Grundsitze. Orhan und Stefan etwa haben Schwierig-
keiten, dieses Verbot auch bei Aufwallung ihres intimen Begehrens auf-
rechtzuerhalten. Stefan hatte vor seiner Konversion zum Islam seine sexu-
ellen Bediirfnisse ohne solche Schranken befriedigt, sodass ihm die end-
giiltige Umstellung auf eine geziigelte Lebensweise momentan nicht ge-
lingt. Orhan berichtet von eigenen Erfahrungen zu diesem Thema im Alter
von 15, 16 oder 18 Jahren. Seit seiner Absicht sich zu vermihlen bemiiht er
sich um die Einhaltung dieses Verbotes. Auch wenn Kenan dieses Verbot
begriifdt, ist er der Ansicht, dass das Einhalten dieses Verbotes besonders
im jugendlichen Alter oft schwierig, gar eine grofle Herausforderung sei.
Der Umgang mit der Sexualitit in dieser Gesellschaft erschwert seiner
Meinung nach die Einhaltung des Verbots zusitzlich, sodass er es zeitwei-
lig ignoriert.

Eine Heirat mit einer nicht muslimischen Frau oder mit einem nicht
muslimischen Mann lehnt keiner der Befragten apodiktisch ab. Sie duflern
aber Bedenken gegeniiber einer Ehe, die zwischen Menschen mit unter-
schiedlichen und diskrepanten Einstellungen und Vorstellungen zustande

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | WEGE ZUR INTEGRATION

kommt. Die Kindererziehung ist ein wichtiger Grund dafiir, dass nahezu
jeder der befragten Jugendlichen doch lieber muslimische Partner heiraten
mdochte. Kenan kann sich beispielsweise nicht vorstellen, mit einer nicht
muslimischen Frau eine Familie zu griinden, befiirchtet er doch, dass die
Ehe an den unterschiedlichen Einstellungen und Vorstellungen scheitert.
Daher bevorzugt er eine Partnerin, die seinen Einstellungen und Vorstel-
lungen zumindest in groflen Teilen entspricht. Emin kann sich ebenfalls
eine Ehe mit einer nicht muslimischen Frau nicht vorstellen, auch wenn er
zugleich hervorhebt, dass seine Religion, der Islam, keineswegs Einwinde
gegen eine Heirat mit einer christlichen oder jiidischen Frau formuliert. Er
wiinscht sich jedoch eine praktizierende muslimische Ehefrau, weil er in
der Kindeserziehung den Islam im Ganzen vermitteln méchte und nach
seiner Uberzeugung hierbei die Ehepartner gemeinsam agieren miissen.
Dominiks derzeitig mafigebliches Kriterium fiir einen denkbaren Briuti-
gam ist, dass er vorbehaltlos an Gott glaubt; welcher Religion er angehort,
ist fir sie nicht in erster Linie entscheidend. Orhan kann sich zwar eine
Vermihlung mit einer Nichtmuslima vorstellen, befiirchtet aber eine In-
stabilitdt dieser Ehe aufgrund der kulturellen und religiésen Unterschiede.
Benjamin kann sich dagegen ohne Weiteres vorstellen, eine nicht musli-
mische Frau zu heiraten, weil fiir ihn der »Kern des Menscheng, d.h. eine
gute Gesinnung, ausschlaggebend ist. Auch fiir Firdevs ist eine Ehe mit ei-
ner nicht muslimischen Frau nicht ausgeschlossen. Aische indes steht ei-
nem Ehebiindnis mit einem nicht muslimischen Briutigam skeptisch ge-
geniiber, ohne dies jedoch ginzlich ausschlieRen zu konnen — weil »alles
iiber die Liebe kommt«. Uberhaupt nicht vorstellen kann sie sich aber —
genauso wie Zehra —, einen schamlosen Mann zu heiraten. Fiir Fadimah
steht im Mittelpunkt, dass der Ehemann an Gott glaubt und einen guten
Charakter hat. Folglich messen die befragten muslimischen Jugendlichen
dem Islam in Fragen der Kindererziehung, Ehe- und Sexualmoral, Wahl
des (Ehe-)Partners eine nicht unerhebliche Bedeutung zu. Allesamt, auch
die Jugendlichen mit geringem Moscheekontakt, mochten ihre Kinder
nach den religiésen Grundsitzen des Korans und der Sunna erziehen. Da-
her wurden die Erziehungsmethoden ihrer Eltern harsch kritisiert. Eine
fundierte Erziehung und Bildung iiber den Islam vermissen sie stark. Zu
dhnlichen Ergebnissen kommen auch Karakasoglu (2000, S. 441ff) und
Alacacioglu (2003, S. 112f.). Wenngleich sie das Verbot des vor- und aufer-
ehelichen Geschlechtsverkehrs als grundlegend erachten, befolgen einige
der Jugendlichen dieses Verbot nicht stetig.

6.1.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame
Wie sehr sind sie in Moscheen organisiert? Was assoziieren sie mit dem

Begriff »Moschee«? Erfiillen die Moscheen ihre Aufgaben? Wie ist ihre
Einstellung zu Imamen und muslimischen Organisationen?

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 233

Annidhernd alle befragten muslimischen Jugendlichen sind in keiner
muslimischen Organisation aktiv. Die reprisentative Befragung im Okto-
ber 1997 unter 1.000 tiirkischen Jugendlichen im Alter von 16 bis 25 Jah-
ren in Berlin férderte desgleichen zu Tage, dass die Mitgliedschaft junger
Leute in religiésen Vereinen mit riickliufiger Tendenz stagniert (vgl. Se-
natsverwaltung 1997, S. 12; Worbs/Heckmann 2003, S. 153; ZfT 2005Db).
Firdevs und Emin sind die einzigen Befragten, die emsig in die Gemein-
dearbeit involviert sind. Firdevs ist in einem Kulturverein, dem nur urdu-
sprachige Menschen zugehorig sind und den er deshalb als »Familienver-
ein« bezeichnet, engagiert. Dariiber hinaus ist er Mitglied einer Jugendor-
ganisation, die vornehmlich eine muslimische Jugendarbeit und den Dia-
log der Religionen zum Ziel hat. Emin hat ein Ehrenamt in einer Mo-
scheegemeinde inne und wirkt zugleich als Schriftfiihrer im Vorstand mit.

Viele der befragten Jugendlichen kennen die iiberregional organisierten
muslimischen Einrichtungen oder Moscheegemeinden lediglich vom Na-
men her. Orhan dagegen ist durch die grausamen Ereignisse in M6lln und
Solingen, wo rechtsextreme Personen ein Haus angeziindet und dadurch
Mitglieder einer tiirkischen Familie getotet haben, auf eine Organisation,
nimlich die »Tirkische Foderation«, aufmerksam geworden, mit der er
sympathisiert. Diese sei damals vernehmlich fiir die Rechte der Tiirken
eingetreten, einige aus dieser Organisation seien sogar in Gruppen zur
Gegenwehr iibergangen.

Inhaltliche Ausrichtungen dieser Organisationen sind den Jugendli-
chen aber kaum bekannt. Dennoch zeigen sie kein Interesse, diese Organi-
sationen niher kennenzulernen. Dementsprechend ist es unter den befrag-
ten Jugendlichen nicht selten der Fall, dass sie sich fiir Initiativen zusam-
menschlieffen, um gemeinsam kulturelle und religiése Veranstaltungen zu
organisieren (vgl. Frese 2002, S. 145-147). So etwa Maryam, die zweimal
wochentlich einen von jungen Ménnern und Frauen gegriindeten Kreis be-
sucht, um an der Planung von Bildungs- und soziokulturellen Veranstal-
tungen mitzuwirken. Alle befragten Jugendlichen, auch diejenigen, die
sich aktiv in einer Organisation engagieren — wie Firdevs und Emin —, sind
nicht an der ideologischen Dimension interessiert, sondern an den Ange-
boten und Veranstaltungen, die dabei helfen, den Islam und die islamische
Lebensweise besser zu verstehen. Hervorgehoben haben die befragten Ju-
gendlichen auch, dass sie nicht zwischen den Organisationen urteilen und
ihre Arbeit bewerten wollen, aber sie riigen ebenfalls strikt die derzeitige
Demagogisierung und Ausgrenzung der muslimischen Organisationen in
Deutschland. Benjamin, Emin und Stefan etwa geben an, die Angebote
dieser Organisationen dann in Anspruch zu nehmen, wenn sie eindeutig
erkennen, dass hier der »wahre Islam« vermittelt und sich von einer Ideo-
logisierung sowie Politisierung distanziert wird. Wenn sie denn eine Mo-
schee aufsuchen, ist dies die nichste in ihrer Wohnungsumgebung. Ge-
nauso verhalten sie sich bei Angeboten und Veranstaltungen der Organisa-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | WEGE ZUR INTEGRATION

tionen. Falls eine solche fiir ihren Lebensalltag Nutzen bringt, bemtiihen sie
sich, daran teilzunehmen — ungeachtet dessen, welche Organisation sie lei-
tet (vgl. ZfT 2003a, 2005Db).

Jeder befragte Jugendliche kritisiert die muslimischen Organisatione-
nen und Moscheegemeinden, weil sie sich eher tiber ihre nationale als ihre
religidse Identitit definieren. Die Uberbetonung der nationalen Identitit,
der Herkunftssprache und -kultur und gelegentlich die Vermengung mit
dem Glauben verstehen sie ausdriicklich als nicht islamisch — dies seien
keine »muslimischen«, sondern nationale Organisationen. Sie erwarten
von diesen, die Bezeichnung als »muslimische Organisation« oder »Mo-
scheegemeinde« abzulegen. Selbst Orhan, der die tiirkische Nationalitit
akzentuiert und die »Ttirkische Forderation« favorisiert, bemingelt, dass
sich die Mitglieder dieser Organisation in ihren Gebetsstitten und Einrich-
tungen vorwiegend parteipolitisch engagiert. Emin geht weiter, indem er
nur Organisationen befiirwortet, die »wirklich islamisch heiflen und sind«,
und postuliert: »Sie sollen in ihrer Arbeit den wahren Islam in den Vorder-
grund stellen und auch danach handeln. Weder Rasse noch Nationalitit
darfin den Vordergrund, sondern der Glaube«. Aus diesem Grund fordern
die befragten Jugendlichen einhellig vor allem von den Moscheegemein-
den, die Universalitit und Uberparteilichkeit des Islam nicht zu schidigen.
Dariiber hinaus formulieren sie den Anspruch an die Gemeinden, sich zu-
nehmend tiber islamische Themen zu einigen, um eine gemeinsame Spra-
che in der Reprisentation des Islam und der Muslime in dieser Gesell-
schaft sowie eine harmonische und kooperative Zusammenarbeit zu ent-
wickeln. Auch die muslimischen Organisationen und Moscheegemeinden
sollten sich zunehmend fiir einen organisierten Austausch zwischen Mus-
limen und Nichtmuslimen einsetzen. Die Arbeit der muslimischen Orga-
nisationen und Moscheegemeinden wird durchgingig als unzureichend
und unprofessionell bewertet.

Es gibt Organisationen oder Gruppierungen, wie den sogenannten »Ka-
lifatstaat«, »El-Kaida«, »Hizbut-Tahrir« und die »Wahhabiten«, welche die
befragten Jugendlichen entschlossen als nicht islamisch einstufen. Zehra
beispielsweise spricht solchen Personen bzw. Gruppierungen die From-
migkeit und das »Muslim-Sein« entschieden ab — jeder Mensch soll frei
entscheiden kénnen, welcher Religion oder Kultur er angehort. Dartiber
hinaus erwartet sie von allen Menschen, dass sie dabei miteinander — und
nicht gegeneinander — arbeiten.

Die Befragung ergab, dass die muslimischen Jugendlichen eher eine
lockere Bindung zu Moscheegemeinden haben (vgl. Sandt 1996, S. 220f.;
Frese 2001, S. 148f.; Worbs/Heckmann 2003, S. 144f; ZfT 2005b). Mehr-
heitlich besuchen die befragten Jugendlichen die Moschee eher in der Fas-
tenzeit als in den anderen Monaten (vgl. Alacacioglu 2003, S. 105f). An
Festtagsgebeten wie dem Ramadan- oder Opferfestgebet nehmen die Be-
fragten gern teil. Gleichwohl ist eine regelmiflige Beteiligung am Leben

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 235

der Moscheegemeinden sehr schwach ausgeprigt. Hauptsichlich besuchen
die befragten Jugendlichen eine Moschee, um am Gemeinschaftsgebet teil-
zunehmen. Einige —etwa Stefan und Maryam —finden sich auch gelegent-
lich in Veranstaltungen in der Moschee ein, um sich in islamischen The-
men weiterzubilden. Die befragten Jugendlichen heben hervor, dass sie un-
ter den Moscheen nicht nach den Trigern unterscheiden bzw. einzelne be-
vorzugen, um am Gebet oder an Veranstaltungen teilzunehmen. Meistens
gehen die Befragten mit Freunden in die Moschee. Fiir alle hat die Mo-
schee ein hohes Ansehen, weil sie diese als »Gotteshaus« und als »heiligen
Ort« definieren (vgl. Sandt 2001, S. 221f.), daher beanstanden sie strikt
eine Bevormundung oder die Ausgrenzung von Moscheen. Giilsiim etwa
empfindet die Atmosphire in der Moschee als auflerordentlich positiv.
Wenn sie eine Moschee betritt, dann spiirt sie, wie sich ihre Gedanken dn-
dern, sie merkt, dass sie unvermittelt an Gott denkt und dabei ihre ego-
zentrischen Triebe in den Hintergrund treten. Orhan betont, dass er bei-
spielsweise im letzen Ramadan entdeckt hat, dass die Moschee eine innere
Ruhe in ihm bewirkt und er dort weitaus niher an Gott ist. Benjamin ist
sich gewiss, dass seine Gebete in einer Moschee gesegneter sind als die
auflerhalb der Moschee. Besonders gefillt ihm, dass er sich vor oder nach
den Gebeten in der Moschee mit anderen Gliubigen in vergniiglichen Ge-
sprichen bei einem Glas Tee in der Gemeindekantine austauschen und
sich dabei vom alltiglichen Stress befreien kann.

Mit dem Begriff »Moschee« assoziieren die befragten Jugendlichen
Gotteshaus, Gebetshaus, ein sauberer und schéner Gebetsort, Freiheit,
Friedlichkeit, Ruhe, Bildungseinrichtung, Gemeinschaft u.a.

Die wichtigste Aufgabe der Moscheen ist nach der Uberzeugung der
befragten Jugendlichen, fiir alle offen zu sein und sowohl fiir Muslime als
auch Nichtmuslime als Ansprechpartner zur Verfiigung zu stehen. Dafiir
obliege es ihnen, alle Besucher zu akzeptieren und keinen der Moschee zu
verweisen.

Die Moscheegemeindevorstinde miissten alles unternehmen, um die
Harmonie in der Moschee zu wahren und die Moschee fithlbar zur »Quelle
der Toleranz und Liebe« (Zehra) zu entwickeln. Zugleich sollen die Mo-
scheegemeinden »den Weg zum Glauben« (Kenan) erleichtern und sich
dabei nicht nur auf die Gebetsmdoglichkeiten beschrinken, sondern, so
Emin, intensiv Bildungsarbeit fiir Kinder, Jugendliche und Erwachsene
anbieten. Fadimah dagegen verlangt von den Gemeindevorstinden, sich
mehr um eine aktive Informationsarbeit in der Gesellschaft einzusetzen,
um die gesellschaftlichen Vorurteile gegeniiber dem Islam und den Mus-
limen abzuschwichen. Auch fordert sie bezahlbare Weiterbildungsangebo-
te. Offene, unverkennbare und stilvolle Moscheebauten mit Minaretten
werden von Maryam und Orhan gewiinscht. Die Kommunikation zwischen
den Gldubigen ist durch die Moscheegemeinden zu férdern, wofiir sie ver-
stirkt Angebote in der deutschen Sprache anbieten sollen. Nahezu alle be-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236G | WEGE ZUR INTEGRATION

fragten Jugendlichen erwarten von den Moscheegemeinden eine baldige
SchlieRung aller in Hinterh6fen oder Kellern heimischen Moscheege-
meinden bzw. Gebetsstitten. Dafiir sollen sie sich um Moscheen in frei
zugdnglichen und leicht sichtbaren Orten bemiihen. Auch verlangen sie
von den Moscheegemeinden, sich unter allen Umstinden von der Parteipo-
litik oder einer herkunftsorientierten Arbeit fernzuhalten. Die Gemeinden
sollen dafiir sorgen, dass die deutsche Sprache die Moscheearbeit domi-
niert, damit alle von den Angeboten profitieren. Ahnliches stellen auch
Frese (2001, S. 155f.) und Alacacioglu (1999, S. 43f.) fest.

Nahezu alle Befragten folgern, dass die Moscheegemeinden ihre Auf-
gaben nicht vollstindig erfiillen. Emin, der selbst ein aktiver Moscheebesu-
cher ist und sogar in einem Moscheevorstand mitwirkt, ist nicht der Mei-
nung, dass die Moscheegemeinden ihre Aufgaben erfiillen, der Bildung
nachgehen und dabei tiber organisierte Bildungsangebote in deutscher
Sprache iiber den Islam, die jedermann offen stehen, verfiigen. Andere —
etwa Kenan — kénnen aufgrund ihrer lockeren Bindung an die Moschee die
dortige Arbeit nicht einschitzen. Giilsiim beanstandet, dass zahlreiche Mo-
scheegemeinden in Deutschland nicht gentigend qualifiziertes Personal
haben und iiber keine ordentlichen finanziellen Ressourcen verfiigen. Da-
her wird die stindige Spendenakquisition von Moscheemitgliedern als
ziemlich stérend empfunden. Indessen sind etwa Maryam und Dominik
mit der Arbeit der Moscheegemeinden durchaus zufrieden, da die Mosche-
en allen offen stehen und allen Gemeindeteilnehmern trotz knapper Mittel
ein Programm anbieten.

Die Ansichten der Jugendlichen stimmen bei der Vorstellung von ei-
nem »guten Imame« iiberein — gleichviel ob mit oder ohne enge Moschee-
bindung. An erster Stelle steht bei ihnen, dass der Imam {iber ein iiber-
durchschnittliches und fundiertes Wissen um den Islam sowie ein solides
Allgemeinwissen verfiigt. Auch der vorbildliche Charakter und die Kom-
munikationsfihigkeit gehoren zu den wichtigen Eigenschaften eines
Imams. Beachtlich hierbei ist, dass auch diejenigen, die der tiirkischen Na-
tionalitit eine unabdingbare Rolle zuschreiben — etwa Orhan —, das Be-
herrschen der deutschen Sprache zur Kernkompetenz eines Imams zihlen.
Besonders erwarten sie ein mustergiiltiges Verhalten und realistische so-
wie verstindliche Predigten.

Die Imame sollten mdoglichst jiinger als 50 Jahre sein und nach den
Gebetszeiten den Gemeindebesuchern iiberdies mit Bildungsmoglichkei-
ten, Beratung oder zur Seelsorge bereitstehen. Die Gemeinde ihrerseits
misse ihren Imam als kompetenten Geistlichen anerkennen. Als gut be-
zeichnet Stefan einen Imam, wenn er Deutsch spricht, agil und nicht arro-
gant ist.

Die Rekrutierung von Imamen aus dem Ausland durch die Moschee-
gemeinde sowie deren aktive Mitwirkung in den Moscheevorstinden wer-
den von einigen Befragten scharf kritisiert.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 237

Die letzte Frage in diesem Themenbereich widmet sich der Thematik,
ob die Imame in den Gemeinden die Lebensweise und -einstellung der Ju-
gendlichen tiberhaupt beeinflussen kénnen. In diesem Zusammenhang
zeigt die Untersuchung, dass alle, ob sie {iber eine enge oder lose Mo-
scheebindung verfiigen, dies bejahen, wenn die Imame ihrem Ideal eines
»guten Imams« entsprichen. Emin etwa ist iiberzeugt, dass die Imame,
wenn sie ihr Amt gut ausfiillen, einen gewichtigen positiven Einfluss auf
die Lebensweise und Lebenseinstellungen muslimischer Jugendlicher und
Erwachsener haben kénnen. Ebenso bekriftigt Firdevs einerseits ihr integ-
ratives Wirken und fordert ihnen gegentiber andererseits Anerkennung
und Ehrenbezeugung in dieser Gesellschaft. Benjamin bedauert, dass die
hiesigen Imame tiberwiegend nicht auf Deutsch predigen, sodass er keinen
unmittelbaren Zugang zu ihnen hat. Er ist sich aber sicher, dass er durch
ihre Botschaften sein Leben besser und nachhaltig ordnen kénnte. Gerade
heute benétigen die muslimischen Jugendlichen sichtbare Vorbilder — die
die Imame sein konnten, wenn sie sich verstirkt der Jugendarbeit qualifi-
ziert widmeten und dartiber hinaus iiber eine profunde Allgemein- und
Islambildung verfigten. Doch gibt es auch Befragte, die eine Beeinflus-
sung seitens der Imame von sich weisen. Kenan beispielsweise bezweifelt,
dass die Imame iiberhaupt generell die Lebensweisen und -einstellungen
jugendlicher Muslime dndern koénnen. Thn selbst kénnten nur Personen
beeinflussen, zu denen er absolutes Vertrauen hat.

6.2 Integration

Das obige Integrationsverstindnis aufgreifend, konnen wir eine Person als
in Deutschland integriert ansehen, wenn sie

— die im Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland formulierten
Grundwerte beachtet;

— einen beharrlichen Willen zum intra-/interkulturellen Austausch und
intra-/interreligiosen Dialog hegt;

— Interesse und Engagement entwickelt, die bereitgestellten oder die zur
Verfiigung stehenden Chancen auch tatsichlich zu ergreifen.

6.2.1 Auswertung der Interviews

Nunmehr wollen wir der Frage nachgehen, ob die Religiositit der befrag-
ten Jugendlichen den Integrationsbedingungen widerspricht.

Die meisten von ihnen sind in Deutschland geboren und erfahren ihre
Sozialisation ausschliellich hier. Zwar lassen einige ein Defizit im deut-
schen Sprachverhalten erkennen, sind aber gleichwohl geneigt und befi-
higt, die deutsche ihrer Herkunftssprache vorzuziehen. Zudem fiihlen sie

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | WEGE ZUR INTEGRATION

sich in ihren Herkunftslindern wie Touristen —fiir viele sind diese nicht
mehr als Urlaubsorte. Auch wenn die meisten sich dariiber beklagen, dass
sie wegen ihres mediterranen Aussehens und ihres kulturellen sowie reli-
giosen Hintergrunds Ausgrenzungs- und Diskriminierungserfahrungen
haben, fiihlen sie sich in Deutschland besser aufgehoben. Eine Riickkehr
in das Herkunftsland der Eltern wird folgerichtig ausgeschlossen (vgl. etwa
das Interview mit Kenan). Besonders die Jugendlichen mit nachhaltiger re-
ligiéser Praxis — etwa Benjamin — fiihlen sich in Deutschland wohl und be-
vorzugen das hiesige Leben. Demzufolge kann festgehalten werden, dass
diese Jugendlichen Deutschland als ihre Heimat ansehen. Das demokrati-
sche System der Bundesrepublik Deutschland mit seinen biirgerlichen
Grundrechten empfinden sie als musterhaft und nachahmenswert. In ers-
ter Linie wissen sie die Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit (Art.
4 GG) und die Infrastruktur in diesem Land zu schitzen. Selbst Jugendli-
che wie Orhan, die in nationalistischen Kreisen verkehren, betrachten
Deutschland als ihre Heimat. Wihrend Deutschland mit seiner Infrastruk-
tur und seinen Gesetzen durchweg positiv eingestuft wird, werden die
Staaten ihrer Eltern durchgehend schonungslos kritisiert. Die Meinung,
dass »Islam und Demokratie« sich nicht widersprechen, erst recht keine
Gegensidtze bilden, teilten alle ausnahmslos (vgl. Karakagoglu 2001,
S. 4421ft.). Emin beispielsweise verdeutlicht, dass der Islam auf den Grund-
prinzipien der Demokratie, wie Freiheit, individuelle Entscheidungen und
Handlungen sowie individuelle Verantwortung, Gleichheit vor Recht und
Gesetz sowie Minderheitenschutz, beruht. Fiir ihn ist der Islam sehr de-
mokratisch. Auch Giilstim und Stefan sind nicht der Meinung, dass der
Islam undemokratisch ist. Der Islam und Demokratie vertragen sich ohne
Weiteres, ist sich Benjamin sicher und fihrt fort, dass gerade der Islam
sein demokratisches Verstindnis intensiviert, indem er ihm alle Menschen
als Geschopfe Gottes und als Nachkommen Adams und Evas aufzeigt.
Auch Aische kann sich nicht erkliren, wie ein Gegensatz unterstellt wer-
den kénne. Der Islam ist fiir Orhan sogar »die Demokratie« und verteidige
die Menschenrechte besser als die heutigen Institutionen, die sich das auf
die Agenda geschrieben haben. Bestitigt worden sei er durch die Ereignis-
se in Molln und Solingen, weil von den Institutionen und von der Gesell-
schaft schlechthin eine deutliche Verurteilung ausgeblieben sei.

Ebenso verurteilen sie die Personengruppen, die ihr Anliegen mit bra-
chialer Gewalt einfordern bzw. durchzusetzen trachten: Gewalt bzw. ge-
walttitige Personen/Gruppen sprechen die Befragten jede Beziehung zum
Islam ab (vgl. Senatsverwaltung 1997, S.32). Stefan beispielsweise kann
solche Personen bzw. Gruppen nicht akzeptieren, weil sie die religiésen
Grundsitze missbrauchen und umdeuten. Daher sind fiir ihn Gewaltakte
weder islamisch noch religiés. Benjamin lehnt Zwang und Gewalt deswe-
gen ab, weil dadurch keine Gliubigen, sondern Heuchler in der Gesell-
schaft groRgezogen wiirden. Alle Religionen der Welt hitten einen gliubi-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 239

gen Menschen zum Ziel, keinen heuchlerischen. Daher konne keiner aus
irgendeiner Religion Gewalt oder Zwang herleiten, geschweige denn legi-
timieren. Zehra begreift »Zwang oder Gewalt« als eine »grofle Stinde« im
Islam. Selbst Orhan, der nach den Ereignissen in Mélln und Solingen mit
den Gedanken an Gegenwehr gespielt hat, sagt der Gewalt aufgrund seines
Glaubens ab. Zudem hat er sich damals solchen »Verteidigungsaktionen«
nicht angeschlossen, weil seine Eltern ihn fortwihrend darauf aufmerksam
machten, dass sie Muslime seien und der Islam Gewalt und Rache verbie-
tet. Er empfiehlt allen Tiirken und Muslimen, geduldig mit den Angriffen
und Diskriminierungen umzugehen, weil eine friedliche Haltung frither
oder spiter Anerkennung und Auszeichnung finden werde. Kritisiert wird
in diesem Zusammenhang von einigen die Handhabung des Begriffes
Dschihad in unserer Gesellschaft. Emin ist emport, dass einige zentrale is-
lamische Termini unredlich ins Deutsche tibersetzt werden. Eine seit lan-
ger Zeit fillige 6ffentliche Korrektur seitens der Muslime werde auflerdem
nicht vorgenommen. Auch weist er darauf hin, dass der Islam von allen
Muslimen eine Gleichbehandlung aller Menschen verlangt und jegliche
Benachteiligung des Menschen aufgrund seiner Religion, Hautfarbe oder
Sprache eine grofle Siinde ist. So ist er unter keinen Umstinden bereit,
solche Personen oder Gruppen, die ihr Anliegen durch Zwang oder Gewalt
durchzusetzen trachten, zu unterstiitzen (vgl. Bericht 2003, S. 225-230).

Besonders die Eltern erwarten von ihren Kindern ein erfolgreiches und
konfliktfreies Leben in dieser Gesellschaft. Schulische und berufliche
Misserfolge sowie Konflikte mit den Gesetzen sind daher die Hauptursa-
chen fiir verbale Auseinandersetzungen und kérperliche Ziichtigung sei-
tens der Eltern.

Schulische und berufliche Erfolge sowie ein gesetzestreues Leben wer-
den von den Eltern der Befragten durchweg héher bewertet als die From-
migkeit ihrer Kinder (vgl. die Interviews mit Orhan, Kenan, Zehra). Selbst
wenn die Jugendlichen nicht durchgingig und regelmifig die islamischen
Pflichten einhalten konnen, verstehen sie ein Leben in Konformitit mit
den islamischen Werten als Schutzmauer fiir ein konsequentes und geset-
zestreues Leben ohne Drogen- und Alkoholprobleme. Einige der befragten
Jugendlichen — etwa Firdevs und Stefan — haben sich durch ihre stirkere
Hinwendung zum Islam aus diesem kriminellen Milieu befreien kénnen.
Dariiber hinaus halten die islamischen Bestimmungen sie — etwa Orhan —
von Gewalt fern. Sogar Eltern, die selbst nicht regelmiflig den islamischen
Pflichten Folge leisten, argumentieren mit religiosen Begriffen, um ihre
Kinder gegentiber Gewalt und Drogen zu sensibilisieren. Die Eltern von
Orhan beispielsweise haben ihm, als er nach den Vorfillen in Solingen und
Molln zur Gegenwehr greifen wollte, solche Aktionen verboten, nachdem
sie ihm eindringlich erklart hatten, dass sie als Muslime keine Gewalt und
keine Rache iiben diirfen. Zudem schicken die Eltern ihre Kinder in Mo-
scheen und in den Islamunterricht, damit sie gemif islamischen Werten

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | WEGE ZUR INTEGRATION

von Kriminalitit, Drogen und Respektlosigkeit gegentiber allen Lebewesen
verschont bleiben. Dies erklarten Jugendliche mit Moscheebindung ebenso
wie solche ohne. Zugleich wiinschen sich die befragten Jugendlichen Kin-
der, die sich im erwachsenen Alter allen Menschen gegentiber respektvoll
und hilfsbereit verhalten sowie im jugendlichen als auch im erwachsenen
Alter ihre Grenzen kennen und beachten. Dies ermdglicht ihnen allein
eine intensive islamische Lehre und eine frithzeitige religiose Erziehung.
Ein Leben nach den islamischen Vorschriften und eine enge Moscheebin-
dung wird von den befragten Jugendlichen gleichsam als eine »Schutz-
mauer gegen unsittliche und kriminelle Verhaltensweisen« gedeutet. Der
Islam, der ihnen nachdriicklich ein vorbildliches und gesetzestreues Leben
vorschreibt, verhindert daher, dass sie delinquent werden. Dariiber hinaus
verstehen sie die bundesrepublikanischen Gesetze nicht im Widerspruch
zu den islamischen Werten.

Demnach kann schlussgefolgert werden, dass die muslimischen Ju-
gendlichen den Islam nicht als ein Hindernis fiir die Identifikation mit
diesem Staat und der Einhaltung seiner Gesetze betrachten. Der Islam
wird als eine »Energiequelle« fiir ein Leben im Einklang mit dem Grund-
gesetz und geltendem Recht gesehen. Im Allgemeinen identifizieren sie
sich mit dem demokratischen System und sind von dessen Offenheit und
Toleranz beeindruckt. Doch die Faszination wird tiberschattet von Diskri-
minierungs- und Ausgrenzungserfahrungen:

Gerade nach dem »11. September« habe sich die Situation und das Le-
ben als Muslim in Deutschland verschlechtert. Den Jugendlichen wird
meistens das Gefiihl gegeben, dass die Muslime in dieser Gesellschaft
nicht als gleichwertig betrachtet und als gleichberechtigt anerkannt wer-
den. Grundsitzlich haben beinahe alle Befragten vornehmlich in Behor-
den, in der Schule oder auf der StrafRe, beim Spazierengehen oder Einkau-
fen Diskriminierung und Zynismus erfahren (vgl. Senatsverwaltung 1997,
S. 23; Boos-Niinning/Karakagoglu 2005, S. 437-453; Bericht 2005, S. 231-
247). Dies weifs Aische zu berichten, die nicht selten auf der Strafle mit
Bemerkungen wie »Ey! Thr scheiff Muslime [...]« beldstigt wird. Desglei-
chen konnte Orhan bis heute nicht vergessen, wie einige seiner ehemali-
gen Lehrerinnen und Lehrer besonders iber das Fasten im Ramadan ge-
spottet haben. Ebenfalls hat er die beleidigenden und verletzenden AuRe-
rungen wihrend seiner Ausbildungsplatzsuche durch einen Sachbearbeiter
in der Agentur fiir Arbeit nicht verkraftet. Allerdings nehmen einige Be-
fragten (u.a. Fadimah) nicht bewusst wahr, ob sich die Ausgrenzungen und
Ubergriffe spezifisch auf Muslime oder generell auf Auslidnder richten (vgl.
Tietze 2001, S. 10-17).

Besonders unertriglich in dieser Gesellschaft sei die Situation und das
Leben als Midchen und Frau mit muslimischer Identitit. Denn Maryam
und Giilstim werden aufgrund ihrer Bekleidung, insbesondere wegen ihres

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 241

Kopftuches, diskriminiert. Sie fiihlen sich stindig tiberwacht und den
»schiefen Blicken« von Passanten, Arbeitskollegen oder Schulfreunden
ausgesetzt. Zehras Schockerlebnis in ihrer Schulzeit, als eine Lehrerin ihr
das Kopftuch plétzlich und ohne Grund vom Kopf herunterriss, hat sie
sehr entsetzt, weil sowohl ihre als auch die Bemithungen ihrer Eltern da-
gegen kein Gehor bei den Verantwortlichen der Schule gefunden haben.
Weder die Klassenlehrerin noch der Schulleiter wollten ihr glauben, ja ha-
ben sogar den Vorfall beschwichtigt — und schliefllich Zehra auch noch der
Liige bezichtigt. Die Mutter und die Schwester von Benjamin miissen sich
Vorurteilen und Behinderungen wegen ihres Kopftuches erwehren. Insbe-
sondere die sogenannte »Kopftuchdebatte« habe das Leben muslimischer
Midchen und Frauen anhaltend erschwert. Insoweit werden die Medien
und Politiker fiir diese desolate Situation der Muslime in Deutschland mit-
verantwortlich gemacht. Die Befragten hoffen auf mehr Sachlichkeit und
Respekt der Medien und Politiker gegeniiber dem Islam und den Musli-
men.

Das erfahrene Unrecht fithrt bei einigen von ihnen zu einer verstirkten
Demoralisierung. Bei jenen, die weder ausreichende Bildungserfolge
nachweisen konnen noch bei Ausbildungs- bzw. Arbeitsplatzsuche fiindig
sind, summiert sich diese Frustration hin zu einem Ausgrenzungsver-
stindnis, d.h. es erwachsen ihnen daraus Gedanken, die hinter dieser Er-
folgslosigkeit eine geplante Politik des Staates sehen, den »Fremden« keine
Erfolge zu génnen. Wird also diesen Entwicklungen kein Einhalt geboten,
verlieren die Jugendlichen ihr Vertrauen in die staatlichen Instanzen, was
dann eine Selbstisolation zur Folge haben kann.

Fiir eine erfolgreiche Integration ist die Bereitschaft zum intra-/inter-
kulturellen und intra-/interreligiosen Dialog sowie das Engagement zur
Ergreifung der zur Verfiigung stehenden gesellschaftlichen Chancen er-
forderlich.

Die aus den qualitativen Interviews gewonnenen Daten zeigen, dass die
befragten Jugendlichen zu diesem Dialog bereit sind. Sie verschlieRen sich
nicht anderen Kulturen und Religionen, schon gar nicht schmihen sie die-
se. Auch wenn der Kontakt zu nicht muslimischen Jugendlichen nicht
unmittelbar gesucht wird, betitigen sie sich doch in ihre Freizeit stirker in
gemischten — interethnischen oder interreligiésen — Gruppen. Die befrag-
ten Jugendlichen gestalten ihre Freizeit am liebsten mit folgenden Titig-
keiten: mit Gleichaltrigen in der Gruppe zusammen sein, Musik héren,
Sport ohne Verein (z.B. Fitness), spazieren gehen sowie Kino- und Kon-
zertbesuche (vgl. Miinchmeier 2000, S. 231-234; Senatsverwaltung 1997,
S. 12). Die befragten muslimischen Jugendlichen betitigen sich freizeitlich
auflerhalb von muslimischen Einrichtungen und Moscheegemeinden.
Muslimische Einrichtungen werden als Freizeitorte von vielen Befragten
deshalb gemieden, weil sie sich dort einer Kontrolle ausgesetzt sehen. Da-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | WEGE ZUR INTEGRATION

her suchen Kenan, Orhan und Aische lieber Jugendfreizeiteinrichtungen
auf, um dort ungehindert zu rauchen, Drogen oder Alkohol zu konsumie-
ren oder in intimen Kontakt zum anderen Geschlecht zu treten.

Bei der Wahl des Freundeskreises spielt die Religion keine dominante
Rolle. Wie selbstverstindlich pflegen die Jugendlichen zu nicht muslimi-
schen Jugendlichen Beziehungen (vgl. Senatsverwaltung 1997, S. 13; Frese
2002, S. 112; Boos-Niinning/Karakagoglu 2003, S. 178-210). Regelmifige
Moscheeginger wie Emin oder Firdevs haben ebenso viele nicht muslimi-
sche Freunde wie der spirliche Moscheeginger Kenan. Ebensowenig ist
das Geschlecht ein Unterscheidungskriterium dafiir, ob jemand iiber einen
muslimischen oder nicht muslimischen Freundeskreis verfiigt. Dominik,
Aische und Zehra beispielsweise suchen ihre Freunde nicht nach der kul-
turellen oder religiésen Zugehorigkeit aus. Hierbei ist der Grad der Reli-
giositit nicht mafigeblich (vgl. die Interviews mit Emin und Kenan). Wohl
aber spielt er bei Art und Weise von freizeitlichen Aktivititen und Hand-
lungen — etwa fiir Stefan und Firdevs — eine wichtige Rolle: Je nachhaltiger
die religiése Praxis ist, umso abgeneigter stehen sie Diskotheken- oder
Barbesuchen sowie Drogen- und Alkoholkonsum gegeniiber. Des Weiteren
haben die befragten muslimischen Jugendlichen im Hinblick auf Eigen-
oder Fremdgruppe keine Priferenzen, nach denen sie ein pejoratives Ab-
stufungsgebaren aufweisen. Dies lisst eine grundsitzliche Bereitschaft zur
gegenseitigen Toleranz erkennen.

Die befragten Jugendlichen wollen sich in den Moscheen mit Musli-
men aus unterschiedlichen Lindern austauschen. Daher erwarten sie von
den Moscheegemeinden, dass sie ihre Arbeit nicht ausschlieRlich in ihrer
Herkunftssprache anbieten.

Demzufolge kann abgeleitet werden, dass die muslimischen Jugendli-
chen keineswegs einen intra-/interkulturellen und intra-/interreligiésen
Dialog ablehnen. Vor allem muslimische Jugendliche mit religiéser Le-
bensfithrung wiinschen einen organisierten Austausch unter den Musli-
men und mit den Nichtmuslimen. Diesen betrachten sie sogar als Kern-
aufgabe aller muslimischen Einrichtungen. Daneben treten sie jeglicher
Uberbetonung der eigenen Ethnie und Kultur entgegen: Alle Menschen
werden als Gottesgeschopfe und Kinder Adams und Evas gesehen; Musli-
me als Glaubensgeschwister und Nichtmuslime als Schépfungsgeschwis-
ter.

Die Bereitschaft zur Ergreifung bereitstehender gesellschaftlicher
Chancen ist sehr wohl festzustellen, wihrend das Engagement dazu nicht
markant ausgeprigt ist. Die meisten verfiigen weder iiber ein ausreichen-
des religioses Wissen noch tiber einen guten Schul- bzw. Ausbildungsab-
schluss. Die befragten Jugendlichen sind sich ihrer Defizite bewusst und
wiinschen sich Institutionen, die ihnen helfen kénnen.

Auch haben die meisten sprachliche Probleme, sowohl in der Mutter-
sprache als auch in der deutschen Sprache. Vor allem wissen etliche (auch

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 243

ihre Eltern) nicht, an wen sie sich in Problemlagen wenden kénnen, wo sie
sich beschweren kénnen, wenn sie ungerecht behandelt wurden. So wurde
in den Interviews immer wieder von Diskriminierungs- und Ausgren-
zungserfahrungen berichtet, die wenigsten haben aber Beschwerde bei den
vorgesetzten Stellen erhoben. Dass solche Interventierungsstellen in sol-
chen Fillen bereitstehen, wusste kaum einer. Jugendliche, vor allem junge
Midchen, die mit grofser Motivation bis zum Studium vorgedrungen sind,
fiihlen sich durch Debatten um das »Kopftuch« desavouiert.

Das Interesse an einer erfolgreichen schulischen und beruflichen Ein-
gliederung ist zwar bei allen Jugendlichen unverkennbar, doch ist es
Schwankungen unterworfen. Einige halten dies der Schulpolitik und der
Einstellung mancher Lehrer vor. Nahezu einhellig ist ihre Meinung, dass
sie bei islamischer Lebensfithrung auf jeden Fall fleifiger gewesen wiren
und damit bessere Ergebnisse vorzuweisen hitten. Zu empfehlen und ge-
eignet sei die Einhaltung der islamischen Vorschriften deshalb gerade auch
fiir die schulische und berufliche Eingliederung.

In Eigenregie bemiihen sie sich durchaus um religiése Weiterbildung.
Vornehmlich die Jugendlichen mit religiéser Lebensfithrung versuchen
durch Selbststudium oder durch Teilnahme an Aktivititen, ihr religidses
Wissen zu erweitern. Im Vergleich zu den anderen sind sie — etwa Emin,
Gilsiim, Firdevs, Benjamin — bildungsfreudiger und im Schul- und Ar-
beitsleben erfolgreicher. Wie Stefan, Firdevs und Benjamin sind sie aufler-
dem - nicht nur in muslimischen Einrichtungen — 6fter gemeinniitzig en-
gagiert.

Im Ganzen ist zu sehen, dass die befragten Jugendlichen oft nicht
rechtzeitig die ihnen bereitstehenden Chancen ergreifen, auch wenn im
Allgemeinen Interesse und Engagement vorhanden sind. Grund dafiir ist,
dass die wenigsten iiber die Breite der ihnen bereitgestellten oder zur Ver-
figung stehenden Chancen (z.B. schulische Angebote, Angebote der Mo-
scheegemeinden etc.) informiert sind. Hinzu kommt auch, dass sie auf-
grund ihrer enormen Wissensliicken — sowohl im religiésen als auch im
allgemeinen Bereich — nicht wissen, wie sie sich zu verhalten und wohin
sie sich bei Diskriminierung oder Ausgrenzung zu wenden haben. So
brauchen die muslimischen Jugendlichen auch hier die Unterstiitzung al-
ler Sozialisationsinstanzen, damit sie nicht mut- und perspektivlos werden.
In den Gesprichen wurde dieses bestitigt, da besonders Gesprichspartner
aus sozialen Brennpunkten nicht iiber ausreichende schulische und beruf-
liche Erfolge verfligen und zudem orientierungsbediirftig sind. Besonders
diese Jugendlichen beklagen sich iiber diskriminierende und ausgrenzende
Erfahrungen.

Die in dieser Studie vorgestellten Jugendlichen duRern ihre Gedanken
zur Integration wie folgt:

Emin sei in diese Gesellschaft weitgehend integriert, weil er die islami-
schen Werte und Normen praktiziert. Daher betont er, dass der Islam eine

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | WEGE ZUR INTEGRATION

Integration in diese Gesellschaft beschleunigt. Der Befund, dass der Islam
integrationshemmend sei, bestdtigt sich auch fiir Firdevs nicht. Seiner fes-
ten Uberzeugung folgend, dass der Islam die Integration wahrhaft fordert,
fordert er eine pedantische Ursachenanalyse des Umstandes, warum sich
einige Menschen bisher nicht integriert haben. Nicht der Islam, sondern
die Oberflichlichkeit mancher Muslime und die ungentigende religise
Erziehung und Bildung muslimischer Kinder und Jugendlicher iiber den
Islam seien die wirklichen Motive der derzeitigen Eingliederungsprobleme
in Deutschland. Fadimah bekriftigt, dass sie sich als Muslima bereits in-
tegriert hat, indem sie die Sprache gelernt hat und sich den Gesetzen die-
ses Landes ausnahmslos unterwirft. Es ist auch fiir sie nicht nachvollzieh-
bar, warum den Muslimen vorgeworfen wird, nicht integriert zu sein. So
lange Integration filschlich mit Assimilation gleichgesetzt wird, ist sie
nicht bereit, sich zu ihr verleiten zu lassen, da dies ihre personliche Identi-
tit preisgeben wiirde. Die Menschen selbst hemmen eine Integration in
diese Gesellschaft, stellt Zehra fest: Die Leistungen der Muslime wiirden
nicht respektiert und sie nicht ebenbiirtig in ihre Reihen aufgenommen.
Wenn manche Muslime immer noch nicht integriert seien, dann haupt-
sdchlich aus diskriminierenden und ausgrenzenden Faktoren. Konvertierte
Muslime wie Stefan sind durch den Islam noch besser integriert; daher at-
testiert auch er dem Islam Integrationsférderlichkeit. Dem stimmt auch
Maryam zu. Das Zerrbild in der Gesellschaft, dass der Islam die Integra-
tion der Muslime hindere, sei der Unwissenheit der Muslime und Nicht-
muslime iiber den Islam zuzuschreiben. Ihr ist nach ihrer intensiven Re-
cherche zu diesem Thema bewusst geworden, dass der Islam Gewihr fiir
ein harmonisches Zusammenleben aller Menschen bietet, sodass er nie-
mals einer Integration im Wege stehen kann. Orhan indessen ist durch
dieses Thema sehr irritiert, weil er nicht stetig zu horen bereit ist, dass die
Tiirken oder Muslime sich nicht integrieren lieRen. Eine Integration setze
die Bereitschaft beider Seiten voraus. Alle miissten sich aufeinander zube-
wegen. Bei einem Vergleich mit ihren nicht muslimischen Freunden
schlussfolgert Giilsiim, dass sie als eine praktizierende Muslima wesentlich
integrierter ist als ihre deutschen Freunde. Allerdings fehlt ihr eine 6ffent-
liche Wiirdigung dieses Umstandes seitens der nicht muslimischen Ge-
sellschaft, vornehmlich aber von den Politikern.

6.2.2 Verhaltnis zur Religiositat

Diese qualitativ empirische Studie bestitigt, dass der Islam und ein aufge-
klirtes und bewusstes Leben nach islamischen Vorschriften einer erfolg-
reichen Integration in die Gesellschaft nicht entgegenstehen (vgl. Karakagog
lu 2000; Frese 2001; Kelek 2002; Tietze 2001). Denn die Religiositit
muslimischer Jugendlicher ist vereinbar mit den Integrationsbedingungen.
Zum einen bestirkt die Religiositit die muslimischen Jugendlichen, die

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 245

Grundwerte zu beachten. Diese bilden die grundlegenden Wertvorstellun-
gen fiir die Gesellschaft und regeln die zwischenmenschlichen Beziehun-
gen, ungeachtet der Religions- oder Kulturzugehoérigkeit. Die Grundwerte
beachtet, wer die im Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland veran-
kerten Grundrechte anerkennt: die Wiirde des Menschen (Art. 1 Abs. 1
GG), das Recht auf Leben und korperliche Unversehrtheit (Art. 2 Abs. 2
Satz 1 GG), Gleichberechtigung ungeachtet von Geschlecht, Abstammung,
Rasse, Sprache, Heimat, Herkunft, Glauben, politischen Anschauungen
(Art. 3 GG), die Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit (Art. 4 GG).

Ein religioser muslimischer Jugendlicher ist jemand, der diese im
Grundgesetz verankerten Grundrechte beachtet. Der Islam schreibt den
muslimischen Jugendlichen also vor, diese Grundrechte zu beachten.

Das allgemeine Verstindnis des Islam beziiglich der zwischenmensch-
lichen Beziehungen beruht auf der Bewahrung menschlicher Wiirde, der
Kooperation der Vélker, einer grofltmoglichen Gerechtigkeit und einer ga-
rantierten Religionsfreiheit. Danach erschuf Gott den Menschen als das
wertvollste Wesen und hauchte ihm von seinem Geiste ein (vgl. Koran,
95:4). Allein aus diesem Grund ist ein Muslim verpflichtet, dieses hochste
Gut der Schopfung vollumfinglich zu schiitzen — ungeachtet von Religion,
Hautfarbe, Sprache und Nationalitit (vgl. ebd., 32:7-9; 4:1; 17:70). Daher
fordert Gott die Menschen auf, sich untereinander zum Guten zu wenden
und zu solidarisieren. Solidarisiert sich ein Mensch nicht, krankt oder totet
gar einen anderen Menschen, so wird er im Jenseits so bestraft, als hitte er
die ganze Menschheit gettet. Solidarisiert er sich dagegen mit einem Ge-
schopf Gottes, unterstiitzt er es und hilft ihm in Notlagen, so wird er im
Jenseits so belohnt, als hitte er der ganzen Menschheit geholfen. Mit die-
sem Gebot ordnet der Islam ein solidarisches und friedliches Zusammen-
leben aller auf der Erde an (vgl. Bilmen o.]., Band 2, S. 216-217).

»[Wler einen Menschen tétet, ohne dass dieser einen Mord begangen oder Unheil
im Lande angerichtet hat, wie einer sein soll, der die ganze Menschheit ermodert
hat. Und wer ein Leben erhilt, soll sein, als hitte er die ganze Menschheit am Leben
erhalten [...].« (Koran, 5:32)

2 | Heutzutage ist es verbreitet, dass historische Vorfille oder kulturspezifi-
sche Eigenarten eher mit »Islam« in Verbindung gebracht werden. Allein in
Deutschland leben heute mehr als drei Millionen Muslime aus tiber 40 verschiede-
nen Lindern. Diese Muslime brachten nicht nur unterschiedliche Essgewohnheiten
mit, sie haben auch verschiedene Sprachen und Traditionen in die Gesellschaft ein-
gebracht. Trotz der nationalen und kulturellen Unterschiede begreifen sich aber alle
als Muslime. Den Islam nun an den unterschiedlichen muslimischen Gesellschaf-
ten zu erkennen, ist in der Tat ein schwieriges, wenn nicht unmégliches Unterfan-
gen. Viel einfacher und auch viel wichtiger und richtig ist es, diese Vielfalt unter den
Muslimen an den islamischen Quellen, dem Koran und der Sunna, zu messen.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | WEGE ZUR INTEGRATION

Angesichts der herausgehobenen Stellung dieses Gebotes ermahnte auch
der Gesandte Muhammed die Menschen hiufig zu solidarischem und fried-
lichem Zusammenleben:

»Flirchte Allah, wo immer du bist, [...] und behandele die Menschen mit gutem
Charakter.« (Ausspruch des Gesandten Muhammed, in: Rassoul 1993, S. 142)

Der Gesandte Muhammed hat damit den Muslimen verdeutlicht, die stin-
dige Gottesanwesenheit und den Tag der Rechenschaft zu erinnern — ganz
gleich, ob sie allein oder unter Menschen sind. Eindringlich appelliert er an
die Muslime, den Menschen Gutes zu tun und méglichen Schaden von ih-
nen abzuwenden. Muslime, denen Unrecht geschehen ist, leitet der Ge-
sandte auflerdem an zu vergeben:

»Die gute Tat ist nicht der schlechten gleich. Vergelte [etwas] mit dem, was besser
ist, und gleich wird derjenige, mit dem du verfeindet warst, wie ein treuer Freund
sein.« (Koran, 41:34)

Sein Fingerzeig richtet sich zugleich auf die Grundsteine der Menschheit:
Frieden und Freundschaft. In diesem Frieden liegen die Sicherheit und der
Schutz aller Menschen fiir- und voreinander.

Mit einem anderen Ausspruch verordnet er den Muslimen, die Ge-
sundheit, die korperliche Unversehrtheit, das Leben und das Eigentum al-
ler zu schiitzen sowie die Wiirde und die Ehre aller zu achten.

»0O ihr Leute, wahrlich, euer Blut, euer Leben, euer Eigentum, eure Wiirde und eure
Ehre sind heilig und unantastbar, bis ihr eurem Herrn gegentibersteht.« (Ausspruch
des Gesandten Muhammeds, in: Mertek 2001, S. 172)

Der Islam fordert nicht nur das Recht auf Leben und koérperliche Unver-
sehrtheit, sondern tritt auch fiir ein absolutes Gleichbehandlungsgebot ein
— er duldet daher keinerlei Vorrangstellung unter den Menschen. Diese
zeichnen sich vor Gott nur durch ihre Rechtschaffenheit aus, nicht durch
Herkunft, Hautfarbe, Nationalitit oder Kultur.

»0 ihr Leute! Euer Herr [Allah, H.0.] ist einer, euer Stammvater [Adam, H.0.] ist
einer. Die Menschen stammen von Adam, und Adam ist aus Erde. Der Edelste unter
euch vor Allah ist der Gottesfiirchtigste von euch. Ein Araber ist nicht vorziiglicher
als ein Nichtaraber, noch ein Nichtaraber vorziiglicher als ein Araber; ein Schwarzer
ist nicht vorziiglicher als ein Weifder, noch ein Weifler vorziiglicher als ein Schwar-
zer, aufler durch Frommigkeit.« (Ebd., S. 174)

Der Koran stellt mit folgendem Vers die nationale und kulturelle Pluralitit
unter seine eigene Obhut, unter seinen besonderen Schutz:

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 247

»0 ihr Menschen. Wir haben euch ja von einem méinnlichen und einem weiblichen
Wesen erschaffen und Wir haben euch zu Vélkern und Stimmen gemacht, damit
ihr einander kennenlernt. Gewiss der Geehrteste von euch bei Allah ist der Gottes-
fiirchtigste. Gewiss Allah ist Allwissend und Allkundig.« (Koran, 49:13)

Wer Menschen aufgrund seiner Abstammung, Kultur, Nationalitit, Spra-
che oder Religion ausst6f3t, handelt eindeutig nicht nach islamischen Quel-
len, mithin nicht islamisch. Der Islam fordert daher alle auf, aufeinander
zuzugehen, sich zu einer Gesellschaft zu integrieren. Die Einladung des
Islam, einander kennenzulernen und sich gemeinsam fiir das Gute einzu-
setzen, ist an alle gerichtet. Hieraus ergibt sich insbesondere, dass es ei-
nem religiosen Muslim keinesfalls verboten ist, Kontakte und Begegnun-
gen mit Nichtmuslimen zu haben. Vielmehr heiflt der Islam den Musli-
men geradezu, freundschaftliche und nachbarschaftliche Beziehungen zu
hegen und zu pflegen (vgl. Koran 49:13; 60:8; 2:148, 177; Bilmen o.]., Band
7, S.300-30I).

Wie aus Ausspriichen des Gesandten Muhammeds hervorgeht, wird
die Zufiigung von Schaden z.B. schon in dem mutwilligen Eindringen in
die Privatsphire anderer oder in der Verbreitung {ibler Gertiche, wie den
von rohen Zwiebeln und Knoblauch, bestehen (vgl. Bilmen o.].(a), S. 445-
473; Alizade 1990). Auch werden Selbstmorde oder Selbstmordattentate
durch die islamischen Schriften eindeutig und direkt verurteilt (vgl. Bilmen
0.J., Band 2, S. 46, 216-217). »Und begeht nicht Selbstmord.« (Koran, 4:29)
Menschen, die Selbstmord oder Selbstmordattentate veriiben wollen, wer-
den nach islamischem Recht mit der ewigen »Hollenpein« konfrontiert
(vgl. Koran, 4:93; Bilmen o.]., Band 2, S. 108).

Uber die Gleichstellung von Mann und Frau, die ebenfalls einen
Grundwert in unserer Gesellschaft darstellt, kann unter Beriicksichtigung
der primiren Quellen des Islam Folgendes festgestellt werden: Mann und
Frau haben dieselbe spirituell-menschliche Natur. Der Koran macht in die-
sem Zusammenhang deutlich, dass kein Geschlecht iiber oder vor dem
anderen steht.

»Ich lasse keine Tat von euch verloren gehen, sei es von einem Mann oder einer
Frau [...].« (Koran, 3:195)

Vielmehr wird der Frommigkeit und Aufrichtigkeit im Herzen der Men-
schen der entscheidende Wert beigemessen, nicht ihrem Geschlecht, ihrer
Hautfarbe oder ihrer Nationalitit. Der Koran widmet sich Mann und Frau
entsprechend ihrem Wert gleichermafien:

»0 ihr Menschen! Wir erschufen euch aus einem Mann und einer Frau [...].« (Ebd.,

49:13)
»Wabhrlich die muslimischen Mianner und die muslimischen Frauen, die gliubigen

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | WEGE ZUR INTEGRATION

Minner und die gliubigen Frauen, die gehorsamen Minner und die gehorsamen
Frauen, die wahrhaftigen Minner und die wahrhaftigen Frauen, die geduldigen
Minner und die geduldigen Frauen, die demiitigen Manner und die demiitigen
Frauen, die Minner, die Almosen geben, und die Frauen, die Almosen geben, die
Minner, die fasten, und die Frauen, die fasten, die Minner, die ihre Keuschheit wah-
ren, und die Frauen, die ihre Keuschheit wahren, die Minner, die Allah hiufig ge-
denken, und die Frauen, die Allah hiufig gedenken, — Allah hat ihnen [allen] Ver-
gebung und groflen Lohn bereitet.« (Ebd., 33:35)

Der Islam schenkt beiden Geschlechtern uneingeschrinkt Beachtung.
Zwar legt er der Frau bereits als Gattin und Mutter eine sehr grofe Bedeu-
tung bei, versagt ihr aber eine berufliche Perspektive nicht. Wie die Spra-
che, ethnische Abstammung oder Kultur keine Grundlage fiir Uberlegen-
heit oder Unterlegenheit darstellt, so ist auch das Geschlecht kein Uberle-
genkeits- bzw. Unterlegenheitskriterium (vgl. Koran, 17:23; 31:14; Beser
1995, S. 89-180; Dikmen 1999, S. 221-235).

Die Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit (Art. 4 GG) kommt
im Koran eindringlich in dem folgenden Koranvers zum Ausdruck:

»Es gibt keinen Zwang im Glauben [...].« (Koran, 2:256)

Die anerkannten Koraninterpretatoren sind der Meinung, dass dieser Ko-
ranvers das Fundament der islamischen Toleranz in Sachen des Glaubens
und der religiésen Praxis bildet. Demzufolge haben sie diesen Grundsatz
als ein striktes Verbot zur Zwangsbekehrungen verstanden, mit der die
Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit sichergestellt wurde (vgl.
Bilmen o.]., Band 1, S. 255-257). Die Bekenntnisfreiheit und das Recht auf
freie Religionsaustibung bilden damit tiberragende Schutzgiiter im Islam.

»Und wenn dein Herr wollte, wiirden fiirwahr alle auf der Erde zusammen glaubig
werden. Willst du etwa die Menschen dazu zwingen, gliubig zu werden?« (Koran,

10:99)

Ebenso wenig darf ein Muslim durch irgendwelche Versprechungen an-
dere Menschen zu einer Konversion {iberreden. Selbst dem Gesandten
Muhammed hat Gott — genau wie allen anderen Menschen — jegliche mis-
sionarische Unternehmung untersagt: »Du kannst gewiss nicht jeden
rechtleiten [bekehren], den du magst, sondern Allah leitet recht, wen Er
will. Und Er erkennt am besten diejenigen, welche sich rechtleiten lassen.«
(Koran, 28:56; Bilmen o.]., Band s, S. 373f.) Der Islam zieht nicht das blo-
Re Lippenbekenntnis, sondern die Uberzeugung des Herzens und die
rechtschaffene Hingabe zu Gott im freien Willen als Bekenntnis zum Is-
lam vor.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 249

»Die Wahrheit ist von euerem Herrn. Wer nun will, der glaube, und wer will, der
glaube nicht [...].« (Koran, 18:29)

»Wir haben dir fiir alle Menschen das Buch mit der Wahrheit hinabgesandt. Und
wer rechtgeleitet ist, der ist es zu seinem eigenen Besten. Und wer irregeht, der geht
zu seinem eigenen Nachteil irre, und du bist nicht ihr Beschiitzer.« (Ebd., 39:41)

Demzufolge kennt der Islam die kulturelle, nationale und religids-weltan-
schauliche Pluralitit und untersagt den Muslimen, andere Menschen we-
gen ihrer Religion oder Weltanschauung zu diskriminieren oder Druck,
gar Gewalt auszuiiben, um sie zu bekehren (vgl. Bilmen o.]., Band 1,
S. 255-257; Bilmen o.]., Band 6, S. 356).In Koranverse selbst einen Hinweis
auf einen »Religionskrieg« hineinzulesen, verstofit gegen allgemein zulis-
sige Deutungsmethoden im Islam. Die muslimischen Gelehrten weisen
darauf hin, dass bei der Koran- und Hadithinterpretation zum Verstindnis
der Koranverse die islamische Methodologie des Tafsirs (Exegese) strikt
einzuhalten ist. Zum einen enthilt der Koran eindeutige, vieldeutige und
sogar nicht deutbare Verse und zum anderen sind gewisse Koranverse zu-
meist Antworten auf bestimmte prekire Lebenssituationen, denen die
muslimische Gemeinschaft um den Gesandten Muhammed ausgesetzt
war (vgl. Bilmen o.]., Band 1, S. 5-7). Als im Jahre 610 n. Chr. Muhammed
mit der Verkiindung des Islam begann, wurden er und seine Anhinger
sukzessiv verfolgt, drangsaliert und sogar aus Mekka vertrieben. Daher
sind solche Koranverse, die vom Krieg, vom Téten oder Getdtetwerden
handeln, historische Dokumente und Belege fiir die bereits stattgefunde-
nen Gewalttaten. Dementsprechend sind die Koran- und Hadithinterpre-
tatoren der einhelligen Meinung, dass solche Koranverse nicht generell ei-
nen »Krieg« billigen, geschweige denn eine »Zwangsbekehrung« (vgl. Bil-
men o.J., Band 1, S.181f; Band 3, S. 49f., S.109; Giineng o.]., Band 2,
S. 215f.; Giilen 2000, Band 2, S. 175-354). Nicht zu vergessen ist, dass ange-
sichts der durch das Grundgesetz verbiirgten Religionsfreiheit diese Ko-
ranverse den Muslimen ohnehin keine Handhabe liefern. Islamische Ge-
lehrte wie Hayreddin Karaman stellen in ihren theologischen Analysen
fest, dass die Muslime, die in einem »Gastland« leben, die dort giiltigen
Gesetze achten miissen und nicht gegen sie verstoRen diirfen. Erheblich
weiter reicht, dass der zugewanderte Muslim, wenn sein Herkunftsland
mit seinem »Gastland« Krieg fiihren sollte, keinerlei feindliche Interven-
tionen gegen sein »Gastland« unternehmen darf, ist er doch Biirger dieses
Landes (vgl. Karaman 2000, S. 266-267). Zweifelsohne kann daher festge-
halten werden, dass die Religiositit der Beachtung der Grundwerte nicht
entgegensteht.

Zum anderen hegt die Religiositit einen beharrlichen Willen zum in-
tra-/interkulturellen Austausch und intra-/interreligiésen Dialog. Hierbei
reicht die passive Achtung vor Muslimen und Menschen mit anderen kul-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | WEGE ZUR INTEGRATION

turellen oder religiésen Einstellungen nicht aus, hinzukommen muss der
Wille zu einem unumwundenen Austausch und Diskurs mit ihnen. Der
Islam schreibt den Muslimen ein friedliches Miteinander, gegenseitiges
Kennenlernen und rechtschaffenes Verhalten allen Menschen gegeniiber
vor (vgl. Koran, 49:13; Bilmen o.]., Band 7, S. 300). Der Koran auferlegt den
Muslimen, zu allen Menschen giitig und gerecht zu sein (vgl. Koran, 60:8;
Bilmen o.]., Band §, S. 94). Der Islam gibt den Muslimen auch vor, wie sie
mit Nichtmuslimen zu kommunizieren haben. So muss die Kommunika-
tion z.B. wihrend einer Dialogveranstaltung auf »beste Art und Weise«
sein. Nichtmuslime aufgrund ihrer Religion oder Weltanschauung anzu-
prangern, zu beleidigen oder gar zu verspotten, zdhlt zu den schwerwie-
gendsten »Siinden« im Islam (vgl. Bilmen o.]., Band 2, S. 385).

»Und streitet nicht mit dem Volk der Schrift; es sei denn auf die beste Art und Wei-
se. Und sprecht: Wir glauben an das, was zu uns und was zu euch herabgesandt
wurde; und unser Gott und euer Gott ist Einer; und Thm sind wir ergeben.« (Koran,
29:46)

»Und schmiht nicht diejenigen, die sie neben Allah anrufen, damit sie nicht ihrer-
seits aus Feindschaft und Unwissenheit Allah schmihen; denn Wir haben jedem
Volk sein Tun wohlgefillig erscheinen lassen. Dann aber ist ihre Heimkehr zu Al-
lah, und Er wird ihnen vorhalten, was sie getan haben.« (Ebd., 6:108)

Der Gesandte Muhammed ermahnte die Muslime, wihrend einer Konver-
sation umsichtig zu sein:

»Wer an Allah und den Jiingsten Tag glaubt, er soll Gutes sprechen oder er soll
schweigen. Wer an Allah und den Jiingsten Tag glaubt, der soll seinen Nachbarn
ehren. Wer an Allah und den Jingsten Tag glaubt, der soll seinen Gast ehren.«
(Ausspruch des Gesandten Muhammeds, in: Rassoul 1993, S. 131)

Derart miisse der Muslim mit denen, die mit ihm »unter einem Dach« le-
ben, denjenigen, dessen Haus unmittelbar an das eigene angrenzt, die Be-
wohner der nichsten vierzig Hiuser nach jeder Richtung hin, und denje-
nigen, die im selben Ort wie er selbst wohnen, gute nachbarschaftliche Be-
ziehungen pflegen und helfen, wo seine Hilfe benétigt wird.

Muhammed beschwor die Muslime, dass diejenigen, vor deren Ubel ihr
Nachbar nicht sicher ist, nicht ins Paradies kommen werden (vgl. An-
Nawawi 1990, S. 140). Gute nachbarschaftliche Beziehungen sind also eine
notwendige Bedingung fiir das »ewige« Gluck (vgl. Bilmen o.].(a), S. 4571;
Alizade 1990, S. 420-431).

Die Muslime haben den »gottlichen« Auftrag, unter den Menschen
Frieden zu stiften und ihnen behilflich zu sein (vgl. Koran, 4:114, 128; 8:1).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 251

»Der ist kein Liigner, der Frieden unter den Menschen schafft und Gutes erlangen
will, wobei er etwas Gutes sagt, in dessen Unwahrheit Gutes steckt.« (An-Nawawi
1996, S. 120)

»Und tu Gutes, so wie Allah dir Gutes getan hat. Und trachte nicht nach Unheil auf
der Erde, denn Allah liebt nicht die Unheilstifter.« (Koran, 28:77)

Der Gesandte Muhammed forderte die Muslime auf, die Menschen »mit
gutem Charakter« zu behandeln, d.h. den Menschen Gutes tun und Scha-
den von ihnen abzuwenden (vgl. Rassoul 1993, S. 142, 173):

»Und dient Gott und gesellt ihm nichts bei. Und zu den Eltern sollt ihr gut sein und
ebenso zu den Verwandten, den Waisen und den Armen, weiter zu den fremden
Nachbarn, zum Gefihrten, der euch zur Seite steht, zu dem, der unterwegs ist, und
zu dem, was ihr besitzt. Wer eingebildet und prahlerisch ist, den liebt Gott nicht.«
(Koran, 4:36)

»Allah verbietet euch nicht, gegen die giitig und gerecht zu sein, die euch nicht we-
gen eures Glaubens bekimpft oder euch aus eueren Hiusern vertrieben haben. Al-
lah liebt fiirwahr die gerecht Handelnden.« (Ebd., 60:8)

Der Gesandte Muhammed definiert einen Muslim als einen Menschen, vor
dessen Zunge und Hand die Menschen in Sicherheit sind, d.h. der thnen
nicht schadet (vgl. Mertek 2001, S. 82). Ein Muslim soll daher Menschen
mit Toleranz und Hilfsbereitschaft zur Seite stehen, um sich die Barmher-
zigkeit Gottes zu verdienen (vgl. An-Nawawi 1996, S. 113). Dabei soll er
weder tibertreiben noch sich in Extremen verlieren. Auch was die Angele-
genheiten des Glaubens anbelangt, sind dem Muslim fanatische Einstel-
lungen untersagt. Diese warnt der Gesandte Muhammed: »Mogen die
Ubertreibenden, d.h. jene, die streng darin sind, wo sie nicht streng sein
sollen, zugrunde gehen.« Der Muslim tut gut daran, in der Religion weder
zu iibertreiben noch zu untertreiben; er soll sich in der »Mitte« bewegen
(ebd., S.74). So wiederholen Muslime tiglich vierzigfach in den Gebeten
die Rezitation der Sura »Al-Fatiha«, in der sie Gott darum bitten, sie recht-
zuleiten (vgl. Bilmen o.]., Band 1, S. 10-13).

Das allgemeingiiltige Gebot fiir zwischenmenschliche Umgangsformen
stellt der Gesandte Muhammed durch folgende Worte auf:

»Verkiindet, was froh macht, verkiindet nicht, was erschreckt. Macht es den Men-
schen leicht, macht es ihnen nicht schwer.« (Ausspruch des Gesandten Muham-
meds, in: Mertek 2001, S. 140)

Aus diesen Ausfithrungen ist zu folgern, dass der Islam geradezu einen

beharrlichen Willen zum intra-/interkulturellen Austausch und intra-/in-
terreligiosen Dialog fordert. Die Muslime diirfen sich nicht verschlieflen

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | WEGE ZUR INTEGRATION

und sich gegenseitig ausgrenzen, schon gar nicht eine feindliche Gesin-
nung annehmen. Ihre islamische Religiositit zeichnet sich dadurch aus,
dass sie fiir einen Dialog mit allen Menschen einsteht. Dadurch sollen sie
diese Grundsitze verinnerlichen und so das Zusammenleben der Men-
schen verbessern (vgl. Koran, 5:32; 2:269; 8:46), das eigene Handeln stets
am Prinzip der Wahrhaftigkeit messen und anderen Menschen nicht scha-
den (vgl. ebd., 2:282; 4:58) und erkennen, dass die Menschen unterschied-
liche Bediirfnisse und Interessen haben kénnen. Sie sollen in Konflikten
Gewalt abschwoéren sowie dazu beitragen, dass unter den Menschen Frie-
den herrscht (vgl. ebd., 2:109; 26:183; 8:61).

SchlieRlich fithrt die Religiositit das Interesse und Engagement herbei,
die bereitgestellten oder die zur Verfiigung stehenden Chancen auch tat-
sdchlich zu ergreifen.

Ein religiéser muslimischer Jugendlicher bemiiht sich um eine schuli-
sche und berufliche Qualifizierung und Weiterbildung, weist doch der Is-
lam gerade die jungen Muslime an, durchgehend eine anstindige Qualifi-
zierung und lebenslange Weiterbildung zu verfolgen.

Das Erlangen von Wissen ist im Islam eine besondere Pflicht fiir Mann
und Frau (vgl. Kerimoglu 198g, S. 193). Den Rang dieses Gebotes verdeut-
licht der Koran, in den die ersten Worte Gottes an den Gesandten Mu-
hammed aufgenommen sind:

»Lies im Namen deines Herrn. [..] Lies, und dein Herr ist der Edelste, Der [das
Schreiben, H.0.] mit dem Schreibstift gelehrt hat, den Menschen gelehrt hat, was er
nicht wusste.« (Koran, 96:1-5)

Islamische Gelehrten bemerken, dass der Muslim, in welche Situation er
auch immer gerit, als eine islamische Pflicht mindestens jenes Wissen zu
erlangen habe, mit dem er der jeweiligen Situation gerecht werden kann
(vgl. Ez-Zernuci 1980, S. 9). Praktisch bedeutet dies, dass muslimische
Minner und Frauen verpflichtet sind, neben religiosem Wissen sich auch
mindestens so viel Allgemeinwissen anzueignen, wie sie in ihrem Alltag
benétigen. Dazu gehort eine gute schulische und berufliche Qualifikation.
Hierzulande benétigen sie dazu die deutsche Sprache, sodass hieraus die
These folgt, dass der Erwerb der deutschen Sprache fiir muslimische Ju-
gendliche genauso eine islamische Pflicht darstellt wie der Erwerb von
Wissen iiber den Islam. Kommen sie diesem Gebot nach und streben sie
nach Wissen, dann garantiert ihnen Gott im Koran, dass er den »Weg ins
Paradies« vereinfachen wird (vgl. Mertek 2001, S. 156; Koran, 5:9). Gott
fordert den Muslim daher auf, sich auf diesem Wege zu bemiihen und ge-
duldig zu sein. Nur mit seinen Eigenleistungen wird er die Belohnung Got-
tes erhalten.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 253

»Und dass der Mensch nur empfangen wird, worum er sich bemiiht; und dass [die
Furcht] seines Bemiihens sichtbar werden wird; und dass er dann mit vollem Lohn
dafiir belohnt werden wird [...].« (Koran, 53:39-41)

Dergestalt sollen Muslime in guten Werken miteinander wetteifern und
nicht in feindselige Stimmung und Konkurrenz verfallen.

»Jeder hat ein Ziel, dem er sich zuwendet. So wetteifert miteinander in guten Wer-
ken. Wo immer ihr auch seid, Allah wird euch zusammenbringen; wahrlich, Allah
hat Macht tiber alle Dinge.« (Ebd., 2:148)

Bemiiht sich ein Muslim um eine lebenslange Weiterbildung, wetteifert in
guten Werken mit anderen Menschen und stellt sein Wissen in den Dienst
der Menschheit, so wirken seine Taten tiber den Tod hinaus.

»Wenn der Mensch stirbt, horen seine Werke auf, aufler dreierlei: einem auch wei-
terhin gemeinniitzige Almosen, oder dem Wissen, das nutzbar ist, oder einem
wahrhaften Nachkommen, der fiir ihn bittet.« (Ausspruch des Gesandten Muham-
meds, in: Mertek 2001, S. 159)

Muslime sind bestrebt, sich »von der Wiege bis zum Grabe« weiterzubil-
den und rechtschaffene Werke zu setzen (Arvasi 1994, S. 7).

Damit erheischt die Religiositit eines Muslims das Interesse und Enga-
gement, die bereitgestellten und zur Verfiigung stehenden Chancen auch
tatsichlich zu ergreifen.

Diese Ausfithrungen belegen deutlich, dass weder der Islam noch die
islamische Religiositit einer erfolgreichen Integration entgegensteht (vgl.
Bericht 2005, S. 226-228; ZfT 2005b; Kelek 2002; Frese 2001; KAS-Studie
2001; Tietze 2001; Karakasoglu 2000).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 -

m 15.02.20286, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Resiimee und Ausblick

7.1 Resiimee

Meine Untersuchungen haben ergeben, dass die Religiositit muslimischer
Jugendlicher und die Integration nach hiesigem progressivem Verstindnis
keine Gegensitze darstellen. Weder steht die Integration der Religiositit
im Weg noch hintertreibt die Religiositit die Integration. Im Gegenteil: Ei-
nerseits geht mit der islamischen Religiositit zwingend die Integration
einher, andererseits 6ffnet die Integration eine Schneise zur islamischen
Religiositit.

Die Religiositdt, verstanden als Leben nach den Vorgaben einer Religi-
on, bietet muslimischen Jugendlichen die Méglichkeit, ihren Uberzeugun-
gen folgend zu fithlen und zu denken.

Um die Art und Ausmafle der Religiositit muslimischer Jugendlicher
zu erfassen, wurde unter Zuhilfenahme der anerkannten Glock’schen Un-
tersuchungsmuster eine fiinfteilige Kategorisierung der sozialen AuRRerun-
gen der Religiositit vorgenommen. Bei ihrer qualitativen Erfassung zeigten
sich verschiedene Formen, um als muslimische Jugendliche in Deutsch-
land zu leben.

Dementsprechend wurde eruiert, dass sich muslimische Jugendliche zu
den islamischen Glaubensgrundsitzen bekennen und ihre Religionszuge-
horigkeit als einen wesentlichen Bestandteil ihrer Identitit empfinden.

Die meisten unten den Befragten haben jedoch mit der durchgingigen
Erfullung der islamischen Hauptpflichten Schwierigkeiten —trotzdem er-
kennen sie deren Wichtigkeit an und definieren sich durch ihren Glauben.

Sie assoziieren »Islam« mit den Begriffen Frieden, Gottes- und Men-
schenliebe, Hoffnung, Gliickseligkeit und Fleif. Den Islam verstehen sie
als ein »Buchy, in dem sie auf ihre diffizilen Fragen verstindliche Antwor-
ten finden.

Nahezu alle befragten muslimischen Jugendlichen sind mit ihrem reli-
giosen Wissensstand nicht zufrieden — sie seien weder ausreichend infor-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | WEGE ZUR INTEGRATION

miert noch unterrichtet. Hierzu beklagen sie den Mangel an Angeboten
und Orten zur religiosen Weiterbildung.

Sie weisen auf die herausragende Bedeutung der Kindererziehung nach
islamischen Werten hin. Eine Ehe mit einer nicht muslimischen Frau oder
mit einem nicht muslimischen Mann verweigern sie nicht generell.

Die muslimischen Jugendlichen suchen eher in der Fastenzeit im Mo-
nat Ramadan sowie zu den Festtagsgebeten eine Moschee auf als zu tigli-
chen Gebeten und dem Freitagsgebet. Dabei werden die Moscheen in un-
mittelbarer Umgebung bevorzugt.

Die Befragten sind mehrheitlich in keinem muslimischen Verein orga-
nisiert. Die inhaltliche Ausrichtung der Organisationen ist den Jugendli-
chen kaum bekannt, sie bekunden auch kein Interesse, diese niher ken-
nenzulernen. Uberdies haben sie mehrheitlich eine lockere Bindung an
Moscheegemeinden.

Als wichtigste Aufgabe der Moschee betrachten sie, dass diese fiir alle
offen ist und als Ansprechpartner fiir Muslime und Nichtmuslime fungiert
sowie intensive Bildungsarbeit anbietet. Ein guter Imam zeichne sich
durch ein {iberdurchschnittliches und fundiertes Wissen tiber den Islam
sowie ein solides Allgemeinwissen aus. Dazu gehéren ein vorbildlicher
Charakter und vor allem Kommunikationsfihigkeit.

Islam und Demokratie bilden also keine Gegensitze. Gewalttitige Per-
sonen und Gruppen, gar die Gewalt als solche, werden als »unislamisch«
abgelehnt.

Gemif den Antworten lisst sich schlielich feststellen, dass der soziale
Aspekt der Religiositit, und zwar die Befolgung der religiésen Vorgaben,
unterschiedlich ausgebildet ist. Gleichwohl erkennen die muslimischen
Jugendlichen ihre »Liicken« und zeigen Bereitschaft, diese zu schliefen.

Dies kann ihrer Integration nur foérderlich sein, hat sich doch herausge-
stellt, dass — man betrachte Integration und Religiositit der muslimischen
Jugendlichen als zwei aufeinander zulaufende Prozesse — sich beide so-
wohl bei der weiteren Entwicklung von Integrationsgelegenheiten als auch
bei der Zunahme an Religiositit muslimischer Jugendlicher letzlich gegen-
seitig durchdringen werden.

So verstehen die befragten Jugendlichen ein Leben in Konformitit mit
den islamischen Werten als Schutzmauer fiir ein konsequentes und geset-
zestreues Dasein sowie ein Leben ohne Drogen- und Alkoholprobleme. Der
Islam gilt durchaus nicht als Hindernis, Deutschland als Heimat anzuse-
hen und dessen Gesetze einzuhalten.

Folglich gehen der Islam und ein aufgeklirtes Leben nach islamischem
Duktus mit einer erfolgreichen Integration Hand in Hand einher.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. RESUMEE UND AUSBLICK | 257

7.2 Ausblick

Seit Jahrzehnten befinden sich Menschen verschiedener Religionen im
Austausch.

Doch derzeit verlduft die Diskussion {iber den Islam und die Muslime
nicht selten entlang eines »Islamismus/Fundamentalismus/Terrorismus«-
Paradigmas. Leben in Deutschland nicht tiber drei Millionen Menschen
islamischen Glaubens — die meisten seit {iber 40 Jahren — ohne Konflikte,
ohne terroristische Attentate, Intrigen oder andere kriminelle Machen-
schaften?

Dass aber Jugendliche (auch muslimische) Schwierigkeiten bei der In-
tegration in die Gesellschaft Probleme haben, soll hier nicht in Abrede ge-
stellt werden. Wie bereits ausgefiihrt (vgl. Kap. 3.2), ist es vonnéten, Integ-
ration als eine »soziale Frage« aufzufassen. Heute sind Jugendliche mit
unterschiedlichen sozialen Problemen (fehlende Bildung, geringe soziale
Aufstiegschancen, lang andauernde Arbeitslosigkeit u.a.) konfrontiert. Da-
bei werden Sprachprobleme, Schul- und Ausbildungshindernisse, Rechte
und Entfaltungsméglichkeiten von Madchen und Frauen sowie berufliche
Miseren einzelner Menschen nicht deutscher Herkunft nicht spezifisch als
gesellschaftliche Problemlage diskutiert, sondern eben mit dem Islam und
der islamischen Religiositit filschlich in Verbindung gebracht.

Diese Studie hat aber gezeigt, dass gerade die islamischen Quellen und
islamische Religiositit die Integration fordern und fordern. Zu diesem
Zweck konnen die islamischen Grundsitze (z.B. einer schulischen und be-
ruflichen Qualifizierung) zur Motivierung der muslimischen Jugendlichen
effektiv eingesetzt werden. Sie lassen sich mit den entsprechenden
Schlagworten aus den islamischen Quellen (Bildungspflicht, rechtschaffe-
ne Werke, ehrlich verdientes Geld, Fiirsorgepflicht, Ehrlichkeit, Weiterbil-
dung etc.) ansprechen — nicht nur solche mit religiéser Lebensfiithrung.

Bei Diskriminierungs- und Ausgrenzungserfahrungen bietet die isla-
mische Religiositit den Jugendlichen einen entscheidenden »Ausweg« (vgl.
Koran, 103:1-3; 2145, 152, 250; 22:35). Ebenso bekdmpft sie die Ursachen fiir
Kriminalitit und Drogenmissbrauch (vgl. Interviews). Ein aufgeklirtes Is-
lamverstindnis bewahrt die muslimischen Jugendlichen durchweg vor »ex-
tremistischen« Fehltritten.

Ein gesellschaftliches Umdenken ist erforderlich: Speziell ist es wichtig
und erforderlich, Abstand von der Vorstellung »Migrant = Tiirke = Muslim
= Fremder« zu nehmen und den Islam nicht als ein »Auslinderphino-
men« anzusehen — schon gar nicht ist es mit »Fundamentalismus/Radika-
lismus/Terrorismus« gleichzusetzen. Die zunehmende Globalisierung und
die Realitit der »einen« Welt mit ihren kulturellen Uberschneidungssitua-
tionen stellen uns vor vielfiltige neue Herausforderungen — aber auch Ge-
fahren. Deren grofite rithrt von den lokal bis global agierenden terroristi-
schen Netzwerken. Daher ist die gingige »Zweiteilung der Welt« — einst in

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | WEGE ZUR INTEGRATION

eine westliche und 6stliche bzw. kapitalistische und kommunistische Zone
und jetzt in eine westliche und islamische Welt — weder fiir den Weltfrie-
den noch fiir den interkulturellen und interreligiosen Dialog zutraglich.
Uns sollte inzwischen durchaus bewusst sein, dass unsere Erde eins ist.
Daher lohnt es sich, eine gemeinsame und aufrichtige Gefahrenanalyse
voranzutreiben, ohne Kulturen oder Religionen fiir Kontroversen haftbar
zu machen.

Sodann ist von den gingigen und weitverbreiteten Denkfehlern abzu-
sehen, »islamische« Organisationen mit ethnischen Organisationen und
sozialen Milieus gleichzusetzen. Es beschleicht nicht wenige der Gedanke:
Extremismus in Form des Terrorismus ist eine politische Bewegung der
Globalisierungs- und Modernisierungsverlierer, die Religion oder Kultur
zu eigenniitzigem Zwecke instrumentalisiert. Hierzu hat sich zuletzt auch
der Bundesprisident a.D. Johannes Rau in seiner Rede beim Festakt zum
275. Geburtstag von Gotthold Ephraim Lessing am 22.01.2004 in Wolfen-
biittel manifest und richtungweisend gedufiert:

»Wir miissen die Auseinandersetzung mit dem Fundamentalismus fithren, aber
differenziert und an der richtigen Stelle. Pauschaler Verdacht stirkt den Fundamen-
talismus, statt ihn zu schwichen. [...] Zur Auseinandersetzung mit dem Fundamen-
talismus gehort auch, deutlich zu sagen, dass Fundamentalismus nicht nur die Sa-
che einer Religion oder einer Uberzeugung ist. Allen Fundamentalisten ist eines
gemeinsam: die Uberzeugung, allein im Besitz der Wahrheit vom Sinn menschli-
cher Existenz und von dem Weg zu sein, der zur Erfiillung dieses Sinnes fiihrt. Da-
rin bekimpfen Fundamentalisten Vertreter anderer Wertordnungen, und manche
halten sich sogar fiir berechtigt, das mit Gewalt zu tun.«

Daher wire es unser aller Aufgabe, nicht den Floskeln wie »Kampf der Kul-
turen« nachzueilen, sondern aufrichtig und glaubwiirdig fiir das Gemein-
same, den interkulturellen und interreligiésen Dialog, zu plddieren. Doch
konnen trotz der rasanten informationstechnischen Entwicklungen beson-
ders zwei Probleme fiir den interkulturellen und interreligiésen Dialog
konstatiert werden:

Erstens: Beide Seiten tendieren dazu, die negativen Seiten des jeweils
anderen hervorzuheben und ihn dariiber zu definieren. So werden zumeist
nur diese »Schwichen« mit Augenklappen wahrgenommen, die nur ein
Teil der Realitit sind. Keiner kann ernsthaft behaupten, dass Deutschland
fur Skinheads, Fremdenfeindlichkeit oder Vélkermord steht — so sollte
auch nicht behauptet werden, dass muslimische Gesellschaften fiir Fana-
tismus und Intoleranz stehen. Solche Wahrnehmungen und Definitionen
be- und verhindern den Dialog.

Zweitens: Dialog findet nicht zwischen heterogenen ganzen Systemen
statt, sondern zwischen einzelnen Individuen oder Menschengruppen. Da-
her stehen sich nicht nur zwei Akteure gegeniiber, sondern mehrere. Logi-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. RESUMEE UND AUSBLICK | 259

scherweise tut es not, eine pluralistische Diskussionskultur zu schaffen, die
tolerant, respektvoll, aufrichtig und glaubwiirdig ist.

Deutschland ist schon lange nicht mehr monokulturell und monoreli-
gi6s strukturiert. Diese plurale Wertegemeinschaft ist als Gewinn fiir die
Menschen zu begriiRen. Hierbei geht es weder um Xenophobie noch um
Exotismus, vielmehr um gedeihlich-kritisches und konstruktives Miteinan-
der. Alle Mitglieder unserer Gesellschaft sind darauf angewiesen, sich ge-
gen Opportunismus, Demagogie und Agitation zu verwahren — mit einer
»Ethik der Vernunft«: Sie ist deshalb erforderlich, weil in einer pluralen
Wertegemeinschaft aufgrund unterschiedlicher Werte und Normen, unter-
schiedlicher Interpretation von Zeichen, Handlungen, Gesten und Worten
sowie unterschiedlicher Konzepte von Raum, Zeit oder Denken leicht das
Gefiihl aufkommen kann, dass sich der in der Begegnung kulturell und
religiés anders gepragte Mensch falsch verhilt — dabei kénnen in diesen
interkulturellen und interreligidsen Uberschneidungssituationen folgen-
schwere Missverstindnisse entstehen.

Folglich ist das interkulturelle und interreligiose Lernen in der Gesell-
schaft zu forcieren, um in ihr die interkulturelle und interreligivse Kompe-
tenz zu verbreiten. Hier ist vorrangig die Erwachsenenbildung gefragt. De-
ren Zielbeschreibungen — wie Toleranz, Friedfertigkeit, Zusammenarbeit,
Ideenreichtum, interkulturelle und interreligiose Kompetenz — zeigen
Wege aus interkulturellen und interreligivsen Uberschneidungssituationen
auf. Bildung kann helfen, die Integration der Muslime und Nichtmuslime
in Deutschland und Europa, die bereits im Gange ist, weiter anzukurbeln
und eine »Kultur der Toleranz und des Miteinanders« zu entwickeln, in-
dem sie allen bewusst macht, dass die Pflege der »eigenen und fremden
Kultur eine alltigliche Biirgerpflicht ist.

Die jungen Muslime haben es in dieser Studie auf den Punkt gebracht:
Sie betrachten sich zunehmend als deutsche und europiische Muslime.
Namentlich Gotthold Ephraim Lessing und Johann Wolfgang von Goethe
sind Vorreiter auf diesem Pfad, mit einer klaren Botschaft: Menschen un-
terschiedlicher Kultur und Religion kénnen gleichberechtigt miteinander
leben, und das ist gut fur alle.

Sowohl die Mehrheitsgesellschaft mit ihren staatlichen und nicht staat-
lichen Institutionen als auch die Muslime mit ihren Organisationen und
Einrichtungen kénnen sich zu einer gemeinsamen Gesamigesellschaft integ-
rieren. Sie konnen hierzu einander unterstiitzen. Dazu sollte man auf der
einen Seite

— den Islam als eine gleichberechtigte Weltreligion anerkennen, Musli-
men in diesem Lande mehr Moglichkeiten der Partizipation am gesell-
schaftlichen Leben einrdiumen und gegeniiber dem gelebten Islam eine
offentliche Toleranz erkennen lassen;

— den sozialen und strukturellen Integrationsrahmen fiir Muslime als

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | WEGE ZUR INTEGRATION

Voraussetzung fiir ein interkulturelles Zusammenleben herstel-
len;

— objektive Aufklirung und Offentlichkeitsarbeit {iber den Islam in der
gesamten Gesellschaft mit dem Ziel der allgemeinen Sensibilisierung
fur den Umgang mit Migranten und Andersgldubigen durchfiihren;

— den Islam getrennt von »Fundamentalismus/Islamismus« betrachten
und schliefllich die Ethnisierung von Konflikten und den generellen
Fundamentalismusverdacht gegeniiber muslimischen Organisationen
und Muslimen beenden;

— dafiir Sorge tragen, dass der Bund, die Linder und die Kommunen mit
muslimischen Organisationen in engerer stindiger Kooperation stehen;

— den Zugang der muslimischen Jugendlichen zu ihren Wurzeln und
ihrer Kultur durch spezielle Bildungsangebote, Férderung der Mitglied-
schaft und ehrenamtliches Engagement in muslimischen und nicht
muslimischen Vereinen, Moscheegemeinden usw. ermoglichen;

— den Bedarf an Lehrstithlen fiir »islamische Theologie« an deutschen
Universititen decken, um das Lehrpersonal fiir den islamischen Religi-
onsunterricht, fiir Vorbeter (Imame) in Moscheen usw. auszubilden;

— den Muslimen, insbesondere muslimischen Jugendlichen, eine fun-
dierte und zusammenhingende religiése Bildung u.a. durch Einfiih-
rung eines verbindlichen Islamunterrichts in 6ffentlichen Schulen so-
wie durch Darstellung des Islam in offiziellen Schulbiichern ermégli-
chen, damit sie sich substanziell mit ihrem Glauben auskennen und
infolgedessen gegen jedwede »extremistische« Interpretation resistent
sind und

— ihnen in Deutschland konkrete Moglichkeiten zur Identititswahrung
und -entwicklung anbieten.

Demzufolge sollte das Festhalten der jungen Muslime an ihrer kulturell-re-
ligiésen Identitit nicht als Bedrohung, sondern als erhebliche Vorausset-
zung fiir Integration dargestellt werden.

Selbstverstindlich sind auf der anderen Seite die Muslime aufgerufen,
durch wesentliche Eigenanstrengungen aktiv zu diesem »Projekt« beizu-
tragen. Auch das Etikett »Opferstatus« oder ein Leben in Gettos oder gar
die Bildung einer Parallelgesellschaft wird weder dem Islam noch den
Muslimen gerecht und forderlich. Deswegen mahne ich mit Nachdruck
allen hiesigen Muslimen folgende Bemiithungen an:

— Die Muslime, insbesondere die muslimischen Organisationen, sind
aufgefordert, offensiv gegen den »Missbrauch des Islam« vorzugehen,
indem sie unmissverstindlich allen terroristischen Akten eine Absage
erteilen und sich dariiber hinaus auch von Gewaltparolen distanzieren.
Wichtig wie erforderlich ist es hierbei auch, allen antisemitischen und

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. RESUMEE UND AUSBLICK | 261

rassistischen Erscheinungen innerhalb der muslimischen Gemein-
schaft Einhalt zu gebieten.

— Alle muslimischen Organisationen sollten — soweit dies bislang vorge-
kommen sein sollte — jedwede extremistische oder ausschlieflich na-
tionalistische Orientierung und Beeinflussung von Parteien oder Per-
sonen aus dem In- und Ausland meiden.

— Eine gezielte gemeinniitzige Arbeit soll bestimmend sein. Dartiber hi-
naus miissen sie sich gezielt um die Belange ihrer Gemeindemitglieder
kitmmern und mit staatlichen und nicht staatlichen Einrichtungen ko-
operieren.

— Alle muslimischen Organisationen, an erster Stelle die Moscheege-
meinden, sollten einen Generationswechsel in ihren Fithrungsriegen
ermoglichen, denn nur mit sprachkompetenten und qualifizierten jun-
gen Menschen, die die Kultur und Rechtsordnung dieses Landes ken-
nen und sich bewusst mit dieser Gesellschaftsordnung identifizieren,
kénnen sie in der Gesellschaft integrationsférdernd wirken.

— Moscheegemeinden miissen eine {ibernationale, interkulturelle und
unabhingige Struktur erhalten, die etwa von dafiir konstituierten Stif-
tungen getragen werden kann.

— Moscheegemeinden sollen die Erwachsenenbildung, das interreligiose/
-kulturelle Lernen zur Alltagsbewiltigung und zivilgesellschaftlichen
Orientierung sowie die psychosoziale Beratung junger muslimischer
Frauen und Minner auf ihr Tagesprogramm setzen.

— Der islamische Religionsunterricht soll fiir Jugendliche und Erwachse-
ne als Lernprozess unter dem Aspekt der Entwicklung von Problemls-
sestrategien und der Aktivierung von gesellschaftsdienlichem Verhalten
gelten.

— Muslimische Einrichtungen sind dazu angehalten, allmihlich dazu
iiberzugehen, die deutsche Sprache als Hauptsprache fiir ihre Aktiviti-
ten zu verwenden.

Deutschland steht fiir Respekt und Toleranz zwischen Religionen und Kul-
turen,’ verfigt damit tiber einen unentbehrlichen Nihrboden zur Ver-

1 | Die Fundamente der Kultur in Deutschland bilden Persénlichkeiten wie
von Goethe, die mit ihren Versffentlichungen viele Ideen und Ratschlige hierzu
gemacht haben. Daher ist es erneut erforderlich, diese Schriften beispielsweise in
der Schule zur mafigeblichen Literatur zu erkliren (vgl. von Goethe 1981; Lessing
2000). Unser Grundgesetz, das eine Kultur der Verstindigung und Toleranz lehrt,
muss insoweit ebenfalls als Basislektiire in der Schule behandelt werden, damit sich
die jungen Menschen mit diesem identifizieren kénnen (vgl. Grundgesetz der Bun-
desrepublik Deutschland und Avenarius 2001).

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | WEGE ZUR INTEGRATION

wirklichung dieser Bedingungen. Es ist eine Angelegenheit aller Menschen,
diese Werte unserer Gesellschaft zu wahren und auszugestalten — gleich ob
Christ, Jude oder Muslim!

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Abdullah, Muhammad Salim: Islam. Muslimische Identitit und Wege zum
Gesprich. Diisseldorf: Patmos 2002.

Abdullah, Muhammad Salim: Was will der Islam in Deutschland? Giiters-
loh: Verlagshaus Mohn 1993.

Abdullah, Muhammad Salim: Geschichte des Islam in Deutschland. Graz:
Verlag Styria 1981.

Akaltun, Nevzat: islam Fikhi ve Hukukuna ait 1099 Fetva. Ankara: Mevla-
na Kitabevi o.].

Alacacioglu, Hasan: Ist Gott noch »in«? Glaube und Glaubenspraxis von
Jugendlichen in einer modernen Gesellschaft. In: Wolf-Dietrich Bukow
und Erol Yildiz (Hg.): Islam und Bildung. Opladen: Leske+Budrich
2003, S. 93-114.

Alacacioglu, Hasan: Muslimische Jugendliche in tiirkisch-islamischen
Gemeinden. Abschlussbericht. Miinster: Westfilische Univ. 1999.

Alizade, Seyyid Alioglu Molla Ya’kub: Tam Sirat’til-Islam. Istanbul: Pamuk
Yayinlari 199o0.

Allport, Gordon Williard: Personal religious orientation and prejudice.
Journal of Personality and Social Psychology, 5, 1967, S, 432-443.

An-Nawawi, Imam Abu Zakariya Yahya ibn Scharaf: Riyad-us Salihin. Gar-
ching und Miinchen: Dar-us-Salam 1996.

Appadurai, Arjun: Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globaliza-
tion. Cambridge (u.a.): Univ. Press 1996.

Appadurai, Arjun: Gender, Genre, and Power in South Asian Expressive
Traditions. Cambridge (u.a.): Univ. Press 1991.

Appadurai, Arjun: The social life of things. Commodities in cultural per-
spective. Cambridge (u.a.): Univ. Press 1988.

Auernheimer, Georg: Einfiihrung in die interkulturelle Pidagogik. 3., neu
bearb. und erw. Aufl., Darmstadt: Wiss. Buchges. 2003.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | WEGE ZUR INTEGRATION

Auernheimer, Georg/Blumenthal, Viktor v./Stiibig, Heinz/Willmann,
Bodo: Interkulturelle Erziehung im Schulalltag. Miinster: Waxmann
1990.

Arvasi, Seyyid Ahmed: Tiirk Islam Sentezi. Istanbul: Burak Yayinlari 1994.

Asimgil, Sevim: Fert ve Ailede Mutluluk Yolu. Istanbul: Timas Yayinlari
1992.

Aslan, Adnan: Religiése Erziehung der muslimischen Kinder in Deutsch-
land und Osterreich. Stuttgart: Institut fiir islamische Erziehung 1998.

Atteslander, Peter: Methoden der empirischen Sozialforschung. 9. Auflage.
Berlin und New York: Gruyter Studienbuch 2000.

Avenarius, Hermann: Die Rechtsordnung der Bundesrepublik Deutsch-
land. Bonn: Bundeszentrale fiir politische Bildung 2001.

Bade, Klaus: Einfithrung: Migration und Integration — Herausforderungen
fiir Deutschland. In: Bade, K./Miinz, R. (Hg.): Migrationsreport 2000.
Fakten-Analysen-Perspektiven. Frankfurt a.M./New York: Campus
2000, S. 7-22.

Bade, Klaus: Einwanderungskontinent Europa: Migration und Integration
am Beginn des 21. Jahrhunderts. Osnabriick: Universititsverlag Rasch
2001

Bade, Klaus: Integration gibt es nicht im Passiv. Die deutsche Einwande-
rungspolitik férdert und belohnt die Eigeninitiative der Migranten zu-
wenig. In: WELT vom 2.12.2005.

Bade, Klaus: Nachholende Integrationspolitik. Eingangsstatement zur Po-
diumsdiskussion: Die neue Integrationspolitik des Zuwanderungsge-
setzes — eine Zwischenbilanz. Gesprichskreis Migration und Integra-
tion. Berlin: Friedrich-Ebert-Stiftung 2005a.

Balic, Smail: Der Islam im Spannungsfeld von Tradition und heutiger Zeit.
Wiirzburg: Echter Verlag 1993.

Barz, Heiner: Jugend und Religion. Opladen: Leske+Budrich 1992.

Beck, Ulrich: Was ist Globalisierung? Irrtiimer des Globalismus — Antwor-
ten auf Globalisierung. 4. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998.

Beck, Ulrich: Die Individualisierungsdebatte. In: Schifers, B. (Hg.) Soziolo-
gie in Deutschland. Entwicklung, Institutionalisierung und Berufsfelder,
theoretische Kontroversen. Opladen: Leske+Budrich 1995, S.185-197.

Beck, Ulrich: Risikogesellschaft — auf dem Weg in eine andere Moderne. 1.
Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986.

Benningshaus, Hans: Einfithrung in die sozialwissenschaftliche Datenana-
lyse. Miinchen und Wien: R. Oldenbourg Verlag 1998.

Bericht der Beauftragten der Bundesregierung fiir Auslinderfragen tiber
die Lage der Auslinder in der Bundesrepublik Deutschland. Bonn: Be-
auftragte der Bundesregierung fiir Migration, Fliichtlinge und Integra-
tion 2000.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 265

Bericht der Beauftragten der Bundesregierung fiir Auslinderfragen tiber
die Lage der Auslinder in der Bundesrepublik Deutschland. Bonn: Be-
auftragte der Bundesregierung fiir Migration, Fliichtlinge und Integra-
tion 2002.

Bericht der Beauftragten der Bundesregierung fiir Auslinderfragen tiber
die Lage der Auslinder in der Bundesrepublik Deutschland. Bonn: Be-
auftragte der Bundesregierung fiir Migration, Fliichtlinge und Integra-
tion 2005.

Berkenkopf, Beatrica: Kindheit im Kulturkonflikt. Fallstudien tiber tiirki-
sche Gastarbeiterkinder. Frankfurt a.M.: Extrabuch 1984.

Bernert, Jan/Lange, Matthias: Interkulturelle Kompetenz in Kommunal-
verwaltung und Gemeinwesenarbeit am Beispiel der Stadt Géttingen.
In: Beauftragte der Bundesregierung fiir Auslinderfragen (Hg.). Integ-
ration in Stiddten und Gemeinden (In der Diskussion: Nr. 9) Berlin und
Bonn 2000, S. 17-32.

Studie »Berliner Jugendliche tiirkischer Herkunft«. Senatsverwaltung fiir
Gesundheit und Soziales. Pressemitteilung. Berlin: Die Auslinderbe-
auftragte des Berliner Senat 12.12.1997.

Berufsbildungsbericht. Bonn: Bundesministerium fiir Bildung und For-
schung (BMBF) 2005.

Beser, Faruk: Kadinin Calismasi Sosyal Giivenligi ve Islam. Istanbul: Nun
Yayincilik 1995.

Bhabha, Homi K. (Hg.): Nation and narration. London (u.a.): Routledge
1990.

Bhabha, Homi K.: The location of culture. London (u.a.): Routledge 1994.
Bilmen, Omer Nasuhi: Kur'an-I Kerim Meali Alisi ve Tefsiri. istanbul:
ipek Yayin o.].

Bilmen, Omer Nasuhi: Biiyiik Islam Ilmihali. Istanbul: Bilmen Basim ve
Yayinevi o.].(a).

Bilmen, Omer Nasuhi: » Hukuk: Islimiyye ve istilahatt fikhiyye« kamusu. Ts-
tanbul: Universite Yayinlari 19772.

Biser, Eugen: Gott ist tot. Nietzsches Destruktion des christlichen Bewuf3t-
seins. Miinchen: Kosel 1962.

Bitter, Gottfried (Hg.): Neues Handbuch religionspadagogischer Grundbe-
griffe. Miinchen: Kosel 2002.

Boos-Niinning, Ursula; Golomb, Egon: Dimensionen der Religiositit. Zur
Operationalisierung und Messung religiéser Einstellungen. Miinchen:
Kaiser Verlag 1972.

Boos-Niinning, Ursula; Golomb, Egon: Religiéses Verhalten im Wandel.
Untersuchungen in einer Industriegesellschaft. Essen: Ludgerus Verlag
1974-

Boos-Niinning, Ursula; Karakagoglu, Yasemin: Viele Welten. Lebenslagen
von Midchen und jungen Frauen mit griechischem, italienischem, ju-

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | WEGE ZUR INTEGRATION

goslowischem, tiirkischen und Aussiedlerhintergrund. Miinster (u.a.):
Waxmann 2005.

Boos-Niinning, Ursula (u.a.): Berufswahlsituation und Berufswahlprozesse
griechischer, italienischer und portugiesischer Jugendlicher. Beitrige
zur Arbeitsmarkt- und Berufsforschung. Niirnberg: Institut fiir Ar-
beitsmarkt- und Berufsforschung der Bundesanstalt fiir Arbeit 199o0.

Bortz, Jiirgen: Forschungsmethoden und Evaluation. 2., vollst. tiberarb.
und aktualisierte Aufl., Berlin: Springer 1995.

Boudon, Raymond: Soziologische Stichworte. Ein Handbuch. Opladen:
Westdeutscher Verlag 1992.

Bouman, Johan: Der gliubige Moslem zwischen Kulturschock und Akkul-
turation. In: Katholische Bildung. Jahrgang 84/1983, S. 129-135.

Brettfeld, Katrin und Wetzels, Peter: Junge Muslime in Deutschland: Eine
kriminologische Analyse zur Alltagsrelevanz von Religion und Zusam-
menhingen von individueller Religiositit mit Gewalterfahrungen, -ein-
stellungen und -handeln. In: Bundesministerium des Innern (Hg.):
Texte zur Inneren Sicherheit. Islamismus. Dezember: BMI 2003,
S. 221-316.

Brockhaus: Der Grofe Brockhaus in zwolf Binden. 18. vollig neubearbeite-
te Auflage. Neunter Band PHB-SAC. Wiesbaden: F.A. Brockhaus 1980.

Bukow, Wolf-Dietrich; Ottersbach, Markus: Der Fundamentalismusver-
dacht. Pliadoyer fiir eine Neuorientierung der Forschung im Umgang
mit allochthonen Jugendlichen. Opladen: Leske+Budrich 1999.

Bundesministerium des Innern (Hg.): Texte zur Inneren Sicherheit. Isla-
mismus Bonn: BMI 2003.

Bundesministerium fiir Bildung und Forschung (BMBF): Berufsbildungs-
bericht 2003. Bonn: BMBF 2003.

Bundesministerium fiir Bildung und Forschung (BMBF): Berufsbildungs-
bericht 2005. Bonn/Berlin: BMBF 2005.

Bundeszentrale fiir politische Bildung (BpB): Islam — Politische Bildung
und Interreligioses Lernen. Arbeitshilfen fiir politische Bildung. Bonn:
BpB 2002.

Bundeszentrale fiir politische Bildung (BpB): Weltreligion Islam. Bonn:
BpB 2002.

Bursali, Mustafa Necati: Islami anlatiyorum. Istanbul; Tugra 1991.

Bursali, Mustafa Necati: En giizel Vaazlar ve Ogiitler. Istanbul: Erhan 1996.
Biiyiik Islam Tarihi. Konya: Esra 1994.

Canan, Ibrahim: Kiitiib-i Sitte. Hadis Ansiklopedisi. 18 Binde. Istanbul:
Akcag Yayinlari 2003.

Council of Europe: Convention for the Protection of Human Rights and
Fundamental Freedoms, as amended by Protocol No. 11, Rome
4.11.1950, abgelesen am 15.2.2005 in: http://conventions.coe.int/
Treaty/GER/v3DefaultGER.asp.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 267

Denffer, Ahmad von: Ein Tag mit dem Propheten. Liitzelbach: The Islamic
Foundation 1981.

Dikmen, Mehmet: Islam’da Kadin Haklari. Istanbul: Tuirdav Verlag 1999.

DIW-Wochenbericht. Berlin: Deutsches Institut fiir Wirtschaftsforschung

22 (1999)- ) )

Déndiiren, Hamdi: Delilleriyle Islam ilmihali. Istanbul: Erkam Yayinlar
1998.

Durkheim, Emile: Uber soziale Arbeitsteilung. Studie {iber die Organisa-
tion hoherer Gesellschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

Durkheim, Emile: Die elementaren Formen des religiésen Lebens. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1984.

Ebu Davud, Stileyman b. Eg’as Es-Sicistani: Stinen-i Ebu Davud. 16 Béinde.
Istanbul: Samil Yayinlari o.].

Ebu Hanife, Imam Azam: Fikh-i Ekber- Aliyytil-Kari Serhi. Istanbul: Cagri
Yayinlari 1979.

Ehlers, Johanna (Hg.): Maddchen zwischen den Kulturen. Anforderungen
an eine interkulturelle Pidagogik. Frankfurt a.M.: IKO — Verl. fiir Inter-
kulturelle Kommunikation 1997.

Elmalili, M. Hamdi Yazir: Hak Dini Kur’an Dili. Istanbul: Eser Nesriyat
1979-

Engin, Ismail: Thesen zur ethnischen und religiésen Standortbestimmung
des Alevitentums. In: Orient 4/1996.

Esser, Hartmut: Aspekte der Wanderungssoziologie, Assimilation und In-
tegration von Wanderern, ethnischen Gruppen und Minderheiten.
Darmstadt/ Neuwied: 1980.

Esser, Hartmut: Integration und ethnische Schichtung. Arbeitspapiere —
Mannheimer Zentrum fiir Europiische Sozialforschung. Mannheim
2001.

EUMC-Annual Report: Racism and Xenophobia in the EU Member States.
European Monitoring Centre on Racism and Xenophobia. Luxemburg
2002.

EUMC-Annual Report: Racism and Xenophobia in the EU Member States.
European Monitoring Centre on Racism and Xenophobia. Luxemburg
2005.

EUMC-Annual Report: Perceptions of Discrimination and Islamophobia.
Voices from members of Muslim communities in the European Union.
European Monitoring Centre on Racism and Xenophobia. Luxemburg
2006.

Evangelisches Kirchenlexikon (EKL). Géttingen: Vandenhoeck&Ruprecht
1997

Ez-Zernuci, Imam B.: Talimiil Miiteallim. Istanbul: Esma Yayinlar1 1980.

Falaturi, Abdoldjavad: Der Islam. Religion der rahma, der Barmherzigkeit.
Kéln: Islamisches Wissenschafts und Bildungsinstituts (IWA) 1992

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | WEGE ZUR INTEGRATION

Falaturi, Abdoldjavad: Der Islam im Dialog. Islamwissenschaftliche Aka-
demie. 5. Auflage. Kéln: IWA 1996.

Falaturi, Abdoldjavad; Tworuschka, Udo (Hg.): Islam in den Schulbiichern
der Bundesrepublik Deutschland 6 Binde. Braunschweig: Georg-
Ekkert-Institut fiir internationale Schulbuchforschung 1988.
Feuerbach, Ludwig: Vorlesungen tiber das Wesen der Religion. Leipzig:
Akademie Verlag 1998.

Flick, Uwe: Qualitative Forschung, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Verlag
1995.

Flick, Uwe: Qualitative Forschung. Theorie, Methoden, Anwendung in
Psychologie und Sozialwissenschaften. 4. Auflage Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt Verlag 1999.

Forstner, Martin: Ubersetzung und Kommentar zur »Allgemeinen Islami-
schen Menschenrechtserklirung« des Islamrats fiir Europa von 1981.
In: CIBEDO Dokumentation Nr. 15/16, Frankfurt a.M. 1982.

Frese, Hans-Ludwig: Den Islam ausleben. Konzepte authentischer Lebens-
fihrung junger tiirkischer Muslime in der Diaspora. Bielefeld: Trans-
cript Verlag 2002.

Fuchs-Heinritz, Werner u.a.: Lexikon zur Soziologie. 3. Auflage. Opladen:
Westdeutscher Verlag 1994.

Fuchs-Heinritz, Werner: Religion. In: 13. Shell Jugendstudie. Band 1. Opla-
den: Leske+Budrich 2000, S. 157-180.

Glock, Charles Y.: Uber die Dimension der Religiositit. In: Matthes, Joach-
im: Kirche und Gesellschaft. Einfithrung in die Religionssoziologie II.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag 1968, S. 150-168.

Goethe, Johann Wolfgang von: Johann Wolfgang von Goethe Werke. Erster
Band: Gedichte. West-Ostlicher Divan. Frankfurt a.M.: Insel-Verlag.
1981.

Gruehn, Werner: Religionspsychologie. Breslau: Hirtr9206.

Guardini, Romano: Religion und Offenbarung. 2. Aufl., unverind. Nachdr.
d. 1. Aufl, Wiirzburg, Werkbund-Verl,, 1958, Mainz (u.a.): Matthias-
Griinewald-Verl. 1990.

Giilen, Fethullah M.: Fragen die unser modernes Zeitalter an den Islam
stellt. Izmir: Kaynak Verlag o.].

Giilen, Fethullah M.: insanligin iftihar Tablosu Sonsuz Nur. 3 Binde. Iz-
mir: Nil 2000.

Giimiishanevi, Ahmed Ziyaiiddin: Ehl-i Siinnet i’tikadi. istanbul: Bedir
Yayinevi 1994.

Glineng, Halil: Guniimiiz Meselelerine Fetvalar. 2 Binde. Istanbul: Ilim
Yayinlari o.].

Habermas, Jiirgen: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen
Theorie. 1. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 269

Habermas, Jiirgen: Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu
einer Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1993.

Halebi, ibrahim: Miilteka-1-Ebhur. Ubersetzung von Ahmed Davudoglu. 4
Binde. istanbul: Saglam Yayinlari o.].

Halm, Heinz: Die Schia. Darmstadt: Wiss. Buchges. 1988.

Hamburger, Franz: Weiterbildung von Auslindern und Aussiedlern. In:
Tippelt, Rudolf (Hrsg.): Handbuch Erwachsenenbildung/Weiterbil-
dung. Opladen: Leske+Budrich 1999, S. 618-625.

Hannemann, Tilman; Meier-Hiising, Peter: Deutscher Islam — Islam in
Deutschland. Marburg: Diagonal-Verlag 2000.

Heckmann, Friedrich: Stddtische Integration auslindischer Minderheiten.
Endbericht des EG-Projekts »Amberg — Am Bergsteig«. Niirnberg: Sozial-
wissenschaftliches Forschungszentrum 1981.

Heckmann, Friedrich: Migration und Migrationspolitik in Deutschland 1998-
2000. In Bade, Klaus J. und Miinz, Rainer (Hg.): Migrationsreport
2000. Fakten-Analysen-Perspektiven. Frankfurt a.M./New York: Cam-
pus 2000, S. 223-278.

Heine, Peter: Terror in Allahs Namen. Extremistische Krifte im Islam.
Freiburg i.Br.: Verlag Herder 2001.

Heitmeyer, Wilhelm: Islamisch-fundamentalistische Orientierungen bei
tiirkischen Jugendlichen. Seite 72-76. In: KjuG 3/1998.

Heitmeyer, Wilhelm; Miiller, Joachim; Schroder, Helmut: Verlockender
Fundamentalismus, Tiirkische Jugendliche in Deutschland. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp Verlag 1997.

Hoffmann-Nowotny, Hans-Joachim: Soziologie des Fremdarbeiterpro-
blems — eine theoretische und empirische Analyse am Beispiel der
Schweiz. Stuttgart: Enke 1973.

Hofmann, Murad: Der Islam als Alternative. Miinchen: Diederichs 1999.

Holtbriigge, Heiner: Tiirkische Familien in der Bundesrepublik Deutsch-
land. Erziehungsvorstellungen und familiale Rollen und Autoritits-
struktur. Duisburg: Sozialwiss. Kooperative 1975.

Seyyid Hulusi, Osman: Mecmau’l-Adab. Istanbul: Fatih Kitabevi 1997.

Husserl, Edmund: Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die
transzendentale Phinomenologie. Den Haag: Husserliana 1954.

Ibn Kesir, Imaduddin Ebu‘l-Fida Ismail Ibn Omer: Hadislerle Kur’an-1 Ke-
rim tefsiri. 16 Bande. Istanbul: Cagri 19gr.

Ibn Mace, Muhammed b. Yezid: Siinen-ii ibn-i Mace. Istanbul: Cagrn
Yayinlari o.].

Ibrahim Hakki: Marifetname. Istanbul: Celik 2003.

IHF-Report: Intolerance and Discrimination against Muslims in the EU.
Developments since September 11. Report by International Helsinki Fe-
deration for Human Rights and IHF Research Foundation 2005.

Imam Gazali: ihya’u Uliim’id-din. 4 Binde. Istanbul: Bedir 1979.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.


https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | WEGE ZUR INTEGRATION

imam-i Rabbani (Ahmed Faruki Serhendi): Mektubat1 Rabbani. Uberset-
zung von Abdulkadir Akgicek. 2 Binde. istanbul: Merve Yayinlari o.].

International Organization for Migration (IOM): World Migration 2003:
Managing Migration-Challenges and Responses for People on the
Move. United Nations publication 2003.

Islam Ansiklopedisi. istanbul: $amil Yaymevi 1991.

Islamic Council: Universal Islamic Declaration of Human Rights. In: The
London Times, 14. April 1980.

Isoplan (Hg.): Glaubensrichtungen des Islam. In: AID-Auslinder in
Deutschland. Aktueller Informationsdienst zu Fragen der Migration
und Integrationsarbeit 4 (2001), S. 10-1I.

John, Barbara: Managing Diversity in Stidten und Stadtteilen — eine Zu-
kunftsaufgabe, 22.2.2004. URL: http://www.stadtteilarbeit.de/seiten/
theorie/john/managing_diversity.htm.

Jonker, Gerdien: Probleme der Kommunikation zwischen Muslimen und
der Mehrheitsgesellschaft — Analyse und praktische Beispiele. In: Be-
auftragte der Bundesregierung fiir Auslinderfragen (Hg.): Vom Dialog
zur Kooperation — Die Integration von Muslimen in der Kommune.
Dokumentation eines Fachgesprichs. Berlin/Bonn: Beauftragte der
Bundesregierung fiir Auslinderfragen 2002, S. 9-26.

Jonker, Gerdien; Kapphan, Andreas (Hg.): Moscheen und islamisches Le-
ben in Berlin. Berlin: Verwaltungsdruckerei Berlin 1999.

Karakagoglu-Aydin, Yasemin: Tiirkische Muslime in Nordrhein-Westfalen.
Endbericht zur Studie »Dialog mit einer neu etablierten religiosen
Minderheit in NRW. Tiirkische Muslime und deutsche Christen im Ge-
sprich unter besonderer Be-riicksichtigung einer Bestandsaufnahme
des christlich-islamischen Dialogs und der tiirkisch-islamischen Dach-
organisationen«. Diisseldorf: Ministerium fiir Arbeit, Gesundheit und
Soziales des Landes Nordrhein-Westfalen 1997.

Karakagoglu, Yasemin: Muslimische Religiositit und Erziehungsvorstel-
lungen: eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei tiirki-
schen Lehramts- und Pidagogik-Studentinnen in Deutschland, Frank-
furt a.M.: IKO 2000.

Karakasoglu-Aydin, Yasemin: »Unsere Leute sind nicht so«. Alevitische
und sunnitische Studentinnen in Deutschland. In: Barbara Pusch
(Hrsg.): Die neue muslimische Frau. Standpunkte und Analysen. Orient-
Institut der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft. Wiirzburg: Er-
gon-Verlag 2001.

Karaman, Hayrettin: Islamin Isiginda Gliniin Meseleleri. 3 Binde. Istan-
bul: iz Yayincilik 2000.

KAS-Studie: Tiirken in Deutschland — Einstellungen zu Staat und Gesell-
schaft — Arbeitspapier Nr. 53/2001. Sankt Augustin: Konrad-Adenauer-
Stiftung e.V. 2001.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 271

Kehl-Bodrogi, Krisztina: Die Kizilbag, Aleviten. Unters. {iber eine esoteri-
sche Glaubensgemeinschaft in Anatolien. Berlin: Schwarz 1988.

Kelek, Necla: Islam im Alltag. Islamische Religiositit und ihre Bedeutung
in der Lebenswelt von Schiilerinnen und Schiilern tiirkischer Herkunft.

Miinster/New York/Miinchen: Waxmann 2002.

Kerimoglu, Yusuf: Emanet ve Ehliyet. Islam flmihali. 2 Binde. Istanbul:

Olgii Yayinlar1 198s.

Kerimoglu, Yusuf: Kelimeler ve Kavramlar. Istanbul: Inkilap 1998.

Khoury, Adel Theodor (u.a.): Islam-Lexikon. Geschichte, Ideen, Gestalten.
Freiburg: Herder 1991.

Khoury, Adel Theodor; Heine, Peter: Handbuch Recht und Kultur des Is-
lam in der deutschen Gesellschaft. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus
2000.

Khoury, Adel Theodor: Der Islam und die westliche Welt. Religiése und po-
litische Grundfragen. Frankfurt a.M.: Primus Verlag 2001.

Koall, Iris: Managing Gender&Diversity. Von der Homogenitit zur Hetero-
genitit in der Organisation der Unternehmung. Miinster (u.a.): Lit 2001.

Koran: Der Koran. Das heilige Buch des Islam. Max Henning — {iberarbei-
tet und herausgegeben von Murad Wilfried Hofmann. istanbul: Cagri
Yayinlar1 1998.

Kotku, Mehmed Zahid: Tasavvufi Ahlik. 5 Binde. Istanbul: Bahar Yayinevi
1977-

Kurtubi, Ebu Abdullah Muhammed b. Ahmed: El-Camiu li Ahkami’l-
Kur’an

Tefsiri. Istanbul: Buruc Yayinlari 2001.

Kymlicka, Will: Multikulturalismus und Demokratie. Uber Minderheiten
in Staaten und Nationen. Hamburg: Rotbuch Verlag 1999.

Lamnek, Siegfried: Qualitative Sozialforschung. Bd. I: Methodologie. Miin-
chen: Psychologie-Verl.-Union 1993.

Lamnek, Siegfried: Qualitative Sozialforschung. 3., korr. Auflage, Miin-
chen. Psychologie-Verl.-Union 1995.

Landesschulamt (Hg.): Allgemeinbildende Schulen 2001/02. Ausgewihlte
Eckdaten aus der IST-Statistik zum Schuljahr 2001/02. Berlin: Landes-
schulamt 2001.

Leggewie, Claus: Der Weg zur Moschee-eine Handreichung fiir die Praxis.
Bad Homburg v.d. Héhe: Herbert-Quandt-Stiftung 2002.

Lemmen, Thomas: Muslime in Deutschland. Eine Herausforderung fiir
Kirche und Gesellschaft. Baden-Baden. Nomos Verlagsgesellschaft
200L.

Lenzen, Dieter: Erziehungswissenschaft. Ein Grundkurs. Rowohlts Enzy-
klopidie, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1994.

Lenzen, Dieter: Pidagogische Grundbegriffe. 2 Binde, Rowohlts Enzyklo-
pidie, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1989.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | WEGE ZUR INTEGRATION

Lessing, Gotthold Ephraim: Nathan der Weise. Ein dramatisches Gedicht
in funf Aufziigen. Stuttgart: Philipp Reclam jun. 2000.

Lexikon fiir Theologie und Kirche (LthK). 3., v6llig neu bearb. Aufl. Hg. von
Walter Kasper. Freiburg i.Br.: Herder, 1999.

Lockwood, David: Social integration and system integration. In: Zollschan,
George K./Hirsch, Walter (Hrsg.): Explorations in social change. Lon-
don 1964, S. 244-257.

Luckmann, Thomas: Die unsichtbare Religion. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
Taschenbuch 1991.

Luhmann, Niklas: Funktion der Religion. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996.

Luhmann, Niklas: Soziale Systeme — Grundrif einer allgemeinen Theorie.
5. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

Mann, Golo: Deutsche Geschichte des neunzehnten und zwanzigsten
Jahrhunderts. Frankfurt a.M.: Fischer 1958.

Mayring, Philipp: Einfithrung in die qualitative Sozialforschung. Eine An-
leitung zu qualitativem Denken. Weinheim: Psychologie Verlags Union
1999.

Mayring, Philipp: Qualitative Inhaltsanalyse. In: Flick, Uwe (u.a.): Qualita-
tive Forschung. Ein Handbuch. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2004,
S. 468-475.

McLuhan, Marshall: The global village. Der Weg der Mediengesellschaft in
das 21. Jahrhundert. Paderborn: Junfermann 199s.

Mernissi, Fatima: Islam and democracy — fear of the modern world.
London: Virago 1993.

Mertek, Muhammet: Der Islam. Glaube, Leben, Geschichte. Hamm: INID
e.V. 2001

Mertek, Muhammet: Tirkisch-deutsches Worterbuch islamischer Begriffe
mit deutsch-tlirkischem Glossar. Hamm: Kaynak Verlag 1997.

Mette, Norbert: Religionspiddagogik. Diisseldorf: Patmos-Verlag 1994.

Miehl, Melanie/Lemmen, Thomas: Islamisches Alltagsleben in Deutsch-
land Bonn: Friedrich-Ebert-Stiftung 2001.

Mischo, Johannes: Okkultismus bei Jugendlichen. Ergebnisse einer empi-
rischen Untersuchung. Mainz: Matthias-Griinewald 1991.

Mitteilungen der Beauftragten der Bundesregierung fiir die Belange der
Auslander: In der Diskussion: Integration oder Ausgrenzung? Zur Bil-
dungs- und Ausbildungssituation von Jugendlichen auslindischer Her-
kunft. Bonn: Beauftragten der Bundesregierung fiir die Belange der
Auslander April 1997.

Minchmeier, Richard: Miteinander-Nebeneinander-Gegeneinander. Zum
Verhiltnis zwischen deutschen und auslindischen Jugendlichen. In: 13.
Shell-Jugendstudie. Band 1. Opladen: Leske+Budrich 2000, S. 221-260.

Nembach, Ulrich: Jugend und Religion in Europa. Frankfurt a.M.: Lang

1987.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 273

Neumann, Ursula: Erziehung auslidndischer Kinder. Erziehungsziele und
Bildungsvorstellungen in tiirkischen Arbeiterfamilien. Diisseldorf:
Schwann 1980.

Nielsen, Jorgen: Islam in Westeuropa. Hamburg: E.-B. Verlag 1992.
Nipkow, Karl Ernst: Bildung in einer pluralen Welt. Giitersloh: Giiters-
loher Verlagshaus 1998.

Nipkow, Karl Ernst: Glaubensentwicklung und Erziehung. Giitersloh: Gii-
tersloher Verlagshaus 1992.

Nokel, Sigrid: Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Soziologie
alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Fallstudie. Bielefeld:
Transcript Verlag 2002.

Nursi, Said: Risale-i Nur Kiilliyati. Istanbul: Yeni Asya Yayinlari 1999.

Ohms, Constance; Schenk, Christina: Diversity — Vielfalt als Politikansatz
in Theorie und Praxis. Von einer Zielgruppenpolitik hin zu einer »Poli-
tik der Verschiedenheit« (Politics of Diversity), April 2003. In: http://
www.sozialnetz-hessen.de/homosexualitaet/ FachtagDiv/Ohms_Grund
satzreferat_Diversity.pdf.

Ozbek, Abdullah: Bir Egitimci Olarak Hz. Muhammed. Istanbul: Esra
Yayinlar1 1994.

Ozcan, Mevliit: Din Gorevlisinin el Kitabi. Istanbul: Sabir Yayinlari 1998.

Park, Robert Ezra: Race and culture. Glencoe, Ill., 1950.

Pinn, Irmgard: Verlockende Moderne? Tiirkische Jugendliche im Blick der
Wissenschaft. Duisburg: DISS-Verlag 1999.

Proske, Matthias; Radtke, Frank-Olaf: islamischer Fundamentalismus und
jugendliche Gewaltbereitschaft. Uber eine pidagogische Parallelaktion.
In: Neue Sammlung, 39. Jahrgang 1/1999, S. 47-61.

Ramadan, Said: Das Islamische Recht. Theorie und Praxis. Wiesbaden:
MSV-Verl. 1996.

Ramadan, Tariq: Der Islam und der Westen — von der Konfrontation zum
Dialog der Zivilisationen. Hg. von der Muslim-Studenten-Vereinigung
in Deutschland e.V. Kéln: MSV-Verl. 2000.

Rassoul, Muhammad Ahmad: Hadit fiir Schiiler. An-Nawawyy’s Vierzig
Hadite mit Kommentar. Koln: IB Verlag Islamische Bibliothek 1993.
Rau, Johannes: Religionsfreiheit heute — zum Verhiltnis von Staat und Re-
ligion in Deutschland. Rede von Bundesprisident Johannes Rau beim
Festakt zum 275. Geburtstag von Gotthold Ephraim Lessing am
22.01.2004 in Wolfenbiittel. In: Bulletin der Bundesregierung Nr. o-2

vom 22.01.2004.

Renner, Erich: Erziehungs- und Sozialisationsbedingungen tiirkischer
Kinder. Ein Vergleich zwischen Deutschland und der Tiirkei. Rheinstet-
ten: Schindele Verlag GmbH 1975.

Roosevelt, Thomas R.: Management of diversity. Neue Personalstrategien
fir Unternehmen; wie passen Giraffe und Elefant in ein Haus? Wies-
baden: Gabler 2001.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | WEGE ZUR INTEGRATION

Roth, Erwin: Sozialwissenschaftliche Methoden. Lehr- und Handbuch fiir
Forschung und Praxis. Miinchen und Wien: R. Oldenbourg Verlag
1993.

Roth, Hans-Joachim: Religiése Orientierungen von Jugendlichen und ihre
Bedeutung fiir den institutionellen Umgang im Bildungswesen: die
Frage des islamischen Religionsunterrichts — zur Einfithrung in die

Diskussion. In: Bukow, Wolf-Dietrich/Yildiz, Erol: Islam und Bildung. Op-
laden: Leske+Budrich 2003, S. 135-156.

Sandt, Fred-Ole: Religiositit von Jugendlichen in der Multikulturellen Ge-
sellschaft. Eine qualitative Untersuchung zu atheistischen, christlichen,
spiritualistischen und muslimischen Orientierungen. Miinster: Wax-
mann 1996.

Schifers, Bernhard: Grundbegriffe Soziologie. Opladen: Leske+Budrich
2003.

Schaumann, Lena (u.a.): Lebenssituation und Lebensentwiirfe junger tiir-
kischer Frauen der zweiten Migrantengeneration. Wiesbaden: Die Be-
vollmichtigte der Hessischen Landesregierung fiir Frauenangelegen-
heiten 1988.

Schiffauer, Werner: Die Gottesminner. Tiirkische Islamisten in Deutsch-
land. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000.

Schilling, Hans: Grundlagen der Religionspddagogik: zum Verhiltnis von
Theologie und Erziehungswissenschaft. Diisseldorf: Patmos-Verl. 1970.

Schimmel, Annemarie: Die Einfliisse der islamischen Kultur auf das
Abendland. In: Tilman Hannemann; Peter Meier-Hiising (Hg.): Deut-
scher Islam — Islam in Deutschland. Beitrige und Ergebnisse der 1.
Bremer Islam-Woche. Marburg: Diagonal-Verlag 2000, S.179-194.

Schleiermacher, Friedrich: Psychologie. Aus Schleiermacher’s handschrift-
lichem Nachlasse und nachgeschriebenen Vorlesungen. Berlin: Reimer
1862.

Schnell, Rainer u.a.: Methoden der empirischen Sozialforschung. Miin-
chen, Wien: R. Oldenbourg Verlag 1995.

Schrader, Achim: Die Zweite Generation. Sozialisation und Akkulturation
auslindischer Kinder in der Bundesrepublik. Kronberg: Athenaeum
1976.

Schwanitz, Dietrich: Bildung — alles was man wissen mufl. Frankfurt a.M.:
Eichborn 1999.

Schweitzer, Friedrich: Religionspidagogik im 21. Jahrhundert. Giitersloh:
Giitersloher Verlagshaus 2004.

Sen, Faruk; Aydin, Hayrettin: Islam in Deutschland. Miinchen: Verlag C.H.
Beck 2002.

Senatsverwaltung fiir Gesundheit und Soziales. Die Auslinderbeauftragte
des Senats von Berlin. Pressemitteilung zur Reprisentativumfrage vom

12.12.1997.
Shell-Studie Jugend 2000. Band 1 und 2. Opladen: Leske+Budrich 2000.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 275

Simmel, Georg: Gesammelte Schriften zur Religionssoziologie. Berlin:
Duncker&Humblot 1989.

Spielhaus, Riem/Firber, Alexa (Hrsg.): Islamisches Gemeindeleben in Ber-
lin. Berlin: Der Beauftragte des Senats von Berlin fiir Integration und
Migration 2006.

Statistisches Bundesamt. In: http://www.statistisches-bundesamt.de, abgele-
sen am 23.12.2006.

Statistisches Landesamt Berlin. In: http://www.statistik-berlin.de/framesets/
berl.htm, abgelesen am 23.12.2000.

Stobe, Axel: Die Bedeutung des Islam im Sozialisationsprozess von Kin-
dern tiirkischer Herkunft und fiir Konzepte interkultureller Erziehung.
Hamburg: E.B.-Verlag 1998.

Tabatabai, Alameh: Das ABC des Islam. Tehran: Sazemane Tabligate Isla-
mi1996.

Taberi, Ebu Cafer Muhammed b. Cerir: Tefsiri Taberi. Istanbul: Hisar
1996.

Taylor, Charles: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung.
Frankfurt a.M.: Fischer 1993.

Tertilt, Hermann: Turkish Power Boys. Ethnographie einer Jugendbande.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996.

Thomai-Venkse, Hanns: Islam und Integration. Zur Bedeutung des Islam
im Prozefl der Integration tiirkischer Arbeiterfamilien in die Gesell-
schaft der Bundesrepublik Deutschland. Hamburg: E.B.-Verlag 1981.

Thurstone, Louis L.: The measurement of attitude: a psychophysical me-
thod and some experiments with a scale for measuring attitude toward
the church. Chicago: University of Chicago Press 1964.

Tietze, Nikola: Islamische Identititen. Formen muslimischer Religiositit
junger Minner in Deutschland und Frankreich. Hamburg: Hamburger
Edition HIS Verlagsgesellschaft 2001.

Tirmizi, Muhammed b. Isa: Sunenu’t-Tirmizi. Istanbul: Sefkat Yayincilik
o.].

UN-World Conference: Declaration of The UN World Conference Against
Racism and Xenophobia. Durban 2001. In: PUCL Bulletin. hitp://
www.pucl.org/Topics/International /2002 /un-conf-htm.

Vorhoff, Karin: Zwischen Glaube, Nation und neuer Gemeinschaft: Aleviti-
sche Identitit in der Tiirkei der Gegenwart. Berlin: Klaus Schwarz Ver-
lag 1995.

Weber, Max: Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie. Stuttgart: UTB
1988.

Worbs, Susanne und Heckmann, Friedrich: Islam in Deutschland. In:
Bundesministerium des Innern (Hg.): Texte zur Inneren Sicherheit.
Islamismus. Bonn: BMI 2003, S. 133-220.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | WEGE ZUR INTEGRATION

ZfT-Studie: Entwicklung zur Parallelgesellschaft? Die gesellschaftliche und
soziale Integration junger tiirkeistimmiger Migranten. Zentrum fiir
Tturkeistudien-aktuell Nr. 114. Essen: ZfT 2005a.

ZfT-Studie: Religiose Praxis und organisatorische Vertretung tiirkisch-
stimmiger Muslime in Deutschland. Ergebnisse einer telefonischen Be-
fragung. Essen: ZfT 2005b.

Zinser, Hartmut: Psychologische Aspekte neuer Formen der Religiositit.
Bericht einer empirischen Untersuchung zu personlichkeitskeitspsy-
chologischen Dimensionen der Mitgliedschaft der religiésen Bewegun-
gen und der Esoterik. Ttibingen: Medien-Verl. Kéhler 1997.

Zitelmann, Arnulf: Die Weltreligionen. Frankfurt a.M.: Campus Verlag
2002.

Zuwanderungsgesetz: Gesetz zur Steuerung der Zuwanderung und zur
Regelung des Aufenthalts und der Integration von Unionsbiirgern und
Auslindern. Bundesgesetzblatt. Jahrgang 2004, Teil 1 Nr. 41, ausgege-
ben zu Bonn am 5.8.2004.

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interviewleitfaden

1.

sozialstatistische Angaben

Alter

Staatsangehorigkeit/Geburtsland

Aufenthaltsdauer in Deutschland

angestrebter Schulabschluss bzw. Ausbildungsabschluss; beruflicher
Status

. Freizeit

Mit wem und wo verbringst Du Deine Freizeit?

Entspricht das Freizeitangebot der muslimischen Einrichtungen Dei-
nen Wunschvorstellungen?

Welche Verdnderungswiinsche hast Du von den Moscheen bzw. mus-
limischen Einrichtungen im Bezug auf Freizeitangebote?

. Verhaltnis zu den Eltern

Welches Verhiltnis hast Du zu Deiner Mutter/Deinem Vater?

Denken Deine Eltern daran, in ihre Heimat, wenn sie nicht Deutsch-
land ist, zurtickzukehren? Was denkst Du dariiber?

Was hiltst Du davon, dass Menschen im jugendlichen Alter die islami-
schen Regeln befolgen?

Welche Rolle spielen hierbei die Eltern dieser Jugendlichen?

Wie reagieren Deine Eltern, wenn Du die Gebote und Verbote im Islam
nicht einhiltst?

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | WEGE ZUR INTEGRATION

4. Gegenwartige Situation -
Leben als Muslime in Deutschland

1. Welchen Eindruck macht die Situation der Muslime in Deutschland auf
Dich?

2. Hast Du Konflikte wegen Deiner muslimischen Identitit erfahren?
Sind der Islam und die Muslime in Deutschland voll anerkannt?
Falls nein:

4. Was miisste sich dndern, damit der Islam und die Muslime in Deutsch-
land voll anerkannt werden?

5. Dimensionen der Religiositat
5.1 Dimension des Glaubens

. Wie stellst Du Dir Gott/Allah vor?
2. Enthilt der Koran die Wahrheit?
Bist Du der Meinung, dass manche Aussagen des Korans und der Sun-
na veraltet und unmodern sind und man deshalb auf einige Gebote und
Verbote verzichten kann?
4. Was erwartest Du nach dem Tod?

5.2 Dimension der religiosen Praxis

Welche Bedeutung hat das Gebet in Deinem Leben?
Was ist fiir Dich Religion ohne Gebete?

Wie findest Du es, dass Menschen fasten?

Wie stehst Du zur islamischen Trauung (Nikah)?

N

5.3 Dimension des subjektiven Erlebens

1. Was erwartest Du von einer Religion, damit sie fiir Dich und den Men-
schen wirklich etwas bedeutet?

2. Ist der Glaube wichtig fiir Dich, wenn ja, warum und wozu braucht
man ihn?

3. Ist die Religion fiir Dich der einzig wichtige Zufluchtsort?

5.4 Dimension der religiosen Kenntnis

-

Wie wiirdest Du Dein religiéses Wissen einschitzen?
. Liest Du Biicher zum Islam?
Bist Du an religioser Weiterbildung interessiert?

N

W

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERVIEWLEITFADEN | 279

5.5 Dimension der religiosen Konsequenzen

A

(religiose Wirkungen)

Wie wichtig ist es Dir, Kinder nach religiésen Grundsitzen und nach
den Geboten des Korans zu erziehen?

Was denkst Du iiber das islamische Verbot des vor- und auf8erehelichen
Geschlechtsverkehrs?

Kannst Du Dir vorstellen, einen Menschen zu heiraten, der nicht mus-
limisch ist?

Stellt der Islam fiir Dich bei der Integration in diese Gesellschaft ein
Hindernis dar?

Wie verhilt sich der Islam zur Demokratie und umgekehrt?

Wie erscheint Dir eine Person, die ihre religiésen Anliegen mit brachia-
ler Gewalt einzufordern/durchzusetzen trachtet?

5.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

A

Kennst Du muslimische Organisationen? Wenn ja, wie stehst Du zu
ihnen?

. Weillt Du von ihrem organisierten Austausch mit Nichtmuslimen

usw.?

Wie ist Deine Wunschvorstellung von diesen muslimischen Organisa-
tionen? Wie weit entsprechen sie ihr?

Gehst Du in die Moschee? Wenn ja, warum und mit wem fiir gewShn-
lich?

Woran denkst Du zunichst, wenn Du das Wort »Moschee« horst?

. Was ist aus Deiner Sicht die wichtigste Aufgabe einer Moschee?

Erfiillen die Moscheen in Deutschland ihre Aufgaben? Wenn nein, wo-
rin kénnen sie sich verbessern?
Wie stellst Du Dir einen guten Imam vor?

hittps://dol.org/1014361/6783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur- und soziale Praxis

Katharina Zoll

Stabile Gemeinschaften
Transnationale Familien in der
Weltgesellschaft

Juni 2007, ca. 240 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-670-0

Daniel Miinster
Postkoloniale Traditionen
Eine Ethnografie iiber Dorf,
Kaste und Ritual in Siidindien
Mai 2007, ca. 264 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,
ISBN: 978-3-89942-538-3

Martin Baumann,

Jorg Stolz (Hg.)

Eine Schweiz -

viele Religionen
Risiken und Chancen des
Zusammenlebens

Mai 2007, ca. 325 Seiten,
kart., ca. 15,80 €,

ISBN: 978-3-89942-524-6

Klaus Miiller-Richter,
Ramona Maria Uritescu (Hg.)
Imagindre Topografien
Migration und Verortung
April 2007, ca. 340 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-594-9

Magdalena Nowicka (Hg.)

Von Polen nach Deutschland
und zuriick

Die Arbeitsmigration und ihre
Herausforderungen fiir Europa
April 2007, ca. 260 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-605-2

Pascal Goeke

Transnationale Migrationen
Post-jugoslawische Biografien
in der Weltgesellschaft

Maérz 2007, 392 Seiten,

kart., 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-665-6

Reinhard Johler,

Ansgar Thiel, Josef Schmid,
Rainer Treptow (Hg.)
Europa und seine Fremden
Die Gestaltung kultureller
Vielfalt als Herausforderung
Maérz 2007, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-368-6

Halit Oztiirk

Wege zur Integration
Lebenswelten muslimischer
Jugendlicher in Deutschland
Mairz 2007, 282 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-669-4

Elias Jammal, Ulrike Schwegler
Interkulturelle Kompetenz im
Umgang mit arabischen
Geschiftspartnern

Ein Trainingsprogramm

Februar 2007, 210 Seiten,

kart., 21,80 €,

ISBN: 978-3-89942-644-1

Corinne Neudorfer

Meet the Akha -

help the Akha?
Minderheiten, Tourismus und
Entwicklung in Laos

Februar 2007, 300 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-639-7

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/6783839406894 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur- und soziale Praxis

Holger Michael

Kulturelles Erbe als
identitdtsstiftende Instanz?
Eine ethnographisch-
vergleichende Studie
dorflicher Gemeinschaften an
der Atlantik- und Pazifik-
kiiste Nicaraguas

Februar 2007, 230 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-602-1

TRANSIT MIGRATION
Forschungsgruppe (Hg.)
Turbulente Riander
Neue Perspektiven auf
Migration an den Grenzen
Europas

Januar 2007, 252 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-480-5

Maria do Mar Castro Varela
Unzeitgemifle Utopien
Migrantinnen zwischen
Selbsterfindung und Gelehrter
Hoffnung

Januar 2007, 304 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-496-6

Sabine Mannitz

Die verkannte Integration
Eine Langzeitstudie unter
Heranwachsenden aus
Immigrantenfamilien

2006, 346 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-507-9

Annette Hornbacher (Hg.)
Ethik, Ethos, Ethnos
Aspekte und Probleme
interkultureller Ethik
2006, 432 Seiten,

kart., 31,80 €,

ISBN: 978-3-89942-490-4

Maria Wurm

Musik in der Migration
Beobachtungen zur kulturellen
Artikulation tiirkischer
Jugendlicher in Deutschland
2006, 248 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-511-6

Heidrun Schulze

Migrieren - Arbeiten -
Krankwerden

Eine biographietheoretische
Untersuchung

2006, 282 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-495-9

Kerstin Hein

Hybride Identitiaten
Bastelbiografien im
Spannungsverhaltnis zwischen
Lateinamerika und Europa
2006, 472 Seiten,

kart., 31,80 €,

ISBN: 978-3-89942-447-8

Karin Scherschel
Rassismus als flexible
symbolische Ressource
Eine Studie liber rassistische
Argumentationsfiguren

2006, 254 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-290-0

Thomas Hiisken

Der Stamm der Experten
Rhetorik und Praxis des
Interkulturellen Managements
in der deutschen staatlichen
Entwicklungszusammenarbeit
2006, 306 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-444-7

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/6783839406894 - am 15.02.2026, 00:02:12.



https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Wege zur Integration
	Inhalt
	Vorwort
	Danksagung
	1. Einleitung
	2. Forschungslage und -leitfragen
	2.1 Forschungslage
	2.1.1 »Verlockender Fundamentalismus«
	2.1.2 Shell-Studie »Jugend 2000«
	2.1.3 »Religiosität von Jugendlichen in der multikulturellen Gesellschaft«
	2.1.4 »Muslimische Religiosität und Erziehungsvorstellungen«
	2.1.5 »Islamische Identitäten«
	2.1.6 »Den Islam ausleben«

	2.2 Forschungsleitfragen

	3. Theoretische Grundlegung
	3.1 Einführung in den Islam und den kulturellen Hintergrund muslimischer Jugendlicher
	3.1.1 Die Hauptquellen des Islam: Koran und Sunna
	3.1.2 Theologische Rechtschulen im Islam
	3.1.3 Das islamische Menschenbild
	3.1.4 Die Glaubensgrundsätze des Islam
	3.1.5 Die Hauptpflichten eines Muslim
	3.1.6 Die Moschee – Zentrum des Glaubens und Ort des Gebetes und der Lehre

	3.2 Integration
	3.2.1 Integrationsmodelle
	3.2.2 Folgerungen
	3.2.2.1 Diversity Managment– Empowerment durch Vielfalt
	3.2.2.2 Perspektivwechsel in der Integrationsdebatte


	3.3 Begriff der »Religion« und »Religiosität« aus islamischer Sicht
	3.3.1 Zum Begriff iman
	3.3.2 Zum Begriff islam
	3.3.3 Zum Begriff ihsan

	3.4 Dimensionen der Religiosität
	3.4.1 Die Dimension des Glaubens
	3.4.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	3.4.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	3.4.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	3.4.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen


	4. Methodologische Perspektive
	4.1 Die Gespräche: Untersuchungsfeld, Zielgruppe, Zugang und Interviewte
	4.1.1 Untersuchungsfeld: Der Islam und die Muslime in Berlin
	4.1.2 Zielgruppe: Muslimische Jugendliche
	4.1.2.1 Familie
	4.1.2.2 Bildungssituation
	4.1.2.3 Berufliche Situation

	4.1.3 Zugang und Interviewte: der Weg zu den Interviewten und die Gespräche
	4.1.4 Auswertungsverfahren


	5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen
	5.1 Emin – »Mein Glaube ist fest und ich zweifele nicht an meinem Glauben.«
	Zur Interviewsituation
	5.1.1 Wer ist Emin?
	5.1.2 Dimensionen der Religiosität
	5.1.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.1.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.1.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.1.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.1.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.1.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.2 Kenan – »Ohne Religion würde es auf dieser Erde Chaos geben.«
	Zur Interviewsituation
	5.2.1 Wer ist Kenan?
	5.2.2 Dimensionen der Religiosität
	5.2.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.2.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.2.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.2.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.2.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.2.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.3 Aische – »Glaube ist wichtig; man braucht und man hat einen Beschützer: Gott.«
	Zur Interviewsituation
	5.3.1 Wer ist Aische?
	5.3.2 Dimensionen der Religiosität
	5.3.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.3.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.3.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.3.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.3.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.3.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.4 Benjamin – »Ja, die Religion hilft mir, dass ich nicht hoffnungslos werde und nicht aufgeb. Sie gibt mir Mut und legt mir nahe, geduldig zu sein.«
	Zur Interviewsituation
	5.4.1 Wer ist Benjamin?
	5.4.2 Dimensionen der Religiosität
	5.4.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.4.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.4.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.4.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.4.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.5.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.5 Dominik – »Religion ist Quelle für den Lebenssinn.«
	Zur Interviewsituation
	5.5.1 Wer ist Dominik?
	5.5.2 Dimensionen der Religiosität
	5.5.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.5.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.5.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.5.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.5.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.5.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.6 Stefan – »Ich habe mit dem Islam die Ruhe und Schönheit gefunden.«
	Zur Interviewsituation
	5.6.1 Wer ist Stefan?
	5.6.2 Dimensionen der Religiosität
	5.6.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.6.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.6.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.6.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.6.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.6.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.7 Firdevs – »Die Religion ist, wenn man es richtig versteht und praktiziert, doch gut und nützlich für den Menschen.«
	Zur Interviewsituation
	5.7.1 Wer ist Firdevs?
	5.7.2 Dimensionen der Religiosität
	5.7.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.7.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.7.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.7.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.7.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.7.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.8 Orhan – »Religion ist doch für uns gut. Islam ist meine Religion. Er schützt mich und gibt mir Halt.«
	Zur Interviewsituation
	5.8.1 Wer ist Orhan?
	5.8.2 Dimensionen der Religiosität
	5.8.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.8.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.8.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.8.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.8.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.8.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.9 Gülsüm – »Der Islam diszipliniert mich und zügelt mein Ego.«
	Zur Interviewsituation
	5.9.1 Wer ist Gülsüm?
	5.9.2 Dimensionen der Religiosität
	5.9.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.9.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.9.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.9.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.9.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.9.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.10 Fadimah – »Ich glaube, dass der Islam auf mich einen positiven Einfluss hat, obwohl ich jetzt nicht die ›große‹ Frau bin, die die islamischen Gebote und Verbote immer praktiziert.«
	Zur Interviewsituation
	5.10.1 Wer ist Fadimah?
	5.10.2 Dimensionen der Religiosität
	5.10.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.10.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.10.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.10.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.10.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.10.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.11 Zehra – »Glauben ist für mich wichtig, weil ich dann einen Weg habe, weil ich weiß, was ich erreichen möchte.«
	Zur Interviewsituation
	5.11.1 Wer ist Zehra?
	5.11.2 Dimensionen der Religiosität
	5.11.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.11.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.11.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.11.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.11.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.11.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.12 Maryam – »Glaube ist meine innere Polizei.«
	Zur Interviewsituation
	5.12.1 Wer ist Maryam?
	5.12.2 Dimensionen der Religiosität
	5.12.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.12.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.12.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.12.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.12.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.12.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame



	6. Dimensionsbezogene Auswertung: islamische Religiosität und Integration
	6.1 Religiosität
	6.1.1 Die Dimension des Glaubens
	6.1.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	6.1.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	6.1.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	6.1.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	6.1.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

	6.2 Integration
	6.2.1 Auswertung der Interviews
	6.2.2 Verhältnis zur Religiosität


	7. Resümee und Ausblick
	7.1 Resümee
	7.2 Ausblick

	Literatur
	Interviewleitfaden

