
https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halit Öztürk
Wege zur Integration

2007-02-20 14-04-41 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.   1    ) T00_01 schmutztitel.p 139958020344

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unser Name ist Bescheidenheit,
Unser Feind ist der Hass,
Wir hassen niemanden,
Die ganze Welt ist für uns eins.

Yunus Emre
(türkischer Dichter, 1238-1320)

Halit Öztürk (Dr. phil., Dipl.-Päd.) ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am
Fachbereich Erziehungswissenschaft und Psychologie, Arbeitsbereich Wei-
terbildung und Bildungsmanagement der Freien Universität Berlin. Seine
Lehr- und Forschungsschwerpunkte sind: Globalisierung und Pädagogik;
Institutions- und Organisationsforschung; Lehr- und Lernforschung und
Qualitative Forschungsmethoden.

2007-02-20 14-04-41 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.   2    ) T00_02 autor.p 139958020424

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halit Öztürk

Wege zur Integration
Lebenswelten muslimischer Jugendlicher in Deutschland

2007-02-20 14-04-43 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.   3    ) T00_03 innentitel.p 139958020456

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
über http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2007 transcript Verlag, Bielefeld
Zugl. Diss.: FU Berlin 16.02.2006

Umschlaggestaltung & Innenlayout: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Umschlagabbildung: Akram Chaabeni (myspace.com/akiphoto)
Lektorat: Kai Reinhardt, Bielefeld
Korrektorat: Birgit Klöpfer, Paderborn
Herstellung: Justine Haida, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 978-3-89942-669-4

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zell-
stoff.

Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschüren an un-
ter: info@transcript-verlag.de

2007-02-20 14-04-43 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.   4    ) T00_04 impressum.p 139958020472

This work is licensed under a Creative Commons  
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


 
 
 
 
 
 
 
 

Inhalt
 
 
 
 

Josef Olbrich, Joachim H. Knoll: Vorwort 13....................................

Danksagung 17..........................................................................................

1. Einleitung 19..........................................................................

2. Forschungslage und -leitfragen 23.................................

2.1 Forschungslage 23....................................................................
2.1.1 »Verlockender Fundamentalismus« 24..................................
2.1.2 Shell-Studie »Jugend 2000« 26..............................................
2.1.3 »Religiosität von Jugendlichen in der multikulturellen

Gesellschaft« 28........................................................................
2.1.4 »Muslimische Religiosität und Erziehungs-

vorstellungen« 30.....................................................................
2.1.5 »Islamische Identitäten« 31....................................................
2.1.6 »Den Islam ausleben« 32........................................................

2.2 Forschungsleitfragen 33..........................................................

3. Theoretische Grundlegung 35..........................................

3.1 Einführung in den Islam und
den kulturellen Hintergrund muslimischer Jugendlicher 35

3.1.1 Die Hauptquellen des Islam: Koran und Sunna 35..............
3.1.2 Theologische Rechtschulen im Islam 38................................

2007-02-20 14-04-43 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.   5- 11) T00_05 inhalt.p 139958020512

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3.1.3 Das islamische Menschenbild 42............................................
3.1.4 Die Glaubensgrundsätze des Islam 47...................................
3.1.5 Die Hauptpflichten eines Muslim 49.....................................
3.1.6 Die Moschee – Zentrum des Glaubens und Ort

des Gebetes und der Lehre 50.................................................

3.2 Integration 54...........................................................................
3.2.1 Integrationsmodelle 55............................................................
3.2.2 Folgerungen 59.........................................................................
3.2.2.1 Diversity Managment– Empowerment durch Vielfalt 61.....
3.2.2.2 Perspektivwechsel in der Integrationsdebatte 63..................

3.3 Begriff der »Religion« und »Religiosität« aus
islamischer Sicht 66.................................................................

3.3.1 Zum Begriff iman 68...............................................................
3.3.2 Zum Begriff islam 69...............................................................
3.3.3 Zum Begriff ihsan 70...............................................................

3.4 Dimensionen der Religiosität 72.............................................
3.4.1 Die Dimension des Glaubens 75............................................
3.4.2 Die Dimension der religiösen Praxis 75.................................
3.4.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 75.....................
3.4.4 Die Dimension des religiösen Wissens 76.............................
3.4.5 Die Dimension der Konsequenzen aus

religiösen Überzeugungen 76.................................................

4. Methodologische Perspektive 77......................................

4.1 Die Gespräche: Untersuchungsfeld, Zielgruppe,
Zugang und Interviewte 80.....................................................

4.1.1 Untersuchungsfeld: Der Islam und die Muslime
in Berlin 80...............................................................................

4.1.2 Zielgruppe: Muslimische Jugendliche 87..............................
4.1.2.1 Familie 87.................................................................................
4.1.2.2 Bildungssituation 88................................................................
4.1.2.3 Berufliche Situation 92............................................................

4.1.3 Zugang und Interviewte: der Weg zu den Interviewten
und die Gespräche 95..............................................................

4.1.4 Auswertungsverfahren 99........................................................

2007-02-20 14-04-44 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.   5- 11) T00_05 inhalt.p 139958020512

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung:
Die Antworten der Jugendlichen 103..............................

5.1 Emin – »Mein Glaube ist fest und ich zweifele nicht
an meinem Glauben.« 103......................................................
Zur Interviewsituation 103......................................................

5.1.1 Wer ist Emin? 104....................................................................
5.1.2 Dimensionen der Religiosität 109...........................................
5.1.2.1 Die Dimension des Glaubens 109..........................................
5.1.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis 110...............................
5.1.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 112....................
5.1.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens 113...........................
5.1.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen

Überzeugungen 114.................................................................
5.1.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame 116.......

5.2 Kenan – »Ohne Religion würde es auf dieser Erde
Chaos geben.« 119....................................................................
Zur Interviewsituation 119......................................................

5.2.1 Wer ist Kenan? 120...................................................................
5.2.2 Dimensionen der Religiosität 124...........................................
5.2.2.1 Die Dimension des Glaubens 124..........................................
5.2.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis 124...............................
5.2.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 125....................
5.2.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens 126...........................
5.2.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen

Überzeugungen 126.................................................................
5.2.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame 127.......

5.3 Aische – »Glaube ist wichtig; man braucht und man
hat einen Beschützer: Gott.« 129............................................
Zur Interviewsituation 129......................................................

5.3.1 Wer ist Aische? 129..................................................................
5.3.2 Dimensionen der Religiosität 131...........................................
5.3.2.1 Die Dimension des Glaubens 131..........................................
5.3.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis 131...............................
5.3.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 132....................
5.3.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens 133...........................

2007-02-20 14-04-44 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.   5- 11) T00_05 inhalt.p 139958020512

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5.3.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen
Überzeugungen 133.................................................................

5.3.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame 135.......

5.4 Benjamin – »Ja, die Religion hilft mir, dass ich nicht
hoffnungslos werde und nicht aufgeb. Sie gibt mir
Mut und legt mir nahe, geduldig zu sein.« 136.....................
Zur Interviewsituation 136......................................................

5.4.1 Wer ist Benjamin? 137.............................................................
5.4.2 Dimensionen der Religiosität 140...........................................
5.4.2.1 Die Dimension des Glaubens 140..........................................
5.4.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis 141...............................
5.4.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 142....................
5.4.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens 143...........................
5.4.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen

Überzeugungen 144.................................................................
5.5.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame 147.......

5.5 Dominik – »Religion ist Quelle für den Lebenssinn.« 150...
Zur Interviewsituation 150......................................................

5.5.1 Wer ist Dominik? 150..............................................................
5.5.2 Dimensionen der Religiosität 152...........................................
5.5.2.1 Die Dimension des Glaubens 152..........................................
5.5.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis 152...............................
5.5.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 153....................
5.5.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens 153...........................
5.5.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen

Überzeugungen 154.................................................................
5.5.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame 155.......

5.6 Stefan – »Ich habe mit dem Islam die Ruhe und
Schönheit gefunden.« 156.......................................................
Zur Interviewsituation 156......................................................

5.6.1 Wer ist Stefan? 156...................................................................
5.6.2 Dimensionen der Religiosität 159...........................................
5.6.2.1 Die Dimension des Glaubens 159..........................................
5.6.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis 159...............................
5.6.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 161....................
5.6.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens 161...........................

2007-02-20 14-04-44 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.   5- 11) T00_05 inhalt.p 139958020512

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5.6.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen
Überzeugungen 162.................................................................

5.6.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame 163.......

5.7 Firdevs – »Die Religion ist, wenn man es richtig versteht
und praktiziert, doch gut und nützlich für den
Menschen.« 166........................................................................
Zur Interviewsituation 166......................................................

5.7.1 Wer ist Firdevs? 166.................................................................
5.7.2 Dimensionen der Religiosität 169...........................................
5.7.2.1 Die Dimension des Glaubens 169..........................................
5.7.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis 170...............................
5.7.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 171....................
5.7.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens 172...........................
5.7.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen

Überzeugungen 172.................................................................
5.7.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame 174.......

5.8 Orhan – »Religion ist doch für uns gut. Islam ist meine
Religion. Er schützt mich und gibt mir Halt.« 176...............
Zur Interviewsituation 176......................................................

5.8.1 Wer ist Orhan? 176...................................................................
5.8.2 Dimensionen der Religiosität 180...........................................
5.8.2.1 Die Dimension des Glaubens 180..........................................
5.8.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis 180...............................
5.8.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 181....................
5.8.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens 181...........................
5.8.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen

Überzeugungen 182.................................................................
5.8.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame 185.......

5.9 Gülsüm – »Der Islam diszipliniert mich und
zügelt mein Ego.« 188..............................................................
Zur Interviewsituation 188......................................................

5.9.1 Wer ist Gülsüm? 188................................................................
5.9.2 Dimensionen der Religiosität 191...........................................
5.9.2.1 Die Dimension des Glaubens 191..........................................
5.9.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis 192...............................
5.9.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 192....................
5.9.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens 193...........................

2007-02-20 14-04-44 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.   5- 11) T00_05 inhalt.p 139958020512

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5.9.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen
Überzeugungen 193.................................................................

5.9.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame 196.......

5.10 Fadimah – »Ich glaube, dass der Islam auf mich einen
positiven Einfluss hat, obwohl ich jetzt nicht die
›große‹ Frau bin, die die islamischen Gebote und
Verbote immer praktiziert.« 198.......
Zur Interviewsituation 198......................................................

5.10.1 Wer ist Fadimah? 198..............................................................
5.10.2 Dimensionen der Religiosität 200...........................................
5.10.2.1 Die Dimension des Glaubens 200..........................................
5.10.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis 200...............................
5.10.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 201....................
5.10.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens 201...........................
5.10.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen

Überzeugungen 201.................................................................
5.10.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame 202.......

5.11 Zehra – »Glauben ist für mich wichtig, weil ich dann
einen Weg habe, weil ich weiß, was ich erreichen
möchte.« 203.............................................................................
Zur Interviewsituation 203......................................................

5.11.1 Wer ist Zehra? 204...................................................................
5.11.2 Dimensionen der Religiosität 207...........................................
5.11.2.1 Die Dimension des Glaubens 207..........................................
5.11.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis 207...............................
5.11.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 208....................
5.11.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens 208...........................
5.11.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen

Überzeugungen 209.................................................................
5.11.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame 211.......

5.12 Maryam – »Glaube ist meine innere Polizei.« 213................
Zur Interviewsituation 213......................................................

5.12.1 Wer ist Maryam? 213...............................................................
5.12.2 Dimensionen der Religiosität 216...........................................
5.12.2.1 Die Dimension des Glaubens 216..........................................
5.12.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis 216...............................
5.12.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 217....................

2007-02-20 14-04-44 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.   5- 11) T00_05 inhalt.p 139958020512

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5.12.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens 218...........................
5.12.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen

Überzeugungen 218.................................................................
5.12.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame 220.......

6. Dimensionsbezogene Auswertung:
islamische Religiosität und Integration 223.................

6.1 Religiosität 223.........................................................................
6.1.1 Die Dimension des Glaubens 223..........................................
6.1.2 Die Dimension der religiösen Praxis 225...............................
6.1.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen 227....................
6.1.4 Die Dimension des religiösen Wissens 228...........................
6.1.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen

Überzeugungen 230.................................................................
6.1.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame 232.......

6.2 Integration 237.........................................................................
6.2.1 Auswertung der Interviews 237..............................................
6.2.2 Verhältnis zur Religiosität 244................................................

7. Resümee und Ausblick 255...................................................

7.1 Resümee 255.............................................................................
7.2 Ausblick 257..............................................................................

Literatur 263..............................................................................................

Interviewleitfaden 277............................................................................

2007-02-20 14-04-44 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.   5- 11) T00_05 inhalt.p 139958020512

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

2007-02-20 14-04-44 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  12    ) vakat 012.p 139958020520

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort  |  13

 
 
 
 
 
 
 
 

Vorwort
 
 
 
 

Prof. Dr. Josef Olbrich
Prof. Dr. Dr. h.c. Joachim H. Knoll
 
 
 
Nach langen, auch ideologisch eingefärbten Diskussionen über Integration,
Segregation und Assimilation als Formen des Umganges mit Zuwande-
rung hat sich in der Bundesrepublik die Stimmung auf einen Kompromiss
eingependelt, der in zwei Dokumenten seinen Ausdruck gefunden hat, die,
so möchte man vermuten, Klarheit und Besonnenheit im Einwanderungs-
land Bundesrepublik Deutschland hergestellt haben: das grundlegende
»Gesetz zur Steuerung und Begrenzung der Zuwanderung und Regelung
des Aufenthalts und der Integration von Unionsbürgern und Ausländern«
vom 30. Juli 2004 und die konkretisierende »Verordnung über die Durch-
führung von Integrationskursen« vom 13. Dezember 2004. Zuvor hatten
vor allem die Träger gesellschaftlich verantworteter Integrationsarbeit – wie
der Deutsche Volkshochschulverband – Möglichkeiten und Modelle der
Integration in der Praxis erprobt – bis hin zu Versuchen, in sogenannten
gläsernen Moscheen deutsche und türkisch-islamische Initiativen einander
näher zu bringen (Mannheim).
      Zugleich hat sich die Theorie der Integration auf Begriffe wie präventi-
ve, begleitende und nachholende Integration verständigt, wobei sich Theo-
rie und Praxis einig darüber sind, dass es das Konzept der Integration nicht
gibt und geben kann, sondern dass die je angemessenen Konzepte im
Dreieck von Herkunftsland, Zuwanderungsland und Betroffenen stets
konkret entfaltet werden müssen. Aber trotz der gesetzlichen Regelungen
von Seiten des Staates ist die Zuwanderung als individuelles und kollekti-
ves Problem und Phänomen perspektivisch nicht etwa auf dem Weg zu ei-
ner positiven Lösung. Es zeigt sich, dass z.B. sprachliche Integration für
sich noch keineswegs eine Garantie für ein einträgliches Miteinander von
Minderheits- und Mehrheitsbevölkerung darstellt. Das zeigten z.B. die Un-
ruhen in den französischen Banlieus von Paris, in denen die Zuwanderer
aus den nordafrikanischen Maghreb-Ländern mit ihrer Sprachtradition

2007-02-20 14-04-45 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  13- 15) T00_06 vorwort.p 139958020544

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  |  Wege zur Integration

eigentlich keine Schwierigkeiten haben dürften, sich im französischen
Sprachmilieu zu bewegen. Hier liegen vermutlich soziale Ursachen vor:
mit der Tendenz der Selbstgettoisierung, die die Sorgen um die sprachliche
Integration hierzulande vergessen lassen.
      In der Bundesrepublik hat der mediale »Alarmismus« auf Schwach-
punkte aufmerksam gemacht, die Diskussion verkürzt und auf Phänomene
fokussiert, die bislang in der Integrationsdebatte beschwiegen wurden –
wie Jugendgewalt und Devianz jugendlicher Zuwanderer, die sich in der
Formel verdichteten, dass die Integration gescheitert sei.
      In diese Situation tritt nun die Dissertation von Halit Öztürk ein.
      Diese auf qualitativ-empirischen Untersuchungsergebnissen beruhen-
de Abhandlung über muslimische Jugendliche in Deutschland stellt sich
der Herausforderung, die Integration in ihrer Wechselbeziehung zur isla-
mischen Religiosität und diese wiederum in ihrer Reflexion im Leben der
muslimischen Jugendlichen zu untersuchen.
      Der an modernen Maßstäben gemessene Begriff der Integration bedeu-
tet die Eingliederung in die neue soziale Umgebung durch gegenseitige
Akzeptanz. In diesem reziproken Prozess sind die zu integrierenden Per-
sonen und Gruppen gefordert, sich einander anzunähern, sodass unter Er-
haltung der Elemente der eigenen Herkunftskultur (Retention) ein inter-
kulturell und transethnisch verwobenes, ineinandergreifendes Geflecht
hergestellt wird. Das Ergebnis der Arbeit ist, dass die Integration durch
drei Indikatoren gekennzeichnet wird:

1. Die Beachtung der vor allem im Grundgesetz formulierten Grundwerte,
2. der Wille zum intra-/interkulturellen Austausch und intra-/interreligi-

ösen Dialog und
3. das Interesse und Engagement für die Ergreifung der bereitgestellten

oder die zur Verfügung stehenden Chancen.

Öztürks These lautet in etwa – und hier natürlich nur verkürzt angedeutet
–, dass die Integration von der Religiosität muslimischer Jugendlicher
nicht behindert werde, vielmehr lasse sich in der Religiosität eine Voraus-
setzung dafür erblicken, dass die Integrationsbereitschaft muslimischer
Jugendlicher gefördert werden kann. Im Wesentlichen lasse sich dies
zwanglos bereits daran erkennen, dass die muslimischen Jugendlichen,
denen der Islam ihre Vollkommenheit zum Ziel setzt, diese in den zwi-
schenmenschlichen Beziehungen erlangen können und müssen. Darin
liege ein besonders gewichtiger Dienst an Gott und zugleich eine nicht
aufkündbare religiöse Verpflichtung zur Integration. Diese sei daher die
Lebensaufgabe eines jeden religiösen muslimischen Jugendlichen.
      Und in der Tat kann Öztürk in einer qualitativen Analyse muslimischer
Jugendlicher den Nachweis erbringen, dass Religiosität und Integration

2007-02-20 14-04-45 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  13- 15) T00_06 vorwort.p 139958020544

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort  |  15

eng miteinander verbunden sind und dass über diesen Weg auch Integra-
tion erreicht wird.
      Es ist lohnend, interessant und aufschlussreich, hier einen Ausschnitt
aus den selbstständigen Integrationsleistungen der muslimischen Jugend-
lichen kennenzulernen. Die Arbeit wird gewiss eine intensive Diskussion
auslösen, die neue Perspektiven des interkulturellen Gesellschaftsver-
ständnisses in den Sozialwissenschaften anregen kann.

Berlin im August 2006

2007-02-20 14-04-45 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  13- 15) T00_06 vorwort.p 139958020544

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

2007-02-20 14-04-45 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  16    ) vakat 016.p 139958020552

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Danksagung  |  17

 
 
 
 
 
 
 
 

Danksagung
 
 
 
 
Eine persönliche Anmerkung

Seit Langem sind die Gedanken an eine baldige Rückkehr ins Herkunfts-
land vergangen: Deutschland ist unsere neue Heimat und wir sind
Deutschlands neue Bürger!

Mein besonderer Dank

Vom tiefsten Herzen möchte ich meiner Mutter und meinem Vater dan-
ken. Sie haben mich die Liebe, den Respekt vor allen Lebewesen und den
Wert lebenslangen Lernens gelehrt.
      Während des Verfassens dieser Arbeit habe ich meine Ehefrau und
meine Tochter leider zu sehr vernachlässigt. Doch haben sie mir viel Ge-
duld und Nachsicht entgegengebracht. Ich danke ihnen beiden.
      Ausdrücklich möchte ich mich bei meinem Erstgutachter, Herrn Prof.
Dr. Josef Olbrich, bedanken. Seine Unterstützung, Ratschläge und Hinwei-
se haben mir überhaupt erst die Perspektive der Promotion eröffnet und
mich seither geführt.
      Weiterhin danke ich meinem Zweitgutachter, Herrn Prof. Dr. Dr. h.c.
Joachim H. Knoll, der mich mit seinen Ideen entscheidend unterstützt hat.
      Dank bekunden möchte ich auch Herrn Prof. Dr. Richard Münchmeier,
der mich motiviert hat, nach monatelanger Überlegung doch dieses Disser-
tationsthema zu bearbeiten.
      Ein großer Dank gilt auch meiner ehemaligen Klassenlehrerin, Sabine
von Normann, die mich unbeschreiblich engagiert bei der Entwicklung
dieser Arbeit als Korrektorin unterstützt hat.
      Den zahlreichen Jugendlichen, die sich an Vorgesprächen und Inter-
views beteiligten, sich zu so anregenden wie informativen Gesprächen be-

2007-02-20 14-04-45 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  17- 18) T00_07 danksagung.p 139958020560

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18  |  Wege zur Integration

reitfanden und mir darüber hinaus gastfreundlich begegneten, gilt mein
Dank für ihr Vertrauen und ihre Geduld.
      Ich hoffe, dass diese Arbeit zu einem gedeihlichen und harmonischen
Zusammenleben aller Menschen beitragen wird und widme sie deshalb
denjenigen, die sich für Völkerverständigung, Weltfrieden, Toleranz und
Respekt einsetzen.

2007-02-20 14-04-45 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  17- 18) T00_07 danksagung.p 139958020560

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Einleitung  |  19

 
 
 
 
 
 
 
 

1. Einleitung
 
 
 
 

 
 
 
Deutschland gehört zu den vielfältigsten und spannendsten Ländern dieser
Erde. Es hat trotz seiner wechselvollen Geschichte nicht nur die Kultur und
das politische Bewusstsein Europas mitbeeinflusst, sondern viele berühmte
Denker, Philosophen und andere Persönlichkeiten hervorgebracht. Sieht
man einmal kurz über die »dunklen historischen Facetten« Deutschlands,
die zutiefst abscheulich und inhuman waren und die Aufklärung sabotier-
ten, hinweg, dann hat Deutschland viele heikle Situationen, die in die
Weltgeschichte eingegangen sind, nachahmenswert bewältigt – erinnert sei
nur an die Zeit des Wiederaufbaus nach dem Ersten und Zweiten Welt-
krieg sowie die deutsche Wiedervereinigung. In diesem Zusammenhang
begeisterten die schnelle Reeducation und der Wiederaufbau Deutschlands
zu einem demokratischen Sozialstaat viele Staaten und Gesellschaften.
Durch die Solidaritätsgemeinschaften wie die der »Trümmerfrauen« konn-
te sich Deutschland bereits nach einigen Jahren zu einem ökonomisch be-
deutungsvollen Staat entwickeln. Inzwischen sind hier nahezu alle Natio-
nalitäten, Kulturen und Religionen vertreten, sodass sich die Bundesrepu-
blik erneut einer Herausforderung, nämlich der Verantwortung eines Ein-
wanderungslandes, zu stellen hat. Seit einigen Jahren musste dies unser
bewährtes Land laufend unter Beweis stellen:
      Bald standen Linksradikale im Mittelpunkt, bald Rechtsextreme, bald
Asylanten, bald Ausländer – und heute der Islam und die Muslime.
Schlagzeilen und Themen wie »Islam, Muslime und Terror«, »Islam und
Islamismus/Fundamentalismus«, »Kopftuch«, »Islam und Innere Sicher-
heit«, »Islam und der EU-Beitritt der Türkei« begleiten unseren Alltag. Be-
richte über den Islam und die Muslime finden wir fast allerorts, im Fern-
sehen wie im Radio und in etlichen Printmedien. Dabei kommt es heutzu-
tage nicht selten vor, dass Einzelne entgegen ihren eigenen Überzeugun-
gen in bestimmten »Schubladen« kategorisiert oder mit Vorurteilen kon-
frontiert werden. Wie weit wird hierin noch die Realität abgebildet?
      Auch wenn die Geschichte des Islam in Deutschland bereits im Mittel-

2007-02-20 14-04-45 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  19- 22) T01_01 einleitung.p 139958020568

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20  |  Wege zur Integration

alter begann (vgl. Khoury 1991, S. 161), erlebte er seinen bisherigen Höhe-
punkt, als in den 1960er Jahren viele Muslime als »Gastarbeiter« nach
Deutschland geholt wurden. Durch diese Immigration wuchs die muslimi-
sche Minderheit in Deutschland sprunghaft an und ist heute – nach der
katholischen und evangelischen – die drittgrößte Religionsgemeinschaft.
Das Bundesministerium des Inneren (BMI) legte auf eine Große Anfrage
der CDU/CSU-Bundestagsfraktion im Jahre 2000 hin lediglich eine Ein-
schätzung der Zahl in Deutschland lebender Muslime vor, nach der 2,8 bis
3,2 Mio. deutsche und ausländische Muslime in Deutschland leben (davon
2,5-2,7 Mio. Muslime nicht deutscher Herkunft und 370.000-450.000
Muslime mit deutscher Staatsbürgerschaft). Somit machen die Muslime
circa drei Prozent der Gesamtbevölkerung in Deutschland aus (vgl. Bericht
2000, S. 169).
      Der heranwachsenden Generation der muslimischen Kinder und Ju-
gendlichen mit migratorischem Hintergrund wird eine schwierige Lebens-
situation zugeschrieben, die oftmals als Kulturkonflikt oder als »Sitzen
zwischen zwei Stühlen« charakterisiert wird. Diese Annahme wurde be-
sonders im Zusammenhang mit dem EU-Beitritt der Türkei diskutiert:
Obwohl die Türkei bereits 1963 einen Antrag auf Mitgliedschaft in der EU
gestellt hatte, bekam sie erst 1999 den Status eines Beitrittskandidaten.
Nach heftigen Auseinandersetzungen hat man nun der Türkei am 3. Okto-
ber 2005 endlich den Weg für Beitrittsverhandlungen frei gemacht. Doch
immer noch werden die Aufnahmebemühungen von Stimmen flankiert,
die der Beitrittsaussicht der Türkei sehr kritisch gegenüberstehen. Seit
über 35 Jahren werden hierfür im Wesentlichen folgende Punkte genannt:
Ein EU-Beitritt könne zur »Überfremdung« Europas führen bzw. die
abendländisch-christlichen Grundwerte Europas seien dadurch gefährdet.
Warnungen vor der weiteren Zusammenführung der Türkei und der EU
bauen auf den Mutmaßungen, dieses Land sei zu groß und zu arm, die
Menschen seien mehrheitlich zu islamisch. Auch hier wird die öffentliche
Diskussion von dem Verhältnis des Islam zur Demokratie und zur Integra-
tion bestimmt.
      Durchaus signifikant ist, dass die grundsätzlich legitime Diskussion
um die Belange und Hindernisse dieser Menschen im Schatten terroristi-
scher Attentate in Hysterie abgleitet. Es ist daher erforderlich, den Islam
und das muslimische Leben in unserem Land losgelöst von diesen verzer-
renden, ja verfälschenden Assoziationen objektiv-analytisch zu betrachten.
Nur so kann ausgelotet werden, was die Ursachen dieses Problems sind
und wie wir die anstehende Herausforderung gemeinsam meistern kön-
nen. Diese Arbeit nimmt sich dieser Aufgabe an und soll ein Wegbereiter
dafür sein.
      In dieser Studie werde ich Gedanken und Verhalten muslimischer Ju-
gendlicher hinsichtlich ihrem Verständnis von Religiosität und Integration
einer Untersuchung zuführen und, gestützt darauf, die Beziehung ihrer

2007-02-20 14-04-45 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  19- 22) T01_01 einleitung.p 139958020568

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Einleitung  |  21

Religiosität zu ihrer Integration betrachten. Trotz spärlicher Publikationen
zu diesem Thema werden meine Forschungsleitfragen versuchen, diesen
Weg auszuleuchten.
      Zu diesem Zweck werde ich im ersten Kapitel auf die Forschungslage
zur muslimischen Religiosität zu sprechen kommen. Hierbei werden die
maßgeblichen Arbeiten von Wilhelm Heitmeyer, Frank-Ole Sandt, Yase-
min Karakaşog

^

lu, Nikola Tietze, Hans-Ludwig Frese und die Shell-Studie
»Jugend 2000« näher vorgestellt. Aspekte, die sie ausgelassen haben, wer-
de ich aufgreifen, um meine Forschungsleitfragen zu bestimmen.
      Im zweiten Kapitel werde ich den theoretischen Fundus bereiten, um es
dem Leser zu erleichtern, den weiteren Ausführungen zu folgen. Grundin-
formationen zum Islam und zum kulturellen Hintergrund der Muslime
leiten diesen Abschnitt ein. Insbesondere werde ich hier Hauptquellen des
Islam, die theologischen Rechtschulen, das islamische Menschenbild, die
Glaubensgrundsätze, die Hauptpflichten eines Muslim und die Bedeutung
der Moschee eingehender darstellen.
      Sodann fokussiert das dritte Kapitel die Begriffe »Integration« und »Re-
ligiosität«, um sie an heutigen Maßstäben zu messen. In der Folge werde
ich den für diese Arbeit maßgeblichen Integrationsbegriff mit seinen Indi-
katoren bestimmen.
      Die Begriffe »Religion« und »Religiosität« aus islamischer Sichtweise
werde ich nun eruieren. Zur Erfassung der Religiosität von muslimischen
Jugendlichen wird der vom amerikanischen Religionssoziologen Charles Y.
Glock begründete mehrdimensionale Ansatz zugrunde gelegt.
      Im vierten Kapitel werden die methodologischen Perspektiven erörtert.
Ursprünglich hatte ich beabsichtigt, diese Studie mit quantitativen und
qualitativen Forschungsmethoden zu unterlegen. Leider musste ich mich
von der quantitativen Methode trennen, da die islamische Religion und Re-
ligiosität in Deutschland nicht hinreichend empirisch erforscht sind, mit-
hin Faktenmaterial nicht ausreichend vorhanden ist. Auch eine Übertra-
gung der Forschungsergebnisse über die christliche Religiosität und die
vorhandenen Untersuchungen genügt nicht. Folglich entschied ich mich
für eine Beschränkung auf qualitative Sozialforschungsmethoden, werden
doch – wie ich aufzeigen werde – nur sie dem Forschungsthema gerecht.
      Empirisch werde ich die gängigste Form qualitativer Befragung, näm-
lich das Leitfadeninterview, verwenden (vgl. Mayring 2004; Lamnek 1993;
Bortz 1995). Durch diese Leitfadengespräche werden die subjektive Bedeu-
tung von Handlungen, die Strukturierungen des Lebensraums und die Zie-
le und Wünsche der muslimischen Jugendlichen aufgezeichnet. Mit dieser
Methode ist ferner die Vergleichbarkeit der Interviews gewährleistet. Die
Fragen im Leitfaden umfassen Freizeitgestaltung, Beziehung zu den El-
tern, Rückkehrwünsche, gegenwärtige Situation, das Leben als Muslime in
Deutschland, Dimensionen der Religiosität und Bindung sowie Einstellung
zu Moscheen und Imamen.

2007-02-20 14-04-45 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  19- 22) T01_01 einleitung.p 139958020568

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22  |  Wege zur Integration

      Mit zwölf muslimischen Jugendlichen aus Berlin habe ich intensive
Leitfadengespräche geführt, vor deren empirischer Darstellung eine Ein-
führung zu Islam und Muslimen in Berlin sowie zur Familien-, Bildungs-
und Berufssituation der muslimischen Jugendlichen steht.
      Geleitet von der Husserl’schen Phänomenologie werde ich die transkri-
bierten Interviews auswerten, wozu ich an der Perspektive der einzelnen
Jugendlichen, mithin an ihren subjektiven Bedeutungsstrukturen und ih-
ren Intentionen, ansetzen werde. Diese »Reduktion« auf die Sicht und In-
tentionen des Subjekts bietet einen Weg, »zum Wesen der Dinge« vorzu-
stoßen.
      Im fünften Kapitel werde ich in Einzelinterviews meine zwölf Ge-
sprächspartner, je zur Hälfte weiblich und männlich, aus sieben verschie-
denen Nationen porträtieren.
      Nach dieser personenbezogenen Auswertung werden im sechsten Kapi-
tel die Gespräche einer dimensionenbezogenen Analyse nach dem phäno-
menologischen Ansatz unterzogen.
      Im letzten Kapitel werden die wichtigsten empirischen Ergebnisse die-
ser Arbeit zusammengestellt und für einen Ausblick verwertet. Letzterer ist
mit der prospektiven Hoffnung verbunden, dass ein ausschließlich sachli-
cher, gesellschaftlicher Diskurs über den Islam und die Muslime, insbe-
sondere die muslimischen Jugendlichen, zustande kommt. Womöglich
kann hiermit der von der UNO und dem Europarat seit den Anschlägen
vom 11. September 2001 in wachsendem Maße festgestellten »Islamopho-
bie« Einhalt geboten werden (vgl. UN-Resolution 56/267; UN-World Con-
ference Declaration 2001; EUMC-Annual Report 2002, 2005, 2006; IHF-
Report 2005). Es gilt auf eine Gesellschaft zu hoffen, die auf gegenseitiger
Akzeptanz und gegenseitigem Respekt basiert und die durch eine von je-
dem persönlich verbürgte Ordnung geprägt ist.

2007-02-20 14-04-45 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  19- 22) T01_01 einleitung.p 139958020568

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Forschungslage und -leitfragen  |  23

 
 
 
 
 
 
 
 

2. Forschungslage und -leitfragen
 
 
 
 
2.1 Forschungslage
 
 
 
Forschungen und Berichte zum Themenfeld »muslimische Jugendliche«
sind rar in Deutschland. Es ist zwar eine Fülle von Einzeluntersuchungen
zu religiösem Verhalten von Jugendlichen, ihrem kirchlichen Engagement
oder der Verbreitung okkulter Praktiken erschienen. Jedoch fehlt es nicht
nur an deren Verzahnung in einer Gesamtuntersuchung, sie sind auch he-
terogen in ihrer Tiefenschärfe, thematischen Breite, methodischen Solidität
und Repräsentativität (vgl. Barz 1992; Mischo 1991; Nembach 1987; Zinser
1997). Die sozialwissenschaftliche Jugendforschung Deutschlands ist noch
weithin auf die christliche Religion fixiert und verengt ihren Blickwinkel
oftmals auf die Partizipation an kirchlichen Veranstaltungen.
      Ferner weist die empirische Jugendforschung in Bezug auf muslimi-
sche Jugendliche ernsthafte Defizite auf. Denn bislang wurden die religiö-
sen Orientierungen dieser Jugendlichen ausgeblendet. Dies liegt daran,
dass sozial- und migrationswissenschaftliche Publikationen der 1970er und
1980er Jahre mehrheitlich den türkischen Mitbürgern im Allgemeinen
gewidmet waren, nicht aber die Muslime ins Zentrum ihres Fokus gerückt
haben. Ferner wurde weder nach der Bedeutung des Islam im Leben der
Jugendlichen in Deutschland noch nach ihren religiösen Vorstellungen
sowie der subjektiven Perspektive ihrer religiösen Praxis und ihrem Zu-
gang zum Islam gefragt. Folgerichtig hat Auernheimer in den 1990er Jah-
ren das sozialwissenschaftliche Forschungsdesiderat »Islam und Religiosi-
tät der Muslime in Deutschland« festgestellt. Auf diesem »schiefen Fun-
dament« aufbauend haben die genannten Untersuchungen im Ergebnis zu
einem Zerrbild geführt: Die türkischen Jugendlichen seien »Opfer« ihrer
Herkunftskultur und diese, als deren Subkultur der Islam angesehen wur-
de, wiederum die Ursache für Konflikte. Dies führte in den 1970er und
1980er Jahren unumgänglich zu Diskussionen über Persönlichkeits- und
Identitätsstörungen, Kulturschock und Kulturkonflikt (vgl. Holtbrügge

2007-02-20 14-04-46 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  23- 34) T01_02 forschungslage.p 139958020576

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24  |  Wege zur Integration

1975; Renner 1975; Schrader 1976; Neumann 1980; Thomä-Venske 1981;
Berkenkopf 1984; Schaumann 1988).
      Aufgrund ihrer Neuheit und ihres Gewichts für die Forschung über
»muslimische Jugendliche« werden im Folgenden sechs Untersuchungen
vorgestellt, die sich in Form quantitativer und qualitativer Forschungsan-
sätze mit der Religiosität und Lebenssituation muslimischer Jugendlicher
in Deutschland befassen.

2.1.1 »Verlockender Fundamentalismus«

Diese quantitative Erhebung ist im Jahre 1997 erschienen. Hierzu wurden
1221 türkische Jugendliche zwischen 15 und 21 Jahren aus 63 allgemein-
und berufsbildenden Schulklassen in Nordrhein-Westfalen schriftlich mit
einem standardisierten Fragebogen in deutscher Sprache befragt. In die-
sem Fragebogen wurden zu den Themenbereichen Schul- und Familiensi-
tuation, Lebensbedingungen, politische und religiöse Orientierungen, na-
tionale und ethnische Identifikation sowie religiös motivierte Gewaltbereit-
schaft verschiedene geschlossene Fragen gestellt, zum Teil mussten die Ju-
gendlichen vorgegebene Aussagen bewerten. Hauptsächlich geht es hierbei
um die Affinität türkischer Jugendlicher zu »islamistischen und nationalis-
tischen« Gruppen und deren Ideologien. Die Autoren beabsichtigten mit
dieser Erhebung die Erfassung des Ausmaßes persönlicher Religiosität, re-
ligiös fundierter Gewaltbereitschaft und islamzentrierter Überlegenheits-
ansprüche (vgl. Heitmeyer 1997, S. 27-32).
      Die empirische Untersuchung von Heitmeyer geht in erster Linie nicht
der Frage der Diskriminierung muslimischer Jugendlicher in Deutschland
nach, sondern eher den Reaktionen türkischer Jugendlicher auf diese Si-
tuation.
      Heitmeyer behauptet, dass die türkischen Jugendlichen vermehrt von
»islamischem Fundamentalismus« betroffen seien. Der Mehrheit dieser
Jugendlichen wird ferner ein islamzentrierter Überlegenheitsanspruch und
eine Bereitschaft zu einer religiös fundierten Gewalt gegen Nichtmuslime
und andere Religionen sowie die Ablehnung der westlichen Lebensweise
zugeschrieben (vgl. ebd., S. 124-135).
      Auch zu der Situation in türkischen Familien wird Stellung genom-
men. Die türkischen Jugendlichen werden zu den Gründen befragt, die zur
Auseinandersetzung mit ihren Eltern führen. Die Jugendlichen gaben un-
ter den vorgegebenen Antworten an, dass sie häufig wegen »schulischer
Leistungen«, »abends länger ausgehen« und »Kleidung/Aussehen« Kon-
flikte hätten (ebd., S. 73).
      Die türkischen Jugendlichen verbringen nach diesem Bericht ihre Frei-
zeit überwiegend mit Fernsehen oder Musikhören (74,9 % bzw. 84,1 %),
aber auch mit Sporttreiben (53,7 %).
      Des Weiteren spiele bei der Wahl einer möglichen Lebenspartnerin

2007-02-20 14-04-46 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  23- 34) T01_02 forschungslage.p 139958020576

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Forschungslage und -leitfragen  |  25

bzw. eines möglichen Lebenspartners die Nationalität (33,7 % sehr stark
bzw. 18 % stark) und die Religionszugehörigkeit (37,5 % sehr stark bzw.
22,9 % stark) eine erhebliche Rolle (vgl. ebd., S. 92f.).
      Die Befragung ergab nach den Angaben der Jugendlichen, dass sie im

1Ramadan zu 61,4 % durchweg, zu 25,1 % über mehrere Tage und zu
12 % nie fasten. Auf die Frage nach dem Gebetsverhalten antworteten
21,9 % der befragten Jugendlichen, dass sie »nie« beten würden, 26,9 %
»selten«, 20,4 % »nur freitags«, 7,4 % »einmal täglich«, 10,2 % »mehrmals
täglich« und 10,8 % »fünfmal täglich«. Die Moschee wird von den Jugend-
lichen zu 21 % »jede Woche«, 10,3 % »mehrmals im Monat«, 12,1 %
»mehrmals im Jahr«, 22,8 % »an Feiertagen« und 23,3 % »nie« aufgesucht
(vgl. ebd., S. 116).
      Die persönliche Religiosität der türkischen Jugendlichen zeichne sich
überwiegend durch ein »hohes Maß« an Eigeninterpretationen aus. Circa
zwei Drittel aller Befragten wiesen eine »hohe oder sehr hohe« Religiosität
auf. Eine Ablehnung des Islam finde keinen Halt bei den befragten Ju-
gendlichen (vgl. ebd., S. 119f.).
      Wilhelm Heitmeyer hat als Gesamtergebnis festgehalten, dass die Ur-
sachen für die Hinwendung »zu einer religiös fundierten Gewaltbereit-
schaft die Reaktionen auf fremdenfeindliche Gewalt und die Verweigerung
der Anerkennung einer kollektiven Identität durch die Mehrheitsgesell-
schaft, aber auch konkrete Diskriminierungserfahrungen im privaten Be-
reich« seien (ebd., S. 183f.). Das kulturell-religiöse Eigenleben vermittle ih-
nen Sicherheit und Geborgenheit und befähige sie dazu, gesellschaftliche
Anforderungen zu bewältigen und Diskriminierungen zu widerstehen. Die
türkischen Jugendlichen würden sich deshalb »islamisch-fundamentalisti-
schen« Organisationen zuwenden, weil sie ihnen bei der Suche nach kultu-
reller Sicherheit vertrauenswürdig erschienen. Hieraus entstehe die Ge-
fahr, »dass Religion in einer desintegrierenden Gesellschaft zunehmend
für pluralismus- und demokratiefeindliche politische Zwecke instrumenta-
lisiert« würde (ebd., S. 193f.).
      Mit Verweis auf Desintegrationsprozesse fordert Heitmeyer Differen-
zierung und demokratische Aufmerksamkeit:

»Die türkische Bevölkerung wird in der öffentlichen und politischen Diskussion in

der Regel über ihren Migrantenstatus und ihre ethnisch-kulturelle Zugehörigkeit

fälschlicherweise künstlich homogenisiert. Dies führt zu der bekannten schlichten

Schematik negativer Diskriminierung aus konservativen und rechtsextrem orientier-

ten sowie positiver Diskriminierung aus sozialliberalen und linken Gruppen der

      1 | Der Fastenmonat Ramadan ist der 9. Monat des islamischen Kalenders, in

dem täglich von der Morgendämmerung bis zum Sonnenuntergang Enthaltsamkeit

gegenüber Essen, Trinken und Sexualität vorgeschrieben ist.

2007-02-20 14-47-38 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139960598744|(S.  23- 34) T01_02 forschungslage.p 139960598792

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26  |  Wege zur Integration

Mehrheitsgesellschaft. Dramatisierungen oder Tabuisierungen statt Differenzierun-
2gen sind deshalb immer noch an der Tagesordnung.« (Ebd., S. 187)

2.1.2 Shell-Studie »Jugend 2000«

In dieser Shell-Studie »Jugend 2000« wurden deutsche und türkische Ju-
gendliche über ihre Vorstellungen von ihrem derzeitigen und zukünftigen
Leben befragt.
      Im Folgenden sei unser Augenmerk auf zwei Abhandlungen einer Rei-
he unterschiedlich akzentuierter Beiträge gerichtet: der eine von Richard
Münchmeier mit dem Titel »Miteinander – Nebeneinander – Gegeneinan-
der« und der andere von Werner Fuchs-Heinritz mit dem Titel »Religion«.
      Richard Münchmeier geht in seinem Aufsatz der Frage zum Verhältnis
zwischen deutschen und ausländischen Jugendlichen nach (vgl. Münch-
meier 2000, S. 221-260):

»Wie häufig (oder wie selten) haben sie miteinander zu tun, welche Freizeitaktivitä-

ten unternehmen sie in der eigenen oder in gemischten Gruppen, in Bezug auf wel-

che Gewohnheiten empfinden sie sich als untereinander ähnlich oder als anders,

wie bewerten sie aus ihrer Sicht den Ausländerteil an der Bevölkerung und was kri-

tisieren bzw. lehnen sie an den Ausländern ab?«

Auf die Frage der Häufigkeit der Begegnung mit ausländischen Jugendli-
chen antwortete fast ein Viertel der deutschen Jugendlichen, dass sie
»überhaupt nicht« mit ausländischen Altersgenossen zu tun hätten. Ge-
schlechts- und altersspezifische Unterschiede finden sich auf dieser Ebene
kaum. Lediglich den Bildungsinstitutionen wie der Schule und der Univer-
sität komme eine besondere Bedeutung zu, weil die Begegnung hier be-
reits sichtbar würde. Die Prozentwerte für »häufig« und »sehr häufig« lie-
gen für Schüler bei 37,1 % und für Studenten bei 41,1 %.
      Der Kontakt zu Ausländern sieht dagegen in der Arbeitswelt, also bei
Auszubildenden und Berufstätigen, aber auch bei Arbeitslosen anders aus.
Weniger als ein Viertel der berufstätigen Jugendlichen gab an, »häufige«
bzw. »sehr häufige« Kontakte mit ausländischen Jugendlichen zu haben
(vgl. ebd., S. 222f.). Vor allem Jugendliche aus Ostdeutschland hätten so
gut wie gar keinen Kontakt zu Nichtdeutschen. Münchmeier stellt somit
fest, dass »sich Begegnung und Kontakt zwischen deutschen und ausländi-

      2 | Diese Publikation Heitmeyers wurde heftig diskutiert, einige stimmten

mit den Ergebnissen überein, andere hielten sie für umstritten und kritisierten sei-

ne Methodik. Dies nicht zuletzt deshalb, weil Heitmeyer mit seinen (Sensations-)

Ergebnissen den Weg in die Öffentlichkeit gesucht haben soll (Bukow/Ottersbach

1999; Pinn 1999; Berliner Studie im Auftrag der Ausländerbeauftragten des Senats

– Repräsentativumfrage 1997).

2007-02-20 14-47-38 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139960598744|(S.  23- 34) T01_02 forschungslage.p 139960598792

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Forschungslage und -leitfragen  |  27

schen Jugendlichen eher noch in Grenzen halten und bei der großen
Mehrheit eher selten sind« (ebd., S. 222).
      Zu der Frage »Freizeit mit wem?« ist Folgendes festzuhalten:

»Zumindest im Freizeiterleben der (west-)deutschen Jugendlichen spielen deutsche

Freunde die Hauptrolle. Freizeit ›nur‹ mit ausländischen Freunden kommt eher

nicht oder nur in marginalem Umfang vor. Meist bleibt der Kontakt zu ihnen in der

Freizeit dem Zufall überlassen, eben ›je nachdem‹, wie es sich so ergibt.« (Ebd.,

S. 235)

Bei den ausländischen, insbesondere türkischen Jugendlichen ist die ge-
wichtigste Antwortkategorie »gemischt, je nachdem« (ebd., S. 234f.).
      In einer anderen Fragestellung wurden die Bedingungen für das Ein-
gehen einer gemischten Ehe erfragt. 28,4 % der Deutschen und 21,5 % der
Türken können sich gar nicht vorstellen, jemanden mit einer anderen Na-
tionalität zu heiraten. Die türkischen Mädchen seien ablehnender als die
türkischen Jungen. Noch ablehnender zeigten sich die deutschen Jugendli-
chen aus Ostdeutschland – 42,4 % von ihnen lehnten gemischte Ehen ab
(vgl. ebd., S. 252f.). Wenn man sich jetzt die Bedingungen für eine natio-
nalitätengemischte Ehe im Vergleich von deutschen und türkischen Ju-
gendlichen anschaut, dann ergeben sich folgende Zahlen: 54,6 % der deut-
schen bzw. 52,9 % der türkischen Jugendlichen zählen die Liebe als wich-
tigste Bedingung für das Eingehen einer gemischten Ehe. Für das Zustan-
dekommen einer Ehe sehen 25,1 % der deutschen bzw. 37,6 % der türki-
schen Jugendlichen die Akzeptanz durch ihre Familie als eine Vorausset-
zung an. Auch das Einverständnis der Eltern wird von 14,6 % der deut-
schen und 28,2 % der türkischen Jugendlichen als wichtig erachtet. »Die-
selbe Religion (und die Annahme meiner Religion)« spielt keine wichtige
Rolle für eine nationalitätsgemischte Ehe: 6,1 % (4,0 %) der deutschen und
12,9 % (11,2 %) der türkischen Jugendlichen äußerten dies (ebd., S. 254).
      Richard Münchmeier resümiert, dass sich die Selbstbilder der in
Deutschland lebenden Jugendlichen nicht fundamental unterscheiden.
Nach seiner Untersuchung sind die Unterschiede vielmehr gradueller Art.
In fast allen Bereichen, außer Religion und Familie, überwiegen die Ähn-
lichkeiten (vgl. ebd., S. 252).
      Werner Fuchs-Heinritz (2000, S. 157-180) widmete sich dem Themen-
feld Religion und geht in seinem Beitrag folgenden Fragestellungen nach:
»Welche Bedeutung haben religiöse Feste? Werden ›Heilige Schriften‹ ge-
lesen? Gibt es außerkonfessionelle, spirituell-okkulte Praktiken? Gibt es ei-
nen grundlegenden Schicksalsglauben?«
      In seinen quantitativen Untersuchungen wurden ebenfalls Jugendliche
befragt, die zu 33 % katholisch, 33 % evangelisch, 6 % muslimisch oder
25 % keiner Religion angehörig sind (vgl. ebd., S. 157).
      Im Folgenden werden wir uns auf die Feststellungen über die befragten

2007-02-20 14-47-38 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139960598744|(S.  23- 34) T01_02 forschungslage.p 139960598792

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28  |  Wege zur Integration

273 muslimischen Jugendlichen beschränken. Fuchs-Heinritz stellt in sei-
ner Studie fest, dass diese zögernd und in Erwartung von Belastungen der
Zukunft entgegengehen – lediglich 42 % der Befragten haben eine opti-
mistische Zukunftseinstellung (vgl. ebd., S. 159). Zu dem Themenfeld »re-
ligiöse Praktiken« stellt der Autor fest: 46 % der befragten männlichen und
38 % der weiblichen türkischen Jugendlichen gehen in die Moschee zum
Gottesdienst, 49 % bzw. 55 % beten, 31 % bzw. 35 % lesen religiöse Bücher,
46 % bzw. 43 % glauben an ein Weiterleben nach dem Tod, 78 % bzw.
80 % wünschen eine religiöse Hochzeit und 73 % bzw. 72 % wollen ihre
Kinder religiös erziehen. Für die Feststellung »ich bin nicht religiös« wäh-
len 75 % der männlichen bzw. 80 % der weiblichen türkischen Jugendli-
chen die Kategorie »trifft überhaupt nicht zu« (ebd., S. 158) aus. 76 % der
muslimischen Jugendlichen ist die Bedeutung des Ramadans sowie die
Teilnahme daran sehr wichtig (vgl. ebd., S. 169).
      Anhand seiner Untersuchungen konstatiert Fuchs-Heinritz abschlie-
ßend, dass infolge des Ansässigwerdens von muslimischen Arbeitsmigran-
ten die Zugehörigkeit zu einer Religionsgemeinschaft und eine religiös be-
stimmte Lebensführung eine Bedeutungsaufladung erfahren haben. Reli-
giöse Lernprozesse fänden kaum statt:

»So bleibt die Merkwürdigkeit, dass die Zugehörigkeit zur islamischen Religions-

gemeinschaft und die davon bestimmte Lebensführung im jugendlichen Alltag dau-

ernd erfahrbar ist, ohne dass sich die evangelischen und katholischen Jugendlichen

und auch nicht die ohne Religionsgemeinschaft davon beeindrucken lassen.« (Ebd.,
3S. 180)

2.1.3 »Religiosität von Jugendlichen in der multikulturellen
Gesellschaft«

Fred-Ole Sandt veröffentlichte im Jahre 1996 eine qualitative Untersu-
chung zur Religiosität von Jugendlichen in Deutschland, in der er Schüle-
rinnen und Schüler zwischen 14 und 16 Jahren in Hamburg zu atheisti-
schen, christlichen, spiritualistischen und muslimischen Orientierungen
befragte. Er setzte auf qualitative Verfahren und wählte das Interview und
die teilnehmende Beobachtung. Sandt hat zwischen 1992 und 1995 in
Hamburg insgesamt 158 Jugendliche, darunter 49 christliche, 44 muslimi-
sche, 28 atheistische und 21 spiritualistische, interviewt (vgl. Sandt 1996,
S. 60-67). Zusätzlich führte er auch Expertenbefragungen mit Lehrern und
Repräsentanten religiöser Einrichtungen durch.
      In der Einleitung seines Buches bemerkt der Autor, dass die Religiosität
von jugendlichen Immigranten in den Untersuchungen nur als Randphä-

      3 | Diese Schlussfolgerung ist allerdings nicht durch die Daten abgedeckt.

Auch wurden die Jugendlichen nicht über den christlich-islamischen Dialog gefragt.

2007-02-20 14-47-38 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139960598744|(S.  23- 34) T01_02 forschungslage.p 139960598792

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Forschungslage und -leitfragen  |  29

nomen behandelt werde und aus diesem Grund keine vorweisbaren Er-
gebnisse in Hinsicht auf die eigenständige Erfassung der Religiosität von
muslimischen Jugendlichen vorliegen. Trotz dieser berechtigten Feststel-
lung widmet auch er den muslimischen Jugendlichen nur einen Teilbe-
reich innerhalb der Gesamtstudie (vgl. ebd., S. 44). Hierbei wurden die
muslimischen Jugendlichen über ihre religiösen Orientierungen, Glau-
bens- und Gottesvorstellungen sowie über ihr Menschenbild von der eige-
nen religiösen Praxis befragt (vgl. ebd., 195f.). Aufgrund seiner Studie stellt
Sandt fest, dass sich diese Jugendlichen beim Glauben an Gott einig seien,
aber in Bezug auf das Verständnis und die Ausführung der religiösen
Pflichten unterschiedliche Einstellungen und Orientierungen aufzeigten.
      Diese Unterschiedlichkeit gebe sich dadurch zu erkennen, dass ein Teil
der muslimischen Jugendlichen in der religiösen Praxis ein orthodoxes
Verhältnis zu den Glaubensvorstellungen vertrete, sich weitgehend an den
islamischen Glaubensvorstellungen zu orientieren versuche und die Indi-
vidualisierungstendenzen der Moderne beanstande. Der andere Teil der
muslimischen Jugendlichen zeige eine relative Trennung von religiöser
Praxis und westlich-moderner Orientierung. Diese Jugendlichen bewegten
sich laut Sandt in »zwei Kulturen, indem für sie die muslimischen Glau-
bensvorstellungen im familiären Bereich lebensweltliche Relevanz haben,
während in der Schule und der Freizeitgestaltung die westlich-moderne
Jugendkultur bestimmend ist« (ebd., S. 259).
      Nach Sandt wird die Institution Moschee von den befragten Jugendli-
chen mit dem islamischen Glauben identifiziert, weshalb der Besuch der
Moschee als »sehr religiös« eingeschätzt und als moralische Verpflichtung
angesehen werde. Sandt führt seine Aussagen über die Moschee weiter
und fügt hinzu, dass die Vorstellung der muslimischen Jugendlichen von
der Moschee geprägt sei, da das Gotteshaus für sie »eine unverfälschte Na-
tur« habe. In der Moschee fänden sie eine automatische Trennung zwi-
schen Heiligem und Weltlichem, dem reinen Glauben und der Alltagswelt.
Der regelmäßige Moscheebesuch festige die Bindung an die Religion und
durch die gemeinschaftliche Ausübung religiöser Praktiken komme es zur
»Vergemeinschaftung« zwischen den Gläubigen. Diese Vergemeinschaf-
tung ruht auf zwei Aspekten: dem gemeinsamen Glauben und der ge-
meinsamen Immigrantenkultur. Somit hat dieser Aspekt der Vergemein-
schaftung die Funktion der sozialen Bestätigung und Verfestigung des
Glaubens (vgl. ebd., S. 222-223).
      Der Autor unterstreicht in dieser Studie ein weiteres interessantes Be-
fragungsergebnis: Die muslimischen Jugendlichen sehen im Christentum
eine gleichwertige, verwandte Religion des Islam und stehen dem Atheis-
mus trotz der expliziten Abgrenzung mit Toleranz gegenüber (vgl. ebd.,
S. 252-255).

2007-02-20 14-47-38 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139960598744|(S.  23- 34) T01_02 forschungslage.p 139960598792

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30  |  Wege zur Integration

2.1.4 »Muslimische Religiosität und Erziehungsvorstellungen«

Die empirische Untersuchung zu Orientierungen bei türkischen Lehramts-
und Pädagogikstudentinnen in Deutschland ist eine im Jahre 1999 in Es-
sen zugelassene Dissertationsarbeit von Yasemin Karakaşog

^

lu. Die Autorin
hat neun Diplompädagogikstudentinnen, eine Sozialpädagogikstudentin
und 16 Lehramtsstudentinnen zu Themenkreisen wie beispielsweise Fami-
lie, religiöse Sozialisation, religiöse Praxis, Kleidung und Kopftuch sowie
Erziehung der Kinder befragt (vgl. Karakaşog

^

lu 2000, S. 160-167).
      Grundlage für diese qualitativ angelegte Befragung sind narrative Inter-
views, bei denen die Befragungsgruppe nicht zuerst nach Bekenntnis oder
Zugehörigkeit, sondern nach islamisch geprägtem Familienkontext als in-
dividuellem Hintergrund gebildet ist (vgl. ebd., S.160 ff.).
      Durch ihre eigenen persönlichen Kontakte hat Karakaşog

^

lu mit sieben
Alevitinnen, neun Sunnitinnen ohne und zehn Sunnitinnen mit Kopftuch
– im Alter zwischen 20 und 26 Jahren – Gespräche geführt, deren Aussa-
gen sie nach Kriterien der strukturierenden qualitativen Inhaltsanalyse
auswertete. Im ersten Kapitel ihrer Studie vergleicht sie allgemein die Reli-
giosität und Erziehungsvorstellungen in türkischen Familien in der Türkei
und in Deutschland. Als analytischen Bezugsrahmen zur Interpretation der
Befragungsergebnisse zu religiösen Orientierungen bei türkisch-muslimi-
schen Studentinnen hat sie sich unter anderem an den Erkenntnissen von
Clifford Geertz über die Entwicklung von islamischer Religiosität in der
Moderne orientiert (vgl. ebd., S. 115ff.).
      Karakaşog

^

lu hat anhand ihres empirischen Materials eine differenzierte
Typenbildung nach Alevitinnen und Sunnitinnen vorgenommen und die
Probandinnen als Laizistinnen, Atheistinnen, Spiritualistinnen sowie Ritualis-
tinnen eingestuft (vgl. ebd., S. 178-182). Ausgehend davon hat sie dann je-
weils die familiären und religiösen Erziehungsvorstellungen und religiöse
Einstellungen untersucht (vgl. ebd., S. 183-412).
      Zu den zentralen Feststellungen aus ihrer empirischen Untersuchung
lässt sich sagen, dass alle Probandinnen – unabhängig von ihrer Zuord-
nung zu einem bestimmten Typ religiöser Orientierung – die Zugehörig-
keit zum Islam als einen wichtigen kulturellen Bezugspunkt interpretieren.
Sie teilen ein säkulares Grundverständnis und begreifen Religiosität als
private Angelegenheit des Einzelnen.
      Zu der Frage der Erziehungsinhalte und -ziele befürworten alle Befrag-
ten, die elterlichen Erziehungsentscheidungen den Kindern gegenüber
transparent zu machen, indem eine partnerschaftliche Beziehung zum
Kind gepflegt wird. In diesem Zusammenhang lehnen sie auch rigide und
autoritäre Erziehungsmethoden ab. Auf die Vermittlung islamischer
Grundprinzipien – vor allem durch Korankurse und Religionsunterricht –,
legen alle Probandinnen, insbesondere auch die äußerlich »nicht religiös«
in Erscheinung tretenden türkischen Pädagogikstudentinnen, sehr großen

2007-02-20 14-04-46 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  23- 34) T01_02 forschungslage.p 139958020576

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Forschungslage und -leitfragen  |  31

Wert (vgl. ebd., S. 442f.). Nach dem Verständnis der angehenden Pädago-
ginnen stellen der gelebte Islam und eine moderne Erziehung keinen Wi-
derspruch dar.

2.1.5 »Islamische Identitäten«

Die Autorin Nikola Tietze stellt in ihrer Dissertationsarbeit die »Formen
muslimischer Religiosität junger Männer« in Deutschland und Frankreich
vergleichend gegenüber. Sie versucht anhand von Interviews und teilneh-
mender Beobachtung am Beispiel junger muslimischer Männer eine Typo-
logie verschiedener Formen muslimischer Religiosität aufzuzeigen. Dabei
beleuchtet sie das Phänomen muslimischer Religiosität unter jungen
Männern mit dem historischen Verlauf der Migration in Deutschland und
Frankreich. Hierbei fördert sie zutage, dass sich die Selbstverständnisse
muslimischer Migranten in Frankreich und Deutschland unterscheiden
und unterstreicht dabei, dass das »Muslim-Sein« kein statischer Prozess
oder ein codiertes Verhalten ist, sondern sich ständig ändert. Der Islam sei
zu einem Subjektivierungsfaktor geworden. Es zeigt sich deshalb ein Spek-
trum von Religiositätsformen unter jungen Muslimen: »Der eine ist Mus-
lim, weil es seine Eltern schon gewesen sind oder er hat sich dem Islam
zugewandt, weil seine Eltern keine oder nur in unzureichender Weise Mus-
lime sind.« (Tietze 2001, S. 7ff.) Die Autorin geht bei ihrer Analyse der
Glaubensformen und der Zugehörigkeit zum Islam von vier Formen der
Religiosität aus, fasst diese Dimensionen in der Reihenfolge der Porträts
junger Muslime zusammen und zerlegt die religiöse Tradition in je eine
ethisierte, utopisierte, ideologische und kulturalisierte Form, die von den
Muslimen unterschiedlich betont werden.

»Das Zirkulieren zwischen den verschiedenen Dimensionen ist also nicht nur mög-

lich, sondern sogar entscheidend für den Prozess der Subjektivierung. Ein Muslim

kann die Religiosität in einer Lebensphase ›ethisieren‹, in einer anderen Situation,

bei einem anderen Gesprächspartner oder in einer anderen politischen Konstella-

tion ›utopisieren‹, ›kulturalisieren‹ oder ›ideologisieren‹.« (Ebd., S. 160)

Auch betont sie, dass der Islam und die Muslime in Frankreich und
Deutschland mit ihrem Glauben in der Öffentlichkeit sehr unterschiedlich
wahrgenommen werden. Während in Deutschland der Islam und die Mus-
lime mit der Integrationsproblematik türkischer Einwanderer identifiziert
werden, steht der Islam in Frankreich in einem Zusammenhang mit Integ-
rationsproblemen junger Erwachsener aus sozialen Brennpunkten:

»Die Zugehörigkeit der zweiten Generation zum Islam wird generell mit dem kultu-

rellen und familiären Erbe gleichgesetzt, wodurch die Gläubigen auf ein ethnisches

Milieu in der deutschen Gesellschaft reduziert werden.« (Ebd., S. 39)

2007-02-20 14-04-46 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  23- 34) T01_02 forschungslage.p 139958020576

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32  |  Wege zur Integration

Hinzu kommt, dass der Alltag der muslimischen Jugendlichen in Frank-
reich und Deutschland vor allem von Arbeitslosigkeit, mangelnder Qualifi-
zierung und gesellschaftlicher Stigmatisierung als »Immigrant« oder »Aus-
länder« gekennzeichnet ist und mit politischer Diskriminierung verbunden
ist. Die Jugendlichen seien Anhänger einer institutionell nicht anerkannten
Religionsgemeinschaft, die im öffentlichen Diskurs häufig die Rolle eines
Feindbildes einnehme bzw. den von der Gesellschaft fernzuhaltenden
Fremden darstelle. Aus diesem Grund fühlen sich die muslimischen Ju-
gendlichen »vom gesellschaftlichen Ausschluss bedroht, obwohl sie im all-
täglichen Verhalten – hinsichtlich ihres Konsumverhaltens, ihrer Berufs-
wünsche oder ihrer jugendkulturellen Vorstellungen – jungen Erwachse-
nen desselben sozialen Milieus gleichen« (ebd., S. 10-17).
      Tietzes Fazit: Die nachindustrielle Moderne und die Globalisierung in
Frankreich und Deutschland haben zu einer Individualisierung und zur
Schwächung traditioneller Institutionen und Wertesysteme geführt. Aus die-
sem Grund ist der Einzelne gefragt, sich seine Biografie zu basteln. Gerade
der Islam biete diesen jungen Muslimen eine Möglichkeit dazu. Die Plura-
lität und Flexibilität der muslimischen Identifikationsformen sind somit
eine entscheidende Ressource für die individuelle Emanzipation und die
Teilhabe an der Gesellschaft.

2.1.6 »Den Islam ausleben«

Die qualitative Untersuchung von Hans-Ludwig Frese ist ebenfalls eine
Dissertationsarbeit, die im Jahre 2001 in der Universität Bremen ange-
nommen wurde. Der Autor befasst sich in seiner Arbeit mit Fragestellun-
gen, »die zum einen die Gemeinden und das von ihnen Geglaubte und
zum anderen die spezifische Situation der in den Migrantengemeinden
aufgewachsenen und sozialisierten Jugendlichen und jungen Erwachsenen
betreffen« (Frese 2002, S. 11).
      Um auf seine Fragen Antworten zu bekommen, hat er insgesamt 29
männliche türkische Jugendliche zwischen 14 und 26 Jahren aus vier
Dachverbänden (DITIB, IGMG, ATIB und ADÜTDF) befragt. Als Untersu-
chungsmethode wählte Frese das problemzentrierte Interview. Alle Inter-
views fanden in Bremen, jeweils in Räumen der betreffenden Gemeinden
sowie überwiegend als Gruppenbefragung, statt (vgl. ebd., S. 337-344).
      Frese hat die Jugendlichen über das Bild vom Islam und den Musli-
men, über Familie, Freundschaft und Freundeskreis, über die Türkei, die
Türken und das Türkentum, über den ›richtigen‹ Muslim, über die islami-
sche Gemeinde und das Verhältnis zu Nichtmuslimen und Andersgläubi-
gen interviewt. Die organisierten Muslime in Deutschland stünden, so
Frese, häufig im Mittelpunkt des öffentlichen Interesses und zögen vielfäl-
tigen Argwohn auf sich, der in Massenmedien, aber auch in wissenschaftli-

2007-02-20 14-04-46 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  23- 34) T01_02 forschungslage.p 139958020576

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Forschungslage und -leitfragen  |  33

chen Publikationen genährt und verbreitet werde. Die Muslime hätten auch
unter den Migranten selbst nicht selten einen schlechten Stand, bildeten
doch sie in Deutschland immer noch den Prototyp des »unverstandenen
Fremden« (ebd., S. 9-17).
      Auf der Grundlage seiner Interviews schlussfolgert Frese, dass für die
befragten Jugendlichen die Familie und der Freundeskreis den zentralen
Wert für das Selbstverständnis bilden (ebd., S. 81f.). Nach Freses Untersu-
chungen nehmen die Jugendlichen für sich als Menschenrecht in An-
spruch, »die Religion auszuleben«, und »vertreten dabei vehement Plura-
lismus als ein taugliches gesellschaftliches Konstitutionsmerkmal« (ebd.,
S. 305-309). Sie stellen impulsiv die Forderung nach strikter Trennung von
Islam und Parteipolitik.

2.2 Forschungsleitfragen

Trotz dieser (Einzel-)Untersuchungen ist zu konstatieren, dass keine Er-
gebnisse in Hinsicht auf die eigenständige Erfassung der Religiosität, der
religiösen Einstellungen und der religiösen Praxis von muslimischen Ju-
gendlichen vorliegen.
      Nach wie vor bestehen erhebliche Forschungsdefizite hinsichtlich der
Lebensbedingungen, der Lebenssituation, der Lebenswelt und der Zu-
kunftsvorstellungen der muslimischen Jugendlichen. Die vorhandenen
empirischen Untersuchungen konzentrieren sich auf die Auseinanderset-
zung mit den »religiös-kulturell-gesellschaftlichen« Existenzformen der
Muslime und dem »modernen westlichen« Lebensstil. Über die Weltan-
schauung und die Religiosität der muslimischen Jugendlichen ist bislang
sehr wenig bekannt – und das Bekannte auf einige wenige Untersuchun-
gen beschränkt. Diese wiederum konzentrieren sich lediglich auf den Sozi-
alisationsprozess, die Identität sowie die Konflikte politischer und religiö-
ser Glaubensvorstellungen (vgl. Berkenkopf 1984; Bouman 1983; Ehlers
1997; Heitmeyer 1998; Proske 1999; Schaumann 1988; Stöbe 1998; Tho-
mä-Venske 1981). Entsprechende Präsumtionen richten sich dabei insbe-
sondere auf die Arbeit islamischer Gemeinden und den Einfluss, den sie
auf ihre jugendlichen Mitglieder nehmen.
      Hierbei wird nicht berücksichtigt, dass sich die religiösen Einrichtun-
gen bzw. Moscheen in ihren Strukturen und Angeboten unterscheiden.
Dieser Bereich ist insgesamt nicht hinlänglich untersucht worden. Er ist
ein »blinder Fleck«, weshalb auch viele Analysen lediglich projizieren. Be-
wegt sich nicht demzufolge die These, die Frequenz der Moscheegänge der
Jugendlichen zeige die Ausmaße ihrer Religiosität, auf unerforschter
Grundlage – mithin auf »dünnem Eis«?
      Gerade deswegen ist es wichtig, diese Thematik im Zusammenhang

2007-02-20 14-04-46 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  23- 34) T01_02 forschungslage.p 139958020576

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34  |  Wege zur Integration

mit der Religiosität junger Muslime zu beleuchten. Deshalb besteht die
Aufgabe dieser Studie darin, eine dringende sachlich-objektive Diskussion
über die folgenden Forschungsleitfragen zu initiieren:
      Die zentrale Fragestellung zielt darauf, die Religiosität muslimischer
Jugendlicher facettenreich aufzugreifen. Wenn die islamische Religiosität
in die wesentlichen fünf Teilbereiche zergliedert wird, dann konkretisiert
und präzisiert sich die Fragestellung wie folgt:

– Bekennen sich die muslimischen Jugendlichen zu den islamischen
Glaubensgrundsätzen und den Hauptpflichten?

– Was sind ihre religiösen Einstellungen und Praktiken? Wie schätzen sie
ihre eigene Religiosität ein?

– Wie erleben die muslimischen Jugendlichen den islamischen Glauben
und was bedeutet der Islam für sie?

– Wie schätzen sie ihr religiöses Wissen um den Islam ein und was sind
ihre Anliegen diesbezüglich?

– Welche Bedeutung wird dem Islam in Fragen der Kindererziehung,
Partnerschaft, der Wahl von (Ehe-)Partnern zugewiesen? Was assoziie-
ren sie mit dem Begriff »Moschee« und »Islam«? Erfüllen ihrer Mei-
nung nach die Moscheen ihre Aufgaben? Wie ist ihre Einstellung zu
Imamen und muslimischen Organisationen?

Nach der Erschließung dieser Fragen werden die Befunde im Zusammen-
hang mit der Integrationsthematik diskutiert. Insoweit wird sich diese Stu-
die der Frage annehmen, welche Wirkung ein Leben in Konformität mit
dem Islam für einen jungen religiösen Muslim auf dessen Integration hat.

2007-02-20 14-04-46 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  23- 34) T01_02 forschungslage.p 139958020576

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  35

 
 
 
 
 
 
 
 

3. Theoretische Grundlegung
 
 
 
 

 
 
 
Zur Vertiefung der im letzten Kapitel entwickelten Fragestellungen und
zur Verständlichkeit der Forschungsumwelt bedarf es einer theoretischen
Grundlegung. Zunächst soll deshalb im Folgenden eine Einführung in den
Islam und den kulturellen Hintergrund der Muslime gegeben werden.

3.1 Einführung in den Islam und den kulturellen
Hintergrund muslimischer Jugendlicher

Das arabische Wort »Islam« bedeutet wörtlich »heil sein, unversehrt sein,
einer Gefahr entrinnen, friedvolle und freie Hingabe und Ergebung, Frie-
denmachen« (Mertek 2001, S. 125). Das Wort »Muslim« stammt ebenso
aus dem Arabischen und bezeichnet denjenigen, der sich zum Islam be-
kennt, und bedeutet: »eine/r, die/der Frieden macht« (ebd.). Folglich sind
Muslime aufgefordert, »Frieden mit dem Schöpfer, der Natur, den Mit-
menschen und sich selbst zu schließen und Gott ergeben zu leben« (ebd.),
quasi als »Friedensstifter« auf dieser Erde zu fungieren. Die allgemeingül-
tige Grußformel der Muslime untereinander und gegenüber Fremden lau-
tet demzufolge auch as salaamu alaikum. Mit diesem Grußwort wünscht
man einem Mitmenschen gewissermaßen ein unversehrtes, heiles und
sicheres Leben, kurz: Frieden. Der Islam mit seiner Glaubens- und Pflich-
tenlehre baut vor allem auf zwei Quellen auf: dem Koran und der Sunna
(vgl. Döndüren 1998; Bilmen o.J.; Bursali 1991; Balic 1993).

3.1.1 Die Hauptquellen des Islam: Koran und Sunna

Der Koran ist für einen Muslim in jedem Wort eine unmittelbare Offenba-
rung des einzigen Gottes, die dem Gesandten Muhammed übermittelt und
in einem Buch aufgezeichnet worden ist. Das Wort »Koran« bedeutet wört-
lich »das oft Gelesene«, »Lesung« und »die Rezitation«. Für ein Verständ-

2007-02-20 14-04-46 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36  |  Wege zur Integration

nis dafür, was der Islam verkündet und an was die Muslime glauben, ist
der Koran elementar, denn er enthält die Grundprinzipien der islamischen
Glaubens-, Sitten- und Rechtslehre. Die Sprache des Korans ist, nach Mei-
nung der arabischen Stilisten, von bezwingender Ausdruckskraft: Sie ist
symbolreich, barock, rhythmisch und sprunghaft. Stellenweise sind die
Gedanken nur durch Schlagworte umrissen. Häufig werden Topen ge-
braucht: Metapher, Ironie, Euphemismus und Metonymie. Zusätzlich füh-
ren etwa die Verquickung verschiedener Themen in einer einzigen Sura,
die erwähnten sprachlichen Besonderheiten, die ungewöhnliche Reihen-
folge der Gedanken und das im Koran wiederholt vorkommende Appellie-
ren an den Verstand bei einem nicht geschulten Leser zu Verständnis-
schwierigkeiten.
      Der Originaltext des Korans ist erhalten geblieben. Die einzelnen Ko-
ranausgaben unterscheiden sich voneinander nur in Zeilenlänge, Seiten-
umfang und -größe, Materialqualität und äußerer Aufmachung des
Druckwerks. Die Übersetzung des Korans aus dem Arabischen in eine an-
dere Sprache, beispielsweise ins Deutsche, ist äußerst schwierig. Die Aus-
drücke kufr und kafir sind in den Übersetzungen auf »Unglauben« bzw.
»Ungläubiger« reduziert und damit der tiefen Bedeutung beraubt worden,
die der Koran diesen Ausdrücken verleiht. Der Begriff kafir hat auf der
sprachlichen Ebene unterschiedliche Bedeutungen: »Ackerbauer«, »un-
dankbar sein«, »zudecken« usw., und auf der religiösen Ebene steht er als
Sammelbegriff für den Nichtgottergebenen oder den Nichtmuslim. Ein
weiteres Beispiel: Der Begriff dschihad wird häufig mit »heiliger Krieg« ins
Deutsche übersetzt, obwohl dieser Begriff von seinem Wortstamm her we-
der »Krieg führen« noch »töten« bedeutet, sondern »die Anstrengung, das
niedere Selbst zu überwinden, entgegen den eigenen schlechten Eigen-
schaften, Angewohnheiten, Neigungen und den niederen Gelüsten zu ar-
beiten« (vgl. Heine 2001; Hofmann 1999, S. 191-196; Mertek 2001, S. 42-
43). Obwohl weitere zahlreiche zentrale koranische Begriffe, die immer
wieder auch in der Sunna auftauchen, falsch oder nicht hinreichend ins
Deutsche übertragen worden sind, bedient man sich dieser kärglichen
Übersetzungen – mitunter tun dies die Muslime selbst. Die Unzulänglich-
keiten der Übersetzung sind in erster Linie für die Entstehung von Miss-
verständnissen über den Islam verantwortlich.
      Da der Koran eindeutige, vieldeutige und sogar nicht deutbare Verse
enthält und die offenbarten Verse zumeist Antworten auf bestimmte Situa-
tionen waren, denen sich die Gemeinschaft der Muslime um den Gesand-
ten Muhammed ausgesetzt sah, ist es nach der islamischen tafsir-Lehre
(Koranwissenschaften) nicht legitim, nur einzelne Verse zu interpretieren.
Nur die vollständige Exegese dient dem genauen Verständnis des Korans.
Es ist von der Methodologie der Koranexegese her unerlässlich (und bei
Unterlassung ein Vergehen), die anerkannte Tradition der früheren Koran-
kommentatoren wie beispielsweise at-Taberi, al-Kurtubi und Ibn Kesir zu

2007-02-20 14-04-46 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  37

beachten und die Meinung derjenigen zu berücksichtigen, die mit Mu-
hammed gelebt haben. Bei der Koraninterpretation muss man sich vor-
nehmlich der Sunna des Gesandten Muhammed widmen (vgl. Bilmen o.J.,
Band 1, S. 5-7; Elmalılı 1979, S. 5-17; Khoury 2000, S. 37-40).
      »Sunna« bedeutet »gewohnte Handlung, Sitte, Brauch oder Weg« und
bezeichnet im Islam die prophetische Tradition. Die Sunna stellt in der is-
lamischen Glaubens- und Pflichtenlehre nach dem Koran die zweite Quelle
religiöser Normen dar (vgl. Khoury 2000, S. 38f.; Mertek 2001, S. 204).
Der Gesandte Muhammed ist nach dem Glauben der Muslime der Ver-
künder der göttlichen Offenbarung und zugleich auch deren bester und au-
thentischster Interpret. Seine Kompetenz ist im Koran verankert, der von
den Muslimen die Anerkennung und Befolgung der Sunna postuliert: »[…]
und gehorchet Allah und Seinem Gesandten« (Koran, 8:46). Die Sunna ist
quasi die Interpretation und die Ausübung des gesamten Korans durch den
Gesandten Muhammed. Die Sunna ist heute wie der Koran schriftlich in

1Ahadith fixiert. Kurzum: Die Sunna ist die Gesamtheit der vorbildlichen
Bräuche und Worte des Gesandten Muhammed und umfasst darüber hi-
naus seine Aussagen zu den unterschiedlichsten Themen wie Glaube, Wis-
sen, religiöse Grundpflichten, soziale Beziehungen, Sitten und Bräuche
sowie Einsatz für den Glauben, Auslegung, Tugenden usw.
      Zwar stellen der Koran und die Sunna die fundamentalen Quellen des
islamischen Glaubens dar, aus denen unzählige Grundsätze abgeleitet
werden können, aber klar definierte Prinzipien des Glaubens kann man
allein aus den Suren oder Ahadith nicht herleiten. Dementsprechend be-
schäftigten sich die muslimischen Theologen ganz früh mit der zentralen
Frage: »Was sind die elementaren Prinzipien des Glaubens für einen Mus-
lim?« Auf diese gab es natürlich keine einheitlich und alle Muslime bin-
dende, sondern verschiedene Antworten (vgl. Alizade 1990; Ebu Hanife
1979; Ebu Davud o.J.; Ibn Kesir 1991; Imam Gazali 1979; Tirmizi o.J.;
Imam-i Rabbani o.J.; Ibrahim Hakki 2003; Halebi o.J.; Canan 2003). Bevor
wir uns mit den wichtigsten theologischen Lehrmeinungen beschäftigen,
ist es nötig, einen kurzen Rückblick auf die Auseinandersetzungen inner-
halb der muslimischen Gemeinschaft nach dem Tode des Gesandten Mu-
hammed zu werfen.

      1 | Hadith, Plural Ahadith, ist die Bezeichnung für die Berichte, in denen die

Sunna des Gesandten Muhammed überliefert wurde. Die bekanntesten und wich-

tigsten Ahadith-Sammlungen der sogenannten Sunniten sind: Sahih von Bukhari,

Sahih von Muslim, Sunan von Abu Dawud, Sunan von Tirmizi und Sunan von Na-

sai (vgl. Mertek 1999). Die Traditionswerke der sogenannten Schiiten (Zwölferschia)

heißen Nahjd al-Balagha, al-Kafi von Kulini, Tazhib al-ahkam von Tusi (vgl. Tabata-

bai 1996).

2007-02-20 14-04-46 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38  |  Wege zur Integration

3.1.2 Theologische Rechtschulen im Islam

Zu Lebzeiten des Gesandten Muhammed erhielten die Muslime auf all
ihre Fragen konkrete und für alle verbindliche Antworten. Nach seinem
Tode im Jahre 632 n. Chr. entstand ein Streit um den rechtmäßigen Nach-
folger als Leiter der Gemeinschaft. Zwar konnte der Streit mit der Wahl
von Abu Bakr (Regierungszeit 632-634 n. Chr.) zum Vorsteher der Ge-
meinschaft in Medina vorerst beigelegt werden, aber eine kleine Gruppe –
die entgegen der überwiegenden Mehrheit der Muslime mit dieser Wahl
nicht einverstanden war, da sie nur die Familienzugehörigkeit zum Ge-
sandten Muhammed als Zeichen der Rechtmäßigkeit des Nachfolgers an-
sah – sorgte für Unruhen. Mit dieser Meinungsverschiedenheit – der Frage
nach der Herkunft, dem Charakter und der Qualität des Vorstehers der
muslimischen Gemeinschaft – wurde der Grundstein für die heute noch
fortschreitende Differenzierung in verschiedene politische sowie theologi-
sche Richtungen innerhalb der muslimischen Gemeinschaft gelegt. Der
erste Vorsteher Abu Bakr und der zweite, Omar (Regierungszeit 634-644
n. Chr.), konnten durch ihre Führungsqualität den kollektiven Zusam-
menhalt wahren, sodass diese Diskussion offiziell ausgeräumt war, wenn-
gleich sie in kleineren Kreisen fortgeführt wurde. Mit der Wahl Uthmans
(Regierungszeit 644-656 n. Chr.) zum dritten Vorsteher der muslimischen
Gemeinschaft keimte sie erneut auf. Hinzu kamen die Vorwürfe, Uthman
bevorzuge seine eigenen Familienangehörigen. Noch während seiner Re-
gierungszeit trennte sich eine Gruppe Unzufriedener namens »Kharidschi-
ten«, die bis 657 n. Chr. der schiitischen Ausrichtung angehörten, von der
muslimischen Gemeinschaft und forderten, dass Ali, Schwiegersohn des
Gesandten Muhammeds, die Führung übernehme. Dieser Forderung wur-
de nicht entsprochen. Daraufhin gab es einen Aufruhr, bei dem die Kha-
ridschiten Uthman ermoderten. Alsdann wurde Ali zum vierten Vorsteher
der muslimischen Gemeinschaft gewählt (vgl. Büyük Islam Tarihi 1994,
Band 2, S. 200-222). Doch hörten die Kontroversen nicht auf, weil eine
Gruppe um Muawiya, dem Statthalter von Damaskus, mit der Vorgehens-
weise Alis, die Mörder Uthmans ausfindig zu machen, nicht einverstanden
war: Sie verlangten eine sofortige Bestrafung aller, die in das Attentat und
den Aufruhr verwickelt waren. Ali erwiderte diese Forderung und mahnte
gründliche Ermittlungen gegen die wahren Schuldigen an. In der Folge ak-
zeptierte die Gruppe um Muawiya die Wahl Alis zum vierten Vorsteher
nicht mehr. Sie kündigten die Gefolgschaft auf, sodass Muawiya zum Vor-
steher der muslimischen Gemeinschaft ausgerufen wurde. Während dieser
Auseinandersetzung vermehrte sich eine Gruppe, die »schiat Ali« (die
Schiiten) genannt wurde. Auch die Kharidschiten, anfänglich noch Ali ge-
wogen, sagten ihm die Treue auf, weil er dem Vorschlag Muawiyas, diesen
Streit durch ein Schiedsgericht zu beenden zu lassen, zustimmte: Die Kha-
ridschiten deuteten dies als eine Fehlentscheidung und Sünde. Nach ihner

2007-02-20 14-04-46 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  39

Auffassung muss der Führer der Muslime fehler- und sündenlos sein. Sie
sprachen daher Ali das Recht auf die Nachfolgschaft des Gesandten Mu-
hammeds ab und bekämpften ihn und Muawiya zugleich. Aufgrund dieser
Entwicklung isolierten sie sich ganz von der islamischen Gemeinschaft
und erklärten alle – ausgenommen ihre eigenen Anhänger – als Nichtmus-
lime. Nur sich selbst sahen sie als »wahre Muslime« an, obwohl ihr Han-
deln vollends gegen die Grundlagen des Islam verstieß: Sie verstanden ihn
nunmehr als eine Stammesreligion und führten die vorislamische beduini-
sche Tradition weiter, die sie nur punktuell durch islamische Elemente er-
gänzten. Ausschließlich sich selbst räumten sie eine unantastbare Würde
ein. Regelmäßig waren die Menschen – vor allem die Muslime – der poli-
tisch geprägten Ideologie dieser Gruppierung ausgesetzt (vgl. ebd., S. 506-
555). In ihrer Konfrontation mit allen übrigen Muslimen ermordete diese
»fanatische und extremistische Beduinengruppe« auch Ali und lehnte sich
gegen Muawiya, der nunmehr das offizielle Amt des Vorstehers innehatte,
auf. Im Laufe der Zeit gelang es Muawiya, der Einflussnahme und der
Demagogie der Kharidschiten gegenüber der Bevölkerung Einhalt zu ge-
bieten.
      Die Kharidschiten und ähnliche ideologisch geprägte Organisationen
werden heute wie damals von der breiten Mehrheit der Muslime abgelehnt
und eindeutig als nicht islamisch eingestuft (vgl. Gümüşhanevi 1994,
S. 78).
      Gegenwärtig bekennen sich etwa 1,3 Milliarden Muslime weltweit zur
islamischen Religion, davon richten sich ca. 87 % nach der sunnitischen
und 13 % nach der schiitischen Theologie (vgl. Abdullah 2002, S. 19).
      Als Sunniten, korrekt ahl-as sunna we’l chemaat, bezeichnet man die Ge-
samtheit einer Gruppe von Rechtschulen, nämlich der hanafitischen, mali-
kitischen, schafiitischen und hanbalischen, die alle gleichermaßen auf den
Koran, der Sunna, den Konsens der Gelehrten (idschma-el-ummah) und der
Vergleichsmethode (qijas-el-fuqaha) beruhen. Sie sind von anfänglich zahl-
reichen Rechtschulen die einzig erhalten gebliebenen und haben eine bis
heute solide Anhängerschaft. Sie gelten nicht als Sekten oder Sondergrup-
pen, sondern als gleichwertig anerkannte Rechtschulen innerhalb der sun-
nitischen Religionswissenschaft und unterscheiden sich lediglich in ihren
Methoden der Rechtsfindung.
      Neben diesen Rechtschulen gibt es auch heute noch Gruppen und
Schulen, beispielsweise die Wahhabiten, Ahmadiyya, Alawiten, Drusen,
Ismailiten, Nusairiten u.a., die von den führenden vier sunnitischen
Rechtschulen nicht anerkannt werden, da sie mit ihrer theologischen Aus-
legung den prinzipiellen Grundlagen des Korans und der Sunna wider-
sprechen.

2007-02-20 14-04-47 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40  |  Wege zur Integration

A
bb

ild
un

g 
1:

 T
he

ol
og

is
ch

e 
A

us
ri

ch
tu

ng
 d

er
 M

us
lim

e

Q
u

el
le

: I
so

pl
an

 (H
g.

): 
A

ID
, A

u
sl

än
de

r 
in

 D
eu

ts
ch

la
n

d,
 D

ez
em

be
r 

20
0

1

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  41

Die Schiiten: Seit ihrer Entstehung beharrt die schiitische Glaubensrich-
tung darauf, dass die Führung der Muslime nur den Nachkommen aus der
Familie Alis gebührt. Aus diesem Grund betrachten die Schiiten die ersten
drei Vorsteher Abu Bakr, Omar und Uthman als unrechtmäßige Nachfol-
ger des Propheten Muhammed. Die Rechtschulen unter den Schiiten wei-
chen voneinander in der Sukzessionslinie des jeweiligen Imams sowie in
der Vorstellung von einem geschichtlich anwesenden oder abwesenden
Imam ab. Die Autorität innerhalb der muslimischen Gemeinschaft schrei-
ben die Schiiten einem Imam zu, der in der Nachfolge von Ali stehen
muss. Er stellt praktisch eine unfehlbare Instanz dar, dem zusätzlich das
Freisein von Sünden bescheinigt wird. Die wichtigsten schiitischen Recht-
schulen sind die Imamiten, Zaiditen und Ismailiten (vgl. Halm 1988).
      Da das Alevitentum eine historische Nähe zum Schia hat, wird es eben-
falls in diesem Abschnitt behandelt. Die Aleviten stellen eine schiitische
Sondergruppe, die sich als heterodoxe und synkretistische Glaubens-, Le-
bens- und Lehrform im Verlauf des 13. Jahrhunderts aus einer Verbindung
vorislamischer und volksreligiöser Elemente anatolischer Turkmenen-
stämme und der islamischen Mystik heraus entwickelte. Die Ethik und das
Menschenbild der Aleviten unterscheiden sich in vielen Punkten wesent-
lich von derjenigen der sunnitischen Theologie. Hier sei aber darauf hin-
gewiesen, dass auch die Aleviten nicht als eine homogene Gruppe angese-
hen werden dürfen, denn sie selbst haben untereinander sehr deutliche

2Differenzen.
      Im Folgenden wird der Islam in seinem normativen Selbstverständnis,
wie er mehrheitlich von Muslimen in Deutschland verstanden und propa-
giert wird, weiter dargestellt.

      2 | Es gibt unter ihnen solche, die sich der schiitischen Theologie, insbeson-

dere der imamitischen Rechtschule, bzw. der sunnitischen Theologie, wie der scha-

fiitischen Rechtschule, zugehörig fühlen und dieselben Glaubensgrundsätze und

religiösen Pflichten mit den Sunniten bzw. Schiiten teilen (bspw. die Ahlu’l bayt-

Gemeinschaft, die Anhänger der CEM-Vakfi u.a.). Diese alevitische Gruppe unter-

scheidet sich, abgesehen von den vorstehenden Aspekten, von der schiitischen und

sunnitischen Theologie, indem sie diesen Glaubensrichtungen als »Religion der

Zunge« ablehnen – als oberflächlich, wenn nicht gar heuchlerisch. In der Tradition

der Batiniya, einer gnostischen Richtung, besagt diese alevitische Lehre, dass der

göttlichen Offenbarung eine esoterische und eine exoterische Dimension zugrunde

lägen. Da sie sich für jene halten, die zu dem Verborgenen durchgedrungen seien,

haben rituelle Pflichten wie Beten, Fasten usw., die der äußeren Sphäre angehören,

keine Bedeutung für sie. Daher werden, bis auf das Glaubensbekenntnis, die im Ko-

ran und der Sunna begründeten religiös-rituellen Pflichten – wie beispielsweise die

vier anderen Grundpfeiler des Islam (die fünf täglichen Gebete, das Fasten im Mo-

nat Ramadan, die Zakah, die Pilgerfahrt) – nicht akzeptiert (vgl. Vorhoff 1995;

Kehl-Bodrogi 1988; Karakaşog

^

lu-Aydin 1997, S. 295-322).

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42  |  Wege zur Integration

3.1.3 Das islamische Menschenbild

1. Menschen sind durch Gott erschaffen.
2. Der erste Mensch und erste Prophet ist Adam (Urvater aller Menschen).
3. Alle Menschen sind vor Gott gleich.
4. Es gibt keinen Zwang im Glauben.
5. Die Vielfalt der Völker und Stämme ist von Gott gewollt.
6. Diesseitige Hauptaufgaben des Menschen sind die Anbetung Gottes

und die Erfüllung der religiösen Grundpflichten.

Die Erschaffung des Menschen wird wie folgt im Koran beschrieben: »Und
wahrlich, Wir erschufen den Menschen aus reinstem Ton. Dann setzten
Wir ihn als Samentropfen an eine sichere Stätte [Gebärmutter, H.Ö.].« (Ko-
ran, 23:12-14) Der Koran begründet die Erschaffung der Menschen damit,
dass sie sich zu ihrem Schöpfer bekennen und ihm im freien Willen die-
nen (vgl. ebd., 51:56; 15:99; 51:56-57; 67:2; 72:16-17).
      Mit Adam, dem Urvater aller, besteht nach dem islamischen Glauben
unter den Menschen völlige Gleichheit vor Gott und keiner ist einem ande-
ren vorrangig. Ferner besteht der Mensch aus zwei Elementen: seinem
Körper und seiner Seele (vgl. ebd., 2:28-30; 3:6; 4:1; 23:12-14, 79; 76:1-2;
95:1-5; 96:2). Die Seele des Menschen ist »gottergeben« und wird voll-
kommen von göttlicher Offenbarung beherrscht. Das andere Element, der
»Körper«, ist mit Vernunft und Intellekt bedacht worden, sodass der Islam
die Fähigkeit »zu denken, um sich eine Meinung zu bilden, zu wollen oder
nicht zu wollen, zu akzeptieren oder abzulehnen« als elementar erachtet.
Daher hat es der Islam dem Menschen freigestellt, einen beliebigen Le-
bensweg einzuschlagen, den Glauben seiner Wahl anzunehmen. Der Ko-
ran legt emphatisch fest, dass es im Glauben keinen Zwang geben darf
(vgl. ebd., 2:256).
      Der Mensch hat die Aufgabe, zwischen den Erfordernissen seines Kör-
pers und seiner Seele ein harmonisches Gleichgewicht herzustellen; beide
Elemente sind gleichberechtigt und dürfen somit nicht zum Nachteil des
anderen vernachlässigt werden.
      Im Koran ist über die Vorzüge des Menschen viel zu lesen. Darin ehrt,
schätzt und würdigt Gott den Menschen (vgl. ebd., 17:70). Er verfügt über
die Fähigkeit, Wissen zu erfassen (vgl. ebd., 2:31-33). Der Mensch ist der
Statthalter Gottes auf Erden (vgl. ebd., 2:30). Der Koran weist ausdrücklich
darauf hin, dass Gott den Menschen mit Verstand und Klugheit, Willens-
und Entscheidungsfreiheit geschmückt hat. Aus diesem Grund ist der
Mensch für sich selbst verantwortlich. Nach dem Koran haben alle Men-
schen, ob Mann oder Frau, schwarz oder weiß, arm oder reich, denselben
Wert vor Gott. Das Einzige, das sie unterscheidet, ist nach Sura 49, Vers 13
der Grad ihrer Gottesfurcht und ihre Nähe zum Schöpfer.
      Der Koran weist aber auch ganz deutlich auf die Schwachstellen des

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  43

Menschen hin und ermahnt ihn: Der Mensch vergisst Gott, wenn er seine
Schwierigkeiten überwunden hat; er erinnert sich an Gott nur in der Not
(vgl. ebd.,16:12), er ist hochmütig und selbstgefällig (vgl. ebd., 89:15-16),
geizig, gierig und ungeduldig (vgl. ebd., 17:100; 70:19), undankbar, streit-
süchtig, feindselig, ungerecht und voreilig (vgl. ebd., 18:54; 14:34; 21:37).
Ferner ruft der Mensch zu Schlechtem auf und wird aufsässig, sobald er
sich unabhängig fühlt (vgl. ebd., 12:53; 96:6).
      Der Mensch wird mit all seinen Eigenschaften – Vorzügen und
Schwachstellen – beschrieben, weil der Koran damit fühlbar macht, dass er
nicht einen perfekten Menschen zu formen versucht, sondern einen Men-
schen, der in all seinem Wirken verantwortungsbewusst handelt und got-
tergeben ist. Der Koran mahnt die Menschen, eigens die Muslime, sich auf
dieser Erde zu al-insan-al-kamil (einem guten, vollkommenen Menschen)
zu entwickeln. Bei dieser Entwicklung zu einem al-insan-al-kamil existiert
aber auch die Gefahr, dass der Mensch, aufgrund seiner Schwächen, dieses
Ziel verfehlt. Um dieser Gefahr zu entgehen, geben der Koran und die
Sunna Anstöße, wie der Mensch sich davor bewahren kann (vgl. ebd.,
96:1-5; 20:114; 103:1-3; 2:277; 2:148; 2:44; 25:63; 61:2-3; 31:18-19; Ahadith in
An-Nawawi 1996, S. 41, 94 und 112).
      Der Koran und die Sunna drücken aus, dass Gott als Schöpfer des Uni-
versums den Menschen in der denkbar schönsten Gestalt erschaffen und
ihm eine natürliche Würde (fitrah) verliehen hat (Koran, 90:4). Dement-
sprechend liegt es am Menschen – aufbauend auf diese Auszeichnung –,
die göttlichen Anordnungen mit Leben zu erfüllen. Laut der islamischen
Primärquellen Koran und Sunna liegt es in seinen Möglichkeiten, ein al-in-
san-al-kamil zu werden. Deswegen ist es die Hauptaufgabe eines jeden
Muslim, alles ihm Mögliche zu unternehmen, um vorbildlich den göttli-
chen Anordnungen nachzustreben. Dementsprechend expliziert Muham-
mad den Menschen in einem seiner Ahadith, was seine Aufgabe als Gottes
Gesandter auf Erden ist: »Ich bin gekommen, um die guten Anlagen der
Menschen zu vervollkommnen.« (Özbek 1994, S. 45)
      Auf dass die guten Anlagen dem Menschen eigen sind, wurde er biolo-
gisch als vollkommenes Wesen erschaffen (vgl. Koran, 32:7; 95:4) und ist
ebenso ein soziales, welches Gott mit technischen und kulturellen Fähig-
keiten begabt hat (vgl. ebd., 17:70; 67:23; 90:8). Das menschliche Wesen,
das mit geistigen und moralischen Werten ausgestattet wurde, ist somit
nach koranischer Auffassung zum Kalifa (Statthalter Gottes) auf Erden be-
rufen (vgl. ebd., 2:30; 6:165; 10:14; 38:26). Derart steht er über den anderen
Geschöpfen, wie Gott über den Menschen (vgl. ebd., 2:255; 3:34; 112:2).
      Mit diesem hohen Rang hat Gott allen Menschen eine Würde und glei-
che Rechte verliehen, unabhängig von ihrer Religion, ihrem Geschlecht
und ihrer Hautfarbe (vgl. ebd., 4:58, 105, 111; 5:48; 17:70; 30:22; 49:13). Ihre
Uneinheitlichkeit soll die Menschen nicht gegeneinander aufbringen, denn
sie sind allesamt Nachkommen (vgl. ebd., 49:13), mithin Kinder (vgl. ebd.,

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44  |  Wege zur Integration

7:26-27, 31) von Adam und Eva. Daher verbietet der Koran jeglichen
Zwang: »Und wenn dein Herr es gewollt hätte, so wären allesamt auf der
Erde Muslime. Willst du etwa die Menschen zwingen, Muslime zu wer-
den?« (Ebd., 10:99) Damit bezieht der Islam gemäß den koranischen An-
weisungen u.a. mit dem Vers »Es gibt keinen Zwang in der Religion«

3(ebd., 2:256) anschaulich Stellung für Religionsfreiheit und Toleranz.
      Die religiöse Vielzahl gründet darauf, dass Gott, der die Menschen als
Angehörige zivilisierter und kultivierter Völker geschaffen hat (vgl. ebd.,
5:49), allen Nationen und Stämmen seit der Entstehung dieses Univer-
sums zu unterschiedlichen Zeiten Propheten gesandt hatte, die ihnen die
Offenbarung Gottes überbrachten (vgl. ebd., 13:7), um sie vor dem Irrglau-
ben zu bewahren (vgl. ebd., 35:24). Nach dem Koran stammen daher alle
Religionen – beginnend mit dem ersten Menschen und Gesandten Adam
und endend mit dem Gesandten Muhammed – von Gott ab. Dementspre-
chend werden die Religionen, die mit dem islamischen Glauben nicht im
Konsens stehen, nicht ignoriert und deren Anhängern ein uneingeschränk-
tes Recht auf Religionsausübung zugestanden: »Euer Glauben für Euch,
mein Glauben für mich.« (Ebd., 109:6) Der Koran hebt in diesem Zusam-
menhang hervor, dass die realen Glaubensunterschiede kein Grund für
feindselige Konfrontationen zwischen den Religionen sein sollten (vgl.
ebd., 5:48). Er fordert die Muslime auf, diese realen Glaubensunterschiede
als Grund für einen edlen Wettbewerb zu erkennen, um in einen Dialog zu
treten:

»Und schmäht nicht diejenigen, die sie außer Allah anrufen, damit sie nicht in

Übertretung ohne Wissen Allah schmähen! So haben Wir jeder Gemeinschaft ihr

      3 | Die UNESCO veranstaltete gemeinsam mit einer internationalen islami-

schen Organisation 1981 in Paris eine internationale Konferenz über die Menschen-

rechte im Islam. Während dieser Konferenz wurde ausdrucksvoll festgehalten, dass

der Islam bereits seit seiner Entstehung mehr als 20 grundlegende Menschenrechte

seinen Gläubigen bewusst gemacht hat – darunter sind Recht auf Leben, Freiheit,

Schutzrecht vor Aggression und Misshandlung, Asylrecht, Minderheitenschutz,

Glaubensfreiheit, soziale Sicherheit und Arbeitsschutz (vgl. Falaturi 1996, S. 125).

Die erste allgemeine Erklärung der Menschenrechte im Islam vom 19. September

1981 durch den Islamrat für Europa ist ebenfalls sehr bedeutungsvoll (Forstner

1982). Neben diesen Erklärungen gibt es zahlreiche andere Veröffentlichungen über

das Thema »Menschrechte und Islam«. Viele Wissenschaftler, Autoren und andere

Fachleute stellten sich die Frage, ob sich die »westlichen Menschrechtsvorstellungen

mit dem Islam und Koran« vereinbaren lassen (vgl. Falautri 1992, 1996; Islamic

Council 1984; Khoury 2001; Mernissi 1993; Ramadan 1996, 2000 u.a.). Unter den

Stellungsnahmen zur Frage der Menschenrechte im Islam ist die am 5. August

1990 in Kairo durch die Organisation islamischer Staaten verabschiedete »Kairoer

Erklärung« die bekannteste (vgl. BpB 2002, S. 65-67).

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  45

Tun ausgeschmückt erscheinen lassen. Hierauf wird ihre Rückkehr zu ihrem Herrn
4sein, und Er wird ihnen kundtun, was sie zu tun pflegten.« (Ebd., 6:108).

Anerkannte Koranexegesen wie Elmalılı Muhammed Hamdi Yazir (1878-
1942) halten fest, dass diejenigen Muslime, die Nichtmuslime beleidigen
oder herabwürdigen, aus der muslimischen Gemeinschaft ausgeschlossen
werden können (vgl. Elmalılı 1979, Band 3, S. 2022 und Band 5, S. 2923).
Der Sinn dieser strengen Bestimmungen besteht darin, den interreligiösen
Frieden, der von Gott gewollt ist, zu bewahren.
      Auch zu der Frage der zwischenmenschlichen Beziehungen geben die
primären Glaubensquellen des Islam eine Antwort. Der Muslim ist ver-
pflichtet, gegenüber Nichtmuslimen gütig und gerecht zu sein. Darüber
hinaus empfiehlt der Koran den Muslimen, auch Nichtmuslimen zu helfen
und mit ihnen freundschaftliche Beziehungen zu pflegen:

»Allah verbietet euch nicht, gegenüber denjenigen, die nicht gegen euch der Religi-

on wegen gekämpft und euch nicht aus euren Wohnstätten vertrieben haben, gütig

zu sein und sie gerecht zu behandeln. Gewiss, Allah liebt die Gerechten. Er verbietet

euch nur, diejenigen, die gegen euch der Religion wegen gekämpft und euch aus

euren Wohnstätten vertrieben und zu eurer Vertreibung Beistand geleistet haben,

zu Schutzherren zu nehmen. Diejenigen, die sie zu Schutzherren nehmen, dass
5sind die Ungerechten.« (Koran, 60:89)

Noch deutlicher spricht Gott im Koranvers 36 der Sura 4:

      4 | Dieser Koranvers belegt aber auch, dass die Muslime damals die Nicht-

muslime verwünscht hatten. Demnach sollte hier gleichzeitig klargestellt werden,

dass die damaligen Nichtmuslime keineswegs Juden oder Christen waren, sondern

vielmehr Polytheisten. Obwohl Vielgötterei islamisch betrachtet eine der größten

Sünden ist, hat Gott durch diesen Koranvers den Muslimen verboten, andere zu ver-

fluchen. Dieses Verbot gilt weder geographisch noch zeitlich begrenzt und ist somit

allgemeingültig. Der Muslim ist daher verpflichtet, Nichtmuslime zu respektieren

und sie nicht zu beleidigen (vgl. Koranexegesen von Taberi 1996, Band 7, S. 207;

Kurtubi 2001, Band 7, S. 61).

      5 | Der Koranvers »Gott verbietet euch nicht« sagt nach Meinung der aner-

kannten Koranexegesen, dass die Nichtmuslime gut behandelt werden müssen.

Somit widerlegt dieser Koranvers die Meinung einiger Muslime eindeutig, die heute

meinen, dass man Nicht-Muslime nicht gerecht behandeln und ihnen auch nicht

helfen darf. In diesem Koranvers wird unmissverständlich der Wille Gottes klar,

nämlich zu allen Nicht-Muslimen, die nicht an den Islam glauben, gut und gerecht

zu sein, denn derjenige, der einen Menschen ungerecht behandelt, verliert die Liebe

Gottes (vgl. Koran, 2:190).

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46  |  Wege zur Integration

»Und dient Allah und gesellt Ihm nichts bei. Und zu den Eltern sollt ihr gütig sein

und zu den Verwandten, den Waisen, den Armen, dem verwandten Nachbarn, dem

fremden Nachbarn, dem Gefährten zur Seite, dem Sohn des Weges [d.h. dem Rei-

senden, insbesondere, wenn er unterwegs in Not geraten ist, H.Ö.] und denen, die

eure rechte Hand [dieser Ausdruck bedeutet Sklaven oder Gefangene, H.Ö.] besitzt.

Allah liebt nicht, wer eingebildet und prahlerisch ist.«

Allen voran legt dieser Koranvers für die Gläubigen fest, alle möglichen
Gruppen von Menschen, mit denen sie leben bzw. leben können (Eltern,
Verwandte, Nachbarn usw.), gut zu behandeln und mit ihnen harmonisch
zusammenzuleben. Gegenseitige Besuche und gemeinsame Mähler mit
den Nachbarn werden im Islam besonders empfohlen, da solche Ereignisse
die nachbarschaftlichen Beziehungen fördern. Da dieses von Gott verlangt
wird, ist das sozialmoralische Verhalten im Islam ein besonders gewichti-

6ger Gottesdienst. Ein Muslim soll auch insoweit vorbildlich leben. Dem-
nach ist eine eigene soziale Integration in die Gesellschaft für jeden Mus-
lim nach dem Koran und der Sunna eine notwendige moralische Verpflich-
tung.
      Gerade in der Frage der zwischenmenschlichen Beziehungen liegt der
Schlüssel für die höchste Stufe des al-insan-al-kamil und damit der sozialen
Integration in die Gesellschaft. Die anerkannten Rechtschulen der sunniti-
schen Theologie beispielsweise sind offenkundig der Meinung, dass die
zwischenmenschlichen Fehler solange nicht von Gott verziehen werden,
bis sich die betroffenen Menschen gegenseitig vergeben. Demgemäß wer-
den auch Menschenrechtsverletzungen von den islamischen Gelehrten als
sehr gravierend und verachtenswert eingestuft (vgl. Alizade 1990, S. 359-
410; Bilmen o.J., S. 434-473; Cetin o.J., S. 412-415; Kotku 1977, S. 110). In
einer seiner berühmtesten Reden wies Muhammed mit seiner »Abschieds-
predigt« im Jahre 632 n. Chr. auf die Rechte und Pflichten der Menschen
hin und ermahnte deren Einhaltung. Dort heißt es u.a.:

      6 | Die Wichtigkeit dieses sozialmoralischen Verhaltens wird neben Koran-

versen auch durch prophetische Ahadith bestätigt. Auf die Wichtigkeit der guten

nachbarschaftlichen Beziehungen hin sagte Muhammed: »Bei Allah, er glaubt nicht,

bei Allah, er glaubt nicht, bei Allah, er glaubt nicht! Als Muhammed gefragt wurde,

was er damit meint, sagte er, dass der, vor dessen Übel sein Nachbar nicht sicher

ist.« In einer anderen Überlieferung heißt es: »Derjenige wird nicht in den Para-

diesgarten eintreten, vor dessen Übel sein Nachbar nicht sicher ist.« (Vgl. von Denf-

fer 1981, S. 90) Von den islamischen Rechtsgelehrten wurden die nachbarschaftli-

chen Beziehungen zusammengefasst: die Achtung vor den Verstorbenen – auch

wenn sie Nicht-Muslime sind –, den Nachbarn zu besuchen, sich um den kranken

Nachbarn zu kümmern, sich gegenseitig Geschenke zu machen, Gutes vom Nach-

barn zu berichten, ihm Ratschläge zu geben, falls er es wünscht, ihn nicht zu ernie-

drigen (vgl. Seyyid Hulusi 1997, S. 251-255).

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  47

»O ihr Leute, wahrlich, euer Blut, euer Leben, euer Eigentum, eure Würde und eure

Ehre sind heilig und unantastbar, bis ihr eurem Herrn gegenübersteht, ebenso wie

der heutige Tag und der jetzige Monat und diese eure Stadt Mekka heilig sind.«

(Mertek 2001, S. 172-175)

Nach islamischem Selbstverständnis sind den Muslimen durch Gott einige
regelmäßige gottesdienstliche Handlungen vorgeschrieben, damit sie
durch die Erfüllung der religiösen Grundpflichten Gott und dem ihnen
vorgegebenen Ziel, al-insan-al-kamil zu sein, näher kommen können.
Durch die Erfüllung der rituellen und ethischen islamischen Gebote erhält
der Mensch seinen Wert und seine Auszeichnung. Den Muslimen stellt
der Prophet Muhammed das religiös-ethische Vorbild und Idealbild dar –
das es als gläubiger Muslim, als gläubige Muslima nachzuahmen gilt –
weil er seinen Dienst vor Gott in vorbildlicher und vollkommener Weise
verwirklicht hat (vgl. Koran, 17:1; 53:10).

3.1.4 Die Glaubensgrundsätze des Islam

Der Muslim glaubt an:

1. Allah, den einen, allmächtigen, allwissenden, allgütigen und barmher-
zigen Gott;

2. die Engel, die aus dem Licht Gottes erschaffenen geistigen Wesen;
3. die Offenbarungsbücher sowie -schriften und den Koran;
4. alle Gesandten und Muhammed als den letzten Gesandten;
5. die Auferstehung (das Leben nach dem Tode), das Jüngste Gericht und
6. die Vorherbestimmung, sei es im Guten oder im Schlechten.

Im Islam ist der Glaube die zweifelsfreie Überzeugung von den Glaubens-
grundsätzen (vgl.ebd., 2:177; 4:136), die der Ausgangspunkt für die religiö-
se Haltung sind.
      Das Glaubensbekenntnis des Islam lautet: Es gibt keinen Gott außer Al-
lah, und Muhammed ist sein Gesandter. In ihm wird die Einheit Gottes be-
zeugt, die sich gleichsam wie ein roter Faden durch das gesamte Gefüge
der islamischen Denk- und Lebensweise zieht. Im Koran Sura 112, Verse
1-4 beschreibt sich Gott wie folgt: »Er ist Allah, ein Einziger, Allah der Ab-
solute [Ewige, Unabhängige, von dem alles abhängt, H.Ö.]. Er zeugt nicht
und ist nicht gezeugt worden und Ihm ebenbürtig ist keiner.« Daher ist es
einer der wichtigsten Glaubenspfeiler im Islam, dass der Muslim an einen
Gott glaubt, der erhaben und ewig, unendlich und mächtig, gnädig und
barmherzig, Schöpfer und Versorger von allen Geschöpfen ist. Ferner sind
die Muslime davon überzeugt, dass Gott den Menschen Frieden, Glück,
Wissen und Erfolg gibt. Im Koran sind zahlreiche Eigenschaften Gottes
erwähnt: der Liebende, der Versorger, der Großzügige, der Großherzige,

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48  |  Wege zur Integration

der Reiche, der Unabhängige, der Vergebende, der Milde, der Geduldige,
der Einzigartige, der Beschützer, der Richter und der Frieden (vgl. ebd.,
17:110; 20:8; 59:22-24). Laut dem muslimischen Verständnis besitzt Gott
keinen Vater noch Mutter noch Sohn.
      Im Koran gibt es zahlreiche Verse, die über die Existenz von Engeln be-
richten. Engel sind geistige und sanfte geschlechtlose Kreaturen, die aus
Nuur, dem Licht Allahs, erschaffen wurden. Über die Anzahl der Engel gibt
es keine Auskunft, lediglich vier sind bei den Muslimen allgemein be-
kannt: Gabriel, Michael, Raphael und Azrael (vgl. Mertek 2001, S. 23f.).
      Seine Heiligen Schriften offenbarte Gott den Menschen als Richt-
schnur für das irdische Leben. Zu ihnen zählen die Thora, der Psalter, das
Evangelium und der Koran, die in chronologischer Reihenfolge an Moses,
David, Jesus und Muhammed übermittelt wurden. Nach koranischer Lehre
und muslimischem Verständnis war die Botschaft aller Gesandten die glei-
che: die Bezeugung des einen Gottes – und damit Glückseligkeit auf Erden
und im Paradies.
      Überlieferungen zufolge wurden mit dem ersten Menschen und Pro-
pheten Adam bis zum letzten Propheten Muhammed 224.000 Propheten
gesandt; davon sind aber nur 28 im Koran namentlich genannt. Die Mus-
lime glauben also unterschiedslos auch an Adam, Noah, Abraham, Jakob,
Moses, Johannes und Jesus, denn sie kamen alle im Auftrag Gottes und
waren Träger göttlicher Offenbarung sowie standhafte Diener Gottes (vgl.
Koran, 2:285). Ehrlichkeit, Vertrauenswürdigkeit, Übermittlung von Gottes
Anweisungen, Intelligenz, Sündlosigkeit und Freiheit von allen körperli-
chen und mentalen Mängeln zeichnen alle Propheten aus (vgl. Mertek
2001, S. 15ff.).
      Die Muslime sind überzeugt, dass die Menschen nach ihrem Tod zum
neuen Leben auferweckt und für alles, was sie in ihrem diesseitigen Leben
getan oder unterlassen haben, Rechenschaft vor Gott ablegen werden. Am
Jüngsten Tag werden von Gott die guten Taten besonders belohnt und die
schlechten bestraft: »Kein Staubkörnchen Gutes oder Schlechtes wird ver-
loren gehen und Gott wird am Jüngsten Tag absolute Gerechtigkeit walten
lassen.« (Koran, 18:47-49; 20:105-112; 17:49-52, 97, 98, 99; 86:9; 39:70;
99:78)
      Die Vorherbestimmung ist das zeitlose Wissen Allahs und die Macht,
seine Pläne vorzubereiten und durchzuführen. Nach dem muslimischen
Selbstverständnis ist Gott weise, gerecht und voller Liebe – was er tut, hat
Gründe. Manchmal aber sind die Menschen nicht in der Lage, die Weisheit
hinter Gottes Handeln zu erkennen. Aus diesem Grund darf der Muslim
nicht die Hoffnung und die Geduld verlieren, wenn die Dinge sich nicht so
entwickeln, wie er es sich vorgestellt hat. In solchen Situationen ist ein
Muslim aufgerufen, Allah zu vertrauen, geduldig auszuharren und das
hinzunehmen, was Gott für ihn bestimmt hat (vgl. ebd., 2:214; 6:59; 9:51;
57:22-23; 54:49).

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  49

3.1.5 Die Hauptpflichten eines Muslim

Die religiösen Grundpflichten sind unter der Überschrift »Hauptpfeiler
bzw. Säulen des Islam« zusammengefasst – diese einzuhalten ist unerläss-
lich für einen Muslim (vgl. Döndüren 1998; Bilmen o.J.; Kerimog

^

lu 1985;
Ebu Hanife 1979; Özcan 1998; Akaltun o.J.; Asimgil 1992). Die Hauptstüt-
zen dienen nach dem Islam dazu, den spirituellen Bedürfnissen des Men-
schen entgegenzukommen und dem Leben auf dieser Erde einen göttli-
chen Aspekt zu geben.
      Die Säulen des Islam sind:

1. Glaubensbezeugung (shahada)
2. fünf tägliche Gebete (salah)
3. Fasten im Monat Ramadan (saum)
4. Pflichtabgabe (zakah)
5. Pilgerfahrt (hacc)

Die shahada ist das Kernstück des Islam. Wer das Glaubensbekenntnis
»Ich bezeuge, es gibt keinen Gott außer Allah, und Muhammed ist der Ge-
sandte Gottes« aufrecht ausspricht und die Absicht hat, den Islam als sei-
nen Lebensweg anzuerkennen, ist Muslim bzw. Muslima. Der Glaube an
Allah bedeutet nach dem Koran, an Seine Existenz zu glauben, ohne Ihn
mit seinen Geschöpfen zu vergleichen und Ihm einen Platz beizumessen.
Der Glaube an Muhammed besagt, an seine Gesandtschaft zu allen Men-
schen zu glauben, und ebenso, dass er die Wahrheit spricht, in allem, was
er von Gott verkündet.
      Salah, das Pflichtgebet, ist im Islam nach dem Glaubensbekenntnis das
Wichtigste im Leben eines Muslim. Morgens, mittags, nachmittags, am
Abend und in der Nacht sind die Muslime aufgerufen, durch das Gebet
ihre geistige und körperliche Ergebenheit gegenüber Gott auszudrücken.
Durch die Häufigkeit und zeitliche Festsetzung der Gebete sollen die Mus-
lime Ziel und Sinn des Lebens nicht aus den Augen verlieren.
      Saum, das Fasten, ist einmal im Jahr im Monat Ramadan für Muslime
im Koran vorgeschrieben. Im Monat Ramadan sollen sich die fastenden
Muslime ab der Morgendämmerung bis zum Sonnenuntergang von Essen
und Trinken jeglicher Art sowie sexuellen Beziehungen fernhalten. Mit
diesem Fasten lehrt der Islam die Muslime das Prinzip der wahren Liebe
zu Gott und die Erfahrung von Hoffnung, Demut, Geduld und Selbstlosig-
keit, Mäßigung, Willenskraft, Selbstdisziplin, dem Geist sozialer Zugehö-
rigkeit, Einheit und Brüderlichkeit.
      Jeder Muslim, dessen Vermögen eine festgesetzte Grenze überschrei-
tet, ist nach dem Islam verpflichtet, jährlich einen bestimmten Teil von
seinem Vermögen (genannt zakah) an einen bedürftigen Mitmenschen,
einen in Not gekommenen Reisenden oder einen mit Schulden Belasteten

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50  |  Wege zur Integration

zu bezahlen (vgl. Koran, 9:60; 9:103). Für den Islam ist das Spenden ein
gottesdienstlicher Akt und eine spirituelle Investition. Die Einhaltung die-
ses Gebotes gereicht dem Herzen der Wohlhabenden zum Schutz vor
Selbstsucht und dem des Bedürftigen zum Schutz vor Neid.
      Die einmalige Pilgerfahrt nach Mekka, hacc, steht jedem Muslim, der
die Mittel dazu aufbringen kann, zu Gebote. Die Muslime sehen diese Pil-
gerfahrt als ein großes Ereignis an. Bei ihr begegnen sich Hunderttausen-
de von Menschen mit unterschiedlichen Sprachen, Kulturen und Ethnien
unter gleichen Konditionen. Sie haben neben der Erfüllung von rituellen
Pflichten der Pilgerfahrt auch ihr Bewusstsein zu schärfen, dass alle Men-
schen gleich sind und die Liebe und das Mitgefühl der anderen verdienen
– unabhängig von ihrem geografischen oder kulturellen Ursprung. Auch
soll diese Pilgerfahrt die Muslime an den Tag des Jüngsten Gerichts erin-
nern, an dem die Menschen vor Gott stehen werden, um für ihre Taten Re-
chenschaft abzulegen (vgl. Döndüren 1998, S. 191-626; Bilmen o.J.,
S. 103-404; Kerimog

^

lu 1985, Band 1, S. 191-572; Ebu Hanife 1979, S. 29-78;
Özcan 1998, S. 192-432; Akaltun o.J., S. 84-255).

3.1.6 Die Moschee – Zentrum des Glaubens und
Ort des Gebetes und der Lehre

Summarisch betrachtet ist der Glaube ein Erlebnis, das sich nach dem Ko-
ran und der Sunna wesentlich im Einzelnen manifestiert. Dementspre-
chend ist die Religiosität im islamischen Verständnis der Ausdruck von in-
dividueller Frömmigkeit. Das muslimische Gemeindeleben entfaltet sich
durch das persönliche Einverständnis zur Erfüllung der religiösen Grund-
pflichten in und um eine masdschid bzw. dschami (Gebets- und Bildungs-
stätte, Moschee).
      Das Wort »Moschee« leitet sich aus dem arabischen masdschid oder
dschami ab und steht für den »Ort, wo man sich niederwirft«, oder den
»Ort, an dem man sich versammelt«. Die Moschee dient als Gebetsstätte,
zur Unterweisung in den Ritus, als Ort der Begegnung und des Austau-
sches sowie als Treffpunkt der Gläubigen. Demnach sind Moscheen vor
allem Orte, an denen das Gebet verrichtet wird, in welchem sich die direkte
Beziehung des Gläubigen zu Gott ausdrückt.
      Zusammengefasst ist eine Moschee der Ort religiöser Praxis für Mus-
lime, an dem sie sich allein oder in Gemeinschaft zum Gebet und zur Be-
sinnlichkeit einfinden. Darüber hinaus hat sie eine soziale Funktion, näm-
lich als Versammlungsort für soziokulturelle und religiöse Zwecke.
      Als erstes Gotteshaus auf Erden wird im Islam die Kaaba in Mekka ge-
zählt. In der Zeit des Gesandten Muhammeds wurde die erste Moschee im
Jahre 622 n. Chr. bei Medina errichtet. Besonders die drei Moscheen mas-
dschidul-haram in Mekka, masdschidul-nabawi in Medina und masdschidul-
aqsa in Jerusalem werden von den Muslimen als heilig angesehen.

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  51

      Das ganze Leben der Gemeinschaft spielt sich in und um eine Moschee
ab. Auch wenn sie überall ihre fünf täglichen Gebete verrichten können,
sind die Muslime nach der Sunna des Propheten Muhammed dazu aufge-
rufen, dies mit der Gemeinschaft in einer Moschee zu tun, da es mehr
Wert als das einzelne Gebet hat. Freitags- und Feiertagsgebete können
Muslime aber nur in einer Moschee ausführen (vgl. Döndüren 1998,
S. 292f.). Mit dieser Empfehlung und der Vorschrift, das Gebet in der Mo-
schee zu verrichten, wird beabsichtigt, die Muslime zu vereinen, die Brü-
derlichkeit und den gemeinsamen Dialog zu fördern. Deshalb wird Schul-
ter an Schulter in einer Reihe gebetet.
      Die Moschee wird auch als Unterrichtsraum genutzt. Früher wurde
dort den Kindern und Erwachsenen neben religiösen Inhalten auch das Le-
sen, das Schreiben und das Rechnen beigebracht. In der islamischen Ge-
schichte wurden aus vielen Moscheen Orte hoher islamischer Gelehrsam-
keit. Die Moschee ist damit zugleich eine Bildungsstätte, in der alle Wis-
senschaften erlernt werden können. Die Moscheen sind heilige Orte, an
denen von Muslimen ein respektvolles Verhalten erwartet wird. Sehr wich-
tig in diesem Zusammenhang ist, dass sie sich lautlos unterhalten und
rücksichtsvoll miteinander umgehen. Politische und wirtschaftliche Inte-
ressen Einzelner dürfen nicht verfolgt werden (vgl. Alizade 1990, S. 107-
110; Bilmen o.J., S. 230-235). In der Moschee muss die Ruhe gewahrt blei-
ben. Auf Sauberkeit und Reinheit der Moschee wird großer Wert gelegt,
daher darf niemand – ob Muslim oder Nichtmuslim – den Gebetsraum mit
Schuhen betreten. Dabei ist auch auf die Sauberkeit und Reinheit des Kör-
pers und der Bekleidung zu achten. Männer und Frauen müssen beson-
ders auf die Bekleidungsvorschriften (keine engen, durchsichtigen Kleider)
achtgeben, wenn sie eine Moschee begehen. Nach Meinung vieler islami-
scher Rechtgelehrten sind alle Muslime für den Unterhalt der Moschee in
ihrer Umgebung verantwortlich (vgl. Khoury 2000, S. 93ff.).
      Neben den aufgeführten Eigenschaften muss eine Moschee noch fol-
gende aufweisen, um überhaupt als Moschee anerkannt zu werden:
      Die Moschee muss öffentlich und allen Menschen zugänglich sein. Die
Muslime müssen sie als solche wahrnehmen. Sie darf nicht nur einigen
Auserwählten bekannt sein. Die Moschee darf nicht ein Ort der Austra-
gung von politisch-ideologischen sowie wirtschaftlichen Kämpfen Einzel-
ner oder Gruppen sein. Die Moschee muss auch als Moschee gekenn-
zeichnet und deklariert sein. Die Finanzierung kann nur durch legitim er-
worbene Gelder erfolgen. Die Moschee sollte in der Regel Eigentum der
Muslime sein, das immer diesem Zwecke zu dienen hat und daher nicht
veräußert oder nach einer gewissen Zeit ihrem Zweck entfremdet werden
(vgl. Bilmen o.J., S. 230-234).
      Es gibt keine gesicherten Daten über die Anzahl der Moscheen bzw.
Gebetsstätten in Deutschland. Groben Schätzungen zufolge gibt es 2400
bis 2600 Gebetshäuser bzw. Moscheegemeinden in Deutschland, die in

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52  |  Wege zur Integration

der Regel als Kulturvereine gegründet wurden und von Vereinen und
Dachverbänden betreut und verwaltet werden (vgl. Bericht 2002, S. 224).
Allerdings sind diese in Form von Gebetsräumen in den Gemeinden meis-
tens in Wohnhäusern, gewerblichen Gebäuden oder Lagerhallen unterge-
bracht, die zu Gebetsstätten umfunktioniert wurden und nach außen kaum
sichtbar sind. Größe und Ausstattung solcher Stätten reichen von einem
schlichten Wohnzimmer bis zu einem prachtvollen Gebäude. Moscheen
wie die »Blaue Moschee« in Istanbul, die aus vielen Reiseberichten be-
kannt ist, findet man sehr selten im bundesrepublikanischen Raum. Um
dies zu erklären, sollte man einen Blick auf die Historie der muslimischen
Gastarbeiter werfen. Damals, als die ersten Muslime als Gastarbeiter ihren
kulturellen und/oder religiösen Bedürfnissen nachgehen wollten, waren
sie gezwungen, auf Orte auszuweichen, die ihnen erschwinglich waren.
Ihnen blieben Räumlichkeiten, die meist in Hinterhöfen lagen und auf-
grund der Lage anderweitig nicht vermietet werden konnten. Zu jener Zeit
dachte keiner unter ihnen an den Erwerb oder Neubau einer Moschee,
denn sie lebten mit dem Gedanken, in ihre Herkunftsländer zurückzukeh-
ren. Diese Entwicklung ist die Ursache dafür, dass sich der Begriff »Hin-
terhofmoschee« in unserem Sprachraum eingebürgert hat.
      Seit einigen Jahren ist allerdings zunehmend zu beobachten, dass viele
Organisationen und Initiativen verstärkt den Wunsch nach repräsentativen
Moscheen haben, die als solche auch im Stadtbild erkennbar sind, also mit
Kuppel und Minaretten, und an zentral gelegenen Plätzen liegen. Diese
Entwicklung verdeutlicht, dass der Islam und die Muslime von einer gast-
weisen zu einer dauerhaften Präsenz in Deutschland übergegangen sind.
Die Muslime möchten nun die äußerst unbequemen Hinterhöfe und die
kaum zweckdienlichen Räumlichkeiten verlassen, sie möchten zum mo-
dernen Erscheinungsbild unserer Städte beitragen. Doch ihre repräsentativ
großen Moscheebauprojekte stoßen häufig auf massive Widerstände der
zuständigen Behörden und anderer Organisationen sowie der Nachbar-

7schaft (vgl. Miehl/Lemmen 2001, S. 27f.). Dessen ungeachtet konnten
nach jahrelangen Auseinandersetzungen einige repräsentative Moscheen
in Deutschland errichtet werden, so z.B. die »Mannheimer Moschee«, die
»Neue Zentrum Moschee« in Frankfurt a.M. und die »Şehitlik Moschee«
in Berlin. Von den 2400 bis 2600 Gebetshäusern bzw. Moscheegemein-

      7 | Die Entstehung von islamischen Gebetsstätten dürfte in Deutschland

nicht befremden, denn die erste Moschee in Deutschland entstand bereits vor 250

Jahren, als Friedrich Wilhelm I. türkisch-muslimische Soldaten in die Reihe seiner

»langen Kerls« aufnahm und in der Nähe der Potsdamer Garnisonskirche einen

Saal entsprechend umbauen ließ. Daneben entstand während des Ersten Weltkrie-

ges in Wünsdorf eine Moschee mit einem 27 Meter hohen Minarett, die 1926 wegen

Baufälligkeit abgerissen werden musste (über Moscheen und Moscheebaukonflikte

in Deutschland vgl. Leggewie 2002; Jonker 2002).

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  53

den sind lediglich 66 gemäß der Tradition der islamischen Architektur er-
baut worden (vgl. Hannemann 2000, S. 60).
      Neben der Bereitstellung von Gebetsmöglichkeiten widmen sich die
Moscheen in Deutschland vor allem sozial-kulturellen Aktivitäten. So fin-
den wir neben dem Koranlese- und Religionsunterricht auch Deutsch- oder
Alphabetisierungskurse sowie Freizeitangebote für Kinder und Jugendli-
che. Die Moscheen nehmen also inzwischen nicht nur religiöse, sondern
auch soziale und kulturelle Aufgaben vermehrt wahr. Die Bedürfnisse ihrer
Mitglieder verlangen besonders nach soziokulturellen sowie bildungsrele-
vanten Angeboten. So haben sich die Moscheen in Deutschland zu einem
Gemeindezentrum besonderer Art entwickelt. In diesem Zusammenhang
sei darauf hingewiesen, dass, wie bei den beiden großen Kirchen üblich,
eine Mitgliedschaft in einem muslimischen Verein oder in einer Moschee-
gemeinde keine Voraussetzung für die Religionszugehörigkeit und -aus-
übung ist.
      Auch über den Besuch der Moschee von Muslimen gibt es keine gesi-
cherten Zahlen. Laut einer telefonischen Befragung des Zentrums für Tür-
keistudien (ZfT) über die religiöse Praxis und organisatorische Vertretung
türkischstämmiger Muslime in Deutschland im November 2005 besuchen
21,5 % der Befragten nie oder so gut wie nie eine Moschee, 7 % nur zu den
Feiertagen und 12 % mehrmals im Jahr. Die Mehrheit besucht jedoch re-
gelmäßig mindestens einmal im Monat eine Moschee – 42 % mindestens
einmal in der Woche. Fünfmal am Tag suchen nur 2 % den Weg zur Mo-
schee (vgl. ZfT 2005b, S. 28-30). Muslimisch-türkische Jugendliche zwi-
schen 18 und 30 Jahren begehen zu 35,7 % einmal in der Woche, zu 30 %
mehrmals im Jahr, 30,3 % fast nie bzw. nie und lediglich 4 % einmal/
mehrmals am Tag eine Moschee ( vgl. ebd., S. 29).
      Die Herkunftssprache und -kultur der Muslime haben auch auf die
Gründung solcher Gebetsstätten und Moscheegemeinden einen Einfluss
gehabt. Daher sprechen die Muslime von »türkischen«, »arabischen«,
»kurdischen« und »bosnischen« Moscheen – je nach Sprachbezug ihrer
Gemeinde. Es gibt auch Gebäude, die mehrere Moscheegemeinden behau-
sen. Die fünf täglichen Gebete, Freitags- und Feiertagsgebete werden zwar
in arabischer Sprache verrichtet, die Ansprachen und die Predigten aber
immer noch in der Herkunftssprache abgehalten. Erfreulicherweise ist zu
beobachten, dass in den Moscheen, in der junge Erwachsene die organisa-
torische Verantwortung übernommen haben, vermehrt die deutsche Spra-
che in Ansprachen und Predigten beherzigt wird. Damit wird freilich der
bestehende Bedarf noch nicht gedeckt, worauf gerade junge Muslime ver-
stärkt hinweisen.
      Nach dieser Einführung zum Islam und dem kulturellen Hintergrund
der Muslime möchte ich mich im Folgenden zunächst mit dem Begriff der
Integration und anschließend mit dem der Religiosität beschäftigen.

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54  |  Wege zur Integration

3.2 Integration

Die Erörterung der Forschungsfragen erfordert die Auseinandersetzung
mit den theoretischen Ansätzen zum Integrationbegriff. In diesem Ab-
schnitt werde ich zunächst auf die Bedeutung von Integration als Begriff
und Prozess näher eingehen, um anschließend daraus den für diese Arbeit
gültigen Begriff der Integration zu fixieren.
      Der Integrationsbegriff ist durch folgende Merkmale charakterisiert:

– Rekonstruktion einer Einheit aus dem Differenzierten;
– Ausgehen von einem gesellschaftlichen »Ganzen«, das oft als Kollektiv

oder System verstanden wird und aus einem Quantum von Teilen be-
steht;

– Prozess, der nicht einseitig ist und daher Integration erfordert, damit
beide Seiten aufeinander zugehen und dass Toleranz für eine andere
Lebensart einerseits und das Bemühen sich einzufügen andererseits
vorherrschen;

– Verlangen, die Andersartigkeit nicht nur zu tolerieren, sondern als posi-
tive Bereicherung willkommen zu heißen;

– Beinhaltung einer Synthese aus beiden Kulturen.

Der Begriff »Integration« ist mittlerweile zum zentralen Leitwort in Politik
und Wissenschaft auf europäischer wie bundesdeutscher Ebene geworden:
Sowohl in der Migrationsforschung als auch in der allgemeinpolitischen
Debatte um Einwanderungspolitik hat er große Bedeutung erlangt. Zudem
beherrscht der Terminus in Assoziation mit dem Islam seit geraumer Zeit
intensiv die öffentliche Debatte (vgl. Bade 2000, 2001, 2005, 2005a; Deut-
scher Bundestag, Drucksache 15/4260; 14/7747, 15/4394; Die Welt vom
5.10.2004; TAZ vom 27.2.2004; Frankfurter Rundschau vom 6.12.2004;
Verordnung Integrationskurse 2005; Zuwanderungsgesetz 2004).
      Das Thema der gesellschaftlichen Integration war zweifellos schon
immer eines der zentralen Probleme der Sozialwissenschaft. Gleichwohl
wurde es in soziopolitischen Debatten anders aufgefasst als in den sozial-
wissenschaftlichen Erörterungen. Folglich wurden zu dessen Lösung ver-
schiedene Ansätze entwickelt, die häufig einen spezifischen Aspekt von
Integration in den Mittelpunkt stellen. Integration lässt sich ökonomisch,
politisch und kulturell begreifen. Des Weiteren wird zwischen sozialer und
systemischer Integration unterschieden (vgl. Lockwood 1964; Esser 1980,
2001).
      Im Hinblick auf Integration lassen sich epochal Stammesgesellschaf-
ten, traditionale und moderne Gesellschaften voneinander differenzieren.
In der Stammesgesellschaft war die verwandtschaftliche Beziehung das es-
senzielle Bindeglied der Gesellschaft. Neue Formen sozialer Integration
waren zu ermitteln, als diese Stammesgesellschaft sich durch Expansion

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  55

und durch die Entwicklung des ökonomischen Tauschverkehrs in größere
gesellschaftliche Einheiten ausgebaut hatte. Durch Etablierung eines zen-
tralen Herrschaftssystems wurde die politische und durch Arbeitsteilung
die ökonomische Integration der Gesellschaft ermöglicht (vgl. Durkheim
1999). Die Stammesgesellschaft wurde durch die traditionalen Gesellschaf-
ten abgelöst. Mit der Zeit stieß auch die traditionale Gesellschaft an die
Grenzen ihrer Integrationskraft. Historische Ereignisse wie die Aufklärung
sowie die demokratische und die industrielle Revolution führten zur Ablö-
sung der traditionalen Gesellschaftsform durch die moderne. Die Bildung
von europäischen Nationalstaaten sowie deren Zusammenrücken im Zuge
der europäischen Einigung wurden durch die Modernisierungsprozesse
verstärkt (vgl. Mann 1958; Schwanitz 1999). In der modernen Gesellschaft
bildete die Aufklärung die Grundlage für die kulturelle Integration, die
demokratische Revolution für die politische und die industrielle Revolution
für die ökonomische Integration.
      Hieraus haben sich in der modernen Gesellschaft zwei Perspektiven
der Integration herausgebildet: die Integration der Gesellschaft und die
Integration in die Gesellschaft (vgl. Schäfers 2003, S. 152-155). So befassen
sich die allgemeinsoziologischen Theorien mit der Frage der Integration
der Gesellschaft (vgl. Beck 1986; Luhmann 1994), während die migrations-
soziologischen Theorien sich dem Begriff der Integration über die Sicht
der »Einwanderer« nähern (vgl. Hoffmann-Nowotny 1973; Heckmann
1981, 2000; Esser 1980, 2001).
      Da die Integration der muslimischen Jugendlichen im Mittelpunkt die-
ser Studie steht, werde ich mich im Folgenden auf Integrationsmodelle be-
schränken, die sich mit dem Thema der Integration von Einwanderern in
die Aufnahmegesellschaft befassen.

3.2.1 Integrationsmodelle

Bislang haben sich diesbezüglich unterschiedliche Integrationsansätze he-
rausgebildet. Es gibt Theorien, die den Integrationsprozess als Stufenmo-
dell beschreiben und dabei die Assimilation in den Mittelpunkt stellen. Im
Gegenzug formten sich – insbesondere durch die soziokulturellen Bewe-
gungen – Denkrichtungen, die den Integrationsprozess offenlassen und
dabei auf die Wechselseitigkeit aufmerksam machen.
      Integrationstheorien wie das sozialökologische Modell der Chicago
School, das strukturelle Migrationsmodell von Hoffmann-Nowotny und das
handlungstheoretische Modell von Esser gehen davon aus, dass es auch in
modernen Gesellschaften noch für alle Gesellschaftsmitglieder verbindli-
che kulturelle Normen gibt, die für die Integration in die Gesellschaft be-
stimmend sind (vgl. Park 1950; Hoffmann-Nowotny 1973; Esser 1980,
2001).
      So fundiert Robert Ezra Park, der Begründer der Chicago School, seine

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56  |  Wege zur Integration

Integrationsvorstellung mit dem Assimilationsparadigma, weil innerhalb
des Nationalstaates eine homogene Lebensweise notwendig sei. Die Zuge-
hörigkeit zu und Mitgliedschaft in der aufnehmenden Gesellschaft sei nur
durch Assimilation möglich. Eine heterogene Lebensweise der Bevölke-
rung diene nicht dem friedlichen Zusammenleben der Gesellschaft; sie sei
vielmehr »Quelle von Unruhe und Irritationen« (Park 1950, S. 196ff.).
Durch die Unabdingbarkeit der Homogenität in einer Gesellschaft gerät
sein Integrationsgedanke zu einer Assimilationsforderung.
      Hans-Joachim Hoffmann-Nowotny und Hartmut Esser haben im
deutschsprachigen Raum maßgeblich die Überlegungen zur Integration
von Einwanderern beeinflusst.
      Das Stufenmodell der Integration von Hoffmann-Nowotny (1973) basiert
auf dem Assimilationsmodell von Samuel N. Eisenstadt. Er überträgt des-
sen drei »Absorptionsstufen« Akkulturation, Anpassung und Dispersion in
die Begriffe »Assimilation« und »Integration«. Im Mittelpunkt seiner Un-
tersuchungen stehen Migrationsprozesse, die Auswirkungen von Wande-
rungen auf das Aufnahmeland und auf den einzelnen Einwanderer haben.
Er versteht Integration als Partizipation an der Gesellschaft. Dazu soll den
Einwanderern die Angleichung an die strukturellen Standards der Einhei-
mischen ermöglicht werden. Folglich stehe die positionale Integration über
der kulturellen. Ferner sei die Integration nur in »diskriminierungsfreien«
Systemen vorstellbar.
      Dagegen kann nach Hartmut Esser Integration nur dann erreicht wer-
den, wenn die Spannungen zwischen der Mehrheitsgesellschaft und den
Einwanderern überwunden werden. Dies setze einerseits kognitive, struk-
turelle, soziale und identitätsbezogene Assimilationsprozesse der Einwan-
derer voraus, andererseits eine Chancengleichheit in der Aufnahmegesell-
schaft. In seinem handlungstheoretischen Modell unterscheidet er daher
zwischen der System- und der Sozialintegration. Mit dem Begriff »System-
integration« meint er den Zusammenhalt eines sozialen Systems in seiner
Ganzheit mit den drei Mechanismen »Markt«, »Organisation« und »Me-
dien«. Bei der »Sozialintegration« erkennt er dagegen vier Dimensio-
nen:

»[D]ie Kulturation als den Erwerb von Wissen und Fertigkeiten, einschließlich der

Sprache; die Plazierung als die Übernahme von Positionen und die Verleihung von

Rechten; die Interaktion als die Aufnahme sozialer Beziehungen im alltäglichen Be-

reich; die Identifikation als die emotionale Zuwendung zu dem betreffenden sozialen

System.« (Esser 2001, S. 8-11)

Während diese Integrationstheorien die Assimilation in den Fokus rücken
– und dabei die Unterordnung unter die Leitkultur der Aufnahmegesell-
schaft meinen –, gehen die durch die soziokulturellen Bürgerbewegungen
entstandenen Integrationsmodelle von einem wertarmen Integrationsbe-

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  57

griff aus. Sie definieren die Integration als einen komplexen und interakti-
ven Prozess. Damit die Integration der eingewanderten Menschen über-
haupt stattfindet, müsse die Mehrheitsgesellschaft die soziale, ökonomi-
sche und rechtliche Gleichstellung der Einwanderer sicherstellen. Im Ge-
genzug werde von ihnen neben dem Erlernen der Sprache die Kompetenz
gefordert, als Bürger in diesem Staat zu handeln (vgl. Habermas 1996).
Die synchrone Identifikation sowohl mit der Herkunftsgesellschaft als
auch mit der Aufnahmegesellschaft ist bei diesem Modell möglich. Der
Multikulturalismus wird bei diesen Ansätzen betont. Doch auch hier haben
sich unterschiedliche theoretische Positionen entwickelt: eine kommunita-
ristische (vgl. Taylor 1993) und eine liberale (vgl. Habermas 1993, 1996)
Begründung des multikulturellen Integrationskonzeptes.
      Die kommunitaristische Begründung des multikulturellen Integrations-
ansatzes etablierte sich vor allem in den Vereinigten Staaten von Amerika
durch die Forschungsaufsätze von Amy Gutmann und Charles Taylor. Sie
schlussfolgern, dass alle Kulturen von gleichem Wert und demgemäß an-
zuerkennen seien. Daher fordern sie eine »Politik der Anerkennung«, da-
mit die Identität eines Individuums bzw. einer Gruppe als gleichwertig an-
erkannt wird. Sie haben mit ihren Veröffentlichungen und Diskussionen
vor allem die amerikanische Bildungspolitik ins Visier genommen und da-
bei gefordert, dass die ethnozentristische Sichtweise in den (hoch-)schuli-
schen Lehrinhalten zu beseitigen sei (vgl. Taylor 1993).
      Die liberale Begründung des multikulturellen Integrationsansatzes be-
kräftigt sowohl die allgemeinen Menschenrechte als auch die Werte der
einzelnen Kulturen. Erstere seien für die Integration in die Weltgesell-
schaft zentral. Die Autonomie des Individuums dürfe dabei nicht außer
Acht gelassen werden (vgl. Kymlicka 1999). Jürgen Habermas hat die
Grundzüge einer liberalen Begründung des Multikulturalismus in der
Auseinandersetzung mit Charles Taylor entwickelt. Demnach bedeute eine
soziokulturelle Anerkennung keineswegs »ethnischer Artenschutz«, son-
dern eine Anerkennung, die Kulturen um ihrer selbst willen respektiert
und sie zu erhalten trachtet. Die Notwendigkeit einer Anerkennung von
»natio-ethno-kulturellen Lebensformen« begründet er damit, dass diese
den Handlungs-, Erfahrungs- und Selbstgestaltungskontext, in dem sich
die Individuen darstellen, ausbilden (vgl. Habermas 1993, S. 147-196).
      Jürgen Habermas unterstreicht in diesem Zusammenhang, dass der
demokratische Rechtsstaat von Einwanderern nur die politische Sozialisa-
tion verlangen darf:

»Auf diese Weise kann er [der Staat, H.Ö.] die Identität des Gemeinwesens, die auch

durch Immigration nicht angetastet werden darf, wahren, weil diese an den in der

politischen Kultur verankerten Verfassungsprinzipien und nicht an den ethischen

Grundorientierungen einer im Lande vorherrschenden kulturellen Lebensform festge-

macht ist. Demnach muss von Einwanderern nur die Bereitschaft erwartet werden,

2007-02-20 14-04-48 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58  |  Wege zur Integration

sich auf die politische Kultur ihrer neuen Heimat einzulassen, ohne deshalb die kul-

turelle Lebensform ihrer Herkunft aufgeben zu müssen.« (Ebd., S. 183f.)

Das Integrationsmodell des Bamberger Migrationsforschers Friedrich
Heckmann berücksichtigt zwar die Grundsätzlichkeiten der bisher ausge-
führten Ansätze, sieht aber in diesem Zusammenhang ein Machtgefälle
zwischen Einheimischen und Einwanderern. Dabei stehe Integration für
die Angleichung von Lebenslagen und die kulturelle sowie soziale Annähe-
rung zwischen Einheimischen und Einwanderern. Politisch-gesellschaftli-
ches Ziel sei somit eine Integration, in der die Eingliederung neuer Bevöl-
kerungsgruppen in bestehende Sozialstrukturen und die Art und Weise,
wie diese neuen Bevölkerungsgruppen mit dem bestehenden System so-
zioökonomischer, rechtlicher und kultureller Beziehungen verknüpft wer-
den, im Vordergrund steht. Folglich sei Integration als Beziehung zwi-
schen Einwanderern und Aufnahmegesellschaft ein wechselseitiges Ver-
hältnis, in welchem beide Seiten bestimmte Bereitschaften und Leistungen
zeigen müssten. Heckmann unterscheidet vier Hauptdimensionen des
Integrationsprozesses: strukturelle, kulturelle, soziale und identifikative
Integration. Bei der strukturellen Integration gehe es vorrangig darum, dass
die Migranten und ihre Nachkommen sowohl einen Mitgliedsstatus und
Rechte erwerben als auch Zugang zu Positionen in den Kerninstitutionen,
wie Wirtschaft und Arbeitsmarkt, zu Bildungs- und Qualifikationssyste-
men der Aufnahmegesellschaft erhalten. Die kulturelle Integration beziehe
sich hauptsächlich auf die Migrationsbevölkerung und setze einen Lern-
und Sozialisationsprozess seitens der Migranten voraus, damit diese eine
Mitglieds- und Partizipationsrolle effektiv ausfüllen können. In diesem
Sinne bedeutet Integration den Prozess kognitiver, kultureller, verhaltens-
und einstellungsmäßiger Veränderungen der Migranten. Auch wenn In-
tegration eine notwendige kulturelle Anpassung und Veränderung seitens
der Aufnahmegesellschaft beinhalte, beziehe sie sich hauptsächlich auf die
Migrationsbevölkerung. Der Erwerb von Mitgliedschaften in der neuen Ge-
sellschaft forme die soziale Integration, die sich im Bereich sozialer Bezie-
hungen, einschließlich der Freundschafts- und Partnerwahlstrukturen,
Gruppen- und Vereinsmitgliedschaften zeige. Der Integrationsprozess
werde mit der identifikativen Integration abgeschlossen. Auf der subjektiven
Ebene erweist sich die neue gesellschaftliche Mitgliedschaft in Zugehörig-
keits- und Identifizierungsbereitschaften und -gefühlen mit ethnisch-na-
tionalen, regionalen und lokalen Strukturen (vgl. Heckmann 2000, S. 8).
Infolgedessen stellt Heckmann für eine erfolgreiche Integration für beide
Seiten Bedingungen auf. Dabei sind auf Seiten der Aufnahmegesellschaft
insbesondere der Arbeits-, Bildungs-, Qualifizierungs- und Wohnungs-
markt gefordert; auf Seiten der Zuwanderer geht es um deutsche Sprach-
kenntnisse und um ihre Integrationschancen auf diesen Märkten. Eine
Aufgabe kultureller Traditionen, wie dies der Begriff der »Assimilierung«

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  59

impliziert, ist demnach mit erfolgreicher Integration im oben genannten
Sinne nicht vereinbar. Denn zum Zukunftspotenzial großer Einwande-
rungsstädte gehören kulturelle Differenzen; sie sind eine Voraussetzung
von Urbanität (vgl. ebd., S. 10-17).

3.2.2 Folgerungen

Zur erfolgreichen Integration sind also folgende Voraussetzungen erfor-
derlich:

– Interkulturelles Lernen: Erkennen des eigenen, unvermeidlichen Ethno-
zentrismus, Umgang mit Befremdung, Grundlegung von Toleranz, Ak-
zeptanz von Ethnizität, Thematisierung von Rassismus, Betonung des
Gemeinsamen, Ermunterung zur Solidarität, Einüben von Formen ver-
nünftiger Konfliktbewältigung/vernünftigen Umgangs mit Kulturkon-
flikt und Kulturrelativismus, Aufmerksamwerden auf Möglichkeiten
gegenseitiger kultureller Bereicherung;

– flächendeckende Kurse in Schulen und außerschulischen Bildungsin-
stitutionen zur Aneignung der interkulturellen Kompetenz und Kom-
munikation;

– interkulturelle Öffnung der öffentlichen Dienste und Einrichtungen;
– ein positiver Migrationsbegriff (Migration als Bereicherung) und die Be-

trachtung der Vielfalt als eines Ausdrucks des kulturellen und religiö-
sen Reichtums des Landes;

– kontinuierliches Engagement, Kompromissbereitschaft und Geduld;
– gleichberechtigter Zugang zu Bildung, Ausbildung, Arbeit sowie Woh-

nen und zu politischen und kulturellen Angeboten;
– Gleichbehandlung und Anerkennung der Religionen und Kulturen

(bspw. für Islam u.a.: Erteilung von islamischen Religionsunterricht in
den öffentlichen Schulen, Errichtung von Lehrstühlen für islamische
Religion an Hochschulen, Schaffung von Einrichtungen zur Ausbil-
dung von muslimischen Geistlichen und Gemeindeleitern, die Militär-
und Krankenseelsorge, die staatliche Unterstützung eines muslimi-
schen Wohlfahrtswesens, die Beteiligung an den Verkündigungs-Sen-
dezeiten im Rundfunk, finanzielle Dauer- sowie Projektförderung);

– Ressentiments und Klischeebildungen entgegenwirken, indem in den
Schulen, der Erwachsenenbildung und den Medien ein differenziertes
Wissen um die Kulturen und Religionen vermittelt wird;

– Minderheiten und ihre Themen nicht für parteitaktischen Wahlkampf
benutzen und nicht populistisch agieren, vielmehr konkrete Hilfestel-
lungen entsprechend den Bedürfnissen leisten;

– Extremismus, Kriminalität und Terrorismus unabhängig von Ethnie,
Religion und Kultur thematisieren.

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60  |  Wege zur Integration

Nur so ist eine »Kultur der Toleranz und des Miteinanders« möglich.
      Die hier aufzeigten Integrationstheorien können allein nicht die Grund-
lage für die Erörterung meiner Forschungsfragen bilden, weil sie entweder
individualistisch oder systemtheoretisch eingefasst sind. Des Weiteren sind
viele ihrer Induktionen nicht zeitgemäß, weil sie die Folgen der anschwel-
lenden Globalisierung und die Realität vom »Globalen Dorf« (vgl. McLu-
han 1995) nicht ausreichend einbeziehen. Darüber hinaus wird zuneh-
mend die klassische, auf Dauer angelegte Einwanderung an Bedeutung
verlieren, während die kurzfristige »Pendel-Migration« zunimmt (vgl. IOM
2003). Die herkömmlichen Abgrenzungen von Gruppen nach Kriterien der
Sprache, Kultur und Religion werden fortwährend durchlässiger und sich
schließlich gar auflösen.
      Sonach kann die von Park geäußerte Forderung nach Homogenität bei-
spielsweise in Anbetracht einer europäischen Einigung und des Prozesses
der Globalisierung, in der die Pluralität und Heterogenität der Bevölkerung
anwächst, nicht mehr aufrechterhalten werden. Überdies gehen diese An-
sätze von einer ethnozentristischen Sichtweise aus, die ein Gebilde der
Hierarchie von Kulturen zum Grunde hat und zudem Identitäten und Kul-
turen statisch betrachtet (vgl. Auernheimer 2003, S. 73-77 und 107-118).
Zwar haben einige, wie der Esser’sche Integrationsansatz, eine solide Ba-
sis, aber das Assimilationsparadigma verfälscht deren Konsequenzen, da
die Anpassung der Aufnahmegesellschaft an die Einwanderungssituation
kaum reflektiert wird. Seine Annahme, dass die Identifikation mit der
Aufnahmegesellschaft in dem Maße zunimmt, wie die Identifikation mit
der Herkunftsgesellschaft abnimmt, ist mit den aktuellen Gesellschaftsbe-
schreibungen (vgl. Beck 1986, 1995, 1998) nicht verträglich. In diesem Zu-
sammenhang verkennen diese Integrationsmodelle auch die Tatsache, dass
die Menschen aufgrund der neuen weltlichen Lage zunehmend Wanderer
zwischen den Kulturen sind und demnach unterschiedliche transkulturelle
Erfahrungen in ihre Identität einpassen müssen (vgl. Auernheimer 2003,
S. 103-107). Folglich wird die »Multiple Identität« nicht nur in Subkulturen
ausgebildet, sondern entwickelt sich zunehmend zum Entwurf von Norma-
lität. So sind alle Gesellschaften dieser Welt – auch die unsere – kulturell
vielfältig geworden. Es leben Menschen mit unterschiedlichen Religionen,
Kulturen und Ethnien überall auf der Erde in engster Nachbarschaft und
Gemeinschaft zusammen. Aus diesem Grund gehört durch das Konzept
der »kulturellen Hybridität« nicht nur die räumliche Isolation der Kulturen
und Religionen voneinander der Vergangenheit an, sondern auch die Vor-
stellung, in der das »Entweder-oder« galt (vgl. Bhabha 1990, 1994). Dane-
ben wirken diese Integrationskonstruktionen grobschlächtig und wenig
differenziert, deduzieren sie doch, dass mit der Angleichung der Lebens-
verhältnisse ethnische Differenzen verschwinden würden. Dieser Erklä-
rungsversuch ist nicht haltbar: Viele neuzeitliche Studien wie die von Ar-
jun Appadurai dokumentieren eher das Gegenteil. Appadurai stellt fest,

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  61

dass gerade durch die höheren Lebensstandards und Entfaltungsmöglich-
keiten die kulturellen Differenzen erhalten bleiben (vgl. Appadurai 1988,
1991, 1996). Somit wird sich innerhalb nationalstaatlicher Grenzen die glo-
bale Gesellschaft entwickeln. Demnach sollte Deutschland seine Integra-
tionsvorstellungen korrigieren und seine Kräfte für ein erfolgreiches Kon-
zept eines Einwanderungslandes bündeln, damit die Bürger auf die neuen
und vielfältigen Herausforderungen in Zeiten der Globalisierung und Mi-
gration gut vorbereitet sind. Gerade diese mannigfaltigen Aspekte werden
in den beschriebenen Modellen kaum zur Sprache gebracht, sodass sie we-
der zeitgemäß noch praktikabel anmuten. Erforderlich ist daher ein Kon-
zept, das die Verschiedenartigkeit und Vielfalt als Ressource wie Bereiche-
rung auffasst. In diesem Zusammenhang wäre ein Ansatz, der aus der
US-amerikanischen Managementlehre stammt, überaus diskutabel: Diver-
sity Managment (vgl. Koall 2001; Roosevelt 2001).

3.2.2.1 Diversity Managment– Empowerment durch Vielfalt

Der Diversity-Ansatz wurde ursprünglich von Unternehmen als Reaktion
auf die US-amerikanische Antidiskriminierungsgesetzgebung entwickelt,
um Schadensersatzzahlungen von vornherein vorzubeugen.
      Der Terminus Diversity steht für »Unterschiedlichkeit« bzw. »Vielfalt«
und wird deswegen von Menschen, die eine Vielfalt von Lebens- und Be-
rufserfahrung, Sichtweisen, Werten und Weltanschauungen als Kapital in
ihren Arbeitsbereich einbringen, als ein Mosaik definiert (vgl. Deutsche
Gesellschaft für Diversity Management). Das bedeutet, dass sich Menschen
in vielem unterscheiden – und in manchem ähnlich sind. Infolgedessen ist
es durchaus wichtig, dass die Unterschiedlichkeiten nicht zum Zwecke der
Diskriminierung oder Ausgrenzung benutzt werden, sondern der Wert der
Vielfalt anerkannt und im positiven Sinne in seinen Synergieeffekten ge-
nutzt wird. Daraus leitet sich das Ziel des Diversity Management ab: die ge-
zielte Wahrnehmung sowie das bewusste nutzbringende Wertschätzen der
Unterschiedlichkeiten und im Allgemeinen die Förderung der Toleranz im
Wirtschaftsleben. Sie will also die personale Vielfalt und Verschiedenheit
für die Unternehmung produktiv nutzen, um einerseits die Wettbewerbs-
vorteile zu sichern und sich andererseits neue Handlungsmöglichkeiten zu
eröffnen (vgl. Roosevelt 2001).
      Diese Managementstrategie zeichnet sich durch folgende Besonderhei-
ten aus:

– Beachtung der Diversität auf allen Ebenen der Institution;
– Steuerung und Leitung der Diversität als Querschnittsaufgabe der ge-

samten Institution;
– Betrachtung der Diversität des Personals als eine Ressource und Berei-

cherung;

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62  |  Wege zur Integration

– Diversity Managment impliziert einen Interessenausgleich zwischen
Mensch und Institution und nicht etwa eine einseitige Unterordnung
der Minderheit unter die dominante Mehrheit;

– Diversity Managment ist kein einmaliges, zeitlich begrenztes Projekt
oder Fertigrezept, sondern vielmehr ein längerer, kontinuierlicher Pro-
zess, der die Vielfalt fördert, Spannungen unter Beteiligten löst, Kom-
munikationsprobleme beseitigt, insgesamt zur Verbesserung des be-
trieblichen Gesamtergebnisses führt und zudem fortlaufend auf Feed-
back der Beteiligten angewiesen ist (vgl. Koall 2001, S. 3f.).

So ist festzuhalten, dass durch diesen Ansatz die Idee der »Leitkultur«, da
sie kaum mit den Grundsätzen von Diversity vereinbar ist, durch die einer
»Lernkultur« abgelöst wird, in der die Diversität als ein ganzheitliches or-
ganisationales Lernen verstanden wird. Hierzu werden die Beteiligten be-
stärkt, sich bewusst in ihrer Diversität, in ihren unterschiedlichen sozialen,
kulturellen und religiösen Kontexten einzubringen, statt sich einer homo-
genen Dominanzkultur zu unterwerfen. Das Diversity Management setzt
darauf, sich die Vielfalt zunutze zu machen und so die Toleranz im Wirt-
schaftsleben zu fördern. Während dieses Konzept Partizipation, Chancen-
gleichheit, Gleichwertigkeit und Antidiskriminierung erstrebt, stellt es da-
bei grundsätzlich die herkömmlichen Hierarchien infrage. Eben genau da-
rin liegt das gesellschaftspolitische Potenzial dieses Ansatzes begründet,
die Möglichkeiten der Einwanderungsgesellschaft produktiv für die Neuge-
staltung der Gesellschaft zu verwenden. So werden im deutschsprachigen
Raum »Diversity« und » Diversity Managment « zunehmend an Universi-
täten, in Unternehmen, in der Verwaltung, im Non-Profit-Bereich und in
Nichtregierungsorganisationen diskutiert, sodass sie sich auch mittlerweile
zu einem gesellschaftspolitischen Ansatz (Politics of Diversity) weiterentwi-
ckelt haben. Politics of Diversity (»Politik der Verschiedenheit«) geht von der
Tatsache aus, dass durch die Globalisierung eine zunehmende Zahl von
Menschen mit einer sehr großen Vielfalt an Eigenschaften, Kulturen, Reli-
gionen, Eigenheiten usw. konfrontiert wird und viele Gesellschaften inzwi-
schen multikulturell sind – mit vertrauten und fremden Aspekten. Homo-
gen sind auch die Gruppen innerhalb einer Gesellschaft selbst nicht; zwi-
schen und in ihnen gibt es Trennendes wie Verbindendes. So stellen Ohms
und Schenk (2003, S. 1) fest:

»Es ist die Aufgabe moderner Gesellschaften, das Prinzip der Chancengleichheit zu

verwirklichen, d.h. Diskriminierungen und Ausgrenzungen aufgrund von Ge-

schlecht, sexueller Identität, Alter, Lebensweise, ethnischer Herkunft, Weltanschau-

ung usw. entgegenzuwirken.«

Die Europäische Union hat sich diesen Ansatz zu eigen gemacht – ihre An-
tidiskriminierungspolitik hat den Slogan: »Für Vielfalt – Gegen Diskrimi-

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  63

nierung« (vgl. www.stop-discrimination.info) und ist damit bei der Weiter-
entwicklung dieses Konzeptes federführend. Mit der Verabschiedung von
Antidiskriminierungsrichtlinien sind jetzt die EU-Mitgliedstaaten am Zu-
ge, dieses in das nationale Recht umzusetzen. Somit wird eine Implemen-
tierung des »Diversity Management«-Ansatzes unaufschiebbar sein (vgl.
John 2004). Nicht nur, dass viele deutsche Großunternehmen (bspw.
Daimler Chrysler, Lufthansa, Ford und die Deutsche Bank) inzwischen diesen
Ansatz aufgegriffen haben, auch einige Kommunen u.a. Göttingen, haben
Experimente mit diesem Konzept begonnen (vgl. Bernert/Lange 2000,
S. 23-44).

3.2.2.2 Perspektivwechsel in der Integrationsdebatte

Die Ausführungen verdeutlichen, wie sehr ein Perspektivwechsel auch in
der Integrationsfrage vonnöten ist, dass die bisherige Agenda der Sozial-
wissenschaften in Deutschland nachhinkt. Permanent ist die Integrations-
debatte auch im deutschsprachigen Raum von der Vorstellung einer »ho-
mogenen« Mehrheitsgesellschaft geprägt, in der die Kulturen der einge-
wanderten Minderheit zu integrieren sind. Zunehmend müssen wir aber
erkennen, dass der Ausgangspunkt einer »homogenen Mehrheitsgesell-
schaft« wirklichkeitsfern und zugleich anachronistisch ist. Fortan kann
man sich nicht weiter der Einsicht verschließen, dass wir vielmehr in einer
hoch ausdifferenzierten und sehr individualistischen Gesellschaft mit einer
Vielfalt an sozialen, ethnischen, kulturellen und religiösen Gruppen mit
jeweils eigenen Werten, Umgangs- und Kommunikationsformen leben
(vgl. Beck 1986, 1995). Demzufolge ist die Trennungslinie zwischen
Mehrheits- und Minderheitsgesellschaft ebenfalls überholt, da in einer he-
terogenen Gesellschaft solche Unterteilungen für ein gedeihliches und
harmonisches Zusammenleben und -wirken nicht förderlich sind. Ebenso
wenig ist die Defizitorientierung in der Integrationsdebatte von Nutzen.
Immer noch werden die eingewanderten Gruppen als »belastend« und
»anstrengend« empfunden. Oftmals werden sie unter der Bezeichnung
»Randgruppe« subsumiert, augenblicklich wird die Integrationsdiskussion
sogar entlang der »Inneren Sicherheit« geführt. In einer Zeit, in der wir
uns im Übergang zur globalen Wissensgesellschaft befinden, sollte die Mi-
gration nicht mehr als »Störfall«, als Abweichung vom Normalen oder als
Folgeerscheinung von Krisen und Umbrüchen verstanden werden. Migra-
tion, die für die Verlagerung des Lebensmittelpunktes von Menschen über
den Grenzen ihres Wohnlandes steht, wird zunehmend durch den globa-
len Alltag und die Forderung nach Mobilität und Flexibilität zum Normal-
fall. In einer solchen Zeit fragt man sich unbefangen, wie richtig und wich-
tig noch die Klassifizierung und die Überbetonung des Kulturellen im Sin-
ne der ethnischen Abstammung, der Herkunft und der Nationalität sind.
Zuschreibungen wie »die deutsche«, »die italienische« oder »die arabi-

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64  |  Wege zur Integration

sche« Kultur sowie »die Deutschen«, »die Italiener« oder »die Araber« sind
im Verfall begriffen. Die Integrationsdebatte sollte sich von solchen kultu-
ralistischen Zuschreibungen befreien, da diese schnell diskriminierende
und rassistische Züge annehmen und dadurch allzu oft die erfolgreiche
Integration und Partizipation der beteiligten Menschen verhindern kön-
nen. Daher kann eine ›Entweder-oder‹-Vorstellung nicht mehr beibehalten
werden, sodass es erforderlich ist, mit einer ›Sowohl-als-auch‹-Betrachtung
neue Wege zu beschreiten.
      Um den Prozess einer erfolgreichen Integration und Partizipation aller
betroffenen Menschen zu beschleunigen, sind einige Anforderungen nötig:

– Der Staat mit seinen unterschiedlichen Instanzen hat unter Wahrung
seiner rechtsstaatlichen Grundwerte dafür Sorge zu tragen, dass alle
Menschen ungeachtet ihrer ethnischen, religiösen oder kulturell ge-
prägten Herkunft gleichbehandelt werden, weil das Verlangen nach
Anerkennung ein menschliches Grundbedürfnis ist (vgl. Taylor 1993,
S. 15ff.).

– Zudem hat er die kulturelle Differenz zu pflegen, indem er sowohl ei-
ner unmittelbaren als auch einer mittelbaren Diskriminierung einen
Riegel vorschiebt. Freiheitsrechte wie das Erziehungsrecht der Eltern,
die Freiheit von Ehe und Familie und die Religionsfreiheit sollten ohne
Abzüge für alle so effektiv gelten, dass auch insoweit keine assimilatori-
schen Tendenzen geduldet werden. Eine heterogene Lebensweise der
Menschen und die Bildung von ethnischen, kulturellen oder religiösen
Selbstorganisationen sollten nicht per se als riskant bzw. integrations-
hemmend gehalten werden (vgl. Park 1950; Esser 1980, 2001). Gerade
die Bildung von »multiplen Identitäten« sollte unterstützt werden, da-
mit eine gleichzeitige Identifikation mit der Herkunftskultur wie mit
der Kultur des Einwanderungslandes sichergestellt wird. Die Gründung
von ethnischen, kulturellen oder religiösen Selbstorganisationen oder
ihre Rolle im Integrationsprozess sollte daher als weiteres Mittel zur
Integration aufgefasst werden.

– Die Grenzen der Toleranz sollten unmissverständlich festgelegt und
dann für alle kongruent angewandt werden. Dabei muss aber aufge-
merkt werden, dass nicht die Individuen ausgegrenzt, sondern ihre Vor-
stellungen angegangen werden – soweit sie mit den rechtsstaatlichen
Grundwerten und einem harmonischen Zusammenleben nicht verein-
bar sind. Zudem haben die regionalen und überregionalen Institutio-
nen dafür zu sorgen, dass alle Gesellschaftsmitglieder in das wirtschaft-
liche Leben weitgehend integriert werden, indem sie für einen chan-
cengleichen Zugang zum Arbeitsmarkt, zum Bildungs- und Qualifika-
tionssystem usw. sorgen. Die gegenwärtige weltpolitische Konstellation
und die zunehmende europäische Integration erfordern m.E. einen Pa-
radigmenwechsel, in der alle zu ebenbürtigen Bürgern erklärt werden

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  65

und für alle Politik gemacht wird – ohne dass in Mehrheit und Minder-
heit klassifiziert wird. Das Ungleichgewicht zwischen den einzelnen ge-
sellschaftlichen Gruppen muss abgebaut werden, damit allen der glei-
che Zugang zu gesellschaftlichen und staatlichen Ressourcen ermög-
licht sowie soziale und politische Partizipation auf allen Ebenen der Ge-
sellschaft gewährleistet wird. Hierfür bietet das »Diversity Managment«
sowohl in organisationaler als auch in gesellschaftspolitischer Hinsicht
einige wertvolle Anregungen.

– Auch alle gesellschaftlichen Gruppen müssen sich dieser lebenslangen
Aufgabe annehmen. Jeder, ob einheimisch oder eingewandert, hat die
Bereitschaft und Bereitwilligkeit zu zeigen, die grundlegenden rechts-
staatlichen Werte, wie sie beispielsweise im Grundgesetz der Bundes-
republik Deutschland festgelegt sind, anzuerkennen und im Alltag zu-
mindest weitgehend umzusetzen.

– Um ein harmonisches (»symbiotisches«) Zusammenleben zu ermögli-
chen, sollten sich alle aktiv und ehrlich für einen interkulturellen Aus-
tausch und einen interreligiösen Dialog einsetzen. Das bedingt lebens-
langes Lernen, indem sich jeder um die Bildung von Kernkompetenzen
(Sprachkompetenz, interkulturelle und interreligiöse Kompetenz etc.)
bemüht. Gesellschaftliche Initiativen bzw. Gemeinschaften haben in
diesem Zusammenhang die hohe Priorität, für die Bildung von Kern-
kompetenzen ihrer Mitglieder zu sorgen, um die eigene Integration
und die ihrer Mitglieder voranzutreiben. Zudem haben alle dafür zu
sorgen, dass sie nach außen und nach innen transparent auftreten.

Aus dem Ganzen folgt nunmehr der dieser Studie zugrunde gelegte Begriff
der Integration:
      Unter Integration verstehe ich die Eingliederung, insbesondere Akzep-
tanz von Individuen oder Gruppen in der für sie neuen sozialen Umge-
bung. Demnach schließt Integration sowohl Assimilation als auch Segrega-
tion aus. Sie ist vielmehr ein dynamischer, kontinuierlicher und vielseitiger
Prozess, an dem einzelne Personen oder Gruppen und die aufnehmende
Gesellschaft aktiv beteiligt sind. Sie stellt somit nichts Statisches dar. Daher
fordert Integration, dass die Menschen aufeinander zugehen. Aus diesem
Grund sollte die Andersartigkeit von Migranten von der Aufnahmegesell-
schaft nicht nur toleriert, sondern als positive Bereicherung willkommen
geheißen werden. Integration beinhaltet eine Synthese aus beiden Kultu-
ren und demzufolge ein Leben in beiden Kulturen (vgl. Auernheimer
1996, S. 85-92). Zusammengesetzt bedeutet sie, dass man zwar der Her-
kunftskultur – oder den Herkunfskulturen – in elementaren Bereichen
verbunden bleibt, jedoch einen transethnischen und interkulturellen Zu-
sammenhalt herstellt.
      Daraus folgen zugleich die Indikatoren für den Integrationsprozess, die
ich für die in dieser Arbeit behandelte Zielgruppe als notwendig erachte:

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66  |  Wege zur Integration

      Ein Jugendlicher mit muslimischem Hintergrund gilt im Allgemeinen
dann als »integriert«, wenn er ein positives Verhältnis zum »System« und
seinen Zielen hat und/oder durch sein Verhalten zum Erhalt des »Sys-
tems« und zum Erreichen bestimmter Systemziele beiträgt. Hier wird das
System an den Grundwerten (v.a. im Grundgesetz) aufgehängt. Daneben
müsste er einen beharrlichen Willen zum intra-/interkulturellen Austausch
und intra-/interreligiösen Dialog hegen und dabei offen und empathisch
auftreten. In diesem Zusammenhang wäre nicht die Stärke des Kontakt-
netzes zu Einheimischen, Mitgliedschaften in deutschen Vereinen und
Verbänden o.Ä. maßgeblich, sondern bereits der Wille dazu, da die Dichte
des Kontaktnetzes ein wechselseitiges Verständnis und beidseitige Aner-
kennung voraussetzt. Gleiches gilt auch für den Schul-, Ausbildungs- oder
Arbeitsmarktbereich, weil auch hier nicht nur seine Einstellung und sein
Wille entscheidend sind. Wichtig ist, dass er nicht zuletzt ein Interesse, ein
Engagement entwickelt, um die bereitgestellten oder zur Verfügung ste-
henden gesellschaftlichen Chancen auch tatsächlich zu ergreifen.

3.3 Begriff der »Religion« und »Religiosität«
aus islamischer Sicht

Zum Begriff »Religion« existiert keine einheitliche Definition. Die Erläute-
rungen sind so mannigfaltig wie ihre individuellen Erscheinungsformen.
Es gab deshalb unterschiedliche Versuche, diesen Begriff zu definieren.
Wir beobachten, dass hier, angefangen von der Theologie, Religionssozio-
logie bis hin zur Religionspsychologie, Versuche einer Definition unter-
nommen worden sind. Freilich ist eine präzise Bestimmung eines Sam-
melbegriffes, welcher die verschiedenen Modalitäten der Religion und der
Religiosität hinreichend umfasst, problematisch (vgl. LthK 1999, S.1034ff.).
      Das Standardwerk »Lexikon für Theologie und Kirche« (LthK) leitet den
Begriff »Religion« von den Verben relegere (sorgfältig wahrnehmen) und
religare (zurückbinden) ab, wobei die erste Ableitung auf kulturelle Ver-
pflichtungen und die zweite auf die personale Bindung des Menschen zu
Gott hinweisen soll (vgl. ebd., S. 1034ff.).
      Im »Evangelischen Kirchenlexikon« (EKL) ist zu lesen:

»Die Religion dient in unserem Sprachgebrauch als Oberbegriff, und zwar zunächst

in dem Sinne, dass er alle Vorstellungen, Einstellungen und Handlungen gegenüber

jener Wirklichkeit bezeichnet, die Menschen als Mächte oder Macht, als Geister

oder auch Dämonen, als Götter oder Gott, als Heilige oder Absolute oder schließlich

auch nur als Transzendenz annehmen und benennen. Diese Wirklichkeit ist für den

Menschen von höchstem Belang, ihr gilt Respekt und meistens Verehrung.« (EKL

1997, S. 1543)

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  67

Bei Émile Durkheim (1858-1917), einem Klassiker der Religionssoziologie,
erfüllt die Religion eine Integrationsfunktion für die Gesellschaft. Religion
sei der Zement, der die Gesellschaft zusammenhält. Sie verkörpere Werte
und Normen, über die die Integration des Einzelnen in das Gemeinwesen
geleistet werde. Religion sei das kollektive Bewusstsein in einer Gesell-
schaft, das dem Einzelnen einerseits gegenüberstehe, an dem er anderer-
seits aber auch Anteil nähme. Das kollektive Bewusstsein hat für Durk-
heim sakralen Charakter. Demnach ist Religion für ihn in erster Linie Kult
und erst in zweiter Linie Verpflichtung.
      Max Weber (1864-1920), ein weiterer Klassiker der Religionssoziologie,
sieht in der Religion vor allem die Funktion, soziales Handeln mit Sinn zu
versorgen. Somit ist Religion für Weber die Sinnganzheit der Welt.
      Thomas Luckmann verwendet eine funktionalistische Definition dieses
Begriffes mit der Absicht, ein möglichst breites Spektrum von Glaubensin-
halten und sozialen Formen zu erfassen. Demnach ist für Luckmann Reli-
gion anthropologisch und sozial ein Prozess der Individuierung. Für ihn
transzendiert der Mensch in der Religion sein biologisches Wesen und
wird so erst zum Menschen (vgl. Luckmann 1991, S. 12ff.).
      Das arabische Wort für Religion lautet din und zu seinem Bedeutungs-
feld gehört Anbetung, Gehorsam, Fügung, Urteil, Frömmigkeit, Bestrafung,
Belohnung, Rechenschaft und ein Weg bzw. ein Pfad. Diese Bedeutungsinhal-
te sind miteinander verknüpft.
      Laut Koran werden die Menschen im Jenseits über all ihre guten und
schlechten Taten, über alles, was sie auf der Erde getan haben, volle Re-
chenschaft vor Gott ablegen. Religion bedeutet demnach »die Gesamtheit
des göttlichen Gesetzes, das jeden, der im Besitz seiner geistigen Kräfte ist,
dahin führt, Gutes zu tun« (Gülen, o.J., S. 42-43).
      Religion setzt sich im islamischen Sinne aus iman (Überzeugung), is-
lam (Hingabe) und ihsan (Rechtschaffenheit) zusammen (vgl. Koran, 2:83).
Daher kann das arabische Wort für Religion (din) nicht an der Bedeutung
des lateinischen religion oder religare gemessen werden. Im islamischen
Kontext wird din vielmehr als die von Gott vorgegebenen Normen und
Richtlinien verstanden, die den Orientierungs- und Handlungsrahmen für
ein gottgefälliges Leben vorgeben, innerhalb dessen die Muslime frei ent-
scheiden und agieren und das sämtliche Koran- und Kultvorschriften ein-
hält (vgl. ebd., 2:193; 3:5; 7:29; 8:39; 9:29, 33; 16:52; 24:73, 85; 29:65; 30:30).
      Aus dieser Perspektive ist Religion weder ein Überbleibsel der vorposi-
tivistischen Periode, wie Auguste Comte (1798-1857) sie definiert, noch ein
Überbau nach marxistischem Verständnis, noch ein Bestandteil der Na-
tion, wie sie die Nationalisten begreifen. Hier wäre es wichtig, noch näher
auf die drei Begriffe iman – islam – ihsan einzugehen.

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68  |  Wege zur Integration

3.3.1 Zum Begriff iman

Der Begriff iman, der im Arabischen die Wortwurzel a-m-n hat, bezeichnet
in der arabischen Linguistik die Zustimmung, die Bestätigung, die Anerken-
nung, etwas als wahr und gewiss annehmen (al-tasdiq) und das Vertrauen
(ath-thiqa). In diesem Sinne ist iman die apodiktische Verinnerlichung der
gesamten Inhalte, die von Gott an Seinen Gesandten Muhammed offen-
bart wurden – der Koran und die Sunna (vgl. ebd., 40:12; 12:17; 4:136; 2:62;
63:3; 16:106; 40; 10; 5:5; 2:25).
      Nach der Mehrheit der islamischen Gelehrten umfasst iman zwei
Pflichtteile: das rein äußerliche Bekunden der Zugehörigkeit zum Islam
durch das bewusste und im freien Willen ausgesprochene Glaubensbe-
kenntnis (schahadah) und die Verinnerlichung des zunächst nur verbal ab-
gelegten Glaubensbekenntnisses. Den Muslim zeichnet metaphysisch aus,
dass er an Allah, den einen Gott, an die Engel, an den Koran und die ande-
ren Offenbarungsbücher, an Muhammed als den letzten Gesandten und
alle anderen Gesandten Gottes, an die Auferstehung (das Leben nach dem
Tode) und an die Vorherbestimmung (sei es im Guten oder im Schlechten)
im freien Willen und bewusst glaubt. Dies sind die sogenannten sechs
Glaubensgrundsätze (vgl. Bilmen, o.J., S. 9-38; Ebu Hanife 1979, S. 33-50).
      Die muslimischen Gelehrten vertreten übereinstimmend die Ansicht,
dass der iman eines Muslim nur dann vollkommen sein kann, wenn die
gesamten Inhalte dessen, was der Gesandte Muhammed als abschließende
Offenbarung definitiv für alle Muslime verkündete und was per definitio-
nem notwendiger Bestandteil des islamischen din ist, apodiktisch verinner-
licht werden. Diese Verinnerlichung ist mit Wissen gepaart. Aus diesem
Grund sind der Erwerb von Wissen und das Streben nach Erkenntnis unter
Einsatz der Vernunft ausnahmlos eine fundamentale Pflicht aller Muslime
(vgl. Bilmen 1972, S. 96-105; Bilmen o.J., S. 12f.).
      Der verpflichtende Erwerb von Wissen und das Streben nach Erkennt-
nis wird durch den Koran und die Sunna des Gesandten Muhammed im-
mer wieder betont (vgl. Koran, 96:1-5; 5:35; 35:28; 39:9; 58:15; Hadith-
Sammlungen, ibn Mace, Mukaddime 17 o.J.; Ebu Davud, Ilm 1 o.J.; Tir-
mizi, Daavat 68 o.J.). Darüber hinaus ist sie in fast allen Aufsätzen der
muslimischen Gelehrten Gegenstand, wenn auch oft nur in Nebensätzen
oder in der Einleitung – immer wird auf jeden Fall Bezug zu diesem The-
ma genommen (vgl. Alizade 1990; Asimgil 1992; Bursali 1996; Döndüren
1998; Gümüşhanevi 1994; Islam Ansiklopedisi 1991; Said-i Nursi 1999).
Alle Koran- und Hadithinterpretatoren sind einhellig der Meinung, dass
iman eine Beziehung ist, die den Menschen mit Gott verbindet und ihn so
zur Einheit, die Einheit zur Hingabe, die Hingabe zum Vertrauen, das Ver-
trauen zur Glückseligkeit im diesseitigen und jenseitigen Leben führt. Das
wiederum ist nicht durch »blinden« Gehorsam, Zwang, Gewalt oder der-
gleichen möglich.

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  69

      Die islamische Mensch-Gott-Beziehung ist bestimmt von Reue und Ver-
gebung sowie durch Hoffnung und Vertrauen auf die göttliche Güte und
Barmherzigkeit. Die Erbsünde des Menschen wird im Islam abgelehnt,
weil der Mensch nach dem Islam mit einer naturgegebenen guten Anlage
der Gottesausgerichtetheit geboren wird. Eine aufrichtige Beziehung zu
seinem Schöpfer entsteht nach islamischer Auffassung durch ihlas, d.h.
durch aufrichtige Ergebenheit und Zuneigung allein um Gottes willen, die
eben von dem freien Willen des Individuums abhängen. Im koranischen
Kontext hat Gott das Individuum mit einer freien Willenskraft ausgestattet
und ihm die freie Wahl gelassen, zu glauben oder nicht zu glauben. Daher
rührt das bereits oben erwähnte Verbot, Menschen durch missionarische
Tätigkeiten, Zwang oder Gewalt zu bekehren (vgl. Koran, 2:256; 109:1-6).

3.3.2 Zum Begriff islam

Der Islam geht aus der Überzeugung (iman) hervor. Im Allgemeinen be-
deutet »Islam«, die von Gott für den Menschen vorgesehene Lebensweise
der friedvollen Hingabe und des Friedens mit Gott, den Mitmenschen, der
Umwelt und sich selbst (5:5). Der Islam, vom Wortstamm s-l-m, bezeichnet
die Gefügigkeit, die Unterwerfung, die Versöhnung, das Frieden-Schließen, den
Frieden, das Sich-Fügen, das Sich-Ergeben und die Hingabe (vgl. Islam Ansi-
klopedisi 1991, S. 179-180). In diesem Sinne beschreibt Islam die Lebens-
weise aller gottergebenen Menschen und aller Gesandten Gottes und erhält
im koranischen Kontext die Bedeutung von bewusster Hingabe und Erge-
benheit vor Gott, auf die von ihm im Koran und in der Sunna übermittelte
Art und Weise, und zwar auf spiritueller (die innere Überzeugung) und
profan-praktischer Ebene (die Verwirklichung und Reflexion der inneren
Überzeugung durch Taten). Der Bekenner des Islam heißt Muslim, der
kraft seines Bekenntnisses angehalten ist, das zu nutzen, was die Schöp-
fung ihm bietet, um seine seelische Bestimmung zu erreichen.
      Der Gesandte Muhammed definierte in einem Hadith – wie in den be-
deutendsten Hadith-Sammlungen wie Bukhari, Muslim und Tirmizi zu
lesen ist – die Schwerpunkte des Islam, die in den islamischen Publikatio-
nen unter den »fünf Säulen des Islam« subsumiert werden. Der Muslim
hat die Aufgabe, eben vor allem diese zu »den Säulen seines Lebens« zu
machen (vgl. Koran, 2:2,3, 43, 83, 177, 183, 196-200, 203, 277; 9:5, 11, 71;
23:1-11; 22:26-37).
      Mit der ersten Pflicht, also dem schahadah (Glaubensbekenntnis), wird
der Bezug zum Glauben (iman) hergestellt, während die anderen vier
Pflichten auf das Handeln im praktischen Leben deuten.
      Im Islam steht der Mensch als Individuum im Vordergrund, weshalb
der Islam ein besonderes Priestertum u.Ä. nicht vorsieht; daher sind alle
Muslime gleichrangig und an die islamischen Rechtsquellen Koran und
Sunna gebunden.

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70  |  Wege zur Integration

3.3.3 Zum Begriff ihsan

Neben Iman und Islam hat auch ihsan einen elementaren Wert für die is-
lamische Religion. Nach koranischem Verständnis ist der geehrteste
Mensch bei Allah der Frömmste (vgl. ebd., 49:13). Nach einem Hadith des
Gesandten Muhammed ist ihsan das Bewusstsein der ständigen Gottesge-
genwart, es gilt, »Gott so zu dienen, als sähe man ihn, denn obwohl man
ihn nicht sehen kann, sieht er einen doch« (vgl. Bukhari, Tefsiru sure 31;
Müslima, Iman 57). Diese Haltung sollte ein Muslim nicht nur bei gottes-
dienstlichen Handlungen einnehmen, sondern auch in all seinen anderen
Handlungen und Verhaltensweisen zwischenmenschlicher Beziehungen
und mit seiner Umwelt, wie es in einem Hadith des Gesandten Muham-
med lautet:

»Allah, der Barmherzige, erweist dem Barmherzigkeit, der [seinerseits anderen,

H.Ö.] barmherzig ist. Seid [darum, H.Ö.] allen auf Erden barmherzig, dann ist euch

barmherzig, der im Himmel ist.« (Zit. n. von Denffer 1981, S. 75).

Der Islam verurteilt jegliches Scheinverhalten (riya) in Worten und Hand-
lungen. Ein gutes Werk bzw. eine gute Handlung soll um den Wohlgefal-
len Gottes willen, nicht für Macht, Ruhm oder materielles Interesse bei den
Menschen getan werden. Jede Art von riya wird als Unmoral bewertet und
jeglichen derartigen Handlungen die Gültigkeit und der Wert bei Gott ab-
gesprochen, und im jenseitigen Leben kündigt Gott solchen Menschen
harte Sanktionen an (vgl. Koran, 2:264, 266, 270, 272; 3:188; 4:38-39, 108;
107:6). Das niederträchtigste riya ist also der Missbrauch der Religion für
den Eigennutz, bei dem die Religion als Mittel dazu benutzt wird, die oben
aufgeführten weltlichen Interessen zu verfolgen (vgl. ebd., 2:264).
      Nach diesen Erläuterungen können wir jetzt auf den für unsere Frage-
stellung notwendigen Begriff der Religiosität zu sprechen kommen:
      Im Allgemeinen ist ein Mensch religiös, wenn er nach einer Religion
lebt (vgl. Brockhaus 1980, S. 423; Boudon 1992, S. 418-427; Fuchs-Heinritz
1994, S. 555-556). Der Islam als eine Religion setzt sich – wie oben gesehen
– aus der Überzeugung (iman), der Hingabe (islam) und der Rechtschaf-
fenheit (ihsan) zusammen. Also ist ein Muslim religiös, wenn er diese drei
Merkmale menschlichen Verhaltens in seinem Leben vereint. Es ist jedoch
nicht möglich, wahrzunehmen, wer überzeugt und rechtschaffen ist. Man
kann zwar einen Menschen beim Beten oder bei der Ausübung anderer
gottesdienstlicher Handlungen beobachten, aber man kann daraus nicht
zwingend auf seine innere Einstellung schließen, da weder die geistige
Welt des Menschen noch seine Absicht zu erblicken ist.
      Ebenso wenig ist es uns möglich, bereits daran, dass jemand religiöse
Akte vollzieht, zu erkennen, ob dieser zugleich überzeugt oder gar recht-

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  71

schaffen ist. Vielmehr müssen diese der immateriellen Sphäre und der
psychischen Welt eines Menschen zugehörigen kumulativen Teile (iman
und ihsan) der Religiosität erst gesondert konstatiert werden. Allerdings
kann man das Vorliegen dieser Komponenten nicht bereits deshalb unter-
stellen – eine Vielfalt an Motivationsunterschieden unter den Menschen
besteht dadurch, dass in der materiellen Sphäre als religiös zu wertende
Handlungen vorgenommen werden. Freilich können Menschen grundsätz-
lich diese Bestandteile der Religiosität nicht feststellen, »einzig der Schöp-
fer kann dies aufgrund seines unbegrenzten Wissens« (vgl. Koran, 9:78;
49:18; 2:29, 33, 77, 231, 282; 3:29; 16:19, 23; 58:7; 31:34).
      Nach den primären Quellen des Islam – Koran und Sunna – können
weder der Moscheegang noch die Einhaltungen der gottesdienstlichen
Handlungen ein Indiz für die Religiosität sein, denn der Islam lehrt keinen
bloßen Ritualismus und akzeptiert einen solchen auch nicht. Insofern
spricht der Koran nicht nur die religiöse Praxis an, sondern vielmehr auch
die komplementäre innere Einstellung:

»Den Gläubigen wird es ja wohl ergehen, denjenigen, die in ihrem Gebet demütig

sind, und denjenigen, die sich von unbedachter Rede abwenden […].« (Ebd., 23:1-3)

»Und nichts anderes wurde ihnen befohlen, als nur Allah zu dienen und [dabei]

Ihm gegenüber aufrichtig in der Religion [zu sein], als Anhänger des rechten Glau-

bens, und das Gebet zu verrichten und die Abgabe [zakah] zu entrichten; das ist die

Religion des rechten Verhaltens.« (Ebd., 98:5)

»Es ist keine Frömmigkeit, wenn ihr eure Angesichter in Richtung Osten oder Wes-

ten wendet; Frömmigkeit ist vielmehr, dass man an Allah, den Jüngsten Tag, die

Engel, die Bücher und die Propheten glaubt und vom Besitz, obwohl man ihn liebt,

der Verwandtschaft, den Waisen, den Armen, dem unterwegs in Not geratenen Rei-

senden, den Bettlern und für [den Loskauf von] Sklaven hergibt, das Gebet verrichtet

und die Abgabe [zakah] entrichtet; und diejenigen, die ihre Verpflichtung einhalten,

wenn sie eine eingegangen sind, und diejenigen, die standhaft bleiben in Not, Leid

und in Kriegszeiten, das sind diejenigen, die wahrhaftig sind, und das sind die Got-

tesfürchtigsten.« (Ebd., 2:177)

»Sag: Mir ist befohlen worden, Allah zu dienen und dabei Ihm gegenüber aufrichtig

in der Religion zu sein.« (Ebd., 39:11)

»O ihr Menschen! Dient eurem Herrn, Der euch und diejenigen vor euch erschaffen

hat, auf dass ihr gottesfürchtig werden möget!« (Ebd., 2:21)

»Beim Nachmittagsgebet! Der Mensch befindet sich wahrlich in Verlust, außer den-

jenigen, die glauben und rechtschaffene Werke tun und einander die Wahrheit ein-

dringlich empfehlen und einander die Standhaftigkeit eindringlich empfehlen.«

(Ebd., 103:1-3)

Für den Alltag bedeutet das aber, dass man sich in den zwischenmenschli-
chen Beziehungen nach äußeren Umständen richtet. Bereits das Bekennen

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72  |  Wege zur Integration

eines Menschen zum Islam genügt, damit sein aufrichtiger Glaube ange-
8nommen wird. Hierdurch wird aber nichts Verbindliches über seine Re-

ligiosität, insbesondere seine Überzeugung und Rechtschaffenheit, ausge-
sagt. Im Grunde können wir uns für die weiteren Untersuchungen auf den
Bestandteil der Religiosität beschränken, der die zwischenmenschlichen
Beziehungen betrifft, nämlich das äußere Leben nach islamischen Prinzi-
pien, während die innere, individuelle Seite der Religiosität auf der Bezie-
hung des Menschen zu Gott beruht; dies gilt umso mehr, als nachstehende
Ausführungen zum Verhältnis der Integration zur Religiosität lediglich die
soziologische Komponente dieser Religiosität thematisieren.
      Im Folgenden ist deshalb zu ermitteln, welche Modelle sich für die Er-
fassung der islamischen Religiosität auf der Grundlage perzeptibler Mo-
mente authentisch eignen.

3.4 Dimensionen der Religiosität

Es ist offensichtlich, dass Religion und Religiosität universelle Phänomene
sind. So ist zu beobachten, dass in sämtlichen Kulturen zu allen Zeiten
unmittelbare oder mittelbare religiöse Vorstellungen und Handlungen
existieren. Der Mensch – egal welcher Herkunft oder Weltanschauung –
hat stets sich und sein Leben zu seinen Mitmenschen und seiner Umwelt
in Beziehung gesetzt, hat nach seinen Ursachen geforscht und nach Be-
gründungen für Unerklärliches gesucht. Dies beschäftigt auch die Wissen-
schaft, sodass sich im Laufe ihrer Entwicklung verschiedene Disziplinen
gebildet haben: die Religionspsychologie, Religionsphilosophie, Religions-
pädagogik und Religionssoziologie.
      Die Religionspsychologie wurde durch Friedrich Schleiermachers Schrift
»Psychologie« (1862) angestoßen. Ihre Aufgabe besteht im allgemeinen
Sinne darin, das Erleben, Erkennen und Verhalten, in dem sich Menschen
in Beziehung zu etwas Übermenschlichem sehen, erfahrungswissenschaft-
lich zu beschreiben sowie unter seinen psychosozialen und intrapsychi-
schen Bedingungen zu erklären. Dabei steht die Untersuchung individuel-
ler Ausdrucksformen des Religiösen im Mittelpunkt religionspsychologi-
scher Forschung. Hierbei interessiert die Religionspsychologie nicht der
»objektive« Wahrheitsgehalt im Sinne eines Gottesbeweises, sondern der
individuelle Umgang mit existenziellen Fragen des Menschseins.

      8 | Heutzutage ist es zur Gewohnheit geworden, den Menschen die Recht-

gläubigkeit abzusprechen. Doch dies ist ein Fehler: Niemandem steht das Recht zu,

Menschen, die sich selbst als Muslime verstehen, ihre Rechtgläubigkeit abzuspre-

chen – ungeachtet dessen, ob und wie sie die religiös-rituellen Pflichten umsetzen.

Dies gilt sogar als eine sehr große »Sünde«, die zum »Abfall vom Islam« führt (vgl.

Gümüşhanevi 1994, S. 133ff.; Ebu Hanife 1979, S. 427ff.).

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  73

      Die Religionsphilosophie ist die philosophische Betrachtung der Religion
als vorliegende Wirklichkeit. Hierbei sucht die Religionsphilosophie in die-
sem Sinne Charakter und Bedeutung der religiösen Phänomene aufzuklä-
ren und die religiösen Grundfragen (nach Wesen und Existenz Gottes) zu
untersuchen (vgl. Guardini 1990; Feuerbach 1851; Biser 1962).
      Die Religionspädagogik ist sowohl eine humanwissenschaftliche, eine er-
ziehungs-wissenschaftlich-pädagogische, eine kulturwissenschaftliche als
auch eine theologische Disziplin. Derzeit fehlt jedoch ein allgemeiner ter-
minologischer Konsens. Eine Begrenzung allein auf den Religionsunter-
richt in der Schule erweist sich als zu kurz. Daher geht es im Allgemeinen
um Erziehung, Bildung, Sozialisation, Lernen und Entwicklung in Kirche,
Schule und Kirchengemeinde (vgl. Bitter 2002; Mette 1994; Nipkow 1992;
Schilling 1970; Schweitzer 2004).
      Mit Georg Simmel, Émile Durkheim und Max Weber formte sich die
wissenschaftliche Disziplin innerhalb der Soziologie – die Religionssoziolo-
gie. Dieser Forschungszweig interessierte sich für den Zusammenhang von
Religion und gesellschaftlicher Entwicklung, für das Schicksal der Religion
unter den Bedingungen der Modernität und für die Strukturen und Pro-
zesse kirchlicher Handlungszusammenhänge (vgl. Simmel 1989; Durk-
heim 1984; Weber 1988; Luhmann 1996).
      Eines der Hauptprobleme dieser wissenschaftlichen Disziplinen – v.a.
der Religionspsychologie und Religionssoziologie – liegt darin begründet, dass
Religion vielfältig und deswegen schwer bestimmbar ist. Folglich fällt es
denn auch schwer, die Merkmale der Religion zu identifizieren, die man
etwa mittels Fragebögen messen kann.
      Vor diesem Hintergrund entwickelten sich verschiedene Modelle zur
Erfassung von Religiosität und religiösen Einstellungen: der eindimensiona-
le Ansatz nach Thurstone und Chave (1964), der zweidimensionale Ansatz
nach Allport (1967) und der mehrdimensionale Ansatz nach Glock (1968).
Doch die eindimensionalen bzw. zweidimensionalen Ansätze wurden in
der Wissenschaft beanstandet. Auch deshalb, weil die Religiosität eine sehr
komplexe Größe ist und daher die Vielfalt, in der sich die Religiosität aus-
prägt, nur durch eine Vielzahl von Charakteristika und Dimensionen eini-
germaßen erfasst werden kann (vgl. u.a. Boos-Nünning/Golomb 1974,
S. 21-26). Weil der mehrdimensionale Ansatz von Glock dieser Tatsache
besser gerecht wurde, gewann er mit der Zeit an Einfluss und wurde daher
vielfach angewandt. Glock sieht die Religion als ein System von Symbolen,
Glaubenssätzen, Werten und Praktiken, die sich auf übernatürliche Dinge
und Kräfte einer jenseitigen Welt beziehen und die Welterfahrung inter-
pretierend ordnen.
      Er entwickelte ein paradigmatisches Kategoriensystem, welches zwi-
schen fünf Ausdrucksformen der Religiosität (Glaube, Ritual, Erleben,
Kenntnis und Konsequenzen) als zu differenzierenden Dimensionen un-
terscheidet. Der Glock’sche Ansatz wird für diese Forschungsarbeit deshalb

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74  |  Wege zur Integration

gewählt, weil die zentralen Gesichtspunkte der islamischen Religiosität
problemlos integriert in diese fünf Dimensionen werden können.
      Glock hat in seinem viel zitierten Aufsatz »On the Study of Religious
Commitment« die Dimensionen der Religiosität konzipiert. Er hat sich auf
die Kerndimensionen der Religiosität, die zwischen den Weltreligionen
übereinstimmen, konzentriert.

»Wenn wir die verschiedenen uns bekannten Weltreligionen betrachten, wird sofort

deutlich, wie sehr sie in ihren religiösen Ausdrucksformen variieren. Verschiedene

Religionen richten höchst unterschiedliche Erwartungen an ihre Anhängerschaft. So

wird etwa von Katholiken wie von Protestanten erwartet, dass sie regelmäßig an der

christlichen sakramentalen Handlung der heiligen Kommunion oder des Abend-

mahls partizipieren. Dem Moslem ist diese Übung unbekannt. Umgekehrt findet

das Gebot, dass jeder Moslem im Laufe seines Lebens eine Pilgerfahrt nach Mekka

unternehmen solle, keine Entsprechung in der christlichen Religion. Trotz derarti-

ger Unterschiede besteht jedoch eine gewisse Übereinstimmung zwischen den

Weltreligionen über mehr allgemeine Dimensionen, in denen sich Religiosität aus-

drücken sollte. Wir wollen im Blick auf sie von den Kerndimensionen der Religiosi-

tät sprechen.« (Glock 1968, S. 151)

Ausgehend von der Frage, was die Religiosität einer Gruppe im Hinblick
auf ähnliche Vorstellungen, Symbole und Werte kennzeichnet, schlägt
Glock für die Erforschung der Religion und für die Abschätzung von Reli-
giosität fünf Dimensionen vor: die ideologische, die ritualistische, die expe-
rientielle, die intellektuelle und die konsequentielle Dimension (vgl. ebd.,
S. 151f.).
      Der Glock’sche Ansatz mit diesen fünf Dimensionen der Religiosität
stellt somit das Fundament für die Leitfadeninterviews dar. Doch konnte
dieser Ansatz für die Erforschung der Religiosität in der Lebenswelt mus-
limischer Jugendlicher nicht ohne Weiteres transferiert werden, da die bis-
herigen empirischen Arbeiten mit dem Glock’schen Ansatz hauptsächlich
kirchensoziologische Perspektiven in den Mittelpunkt stellen und tenden-
ziell dem christlichen Menschen- und Weltbild verhaftet sind (vgl. Boos-
Nünning/Golomb 1972; S. 21-26). Darüber hinaus sind zwar die Eigenna-
men der Dimensionen der Sache nach triftig. Ihre Bezeichnungen geben
aber Anlass zu Missverständnissen, mithin vermögen sie den Inhalt der
Dimensionen nicht deckungsgleich zu veranschaulichen, sodass ich im
Folgenden einerseits die Dimensionen auf den Islam hin, wie sie von Mus-
limen in Deutschland vorherrschend verstanden werden, übertrage und
andererseits die Bezeichnungen der Dimensionen modifiziere, damit sie
prägnanter werden.

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Grundlegung  |  75

3.4.1 Die Dimension des Glaubens

Die Dimension des Glaubens (nach Glock die »ideologische Dimension«)
umfasst die zentralen Glaubensüberzeugungen der Mitglieder einer Reli-
gion. Demnach gibt diese Dimension Aufschluss über die Glaubensstruk-
tur. Diese setzt sich laut Glock aus drei Subdimensionen zusammen:

1. die Behauptung der Existenz eines göttlichen Wesens und die Bestim-
mung seiner Natur, der Erläuterung von Inhalt und Ziel des göttlichen
Willens;

2. die Definition der Rolle des Menschen in Bezug auf den göttlichen Wil-
len;

3. das Aufstellen von Glaubensaussagen, die das rechte Verhalten des
Menschen gegenüber Gott und gegenüber seinen Mitmenschen festle-
gen (vgl. ebd., S. 155ff.).

So soll diese Dimension Aufschluss über die Glaubensstruktur des Islam
geben. Die Religiosität drückt sich hier als Zustimmung zu bestimmten
Glaubenssätzen aus. Diese stützen sich auf die primären Quellen des Is-
lam. Hierzu zählen die Vorstellungen von Gott, der Auferstehung (dem
Leben nach dem Tode) und seinen Gesandten sowie die Zustimmung zum
Koran und zur Sunna (vgl. Interviewleitfaden, Items 5.1.1-5.1.4).

3.4.2 Die Dimension der religiösen Praxis

In der Dimension der religiösen Praxis (»ritualistische Dimension«) werden
all jene spezifischen religiösen Praktiken, die die Anhänger einer Religion
einzuhalten haben, erfasst: Beten, Fasten, religiöse Vermählung (Nikah)
usw. (vgl. Interviewleitfaden, Items 5.2.1-5.2.5). Für die Untersuchung der
religiösen Praktiken schlägt Glock sowohl quantitative (z.B. die Frage nach
der Häufigkeit, mit der sich Individuen rituell betätigen) als auch qualitati-
ve (z.B. die Frage nach dem Inhalt von Gebeten) Strategien vor.

3.4.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

Die Dimension der religiösen Erfahrungen (»experientielle Dimension«) bein-
haltet subjektives religiöses Erleben und fixiert den emotionalen Charakter,
die affektive Komponente religiöser Phänomene und erhebt, in welchem
Ausmaß die Gläubigen erlebnismäßig von dem, was sie glauben, ergriffen
und berührt werden, und welche Gefühle der Sinnerfüllung, der Gebor-
genheit oder der Furcht dadurch auslöst werden (vgl. Glock 1968, S. 161ff.).
      Um die gefühlsmäßige, emotionale Beziehung der befragten muslimi-
schen Jugendlichen zum Islam untersuchen zu können, wurden sie da-
rüber befragt, ob ein Mensch überhaupt einer Religion bedürfe und was

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76  |  Wege zur Integration

der Islam in diesem Zusammenhang bedeute. Darüber hinaus wurden die
Erwartungen von der Religion erfragt (vgl. Interviewleitfaden, Items 5.3.1-
5.3.3).

3.4.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Die Dimension des religiösen Wissens (»intellektuelle Dimension«) erfasst,
wie gut die Anhänger einer Religion mit den grundlegenden Lehrsätzen
ihres Glaubens und ihrer Heiligen Schrift vertraut sind, also das Wissen
um Lehrsätze und Quellen der Religion sowie den argumentativen Um-
gang damit (vgl. Glock 1968, S. 163ff.).
      Um bei dieser Dimension die religiöse Kenntnis der muslimischen Ju-
gendlichen zu ermitteln, hätte ich sie fragen können, inwieweit sie mit den
grundlegenden Lehrsätzen ihres Glaubens und ihrer Heiligen Schrift ver-
traut sind. Da ich als Methode der Befragung das persönliche Interview
gewählt habe, war eine direkte Nachfrage ihres Wissens über den Islam
m.E. nicht praktikabel, weil dies einerseits ein weit gespanntes Instrumen-
tarium erfordert hätte und in einem persönlichen Gespräch das Abfragen
eine »Test«-Stimmung erzeugt hätte, die ich mir nicht anmaßen wollte. So
wurde lediglich die Rezeption des eigenen Wissens zum Islam sowie das
Interesse an religiöser Weiterbildung ermittelt (vgl. Interviewleitfaden,
Items 5.4.1-5.4.3).

3.4.5 Die Dimension der Konsequenzen aus
religiösen Überzeugungen

Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen (»konsequen-
tielle Dimension«) betrifft die Erkundung, inwiefern die Gläubigen aus
ihren religiösen Überzeugungen und Erfahrungen Folgerungen für das all-
tägliche Leben, d.h. die Integration in die Gesellschaft ziehen. Diese Di-
mension meint also die Normen und Werte, die sich aus der Religion erge-
ben und in Handlungen ausdrücken (vgl. Glock 1968, S. 164ff.).
      Diese Dimension drückt sich im sozialen Handeln aus. Demnach wur-
den muslimische Jugendliche zu der Wichtigkeit einer religiösen Kinder-
erziehung, Ehe- und Sexualmoral, Wahl des (Ehe-)Partners usw. befragt
(vgl. Interviewleitfaden, Items 5.5.1-5.5.3).
      Glock hat in seinem mehrdimensionalen Ansatz die Bindung und Ein-
stellung zu Gemeinden und religiösen Würdenträgern nicht berücksich-
tigt. Aus diesem Grund möchte ich in Anlehnung an Boos-Nünning/Go-
lomb (1974, S. 21-57) diese Dimension einbeziehen, um die Bindung und
Einstellung der muslimischen Jugendlichen zu Moscheen und Imamen so-
wie die Rolle des Islam bei der Integration in diese Gesellschaft zu beleuch-
ten (vgl. Interviewleitfaden, Items 5.6.1-5.6.7).

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  35- 76) T01_03 theoretische grundlegung.p 139958020600

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Methodologische Perspektive  |  77

 
 
 
 
 
 
 
 

4. Methodologische Perspektive
 
 
 
 

 
 
 
Im Bereich der empirischen Forschung gibt es unterschiedliche Paradig-
men, die im Rahmen der Wissenschaftstheorie und der daraus abgeleiteten
Methodologie definiert werden und festlegen, welche Methoden als wis-
senschaftlich gelten können: die qualitative Sozialforschung bzw. das inter-
pretative Paradigma und die quantitative Sozialforschung bzw. die standardi-
siert-statistisch arbeitende Methodologie.
      Die quantitative Forschung hebt auf Verteilungen, Größenänderungen,
Wahrscheinlichkeiten sowie repräsentative Aussagen über Sachverhalte
und Vorgänge im soziokulturellen Bereich ab. Das Herausarbeiten von
wichtigen und erklärenden Unterschieden zwischen Teilpopulationen auf
der Basis interner Gemeinsamkeiten ist das Ziel der quantitativen Metho-
den. Das Methodenspektrum reicht von standardisierten Befragungstech-
niken und schematischen Beobachtungsformen über inhaltsanalytische
und statistische Verfahren bis hin zu Skalierungsverfahren zur Analyse
von sozialen Beziehungen und Strukturen (vgl. Atteslander 2000; Schnell
1995; Roth 1993).
      Während die quantitativen Methoden meist voll standardisiert und
strukturiert sind und jeder Befragte möglichst exakt die gleichen Voraus-
setzungen bei der Beantwortung der Fragen bekommt, zeichnet sich der
qualitative Ansatz durch wesentlich größere Offenheit und Flexibilität aus.
Die Besonderheit liegt gerade darin, dass auch der Interviewte das Ge-
spräch lenken kann.
      Das Methodenspektrum reicht von einer breiten Palette von Interview-
formen, wie beispielsweise das fokussierte, narrative und Leitfadeninter-
view oder Gruppendiskussionen, bis hin zu qualitativen Beobachtungen
und Experimenten zur Erfassung der subjektiven Sichtweisen von Akteu-
ren und Analyse von verborgenen Strukturen (vgl. Flick 1999; Lamnek
1995; Schnell 1995).

2007-02-20 14-04-49 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78  |  Wege zur Integration

Tabelle 1: Qualitative Interviewarten

Interviewtyp Ziel und Methodik

narratives Interview eingeleitet durch einen Erzählanstoß generiert
der Befragte Stegreiferzählungen zu Lebens-
episoden

fokussiertes Interview Leitfadeninterview über ein fokussiertes Objekt
(z.B. Film, Foto), Leitfaden entsteht durch
Analyse der Reizvorlage

problemzentriertes Interview Thematisierung gesellschaftlich relevanter
Probleme, einzelne biografische Interviews und
Gruppendiskussion

Leitfadeninterview
(halbstrukturiertes Interview)

allgemeine Technik des Fragens anhand eines
vorbereiteten, aber flexibel einsetzbaren Fragen-
katalogs, für jedes Thema geeignet

Quelle: Bortz 1995, S. 290

In der qualitativen Sozialforschung ist es die Aufgabe des Forschers, die
Alltagswirklichkeit des Untersuchungsobjektes in dessen eigenen Katego-
rien zu beschreiben: Der Forscher muss sich somit von seiner Alltagswirk-
lichkeit lösen, indem er »Distanz zu sich selbst« und »Identifikation mit
dem Forschungsobjekt« entwickelt (vgl. Lamnek 1995, S. 246f.). Ebenfalls
ist der Kontakt zum Feld dichter und intensiver als in der quantitativen So-
zialforschung, weil der Forscher auf die unterschiedlichen Objekte – etwa
anhand offener Interviews – viel näher eingehen kann, als dies etwa bei der
Bearbeitung eines Fragebogens der Fall ist.
      Im Folgenden soll das qualitative Interview als Methode der qualitativen
empirischen Sozialforschung gemäß des für unsere Zwecke definierten
Forschungsdesigns im Vordergrund stehen, weil bei dieser Arbeit der ver-
bale Zugang, das Gespräch eine besondere Rolle spielt, denn hier sollen
gerade die Befragten zu Wort kommen. Die subjektive Sichtweise von In-
terviewten über ihre Erlebnisse, Meinungen, alltäglichen Erfahrungen, Zu-
kunftspläne etc. sollen hier besonders berücksichtigt werden. Eben gerade
diese subjektiven Bedeutungen lassen sich nur schwierig aus Beobachtun-
gen oder durch standardisierte Vorgaben ableiten. Daher ist es unaus-
weichlich, dass muslimische Jugendliche hier selbst zur Sprache kommen,
da sie die Experten für ihre eigenen Bedeutungsgehalte sind.
      Die Entscheidung fiel auf das Leitfadeninterview, weil die damit erho-
benen Daten eine Struktur gewinnen und dadurch Vergleichbarkeit ge-
währleisten. Auch habe ich mich für diese Art des Befragens entschieden,
weil der Leitfaden sicherstellt, dass die wesentlichen Untersuchungsfragen
erfasst werden.

2007-02-20 14-04-50 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Methodologische Perspektive  |  79

1      Das Leitfadengespräch (Leitfadeninterview ), das nach Bortz die gän-
gigste Form qualitativer Befragung ist, weist im Vergleich zum narrativen
Interview mehr Struktur auf, da es teilstandardisiert ist. Es basiert nicht auf
einem vorgegebenen Fragebogen, sondern ist durch einen »roten Faden«
gekennzeichnet, der lediglich die Zielvorgaben des Gesprächs bestimmt
(vgl. Bortz 1995, S. 289; Lamnek 1993, S. 47-52). Die Teilstandardisierung
erfolgt durch den Interviewleitfaden, in dem die einzelnen Themen des
Interviews definiert und Fragen ohne Antwortalternativen vorformuliert
sind.
      Die Leitfadengespräche starten mit einer Problemanalyse, die sich auf
Literaturrecherchen und methodische Festlegungen stützt. Hierauf basiert
die Konstruktion und Erprobung des Leitfadens. In einem nächsten Schritt
werden die Gespräche geführt. Der Leitfaden enthält hierzu Gesprächsein-
stiegsfragen, allgemeine und spezifische Sondierungsfragen sowie Ad-
hoc-Fragen. Der letzte Schritt der Forschung besteht dann in der Aufzeich-
nung bzw. Transkription des Gesprächstextes und in der Auswertung.
      Den Interviewten werden zwar mit diesem Leitfaden bestimmte Frage-
stellungen zugewiesen, aber durch Verzicht auf Antwortvorgaben haben
sie die Möglichkeit, frei darauf zu reagieren. Ebenfalls ist die Reihenfolge
im Leitfaden nicht die Reihenfolge während des Gesprächs, sondern er
wird an die jeweilige Interviewsituation angepasst. Daher dient der Leitfa-
den als »Merkzettel« für wesentliche Aspekte im Interview. Überdies hat er
den Vorteil der Verzahnung von Strukturierung, Fokussierung und Offen-
heit, wodurch eine höhere und forschungspraktisch einfachere Vergleich-
barkeit mit anderen Interviewten gegeben ist.
      Der Interviewer nimmt eine passive Rolle ein und wird lediglich bei
Bedarf aktiv, um den Gesprächsverlauf entlang des »roten Fadens« zu hal-
ten. Hierbei muss er darauf achten, dass er nicht allzu sehr in die Erzäh-
lungen des Befragten eingreift, da sonst die Gefahr der Beeinflussung be-
steht (vgl. Kuckartz 1994, S. 559ff.).
      Damit die muslimischen Jugendlichen ihre Darstellung individuell auf-
rollen können, muss man ihnen genug Raum lassen – was durch diese
Interviewart gewährleistet ist. Durch die Leitfadengespräche werden die
subjektive Bedeutung von Handlungen, die Strukturierungen des Lebens-
raums sowie die Ziele und Wünsche der muslimischen Jugendlichen auf-
gezeichnet.

      1 | Ich habe vor, während und nach den »Interviews« immer von Gesprächen

gesprochen, weil das Wort »Interview« nicht passend ist. So habe ich erlebt, dass es

auf die Jugendlichen abschreckend wirken kann, weil sie dabei an Fernsehen und

Zeitungen denken. Daher möchte ich auch in dieser Arbeit statt des Worts »Leitfa-

deninterview« den Terminus »Leitfadengespräch« verwenden.

2007-02-20 14-04-50 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80  |  Wege zur Integration

4.1 Die Gespräche: Untersuchungsfeld, Zielgruppe,
Zugang und Interviewte

Für den empirischen Teil dieser Dissertation habe ich mich ausschließlich
auf den Raum Berlin konzentriert, denn Berlin ist eine Metropole, in der
über 214.490 Muslime leben (vgl. Statistisches Landesamt Berlin 2006), von
denen über 32.000 im Schulalter sind (vgl. Jonker/Kapphan 1999, S. 5).

4.1.1 Untersuchungsfeld: Der Islam und die Muslime in Berlin

Die Geschichte des Islam und der Muslime in Berlin beginnt nicht erst mit
der Anwerbung von muslimischen »Gastarbeitern«, sondern im 18. Jahr-
hundert im Zusammenhang mit dem Beginn diplomatischer, militärischer
und wirtschaftlicher Beziehungen zwischen Preußen und dem Osmani-
schen Reich. Damals kamen, veranlasst durch diese engen Beziehungen,
die ersten Muslime, überwiegend Botschafter und Kaufleute, nach Berlin.
Nicht nur die Oberschicht, sondern auch das preußische Volk hatte die

2Möglichkeit, mit Muslimen in Kontakt zu treten. Das Interesse am Islam
war gewaltig, nicht nur in den politischen Beziehungen, sondern auch in
Kultur und Wissenschaft (vgl. Schimmel 2000, S. 179-194; BpB 2002,
S. 74-82).
      Preußen und das Osmanische Reich unterhielten enge Beziehungen

3und Freundschaften, sodass bereits 1763 eine ständige osmanische Ge-
sandtschaft in Berlin eingerichtet wurde. Diese freundschaftlichen Verbin-
dungen zwischen Preußen und dem Osmanischen Reich haben mit dem
Tod des dritten osmanischen Gesandten Ali Aziz Efendi im Jahre 1798 in
Berlin durch die Bereitstellung eines Grundstückes für seine Bestattung
auch eine symbolische Substanz erhalten.
      In Berlin-Neukölln am Columbiadamm entstand 1866 die erste Mo-

      2 | »Die Preußen, die zeitlebens noch keinen Muslim gesehen hatten, und

noch dazu einen in solcher Pracht und mit solchem Pomp, dessen Namen sie eben-

falls noch niemals hörten, waren doch ein seltsam liebenswertes Volk. Sie kamen

mit ihren Familien in drei bis fünf Tagesreisen herbei und sammelten sich in den

Märkten und Dörfern, wodurch unser Weg führte, sie gingen von der Stunde unse-

rer Ankunft bis zur Stunde unseres Aufbruchs nicht von unserer Seite und begaff-

ten unaufhörlich jegliche Handlungen und Bewegungen unsererseits, so dass sie

uns auf eine unaussprechliche Art bedrängen…: so wie das frohe Gesicht und die

Ehren, mit denen sie uns bewillkommneten und uns ihre Freundlichkeit und Leut-

seligkeit an den Tag legten, überstieg alles in allen Maßen.« (Erlebnisbericht eines

osmanischen Gesandten in Berlin 1763, in: Aslan 1998, S. 28f.)

      3 | Diese engen Beziehungen veranlassten das Osmanische Reich, an der Sei-

te der Mittelmächte – damit auch an der Seite Deutschlands – in den Ersten Welt-

krieg zu ziehen.

2007-02-20 14-04-50 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Methodologische Perspektive  |  81

schee mit einem muslimischen Friedhof (vgl. Khoury et al. 1991, S. 162).
In Wünsdorf entstand eine weitere Moschee mit Kuppel und Minarett, die
die Berliner Muslime bis zu ihrem Abriss aus Gründen von Baufälligkeit
im Jahre 1924 benutzten. Somit war Berlin das Zentrum des islamischen
Lebens in Deutschland. Der erste muslimische Verein »Islamische Ge-
meinde zu Berlin e.V.« wurde 1922 ebenfalls in Berlin offiziell gegründet.
Darauf folgten weitere Gründungen wie das »Islam-Institut zu Berlin«
(1927), die »Ahmadiyya-Moschee« in der Brienner Straße in Berlin-Wil-
mersdorf (1925), der »Islamische Weltkongreß«, Zweigstelle Berlin e.V.
(1933) u.a. (vgl. Lemmen 2001, S. 20-28).
      Quantitativ kulminierten der Islam und die Muslime in Berlin in den
1960er Jahren, als die ersten »Gastarbeiter« nach Berlin geholt wurden –
durch diese Immigration wuchs die muslimische Minderheit sprunghaft
an. Nachweislich stammen die Berliner Muslime mehrheitlich aus der Tür-
kei. Mittlerweile aber nimmt die Zahl derer, die sich hier einbürgern, eben-
so zu wie die Zahl der zum islamischen Glauben konvertierenden deutsch-
stämmigen Berlinerinnen und Berliner: Nach den letzten Daten gibt es
74.362 deutsche Muslime (vgl. Statistisches Landesamt Berlin 2006).
      Die Berliner muslimische Community ist nicht homogen – weder in
ihrer theologischen Ausrichtung noch in ihren Organisationsstrukturen.
Die »muslimische Gemeinschaft« in Deutschland setzt sich u.a. aus deut-
schen, türkischen, bosnischen, albanischen, afrikanischen, indopakistani-
schen, bengalischen, afghanischen, iranischen, marokkanischen, tunesi-
schen und arabischen Muslimen zusammen. Diese Vielfalt der Herkunft
hat sich wesentlich auf die Gründungsintentionen von Vereinen und Ver-
bänden ausgewirkt (vgl. Spielhaus/Färber 2006).
      Die Muslime entwickelten sich durch das Anwerbeabkommen Deutsch-
lands mit Ländern mehrheitlich muslimischer Bevölkerung in den vergan-
genen Jahrzehnten zur zweitgrößten Religionsgemeinschaft in Deutsch-
land. Dieser Prozess wurde trotz des Anwerbestopps im Jahre 1973 mit der
anschließenden Familienzusammenführung und dem Entschluss zu ei-
nem dauerhaften Verbleib in der Bundesrepublik beschleunigt. In diesem
Sinne ist hier festzuhalten, dass der Islam eine bleibende Erscheinung im
religiösen und gesellschaftlichen Kontext der Bundesrepublik sein wird.
      Jorgen Nielsen hat diese Entwicklung mit folgenden Worten zutreffend
zusammengefasst:

»Während der ersten Phasen der Muslimimmigration waren die Zuwanderer haupt-

sächlich Männer, die allein und für eine begrenzte Zeit kamen. Die Tatsache, dass

sie allein kamen, bedeutete, dass religiöse Erfordernisse bei der Aussiedlung mini-

mal waren: Es genügte meist, dass man beten konnte. Die Einschränkung der Reli-

gionsausübung wurde durch die Aussicht auf eine baldige Rückkehr nach Hause

noch weiter an den Rand verwiesen. Die Situation veränderte sich grundlegend, als

aus der Migration muslimischer Arbeiter eine Immigration muslimischer Familien

2007-02-20 14-04-50 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82  |  Wege zur Integration

wurde. Zuerst schwand das Gefühl, der Aufenthalt sei zeitlich begrenzt. Nun rech-

nete man mit Dauer. Dann führte die Anwesenheit von Frauen und Kindern zu in-

tensiven Kontakten zu der Gesellschaft, in der sie lebten. […] So ergab sich die Not-

wendigkeit, Institutionen einzurichten, entweder zur Unterstützung der alten Tradi-

tionen oder um Spannungen zu mildern.« (Nielsen 1992, S. 153)

Mit dem Nachzug von Ehepartnern und Familienangehörigen hat sich in-
folgedessen das Leben verändert. Nunmehr ergaben sich neue Bedürfnisse
wie beispielsweise der Austausch von Informationen, gesellige Unterhal-
tungen und Gespräche in der neuen Umgebung, aber auch naturgemäß
Probleme und Konflikte, angefangen von Sprachproblemen der Kinder in
den Schulen über Diskriminierungserlebnisse bei den Behörden bis hin zu
Ausländerfeindlichkeit.
      Aus diesem Anlass haben sich Anfang der 1970er Jahre zunächst Ver-
wandte und Arbeitskollegen zusammengeschlossen, um gegen diese neu-
en Schwierigkeiten in der Geselschaft zu agieren und ihre sozialen Be-
dürfnisse zu befriedigen. Überwiegend waren dies Personen einer Nationa-
lität, da sie sich als Leidensgenossen in Zugzwang sahen. Ihnen fehlten
allerdings Erfahrungen und Kenntnisse über das deutsche Vereinsgesetz
und eine Vereinsgründung. Den ersten Selbstorganisationen dieser Men-
schen waren politische oder ideologische Zielvorstellungen fremd. Sie
suchten durch Treffen in Räumen Geselligkeit, einen friedlichen Aus-
tausch und – falls sie gläubig waren – die Möglichkeit, die fünf täglichen
Gebete sowie Freitags- und Feiertagsgebete gemeinsam zu verrichten. Ihre
gemeinsame Sprache verhalf ihnen zu einer rasch geknüpften Bindung,
konnten sie doch durch gegenseitigen Beistand Sprachbarrieren überwin-
den, indem z.B. Sprachbegabte unter ihnen den Dolmetscher gaben oder
beim Ausfüllen von Anträgen und anderen Formularen behilflich waren.
Diese Organisationen haben sich deshalb auch nach Sprachzugehörigkeit
etabliert.
      Heute ist eine umfassende Darstellung und Beschreibung dieser Orga-
nisationen denkbar schwierig, denn es existieren zahllose kleine Ortsverei-
ne und Verbände, die unabhängig voneinander arbeiten. Inzwischen gibt
es aber auch eine Reihe von Vereinen, die sich bundes- und europaweit or-
ganisiert haben.
      Die religiöse Infrastruktur der Muslime in Deutschland besteht heute
aus Moscheegemeinden, Organisationen und Dachorganisationen, einzel-
nen Schulen und Einrichtungen der vorschulischen Erziehung, Kultur-,
Sport- Studenten-, Frauen- und Unternehmervereinen. Hinzu kommen
Zeitungen und lokale Fernsehkanäle (vgl. Şen 2002, S. 49ff.). Sie bieten
nicht nur religiöse, sondern zunehmend auch kulturelle, betreuerische und
beraterische Hilfe an. Darüber hinaus sind sie aufgrund der ständig wach-
senden Nachfrage gezwungen, für ihre Mitglieder und Besucher Freizeit-
und Bildungsprogramme bereitzustellen.

2007-02-20 14-04-50 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Methodologische Perspektive  |  83

      Die erste Generation, die sich verstärkt für die Gründung solcher Ver-
eine eingesetzt hat, konnte sich nicht von einer herkunftsorientierten Ar-
beit aufgrund des immer wiederkehrenden Rückkehrwunsches befreien.
Diese migratorischen Gegebenheiten waren für die Reproduktion der kul-
turellen, politischen und religiösen Spannungen und Konflikte der Her-
kunftsländer mitverantwortlich. Auch haben bestimmte Gruppen in den
Heimatländern der hier lebenden Muslime sehr schnell die Bedeutung
dieser Vereine vornehmlich als finanzielle Quelle erkannt, sodass sie durch
personelle und ideelle Unterstützung Einfluss auf die muslimischen Orga-
nisationen in Deutschland nahmen.
      Ebenfalls konnte die erste Generation aufgrund der Sprachbarrieren
und der starken Herkunftsorientierung in der Öffentlichkeit nicht über-
zeugend betonen, dass die vielschichtigen Konflikte beispielsweise im Na-
hen Osten oder in Afghanistan, die auch auf deutschem Boden ausgetra-
gen wurden, fernab von islamischen Wertvorstellungen sind. Sie hat es
versäumt, deutlich darauf hinzuweisen, dass diese Konflikte politischer
und nicht religiöser Natur sind. Diese starke herkunftsorientierte Arbeit
und die Einflussnahme aus ihren Heimatländern verärgerte nicht nur die
hiesige Gesellschaft, sondern gerade die muslimische Community.
      Besonders im organisatorischen Bereich sieht man in der muslimi-
schen Community eine hohe Pluralität, denn das religiöse Leben des Islam
in der Bundesrepublik Deutschland spielt sich heute – wie oben bereits er-
wähnt – in etwa 2400 bis 2600 Moscheevereinen bzw. muslimischen Or-
ganisationen ab (vgl. Bericht über die Lage der Ausländer, 2002, S. 224).
Inzwischen spiegelt sich das gesamte Spektrum der muslimischen Öku-
mene in Deutschland. Neben der konfessionellen Ausrichtung variieren
auch ihre Organisationsstrukturen und -ziele sowie ihr Verhältnis zum
Herkunftsland und zur Herkunftspolitik etc.
      Will man aber die Bedeutung der muslimischen Organisationen realis-
tisch einschätzen, ist es wichtig zu erfragen, wie viele der Muslime sich
durch diese Organisationen vertreten fühlen. Bisherigen Schätzungen zu-
folge sind etwa 10-15 % der in Deutschland lebenden Muslime organisiert.
Die Meinungsumfrage des Zentrums für Türkeistudien vom November
2005 hat Folgendes ermittelt: 55 % der türkischstämmigen Muslime in
Deutschland sind weder selbst noch über einen Familienangehörigen Mit-
glied in einem Moscheeverein. 21,5 % der Befragten sind über einem Fami-
lienangehörigen und lediglich 23,3 % selbst Mitglied in einem Moschee-
verein. Auch zeigte diese Umfrage auf, dass von allen türkischstämmigen
Muslimen zwischen 18 und 29 Jahren 18 % in einem Moscheeverein orga-
nisiert sind (vgl. ZfT 2005b, S. 35-40). Die nicht organisierten Muslime
bilden daher die große Mehrheit. Gerade dieser Gruppe geht jedoch jede
Bindung an muslimische Organisationen ab.
      In Deutschland gibt es neben drei großen Spitzenverbänden noch eine
Vielzahl unterschiedlicher muslimischer Vereine und Organisationen auf

2007-02-20 14-04-50 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84  |  Wege zur Integration

lokaler und regionaler Ebene. Die wachsenden Belange der Muslime in
Deutschland forderten die bestehenden muslimischen Organisationen auf,
sich unter einem Dachverband zu einen. Dieser Prozess wurde daneben
unter dem Druck von staatlicher Seite beschleunigt, die bei konkreten Fra-
gen und Regelungen muslimischen Lebens in Deutschland auf das Fehlen
eines geeigneten Ansprechpartners auf muslimischer Seite hinwies. Man-
gels einer gemeinsamen Interessenvertretung wurden die vernehmlichen
Fragen betreffs der Muslime – angefangen von der Verleihung der Körper-
schaftsrechte über den islamischen Religionsunterricht in den öffentlichen
Schulen bis zum islamischen Bestattungswesen und die Seelsorge – im
Alleingang einzelner Organisationen diskutiert. Diese Alleingänge blieben
freilich ergebnislos. Um die anstehenden Belange der Muslime lösen und
ihren Forderungen gegenüber der staatlichen Seite nachkommen zu kön-
nen, haben sich nach langen Anläufen und angespannten Diskussionen
einige Zusammenschlüsse auf Bundes- und Landesebene konstituiert, in
denen Mitgliedsorganisationen unabhängig von ihren Herkunftsländern
und ihrer theologischen Ausrichtung gruppiert sind.
      So fungieren bundesweit derzeit drei Spitzenverbände: die »Türkisch-
Islamische Union der Anstalt für Religion« (DITIB), der »Islamrat für die
Bundesrepublik Deutschland« (IR) und der »Zentralrat der Muslime in
Deutschland« (ZMD). Während sich die DITIB als Spross vom in der Tür-
kei verwurzelten »Diyanet Işleri Başkanlig

^

i« (DIB) (Präsidium für religiöse
Angelegenheiten) vorrangig den religiösen Belangen der in Deutschland
lebenden muslimischen Türken verschrieben hat und sich damit als au-
thentischer Ansprechpartner und als Dachorganisation der türkischen
Muslime in Deutschland erklärt, sind der Islamrat und der Zentralrat hete-
rogen in ihrer personellen Zusammensetzung und inhaltlichen Ausrich-
tung. Sie beanspruchen ihrerseits die alleinige Repräsentanz aller in
Deutschland lebenden Muslime.
      Neben diesen Spitzenverbänden gibt es weitere Organisationen, die sich
unabhängig von oder als Mitglied in diesen Spitzenverbänden um die Belan-
ge der muslimischen Community sorgen. Die überwiegende Mehrzahl der
in Deutschland lebenden Muslime hat einen türkischen Hintergrund und
der Organisationsgrad unter ihnen ist am höchsten, daher sind die zahlen-
mäßig bedeutenderen Organisationen von türkischstämmigen Muslimen
geprägt. Viele dieser Vereine wurden ursprünglich durch die unmittelbare
oder mittelbare Unterstützung der im Herkunftsland ansässigen staatlichen
und nicht staatlichen Organisationen, Parteien oder mystischen Orden ge-
gründet. Nach und nach etablierten sie sich in Deutschland.

Türkisch geprägte muslimische Organisationen
Der »Verband der islamischen Kulturzentren« (VIKZ), der momentan kei-
nem Spitzenverband angehört, ist vorrangig im sozialen und kulturellen
Bereich tätig, jedoch hauptsächlich in der religiösen Unterweisung musli-

2007-02-20 14-04-50 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Methodologische Perspektive  |  85

mischer Kinder und Jugendlicher. Die »Islamische Gemeinschaft Milli Gö-
rüş« (IGMG), die dem Islamrat angehört, begreift sich als ein Zusammen-
schluss, der seine Mitglieder in religiösen, kulturellen und sozialen Belan-
gen betreuen möchte. Die »Islamische Gemeinschaft Jama’at un-Nur« hat
dagegen das primäre Ziel, die Werke des muslimischen Rechtsgelehrten
Bediüzzaman Said-i Nursi (1873-1960) zu studieren und zu verbreiten.
Diese Gemeinschaft ist seit Langem Mitglied im Islamrat. Die »Alevitische
Gemeinde in Deutschland« (AABF) sieht ihre Hauptaufgabe darin, die kul-
turelle Identität und die religiösen oder philosophischen Werte der in Eu-
ropa lebenden Aleviten zu bewahren bzw. die Entwicklung dieser Werte zu
fördern. Sie betrachtet sich selbst als eine Dachorganisation aller in
Deutschland lebenden Aleviten, wobei andere alevitische Organisationen
wie die »CEM-Stiftung« oder der »Ahlul-Beyt Moscheen- und Kulturver-
band« dieses strikt ablehnen.

Arabisch geprägte muslimische Organisationen
Viele der heute in Deutschland tätigen, von arabischen Muslimen ins Le-
ben gerufenen Organisationen gehen auf Initiativen arabischer Akademi-
ker zurück. Bereits 1960 haben sich arabische Muslime für den Aufbau
von muslimisch-arabischen Organisationen eingesetzt. Die »Islamische
Gemeinschaft in Deutschland« (IGD), Mitglied im Zentralrat, wurde ur-
sprünglich mit dem Hauptanliegen gegründet, ausschließlich im süddeut-
schen Raum Moscheen und Gebetsstätten für die muslimische Bevölke-
rung zu errichten. Inzwischen dominiert sie mit ihren Programmen und
Aktivitäten die arabische Community in Deutschland. Das »Islamische
Zentrum Aachen« (IZA) ist nur im Aachener Raum organisiert. Das Haup-
tanliegen dieses Zentrums besteht neben der Trägerschaft der Aachener
Moschee auch in der Durchführung von Gebeten und religiöser Unterwei-
sung für Kinder und Jugendliche sowie der Organisation von Vorträgen
und Seminaren zur Weiterbildung von Muslimen. Auch der Dialog mit
Nichtmuslimen in Aachen steht auf ihrer Agenda.

Persisch geprägte muslimische Organisationen
Die Menschen aus dem Iran haben sich seit der Arbeitsmigration zumeist
in der Hansestadt Hamburg als Kaufleute und Händler niedergelassen. Es
ist daher nicht verwunderlich, dass die persisch geprägten muslimischen
Organisationen ihr Zentrum in diesem Raum haben. Die überwiegende
Mehrheit der in Deutschland lebenden Muslime schiitischer Ausrichtung
kommt aus dem Iran. Neben zahlreichen regionalen schiitischen Organisa-
tionen ist die bereits 1962 gegründete Islamisch-Iranische Gemeinde, wor-
aus 1966 das »Islamische Zentrum Hamburg« (IZH) hervorgegangen ist,
die bekannteste und federführende schiitisch-muslimische Organisation in
Deutschland und fungiert auch heute noch als Trägerverein für die Ham-
burger »Imam Ali Moschee«. Das IZH, welches auch zu den Gründungs-

2007-02-20 14-04-50 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86  |  Wege zur Integration

mitgliedern des Zentralrates der Muslime in Deutschland gehört, versteht
sich als Vertretungsorgan der Schiiten und sieht seine Aufgabe darin, die
Ausübung der sozialen und religiösen Pflichten der in Europa lebenden
Muslime maßgeblich zu fördern.

Bosnisch und albanisch geprägte muslimische Organisationen
Mit dem Auseinanderbrechen des ehemaligen Jugoslawien und während
der beiden Balkankriege flohen viele bosnische und albanische Muslime
aus diesem Gebiet nach Deutschland. Derzeit stellen sie nach den Türken
die zweitgrößte Gruppe unter der muslimischen Bevölkerung in Deutsch-
land dar. Anfangs haben einige mit Unterstützung türkisch-muslimischer
Organisationen humanitäre Aktionen für die Bevölkerung verschiedener
Städte in Bosnien und Albanien durchgeführt. Aus diesen Aktionen ent-
standen dann einige Gruppierungen, die sich insbesondere den sozialen,
kulturellen und religiösen Anliegen widmeten. Die »Vereinigung Islami-
scher Gemeinden der Bosniaken in Deutschland« (VIGB) hat sich zur Auf-
gabe gemacht, die Arbeit der einzelnen Vereine zu vernetzen und Einrich-
tungen zu gründen, die sich für die religiösen Belange der Muslime einset-
zen. Die VIGB gehört sowohl dem Islamrat als auch dem Zentralrat der
Muslime an. Die »Union der Islamisch Albanischen Zentren in Deutsch-
land« (UIAZD), die an den Zentralrat gebunden ist, fungiert als Dachver-
band der in Deutschland arbeitenden albanischen Moscheegemeinden.

Deutsch geprägte muslimische Organisationen
Mit der Zunahme von eingebürgerten und deutschstämmigen Muslimen
haben sich besonders in den letzten Jahren einige deutsch geprägte mus-
limische Organisationen gegründet. Einige dieser Organisationen können
bereits auf eine lange Tradition in Deutschland zurückblicken. Das »Zen-
tralinstitut Islam-Archiv Deutschland« sieht seine Aufgabe darin, die mus-
limische Minderheit in der Bundesrepublik dokumentarisch zu begleiten
und zu betreuen. Die »Deutsche Muslim-Liga (DML-Hamburg)« versteht
sich als »Sachwalterin der besonderen Interessen von Muslimen mit deut-
scher Staatsbürgerschaft«. Daher dürfen dieser Liga nur deutsche oder in
Deutschland geborene bzw. aufgewachsene Muslime beitreten. Die
DML-Hamburg hat sich dem Zentralrat der Muslime angeschlossen, eben-
so wie die von einigen Mitgliedern dieser Liga 1989 gegründete »Deutsche
Muslim-Liga Bonn (DML-Bonn)«, die sich verstärkt für den christlich-
muslimischen Dialog einsetzt. Neben diesen Organisationen sind weitere
deutsche Vereine im regionalen Bereich tätig, wie das »Sufi-Archiv
Deutschland«, das »Weimar Institut für geistes- und zeitgeschichtliche
Fragen« und der Verein »Initiative Haus des Islam«.

2007-02-20 14-04-50 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Methodologische Perspektive  |  87

4.1.2 Zielgruppe: Muslimische Jugendliche

Für den empirischen Teil dieser Studie gilt das Interesse allein den musli-
mischen Jugendlichen. Wie bereits erwähnt, verbinde ich mit dem terminus
technicus »muslimische Jugendliche« nicht die vorherrschende Vorstellung
in der Gesellschaft von der Gleichung »Migrant = Türke = Muslim =
Fremder«. Obwohl viele von ihnen einen migratorischen Hintergrund ha-
ben, ist doch die überwiegende Mehrheit der Befragten in Deutschland ge-
boren und sozialisiert. Daher ist nunmehr erneut die Frage zu überdenken,
ob man diese Jugendlichen noch als »Migranten« bzw. »Ausländer« be-
zeichnen kann. Selbst die nationale Herkunft spielt in dieser Arbeit keine
immediate Rolle, da ich mich vorzugsweise der religiösen Komponente im
Leben dieser Jugendlichen widmen werde. Deshalb sind mit dem Aus-
druck »muslimische Jugendliche« Individuen gemeint, die eine von isla-
mischen Normen und Werten geprägte Sozialisation unmittelbar oder mit-
telbar erfahren haben bzw. erfahren. Zudem ist festzuhalten, dass es Ju-
gendliche mit muslimischem Hintergrund als eine geschlossene gesell-
schaftliche Gruppe nicht gibt, weil die religiösen Erlebnisse und die Bezie-
hungen zu ihrer Umwelt so unterschiedlich sind, dass diese nicht schablo-
nenhaft gesehen werden können.

4.1.2.1 Familie

Die »muslimischen Jugendlichen« stammen überwiegend aus Familien,
die ursprünglich aus der Türkei, Bosnien, Albanien, Indien, Pakistan, Iran,
Marokko, Libanon u.a. als »Gastarbeiter« geholt wurden und später dann
durch die Familienzusammenführung nach Deutschland eingewandert
sind. Die interne Pluralität von Muslimen in Deutschland wird nicht nur
durch die unterschiedliche ethno-kulturelle Herkunft bedingt, sondern
auch durch den unterschiedlichen Aufenthaltsstatus bzw. die sozioökono-
mische Situation und die deutlich verschiedenen Bildungshintergründe.
Während beispielsweise die afghanischen oder iranischen Asylbewerber
oftmals zum Bildungsbürgertum ihrer Herkunftsländer gehörten und da-
her eine akademische Ausbildung vorweisen können, liegt der Bildungs-
stand der klassischen »Gastarbeiter« wie die aus der Türkei größtenteils
unterhalb des Durchschnitts der hiesigen Gesellschaft. Die allgemeine und
auch die religiöse Bildung der Väter und insbesondere die der Mütter ist
folglich sehr beschränkt. Auch im Vergleich zu den deutschen Arbeitneh-
mern sind sie benachteiligt: 60 % sind ungelernte oder angelernte Arbei-
ter, 22 % sind Fach- oder Vorarbeiter und nur 12 % bilden die Gruppe der
Angestellten (vgl. Hamburger 1999, S. 620-624). Die Eltern selbst sind oft
nicht ausreichend über den Islam informiert und orientieren sich an den
Traditionen ihres Herkunftslandes. Daraus folgend werden die meisten
muslimischen Familien in Deutschland der sozialen Unterschicht zuge-

2007-02-20 14-04-50 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88  |  Wege zur Integration

ordnet. Durch das unzulängliche Bildungsniveau sinkt auch der kulturelle
Anregungsgehalt des Familienmilieus. Deshalb erreichen ihre Lesefre-
quenz und das Niveau der bevorzugten Bücher, Zeitungen und Zeitschrif-
ten bei Weitem nicht das einer deutschstämmigen Familie der sozialen
Mittelschicht. Aus ihrem eigenen Berufsleben heraus ergibt sich für die
Eltern selten eine große Sprachkompetenz.
      Resümierend können die Schwierigkeiten, denen die überwiegende
Mehrzahl aller muslimischen Familien ausgesetzt ist, wie folgt erfasst wer-
den: schlechte Arbeitsbedingungen und hoher Anteil an Arbeitslosigkeit,
Fremdenfeindlichkeit, Diskriminierung und Rassismus, Probleme beim
Erwerb von Sprachkenntnissen, Trennung von den Familienmitgliedern,
Freunden und/oder Verwandten im Herkunftsland.
      Die Herkunft aus einem muslimisch geprägten Land sagt auch noch
nichts über das persönliche Verhältnis zum Islam und zur Ausprägung
von Religiosität aus, denn die bereits beschriebene Pluralität hat auch
Auswirkung auf ein sehr unterschiedliches Islamverständnis. Dieses Ver-
ständnis kann sich ebenso in traditioneller Volksreligiosität, der Zugehö-
rigkeit zu mystischen Strömungen, der straffen Orientierung an den Glau-
bensinhalten unter Einhaltung oder Nichteinhaltung der alltäglichen reli-
giösen Grundpflichten, der beharrlichen Ablehnung des Islam oder der
Zugehörigkeit zu religiös-politischen Gruppierungen ausdrücken.

4.1.2.2 Bildungssituation

»Junge Ausländer, die in Deutschland leben, haben bis Mitte der neunziger Jahre

zunehmend an der schulischen, beruflichen sowie Hochschulausbildung teilge-

nommen und Bildungsabschlüsse erworben. In letzter Zeit verläuft diese Entwick-

lung in einem geringeren Tempo. Es kam sogar hauptsächlich in der Berufsausbil-

dung zu Rückschritten. Wenn weiterhin eine solide Schulbildung und eine gute

berufliche Qualifikation für eine leistungsfähige Volkswirtschaft und eine offene

Gesellschaft als konstitutiv angesehen werden, dann müssen junge Ausländer bes-

ser in Schule, Berufsausbildung und Hochschule integriert werden.« (DIW-Wo-

chenbericht 22/1999)

Wie bereits erwähnt, sind inzwischen fast alle muslimischen Jugendlichen
in Deutschland geboren und durchlaufen hier in der Regel eine schulische
und berufliche Ausbildung. Bundesweit stellen sie zirka 6 % der Schüler-
schaft (vgl. Bericht über die Lage der Ausländer 2000, S. 171). Da muslimi-
sche Jugendliche mehrheitlich aus Familien mit migratorischem Hinter-
grund und frugalem Bildungsniveau stammen, sind sie offenbar häufi ger
Schwierigkeiten ausgesetzt als ihre deutschstämmigen Altersgenossen.
      Die Schulstatistik bietet keine genauen Fakten zur Bildungs- und Aus-
bildungsbeteiligung muslimischer Kinder und Jugendlicher. Daher werde
ich im Folgenden zur Darstellung ihrer Bildungs- und Ausbildungssitua-

2007-02-20 14-04-50 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Methodologische Perspektive  |  89

tion vorwiegend die Schulstatistik über die »ausländischen« Schülerinnen
und Schüler heranziehen.
      Der »Bericht der Beauftragten der Bundesregierung für Ausländerfra-
gen über die Lage der Ausländer in der Bundesrepublik Deutschland« vom
September 2000 (S. 113) bewertet die schulische Situation ausländischer
Kinder und Jugendlicher bis Mitte der 1980er Jahre als katastrophal, weil
über 30 % ohne einen Schulabschluss die Hauptschule verließen. Ab Mitte
der 1980er Jahre zeichnete sich eine kontinuierliche Verbesserung der
schulischen Situation dieser Jugendlichen ab. Trotz dieser positiven Ent-
wicklung sind die muslimischen Jugendlichen (in der Schulstatistik unter
ausländischen Schülern bzw. Schüler nicht deutscher Herkunftssprache
vereinigt) mehrheitlich an Hauptschulen, hingegen nur eine kleine Anzahl
an Realschulen und Gymnasien vertreten:

Tabelle 2: Ausländische Schüler/innen an ausgewählten
allgemeinbildenden Schulen nach Schularten 2003-2006 (Anteile in Prozent)

Schulart 2003/04 2004/05 2005/06

Vorklassen 24,0 23,3 15,5

Schulkindergärten 23,7 23,7 20,7

Grundschulen 11,7 11,5 11,2

schulartunabhängige
Orientierungsstufe

11,3 16,4 15,6

Hauptschulen 18,6 18,7 18,9

Schularten mit mehreren
Bildungsgängen

2,7 3,1 3,6

Realschulen 7,0 7,2 7,5

Gymnasien 3,9 4,0 4,1

integrierte Gesamt-
schulen

12,8 13,1 13,5

freie Waldorfschulen 2,1 2,1 2,1

Sonderschulen 16,0 15,9 15,7

Abendhauptschulen 40,8 38,6 35,0

Abendrealschulen 27,6 26,3 24,1

Abendgymnasien 14,2 13,4 13,0

Kollegs 6,1 5,6 5,5

Insgesamt 9,9 9,9 9,8

Quelle: Statistisches Bundesamt 2006

Laut dem Statistischen Bundesamt gab es im Schuljahr 2005/2006 an all-
gemeinbildenden Schulen insgesamt 929.500 Schülerinnen und Schüler
nicht deutscher Herkunft, davon 1300 in Vorklassen, 4500 in Schulkinder-

2007-02-20 14-04-50 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90  |  Wege zur Integration

gärten, 354.300 an Grundschulen, 193.600 an Hauptschulen, 12.100 in
Schularten mit mehreren Bildungsgängen, 99.100 an Realschulen,
101.700 an Gymnasien, 70.400 an Gesamtschulen, 8500 an Abendschulen
und Kollegs sowie 65.600 an Förderschulen.
      Gemäß diesen Daten des Schuljahres 2005/2006 kann gefolgert wer-
den, dass die Schülerinnen und Schüler nicht deutscher Herkunft mehr-
heitlich in Grund- und in Hauptschulen vertreten sind. Auch der Anteil der
Schülerinnen und Schüler an den Sonderschulen ist im Vergleich zur
deutschen Schülerschaft ziemlich hoch.
      Diese bundesweite Schulstatistik macht deutlich, dass die »ausländi-
schen« Jugendlichen immer noch mehrheitlich an Hauptschulen und we-
niger an weiterführenden Schulen wie Gymnasien anzutreffen sind. Im
Folgenden soll die Kategorie »ausländische Schüler« nach Herkunft dieser
Schüler für das Bundesland Berlin aufgeschlüsselt werden, damit die schu-
lische Lage hiesiger muslimischer Jugendlicher besser diagnostiziert wer-
den kann.
      Im Bundesland Berlin besuchten im Schuljahr 2005/2006 insgesamt
321.187 Schülerinnen und Schüler eine allgemeinbildende Schule, davon
56.266 Schüler nicht deutscher Herkunftssprache (darunter 54.670 Schü-
lerinnen und Schüler nicht deutscher Herkunft). Die Verteilung nicht
deutscher Schülerinnen und Schüler an allgemeinbildenden Schulen im
Schuljahr 2005/2006 hat folgendes Bild:

Tabelle 3: Nicht deutsche Schülerinnen und Schüler an
allgemeinbildenden Schulen nach Schulart 2005/2006

Schulart Schüler nicht deutscher
Herkunftssprache

Anteil an allen Schülern 

Grundschule
Hauptschule
Realschule
Gymnasium
Gesamtschule
Sonderschulen

30.638
 4.231
 4.214
 7.652
 7.392
 1.561

19,5 %
30,5 %
17,1 %
9,2 %
15,1 %
19,0 %

Sofern wir aber die Schülerinnen und Schüler türkischer Herkunft in den
Blick nehmen, fällt auf, dass der größte Anteil dieser Schüler – wie im
bundesweiten Trend – an den Grundschulen vorzufinden sind: Beinahe
zwei Drittel der türkischen Schüler besucht momentan die Grundschule.
Im Zeitraum 1996 und 2000 lag der Anteil der türkischen Schülerinnen
und Schüler an Hauptschulen mit durchschnittlich 8,7 % im Vergleich zur
deutschen Schülerschaft ziemlich hoch – auch wenn der Anteil rückläufig
ist (1996: 9,1 % und 2000: 8,3 %). Der Anteil der türkischen Realschüler
liegt im oben genannten Zeitraum durchschnittlich bei 6,8 %. Sehr gering

2007-02-20 14-04-51 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Methodologische Perspektive  |  91

ist dagegen der Anteil türkischer Schüler an den Gymnasien. Während im
genannten Zeitraum mit Aufwärtstrend durchschnittlich 25 % aller deut-
schen Schüler ein Gymnasium besuchten, lag der Anteil türkischer Schüler
bei durchschnittlich 7 %. Demzufolge war im Schuljahr 2002/2003 in Ber-
lin annähernd jeder vierte deutsche Schüler – jedoch nicht einmal jeder
neunte türkische Schüler – ein Gymnasiast.
      Diese gravierende schulische Entwicklung türkischer Schülerinnen und
Schüler schlägt sich auch auf dem Niveau der Schulabschlüsse nieder. Das
Statistische Bundesamt ermittelte die prozentuale Verteilung nach Ab-
schlussarten ausländischer Schulabgänger aus allgemeinbildenden Schu-
len in den verschiedenen Bundesländern für das Schuljahr 2003/2004, die
die oben geschilderte schulische Entwicklung ausländischer Schüler be-
dauerlicherweise bestätigt.

Tabelle 4: Absolventen/Abgänger des Schuljahr 2004/05 nach
Abschlussarten (in Prozent)

Absolventen/Abgänger

Schulart Insgesamt Deutsche Ausländer

ohne Hauptschul-
abschluss

8,2 7,2 17,5

mit hauptschul-
abschluss

24,8 23,2 41,7

mit Realschul-
abschluss

41,6 42,6 31,2

mit Fachhochschul-
reife

1,3 1,3 1,4

mit allgemeiner
Hochschulreife

24,1 25,7 8,2

Insgesamt 100 100 100

Quelle: Statistisches Bundesamt 2006

Die ausländischen Schüler beenden also mehrheitlich die Schullaufbahn
mit einem einfachen Hauptschulabschluss, sodass der Anteil derjenigen,
die die Schule mit einer allgemeinen Hochschulreife abschließen, auffällig
klein ausfällt: Der bundesweite Durchschnitt für das Schuljahr 2005/2006
liegt bei 8,2 %.
      Betrachtet man beispielsweise die Schulabschlüsse für das Schuljahr
1999/2000 der Berliner Schülerinnen und Schüler türkischer Herkunft,
so ergibt sich das Bild in Tabelle 5.

2007-02-20 14-04-51 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92  |  Wege zur Integration

Tabelle 5: Schulabschlüsse türkischer Schülerinnen
und Schüler 1999/2000

Abschluss Schüler/-innen türkischer Herkunft

ohne Schulabschluss 25,4 %

einfacher Hauptschulabschluss
(9. Klasse)

12,1 %

erweiterter Hauptschulabschluss
(10. Klasse)

26,6 %

Realschulabschluss 27,5 %

allgemeine Hochschulreife 8,3 %

Quelle: Landesschulamt vom 17.01.2001

Zusammengefasst verdeutlicht die Analyse des aktuellen Zahlenmaterials,
dass die Qualifikationen deutscher und türkischer Schüler insgesamt gese-
hen noch immer stark differieren: 11 % der deutschen Schüler in Berlin
haben im Schuljahr 1999/2000 eine allgemeinbildende Schule ohne einen
Schulabschluss verlassen, türkische Schüler hingegen zu 25,4 %. Die Ent-
zweiung zwischen Abschlüssen deutscher und türkischer Schüler wird
sehr deutlich, wenn man den Anteil derer, die eine allgemeine Hochschul-
reife erreichen, betrachtet: 35,1 % der deutschen Schüler und nur 8,3 % der
türkischen Schüler haben im benannten Schuljahr das Abitur bestan-
den.
      Auch die Studienbeteiligung muslimischer Jugendlicher in Deutsch-
land (mehrheitlich als Bildungsinländer) bleibt – trotz der verstärkten Akti-
vitäten der Bundesregierung für die internationale Wettbewerbsfähigkeit
des Bildungs- und Forschungsstandortes Deutschland (Steigerung des An-
teils der ausländischen Studierenden; Internationalisierung des deutschen
Hochschulsystems) – unter dem Durchschnitt für die entsprechende Al-
tersgruppe. Der Anteil der Bildungsinländer an der gesamten Studieren-
denschaft betrug beispielsweise im Wintersemester 2003/2004 lediglich
3,3 % (vgl. Bericht 2005, S. 67).
      Die bisher erörterten schulstatistischen Daten dokumentieren konkret
eine niedrige Bildungsbeteiligung von muslimischen Kindern und Jugend-
lichen mit migratorischem Hintergrund, zumal sie bislang auf höherem
Abschlussniveau keine nennenswerten positiven Veränderungen vorweisen.

4.1.2.3 Berufliche Situation

Die berufliche Situation ist zweifelsohne von den schulischen Leistungen
abhängig, denn die Bildungsbeteiligung ist für die Erwerbs- und Lebens-
biografie von großer Bedeutung. Bekanntlich charakterisieren die Schul-
erfahrungen und der Abschluss maßgeblich, ob die anschließende Biogra-

2007-02-20 14-04-51 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Methodologische Perspektive  |  93

fie eher von Integrations- oder Desintegrationsprozessen gekennzeichnet
wird.
      Auch wenn sich seit Beginn der »Gastarbeiterzuwanderung« die Mög-
lichkeiten für die Aufnahme einer Berufsausbildung oder eines Studiums
für muslimische Jugendliche aus Familien mit Migrationshintergrund ver-
bessert haben, sehen sie sich im Vergleich zu deutschen Jugendlichen wei-
terhin vielfältigen Hürden ausgesetzt. Wie bei den allgemeinbildenden
Schulen, so herrscht auch bei den beruflichen Schularten ein Ungleichge-
wicht: Während die ausländischen Schülerinnen und Schüler an Berufs-
schulen (6,4 %), an Fachoberschulen (Anteil 5,7 %), an Fachschulen
(4,4 %), an Fachgymnasien (5,1 %) und an Ausbildungsstätten des Ge-
sundheitswesens (5,7 %) unterrepräsentiert sind, frequentieren sie Berufs-
fachschulen (9,2 %), an Berufsaufbauschulen (14,3 %), das Berufsgrund-
bildungsjahr (10,8 %) und vor allem das Berufsvorbereitungsjahr (17,7 %)
überproportional (vgl. Tab. 6).

Tabelle 6: Ausländische Schüler an den beruflichen Schulen sowie
ihre Anteile in % nach Schularten

Schulart Schuljahr

2003/04 2004/05 2005/06

Berufsschulen im dualen
System

6,4 6,1 5,8

Berufsvorbereitungsjahr 17,7 17,4 17,3

Berufsgrundbildungsjahr 10,7 10,8 11,0

Berufsaufbauschulen 16,6 17,3 17,4

Berufsfachschulen 9,2 9,2 9,3

Fachoberschulen 5,7 5,7 6,0

Fachgymnasien 5,1 5,0 5,1

Berufsober-/
Techn. Oberschulen

3,5 3,6 3,9

Fachschulen 4,4 4,3 4,1

Fachakademien 8,9 8,1 7,1

Schulen des Gesundheitswesens 5,7 5,5 5,5

Insgesamt 7,1 6,9 6,8

Quelle: Statistisches Bundesamt 2006

Die Verteilung auf die Schularten zeigt, dass in den weiterführenden
Zweigen des beruflichen Schulwesens der Prozentsatz für ausländische
Jugendliche abnimmt, z.B. in Fachoberschulen und Fachschulen (6,0 %
bzw. 4,1 %). Diese Schulen setzen in der Regel eine abgeschlossene be-
triebliche Ausbildung voraus.

2007-02-20 14-04-51 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94  |  Wege zur Integration

      Im Schuljahr 2003/2004 besuchten 192.808 Schülerinnen und Schü-
ler nicht deutscher Herkunft, davon 77.145 türkischer, eine berufsbildende
Schule (vgl. Berufsbildungsbericht 2005, S. 115). Die türkischen Schüler
besuchen mehrheitlich Berufsschulen, wo sie die theoretischen Inhalte der
Ausbildung vermittelt bekommen. Inzwischen besuchen viele ausländische
Schüler solche Schulen, ohne einen Ausbildungsvertrag unterschrieben zu
haben. Der Anteil solcher Schüler betrug im Schuljahr 2002/2003 bei den
deutschen Schülern 2,3 % und bei den ausländischen Schülern 18,2 % –
der Anteil bei den türkischen Schülern im erwähnten Schuljahr lag sogar
bei 20 % (vgl. ebd., S. 141). Auch wenn die Berufsschulen und das Berufs-
bildungsjahr den Schülerinnen und Schülern eine Perspektive bieten, darf
hierbei nicht übersehen werden, dass solche Schulformen von den Schü-
lern, die bei der Ausbildungssuche erfolglos waren, als ›Parkplatz‹ gesehen
werden. Dies kann möglicherweise auch eine der Ursachen für das vorzei-
tige Abbrechen solcher »Lehrgänge« sein, weil diese Jugendlichen in ihnen
keinen Nutzen außer »Zeitverschwendung« sehen, da solche Bildungsgän-
ge nicht zu einem »gesellschaftlich anerkannten« Ausbildungsberuf führ-
ten.
      Die Ausbildungsbeteiligung von muslimischen Jugendlichen aus Fami-
lien mit Migrationshintergrund hat zwar kontinuierlich zugenommen,
aber seit Mitte der 1990er Jahre haben sie in wachsendem Maße Schwie-
rigkeiten, überhaupt einen Ausbildungsplatz im dualen System zu be-
kommen. Die Ausbildungsbeteiligungsquote türkischer Jugendlicher lag
im Jahre 2003 bei lediglich 30 % (vgl. ebd., S. 99). Jugendlichen mit
schlechten Vermittlungschancen wird seither meist im Rahmen von Son-
derprogrammen geholfen. In solchen »außerbetrieblichen« Ausbildungs-
gängen sind die türkischen Jugendlichen überdurchschnittlich häufig zu
finden (vgl. ebd., S. 119ff.; Boos-Nünning 1990, S. 23f.; Bericht 2005,
S. 58-60). Die Konzentration auf wenige Ausbildungsberufe, die keine
günstigen Zukunftsperspektiven bieten (Bürokraft, Schlosser, Tischler,
Gärtner, Gas- und Wasserinstallateur usw.), ist gerade bei den türkischen
Jugendlichen ausgeprägt (vgl. Bericht 2005, S. 62-65; Berufsbildungsbe-
richt 2005, S. 114-117).
      Obwohl seit über 40 Jahren ausländische Familien Deutschland mit-
gestaltet haben und es heute faktisch ein Einwanderungsland ist, bildet der
öffentliche Dienst kaum nicht deutsche Jugendliche aus: Lediglich 2,6 %
der Auszubildenden haben eine nicht deutsche Staatsangehörigkeit (vgl.
Bericht 2005, S. 62).
      Festzuhalten bleibt, dass die muslimischen Jugendlichen größtenteils
keine gute Schulbildung genießen und sie daher weniger in zukunftsträch-
tigen Branchen eine Ausbildung erfahren. Logischerweise haben sie dann
keine guten Arbeitsmarktchancen, sodass, noch bevor sie ins Arbeitsleben
eintreten, bereits die Arbeitslosigkeit droht: Während die Arbeitslosenquo-
te bei den Türken im Jahre 1991 bei rund 11 % lag, stieg sie im Jahre 2003

2007-02-20 14-04-51 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Methodologische Perspektive  |  95

auf rund 33 % ( vgl. ebd., S. 95). Auch wenn ein leichter Rückgang der Ju-
gendarbeitslosigkeit unter ausländischen Jugendlichen zu verzeichnen ist,
bleiben insbesondere die türkischen Jugendlichen weiterhin am stärksten
von Arbeitslosigkeit betroffen (im Jahre 2003 waren 1,6 % aller ausländi-
schen Jugendlichen unter 20 Jahren, 8,6 % zwischen 20 und 25 Jahren
und 10,5 % zwischen 25 bis unter 30 Jahren arbeitslos; vgl. ebd., S. 592).
      Insgesamt müssen vor allem muslimische Jugendliche aus Familien
mit Migrationshintergrund innerhalb des Bildungs- und Ausbildungssys-
tems einige Hindernisse überwinden: Erfolg oder Misserfolg in der Schul-
laufbahn, Auswahl beim Wechsel vom Schulsystem in die Berufsausbil-
dung, Erfolg und Misserfolg in der Berufsausbildung oder im Studium,
Auslese beim Übergang von der Ausbildung in die Berufstätigkeit. Mit die-
sen Hindernissen, denen erwiesenermaßen die muslimischen Jugendli-
chen aus den »Migrantenfamilien« stärker ausgesetzt sind als Jugendliche
»deutscher« Familien, sind sie zudem der Gefahr desintegrativer Prozesse
ausgeliefert. Deshalb müssen allen voran die allgemeinbildenden Schulen
in Deutschland ihre staatliche Aufgabe ernst nehmen: Sie sind zur Integra-
tion verpflichtet! Das Bildungssystem verteilt Lebens- und Integrations-
chancen, denn ein guter Bildungsabschluss erhöht die Möglichkeiten auf
eine qualifizierende Berufsausbildung bzw. ein Studium, was wiederum
eine zentrale Voraussetzung für eine gelungene Integration in den Ar-
beitsmarkt ist.
      Aus den bisherigen Ausführungen wird deutlich, dass im Bereich der
allgemeinbildenden Schulen trotz der Integrationsfortschritte immer noch
Desintegrationserscheinungen zu verzeichnen sind. Es gibt also eine Viel-
zahl von sozialen, kulturellen, rechtlichen und ökonomischen Faktoren, die
bei muslimischen Kindern und Jugendlichen aus Migrantenfamilien eine
Lebensplanung entweder verhindern oder erschweren: schlechte Schulleis-
tungen, eingeschränkte Ausbildungsmöglichkeiten, schlechte Chancen auf
dem Arbeits- und Wohnungsmarkt etc., alltags- und strukturbedingte Dis-
kriminierungserfahrungen, unsichere ausländerrechtliche Stellung sowie –
insbesondere für Mädchen – traditionelle und kulturelle Barrieren.

4.1.3 Zugang und Interviewte:
der Weg zu den Interviewten und die Gespräche

Muslimische Jugendliche sind in Berlin auch an Orten zu finden, an denen
man sie nicht erwarten dürfte (z.B. in Diskotheken und Bars). Daher ist
eine Einschränkung des Suchfeldes auf die Moscheen und Gebetshäuser
nicht praktikabel, da sich die Jugendlichen dort mehrheitlich nie oder sehr
selten aufhalten. So war es mein zentrales Anliegen, nicht nur Moscheen
und Gebetshäuser aufzusuchen, um Jugendliche für Interviews zu gewin-
nen. Dementsprechend ging ich nicht nur in Moscheen und Gebetshäu-
sern auf die Suche, sondern auch in kommunalen Jugendfreizeiteinrich-

2007-02-20 14-04-51 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96  |  Wege zur Integration

tungen, türkischen und arabischen Teehäusern sowie Geschäften. Desglei-
chen habe ich mein Anliegen durch E-Mail-Anfragen und über Bekannte
an muslimische Jugendliche herangetragen. Mit Jugendlichen, die am Ko-
ranlesekundeunterricht teilnahmen oder sich im Freizeitbereich der Mo-
scheen bzw. Gebetshäuser mit Billard- oder Kickerspielen aufhielten, fand
ich mühelos ins Gespräch, allerdings musste ich vorher in einigen Gebets-
häusern mich und mein Vorhaben umfassend vorstellen. Auf Verwunde-
rung stieß mein Auftreten in den Teehäusern, Geschäften, Bars oder Dis-
kotheken, sodass die dortigen Jugendlichen anfangs sehr zurückhaltend
und auch die Inhaber solcher Gewerbe nicht immer entgegenkommend
waren. Doch als ich ihnen mein Vorhaben erklärte und sie merkten, dass
ich weder von der Presse noch »Agent« bin, änderte sich die Lage rasch.
Bevor sich aber Jugendliche zu einem intensiveren Gespräch bereiterklär-
ten, habe ich in Vorgesprächen viel Überzeugungskraft aufbringen müs-
sen, um ihr Misstrauen zu überwinden. Auffallend war aber, dass die Ju-
gendlichen innerhalb einer Moscheegemeinde einfacher zu einem Inter-
view zu bewegen waren als jene außerhalb. Während meiner Suche nach
Gesprächspartnern und -partnerinnen habe ich folgende Punkte beach-
tet:

1. Befragte sind über Sinn, Zweck und Gegenstand der Befragung aufzu-
klären;

2. absolute Vertraulichkeit und Anonymität sind zuzusichern;
3. Ort des Interviews sollte die Lebensnähe des Interviews unterstützen

und in einer dem Befragten natürlich und bekannt erscheinenden Um-
gebung liegen;

4. Sprachniveau und -vermögen des Befragten sind entscheidend – der
Interviewer muss sich diesem anpassen;

5. Tilgungs- oder Abbruchwünsche des Befragten müssen akzeptiert wer-
den.

Geleitet von diesen Interviewkriterien habe ich durch die zahlreichen Vor-
gespräche über mein Vorhaben mit zwölf muslimischen Jugendlichen, je
sechs weibliche und sechs männliche, zwischen 16 und 25 Jahren, die in
unterschiedlichen Bezirken Berlins wohnen, profunde Gespräche geführt.
Die Verschiedenheit der oben beschriebenen Bildungs- und beruflichen
Situation spiegelt sich bei den Befragten wider, wobei eher bildungsnahe

4als bildungsferne Jugendliche zu Wort gekommen sind.

      4 | Leider waren die bildungsfernen Jugendlichen, d.h. die ohne Schulab-

schluss und/oder Ausbildung, trotz großer Bemühungen nicht für ein individuell

langes Gespräch zu gewinnen. Sie haben ein solches Gespräch immer wieder abge-

lehnt. Da viele von ihnen alleine nicht interviewt werden wollten, habe ich ihnen ein

Gruppengespräch, zu dem sie auch ihre Freunde mitbringen konnten, vorgeschla-

2007-02-20 14-04-51 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Methodologische Perspektive  |  97

      Von den zwischen Ende März 2004 und Anfang Februar 2005 geführ-
ten Gesprächen fanden zwei in meiner Wohnung, zwei in Wohnungen der
Jugendlichen, vier in einem Café, eines in der Mensa einer Berliner Uni-
versität, eines im Nebenraum eines Gebetsraumes und zwei in Bars statt.
Alle Gespräche verliefen in einer freundlichen Atmosphäre, doch einige
wurden durch Nebengeräusche anderer (wie Handyläuten, Getränkeservi-
ce) temporär gestört. Sehr intensiv und länger als geplant verliefen die Ge-
spräche in den Wohnungen.
      Einleitend habe ich mich und mein Vorhaben den Interviewten vorge-
stellt und ihre Fragen dazu beantwortet. Anschließend habe ich immer
wieder bekräftigt, dass sie als meine Gesprächspartner und -partnerinnen
die Akteure des Geschehens seien und sie daher frei und unbeeinflusst
sprechen könnten, so lange sie es wünschten. Ich habe beständig darauf
geachtet, dass ich ihnen während des Gesprächs mit meinen Leitfadenfra-
gen nicht ins Wort falle und sie immer ausreden lasse. Eben diese Haltung
war für mich grundlegend, denn um ihre individuelle Sichtweise erfahren
zu können, war zu gewährleisten, dass sie ungehindert reden können (vgl.
Interviewleitfaden im Anhang).
      Im Folgenden möchte ich die Profile meiner Gesprächspartner und
-partnerinnen zusammenfassen:

gen. Solche Gruppengespräche verliefen mit einigen sehr schleppend, zumal die

Sprachmittel zwischen Türkisch und Deutsch bzw. Arabisch und Deutsch wechsel-

ten. Wegen meiner Türkischkenntnisse bereitete lediglich das Ausweichen in die

arabische Sprache Verständigungsdefizite. Verblüffend ist dabei aber, dass die Ju-

gendlichen bisweilen die arabisch gesprochenen Sätze nicht ins Deutsche übertra-

gen konnten. Vieles blieb daher leider unvollständig. Zudem waren ihre deutschen

Sätze nicht immer verständlich, sodass ich hier immer wieder nachfragen musste.

Die Kluft zwischen Gesagtem und dem, was sie damit ausdrücken wollten, war un-

verkennbar. Hinzu kam auch, dass die meisten in diesen Gruppengesprächen Ton-

aufnahmen zurückwiesen. Daher war eine spätere Übersetzungshilfe ausgeschlos-

sen.

2007-02-20 14-04-51 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98  |  Wege zur Integration

Tabelle 7: Profile der porträtierten muslimischen Jugendlichen

Interview-
datum

Name und
Geschlecht

Alter Staatsangehörigkeit Schulbildung

28.3.2004 Emin,
männlich

23 deutsch, türkischer
Herkunft

Abitur, zzt. Studium

15.4.2004 Kenan,
männlich

19 türkisch Hauptschulabschluss,
zzt. arbeitssuchend

14.5.2004 Aische,
weiblich

16 türkisch Hauptschule,
10. Klasse

29.5.2004 Benjamin,
männlich

21 deutsch, väterlicher-
seits syrisch

Abitur, zzt. Studium

13.6.2004 Dominik,
weiblich

24 deutsch, ungari-
scher Herkunft

Fremdsprachenassis-
tentin, zzt. Studium

10.7.2004 Stefan,
männlich

24 deutsch Abitur, Ausbildung
zum Groß- und Au-
ßenhandelskaufmann

12.9.2004 Firdevs,
männlich

22 deutsch, indischer
Herkunft

Realschulabschluss,
arbeitet zzt. als Daten-
verarbeitungskauf-
mann

10.10.2004 Orhan,
männlich

25 türkisch Hauptschulabschluss,
arbeitet zzt. im Gemü-
seladen der Eltern

8.11.2004 Gülsüm,
weiblich

21 deutsch, türkischer
Herkunft

Abitur, zzt. Studium

11.12.2004 Fadimah,
weiblich

18 deutsch, libanesi-
scher Herkunft

Hauptschulabschluss,
sucht nach einen Aus-
bildungsplatz

11.1.2005 Zehra,
weiblich

18 türkisch OBF, 11. Klasse,
Nachholen des Real-
schulabschlusses

7.2.2005 Maryam,
weiblich

22 deutsch, tunesischer
Herkunft

Abitur, zzt. Studium

Die meisten Gesprächspartner und -partnerinnen haben sich intensiv mit
den Fragen befasst, nur wenige haben oberflächlich und verkürzt Stellung
bezogen. Gleichwohl haben sich die befragten Jugendlichen trotz ihrer an-
fänglichen Vorbehalte umfassend und freimütig mit den Fragestellungen
auseinandergesetzt, sodass sehr aufschlussreiche Gespräche zustande ge-
kommen sind.
      Die Gespräche wurden mit Einwilligung der Jugendlichen auf ein Ton-
band aufgenommen und hinterher von mir in eine schriftliche Form ge-
bracht. Die Interviewtranskriptionen waren zwar aufwendig, aber alle auf-
gezeichneten Tonbandgespräche wurden Wort für Wort transkribiert, da
erst mit diesen Wortprotokollen die Basis für ausführliche Interpretationen

2007-02-20 14-04-51 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Methodologische Perspektive  |  99

hergestellt wurde. Beim Transkribieren habe ich zwar das Lachen und an-
haltendes Gelächter oder Betroffenheit immer in Klammern wiedergege-
ben, dabei aber bestimmte nonverbale Äußerungen, wie Räuspern, Hüs-
teln, Trink- und Essgeräusche, »ähm« usw. bewusst weggelassen, weil mir
im Unterschied zu anderen Verfassern solche Geräusche für die Auswer-
tung nicht erheblich erscheinen. Während des Gesprächs gebrauchten die
befragten Jugendlichen auch Wörter aus ihrer Muttersprache oder Begriffe
der islamischen Theologie – für diese habe ich die entsprechende Überset-
zung in Klammern beigefügt.
      Auch habe ich aus Gründen des Datenschutzes und der Bitten meiner
Gesprächspartner und -partnerinnen folgend alle Namen und manche per-
sönliche Daten verändert bzw. Pseudonyme verwendet.

4.1.4 Auswertungsverfahren

Wie bei Erhebungstechniken gibt es auch unterschiedliche Auswertungs-
verfahren (vgl. Mayring 1999; Flick 1999; Lamnek 1995). Ich habe die

5transkribierten Interviews nach der Husserl’schen Phänomenologie aus-
gewertet, da hier die sorgfältige, ausführliche Deskription der Forschungs-
gegenstände sehr wichtig genommen wird und dabei an der Perspektive
der einzelnen Jugendlichen angesetzt werden soll, also an ihren subjekti-
ven Bedeutungsstrukturen, ihren Intentionen. Folglich ist es das Ziel die-
ser Gesprächsanalyse, zum Wesen der Dinge vorzustoßen. Daher ist die
Reduktion der Phänomene aus der Sicht des Subjekts und seiner Intentio-
nen der Ausgangspunkt, und durch Variation der Phänomene wird eine

      5 | Die Phänomenologie – vom griech. phain�menon (etwas, was scheint,

sich zeigt; das unmittelbar Gegebene – also nicht der Schein) und l�gos (Lehre) – ist

die Lehre vom Erscheinen und baut auf Husserls Reduktion der Erkenntnis auf das

reine Bewusstsein auf. Das Denken steht im Mittelpunkt der Husserl’schen phäno-

menologischen Methode, wonach ein Weg der Reduktion zu beschreiten ist, wenn

man zum wahren Bewusstsein, zum reinen Denken gelangen möchte. Demzufolge

will die Phänomenologie eine vorurteilsfreie Erkenntnis liefern und die Philosophie

vor folgenden Irrwegen bewahren: keine vorgegebene Weltanschauungslehre, kein

bloßer philosophischer Historismus sowie keine bloße Wissenschaftstheorie. Aus-

gangspunkt ist der Doppelsinn des Erscheinens: Der subjektive Vollzug (Erscheinen

für mich) und das objektive Vorliegen (Erscheinen von etwas) des Erscheinens bil-

den zwei voneinander nicht ablösbare Momente einer Einheit. Hierbei ist das

Hauptziel der Phänomenologie durch objektive Erkenntnis das Wesen einer Sache,

d.h. das Allgemeine, Invariante zu erfassen, wobei die untersuchten Phänomene so

betrachtet werden müssen, wie sie sind, und nicht wie sie aufgrund von Vorkennt-

nissen, Vorurteilen oder Theorien erscheinen mögen. Die zentrale Frage lautet da-

bei: Als was nehmen wir einen Gegenstand wahr, als was »erscheint« er uns? (vgl.

Husserl 1954; Lenzen 1989, S. 1196-1219).

2007-02-20 14-04-51 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100  |  Wege zur Integration

Reduktion auf ihren Wesenskern versucht. Für diese Auswertung wird
deswegen nicht eine breite Beschreibung bestimmter Gegenstandsfelder
angestrebt, sondern eine gezielte Untersuchung einzelner Phänomene.
      Für die weitere Darstellung der Auswertung werde ich wie in Abbil-
dung 2 dargestellt vorgehen:
      Als ersten Schritt werde ich einen Durchgang durch das gesamte Inter-
viewmaterial vollziehen, um den generellen Sinn des Ganzen aufzuschlie-
ßen. Darauf folgt dann ein zweiter Materialdurchgang, um auf das zu un-
tersuchende Phänomen bezogene Bedeutungseinheiten zu bilden: Wo
werden die Leitfadenfragen angesprochen? Wo sind wichtige Aussagen zu
finden? Im dritten Schritt werde ich dann die gewonnenen Bedeutungs-
einheiten nacheinander auf das Phänomen hin interpretieren. Die bereits
erörterten Überlegungen haben mich dazu veranlasst, auf eine Bildung von
Typologien zu verzichten, weil diese Vorgehensweise in keinem Fall die

6Lebenswelt der Jugendlichen realistisch repräsentiert. Die von mir trans-
kribierten zwölf Gespräche gingen in die Einzelinterviewanalyse ein.
      In der Einzelinterviewanalyse wird eingangs der befragte Jugendliche
vorgestellt und anschließend werden seine Aussagen themenbezogen ana-
lysiert. In diesem Schritt werden die Originalzitate aus den Interviews aus-
schlaggebend sein; ein Selbstbild der befragten Jugendlichen und eine um-
fassende Wiedergabe der Interviewaussagen stehen im Vordergrund. Nach
dieser personenbezogenen Auswertung werden im letzten Schritt die in-
terpretierten Bedeutungseinheiten miteinander verglichen, verknüpft und
zu einer generellen Phänomeninterpretation synthetisiert, um einer di-
mensionsbezogenen Analyse der Religiosität und Integration unterzogen
werden zu können.

      6 | Nikola Tietze (2001) ist mit ihrem Versuch, Typologien zu bilden, an un-

überwindbare Grenzen gestoßen. Auch wenn sie vier Typen islamischer Religiosität

entwickelt hat, schreibt sie: »Das Zirkulieren zwischen den verschiedenen Dimen-

sionen ist also nicht nur möglich, sondern gar entscheidend für den Prozess der

Subjektivierung. Ein Muslim kann die Religiosität in einer Lebensphase ›ethisieren‹,

in einer anderen Situation, bei einem anderen Gesprächspartner oder in einer ande-

ren politischen Konstellation ›utopisieren‹, ›kulturalisieren‹ oder ›ideologisieren‹

[…]. Die Stabilität und die Klarheit dieser Formen sind jedoch rein fiktiv und ent-

sprechen nicht der sozialen Realität des Islams der jungen Generation mit all seinen

Umformungen und Ambivalenzen.« (S. 160-164)

2007-02-20 14-04-51 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Methodologische Perspektive  |  101

Abbildung 2: Schema zur Auswertung der Interviews

Transkription
 

               Erster Interviewdurchgang:
den generellen Sinn des Ganzen erschließen

Zweiter Interviewdurchgang:
Bedeutungseinheiten im Hinblick auf das zu untersuchende Phänomen bilden 

Bedeutungseinheiten auf das Phänomen hin interpretieren 
(interpretative Analyse der Einzelinterviews)

Erlangung einer Gesamtaussage über das Phänomen
durch Vergleichen, Verknüpfen und Synthetisieren

der interpretierten Bedeutungseinheiten miteinander

2007-02-20 14-04-51 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S.  77-101) T01_04 method. perspektive.p 139958020624

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

2007-02-20 14-04-51 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 102    ) vakat 102.p 139958020664

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  103

 
 
 
 
 
 
 
 

5. Personenbezogene Auswertung:

Die Antworten der Jugendlichen
 
 
 
 
5.1 Emin – »Mein Glaube ist fest und ich zweifele nicht

an meinem Glauben.«

Zur Interviewsituation
 
 
 
Das Gespräch mit diesem jungen Mann ist durch meinen Besuch in den
Berliner Moscheegemeinden zustande gekommen. In einer der Moscheen
habe ich viele Kinderstimmen aus einem kleinen Nebenraum gehört. Es
klang so, als wäre dort ein lebhaftes Kinderfest zugange. Als ich den Raum
betrat, sah ich, wie circa 30 Kinder von einem jungen Mann und einer jun-
gen Frau fürsorglich betreut wurden. Über eine Stunde habe ich ihren Un-
terricht mit den Kindern betrachtet und erlebt, wie herzlich und engagiert
sie sich um diese Kinder kümmerten. Die ganze Unterrichtszeit wurde
konsequent in deutscher Sprache kommuniziert, obwohl die Kinder über-
wiegend türkischer Herkunft waren. Auch wenn ab und zu einige Kinder
auf Türkisch anfragten, haben die beiden Betreuer die deutsche Sprache
geradlinig beibehalten. Unterrichtsthema war das Leben des Propheten
Muhammed und seine Liebe zu den Kindern. Vermittelt wurden der Wert
des Wissens und des Lernens sowie der Respekt vor Älteren und den Leh-
rern auf eine sehr unterhaltsame Art. Ich war sehr fasziniert und habe er-
lebt, wie pädagogische Elemente in den Unterricht involviert wurden, ob-
gleich die Betreuer keine pädagogische Ausbildung hatten. Nach dem Un-
terricht habe ich mit ihnen ein Gespräch geführt und mein Anliegen darge-
legt. Anschließend hat sich der junge Mann Emin bereiterklärt, zu meiner
Untersuchung beizutragen.

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104  |  Wege zur Integration

5.1.1 Wer ist Emin?

Emin, deutscher Staatsbürger, ist 23 Jahre alt und in Berlin geboren. Seine
Eltern kamen vor über 30 Jahren aus der Türkei nach Deutschland und ha-
ben sich hier kennengelernt und geheiratet. Alle anderen Verwandten le-
ben in der Türkei, sodass sie sich nur in der Urlaubszeit treffen. Diese
Trennung ist besonders für seine Eltern schwer erträglich, weil insbeson-
dere die Mutter ihre Verwandten und Familienmitglieder vermisst. Daher
hegten seine Eltern von Anfang an den Wunsch, eines Tages in die Türkei
zurückzukehren. Seine eigene Rückkehr ist hingegen ausgeschlossen, weil
er und seine Geschwister nur ein Leben in Deutschland kennen. Zumal
sich die Familie an die hiesigen Lebensverhältnisse gewöhnt hat, sodass
ein Leben in der Türkei beschwerlich wäre.
      Emins Verhältnis zu seinen Eltern ist gut. Er schätzt sie sehr und ist
ihnen besonders dafür dankbar, dass sie ihn weltoffen und tolerant erzo-
gen haben. Sie und Emin sind in einer türkisch-islamischen Gemeinschaft,
einer Moschee, ehrenamtlich engagiert. Durch sie lernte er diese Gemein-
de kennen. Er findet die aktive Beteiligung an der Gemeindearbeit optimal,
weil er dadurch fast immer mit seinen Eltern zusammen ist.
      Emin empfindet es als sehr wichtig, im jugendlichen Alter die islami-
schen Regeln zu beachten: »Es hilft ja, vieles besser zu verstehen. Ich den-
ke, man sollte auf jeden Fall sehr früh mit der Befolgung der Regeln be-
ginnen, denn im Alter wird man sowieso diese Regeln ernst nehmen, weil
der Tod dann einem noch näher ist.« Dass die Jugendlichen die Religion
ernst nehmen und dabei die Regeln beachten, hängt nach seiner Überzeu-
gung von der elterlichen Erziehung ab. Er ist sehr glücklich, dass seine El-
tern ihn muslimisch erzogen und auf die Einhaltung der islamischen Re-
geln geachtet haben. Da seine Eltern auch praktizierende Muslime sind
und ihn nicht durch Zwang, sondern durch Aufklärung und aktives Vorle-
ben zur Einhaltung der islamischen Regeln führten, fand er als Jugendli-
cher im Islam seinen Lebensweg.

»Also, wenn ich was wirklich falsch gemacht habe – egal, ob das was mit dem Glau-

ben zu tun hat oder mit etwas anderem –, haben sie immer mit mir das Gespräch

gesucht. Sie haben immer mit mir über meine Fehler oder so gesprochen. Oft habe

ich das Gespräch mit meiner Mutter, also sie hat den großen Part an der Erziehung

und sie ist immer munter und spricht mit uns. Sie ist gleichzeitig eine Freundin für

uns, die uns sehr viel Verständnis schenkt. Durch Gespräche versuchen sie unsere

Fehler zu korrigieren. Also ich könnte mit der Hand abzählen, dass ich eine ge-

wischt bekommen habe – und das nicht, weil ich Sünden gemacht habe, sondern

weil ich Mist gebaut habe. Meine Eltern sind Muslime und sie wissen, dass im Is-

lam Gewalt und Schläge in der Erziehung verboten sind und Gewalt nie eine Lösung

ist. Das ist im Islam streng verboten.«

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  105

Emin verbringt seine Freizeit häufig mit seiner Familie. Er hat insgesamt
drei Brüder und drei Nichten, mit denen er oft zusammen ist. Zu seinem
Freundeskreis gehören muslimische und nicht muslimische Jugendliche
unterschiedlicher Herkunft (Deutschland, Russland, Ägypten, Syrien oder
Türkei).
      Obwohl er an den kommunalen Freizeitangeboten nicht teilnimmt,
wünscht er sich, dass sie die muslimischen Jugendlichen in ihr Programm
einbezögen. So sehnt er sich nach Schwimmmöglichkeiten für muslimi-
sche Jugendliche, denn er findet es aufgrund seines Glaubens unange-
bracht, in einem Freibad mit Mädchen und Frauen in einem Wasserbecken
gemeinsam zu schwimmen. Er bittet um mehr Rücksicht den Muslimen
gegenüber – sie sollten trotz solcher Differenzen nicht ausgeschlossen
werden. Das Freizeitangebot von muslimischen Einrichtungen entspricht
im Allgemeinen nicht seinen Vorstellungen.

»Ja, also, ich würde mir in erster Hinsicht wünschen, dass die muslimischen Verei-

ne, Gemeinden, Moscheen oder Verbände miteinander kooperieren, also sie müss-

ten zusammenarbeiten. Das ist ein sehr starkes Defizit, das ich bemängele. Also, das

müsste sehr stark verbessert werden und, wenn das geschieht, dann würde man, so

denke ich, viel positiver gesellschaftlich arbeiten. Man sollte sich vereinen, kooperie-

ren. Ich bin oft in türkisch-islamischen Einrichtungen auch tätig; ich wünsche mir,

dass dort auch für Jugendliche viel angeboten wird; in jeder Hinsicht! Wenn die nur

zusammenkommen würden, dann würden sie auch mehr Geld und Menschen ha-

ben, die dann auch für uns Freizeitangebote organisieren können, sportliche und

kulturelle Aktivitäten.«

Emin hat in Berlin die Grund- und Oberschule besucht und nach der Real-
schule eine Lehre zum Bürokaufmann gemacht. Diese Ausbildung hat er
erfolgreich absolviert und anschließend ein halbes Jahr lang als Buchhalter
in einem Betrieb gearbeitet. In einem Krankenhaus hat er dann seinen Zi-
vildienst angetreten und hatte großen Spaß an dieser Arbeit. Vor allem die
Arbeit mit älteren Menschen hat ihn sehr bewegt, weil er durch sie viele Er-
fahrungen sammeln konnte. Auch zu der Leitung und zu anderen Kollegen
pflegte er gute Kontakte.
      Im Laufe seines Lebens bemerkt Emin wiederholt, dass er über seine
Religion nicht ausreichend informiert ist, aber gerne ihre vielen Facetten
kennenlernen möchte, damit er diese in sein Leben aufnehmen und ande-
ren richtig vermitteln kann. Er entschied sich, ein Studium in der Türkei
aufzunehmen. Monatelang hat er sich auf die Prüfungen vorbereitet, um
überhaupt an einer Universität in der Türkei eingeschrieben werden zu
können. Viele Fächer, von denen er bis dahin nichts gehört hatte, waren
jetzt für seine Karriere von besonderer Bedeutung. Sein intensives Bemü-
hen zahlte sich aus und er bekam an der berühmten Universität Istanbul
einen Studienplatz.

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106  |  Wege zur Integration

»Ich habe mich vor zwei Jahren entschlossen, Islamwissenschaften zu studieren.

Und es gebe für mich die Möglichkeit in einem arabischen Land zu studieren. Da

aber mir diese Sprache fehlt, müsste ich quasi ein bis zwei Jahre diese Sprache ler-

nen und dann anfangen zu studieren. In Deutschland möchte ich nicht Islamwis-

senschaft studieren. Dieser Studiengang entspricht nicht meinen Vorstellungen,

weil der Islam so breit gefächert ist und sie sollte auch objektiv unterrichtet werden.

Auch sollten hierbei die praktizierenden Muslime selbst einbezogen werden. [Er ver-

langt, muslimische Gelehrte und Wissenschaftler für dieses Fach besonders zu be-

vorzugen, H.Ö.] Also, ich würde auch an diese Universitäten appellieren, an diese

Gelehrten an deutschen Universitäten, dass sie mit Muslimen kooperieren, die das

auch wirklich praktizieren und objektiv rüberbringen.«

Mit der Frage nach seinem Eindruck von der Situation der Muslime in
Deutschland hat sich Emin ausführlich auseinandergesetzt. Er betonte,
dass er hier geboren und aufgewachsen sei und als Muslim gleichermaßen,
wie jeder andere auch – wenn nicht sogar mehr –, zu dieser Gesellschaft
etwas beigetragen habe. Er unterstrich, dass er stets bemüht gewesen sei,
die deutsche Sprache zu erlernen und sich in diese Gesellschaft zu integ-
rieren. Gleichwohl:

»Ich habe dann oft gemerkt, wie […] mir trotz meines Einsatzes […] sehr viel entwe-

der verboten wurde oder weniger Toleranz entgegengebracht wurde als gewünscht.«

In dem Gespräch schwärmte er von seiner ehemaligen Arbeitgeberin und
von seinen ehemaligen Lehrerinnen und Lehrern, mit denen er gute Er-
lebnisse hatte. Er ist diesen Personen bis heute sehr dankbar für ihre Ak-
zeptanz und ihr Verständnis für seinen Glauben. An die vielen Gespräche,
die er mit ihnen geführt hatte, kann er sich bis heute erinnern.

»Auch eine tolle Erfahrung, als ich Zivildienst gemacht habe. Ich bin jemand, der

auch aufgrund des Glaubens, mich von weiblichen Mitarbeitern distanziere. Die

Chefin hat mich am ersten Tag empfangen und ich wollte vorneweg zu erkennen

geben, dass ich ein Muslim bin und bestimmte Verhaltensweisen habe, die anders

sind. Meine Arbeitgeberin, die Chefin, hat mir ihre Hand gegeben und ich habe

meine Hand aufgrund meiner religiösen und kulturellen Einstellungen ihr nicht

gegeben. In einem anschließenden Gespräch erklärte ich ihr meine Haltung und

dann erklärte sie mir, dass sie mein Verhalten nicht für störend empfindet und es

sogar toll findet, dass ich ehrlich auftrete. Sie fragte mich auch, ob es etwas gibt,

worauf sie in Zukunft achten sollte, damit ich in meiner Religionsausübung nicht

belästigt würde. Das fand ich sehr beeindruckend. Ich durfte auch während der Ar-

beitszeit ohne Probleme meine Gebete verrichten. Es war kein Problem, alles lief

wunderbar ab. Aber, wie gesagt, es waren meine persönlichen positiven Erfahrun-

gen, aber ich weiß auch, dass es viele negative Beispiele gibt. Aber eines wünsche

ich mir: solche Menschen wie meine ehemalige Arbeitgeberin, die so tolerant und

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  107

unterstützend war. Gerade solche Menschen braucht Deutschland. Durch ihr positi-

ves Verhältnis zu meinem Glauben habe ich mich sehr engagiert und erfolgreich in

diesem Betrieb eingebracht.«

Er kam aber auch auf Konflikte zu sprechen, die er oder andere muslimi-
sche Jugendliche wegen der muslimischen Identität haben. Konzentriert
hat er sich dabei auf den »11. September«. Die schlimmen und unwürdigen
Ereignisse in den USA waren für ihn unerträglich. Entsprechend besorgt
beobachtete er danach eine Intensivierung von Vorurteilen gegenüber dem
Islam und den Muslimen. Schockiert war er über ein Erlebnis mit seiner
Mutter beim Arbeitsamt. Bis heute hat er es nicht verstanden, warum seine
Mutter, die nach ihrem Erziehungsurlaub wieder arbeiten wollte, dies auf-
grund ihres Kopftuches nicht durfte.

»Also, dann sagte die Frau beim Arbeitsamt: ›Also, Frau […]. Glauben sie wirklich

mit ihrem Kopftuch, dass sie da was finden werden? Sie müssten erst einmal ihr

Kopftuch abnehmen, damit sie anerkannt werden!‹ Ich weiß es nicht, wie ich es

damals verkraftet habe. Wenn ich jetzt zurückdenke, bin ich traurig, dass Menschen

so mit Andersgläubigen umgehen. Denn eine Frau ist nicht durch ihre Kopfbede-

ckung minderwertig; im Gegenteil: Solche Menschen, die ihren Glauben praktizie-

ren, sollte man zumindest respektieren, weil sie ehrlich sind und nichts verstecken

oder vertuschen.«

Es sei sehr schmerzlich, dass sein Glaube in dieser Gesellschaft trotz der
vielen Muslime, die über Jahrzehnte in Deutschland leben, und der histori-
schen Beziehungen Deutschlands mit dem Osmanischen Reich und der
Türkei immer noch nicht verstanden wurde. Um diese Lage zu verändern,
damit der Islam und die Muslime in Deutschland voll anerkannt werden,
rät er, mehr Bildungsarbeit zu unternehmen. Die Bildung solle sehr früh
ansetzen, damit die Kinder zeitig vernunftgerecht und weltoffen erzogen
werden.

»Also ich kann mich noch an meine Grundschulzeit erinnern. Es gab dort Religi-

onsunterricht. Ich durfte daran nicht teilnehmen. Es gab für katholische und protes-

tantische Schüler Religionsunterricht, aber für mich und für die vielen muslimi-

schen Schüler keinen Religionsunterricht. Und ich fand das sehr diskriminierend.

Denn wo und wie sollte ich meine Religion kennenlernen? Wir als Jugendliche ken-

nen unsere Religion nicht richtig. Wie soll man etwas, was man nicht richtig kennt,

dann auch richtig praktizieren und anderen richtig vorleben?«

Ebenso erwartet er, dass eine Plattform in der Schule und in anderen Ein-
richtungen geschaffen wird, wo Muslime und Nichtmuslime über die ver-
schiedenen Religionen und Kulturen aufgeklärt werden. Er kritisiert, dass
die Religion in der Schule zunehmend negativ dargestellt wird. Erschre-

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108  |  Wege zur Integration

ckend findet er, dass der Islam andauernd im Zusammenhang mit den
aktuellen Ereignissen ins Gespräch gebracht wird.
      So fordert er, dass in den Großstädten wie Berlin, wo viele Muslime
leben, ein aktiver Austausch gefördert wird.

»Ich fände es auch gut, wenn wir, auch die Nichtmuslime, gemeinsam über die un-

terschiedlichen Religionen unterrichtet würden. Religion spielt in der Schule fast

überhaupt keine Rolle; wenn, dann nur das Christentum oder Judentum; der Islam

nur in Zusammenhang mit den aktuellen Ereignissen, aber dann nur sehr kritisch

und mit großen Vorurteilen bedeckt.«

Emin erhofft sich durch diesen Austausch, dass man muslimischen Frauen
gegenüber offener auftritt. Einen Ausschluss muslimischer Frauen kann er
nicht akzeptieren.

»Auch sollte man muslimischen Frauen gegenüber offen sein. Also ich habe eine

kaufmännische Ausbildung gemacht, da hatten wir auch eine Muslima, die auch

diese Lehre gemacht hatte. Und ich habe sie nach der Lehre, nach zwei Jahren ge-

troffen, und fragte sie, was sie so macht. Sie meinte, dass sie seitdem arbeitslos ist.

Ich fragte: ›Wieso gerade du? Wo du ja die Beste warst, sogar unter allen Auszubil-

denden aus dem Jahrgang warst du die Beste!‹ Da meinte sie, dass sie wegen dem

Kopftuch nicht angenommen wird. Man sagt ihr: ›Gerne würden wir Sie nehmen,

aber mit dem Kopftuch geht es nicht. Wenn sie es ablegen, dann können sie sofort

beginnen.‹ Oh mein Gott!«

Durch die aktuellen Debatten über das Kopftuch sieht Emin den Zukunfts-
chancen der Muslime in Deutschland nicht optimistisch entgegen. Vor die-
sem Hintergrund hat er sich vom Bundesverfassungsgericht über das
Kopftuch ein deutliches Urteil erhofft. Das Urteil hat jedoch seinen Pessi-
mismus über die Zukunftschancen der Muslime bekräftigt. Dass die Ängs-
te muslimischer Frauen, die beispielsweise für ein Lehramt studieren, von
den zuständigen Personen nicht zur Kenntnis genommen werden, frus-
triert ihn sehr.
      Emin verlangt speziell für muslimische Jugendliche Beratungsstellen,
wo praktizierende und qualifizierte Muslime eingesetzt werden sollen,
denn solche Personen könnten nach seiner Meinung zu muslimischen Ju-
gendlichen eine bessere Vertrauensbasis aufbauen. Von den muslimischen
Organisationen verlangt er, dass sie muslimische Pädagogen und Psycho-
logen anwerben, die sich mit der Problemlage der Muslime in Deutschland
professionell auseinandersetzen. Dabei wünscht er sich eine finanzielle
Unterstützung seitens des Staates und der Kommunen für muslimische
Organisationen. Dass von Muslimen die Achtung der Gesetze ersucht
wird, hält er für berechtigt und wichtig, aber gleichzeitig erwartet er, dass
die Muslime gleichberechtigt behandelt werden – wie es das Grundgesetz

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  109

vorschreibt. Er fordert alle Muslime und muslimischen Organisationen
dazu auf, nachdrücklich deutlich zu machen, dass sie zu dieser Gesell-
schaft gehören, und auch dazu, den Vorwürfen mancher Medien und Par-
teien entgegenzutreten.

5.1.2 Dimensionen der Religiosität

5.1.2.1 Die Dimension des Glaubens

Allah ist für Emin der Schöpfer, der absolut gerecht und barmherzig alles
erschaffen und ihm alles gegeben hat sowie mit dessen Gnade er auf dieser
Erde lebt. Im Jenseits erhofft er sich, vertrauend auf Gottes Gnade, ein
glückliches Leben im Paradies.

»Also, ich habe mir gestern im Fernsehen einen Film angesehen. Dieser Film war

von einem nicht muslimischen Medizinwissenschaftler. Diese haben auch Verse

aus dem Koran zitiert und haben auch Aussagen aus dem Koran betrachtet und

stellten fest, dass der Islam mit der Wissenschaft, ja mit der modernen Wissenschaft

in vieler Hinsicht im Einklang sei. Durch die Wissenschaft wird mein Glaube auch

bestätigt und gestärkt. Ich habe die Allmacht meines Schöpfers ebenfalls durch die

Wissenschaft bestätigt bekommen.«

Der Koran ist nach Emins Auffassung Gottes Wort, demzufolge enthält der
Koran die Wahrheit. Er bezeugt die Wahrheit des Korans, indem er auf die
heutige Wissenschaft hinweist:

»Man braucht einmal die Natur sich anzuschauen, wie das Universum so funktio-

niert: die Tierwelt, die Pflanzenwelt; alles deutet darauf, dass der Koran die Wahr-

heit ist, denn im Koran stehen ja solche Sachen, die von der Wissenschaft seit eini-

gen Jahren entdeckt werden. Ich bin mir ganz sicher, dass nach und nach die

Wahrheit des Koran von vielen erkannt werden wird.«

Für ihn ist der Koran keineswegs veränderungsbedürftig, denn er ist zu
jeder Zeit aktuell.

»Ich habe ja gerade ein Beispiel von den Medizinern gegeben. Der Koran besteht

seit über 1400 Jahren. Wenn dort eine wichtige Wissenschaft – und das ist nur ein

winziges Beispiel – und wenn damals ein so wichtiger Wissenschaftsbereich so rich-

tig und klar zum Ausdruck gebracht wurde, wie kann man dann sagen, dass der Ko-

ran veraltet ist? Nur, die Menschen sollten sich mehr Mühe geben, den Koran rich-

tig zu verstehen, und nicht in ihrem Sinne ihn interpretieren, nicht einzelne Verse

aus dem Kontext herausreißen. Das wird ja heute auf der ganzen Welt gemacht, so-

gar bewusst. Und das ist schrecklich: Nichtmuslime wie Muslime machen so et-

was!«

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110  |  Wege zur Integration

Der Glaube an die Wiederauferstehung nach dem Tod ist für Emin weitrei-
chend, denn der Glaube an den Jüngsten Tag lenkt sein Leben auch auf
dieser Erde. Mit der Erwartung, dass er über seine Taten im Jenseits vor
dem einzigen Gott Rechenschaft ablegen und nur Gott allein entscheiden
wird, ob er ins Paradies oder in die Hölle komme, sieht er den Glauben als
eine »innere Polizei« an, die ihn bewacht und vor Sünden und Fehlern be-
hütet.

»Deshalb schade ich ja auch keinem Menschen; wenn, dann entschuldige ich mich

sofort. Ich klaue oder lüge nicht.«

5.1.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis

Seitdem er die fünf täglichen Gebete verrichtet, kann er sich ein Leben
ohne Gebete nicht mehr vorstellen. Freilich hatte er früher mit diesen eini-
ge Schwierigkeiten.Heute zieht er fortwährend Nutzen für sein Leben aus
seinen Gebeten.

»Ich ziehe davon einen Nutzen, ja, ich ziehe davon einen Nutzen, dass ich mich

damit geistig reinigen kann, dass man die Nähe zu Allah erreicht. Im Gebet kann

man für den Glauben ein klares Bewusstsein entwickeln. Denn nach dem Gebet

fühle ich mich so ganz toll, so ausgeglichen und ich fühle mich rein. Schwierig, das

in Worten zu fassen. Man muss es erlebt haben.«

Gebete sind für ihn wie »ein Stück Kommunikation mit Allah, um ihn viel-
leicht zu erkennen«. Er sieht in dem Gebet auch das Erzieherische, denn
nach den Gebeten wird er nachdenklicher und selbstkritisch. Er hinterfragt
seine Verhaltensweisen und Umgangsformen sowie die zwischenmensch-
lichen Beziehungen.

»Wenn ich über einen Menschen schlecht gedacht habe, dann ist nach dem Gebet

alles vorbei, dann denke ich also klar. ›Ey, schau mal, du wirst auf dieser Erde nicht

ewig leben und du wirst bald Rechenschaft vor Allah ablegen. Lohnt es sich, was du

machst, lohnt es sich Menschen zu verletzten, Sünden zu machen?‹«

Eine hohe Priorität für das Gebet entwickelte Emin, als er sich entschlos-
sen hatte, seinen Glauben bewusster zu praktizieren. Ohne seine Gebete
fühlt er sich nicht ganz wohl. Daher fordert er Achtung für das islamische
Gebet.

»[I]ch würde mich einfach schuldig fühlen und unwohl fühlen und deshalb dann

auch nicht die Arbeit leisten, die von mir verlangt wird. Ja, ja, das ist so, wie bei den

Rauchern. Ja, dann sagt man, wenn sie nicht rauchen, dann sind sie psychisch be-

lastet und so und dann sind sie nicht 100 Prozent arbeitsfähig, sie brauchen das. Die

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  111

Sache schadet erst einmal ihnen und den Passivrauchern, also seinen Mitmenschen.

Keiner hat einen Nutzen davon. Es schadet auch der Umwelt, ja, die ganze Umwelt

wird beschmutzt. Das wird toleriert. Mein Gebet schadet keinem, in keiner Weise.

Bringt man ihm wenigstens genauso viel Toleranz entgegen?«

Das Fasten im Monat Ramadan findet Emin ebenfalls ausgezeichnet.
Erstmals gefastet hat er, als er nicht dazu verpflichtet war. Inzwischen kann
er sich nicht mehr vorstellen, ohne das Ramadanfasten zu leben. Im Monat
Ramadan sei die muslimische Gemeinschaft mit ihren Organisationen bei-
spiellos unternehmend und wohltätig. Das wünscht er sich für die anderen
Monate genauso.
      Zum Thema Heirat meint Emin: Eine standesamtliche und eine islami-
sche Trauung schließen einander nicht aus, sie ergänzen sich. Zusätzlich
sei die islamische entscheidend, weil er sich dadurch ein stabileres Fami-
lienbündnis erhofft.

»Man sieht ja leider, dass in der Gesellschaft so viele Beziehungen scheitern, viele

gehen auch fremd, wechseln häufig ihre Partner, Kinder werden außerehelich auf

die Welt gesetzt. Der Vater lässt die Mutter allein zurück, weil er denkt, er sei für

nichts verpflichtet und das ist ja für die Gesellschaft auf Dauer gesehen sehr schädi-

gend. Es gibt heutzutage so viele Kinder, die wachsen auf, ohne Mama, ohne Papa.

Ich finde es sehr traurig, weil, ich eine enge Beziehung zu meinen Eltern habe,

während viele Kinder durch diesen verlebten Spaß des Mannes beziehungsweise der

Frau leiden müssen. Die islamische Trauung hilft einem Muslim auch hier ab.«

Emin betonte dezidiert die positive Wirkung des Islam auf sein Leben.

»Gut, dass der Islam auf mein Alltagsleben einen Einfluss hat, sonst wäre mein Le-

ben vielleicht nicht so friedlich und frei von Drogen, Gewalt oder anderen Sachen.

Ich faste, ich bete, ich klaue nicht, ich töte keine Menschen, weil alles im Islam ver-

boten ist. Ich darf keinem Unrecht tun. Ich darf keinen verletzen, keinem das Herz

brechen. Zu jedem muss ich mich gerecht und aufrichtig verhalten. Es spielt für

mich keine Rolle, wer diese Person ist. Es ist egal, ob er Muslim oder Nichtmuslim

ist, ob er mein Chef ist oder mein Arbeiter, es kann ein Kind oder eine Frau sein.

Gerade Frauen schätze ich sehr, weil sie ja im Islam eine sehr herausragende Stel-

lung genießen. Für all dies hat der Islam auf mein alltägliches Verhalten einen ent-

scheidenden Einfluss.«

Momentan fänden sich allerdings mehr schlechte als tadellose Vorbilder.
Gerade die Jugendlichen litten unter diesem Phänomen. Der Islam aber
hält ihn von solchen tadelnswerten Verhaltensweisen fern. Durch seinen
Jenseitsglauben behält er immer im Bewusstsein, dass sein Leben auf die-
ser Erde vergänglich ist und er für alle seine Taten vor Gott Rechenschaft
ablegen wird. Dies macht ihn zu einem geduldigen Menschen. Seine schu-

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112  |  Wege zur Integration

lischen und beruflichen Erfolge verdankt er dem Islam und seinen ethi-
schen Normen wie Bildung, ehrliches Geldverdienen, Hilfsbereitschaft,
Großzügigkeit und vorbildliche soziale Beziehungen.
      »Gott sei Dank! Durch den Islam habe ich diesen Erfolg, dass ich die
Schule gut abgeschlossen habe, meine Ausbildung erfolgreich beendet ha-
be, keinen Stress mit meiner Arbeitsgeberin habe, keinen Stress mit mei-
nen Lehrern hatte.«

5.1.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

»Wie soll man überhaupt auf dieser Welt in Ruhe leben, wenn man auf seine irdi-

schen Fragen keine Antworten haben würde. Und Religion gibt uns eben diese

Antworten.«

Der Islam erzieht ihn in jeder Hinsicht positiv und führt ihn dem wahren
Frieden zu. Durch den Islam hat er auf seine Fragen logische Antworten
erhalten, durch die er weiß, wann und warum etwas getan werden soll und
was ihn im jenseitigen Leben erwartet. Die religiösen Aussagen und Nor-
men sind für ihn von großer Bedeutung, weil er dadurch eine Richtlinie
erhält, wie er sich zu verhalten hat, damit er im Jenseits von Gott mit dem
Paradies belohnt wird.

»Denn, wie soll man zum Beispiel Fußball spielen, wenn man die Regeln nicht

kennt. Man würde verrückt werden, ohne die Spielregeln zu spielen. Man weiß

dann nicht, wie und wohin ich zum Beispiel die Tore schieße. Der Islam lehrt mir

also die weltlichen und jenseitigen Spielregeln. Er sagt mir: ›Gebe den Armen von

deinem Besitz, den dir Gott gegeben hat, ab. Sei nicht zornig, ehre deine Eltern und

ältere Menschen, liebe die Kleinen.‹«

Eine Religion ist dann für ihn eine Religion, wenn sie zu jeder Lebenslage
und -zeit auf jedermann zugeschnitten ist. Für ihn sollte eine Religion auf
die menschlichen Bedürfnisse eingehen und den Menschen eine Orientie-
rung sein.

»Da fällt mir ein Beispiel ein. Meine Oma ist vor nicht langer Zeit gestorben. Wenn

man eine Person sehr liebt und sie verliert, dann verfällt man sehr leicht in Depres-

sionen. Heute sind ja die Psychologen mit Menschen überhäuft. Unser Prophet

Muhammed empfiehlt uns dann immer, wenn ein Mensch verstirbt, dass wir dann

versuchen, daraus eine Lehre für unser Leben zu ziehen, um darin Standhaftigkeit

zu wahren und für diese Person zu beten und über den Tod nachzudenken. Denn

man kann weder sich noch den Hinterbliebenen helfen. Das ist dann sinnlos und

der Islam zeigt den Menschen, wie man auch mit solchen schwierigen Lebenssitua-

tionen fertig wird.«

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  113

Für den Islam hat er sich bewusst entschieden, da dieser seine Erwartun-
gen gänzlich erfüllt. Er liest im Koran und in der Sunna nach, um für seine
Fragen Antworten zu erhalten. Falls er in diesen primären islamischen
Quellen keine Antworten findet, schaut er, was die islamischen Gelehrten
zu diesem Thema sagen. Neben diesen Quellen studiert er in Streitfragen
auch die Ergebnisse nicht muslimischer Wissenschaftler, um zu einer Ur-
teilsbildung zu kommen. Zu diesem Kreis zählt Emin auch ältere Men-
schen, weil diese durch Gott mit Weisheit und Erfahrung ausgestattet wor-
den seien.

5.1.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Er ist mit seinem momentanen Wissensstand über den Islam keineswegs
zufrieden und unterstreicht seine große Bereitschaft, zumindest die
Grundsätze zu erlernen. Zielbewusst strebt er danach, seine Unwissenheit
über den Islam zu dezimieren. Deswegen hat er sich entschieden, ein Stu-
dium der islamischen Theologie in der Türkei aufzunehmen. Dadurch er-
hofft er sich »von der Quelle aus den Islam zu lernen und sich mit diesem
Glauben richtig und intensiv auseinanderzusetzen«. Er betont während des
Gesprächs mehrmals, dass diese »Wissenslücke« über seinen Glauben für
ihn eine »große Wunde im Herzen« ist. Er beklagt sich, dass er in Deutsch-
land, wo er geboren ist und sich obendrein zu Hause fühlt, nicht die Gele-
genheit erhält, den Islam »von der Quelle aus« zu studieren. Zudem ist er
auch unglücklich, dass er diese Möglichkeit weder in der Schule noch in
den muslimischen Einrichtungen bekommen hat.
      Bestimmt äußert er großes Interesse an religiösen Weiterbildungsmög-
lichkeiten und skizziert die Absicht, sich nach Beendigung seines islam-
wissenschaftlichen Studiums für solche Projekte in Deutschland außeror-
dentlich einzusetzen. Emin kritisiert auch die Entwicklung, dass Religion
in dieser Gesellschaft in wachsendem Maße ins Abseits verdrängt wird,
und beanstandet, dass religiöse Themen in der Schule nahezu keine Gel-
tung mehr haben.

»Wir Jugendlichen haben nicht die Möglichkeit, über solche Themen offen zu spre-

chen, auch in der Schule hatten wie kaum solche Themen; wenn, dann nur über die

möglichen Gefahren, die angeblich von dem Islam hervorgehen sollen, und darüber,

dass Religion sehr unmodern ist. Religiöse Weiterbildung ist sehr wichtig, weil wir

sehr, sehr viele Fragen haben. Wir brauchen Orte und Leute, die uns unsere Fragen

in Ruhe beantworten und uns helfen, unseren Glauben richtig zu lernen. Wir soll-

ten mit Respekt und Liebe uns Religionen zuwenden, zumindest den gläubigen Ju-

gendlichen Respekt zollen.«

Um seinen »Wissensdurst« nach dem Islam zu stillen, versucht er, an reli-
giösen Veranstaltungen teilzunehmen und die Darstellungen und Berichte

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114  |  Wege zur Integration

über den Islam (oder allgemein über religiöse Themen) in den Medien zu
verfolgen. Hierbei beanstandet er, dass die Medienberichterstattung über
den Islam und die Muslime durchweg negativ ist.

»Sie werfen dem Islam und den Muslimen vor, dass der Islam und die Muslime

sehr intolerant sind und Vorurteile haben. Aber gleichzeitig treten sie mit einer Ar-

roganz und Intoleranz und Hass auf, die keiner überbieten kann. Noch schreckli-

cher ist es, dass sich keiner dagegen wehrt und die Behörden oder Politiker nichts

dagegen unternehmen. Auch sie spielen mit, dass über Islam gelogen und ein

Feindbild aufgebaut wird. Wozu das denn? Kann man hier nicht differenzieren?

Warum müssen wir Muslime in Deutschland für alles geradestehen, was in den

arabischen Ländern oder in Asien einige politische und ideologische Menschen ma-

chen?«

5.1.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen

Emin bezeichnet es als Gottes Wille, die Kinder nach den Geboten des Ko-
rans und der Sunna zu erziehen. Im Jenseits ist auch über eine gelungene
bzw. misslungene Kindeserziehung genauso Rechenschaft abzulegen wie
über andere Taten. Jeder Muslim sei verpflichtet, seine Kinder tugendhaft
zu erziehen.
      An das islamische Verbot des vor- und außerehelichen Geschlechtsver-
kehrs fühlt er sich widerspruchslos verbunden, da er in diesem Verbot für
die Gesellschaft und damit auch für sich selbst überwiegend Vorteile und
keine Nachteile sieht. Er kommentiert seine Auffassung mit Episoden aus
seiner Schulzeit.

»Ich weiß von meiner Oberschulzeit, da hatten wir ein Mädchen in der Klasse und

sie war mit 15 schwanger. Sie lief mit so einem Bauch herum und dann hört sie,

dass ihr Freund sie verlassen hat. Sie musste allein für das Kind sorgen und die Fa-

milie hat sie auch nicht unterstützt. Also, das sind so ganz große Probleme. Erstens,

dieses Mädchen ist selbst noch ein Kind und hat noch nicht eine vollendete Erzie-

hung genossen, wie soll sie ihr Kind erziehen? Wie soll es denn weitergehen? Es

gibt so viele unglückliche Menschen. Ich halte mich auf jeden Fall an dieses Verbot,

denn es ist für mich sehr schlecht und unverantwortlich, vor der Ehe intime Sachen

zu machen, wo ich mir und dem Mädchen schade. Wenn ein Kind auf die Welt

kommt, so soll es auch eine glückliche und stabile Familie haben. Was hindert uns,

bis zur Ehe anständig zu leben?«

Er wünscht sich eine Muslima zur Ehefrau, die gleichfalls praktizierend ist
wie er selbst, weil er in der Kindeserziehung den Islam im Ganzen vermit-
teln möchte. Für ihn ist es bedeutsam, dass in der Kindeserziehung Ehe-
mann und Ehefrau gemeinsam agieren.

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  115

      Protest erhebt er gegen Behauptungen, der Islam steht einer Integra-
tion muslimischer Migranten in diese Gesellschaft entgegen.

»Nein, natürlich nicht! Ich meine, dass sind doch alles Punkte, die zur Integration

beitragen, die ich eben erwähnt habe. Wieso soll der Islam ein Hindernis darstellen?

Der Islam will doch nur Gutes für jeden, auch für Nichtmuslime. Denn die Gesell-

schaft besteht ja aus unterschiedlichen Menschen mit unterschiedlicher Herkunft,

Kultur, Religion.«

Er pointiert, dass der Islam vielmehr eine Integration in diese Gesellschaft
fördert.

»Der Islam unterstützt gerade uns Jugendliche, uns in diese Gesellschaft besser zu

integrieren. Der Islam schreibt uns vor, uns zu bilden, die Sprache des Landes zu

lernen und zu allen aufrichtig zu sein. Und wenn man diese Richtlinien des Islam

bewusst lebt, dann ist man mit der Gesellschaft und nicht gegen diese Gesellschaft.«

Emin ist der Auffassung, dass er sich durch den Islam in diese Gesellschaft
besser integriert habe als andere, die den Islam nicht praktizieren.
      Islam und Demokratie widersprechen sich nicht, meint er. Der Islam
unterstreiche die Grundprinzipien der Demokratie wie die Freiheit indivi-
dueller Entscheidungen und Handlungen sowie individuelle Verantwor-
tung, die individuelle Gleichheit vor Recht und Gesetz, Minderheiten-
schutz usw. Andere Auffassungen, die den Islam mit der Demokratie nicht
in Harmonie sehen, missbilligt er. Er geht sogar weiter:

»Ich denke daher, dass der Islam vielleicht am demokratischsten unter den vorhan-

denen Weltanschauungen ist.«

In diesem Zusammenhang kann er freilich nicht verstehen, auf welcher
Grundlage gewisse Politiker und Medien ihre Anklagen stützen, der Islam
würde Gewalt gegenüber Menschen billigen oder den Krieg als heilig ein-
stufen.

»Ich finde dieses nicht korrekt. Denn die islamischen Gelehrten, mit denen ich in

Dialog getreten bin, haben mir nie gesagt, dass ich als Muslim kämpfen soll gegen

Nichtmuslime. Die haben mir gesagt, dass Dschihad tatsächlich stattgefunden hat in

der Geschichte, aber weil man angegriffen wurde, also man hatte die Muslime un-

terdrückt und auch ihre Länder angegriffen. Aber – ich sehe gerade in Deutschland

heute keinen Grund dafür.«

Erregt schaudert er, dass einige zentrale Begriffe wie etwa Dschihad ver-
fälscht ins Deutsche übersetzt werden.

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116  |  Wege zur Integration

»Dschihad heißt ›sich anstrengen im Glauben‹, dass man eben versucht, ein vorbild-

liches Leben zu führen. Auch meine Arbeit oder mein Studium oder Menschen zu

helfen ist Dschihad. Mit Menschen ständig im Dialog zu sein, ja gerecht und vorbild-

lich zu leben, ist Dschihad. Das ist der richtige und alleinig durch den Islam akzep-

tierte Dschihad.«

Alle Menschen, ob Muslime oder Nichtmuslime, sind für ihn Geschöpfe
Gottes und dadurch gleich zu behandeln, wie es der Islam verlange. Für
Emin wäre eine Benachteiligung des Menschen aufgrund seiner Religion,
Hautfarbe oder Sprache eine Sünde, die von Gott nicht vergeben wird, be-
vor der Betroffene nicht vergibt.

»[A]lso angenommen, ich bin ein Richter und vor mir sitzen ein Muslim und ein

Nichtmuslim, und ich muss urteilen, dann ist es für mich nicht selbstverständlich,

dass ich mich für den Muslim entscheide, also für ihn spreche. Wenn ich weiß, der

Nichtmuslim ist im Recht und ich habe trotzdem für den Muslim geurteilt, dann

begehe ich eine große Sünde, weil ich dem anderen Menschen sein Recht gestohlen

habe. Deshalb kann ich niemals zwischen Menschen Unterschiede machen. Gerade

hier ist der Islam wirklich sehr streng. Der Islam verlangt von uns, aufrichtig und

gerecht zu sein.«

5.1.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Emin kennt sich in der Landschaft muslimischer Organisationen in Berlin
einigermaßen aus. Nicht der Träger der von ihm besuchten Moschee, son-
dern das Gebet ist für ihn ausschlaggebend. In einem türkisch-islamischen
Moscheeverein ist er Mitglied und arbeitet dort ehrenamtlich mit. Nach
ihm sollte man zwischen nationalen Vereinen, wie den türkischen oder
arabischen, sowie den muslimischen Vereinen unterscheiden. Augenfällig
gibt es für ihn Organisationen, die bestimmte Ideologien verfechten und
zugleich vom Islam Gebrauch machen, um sich unter der muslimischen
Gemeinschaft zu profilieren. Emin befürwortet nur die Organisation, die
»wirklich islamisch heißt und ist. Sie sollen in ihrer Arbeit den wahren Is-
lam in den Vordergrund stellen und auch danach handeln. Weder Rasse
noch Nationalität darf in den Vordergrund, sondern der Glaube«.
      Er verwahrt sich dagegen, Moscheen zu kategorisieren. Er ist von den
Moscheen angetan, die sich ehrenamtlich und mit knappen finanziellen
Ressourcen um die Belange der Muslime sorgen. Folglich heißt er die Dar-
stellung mancher Medien und Personen über die Moscheen und muslimi-
schen Einrichtungen nicht gut. Zwar gebe es Plätze, wo beispielsweise für
Parteien in der Türkei geworben und ihre Weltanschauung vermittelt wird,
aber gegen solche Propaganda fühlt er sich immun.

»Ich besuche eben Moscheen, die in meiner Wohnungsnähe sich befinden oder

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  117

wenn ich unterwegs bin, suche ich die nächste Moschee auf. Ich habe nicht die Be-

denken, die in den Medien häufig vermittelt werden. Auch habe ich bisher in diesen

muslimischen Einrichtungen nicht erlebt, dass wir zur Gewalt oder etwas Schlech-

tem aufgerufen würden. Wenn aber Politik gemacht wird, da höre ich nicht hin und

mache auch nicht mit. Für so etwas stehe ich definitiv nicht zur Verfügung.«

Überdies unterstreicht er, dass er grundsätzlich alle kategorisch ablehnt,
die sich nicht an islamischen Grundsätzen orientieren, Gewalt und Separa-
tion befürworten oder nationalistische Ideen haben. Als Musterbild für
seine Ablehnung führt er die Gruppe um den umstrittenen »Kaplan« an,
bekannt als »Kalif von Köln«.
      Emin bemängelt, dass zwischen Muslimen und Nichtmuslimen kein
organisierter Dialog stattfindet, und nimmt hierbei auch die muslimischen
Organisationen in die Pflicht. Um diese desolate Lage zu verändern, hat er
mit seiner Nachbarin eine Kindergruppe in der Moschee gegründet. Dort
werden Kinder und Jugendliche in grundlegende Themen des Islam einge-
führt und für einen interreligiösen Austausch weitergebildet. Nichtmusli-
me, die aus- und nachdrücklich eingeladen worden seien, blieben bislang
aus.
      Seine Einstellungen zu muslimischen Organisationen fasst er zusam-
men, indem er sich Organisationen wünscht, die für jedermann offen sind
und die untereinander kooperieren. Des Weiteren wünscht er sich, dass die
Hauptsprache in diesen Organisationen Deutsch sei, damit die Muslime
unterschiedlicher Herkunftssprache zusammenkommen und damit ihre
Aktivitäten von jedermann in Anspruch genommen werden können. Aus-
grenzungen dürfe es unter Muslimen nicht geben. Die muslimischen Or-
ganisationen sollten muslimischen Jugendlichen durch Berufsberatung
Perspektiven geben und vermitteln sowie gesellschaftliche Themen – wie
Erziehung und Bildung – in Gesprächsrunden aufgreifen. Unentbehrlich
sei, dass die muslimischen Organisationen sich mit dem Islam gut aus-
kennen, den Koran und die Sunna beachten und sich von Politik, Ideolo-
gen oder Ideologien fernhalten. Ihn stimmt die Entwicklung seit einigen
Jahren hoffnungsvoll und er ist davon überzeugt, dass durch den Generati-
onswechsel in den muslimischen Organisationen für die muslimische
Gemeinschaft vieles besser werden wird.
      Er ist in seiner Moschee sehr aktiv und unterstützt die organisatorische
Arbeit der Moscheegemeinde. Älteren hilft er mit Übersetzerarbeiten aus.
Das Freitagsgebet in einer Moschee empfindet er als imposant. Sehr fatal
sei es jedoch, dass er aufgrund seiner Arbeit nicht regelmäßig an dem Frei-
tagsgebet teilhaben kann.

»Gerade freitags ist die Moschee sehr voll und dort herrscht eine feierliche Stim-

mung. Leider wird in diesem Land auf unseren Freitag nicht genügend Rücksicht

genommen, sodass viele nicht zum Gebet kommen können. Ich finde es sehr trau-

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118  |  Wege zur Integration

rig, wenn ich mal nicht am Freitagsgebet teilnehmen kann. Ich denke, dass auch die

anderen Muslime, die nicht kommen können, weil sie in die Schule gehen oder ar-

beiten müssen, auch ziemlich unglücklich sind. Gerade weil man freitags die Mög-

lichkeit bekommt, etwas durch die Hutba [Freitagspredigt, H.Ö.] über seine Religion

zu hören. Sonst haben wir Muslime keine Möglichkeit, uns mit unserem Glauben

auseinanderzusetzen. Es macht mir wirklich viel Spaß. Ich fühle mich sehr gebor-

gen dort und lerne sehr vieles. Hier kann ich auch viele Menschen kennenlernen,

Deutsche, Araber, Polen, Chinesen und andere Wenn Diskussionen und interreligi-

öse Veranstaltungen stattfinden, dann gehe ich gerne hin.«

Für Emin ist Bildung die wichtigste Aufgabe einer Moschee. Er verlangt
von den Moscheegemeinden, die Moschee nicht nur auf die Gebetsmög-
lichkeiten zu reduzieren, sondern intensiv Bildungsarbeit für muslimische
Jugendliche und Erwachsene anzubieten. Die Moscheegemeinden erfüllen
seiner Meinung nach nicht immer ihre Aufgaben.

»Die bieten keinen Unterricht an, die haben keinen Plan, die machen es nur will-

kürlich, sie haben keine Strukturen. Manche sagen auch, ich unterrichte nicht unter

zehn Schüler. Ich wollte einen Arabischkurs machen, um meinen Glauben noch

besser verstehen zu können. Ich habe mit einem Imam geredet, der in Ägypten stu-

diert hat. Er war sehr kompetent, er war sehr sympathisch, und ich habe ihn gefragt,

ob wir gemeinsam Arabischunterricht machen können. Aber er sagte: ›Nein, weil es

zu wenige Schüler gibt.‹«

Emin wünscht sich von den Moscheegemeinden vorbereitete und struktu-
rierte Bildungsangebote in deutscher Sprache über den Islam, die für je-
dermann offen stehen sollten, auch für nicht muslimische Interessierte.

»Wenn ich mal einen deutschen Freund mit in die Moschee mitnehmen möchte,

um ihm einfach zu zeigen, was Islam bedeutet, konnte ich ihn nicht mitnehmen,

weil dort nicht Deutsch gesprochen wurde. Wenn ich ihn doch mitgenommen hätte,

dann wäre es ihm ja langweilig. Er würde doch nichts verstehen oder ich müsste es

ihm übersetzen.«

Emin fordert von den Imamen, die Propheten und ihre Gefährten zum
Vorbild zu nehmen, um selbst als Vorbilder in der Gesellschaft ernsthaft
zu dienen.

»Sie sollen aktiv sein und sie sollen nicht nur zu den Gebetszeiten in der Moschee

erscheinen. Ein Imam soll auch außerhalb der Gebetszeiten in der Moschee präsent

sein. Also – heutzutage wird es auch falsch verstanden. Ein Imam hat nicht nur die

Aufgabe, in die Moschee zu kommen, um das Gebet zu leiten, es ist nur ein Teil

seiner Aufgabe. Also, gerade solche Leute, die diese Bildung genossen haben, sollten

sie auch weitergeben. Sie sollten sich auch im sozialen Bereich einsetzen und viel

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  119

tun, an Diskussionen teilnehmen und sich weiterbilden, also für uns ein Vorbild

sein. Es reicht wirklich nicht, dass er nur das Gebet leitet und etwas aus dem Koran

vorliest.«

Solange diese Imame ihrer Vorbildfunktion nicht nachkommen, könnten
sie seine Lebensweise und Lebenseinstellungen nicht beeinflussen. Er be-
anstandet die Ausbildung der Imame und neben den mangelnden deut-
schen Sprachkenntnissen auch die Rekrutierung der Imame aus dem Aus-
land. Eben diese Situation erschwere die Kommunikation zwischen dem
Imam und den Jugendlichen.

»Ein Imam muss jeden ansprechen können, er muss die deutsche Sprache können,

selbst die arabische Sprache beherrschen viele nicht. Er kommt aus dem Ausland, er

ist hier fremd, er kennt nicht die Probleme der Erwachsenen, was sie hier in

Deutschland erlebt haben, er kennt nicht die Probleme der Jugendlichen, er hat sei-

ne Erziehung und Bildung in einem fremden Land bekommen und kennt nicht die

Gegebenheiten hier. Selbst die Jugendlichen in der Türkei leben und denken ganz

anders als die Jugendlichen hier in Deutschland. Wie soll jetzt der Imam, der aus

der Türkei kommt, diesen Jugendlichen helfen. Es ist zu theoretisch für uns. Ob-

wohl der Imam es gut meint, aber er drückt sich nicht verständlich aus und er findet

nicht die Sprache, die uns Jugendliche anziehen würde. Deshalb muss er sich wei-

terbilden und die Gegebenheiten hier kennenlernen, damit er die Jugendlichen mo-

tivieren kann, einen guten schulischen Abschluss zu machen, sich eine Ausbildung

vorzunehmen oder zu studieren. Also: Er soll den Jugendlichen das klar machen.«

Seine frühere Teilnahme am Koranunterricht in einer Moschee war kurz-
fristiger Natur. Retrospektiv bemerkt er, dass solche Kurse keineswegs für
die religiöse Bildung muslimischer Jugendlicher ausreichen, weil in diesen
Kursen lediglich das Erlernen der arabischen Buchstaben zum Rezitieren
des Korans und oberflächliche Auskünfte über einige Bereiche des Islam
vermittelt werden. Deswegen fordert Emin einen professionellen Islamun-
terricht in den öffentlichen Schulen, damit die muslimischen Kinder und
Jugendlichen ihre Religion bewusst sachlich und strukturiert präsentiert
bekommen.

5.2 Kenan – »Ohne Religion würde es auf dieser Erde
Chaos geben.«

Zur Interviewsituation

Ich betrat an einem Samstagnachmittag eine türkische Bar, um dort Aus-
schau nach interessierten Jugendlichen zu halten. Als ich dem Barkeeper
mein Anliegen darstellte, kam ein junger Mann namens Kenan auf mich

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120  |  Wege zur Integration

zu und lud mich an seinen Tisch. Dies kam mir sehr gelegen. In einer ge-
mütlichen Sitzecke, wo sich noch weitere zehn befreundete Jugendliche
versammelt hatten, nahm ich Platz. Zum Abschied fragte ich sie, wer für
ein intensiveres wissenschaftlich motiviertes Einzelgespräch bereit sei.
Kenan willigte ein. Wir verabredeten uns zu einer späteren Zusammen-
kunft in dieser Bar.

5.2.1 Wer ist Kenan?

Kenan, ein 19-jähriger Jugendlicher türkischer Herkunft, wurde in Berlin
geboren. Seine Großeltern kamen vor 35 Jahren aus der Türkei nach
Deutschland. Sein Vater und seine Mutter sind in der Türkei zur Welt ge-
kommen. Kenan hat vor über zwei Jahren die Gesamtschule mit einem
einfachen Hauptschulabschluss verlassen und sucht seither nach einem
Ausbildungsplatz. Er hat einige Lehrgänge, vermittelt durch die Agentur
für Arbeit, abgebrochen.

»Ich gehe hin und wir haben nur Papier ausgefüllt, bisschen gemalt, Computer be-

nutzt und so. Echt gelangweilt! Dort hat man uns wie doofe Menschen behandelt,

die haben uns angeschrien und so. Ich habe es dort nicht ausgehalten, entweder

musste ich zurückschreien und mich mit ihnen streiten oder eben weggehen. Das

habe ich auch gemacht. Einmal hat mir mein Sozialkundelehrer eine Fünf gegeben,

weil ich gesagt habe: ›Ich möchte nicht, dass meine Kinder später schwul werden.‹

Er schrie mich an und sagte, ich soll Toleranz lernen. Ich habe ihn nicht verstanden.

Er hat uns gefragt, ob wir es uns vorstellen könnten, dass unsere Kinder später ho-

mosexuell werden können. Ich sagte: ›Nein!‹ und er schreit mich an und gibt mir

eine Fünf. Ich habe mich beschwert, aber der Lehrer hat dann gesagt, dass ich über

die Schwulen Witze gemacht haben soll und er mich deshalb angeschrien hat. Und

die Fünf, weil ich nicht mitgemacht habe. Der Schulleiter hat ihm natürlich ge-

glaubt. Ich habe mich dann abgemeldet. Die haben mir mein Leben versaut, diese

Schweine! […] Was soll ich noch machen? Jetzt suche ich nach einem Job, einen

Ausbildungsplatz werde ich sowieso nicht mehr finden. Arbeitsamt hilft sowieso

nicht, wenn, dann nur den Deutschen.«

Kenan hat die deutsche Staatsbürgerschaft beantragt, bekommt sie jedoch
nicht, weil er nicht erwerbstätig ist.
      Das Verhältnis zu seinen Eltern bezeichnet er als »so lala«. Aufgrund
seiner gegenwärtigen Situation ist es angespannt, zumal er arbeitslos und
damit von ihnen Eltern abhängig ist. Mittlerweile ist sein Vater ebenfalls
arbeitslos geworden. Infolgedessen hat die Familie finanzielle Probleme.
Vornehmlich sein Vater ist mit der derzeitigen Lebensweise von Kenan
ganz und gar nicht zufrieden. Er möchte Kenans Arbeits- und Ziellosigkeit
nicht länger akzeptieren, weshalb er ihm pausenlos Vorwürfe mache, wäh-
rend seine Mutter mit ihm behutsam umgeht, ihn sogar vor seinem Vater

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  121

in Schutz nimmt. Dies wiederum führt gewöhnlich zu Auseinanderset-
zungen zwischen seinen Eltern.
      Kenan ist der Überzeugung, dass er sich erst mit 40 oder 50 Jahren
dem Islam vollauf widmen werde. Fasten und andere religiöse Vorschrif-
ten, etwa das Schweinefleischverbot, hält er dennoch ein. Er meint, dass er
noch genügend Zeit habe, weswegen er mit einigen islamischen Regeln
nachlässig umgehe. Der Glaube an Allah und an den Islam sei dagegen
gewissermaßen ausschlaggebend, dieser müsse bei Jugendlichen ebenso
existent sein wie bei den Erwachsenen.
      Er fordert von den Eltern, sie sollten ihren Kindern eine gewisse Frei-
zügigkeit lassen, sich also nicht beharrlich einmischen, denn die Jugendli-
chen nähmen ihre Eltern nicht mehr ernst und erheben sich gegen sie.
      Seine Eltern geben nicht Acht darauf, ob er den religiösen Pflichten
nachkommt oder nicht. Für seinen Vater ist lediglich grundsätzlich, dass
Kenan sich nichts zu Schulden kommen lässt.

»Naja, also mein Vater sagt mir immer wieder, wenn die Polizei bei uns vorbei-

kommt oder ich ein Brief von der Polizei bekomme, dann kann ich mich in den Ka-

nal schmeißen. Er wird mich rausschmeißen.«

Sein Vater und seine Mutter beten nicht regelmäßig. Lediglich im Rama-
dan, zum Festtagsgebet oder ab und zu auch am Donnerstagabend geht er
selbst in die Moschee zum gemeinschaftlichen Gebet. Sonst hält er sich
überwiegend in seinem türkischen Stammcafé auf. Falls Kenan im Alko-
holrausch nach Hause kommt, drückt sein Vater seine Unzufriedenheit
deutlich aus, gelegentlich kommt es auch zu handgreiflichen Auseinander-
setzungen zwischen den beiden. Ob seine Eltern über eine Rückkehr in die
Türkei nachdenken, vermag er überhaupt nicht zu sagen, weil zu Hause
darüber bisher nicht gesprochen wurde. Er selbst möchte in Deutschland
bleiben.
      Kenan hat, wie er es selbst ausdrückt, verschiedene Freundeskreise.
Emsig hatte er seit seinem 13. Lebensjahr in einem deutschen Sportverein
Fußball gespielt, von dem er sich aus finanziellen Gründen vor einem Jahr
trennen musste. Seitdem ist der Sport in seine Freizeit verlagert. Daneben
geht Kenan mit seinen Freunden häufig in die türkische Bar oder in die
offenen Jugendfreizeiteinrichtungen. Seit Kurzem hat er durch einen alten
Schulfreund seine Vorliebe für das Theater entdeckt, sodass er seit einigen
Wochen an den Proben einer Theatergruppe teilnimmt. Er zieht die offe-
nen Jugendfreizeiteinrichtungen den muslimischen Vereinen vor.

»Also dort gibt es zu viel Kontrolle, du kannst nicht rauchen, oder was nehmen [Er

meint »kiffen«, H.Ö.]. In dem Jugendfreizeitklub [gemeint: Jugendeinrichtungen in

kommunaler Trägerschaft, H.Ö.] ist es besser. Da ist alles erlaubt. Die Sozialarbeiter

gucken nicht hin. Wir können dort rauchen oder uns ›was‹ nehmen. Die Mädchen

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122  |  Wege zur Integration

können wir auch anmachen. Ich gehe nicht in Moscheen, denn da kann man nicht

rauchen oder ›was‹ nehmen. Ich gehe lieber in den xxx Jugendfreizeitklub in der xxx

Straße.«

Als Jugendlicher findet er das Leben als Muslim in Deutschland beengend.

»Als Muslim, als Muslim in Deutschland, na ja, das ist sehr eingeschränkt, man

kann nicht vieles tun, weil im Islam vieles verboten ist. Und hier erlebt man überall

gerade solche Sachen, also Alkohol, oder man muss häufig lügen. So etwas verbietet

der Islam, aber man kommt immer wieder mit solchen Verboten in Berührung.

Also von meiner Seite, also ich bin ›elhamdulillah‹ [Gott sei Dank, H.Ö.] Muslim,

aber trotzdem tue ich manchmal auch [das Verbotene, H.Ö.], weil es in Deutschland

anders nicht geht.«

Er habe Konflikte und Diskriminierung erfahren und werde als Türke
ständig mit Gewaltambition wahrgenommen. Wenn in den kommunalen
Jugendfreizeiteinrichtungen oder früher in der Schule ein Streit stattge-
funden hat, dann wurden die türkischen Jugendlichen zuerst beschuldigt.
Eben diese Konnotation von türkischen Jugendlichen mit Streitsucht findet
er äußerst herabwürdigend.

»Also, wenn ich irgendwo reingehe, dann denken die: ›Aha, ein Türke! Jetzt gibt es

wieder hier Streit!‹ oder: ›Er wird gleich wieder einem etwas abziehen oder wird

gleich hier randalieren!‹ oder so.«

Es ist ihm unbegreiflich, warum die türkischen Jugendlichen mehrheitlich
nur die Hauptschule besuchen. Ferner will er es nicht weiter hinnehmen,
dass die türkischen Jugendlichen als unaufgeklärt und unbegabt aufgefasst
werden.

»Gut, ich habe es nicht hoch geschafft, aber ich bin doch nicht doof. Keiner darf so

über uns denken. Wenn mein Vater zu mir sagt: ›Du bist doof!‹, dann schreie ich

ihn an und nehme das nicht hin. Wenn er nicht mein Vater wäre, dann hätte ich

ihm eine runtergehauen. Wenn andere mir das sagen, oder mich schief angucken,

dann kriegt er eine geballert.«

Daneben ist er höchst verärgert, dass die deutschen Jugendlichen sie eben-
falls als unbegabte und minderwertige Menschen ansähen.

»Also, zum Beispiel, wenn ich mit meinen Freunden Fußball spielen gehe und dort

sind deutsche Jugendliche und wir sagen denen: ›Lass‹ uns doch zusammen spie-

len!‹, dann sagen sie: ›Nee, wir wollen jetzt gehen.‹ Damit wollen sie uns sagen:

›Mit Türken spielen wir nicht, weil sie überhaupt nicht Fußball spielen können und

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  123

sie können so nicht richtig mitmachen.‹ Die denken, dass wir Türken nur schlagen

können, also ›Hau den Lukas!‹«

Ein eminentes Problem Deutschlands sei, dass der Islam allein den Türken
oder Arabern zugewiesen wird.

»Moslem ist anders, Türke, Araber ist anders. Ein Deutscher kann auch ein Moslem

sein. Jeder kann ein Moslem sein, ein Franzose kann ein Moslem sein. Also wenn

etwas Türken machen, soll man dann sagen: ›Türke!‹ und wenn Araber etwas ma-

chen, dann: ›Araber!‹, wenn Franzosen etwas machen, dann sagen: ›Franzose!‹ Aber

›Moslem‹ darf man nicht sagen. Mein erster Vorschlag ist, dass man eben das aus-

einanderhält.«

Außerdem ist es ihm unergründlich, warum beispielsweise deutsche Poli-
tiker beharrlich einen gewissen Sprachgebrauch pflegen und die Muslime
als gefährlich einschätzen.

»In der Politik, da sagt man: ›Islamische Länder wie Türkei …‹. Das muss ja nicht

sein. Es stimmt ja nicht. In Deutschland leben auch Moslems, man soll nicht tren-

nen. Oder viele Politiker sagen: ›Ja, die Moslems sind gefährlich!‹ Es ist wirklich

Scheiße, was sie machen. Ich finde es zum Kotzen, dass die immer wieder uns so

beschimpfen. Sind das nicht auch unsere Politiker, vertreten sie nicht auch uns?

Sind wir nicht auch Menschen? Warum machen die das so?«

Er erwartet gerade von den Politikern, rechtschaffen, offen und tolerant zu
sein – auch Muslimen gegenüber. Die Debatte um das Kopftuch ist Kenan
nicht einleuchtend und die Äußerungen mancher Politiker erscheinen ihm
dubios.

»Und jetzt gibt es Streit wegen dem Kopftuch. Also ich finde es wirklich nicht gut,

dass die Politiker sofort auf uns [ein]schlagen und sagen: ›Kopftuch ist gefährlich!

Frauen, die Kopftuch tragen, werden unterdrückt!‹, und so. Für mich sind dann die-

se Politiker große Lügner, denn meine Mutter trägt auch ein Kopftuch. Sie wird bei

uns weder gezwungen noch trägt sie das, weil mein Vater es so möchte, sondern sie

trägt es, weil sie Allah liebt und eine gute Muslima sein möchte.«

Nicht schlüssig ist ihm vor allem, warum eine Lehrerin mit einem Kopf-
tuch gefährlicher und missionarischer sein sollte als eine Lehrerin ohne
Kopftuch.

»Auch lache ich sehr und sehe, wie diese Politiker uns anlügen, wenn die sagen: ›Ja,

kopftuchtragende Lehrerinnen können die Schüler islamisch machen und würden

die Schüler stören.‹ So ein Quatsch! Also ich würde mich überhaupt nicht gestört

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124  |  Wege zur Integration

fühlen und wegen einem Tuch werde ich nicht mehr Moslem. Es ist doch überhaupt

nicht wichtig, ob meine Lehrerin ein Kopftuch trägt oder kein Kopftuch trägt. Lehrer

sind Lehrer. Ich möchte von ihnen etwas lernen, sie sollen mir alles richtig erklären.

Hauptsache: Sie bringen uns etwas bei. Der eine Lehrer hat mir eine Fünf gegeben,

weil ich meine Meinung gesagt habe; er war selbst homosexuell. Er hat seine Auf-

fassung auf mich gedrückt. Die machen es, dort macht keiner etwas. Oder: Die Leh-

rer machen sich lustig über Türken, Islam und so. Da wird auch nichts getan. Aber

ein Kopftuch stört? Quatsch!«

5.2.2 Dimensionen der Religiosität

5.2.2.1 Die Dimension des Glaubens

Kenan fasst Allah als seinen Gott auf, der mit keinem Lebewesen zu ver-
gleichen ist.

»Er hat viel Kraft und wird alle bestrafen, die schlecht waren. Cennet [Paradies, H.Ö.]

bekommen die Guten.«

Der Koran enthält für ihn die Wahrheit und ist für ihn ebenso wie die
Sunna weder veraltet noch unmodern. Er ist der Ansicht, dass einige Aha-
dith falsch ins Deutsche übersetzt und manche auch frei erfunden wurden.
      Der Tod beschäftigt ihn nur beiläufig. Der Glaube an den Tod und ein
ewiges Leben im Jenseits sind bei Kenan deutlich. Um zu den »guten
Menschen« gehören und ins Paradies kommen zu können, will er spätes-
tens im Alter von 40 oder 50 Jahren die islamischen Vorschriften aus-
nahmslos beachten.

5.2.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis

Die fünf täglichen Gebete haben für ihn zwar eine enorme Bedeutung,
aber im jungen Alter finde er nicht genug Willenskraft, regelmäßig diese
Gebete einzuhalten. Es ist für ihn ermüdend, täglich zu fest vorgeschriebe-
nen Zeiten zu beten und sich davor zu waschen.
      Wenn Kenan Sorgen hat, dann ersucht er durch innerliche Bittgebete
Gott um Hilfe. Ohne Gebete würde eine Religion auch funktionieren, weil
die Religion nicht nur auf das Gebet zu reduzieren sei. Er meint, in der Re-
ligion seien Vorgaben, etwa der Glauben an Gott, das Arbeiten und Spei-
seregeln, wesentlich.
      Zur Fastenzeit im Ramadan hat Kenan eine erstaunliche Beziehung.
Mit viel Vergnügen fastet er im Ramadan, zumal durch das soziale Ereignis
sich vieles innerhalb und außerhalb der Familie umstellt.

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  125

»Viele Besucher kommen, wir gehen Verwandte besuchen; gutes Essen und im

Fernsehen kannst du schöne Filme gucken.«

All dies motiviert Kenan seit seinem 15. Lebensjahr, alljährlich diese Zeit
fastend zu verbringen. Anders als sonst sucht er im Ramadan regelmäßig
mit seinen Eltern oder Freunden die Moschee auf, um das Nachtgebet mit
der Gemeinschaft zu verrichten.

»Ich faste seit meinem 15. Lebensjahr. Fasten ist schön und da ist viel Action drin.

Leider habe ich diese Action nicht im Gebet, denn das Gebet fällt mir sehr schwer.

Wo soll ich in der Schule beten? Die würden mich auslachen, wenn ich dort mich

hinknie und bete. Man blamiert sich ja. Und wo sollte ich die Waschung machen?

Aber Fasten sieht ja keiner, denn man muss ja nicht immer essen. Aber Ramazan

ist wirklich sehr gut. Und im Ramazan gehe ich auch so mit meinen Freunden in

die Moschee zum Nachtgebet. Es ist überall voll und viele Jugendliche sind da. Beim

Iftar [Fastenbrechen, H.Ö.] besuchen wir andere oder andere besuchen uns. Echt

gut! Ramazan ist schon okay.«

Weiterhin ist ihm die islamische Trauung (Nikah) wichtig. Seine Ehe-
schließung soll so erfolgen.

»Nikah machen mit einem Imam, also der Imam betet für diese Familie. Ich würde

es auch machen, denn irgendwie fühlt man sich dann noch besser. Also Nikah sollte

man machen, es gehört dazu.«

Der Islam hat auf sein Alltagsleben insofern einen Einfluss, als er, auch
wenn er mit seinen nicht muslimischen Freunden unterwegs ist, auf die
Speisevorschriften (wie das Schweinefleischverbot) achtet.

»Viele meiner Freunde sind nicht muslimisch, keine Moslems. Und wenn wir etwas

gemeinsam unternehmen, dann machen die vieles, was im Islam nicht erlaubt ist.

Dann mache ich es nicht mit, weil ich weiß: ›Ich bin ein Moslem.‹ Ich kann nicht

alles essen, was auf den Tisch kommt, zum Beispiel Schweinefleisch oder Gelatine.

Hierauf achte ich sehr.«

5.2.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

Kenan ist der festen Überzeugung, dass jeder Mensch eine Religion haben
sollte. Religion fungiert in seiner Lebenswelt als Richtungsweiser.

»Wenn ich keine Religion hätte, an der ich mich ausrichte, also wenn ich den Islam

nicht hätte, dann würde ich alles tun, was ich möchte. Wieso sollte ich dann auch

arbeiten? Wie soll ich es sagen? Also mein Tag würde dann aus Essen, Trinken,

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126  |  Wege zur Integration

Amüsieren, Mädchenbumsen [lacht, H.Ö.], Klauen bestehen. Mein Familienleben

wäre nicht in Ordnung, ich würde auch harte Drogen nehmen. Wieso nicht? Denn

man kommt ja nur einmal auf diese Erde.«

Der Glaube an das Jenseits setzt Kenan Grenzen, die er einzuhalten ver-
sucht.

»Wenn man nicht an ein Leben nach dem Tode glaubt und an die Rechenschaft,

dann ist doch alles egal. Ich kann dann tun, was ich will. So würde man glauben.

Man hätte keine Grenzen. Und man glaubt ja, dass nach dem Tode man weiterleben

wird, im Cennet [Paradies, H.Ö.] oder Cehennem [Hölle, H.Ö.]. Deshalb verhält man

sich richtig auf dieser Erde. Ohne Religion würde es auf dieser Erde ein Chaos ge-

ben. Also, ich bin jetzt eigentlich faul, ich will später beten und so richtig mich an

die islamischen Regeln halten, denn ich will ins Paradies. Islam ist meine Religion.«

Neben seiner Mutter und seinen Freunden ist der Islam für Kenan in Not-
lagen ein Zufluchtsort.

5.2.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Kenan ist sich bewusst, dass sein Wissen über seine Religion, den Islam,
nicht befriedigend ist. Auch äußert er, dass er fast keine Bücher über den
Islam lese. Nur im Monat Ramadan wird er zu Hause oder während seines
Aufenthaltes in der Moschee angespornt, Bücher zu lesen. Im Übrigen ist
er an Bildungsaktivitäten und an religiöser Weiterbildung generell wenig
interessiert.

»Ich bin ein schwankender Mensch: Einerseits will ich, aber nicht immer. Ich

möchte nicht an eine Sache gebunden sein, die regelmäßig angeboten wird.«

5.2.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen

Die Kindererziehung nach den Geboten des Korans ist für Kenan bedeut-
sam. Er plädiert dafür, Kinder vollkommen zu erziehen, damit sie im ju-
gendlichen und erwachsenen Alter ihre Grenzen einhalten und auf spätere
Probleme im jugendlichen Alter vorbereitet sind.

»Viele Eltern erziehen ihre Kinder nicht, bringen vom Glauben ihren Kindern

nichts bei und … wenn sie 15, 16, 17 Jahre alt werden, machen sie viele Probleme,

nehmen Drogen zu sich, klauen oder schlagen andere. Dann ärgern sich diese El-

tern und versuchen, auf ihre Kinder einzureden. Dann fangen sie auch an zu sagen:

›Ja, was du machst, ist nicht gut. Allah liebt so etwas nicht. Du kommst in die Höl-

le.‹ Ich denke, dann hört der sowieso nicht hin. Man sollte früher ansetzen und

nicht, wenn der Zug schon abgefahren ist.«

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  127

Obwohl er das islamische Verbot des vor- und außerehelichen Geschlechts-
verkehrs befürwortet, ist er der Ansicht, dass das Einhalten dieses Verbo-
tes im jugendlichen Alter oft schwierig sei. Es sei für Jugendliche eine He-
rausforderung, deren Einhaltung angesichts der freizügigen Einstellung
der Gesellschaft zur Sexualität erschwert werde.
      Kenan könne sich nicht vorstellen, mit einer nicht muslimischen Frau
eine Familie zu gründen. Er hat die Befürchtung, dass die Ehe durch die
unterschiedlichen Einstellungen und Vorstellungen zugrunde gehen könn-
te.
      Doch ist der Islam für Kenan kein Integrationshindernis.

»Zwar kann ich einiges nicht immer mitmachen, wie zum Beispiel so harte Drogen,

Schweinefleisch und so, auch nicht viel und häufig Alkohol trinken, aber sonst bin

ich immer dabei und bin auch integriert.«

Er ist der Überzeugung, dass der Islam selbst demokratisch ist.

»Nur wegen der Verbote im Islam ist er doch nicht undemokratisch! Demokratie hat

selber auch Verbote. Vieles davon findet man im Islam. Zum Beispiel, dass man

nicht töten darf, dass man andere nicht verletzen darf, dass man andere tolerieren

soll und so.«

Zwar erteilt er der Gewalt eine Ablehnung. In bestimmten Situationen
kann er aber sich selbst von Gewalt nicht fernhalten.

»[U]nter Freunden muss man ja seine Stärke zeigen, so angeben. Und manchmal

wird man schief angeschaut, dann muss ich eine aufs Maul geben. Wer mich

zwingt, hat bei mir auch kein Chance; dem würde ich auch eine ins Maul geben.«

Vor allem seine Mutter spricht ihn häufig darauf an und verdeutlicht ihm,
dass Gewalt im Islam verboten ist.

5.2.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Moscheebesuche im Ramadan oder zu den Festgebeten unternimmt Ke-
nan häufig mit seinen Freunden und gelegentlich mit seinen Eltern. Ande-
re muslimische Organisationen als diese Moscheen kennt er nicht. Sein
gegenwärtiges Interesse gilt eher seinen freizeitlichen Aktivitäten und sei-
nem Freundeskreis als seinem religiösen Leben.
      Er verbindet mit dem Wort Moschee das Gebet, die Predigten der
Imame und seelisches Gleichgewicht.

»[W]eil man in der Moschee keinen, der schreiend hin und her rennt oder streitet,

sieht. Da ist Ruhe und Ordnung.«

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128  |  Wege zur Integration

Für ihn ist die wichtigste Aufgabe der Moscheen, dafür zu sorgen, dass den
Menschen individuell geholfen wird, ihm seine Fragen unkompliziert be-
antwortet werden und die Betenden mit dem Gefühl eines großen Seelen-
friedens fortgehen. Die Moschee sollte »den Weg zum Glauben« für die
Menschen ebnen.
      Kenan stellt sich unter einem guten Imam Folgendes vor:

»Ein guter Imam ist für mich, wer von A bis Z nach dem Islam lebt. Aber kein

Mensch ist perfekt, er sollte versuchen, vieles im Islam zu leben. Er sollte gutes

Wissen über den Islam haben und das auch gut rüberbringen. Er sollte auch viele

Sprachen beherrschen, hier in Deutschland auf jeden Fall Deutsch. Und gut wäre

auch Englisch, damit er auch anderen den Islam erklären kann.«

Seine Lebensweise und -einstellung können nur Personen beeinflussen, zu
denen er großes Vertrauen hat. Dass die Imame generell die Lebensweisen
und -einstellungen jugendlicher Muslime beeinflussen können, bezweifelt
er. Zugleich spricht er sich dafür aus, dass die Imame jugendlichen Mus-
limen beiseite stehen sollten, um sie zu unterstützen.

»Deshalb sollten die Imame jung sein und wissen, wie wir hier leben. Sie sollen uns

verstehen. Die meisten Imame sind von der ersten Generation und alt. Die verste-

hen unsere Situation nicht richtig. Manchmal haben sie keine Ahnung. Viele Ju-

gendliche hören dann auch nicht so richtig zu. Der Imam sollte auch kompromiss-

voller sein, und nicht gleich ›Nein!‹ sagen, sondern gemeinsam mit den Jugendli-

chen nach einer Lösung suchen. Sie sollten auf jeden Fall, wie gesagt, Deutsch spre-

chen. Zum Beispiel: Ich kann nicht so richtig Türkisch, und wenn sie Türkisch

sprechen, dann verstehe ich es nicht.«

Früher, vor über zehn Jahren, hatte er, motiviert durch seine Mutter, über
einige Wochen eine Moschee aufgesucht, um das Koranlesen zu erlernen.

»Meine Eltern hatten mich damals in die Moschee geschickt. Eigentlich wollte ich

überhaupt nicht, denn damals wollte ich nur Fußball spielen oder einfach so mit

Freunden rumhängen […]. Dort habe ich so vier oder sechs Wochen besucht. Dann

bin ich nicht mehr hingegangen. Ich habe meiner Mutter gesagt, dass ich hingehe,

aber ich bin mit Freunden spielen gegangen. So einiges, was ich damals gelernt ha-

be, habe ich noch im Kopf, aber – okay – es gibt einiges, was ich schon vergessen

habe, also von 100 Prozent habe ich noch 20-30 Prozent in Erinnerung.«

Obendrein hatte er einen strengen Lehrer, dessen Vorgehensweisen ihn
dazu bewogen, nach einigen Wochen diesem Kurs fernzubleiben.

»Er hat von uns viel gefordert und wir mussten viel auswendig lernen; es war

manchmal unmöglich. Manchmal hat er mit einem Lineal auf die Finger geschla-

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  129

gen, wenn wir mal Faxen gemacht haben. Das fand ich nicht so toll. Gut, aber ich

muss auch sagen, dass wir es ihm auch nicht leicht gemacht haben.«

Gegenwärtig wünscht er sich, dass es in solchen Koranlesekursen ent-
spannter und unterhaltsam zugehe, damit die jugendlichen Muslime dort
vergnügt sind. Er fordert, dass die Personen, die solche Kurse durchführen,
eine professionelle Ausbildung haben und sich ausschließlich mit dieser
Aufgabe befassen. Auch die Wahl der Vermittlungssprache in diesen Kur-
sen kritisiert Kenan.

»Damals hat man uns alles in Türkisch erklärt, also Deutsch hat gefehlt. Es ist wich-

tig, auch den Islam in deutscher Sprache zu lernen, damit wir den Islam in den

Schulen auch erklären können, denn wir werden ja häufig von unseren Lehrern

oder Mitschülern gefragt. Manchmal stellen die uns so richtig schwierige Fragen,

auf die ich nicht antworten kann. Dann blamiert man sich ja. Dann gucken sie mich

an, so in der Art: ›Der ist doch ein Muslim. Warum weiß er das nicht?‹«

5.3 Aische – »Glaube ist wichtig; man braucht
und man hat einen Beschützer: Gott.«

Zur Interviewsituation

Aische lernte ich kennen, als ich bei einigen kommunalen Jugendfreizeit-
einrichtungen vorbeischaute, um dort meinen Aushang über die Suche
nach Interviewpartnern und -partnerinnen für diese Arbeit anzubringen.
Auf der Suche nach einem Verantwortlichen sah ich sie mit ihren Freun-
dinnen Tischtennis spielen. Kurzerhand fragte ich sie nach dem Weg, wo-
mit ich mit diesem Freundeskreis ins Gespräch kam.

5.3.1 Wer ist Aische?

Die 16-jährige Aische wurde in Berlin geboren und ist türkischer Abstam-
mung; ihre Eltern kamen vor über 24 Jahren nach Deutschland. Aische be-
sucht zurzeit die 10. Klasse einer Hauptschule, die durchweg aus Schülern
und Schülerinnen nicht deutscher Herkunftssprache zusammengesetzt ist.
In ihrer Freizeit geht Aische gern mit Freunden oder mit ihrer Schwester
spazieren. Häufig trifft sie sich mit ihren Freunden in der Bücherei, um
gemeinsam die Hausaufgaben zu erledigen oder die Klassenarbeiten vor-
zubereiten, oder in ihrer vertrauten Jugendfreizeiteinrichtung. Dort fühlt
sie sich wohl, klagt aber über die Dominanz der Jungs. Vom Personal er-
wartet sie mehr Kontrolle und Fürsorge, damit in dieser öffentlichen Ein-
richtung Drogen und Alkohol für Jugendliche nicht bequem zugänglich
sind.

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130  |  Wege zur Integration

      Weder sie noch ihre Eltern denken an eine Rückkehr. Inzwischen be-
trachen sie Deutschland als ihre Heimat. Aische zollt ihren Eltern großen
Respekt und unternimmt nichts ohne Zustimmung ihrer Eltern. Ihre Mut-
ter erscheint ihr bisweilen streng:

»Sie möchte, dass wir rechtzeitig nach Hause kommen und dass wir in der Schule

uns gut benehmen und gut mitarbeiten. Und wenn ich manchmal von der Schule

spät nach Hause komme oder schlechte Noten bekomme, dann gibt es manchmal

Auseinandersetzungen zu Hause. Aber sonst sind meine Eltern sehr besorgt um

uns und um unsere Zukunft.«

Dennoch gebe es in ihrer Familie keinen Raum für körperliche Züchti-
gung; auch sie selbst lehnt Prügel oder andere Züchtigungsarten in der Er-
ziehung definitiv ab.
      Aische bindet sich zwar ein Kopftuch um, aber ihre Kleidungsart ist
modisch und körperbetont. Sie war zu unserem Treffen mit einem leuch-
tend roten Kopftuch, rotem Hemd und einer weißen Hose gekleidet und
geschminkt erschienen.

»Also: Kleider! Ich finde es so schön. Ich ziehe mich so an, wie es mir passt und

Spaß macht. Und ein Kopftuch trage ich wegen meiner Religion. Ich mache es für

Gott. Gut, manchmal ziehe ich auch einiges an, was nicht gut ist. Aber trotzdem bin

ich ein Moslem und möchte meine Haare deshalb auch bedecken. Durch diese Klei-

der bedecke ich auch meine anderen Körperteile. Dann ist es nicht wichtig, ob das

ein Rock oder eine Hose ist.«

Aische fühlt sich in ihrer Haut nicht wohl, wenn sie beäugt und als eine
Außenseiterin aufgefasst wird. Zudem hat sie bisher einige Konflikte und
Diskriminierungen erlebt:

»Ich habe zum Beispiel einmal was erlebt: Wir waren in der U-Bahn und gingen

zum Wandertag. Wir haben in unserer Klasse sechs Mädchen mit Kopftüchern und

vier ohne Kopftücher. Dann kamen so drei Nazis in die U-Bahn. Die hatten so ’ne

Glatze und Stiefel an. Die haben uns so blöd angeguckt und meinten: ›Guck’ mal

die an. Was sind das?‹ Die haben angefangen, über uns zu lästern. Und ein Junge

hat zu denen gesagt: ›Ey, was soll das? Macht sie nicht an.‹ Dann kam der Lehrer

und sagte: ›Auseinander, auseinander!‹ Dann haben die uns gesagt: ›Seid froh, dass

ihr Kinder seid! Sonst hätten wir euch zusammengeschlagen.‹ Und das sind die

Menschen, die ich hasse. Ich hasse solche Deutsche.«

»Oder zum Beispiel, als ich mir einen Praktikumsplatz gesucht habe. Ich wollte es

als Arzthelferin machen. Dann ging ich zu einem Arzt und fragte nach. Dann mein-

te sie: ›Das geht nicht.‹ Ich habe dann gefragt: ›Warum?‹ Dann haben sie gesagt:

›Wir haben keinen Platz.‹ Ich habe gefragt: ›Ist es nur wegen keines Platzes oder

gibt es einen anderen Grund?‹, weil ich gleich am Anfang verstanden habe, die leh-

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  131

nen mich wegen meinem Kopftuch ab. Der Mann sagte mir dann: ›Ja, auch wegen

deines Kopftuchs. Weil du nicht zum Bild passt.‹ ›Ja‹, meinte ich, ›gut, danke!‹ und

dann bin ich zu einem Einkaufsmarkt gegangen und fragte dort nach einem Prak-

tikumsplatz. Ich fragte: ›Entschuldigung, kann ich bei Ihnen ein Praktikum ma-

chen?‹ Dann meinte sie: ›Du? Du willst hier Praktikum machen?‹ Ihr Gesicht war

so ganz verzogen nach hinten. ›Nein. Hier gibt es keinen Platz‹, sagte sie. Sie hat

nicht mal ihre Chefin gefragt. Ich ging dann nach draußen und habe darüber nach-

gedacht. Ich fragte mich: ›Warum respektieren sie mich nicht?‹ Denn ich respektie-

re die ja, ich sag doch auch denen nicht: ›Trag keinen Nasenring!‹ oder ›Trag das

nicht!‹ oder ›Warum trägst du das und nicht das?‹ Also sollten sie mir auch nicht

sagen: ›Du darfst das nicht!‹ und ›Trag nicht das!‹«

5.3.2 Dimensionen der Religiosität

5.3.2.1 Die Dimension des Glaubens

Aische glaubt an Gott als denjenigen, der sie im Jenseits für ihre diesseiti-
gen Taten belohnen oder bestrafen wird. Sie ist sich dessen bewusst, dass
sie sich auf dieser Welt makellos verhalten und von Sünden möglichst
fernhalten muss, damit sie im Jenseits mit Gottes Segen belohnt wird.
      Ihr Glaube an die Offenbarungsschriften wie den Koran ist ohne Zwei-
fel. Sie ist nicht der Ansicht, dass manche Aussagen des Korans und der
Sunna veraltet oder rückständig seien.

»Aber es gibt manche Leute, die den Koran fälschen. Zum Beispiel einige Überset-

zungen des Korans auf Deutsch: Die übersetzen falsch, weil die da eine Zusammen-

fassung machen und nicht alles sagen, was zu diesem Vers gehört. Eigentlich müs-

sen sie den Inhalt wiedergeben und nicht so zusammenfassen.«

Ihren Glauben an den Tod, die Auferstehung, das Paradies und die Hölle
trägt sie mit Nachdruck vor und fügt wiederholt hinzu:

»Man muss hier Allah bitten und zu ihm beten, damit man dort Allahs Hilfe be-

kommt.«

5.3.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis

Im Alter von 12 Jahren fing Aische mit dem regelmäßigen Beten an. Aller-
dings ist sie schon nach einiger Zeit davon abgekommen. Diesen Umbruch
kann sie sich nicht erklären:

»[S]o richtig Stress in der Schule, dann viele Hausaufgaben, dann war ich so richtig

weg, dann hatte ich im Kopf lernen, lernen, lernen.«

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132  |  Wege zur Integration

Mit der Hilfe ihrer Mutter ist sie nun wieder den regelmäßigen Gebeten
zugeneigt:

»Beten hat für mich seit einigen Monaten wieder eine große Bedeutung für mein

Leben. Wenn ich nicht bete, irgendetwas passiert mit mir. Ich weiß nicht, ich fühle

mich dann nicht wohl. Ich muss immer beten.«

Für Aische ist eine Religion ohne Gebete daher undenkbar:

»Gott gibt uns Essen, Luft. Also er gibt uns was. Wir müssen auch ihm was geben,

aber wir beten für uns selber.«

Im Ramadan zu fasten pflegt sie seit ihrem 13. Lebensjahr, weil sie diesem
Gottesgebot folgen will. Insbesondere im Ramadan wird sie besinnlicher
und hinterfragt ihre Handlungen.
      Zur islamischen Trauung (Nikah) hat sie eine affirmative Haltung. Zu
ihrer Vermählung gehöre auch diese:

»Wenn man nur zum Standesamt geht, dann wissen nur die Menschen dort, und

wenn wir mit Imam diese Trauung dann machen, dann wissen auch die Muslime

von dieser Heirat.«

Ihre Lebenswelt beeinflusse der Islam nur sporadisch. Sie hinterfragt ihre
üblen Taten, indem sie an die Zeit nach ihrem Tod denkt:

»Zum Beispiel: Mache ich eine schlechte Sache, dann überlege ich mir: ›Was wirst

du machen, wenn du stirbst? Was wird dann sein? Was willst du Gott sagen?‹ Dann

mache ich das nicht mehr. Zum Beispiel: Meine Freunde rauchen. Wenn die mir

sagen: ›Jetzt zieh mal!‹, ich würde das nicht machen, weil es Haram [eine Sünde,

H.Ö.] ist wenn ich es mache. Was ist, wenn ich sterbe? Ich überlege so richtig, aber

manchmal schaffe ich es nicht.«

5.3.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

Ob ein Mensch eine Religion benötigt oder nicht, diese Frage stellt sich für
sie nicht. Sie ist von diesem Bedürfnis des Menschen überzeugt, weil die
Religion Frieden und Freundschaft besser fördere:

»Eine Religion soll sein, dass wir für Gott etwas machen, und soll nicht so streng

sein wie in Afghanistan. Glaube ist wichtig. Man braucht, man hat einen Beschüt-

zer: Gott. Ich kann mich an ihn richten und ihn um Hilfe bitten. Ohne Glauben

kann ein Mensch nicht leben. Glauben ist wichtig.«

2007-02-20 14-04-52 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  133

Islam bedeutet für Aische zunächst, an Allah, die Propheten, den Koran,
die Engel und die Auferstehung zu glauben. Hinzu komme, dass ein Mus-
lim, der fernab von einer heuchlerischen Lebensweise ist, einen vorbildli-
chen Charakter haben müsse. Ein Muslim solle die Gebete verrichten, den
Bedürftigen materiell beiseite stehen und nicht lügen.
      In Problemlagen wendet sie sich meistens an ihre Eltern, Geschwister
oder Freunde. Aische hat auch ihre Vertrauenslehrerin, die ihr ein Lob
ausgesprochen hatte, mit freundlichen Worten bedacht. Hervorzuheben sei
ihre beispiellose Unvoreingenommenheit gegenüber den Türken und dem
Islam sowie ihre Toleranz und Fürsorge um die Schüler.

5.3.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Aische schätzt ihr religiöses Wissen als nicht ausreichend ein. Sie ist resi-
gniert, weil sie aufgrund ihrer Wissenslücken den häufigen Fragen über
ihren Glauben und den Grund für ihre religiösen Handlungen nicht kom-
petent antworten kann.

»Man fragt mich zum Beispiel: ›Warum betest du oder warum trägst du ein Kopf-

tuch?‹ Ich würde ihnen gerne alles so richtig erklären. Wenn die mich fragen: ›Wa-

rum machen die Muslime Pilgerfahrt?‹, dann muss ich es ihnen ja erklären und ich

weiß es nicht. Dann sage ich: ›O mein Gott!‹ und so.«

Auf die Frage, warum sie nicht versucht, ihre Wissenslücken zu schließen,
hat sie folgendermaßen geantwortet:

»[I]ch habe auch nicht so viel Zeit, nach der Schule in die Moschee zu gehen und zu

lernen. Leider haben wir in der Schule nicht diese Möglichkeit. Am Wochenende

gibt es auch nicht so vieles, speziell für uns Jugendliche.«

Gelegentlich ist sie damit beschäftigt, ein Buch über grundlegende The-
men des Islam in deutscher Sprache zu lesen.

5.3.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen

Religiöse Grundsätze werden – so ihr Vorsatz – für sie bei der Kinderer-
ziehung eine beachtliche Rolle einnehmen. Ihre Kinder sollen beizeiten in
den islamischen Glauben eingeführt werden. Sie sollen lernen, wie die Ge-
bete verrichtet werden, dass Gott der Schöpfer der Menschheit und der ab-
solute Beschützer ist.
      Des Weiteren expliziert Aische, dass das islamische Verbot des vor- und
außerehelichen Geschlechtsverkehrs sinnvoll ist und Männer wie Frauen
keusch in die Ehe gehen sollten. Sie kann sich zwar einen nicht muslimi-

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134  |  Wege zur Integration

schen Bräutigam nicht vorstellen, aber es »kommt alles über die Liebe«.
Was sie ebenfalls sich nicht vorstellen kann, ist, einen Mann zu ehelichen,
der bereits sexuelle Erfahrungen mit einer Frau gemacht hat.

»Ich kenne aber viele, auch Mädchen mit Kopftuch, die vor der Ehe schon mit ande-

ren geschlafen haben. Ich finde es nicht gut. Ich würde auch keinen Jungen heira-

ten, der vorher mit anderen geschlafen hat. Ich werde ihn direkt fragen.«

Aische ist nicht der Meinung, dass der Islam für sie bei der Integration in
diese Gesellschaft ein Hindernis darstellt.
      Empört ist sie über die Meinung, dass Islam und Demokratie konträr
seien. Es ist ihr unverständlich, warum einige so denken. Sie führt dies da-
rauf zurück, dass diese Menschen sich nicht unbeeinflusst und gutgesinnt
mit den islamischen Prinzipien auseinandergesetzt haben.

»Nein, Islam ist auch demokratisch. Man denkt, alle Moslems … oh mein Gott – die

denken: ›Ein Moslem! Er darf gar nichts machen, er ist wie ein Sklave!‹ und so. Ein

Schüler in meiner Klasse dachte, dass wir gar nichts machen dürfen, und der denkt,

wir dürfen das nicht machen, das nicht machen. Aber wenn man es ihm erzählt,

dann sagt er: ›Ach so!‹ Ich habe ihm ein Buch über den Islam gegeben und er hat es

gelesen. Dann sagte er: ›Ihr dürft ja vieles tun und ihr seid so frei. Ich dachte es

nicht so.‹ Islam ist nur ein Glaube, der uns glücklich machen möchte.«

Außerdem weiß sie, dass Muslime niemandem schaden dürfen; sie dürfen
sich weder verfeinden noch jemanden verletzen. Dass beispielsweise arabi-
sche Jugendliche gewalttätig werden, wenn ihr Muslim-Sein oder Arabisch-
Sein verhöhnt wird, kann sie nicht verstehen. Diese muslimischen Jugend-
lichen agieren nach ihrer Auffassung paradox, denn der Islam verbietet
solche Verhaltensweisen. Das zeigt ihr, dass sich die gegenwärtigen Mus-
lime, vor allem muslimische Jugendliche, im Islam nicht einwandfrei aus-
kennen.

»Muslime dürfen Menschen nicht schaden, nicht streiten, und sie dürfen nicht Blut

vergießen oder jemanden verletzen. So richtige Muslime machen so etwas nicht,

aber es gibt türkische männliche Jugendliche, die aufbrausen, wenn jemand etwas

Schlechtes über Islam, Türken und so sagt, und auch dann vielleicht zuschlagen.

Die wissen nicht, was der Islam von denen möchte. Sie wissen nicht, was im Koran

steht. Die müssen lernen, dass ein Muslim nicht schlägt oder andere verletzt, auch

wenn Gott oder die Muslime beleidigt werden. Man soll mit solchen Menschen re-

den. Wenn die nicht kapieren, soll man einfach weggehen und nicht mehr hinhö-

ren. Ich würde einfach solchen Menschen erklären, würde ihn bitten, nicht sich

über meinen Glauben lustig zu machen. Sonst würde ich überhaupt nichts ma-

chen.«

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  135

5.3.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Die 16-Jährige ist in keinem Verein Mitglied und keine regelmäßige Mo-
scheegängerin. Sie besucht die Moschee hauptsächlich in der Fastenzeit im
Ramadan oder an besonderen religiösen Tagen mit ihren Freunden oder
ihrer Schwester. Für sie repräsentieren muslimische Organisationen mehr
die nationale Identität als die religiöse; sie kritisiert dieses irritierende Bild.

»Ich sehe dort kaum afrikanische oder deutsche Muslime. Türken sind unter sich,

Araber sind unter sich. Ich war in einer Moschee, dort waren fast nur Araber und

dort wird Arabisch gesprochen. In der anderen Moschee sind es nur türkische Men-

schen. Warum können die nicht etwas gemeinsam aufmachen? Muslime müssen

zusammenkommen. Das ist auch dann muslimisch.«

Überraschend mag sein, dass sie, obwohl es ihr an einer festen Bindung an
die muslimischen Vereine oder Moscheen fehlt, mit der Arbeit dieser Ein-
richtungen zufrieden ist. Hauptgrund für ihre Zufriedenheit ist, dass in
den Moscheen Islamunterricht, aber ebenso nicht religiöse Seminare sowie
Hausaufgabenhilfe angeboten werden. Sie lehnt Moscheen im Grunde
nicht ab:

»Aber wenn der Imam oder so nicht korrekt redet, dann würde ich diesen ablehnen,

Moscheen nicht. Also so ’nen Verein lehne ich ab, weil das ist nicht Islam und nicht

Muslime sind.«

Von einigen Gruppen hält sie nicht viel und steht ihnen ablehnend gegen-
über.

»Die reden streng und sagen auch anderen Muslimen Kafir [Nichtmuslim, H.Ö.]

und lehnen uns ab. Sie denken, sie seien die besten Menschen auf dieser Erde. Und

die sagen, dass man gegen Nichtgläubige und auch gegen andersdenkende Muslime

Druck machen kann. Und das ist nicht gut so, weil Islam Frieden ist und nur Allah

weiß, wer gut oder schlecht ist.«

Wenn sie das Wort Moschee hört, denkt sie an Gott und Frieden. Das be-
deutet für sie: Wenn sie in eine Moschee geht, möchte sie dort die Nähe zu
Gott und dem Frieden spüren.

»[E]gal ob Christ oder so was, er darf einfach reinkommen.«

Sie ist davon überzeugt, dass die Moscheen ihre Aufgaben erfüllen, denn
»alle können hingehen, die Türen sind für alle offen«. Etwas stört sie den-
noch:

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136  |  Wege zur Integration

»Aber manche Moscheen sind nicht so sauber, die Toiletten stinken und so. Sie

müssen sauber machen und noch mehr andere Menschen in die Moschee einla-

den.«

Ihre Einstellung zu Imamen in Berlin ist folgende:

»Erst mal: Ausstrahlung muss er haben [lacht, H.Ö.]. Dass der nett ist und einen

guten Charakter hat … Ich kenne eine weibliche Imam. Ich sag dir, sie war so krank.

Wenn wir etwas gemacht haben, dann hat sie ihre Federtasche oder Schlüssel auf

uns geschmissen. Sie denkt, sie ist in der Türkei. Echt krank! Wir haben uns be-

schwert und dann hat man sie rausgeschmissen.«

Ferner ist sie der Meinung, dass die Imame im positiven Sinne auf die Le-
bensweisen und Lebenseinstellungen der muslimischen Jugendlichen
einwirken können, wenn sie ihnen aufrichtig und treffend die islamischen
Grundsätze weitergeben. Personen, die den Islam für ihre Selbstsucht
missbrauchen, würden langfristig keinen Einfluss auf die Muslime, insbe-
sondere auf muslimische Jugendliche haben, weil ihr Verhalten schnell
enttarnt werde.

»Muss aber logisch sein. Zum Beispiel: Kaplan hat auch angeblich über Islam was

erzählt. Aber mein Herz hat mir sofort gesagt: ›Nein, das ist nicht Islam‹ und so.

Keiner kann Islam für immer falsch erzählen, denn Lügen haben kurze Beine. Eines

Tages kommt das raus, wie jetzt bei Kaplan und so.«

5.4 Benjamin – »Ja, die Religion hilft mir, dass ich nicht
hoffnungslos werde und nicht aufgeb. Sie gibt mir
Mut und legt mir nahe, geduldig zu sein.«

Zur Interviewsituation

Während meines Besuches in einer islamischen Gemeinde wurde ich auf
eine kleine Gruppe von jungen Menschen aufmerksam, die gemeinsam
eine Lektüre in deutscher Sprache studierten. Ohne Weiteres konnte ich
mich dazugesellen. Diesen zwölf jungen Männern, die sich intensiv in
deutscher Sprache über den Islam weiterbildeten, habe ich mich nach ihrer
Sitzung vorgestellt und mein Anliegen dargelegt. Anschließend habe ich
den augenscheinlichen Unterrichtsleiter um ein persönliches und intensi-
ves Gespräch gebeten, wozu er sich schnell bereit erklärte. Drei Tage später
haben wir uns zu diesem Interview bei mir zu Hause getroffen.

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  137

5.4.1 Wer ist Benjamin?

Benjamin wurde 1983 in Bayern geboren. Er ist in einer binationalen Fami-
lie aufgewachsen. Sein Vater kommt aus Syrien und ist ein Muslim, wäh-
rend seine Mutter eine Deutsche ist und ursprünglich überzeugte Christin
war. Vor über neun Jahren konvertierte sie zum Islam. Bis zu seinem
sechsten Lebensjahr lebte die Familie in Bayern. Dann entschloss sie sich,
nach Syrien zu emigrieren. Dort hat er die erste Klasse besucht. Bereits
nach einem Jahr sind sie wieder nach Deutschland zurückgekehrt und ha-
ben sich in Berlin niedergelassen, weil sie sich in Syrien nicht zurechtfan-
den. Nach der Scheidung seiner Eltern ist sein Vater wieder nach Syrien
zurückgegangen. Seitdem leben seine Geschwister und er bei seiner Mut-
ter im Ostteil Berlins.

»Ich bin sehr, sehr, sehr froh in Deutschland zu leben und aufgewachsen zu sein,

weil ich muss sagen: ›Deutschland ist eines der wenigen Länder, wo du deine Reli-

gion frei praktizieren kannst.‹ Also, man würde jetzt denken: ›Nanu! Es gibt doch

Länder, wo viele Muslime leben, also die islamischen Länder.‹ Das muss nicht be-

deuten, dass die Muslime in diesen Ländern ihren Glauben so praktizieren können,

wie sie es wollen. Dort gibt es Diktatoren, politische Verfolgungen und viele Grau-

samkeiten seitens der Regierungen. Dieses hast du in Deutschland – Gott sei Dank

– nicht. Hier herrscht Religionsfreiheit. Die wird zwar hin und wieder an einigen

Stellen eingeschränkt – ich sage mal zum Beispiel das Kopftuchproblem. Aber du

hast hier sonst die Freiheit, du wirst nicht verfolgt. Ich bin wirklich froh. Und was

das Wissen so angeht, habe ich den Islam auch hier in Deutschland kennengelernt.

In Syrien würde ich diese Möglichkeit vielleicht nicht haben. Ich habe mit Verwand-

ten und Freunden dort gesprochen. Die haben sich sehr gewundert, wo mein Wis-

sen über den Islam herkommt. In Syrien, wo mein Vater herkommt, ist es verboten,

tiefer gehend über den Glauben nachzudenken und Unterricht zu machen. Solche

Leute werden heute noch verfolgt, auch heute noch! Ich habe es nicht geglaubt. Ich

habe dieses mit meinen eigenen Augen gesehen, vor drei Jahren, als ich dort war.

Zwar leben dort sehr viele Muslime, aber die Regierung unterdrückt ihr eigenes

Volk und zwingt diesen Menschen ihre Ideologie auf. Dieses wird leider in Europa

nicht wahrgenommen und diskutiert. Man denkt, dass die Muslime dort in Freihei-

ten leben und Nichtmuslime keine Religionsfreiheit haben. Die Muslime haben in

ihren eigenen Ländern keine Freiheiten, sie dürfen den Islam nicht richtig kennen

lernen. Alles wird kontrolliert! Der Staat unterdrückt die Menschen und überwacht

sie. Und da bin ich wieder froh, hier zu leben. Also, wenn in Deutschland bisschen

mehr die Sonne scheinen würde, wäre es das Paradies auf Erden [lacht, H.Ö.].«

Mit seiner Mutter, zu der er ein sehr gutes Verhältnis hat, lebt Benjamin
sehr gern zusammen. Er bewundert sie, weil sie trotz der Scheidung mutig
blieb und seine Geschwister und ihn aufrichtig aufzog.

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138  |  Wege zur Integration

»Also, ich lebe noch immer bei ihr. Sie ist auch muslimisch, sie ist Deutsche, von

Geburt an eine Berlinerin. Sie war eine überzeugte Christin, und später irgendwann

hat sie angefangen, sich über den Islam zu informieren. Und später hat sie sich

auch für den Islam entschieden. Und heute ist sie eine aufrichtige Muslima und

zeigt uns viel von ihrer Religiosität. Also: Sie bringt viel Verständnis, Barmherzig-

keit und Liebe uns entgegen. Sie hat uns mit Liebe aufgezogen. Und alles, was sie

erklärt, tut sie mit Liebe und immer hat sie einen Bezug zum Glauben. Sie hat uns

alles erklärt.«

Zu seinem Vater pflegt er ein gutes Verhältnis. Der Kontakt läuft allerdings
über das Telefon oder via E-Mail, weil er in Syrien lebt und jährlich nur für
einige Tage zu Besucht kommt. Insgesamt ist Benjamin aber mit seiner
Familie recht zufrieden. Sehr glücklich ist er auch, dass er seit einigen Jah-
ren kontinuierlich den islamischen Geboten nachkommt. Daher betrachtet
er es als bemerkenswert, wenn Menschen im jugendlichen Alter die isla-
mischen Regeln befolgen. Die Eltern spielen in diesem Zusammenhang
für ihn eine bedeutende Rolle. Er ist der Überzeugung, dass die Kinder
sich für ein religiöses Leben entscheiden, wenn die Eltern ihren Kindern
dies vorleben. Deshalb ist er froh, dass seine Eltern die Religion, wenn
auch nicht allumfassend, während der Erziehung nicht ausgeschlossen ha-
ben. Er verfügte zu Hause über viele Freiheiten. Seine Eltern haben ledig-
lich darüber gewacht, dass er sich von kriminellen und im Islam eindeutig
verbotenen Verhaltensweisen fernhält. Falls er doch ein unislamisches
Verhalten zeigte, machten ihn seine Eltern durch überzeugende Gespräche
auf sein Fehlverhalten aufmerksam.

»Besonders meine Mutter hat mir dann alles erklärt. Mein Vater lebt ja nicht mehr

bei uns, deshalb kann ich nicht so vieles über ihn sagen, aber meine Mutter ist sehr

geduldig. Sie ist für mich ein Vorbild. Sie hat eine Ruhe, unbegreiflich! Und in allen

Sachen sieht sie Positives. Sie spricht positiv, auch wenn etwas wirklich negativ ist.

Bei ihr sehe ich die Sunna des Propheten: Sie versucht, die Lebensweise und Emp-

fehlungen unseres Propheten zu praktizieren. Ich denke, dass sie dadurch diese po-

sitive und ruhige Haltung hat. Deshalb wendet sich meine Mutter nicht von uns ab,

wenn wir mal Fehler machen. Sie begegnet uns mit großer Toleranz. Und das finde

ich sehr gut und wünsche es auch jedem.«

In seiner Freizeit besucht er dreimal in der Woche einen Gesprächskreis,
wo sich junge Muslime treffen, um sich gemeinsam über ihren Glauben
weiterzubilden. Sie lesen gemeinsam Lektüren zu islamischen Themen.
Derzeit versuchen sie, durch Lesung von tafsir (Kommentare zu den Suren
und Versen im Koran) den Koran inhaltlich besser zu verstehen. Vor allem
bedienen sie sich der Werke des Gelehrten Said-i Nursi, der zahlreiche Ab-
handlungen mit dem Titel »Risale-i Nur« über islamische Themen ge-
schrieben hat. Dieser Gesprächskreis wird in deutscher Sprache abgehal-

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  139

ten, da an ihm deutsche, türkische, arabische und bosnische Jugendliche
teilnehmen. Wenn er sich mit seinen Freunden trifft, versucht er, mit sei-
nen Freunden »etwas Sinnvolles zu machen«, indem sie »nicht in die
Kneipen gehen, spazieren gehen, bummeln, ins Kino gehen«. Darüber hi-
naus sitzt er gerne an Computerspielen und treibt in einem Verein Sport.
In einigen Vereinen engagiert er sich ehrenamtlich, indem er ältere Men-
schen, besonders solche, die keine Familienangehörigen haben, unter-
stützt.
      Trotz allem Enthusiasmus für Deutschland ist er betrübt und erschro-
cken, wenn er mit seiner Mutter, die sich inzwischen ein Kopftuch ange-
legt hat, in der Öffentlichkeit den »mürrischen Blicken« der Passanten be-
gegnet. Erfahrungsgemäß hätten muslimische Jungen und Männer in der
Öffentlichkeit weniger Probleme als die muslimischen Mädchen und Frau-
en, weil letztere aufgrund ihrer Kleidung schneller als fremd deklariert
würden. Zu diesem Bild tragen nach seiner Überzeugung vor allem die po-
litischen Diskussionen bei.

»Sie [seine Schwester, H.Ö.] musste mit vielen Vorurteilen kämpfen. Man nahm ihr

nicht ab, dass sie die Klassenbeste ist und studiert. Man dachte: ›Na, Kopftuch!

Dann muss sie faul und dumm sein und wird vom Vater oder Bruder dirigiert.‹ Vie-

le Leute trauen sich aber nicht, offen ihre Vorurteile auszusprechen. Immer hinter

dem Rücken werden solche Äußerungen gemacht.«

»Ich habe es selbst erlebt. Viele Leute trauen sich nicht, sich offen auszusprechen.

Eine lustige Sache. Die Leute haben zwar was dagegen, aber trauen sich nicht, dies

offen auszusprechen. Da sind wir mal die Rolltreppe runtergefahren und jemand ist

von der anderen Rolltreppe entgegengefahren. Da hörtest du aus dem Mundwinkel

halt, ohne dass er sich bewegt oder Anstalten gemacht hat: ›Scheiß-Ausländer!‹ Das

Lustige ist, man ist selber Deutscher. Das Allerlustigste ist ja, meine Mutter ist

Deutsche. Die Leute sind zwar freundlich, aber die sind halt immer mit Vorurteilen

überschüttet, wie zum Beispiel: ›Die kopftuchtragenden Frauen können nicht

Deutsch sprechen, können sich nicht artikulieren!‹ Wenn dann angefangen wird,

meiner Mutter etwas so ›tarzanisch‹ zu erklären, dann fängt meine Mutter an, auch

berlinerisch weiterzuerzählen. Dann fallen alle von den Wolken, dann ist es eine

sehr peinliche Situation. Meine Mutter trägt ja Kopftuch, aber nicht seit Langem;

erst so seit einigen Jahren. Für sie ist das Kopftuch ganz normal, etwas Selbstver-

ständliches, so wie ein Baseballcap. Und da sie halt damit so selbstbewusst umgeht,

sind auch viele Leute, die mit ihr in Kontakt treten, baff!«

Dafür, dass es zu solchen Vorurteilen und Stereotypen in der Gesellschaft
überhaupt kommen kann, zieht er ausdrücklich die Medien in die Verant-
wortung. Zwar begrüßt er die Pressefreiheit, aber erwartet zugleich von
den Medien mehr Sachlichkeit.
      Weil seiner Meinung nach die heutige Berichterstattung vornehmlich
unter einem »Sensations- und Ratingdruck« steht, müssen die Muslime

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140  |  Wege zur Integration

aufmerksam sein und sich vorbildlich islamisch verhalten. Solange der Is-
lam und das muslimische Leben in den Medien nicht sachlich und vorur-
teilslos präsentiert würden, sei ein fehlerloses Leben aller Muslime erfor-
derlich. Er wünscht sich, dass die Muslime in der Nachbarschaft, in der
Schule, an der Arbeitsstelle etc. mit Nichtmuslimen in den Dialog treten.

5.4.2 Dimensionen der Religiosität

5.4.2.1 Die Dimension des Glaubens

»Ich wusste aber nicht, welchen Wert der Glaube, der Islam hat. Als ich angefangen

habe, die Korankommentare zu lesen, dann habe ich diesen Sinn besser verstan-

den.«

Durch seine Lesungen in den Korankommentaren »Risale-i Nur« ist sein
Glauben an Gott, an die Allmacht Gottes, stärker geworden. Je mehr er sich
der Bildung über den Islam widmet, umso ausgeprägter wird sein Glaube.

»Man sieht doch überall, was Er so gemacht hat: die Sonne, der Mond, das Univer-

sum, die Menschen, die Natur … Also man sieht vom kleinsten Atom bis zum größ-

ten Planeten dasselbe Prinzip, das eben Gottes Existenz beweist. Die Eigenschaften

Gottes werden mir überall bewusst, allein beim Lächeln eines Kindes zum Beispiel.

Wer bewegt die Welt, wer hält das Universum zusammen?«

Er ist hochbeglückt darüber, dass er Gott als einen »liebenden, barmherzi-
gen, gerechten Schöpfer« kennengelernt hat. Erfreut ist er besonders, ihn
überhaupt kennen und lieben zu können, in einer Zeit, in der der Glaube
an Gott als altmodisch betrachtet werde. Inzwischen fühlt er, dass er einen
unerschütterlichen Glauben in seinem Herzen aufgebaut hat.

»Wenn ich annehme, dass es einen Gott gibt, der alles weiß und allmächtig ist und

er sich dann barmherzig zeigt und auch sich auf die Stufe des Menschen herablässt

und einen Koran sendet mit seinen Weisungen und seinen Empfehlungen, und

wenn ich weiß, dass er allwissend und allweise ist, dann gehe ich davon aus, was er

mir aufdiktiert und mir vorschlägt und sagt, ist ein Vorschlag; ich kann es anneh-

men oder nicht. Aber, so wie ich ihn kennengelernt habe, weiß ich, dass das, was er

sagt, letztendlich nur zu meinem Besten ist. Ich kann mich doch nicht mit ihm

messen, ich bin doch vergänglich, er ja nicht. Ich finde, wer Gegenteiliges behaup-

tet, der ist nicht logisch. Nein, auf keinen Fall! Im Gegenteil, wenn er aus dem Ko-

ran und Sunna einmal nicht versteht, heißt es ja nicht, dass es veraltet ist. Man kann

ja nicht alles sofort verstehen. Man muss geduldig sein und darauf weiter aufbau-

en.«

Er zweifelt nicht an der Existenz des Jüngsten Tags, dies stellt das Zentrum

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  141

seines Glaubens dar. Das jenseitige Leben fasst Benjamin als das ewige Le-
ben auf. Daher betrachtet er das Leben auf dieser Erde als vergänglich und
als eine Prüfung. Daher unterliegen alle Menschen auf dieser Erde Gottes
Prüfung, die für ihre Handlungen im Jenseits Ihm Rechenschaft ablegen
müssen. Menschen, die die Prüfung bestanden haben, werden mit dem
Paradies belohnt.

5.4.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis

Früher hatten Gebete in Benjamins Alltag keine große Bedeutung. Damals
fiel es ihm schwer, sich täglich vor den Gebeten zu waschen. Nach seiner
bewussten Vertiefung in den Islam ist ihm dies aber augenfällig geworden:

»Dann konnte ich auch meine Faulheit überwinden. Denn meine Seele benötigt

diese Gebete, denn wie ich esse und trinke, um zu überleben, bedarf auch meine

Seele Nahrung, und der Balsam für die Seele ist das Gebet. Das Gebet ist wie eine

Tankfüllung eines Motors. Das Gebet macht einem immer wieder bewusst, dass es

einen Schöpfer gibt, der dich nicht ärgern möchte, sondern er möchte dir zeigen,

dass alles außer Ihm vergänglich ist und mit dem Tod nicht alles zu Ende ist, son-

dern das ewige Leben erwartet einen, und dort werden alle Gerechtigkeit erhalten,

die sie vielleicht auf dieser Erde nicht bekommen haben. Und deshalb möchte ich

auf das Gebet nicht verzichten. Es ist gut für mich. Je mehr man sich über den Sinn

des Gebetes, des Islam und so Gedanken macht, umso mehr hat man Lust und

Spaß am Beten.«

Vortrefflich findet er auch das Gemeinschaftsgebet in der Moschee. Weil er
das Gefühl hat, in der Moschee in seinen Gebeten gefasster und Gott noch
näher zu sein, diese deshalb segensreicher sind als daheim, bemüht er
sich, mit der Gemeinschaft in der Moschee bzw. zu Hause mit seinen
Freunden zu beten. Demnach ist für Benjamin aus seiner Sicht eine Reli-
gion ohne Gebete unerfindlich: Wie ein Haus ohne ein stabiles Fundament
schon bei einer minimalen Erschütterung zusammenstürze, so könne auch
eine Religion ohne Gebete nicht existieren. Aus diesem Grund gehören die
fünf täglichen Gebete zu den wichtigen Säulen seiner Lebenswelt.
      Dass Menschen fasten, bewundert er. Die wiederholten Aufforderun-
gen, dass ein Muslim im Ramadan zu fasten hat, bewegten ihn dazu, der
»Fastenwelle« nur unregelmäßig und häufig auch unwillig zu folgen, bis
sich ihm der tiefere Sinn erschloss:

»Ich habe wiederum, nachdem ich kapiert hatte, wieso, weshalb, warum das Fasten

eine Bedeutung im Islam hat, umso lieber gefastet. Ich habe das Fasten verstanden

als Reinwaschen von Sünden. Klar, auch die Besinnung auf das Leben. Ohne zu fas-

ten, wäre es schwer, Mitleid mit anderen zu haben, die hungern. Ein Mensch kann

sich sehr schwer in so etwas reindenken, wenn er nicht selber darunter leidet. Mit

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142  |  Wege zur Integration

dem Ramadan macht man sich noch mehr Gedanken über das Leid der Menschen,

über Umweltschutz, über seine Mitmenschen. Mit dem Fasten steigt auch dann die

Begeisterung, Gott noch dankbarer für das zu sein, was er einem so gibt. Im Monat

Ramadan sollte aber nicht nur der Mund fasten – also nichts essen und trinken! –,

sondern alle Organe des Menschen sollten mitfasten: keinen Ärger machen, keine

schlechten Worte benutzen, keine blöden Witze, nicht lügen und so weiter. Also

einen Monat lang versucht der Muslim, sich so richtig zu besinnen und zu erziehen,

damit er in den anderen elf Monaten weiter so lebt. Also der Monat Ramadan ist

sozusagen eine jährliche Bilanz: ›Was habe ich erreicht, was nicht? Was sollte ich

jetzt besser machen? Wen habe ich mit meinen Worten verletzt?‹, um sich dann

aber bald zu entschuldigen, damit er im Jenseits nicht als Schuldiger dasteht.«

Die islamische Trauung (Nikah) ist für ihn wichtig, weil eine Verheiratung
den Segen Gottes benötigt. Er wird bei seiner Trauung besonders darauf
achten, dass er nicht nur standesamtlich, sondern auch islamisch getraut
wird.
      Als er einst die islamischen Regeln nicht so ernst nahm, hat er den vom
Islam abgesteckten »Lebensrahmen« eindeutig gesprengt:

»Früher habe ich einige Freunde gehabt, die auch gekifft haben. Ich habe auch eini-

ge Male mitgemacht. Aber als ich angefangen habe, den Islam zu praktizieren, hatte

ich innerlich eine starke Energie, die mich auch vor diesen Freunden geschützt hat.

Ich habe sie verlassen und mir andere Freunde gesucht. Ich glaube, wenn ich mit

diesen immer noch zusammen wäre, dann wäre ich vielleicht jetzt woanders oder

wäre drogenabhängig. Ich höre von einigen, dass einige meiner Freunde im Ge-

fängnis sitzen oder Drogendealer geworden sind. Ich bin Allah dankbar, dass ich das

nicht bin, aber bin auch traurig, dass meine ehemaligen Freunde es nicht geschafft

haben.«

Durch diesen Wandel hat er seinen Alltag geordnet, sodass nunmehr der
Islam einen großen Einfluss auf sein Leben hat. Mit den fünf täglichen
Gebeten fühlt er sich behüteter.

»Zum Beispiel kann ich mit dem Gebet Lügen, Klauen, Kneipen, Spielcasinos und

Ähnliches nicht vereinbaren. Deshalb gehe ich nicht dorthin oder tue solche

schlechten Dinge nicht. Ich habe auch aufgehört zu rauchen.«

5.4.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

Er ist der festen Meinung, dass der Mensch eine Religion braucht, weil er
selbst sein jetziges geordnetes Leben dem Islam verdankt.

»Meine ehemaligen Freunde hatten dieses nicht und haben ihr Leben versaut. Eini-

ge sind im Gefängnis und andere verdienen ihr schmutziges Geld, indem sie andere

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  143

Menschen mit Drogen vergiften. Das alles kann und darf ich nicht tun, auch wenn

ich verhungern sollte. Ich weiß: Gott sieht mich und ich werde zur Rechenschaft ge-

zogen. Er wird mich für alle meine Sünden hart bestrafen. Ich denke, jeder Mensch

braucht deshalb eine Religion. Hätten meine ehemaligen Freunde überhaupt einen

gefestigten Glauben, so wären sie heute vielleicht vorbildliche junge Menschen. Re-

ligion ist wichtig.«

Eine Religion ist für ihn dann eine Religion, wenn sie folgerichtig ist und
auf seine Fragen begreiflich antwortet.

»Eine Religion darf nicht nur Theorie sein, sondern sie muss auch praktisch sein,

also eine Umsetzung muss möglich sein. Auf Worte sollten Taten folgen.«

Dieses Verständnis ist für ihn im Islam zu bekommen. Daher definiert
Benjamin den Islam als eine Religion, die ihm Orientierung, Schutz, Se-
gen, Frieden, Hoffnung, Glück und Bescheidenheit verschafft. In Zwangs-
lagen empfindet er, dass der Islam ihn schützt und nicht alleinlässt. Die
alltäglichen islamischen Regeln dienen ihm besonders in Notlagen als eine
Stütze, um nicht frustriert aufzugeben.

»Und ich rezitiere ja täglich in meinen Gebeten oder lese im Koran, dass die Welt

eine Prüfung darstellt, dass der Mensch auch schwierige Zeiten haben kann und ich

geduldig sein soll.«

5.4.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Benjamin sieht sich noch am Anfang seiner Einweisung in den Islam, weil
für ihn Wissen zwar einen Anfang hat, aber kein Ende. An sich ist er ein
widerwilliger Leser, aber ohne das Studieren von Büchern ist es heutzutage
für ihn unmöglich, den Islam zu erlernen. Zwar liest er relativ wenige Pu-
blikationen, aber der Gesprächskreis, an dem er dreimal wöchentlich teil-
nimmt, bietet ihm einen Anlass, Bücher über den Islam zu lesen. Als Lei-
ter dieser Lerngruppe muss er sich auf die Sitzungen adäquat vorbereiten.
Selbst wenn es ihm hin und wieder kein Vergnügen bereitet, treibt er da-
mit seine Bildung voran.

»Ich wünsche mir aber vor allem religiöse Weiterbildungsmöglichkeiten in deut-

scher Sprache. Hier sollte vor allem das Warum im Vordergrund stehen.«

Eine sogenannte »Koranschule« hat er nicht besucht, weil ihre Kurse vor-
nehmlich in türkischer oder arabischer Sprache durchgeführt wurden.

»Aber wieder für deutschsprachige Muslime gesprochen, weil wir weder Türkisch

noch Arabisch können: Auch solche Unterrichte werden wieder in Türkisch oder

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144  |  Wege zur Integration

Arabisch angeboten. Daher können wir nicht dorthin. Okay, dorthin hat jeder Zu-

tritt, das heißt, ich kann natürlich hin. Aber alles wird in Arabisch oder Türkisch

erklärt, da hat man es deshalb nicht leicht. Ich hatte Glück, eben den deutschspra-

chigen Korankommentar gefunden zu haben, der auf meine Fragen Antworten gibt.

Was die deutsche Literatur über den Islam angeht, gibt es viel zu wenig. Hier müss-

te etwas gemacht und unternommen werden.«

5.4.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen

Höchste Priorität hat für Benjamin, seine Kinder nach den Geboten des
Korans zu erziehen. Die Wissensgrundlage der Kinder sollen – unabhängig
von ihrer Herkunft und Kultur – die religiösen Werte sein, die sich unter
den Religionen nicht wesentlich unterscheiden.

»Wenn man die religiösen Grundsätze sich anschaut, dann unterscheiden sie sich

auch nicht so sehr, zum Beispiel vom Christentum: ›Du sollst nicht stehlen, du

sollst nicht lügen, du sollst nicht töten und so weiter!‹ Das sind Grundsätze, die ei-

nen Menschen ausmachen, und Werte sind eben, die einen Menschen auszeichnen.

Wenn man Bescheid weiß, welche Werte zum Beispiel im Islam wichtig sind, dann

kann man sie zum Vorbild nehmen. Es sollte in der Erziehung früher ansetzen,

damit sie verinnerlicht werden und später auch praktiziert werden.«

Zumindest wird er versuchen, seinen Kindern eine islamische Erziehung
und Bildung zu ermöglichen, um sie zu vorbildlichen Menschen in der
Gesellschaft zu machen.
      Sehr wichtig findet er das islamische Verbot des vor- und außereheli-
chen Geschlechtsverkehrs, weil sich sonst unsittliches Verhalten in der Ge-
sellschaft zunehmend durchsetzen werde.

»Das finde ich sehr wichtig. Man kann auch dagegen argumentieren und sagen: ›Ja,

der Mensch ist frei und er kann alles machen, was er will.‹ Man sieht ja dabei, was

da herauskommt. Die Frauen bleiben letztendlich ›darauf sitzen‹ und für den Mann

war das ein Vergnügen von einer bis drei Minuten. Und eine Frau hat vielleicht

neun Monate oder sogar Jahre damit zu kämpfen. Verhütung gibt es zwar, aber

trotzdem werden nur die Gelüste befriedigt. An die wichtigen Sachen, wie Familie,

gemeinsame Ehe und so, wird nicht gedacht. Wo bleibt die Verantwortung der

Männer und Frauen? Leider ist es auch heute so, dass man eine schöne Frau heira-

tet und nach einigen Jahren geht man entweder fremd oder man lässt sich scheiden,

um an eine andere Frau zu kommen, weil man der Meinung ist, die Ehefrau ist

nicht mehr so attraktiv. Gerade hier setzt der Islam an, der uns nahe legt, dass man

nicht nur seines geschlechtlichen Triebes willen heiratet, sondern um Allahs willen.

Ein Muslim sagt sich eben: ›Ich heirate diese Frau beziehungsweise diesen Mann

um Allahs willen, mag sie jetzt hübsch sein und in zehn Jahren hässlich.‹ Ein Mus-

lim glaubt ja daran, dass er mit dem Ehepartner, den er auf dieser Erde hat, im Pa-

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  145

radies weiterleben wird, und dort bekommen sie die absolute Schönheit. Daher ist

die Schönheit, die man auf dieser Erde hat, nicht so wichtig, denn die echte Schön-

heit wird kommen – im Jenseits. Man freut sich eben auf die kommende Schön-

heit.«

Ohne Weiteres will er nicht ausschließen, eine nicht muslimische Frau zu
heiraten, denn es komme auf den »Kern des Menschen« an. Für eine Ver-
mählung reiche dieser völlig aus.

»Man kann auch über keinen vorurteilen, weil er kein Muslim ist oder den Islam

nicht kennengelernt hat, oder mit dem Islam nichts zu tun haben will. Wenn er

nicht will, dann ist es auch in Ordnung. Es kommt auf den Kern des Menschen an;

wenn er ein guter Mensch ist, dann spielen die anderen Bereiche nicht die zentrale

Rolle.«

Als integrationshemmend hat er den Islam nicht erlebt. Benjamin be-
zeichnet den Islam als integrationsfördernd, weil der Islam mit seinen
Werten für ein gedeihliches und harmonisches Zusammenleben aller
Menschen eintritt.

»Der Islam ist mit seinen Werten wie Gastfreundschaft, Barmherzigkeit, Liebe, To-

leranz sogar integrationsfördernd. Integration erfordert ja ein gegenseitiges Kennen-

lernen. Eben diese Werte fordern ja einen Muslim auf, einen guten Umgang zu

pflegen und mit der Gesellschaft gut zu leben und sich dabei nicht zurückzuzie-

hen.«

Zum Verhältnis von Islam und Demokratie führt er aus, dass sie sich nicht
widersprechen, sondern ohne Weiteres vertragen. Er ist darüber hinaus der
Überzeugung, dass der Islam ein demokratisches Verständnis verstärkt,
eben weil der Muslim alle Menschen als Geschöpfe Gottes und als Nach-
kommen Adams und Evas ansieht.

»Also, man muss sich erst fragen: ›Was versteht man unter Demokratie?‹ Darunter

verstehe ich die Freiheiten: Meinungsfreiheit, Pressefreiheit, Religionsfreiheit, Ent-

scheidungsfreiheit und so. Und das gibt es ja auch im Islam. Von daher würde mir

nichts Gegenteiliges aus dem Islam einfallen. Im Gegenteil, das wird vom Islam

bestärkt. Ich würde den Islam demokratiefreundlich bezeichnen, sogar demokratie-

fördernd. Auch macht der Islam keinen Unterschied zwischen den Menschen, denn

Allah hat alles auf dieser Welt erschaffen. Er hat die Menschen unterschiedlich er-

schaffen, weil er die Vielfalt liebt. Er hat keinen hervorgehoben, er hat alle gleich

erschaffen, letztendlich sind alle liebenswert, interessant und es wert, kennengelernt

zu werden. Von daher wird Toleranz im Glauben großgeschrieben. Und da wir alle

letztendlich über sieben Ecken verwandt sind – es fing ja mit Adam an –, wär’s

schwachsinnig, hier Unterschiede zu machen. In der Demokratie sollte man auch

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146  |  Wege zur Integration

die Vielfalt bewahren und schützen. Ich denke, Islam und Demokratie vertragen

sich gut.«

Anderen Thesen, die dem Islam eine demokratiefeindliche Haltung unter-
stellen, widerspricht Benjamin bildhaft:

»Dass der Islam nicht gegen Demokratie gerichtet ist, kennen wir auch aus der Ge-

schichte. Gerade im Mittelalter hatten wir Europäer mit Demokratie, mit Menschen-

rechten, mit Vielfalt und so große Probleme. Viel Blut ist geflossen, viele Menschen

mussten sterben, weil sie Juden waren oder weil sie nicht ins Bild passten. Gerade

in diesem Zeitalter waren die Muslime mit ihrem Glauben weit voran, viel fort-

schrittlicher, und nahmen auch Menschen in Schutz vor den Europäern. Juden und

politisch Verfolgte hatten in der Türkei Zuflucht gefunden. Alles das ist leider in

Vergessenheit geraten und jetzt werfen wir Europäer dem Islam eine Demokratie-

untauglichkeit vor. Komisch, nicht wahr?«

Zwang und Gewalt sind für ihn religionsfeindliche Begriffe, die niemals
eine Anwendung finden können – schon gar nicht in der Religion. Man
wird gläubig mit dem Herzen und nicht durch Zwang. Solche Personen oder
Gruppierungen, die Zwang und Gewalt mit religiösen Motiven legitimie-
ren, sind ihm deshalb ein Gräuel, weil sie »vom Neid und von Satan ge-
lenkt« werden, gleichviel ob sie sich als Muslime oder Nichtmuslime be-
zeichnen.

»Auf gar keinen Fall kann ich es als ein Muslim, der seine Religion ernst nimmt

und über alles liebt, tolerieren.«

Nach seiner Überzeugung lehnt der Islam Zwang und Gewalt deshalb ab,
weil sonst lauter Heuchler in der Gesellschaft großgezogen würden.
Heuchler möchte der Islam nicht aufziehen, daher empfiehlt ihm seine Re-
ligion das Gespräch, in dem er mit anderen über seine Religion und Auf-
fassung sprechen kann.

»Wenn du der Meinung bist, etwas muss in der Gesellschaft anerkannt werden, ja

dann musst du dafür arbeiten, also Menschen von deiner Meinung überzeugen. Nur

dann ist es legitim. Ansonsten: Einfach über die Köpfe der Menschen, einfach von

oben herab, etwas aufzuzwingen, wäre unislamisch und unmenschlich. Das würde

ich nie als Muslim akzeptieren, auch wenn es inhaltlich irgendetwas mit dem Islam

zu tun haben sollte.«

Der Gewalt will er sich nur bei ernstlicher Bedrohung und Unterdrückung
bedienen:

»Nur das gestattet der Islam: Selbstverteidigung oder Notwehr. Sonst darf der Mus-

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  147

lim, ja an sich alle Menschen auf dieser Welt, nichts mit Gewalt, Kampf, Krieg zu

tun haben.«

Er fordert, dass die Regierungen der Weltstaaten mit gutem Beispiel vor-
angehen, indem sie ihren Mitbürgern bewusst machen, dass Gewalt und
Zwang schlechthin keine zulässigen Mittel zur Problemlösung sind.

»Aber, wenn einige Staaten ungerecht und mit Gewalt ihre Bürger einschüchtern

oder andere Länder oder Menschen angreifen, dann kann man vielen Menschen

nichts mehr erzählen. Wenn jemand sich schlecht behandelt fühlt oder erniedrigt

fühlt, dann wird er zornig.«

Der Islam fasziniert ihn auch darin, dass er Menschen in Not und Qual be-
sänftigt und zur Geduld aufruft, womit Gott verspricht, im Jenseits Gerech-
tigkeit walten zu lassen und die Tyrannen hart zu bestrafen.

»Auch hier setzt der Islam ein. Dieser Gedanke, dieser Glaube schenkt mir also ein

friedliches und hoffnungsvolles Leben auf dieser Welt, wo viel Ungerechtigkeiten

und Unmenschlichkeiten passieren.«

5.4.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Benjamin ist nur Mitglied eines Vereins, den er mitbegründet hat. Ver-
schiedentlich hat er über einige Organisationen, wie die DITIB, die IGMG,
den Islamrat und den Zentralrat, gehört. Intensiv möchte er sich aber mit
diesen Organisationen nicht beschäftigen.

»Aber, so richtig über sie habe ich mich nicht informiert, ehrlich gesagt, brauche ich

auch nicht, denn ich will nicht hinter Parteien, politischen Organisationen [her]ren-

nen.«

Nicht die Organisationen, sondern der Islam und die dazugehörige Le-
bensweise interessieren Benjamin. Er nimmt ihre Angebote nur dann in
Anspruch, wenn diese den »wahren Islam« vermitteln und von Ideologisie-
rung oder Politisierung absehen. Unzufrieden ist er darüber, dass sich
zahlreiche Organisationen eher durch ihre nationale als durch ihre musli-
mische Identität definieren. Dass Muslime mittlerweile ihre Organisatio-
nen oder Moscheegemeinden nach ihrer Herkunftskultur und -sprache
strukturieren, erscheint ihm als ein großes Hindernis für den innermus-
limischen Dialog und Konsens. Gerade dies sei für einen deutschsprachi-
gen Muslim wie ihn eine Barriere dafür, dass er überall ohne Verständnis-
schwierigkeiten und Scheu hingehen kann. Er vermisst Örtlichkeiten und
Anlaufstellen speziell für deutschsprachige Muslime.
      Konkret verlangt er von allen Organisationen, die den Islam und die

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 103-147) T01_05 personenb. auswertung TEIL 1.p 139958020672

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148  |  Wege zur Integration

Muslime repräsentieren wollen, egal welchem Kultur- oder Sprachraum sie
sich zugehörig fühlen, dass sie den Islam in den Vordergrund ihrer Aktivi-
täten stellen. Sie sollen weder den Islam für irgendwelche Zwecke instru-
mentalisieren noch sich von irgendeinem anderen instrumentalisieren las-
sen. Die Universalität und Überparteilichkeit des Islam dürften nicht ge-
schädigt werden. Daher verachtet er Gruppierungen oder Parteien, die den
Islam für ihre Ziele missbrauchen.
      Innerhalb der muslimischen Gemeinschaften mangele es an einer
ganzheitlichen Bildung und Erziehung. Nicht nur oberflächlich und unbe-
darft möchte er seine Religion studieren, sondern tiefgehend und verste-
hend, wozu eine Aufklärung über Sinn und Zweck des Islam notwendig
sei.

»Die Frage nach dem Warum muss erörtert werden. Und das sollten die Organisa-

tionen auch praktizieren, denn wir leben in einer Welt, wo die Wissenschaft eine

wesentliche Bedeutung hat und wir können sie nicht einfach so ignorieren. Gerade

der Islam hat doch in der Vergangenheit die Wissenschaft mächtig beeinflusst. Die

Muslime waren da die Vorreiter. Warum nicht heute? Ja, weil wir nur hinter Verbo-

ten und Geboten herrennen, und nicht den Sinn erklärt bekommen beziehungswei-

se nicht erklären. Wenn uns etwas nicht passt, dann berufen wir uns auf den Islam

und sagen: ›Das ist verboten!‹, obwohl das nicht so ist. Wenn es uns passt, dann

machen wir das zum Erlaubten, obwohl es im Islam eigentlich verboten ist. Das

muss aufhören.«

Im Ganzen erwartet Benjamin, dass sich die muslimischen Organisationen
für die muslimische Gemeinschaft und die Menschen in Deutschland ein-
setzen und nicht als Interessenvertretung zwischen dem Herkunftsland
und Einwanderungsland hin- und herpendeln, sich schon gar nicht für die
Herkunftspolitik und -parteien instrumentalisieren lassen.

»Der Haupttenor, den ich rüberbringen möchte, ist, dass man auch seinen Glauben

hinterfragt und sich aktiv mit seinem Glauben auseinandersetzt. Das soll nicht un-

terbunden werden, denn je mehr man sich mit seinem Glauben auseinandersetzt,

umso mehr Gewissheit wird man erlangen. Man wird das Logische und den Sinn

sehen und dann kann man mit Nichtmuslimen sich besser unterhalten. Man wird

dann nicht selbst für Missverständnisse verantwortlich sein. Dann werden wir auch

richtig verstanden werden. Aber wenn wir unseren Glauben nicht kennen, aber so

tun, als wüssten wir vieles darüber, und dann auch so sprechen und auftreten, ja,

dann werden sich eben die Vorurteile verstärken, da man ja nicht den Islam vermit-

telt, sondern seine egozentrische Betrachtungsweise, was ja von der Gegenseite

nicht bemerkt wird.«

Regelmäßig zum Freitagsgebet besucht er eine Moschee. Dabei erstrebt er
den Segen Gottes. Überdies kann er sich in der Moschee mit anderen

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  149

Gläubigen austauschen und mit ihnen diskutieren. An anderen Werktagen
ist sein Moscheegang sehr sporadisch, oft aber aufgrund universitärer und
beruflicher Verpflichtungen unmöglich. Lediglich im Monat Ramadan
sucht er fast täglich eine Moschee zum Gemeinschaftsgebet auf.
      Wenn er das Wort Moschee hört, denkt er erst einmal an ein Gottes-
haus, an ein Gebetshaus, an einen sauberen und schönen Gebetsort. Er
vermisst Moscheen, wie sie in Syrien oder der Türkei zu sehen sind.

»Ich war in Syrien und Istanbul. Da sieht man sofort, wo die Moschee ist. Es ist

auch so schön gebaut und dann gehst du auch gerne hin. Du sieht sie sofort. Aber

hier ist das nicht möglich. Eigentlich gibt es hier keine richtigen Moscheen. Das

sind ja nur angemietete Räume. Es gibt auch leider keine deutschsprachigen Mo-

scheen, wo zum Beispiel die Predigt auf Deutsch artikuliert wird. Es gibt jetzt nur

eine in Wedding. Ich würde es stark befürworten, wenn es mehr Moscheen gäbe,

die prächtig klar im Stadtteil zu sehen sind.«

»Vorbild in Wort und Tat und natürlich Wissen«, so stellt Benjamin sich
einen guten Imam vor, der allerdings auch offen und ehrlich sein soll. Bei-
spielsweise erwartet er von einem Imam, wenn er auf eine Frage nicht
antworten kann, dies offen einzugestehen. Er verlangt von allen, die dienst-
lich oder außerdienstlich den Titel Imam tragen, sich einer ständigen Wei-
terbildung zu unterziehen.

»Ich weiß nicht, inwieweit die Imame in der heutigen Zeit dazu ausgebildet sind,

das zu vermitteln. Falls nicht, dann sollten sie hierzu sich weiterbilden. Diese ›Wa-

rum‹-Schiene ist sehr wichtig. Damit meine ich nicht, dass mir die Verbote und Ge-

bote nicht so wichtig sind, aber die Imame sollten den Sinn – also: warum, wieso

und weshalb – in den Vordergrund stellen.«

Ein solcher Imam könne die Lebensweise und -einstellung von Benjamin
sehr wohl positiv bestärken, wozu es aber bisher nicht gekommen ist, weil
er die Predigten nicht verstehen kann, die nicht in deutscher Sprache ab-
gehalten werden. Wie oben bereits bemerkt, ist Benjamin den Werken des
Gelehrten Said-i Nursi zugetan. Diesen Büchern verdankt er sein jetziges
Verständnis und seinen Blickwinkel.
      Nach seiner Meinung benötigen die muslimischen Jugendlichen sicht-
bare Vorbilder. Solche Vorbilder könnten die Imame werden, wenn sie die
Jugendarbeit qualifiziert betrieben und dazu über professionelle Bildung
und die Sprache der Jugendlichen verfügten.

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150  |  Wege zur Integration

5.5 Dominik – »Religion ist Quelle für den Lebenssinn.«

Zur Interviewsituation

Dominik lernte ich durch meine E-Mail-Aufrufe kennen. Nach häufigem
E-Mail-Austausch konnten wir einen gemeinsamen Gesprächstermin fin-
den. Wir verabredeten uns zu einem Treffen in einem Café an einem
Samstagnachmittag.

5.5.1 Wer ist Dominik?

Dominik stammt ursprünglich aus Ungarn und kam vor 17 Jahren mit ih-
rer Mutter nach Deutschland. Seit einem Jahr besitzt sie die deutsche
Staatsbürgerschaft und ist inzwischen 24 Jahre alt. Nach ihrem Abitur ab-
solvierte sie eine Ausbildung zur Fremdsprachenassistentin. Derzeit stu-
diert sie Publizistik und Hungarologie. Vor drei Jahren hat sie sich nach
langjährigem Selbststudium über Religionen für den Islam entschieden,
weil sie hier ihre innere Ruhe und Stärke entdeckt hat.
      Dominik ist mit ihrer Mutter aufgewachsen, zu der sie ein normales
Verhältnis hatte – bis sie zum Islam übertrat.

»Aber als ich zum Islam konvertierte, war meine Mutter gegenüber mir sehr grob.

Denn sie akzeptiert bis heute nicht, dass ich meinen Glauben gewechselt habe. Sie

versuchte auch anfangs, mir den Islam auszureden und sogar Druck auszuüben,

dass ich wieder eine Christin werde. Über ein Jahr musste ich mir vieles anhören,

Beschimpfungen und vieles mehr. Sie hat es nicht wahrnehmen wollen.«

Nachdem Dominik sich auch für eine bewusste Ausübung islamischer Re-
geln entschlossen hatte, wurden die Attacken ihrer Mutter stärker.

»Und als ich mir den Kopftuch anlegte, da wurde sie wieder sehr ernst – obwohl sie

als Christin in Ungarn das Kopftuch aus unserer Verwandtschaft kannte, weil einige

meiner Verwandten, die älteren vor allem, auch ein Kopftuch tragen. Trotzdem hat

sie das nicht akzeptiert. Jetzt, wo ich ausgezogen bin, ist etwas Ruhe eingekehrt,

aber sie möchte weiterhin, dass ich den Islam faktisch verlasse und betet dafür, dass

ich wieder zurückkehre.«

Dominik befürwortet es, dass Menschen im jugendlichen Alter die islami-
schen Regeln befolgen. Zu dieser Einsicht ist sie durch ihr langes Studium
der Religionen und speziell des Islam gelangt.

»Ich weiß, wen ich warum anbete. Das ist der Schöpfer des Universums – Allah! Ich

kann die muslimischen Jugendlichen, die den Islam nicht leben, nicht verstehen.

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  151

Ich habe erst vor drei Jahren diese Schönheit entdeckt, die hatten es mit der Geburt.

Dass einige unter ihnen diese Chance nicht wahrnehmen, finde ich sehr traurig. Ich

denke, wenn sie den Islam auch richtig praktizieren würden, dann wären auch viele

von ihnen noch erfolgreicher und hätten keine Probleme mit Drogen, Alkohol, Kri-

minalität; in der Schule wären sie bestimmt fleißiger. Der Islam legt auf Moral und

Respekt großen Wert. Das ist, was heute bei vielen Jugendlichen, aber auch Erwach-

senen fehlt.«

Damit die religiösen Gebote im jugendlichen Alter praktiziert werden,
komme den Eltern eine wesentliche Rolle zu. Gleichwohl sollten die Eltern
bei ihren Erläuterungen über die religiösen Dogmen vorsichtig sein, sonst
könnten ihre Bemühungen das Gegenteil bewirken.

»Meine Mutter hat mich streng christlich erzogen, deshalb war ich auch bis vor drei

Jahren streng christlich. Aber viele Sachen konnte ich nicht verstehen, sie waren zu

unlogisch für mich, wie die Dreifaltigkeit. Keiner konnte diese mir logisch erklären.

Ich habe innerlich keine Ruhe gehabt. Ich habe dann mich über andere Religionen

sachkundig gemacht und entdeckte dabei den Islam, den ich vor drei Jahren an-

nahm. Mir war meine Mutter eine große Hürde. Sie sieht bis heute nicht ein, dass

ich Muslima geworden bin und wenn wir zusammenkommen, dann erzählt sie mir

immer wieder, dass ich einen großen Fehler gemacht habe und ich im Jenseits nicht

in den Himmel kommen werde.«

Gegenwärtig hat sie wegen ihres Studiums kaum Zeit für freizeitliche Ak-
tivitäten. Neben einem Fitness-Studio besucht sie zweimal in der Woche
einen Mädchentreff, der auf Initiative einiger junger Muslima gegründet
wurde, aber auch von interessierten Nichtmuslima gern besucht wird. Ne-
ben der Weiterbildung über den Islam bemühen sie sich ehrenamtlich, so-
ziokulturelle Aktivitäten für Mädchen und Frauen zu organisieren. Beson-
ders setzen sie sich für den Dialog der Religionen und Kulturen sowie für
Gleichberechtigung ein. Dominik nimmt in dieser Initiative trotz ihrer
knappen Freizeit eine zentrale Rolle ein. Sie bemängelt die Freizeitangebo-
te muslimischer Organisationen für Mädchen und Frauen und fordert vor
allem sportliche Möglichkeiten, da die kommunalen und anderen Sport-
vereinigungen die speziellen Bedürfnisse muslimischer Frauen nicht in
ihre Konzeptionen einbeziehen.
      Besonders ihr Entschluss, die islamischen Bekleidungsvorschriften zu
befolgen, stieß auf Unmut:

»[M]ein Leben im Islam ist anders als früher, obwohl ich eigentlich derselbe Mensch

bin. Die Menschen gehen jetzt mit mir ganz anders um. Leider!«

Neben dieser Art von Kontroversen beklagt sie sich darüber, dass die Mo-

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152  |  Wege zur Integration

scheen bzw. islamischen Gebetsstätten durchaus nicht sogleich erkennbar
sind. Als eine Muslima bemängelt sie auch, dass die hiesigen Moschee-
gemeinden nicht für ausreichende Gebetsräume für Frauen sorgen.

»Dort sind manchmal auch keine Plätze für die Frauen, wenn wir nicht genau zu

den Gebetszeiten hingehen, weil dort dann die Kinder sind oder etwas anderes.«

Dass sie in einigen Seminaren ihres Studienganges ständig die einzige
Muslima ist, stört sie ein wenig.

»Ich werde immer so komisch angeschaut, wenn ich auch in der Uni bin. Es gibt

Seminare, wo ich die einzige Muslima bin, und dort guckt sogar der Dozent mich

komisch an, so nach dem Motto: ›Was sucht sie denn hier?‹«

Damit der Islam und die Muslime in Deutschland voll anerkannt werden,
müssten ihrer Meinung nach vor allem die Muslime in dieser Gesellschaft
tugendhaft sein sowie sich weiter aktiv mit und in der Gesellschaft enga-
gieren. Auf jeden Fall dürften sie sich von den aktuellen Diskriminierun-
gen nicht irritieren lassen.

5.5.2 Dimensionen der Religiosität

5.5.2.1 Die Dimension des Glaubens

Das Hauptmotiv dafür, dass Dominik den Islam angenommen hat, ist das
islamische Gottesbild. Allah ist für sie der Schöpfer des Universums, der
einzig und unabhängig, gnädig und barmherzig und zugleich Richter im
Jenseits ist.

»Nur er kann und wird über die Geschöpfe richten und sie belohnen oder für die

schlechten Taten bestrafen.«

Der Koran ist für sie die letzte und endgültige Offenbarung Gottes. Sie ist
überdies der festen Überzeugung, dass nach dem Tode alle Menschen von
Gott zu einem ewigen Leben auferweckt werden. Ohne das ewige Leben
sieht Dominik das diesseitige Leben als widersinnig an, weil die Menschen
auf dieser Welt weit weg von der wahren Gerechtigkeit behandelt würden.
Im Jenseits werde jeder seine Gerechtigkeit erhalten.

5.5.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis

Ein Leben mit Gebeten ist für Dominik ein gesegnetes Leben. Insofern kann
sie sich auch eine Religion ohne Gebete nicht vorstellen, weil die Religion
keine tatenlosen, sondern tätige Menschen zum Ziel hat.

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  153

»[U]nd das ist nicht nur im Islam so, denn Allah sagt im Koran: ›Ich habe die Men-

schen erschaffen, damit sie mir dienen.‹ Ohne Gebete kann man auch gläubig sein,

aber es würde etwas Wichtiges fehlen. Aus diesem Grund bete ich, seitdem ich zum

Islam konvertierte, fünfmal täglich.«

Dem Gebet folgend misst sie dem Fasten im Monat Ramadan ebenfalls
große Bedeutung bei.

»Mit dem Islam lernte ich auch das richtige Fasten kennen. Ich faste auch gerne,

denn hier kann ich so richtig mitfühlen und mithungern, wie etliche Menschen es

ja tagtäglich auf dieser Erde tun müssen, da sie weder zu essen noch zu trinken ha-

ben.«

Entsprechend ihrer gegenwärtigen Einstellung plant sie die islamische
Trauung (Nikah) bei ihrer Vermählung ein, denn »man gibt sich vor Allah
das ›Ja‹ und bittet um seine Gnade und seinen Segen«. Ihre Lebenswelt
wird vom Islam insofern maßgebend geleitet, als sie während ihres Han-
delns den islamischen Verboten und Geboten besondere Beachtung
schenkt. Der Islam ist für sie eine kohäsive Kraft, die gleichzeitig ihr Leben
vor Gefahren und Exzessen bewahrt.

»Zum Beispiel halte ich mich, seitdem ich Muslima bin, noch bewusster von Lügen,

Kränkungen anderer oder von zeitvertreibenden Treffen fern. Wenn ich beispiels-

weise aus irgendeinem Grund lügen sollte, dann fühle ich mich innerlich nicht gut.

Ich entschuldige mich dann sofort. Alkohol und Haschischpartys, die ich aus mei-

ner vorislamischen Zeit kannte, auch wenn ich mich daran nicht beteiligte, sind

jetzt absolut tabu für mich. Das Neinsagen gegen solche unsittlichen Sachen habe

ich vom Islam.«

5.5.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

Religion gehöre »zum Leben wie Brot und Wasser«, sei die Bezugsquelle
für ihren Lebenssinn. Eine Religion sei dann die wahre, wenn sie auf Got-
tes Offenbarungen beruhe. Nach Dominiks Auffassung hat sie mit ihrem
Übertritt zum Islam den Glauben gefunden, den sie mit ihrem Gewissen
vereinbaren kann, mit dem sie besonders Frieden, Hoffnung, Nächstenlie-
be, Glückseligkeit, Fleiß und Menschenwürde verbindet.

5.5.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Dominik strahlt eine begeisterte Motivation aus und ist gewillt, ihre Wis-
senslücken über den Islam durch die Weiterbildungsaktivitäten in dem
Mädchentreff und durch Selbststudium zu schließen. Momentan versucht
sie die arabischen Buchstaben zu erlernen, damit sie den Koran in Ara-

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154  |  Wege zur Integration

bisch lesen kann. Auch sonst liest sie gern. Sie vermisst deutschsprachige
Publikationen über den Islam. Für sie sind die erhältlichen Publikationen
über den Islam überwiegend unvollkommen oder polemisch.

»Man soll also sehr vorsichtig diese Bücher genießen, auch wenn sie ein Muslim

geschrieben hat.«

5.5.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen

Dominik wird, weil sie durch den Islam wieder einen Halt, eine Orientie-
rung erlangt hat, ihre Kinder nach religiösen Prinzipien und nach den
Vorgaben des Korans erziehen. Hierzu gehört, dass sie ihre Kinder zeitig
mit den religiösen Lebensregeln vertraut machen wird.
      Sie ist der Meinung, dass viele muslimische Kinder und Jugendliche –
und selbst deren Eltern – heutzutage desinformiert über den Islam sind.
Daher appelliert sie, dass nicht alles, was von einem Muslim dargeboten
wird, sogleich mit dem Islam gleichzusetzen ist. Sie empfiehlt, die Hand-
lungsweisen von Muslimen nicht ohne Weiteres hinzunehmen, sondern
deren authentischen Bezug zum Islam zu erforschen.

»Viele von uns sind unaufgeklärt über den Islam und haben auch nicht den Islam

anerzogen bekommen. Man soll deshalb auch nicht alles dem Islam zuweisen, was

man von einem Muslim vorgestellt bekommt. Also wir sollten nicht automatisch die

Verhaltensweisen von Muslimen dem Islam zuschreiben, wir sollten sie hinterfra-

gen. Ich habe am Anfang das nicht gemacht, bis ich merkte, dass viele Muslime den

Islam nur durch Hören kennen und mehr Traditionen und Bräuche in ihrem Leben

haben als islamische Regeln. Ich versuche jetzt, durch intensives Hinsehen und

Hinterfragen, den Islam, den wahren Islam, kennenzulernen und dann zu prakti-

zieren.«

Ihre Übereinstimmung mit dem islamischen Verbot des vor- und außer-
ehelichen Geschlechtsverkehrs kommentiert sie auf diese Weise:

»Ich finde es sehr, sehr wichtig, denn heute geht man gerade in diesem Bereich

sehr respektlos miteinander um. Gerade als Neu-Muslim und Frau bin ich mit die-

sem Verbot sehr, sehr glücklich und einverstanden. Eben wir Frauen haben ja da-

runter zu leiden, dass die Männer einfach sich ausleben und wir, wenn wir mitma-

chen und ihm uns anvertrauen, dann die großen Verlierer sind. Die können sich

aus dieser Verantwortung schleichen und wir Frauen müssen dafür bluten.«

Über eine Heirat mit einem nicht muslimischen Mann hat sie sich im Au-
genblick keine Gedanken gemacht, aber sie kann sich nicht vorstellen, mit
einem Mann eine Ehe zu schließen, der nicht vorbehaltlos an Gott glaubt.
Das ist ihr derzeitig wichtigstes Kriterium für den idealen Bräutigam.

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  155

      Der Islam fördert ihre persönliche Identität, indem sie sich an den is-
lamischen Prinzipien orientiert, und zugleich ihre Integration in die Ge-
sellschaft.

»Ich denke, dass die muslimischen Frauen mehr Probleme mit der Integration ha-

ben als die Männer. Das heißt nicht, dass die muslimischen Frauen sich nicht integ-

rieren möchten, sondern einige in dieser Gesellschaft akzeptieren uns nicht und un-

terstellen uns vieles. Man stößt uns aus, gleichzeitig aber wird uns vorgeworfen, wir

isolierten uns und seien nicht integrationswillig.«

Für sie ist offensichtlich, dass der Islam Gewalt ausdrücklich ausschließt,
wenn auch zurzeit Personen einzeln oder gemeinschaftlich gewaltsam auf-
treten.

»Also gerade im Islam habe ich den Wert des Friedens schätzen gelernt, auch wenn

aktuell das Gegenteil behauptet wird. Danach leite ich dann für mich ab, dass ich

mir nicht vorstellen kann, andere Menschenleben irgendwie zu gefährden oder gar

zu töten.«

5.5.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Dominik geht mehrmals und gerne – bis zu viermal in der Woche – in die
Moschee, weil sie einen regelmäßigen Dialog mit Muslimen als elementar
erachtet.

»Gerade als neue Muslima brauche ich diesen Austausch. Die gemeinschaftliche

Atmosphäre ist rein und herzlich.«

Mit dem Begriff Moschee verbindet sie hauptsächlich das individuelle und
gemeinschaftliche Gebet. Daher erwartet sie von den Moscheegemeinden,
dass sie die Muslime zusammenbringen. Um diese kurrente Zusammen-
kunft muslimischer Gläubiger zuwege bringen zu können, sollen sie den
Gläubigen einen Raum bieten, wo sie sich unbefangen begegnen und ein-
schränkungslos ihren Glauben praktizieren können.
      Ein guter Imam sei eine Vertrauensperson, die rechtschaffen ist sowie
ein solides Wissen über den Islam habe, das er auch pädagogisch vermit-
telt. Des Weiteren erwartet sie von den Imamen, dass sie sich fortwährend
weiterbilden und mit muslimischen Jugendlichen nachhaltig im Gespräch
stehen. Die deutsche Sprache gehört für sie zum Standardrepertoire eines
Imams in Deutschland.

Dominik bekümmert, dass sie mit vielen Imamen nicht unmittelbar kom-
munizieren kann, da sie ihre Predigten entweder auf Türkisch oder Ara-
bisch halten. Sie beklagt die Fixierung der muslimischen Organisationen

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156  |  Wege zur Integration

auf türkisch- oder arabischsprachige Muslime. Dementsprechend haben
die Imame auf ihre Lebensweise und Lebenseinstellung einen nur mittel-
baren Einfluss. Gleichwohl ist sie sich der Möglichkeiten der Imame be-
wusst.

»Aber ich sehe das von einigen Jugendlichen, dass sie positive Entwicklungen ma-

chen. Ich habe letzte Woche gesehen, wie ein 20-jähriger Muslim mithilfe von ei-

nem Imam aufgehört hat, schlechte Sachen zu machen. Der junge Imam hatte seit

Monaten sich diesem Jungen gewidmet, als dessen Mutter den Imam darum gebe-

ten hatte. Er hatte mit ihm viel gesprochen. Er hatte schon einige Anzeigen wegen

Körperverletzung und Drogenmissbrauch bekommen. Noch eine schlechte Tat,

dann wäre er bestimmt im Gefängnis. Jetzt ist der Junge wie neugeboren. Er kon-

zentriert sich wieder auf seine Ausbildung. Die Mutter ist sehr glücklich. Die Mutter

habe ich in diesem Mädchentreff kennengelernt, als wir die Mütter von diesem

Mädchentreff zu einem Austausch eingeladen hatten. Gerade solche Arbeit ist heute

wichtig, denn viele Jugendliche, egal ob Muslim oder Nichtmuslim, haben mit Dro-

gen, Gewalt, Alkohol, Sexualität große Probleme.«

5.6 Stefan – »Ich habe mit dem Islam die Ruhe
und Schönheit gefunden.«

Zur Interviewsituation

Als ich in einer Bar nach Interviewpartnern Ausschau hielt, hat mich eine
Gruppe von türkisch-arabischen Jugendlichen auf den folgenden Inter-
viewpartner aufmerksam gemacht. Ich bat sie, mich mit dieser Person be-
kannt zu machen. Daraufhin gab mir einer aus der Gruppe seine Telefon-
nummer. Gleich tags darauf habe ich diese Person angerufen, um ihn nach
seinem Interesse an einem Gespräch zu fragen. In unserem Telefonat er-
zählte ich ihm mein Anliegen, das er sehr spannend und unterstützungs-
würdig fand. Wir konnten uns daher sehr schnell auf einen Termin bei mir
zu Hause einigen.

5.6.1 Wer ist Stefan?

Stefan ist 24 Jahre alt und in Brandenburg geboren. Seit 1996 lebt er in
Berlin. Er ging nach seinem Abitur zur Bundeswehr. Nach dem Militär-
dienst wurde er zum Groß- und Außenhandelskaufmann ausgebildet, als
der er derzeit in Berlin arbeitet. Bis vor Kurzem hatte er zu keiner Religion
eine Beziehung, er war streng atheistisch. Religion und religiöse Themen
waren ihm gleichgültig. Für Menschen, die sich einer Religion hingeben,
war er überhaupt nicht zugänglich. Erst als sein bester Freund durch einen
Autounfall ums Leben kam, bedrängten ihn viele unbeantwortete Fragen.

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  157

Er machte sich »auf den Weg«, um nach Antworten auf diese Fragen, die
ihn monatelang quälten, zu finden. So hat er intensiv Religionen studiert.
Er durchforstete zahlreiche Publikationen über den Buddhismus, das
Christentum und den Islam. Nach einiger Zeit konzentrierte er sich aus-
schließlich auf den Islam, weil er dort auf überzeugende und ihn zufrie-
denstellende Antworten stieß. Nach einer gründlichen und erschöpfenden
Bedenk- und Forschungszeit konvertierte er im April 2003 zum Islam. Er
begründet diesen Schritt auch damit, dass ihm »innerer Frieden und Ein-
klang« im Islam zuteil wurde, den er anderweitig nicht finden konnte.

»Normalerweise verkehrte ich mit vielen, vielen Menschen, denn ich war DJ in Dis-

cos. Aber hier habe ich keine Antworten auf meine Fragen finden können. Von Tag

zu Tag sah ich, wie ich in der Gosse zu landen schien, Drogen und Alkohol waren ja

in solchen Szenen. Ich war sehr unzufrieden mit mir. Daraufhin habe ich in der

Schule mit meinen Freunden auch darüber gesprochen. In meiner Klasse waren

einige Muslime, die ich auch beneidet habe, die immer so ruhig, hilfsbereit und ehr-

lich waren. So kam ich auch mit ihnen ins Gespräch.«

Schon zuvor war er in seiner Lebenswelt enttäuscht, auch weil ihn sein
Freundeskreis in wachsendem Maße in die Alkohol- und Drogenszene
hineinzog. Der Übertritt zum Islam war für Stefan ein zusätzlicher Grund,
sich von dieser Szene zu lösen. Mit dem Islam hat sich sein Freizeitverhal-
ten zum Guten gewendet. Gegenwärtig treibt er Fitness und spielt gern mit
seinen Freunden Basketball. Leidenschaftlich engagiert er sich in interreli-
giösen Dialogen und arbeitet ehrenamtlich in einigen Jugendinitiativen
und in einem Sportklub mit.
      Sehr mutig seien die muslimischen Einrichtungen, die sich ohne jegli-
che Unterstützung seitens des Staates und der Kommunen organisieren
und für die soziokulturellen Belange der Muslime einsetzen.
      Von den Moscheegemeinden und muslimischen Einrichtungen erwar-
tet er, dass sie ihre Angebotsstruktur weiter ausbauen und ihre Entschlos-
senheit trotz aller Hindernisse nicht verlieren. Eben deshalb fordert er von
den Moscheegemeinden und muslimischen Einrichtungen, dass sie sich
gegenseitig unterstützen und miteinander kooperieren, damit die Gemein-
den und Einrichtungen ihr Angebotsprogramm besser organisieren kön-
nen. Die muslimischen Einrichtungen sollen vermehrt den »Geschmack
der Jugendlichen« treffen, indem sie beispielsweise mehr Sportveranstal-
tungen, Ausflüge, Reisen sowie kulturelle und soziale Aktivitäten organi-
sieren.
      Stefans Eltern – selbst nicht gläubig – haben Stefans Annahme des Is-
lam bis heute nicht akzeptiert.

»Als sie gehört haben, dass ich den Islam angenommen habe, waren sie sehr, sehr

sauer und haben mich abgelehnt. Sie haben mir nur Argumente vom Fernsehen

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158  |  Wege zur Integration

und Zeitungen gebracht, so Zeitungsausschnitte. Mir haben sie nicht zuhören wol-

len.«

Trotz der Ablehnung seiner Eltern versucht er, seine Eltern durch häufige
Besuche und Telefonate zu überzeugen, dass sie sich zu Unrecht Sorgen
machen. Stefan wünscht sich, dass seine Eltern sein jetziges Leben im Is-
lam – ohne Drogen, Alkohol und Gewalt – honorieren. Dass er sehr spät
mit der Religion und viel später mit dem Islam in Berührung kam, ist der
religionskritischen Gesinnung seiner Eltern geschuldet. Sie seien daher
nicht vorbildlich. Sowohl seine Mutter als auch sein Vater scheuen keine
Mühen, Stefan davon zu überzeugen, dass der Islam für ihn nicht gut sei.
Stefan hingegen bedrückt dieses Verhalten seiner Eltern, da sie seinen po-
sitiven Lebenswandel durch den Islam ignorieren.
      Dass er sich von der Drogen-, Alkohol- und Gewaltszene befreien konn-
te, verdankt er vor allem den »eindeutig formulierten Geboten und Verbo-
ten« im Islam. Weil er im Islam eine menschliche Perspektive, Geborgen-
heit und Ordnung für sein Leben gefunden hat, rät er anderen muslimi-
schen Jugendlichen die Befolgung islamischer Regeln.

»Da Islam und andere Religionen auf Moral großen Wert legen, denke ich, ist doch

gut, wenn die Jugendlichen diese in ihr Leben einbauen. Aber als Jugendliche hat

man enorme egoistische Vorstellungen und man will nur Freiheit, keine Pflichten.«

Bei der Frage, welchen Eindruck die Situation der Muslime in Deutschland
auf ihn macht, lenkt er den Blick auf die Muslima. Für Stefan haben die
muslimischen Mädchen und Frauen mehr Schwierigkeiten in dieser Ge-
sellschaft als die muslimischen Jungen und Männer, weil sie aufgrund ih-
rer Bekleidungsart unwillkürlich im Fokus stehen. Besonders belastend sei
die sogenannte »Kopftuchdebatte«, die das Leben muslimischer Mädchen
und Frauen in Deutschland anhaltend erschwert.
      Bisher hat Stefan keine Diskriminierungen wegen seiner muslimischen
Identität erfahren, bis auf das eine Mal:

»Wir hatten versucht, für gewisse Veranstaltungen Räumlichkeiten zu bekommen.

Wenn man das Gespräch anfängt, hört man ja, sie würden uns gerne unterstützen.

Wenn wir sagen: ›Wir sind von der muslimischen Gemeinde‹, dann werden uns

Steine in den Weg gelegt, und sie lehnen unser Anliegen schlitzohrig ab. Sie sagen

uns: ›Ja, leider sind diese Räume bereits belegt!‹ oder ›Der Ansprechpartner für die-

se Räume ist im Urlaub oder krank!‹ Aber von der Mimik können wir ablesen, dass

sie eigentlich, weil wir eben Muslime sind, es nicht uns geben möchten.«

Damit der Islam und die Muslime in Deutschland voll anerkannt werden,
müssen nach Stefan die Muslime untereinander mehr Kontakte wagen
und dafür Sorge tragen, dass der Islam wahrheitsgetreu und original dar-

2007-02-20 14-04-53 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  159

gestellt wird. Die unterschiedlichen Nationalitäten der Muslime dürften
kein Anlass für Zank und Zwietracht sein, sondern sollten einen Konsens
fördern.

5.6.2 Dimensionen der Religiosität

5.6.2.1 Die Dimension des Glaubens

Stefan beschreibt sein Gottesbild, indem er Gott als den Erhabenen und
Erhalter des Universums bezeichnet.

»Gott ist in meinem Herzen, allbarmherzig und allgnädig. Möge er mich zu seinen

Geschöpfen zählen und mich segnen.«

Es sei Ansichtssache, den Koran und die Sunna mit den Attributen »veral-
tet« und »unmodern« zu belegen, denn »was jemand für veraltet oder un-
modern hält, kann ich für sehr modern und zeitgemäß halten«.

»Es gibt zwar einige Verse im Koran, die heutzutage missinterpretiert werden, die

aus dem Kontext herausgerissen werden, was auch Muslime machen, die keine Ah-

nung davon haben. Das macht man auch mit der Bibel oder der Thora. Man sollte

mit solchen Äußerungen sehr vorsichtig sein.«

Bevor er zum Muslim wurde, hatte er geglaubt, dass mit dem Tod alles be-
endet sei. Doch inzwischen ist er von diesem Standpunkt abgewichen. Da-
her bemüht er sich um ein »gottgefälliges Leben«, damit er nach dem Tode
ein gesegnetes ewiges Leben im Paradies von Gott zugewiesen bekommt.

»Ich finde beim Islam auch sehr positiv, dass er zum Tod und zum Jenseits logisch

Stellung nimmt. Mit dem Tod endet laut Islam das Leben nicht, sondern beginnt

erst recht.«

5.6.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis

»Ohne Gebete ist mein Leben bedeutungslos. Also ich kann mir ein Leben ohne

Gebete überhaupt nicht vorstellen. Nein, auf gar keinen Fall! Als ich noch kein Mus-

lim war, war das auch eine Frage, die mich beschäftigt hat.«

In kurzer Zeit hat Stefan den Sinn der Gebete für sein Leben bemerkt und
hielt das fünfmalige Beten am Tag ein. Er empfindet die täglichen Gebete
nicht als belastend, sondern als »Stresskiller«. Sie geben ihm Energie und
Stütze.
      Zum ersten Mal in diesem Jahr hat er im Monat Ramadan durchge-
hend gefastet. Zuvor hatte er für einige Stunden probeweise gefastet. An-

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160  |  Wege zur Integration

fänglich hatte er mit dem Fasten Probleme, weil ihm diese Art des Ver-
zichts fremd war.

»Es fiel mir anfangs sehr schwer. Ich habe es am Anfang nicht verstanden, wie man

so lange ohne Essen und Trinken auskommt und welchen Sinn es haben sollte.

Hier habe ich die Muslime nicht verstanden.«

Mittlerweile ist in ihm die Einsicht gereift, dass es den Europäern guttun
würde, wenn sie nach der islamischen Art fasten würden, damit sie perzep-
tibel erleben können, was das Hungerleid tatsächlich auslöst. Das islami-
sche Fasten hat ihm einen Blickwechsel ermöglicht. Früher hatte er sich
über den Wert des Lebens, der Lebensmittel u.Ä. eigentlich keine Gedan-
ken gemacht. Jetzt ist ihm mithilfe des islamischen Fastens offensichtlich
geworden, dass niemand trotz eines Lebensstils im Überfluss zu keiner
Zeit unmäßig handeln und sich nicht der Unterstützung Not leidender
Menschen entziehen darf.

»Ich habe in diesem Jahr die Schönheit im Fasten und den Sinn des Ramadan ent-

deckt. Denn wer mitleidet, der kann seine Dankbarkeit steigern; denn wie soll man

sonst den Wert des Lebens, der Lebensmittel in dieser Gesellschaft schätzen? Wir

machen uns Gedanken und Sorgen über unser Übergewicht, andere Menschen ma-

chen sich Sorgen und Gedanken, was sie heute mit nach Hause nehmen werden,

um es mit der Familie zu verzehren.«

Sein Alltagsleben hat sich mit dem Islam tief greifend verändert. Sein alter
Freundeskreis, Drogen und Gewalt sind aus seiner Lebenswelt kurzerhand
verbannt. Im Moment versucht er sein Wissen über den Islam zu erwei-
tern, um seine Lebensstandards an diese Werte und Regeln zu gewöhnen.

»Meine Freunde und ich haben damals ab und zu uns bekifft und besoffen. Dann

sind wir losgezogen, haben anderen etwas vorgespielt, so Angst eingejagt, manch-

mal haben wir uns auch geschlagen. Vor allem waren wir bei einigen Schlägereien

mit dabei. Der 1. Mai war auch ein Tag für meine Freunde, die ihren Spaß suchten,

haben bei den Krawallen mitgemacht. Allerdings hatte ich innerlich ein ungutes Ge-

fühl, daher habe ich nach meiner inneren Ruhe gesucht. Und die habe ich im Islam

gefunden. Gott sei Dank!«

      »Jetzt sehe ich, dass solche Dinge, die mich vorher beschäftigt haben, seit mei-

nem festen Glauben nicht mehr beschäftigen. Mit meinen alten Freunden, die in

Drogen und Schlägereien verfallen sind, habe ich auch Schluss gemacht. Ich habe

mit dem Islam die Ruhe und Schönheit gefunden. ›Warum bin ich auf dieser Welt?

Was ist meine Aufgabe?‹ und andere Fragen kann ich besser beantworten. Ich sehe,

dass ich innerlich immer eine Stimme höre, die mich zum Guten aufruft. Wenn ich

mal wieder an meine alten Sachen denke, so sage ich mir: ›Wie blöd kann man sein,

um solche Sachen zu machen?‹«

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  161

5.6.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

Der Mensch benötigt eine Religion, damit er sein Leben ordnen kann, Re-
ligion stellt einen Orientierungspunkt dar, so Stefan.

»Ohne Religion ist es sehr leicht, abgelenkt zu werden und sich keine Grenzen zu

setzen.«

Der Islam bedeutet ihm darüber hinaus Frieden, Gottesliebe, Menschen-
liebe, Vorbereitung auf das ewige Leben und ein bewusstes und frommes
Leben im Diesseits. Daher wendet er sich in erster Linie seinem Schöpfer
zu, wenn er sich in Schwierigkeiten befindet. In solchen Situationen zieht
er auch Personen hinzu, zu denen er Vertrauen hat. Er sieht sie aber ledig-
lich als beratende Instanzen an, denn nur bei Gott allein, dem Erretter und
Fürsorger, der ohne einen Gegendienst allen hilft, sucht er Beistand.

5.6.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Stefan ist gewillt, sich weiterzubilden, indem er an Veranstaltungen teil-
nimmt und sich durch Selbststudium religiöses Wissen über den Islam
aneignet. Inzwischen ist er der Meinung, dass er über ein Basiswissen über
den Islam verfügt, dessen ungeachtet jedoch noch viel zu lernen hat. Aus
diesem Grund liest er gegenwärtig viel, obwohl er dies früher nicht gerne
tat. Andere Möglichkeiten wie Weiterbildungskurse über den Islam sind
seiner Meinung nach nicht genügend vorhanden.

»Schade! Aber ich hoffe, dass sich das mit der Zeit verbessert.«

5.6.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen

Es ist für Stefan elementar wichtig, die Kinder nach den Geboten des Ko-
rans zu erziehen. Nach seiner Überzeugung unterscheiden sich die religiö-
sen Grundsätze innerhalb der Weltreligionen nicht wesentlich, weswegen
zumindest diese gemeinsamen Grundsätze in der Familie, in der Schule
und in der Gesellschaft an Kinder und Jugendliche vermittelt werden kön-
nen. Dass einige Phobien gegen eine religiöse Erziehung geschürt werden,
vermag er nicht zu verstehen.

»Eine religiöse Erziehung ist sehr wichtig, gerade für Jugendliche. Sonst sehen wir

ja, zu was das führen kann. Menschen, die den Islam nach ihrer Meinung auslegen

oder der zunehmende Werteverfall bei den Jugendlichen, ob es bei den muslimi-

schen oder nicht muslimischen Jugendlichen ist. Respekt, Toleranz, Hilfsbereit-

schaft, Freundlichkeit, Menschenliebe usw. fehlen.«

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162  |  Wege zur Integration

Auch wenn Stefan das islamische Verbot des vor- und außerehelichen Ge-
schlechtsverkehrs grundsätzlich als von großem Vorteil für die Gesellschaft
ansieht, fällt es ihm verhältnismäßig schwer, dieses einzuhalten.

»Ich hatte viele intime Beziehungen und habe auch einige Freundinnen gehabt. An-

fangs fiel es mir schwer, dieses Verbot im Islam umzusetzen; es ist schwer, dieses

sein zu lassen […].«

Obwohl Stefan über eine Ehe nicht nachgedacht hat, konnte er sich mit
dem Gedanken an die Heirat einer nicht muslimischen Frau spontan an-
freunden.
      Er ist der Meinung, dass der Islam seine Integration in diese Gesell-
schaft vorangetrieben hat.

»Ich bin ja vor Kurzem konvertiert und bin deutschstämmig. Ich kann jetzt schon

sagen, dass ich durch den Islam mich noch besser in diese Gesellschaft integriert

habe, denn ich habe meine guten Seiten durch den Islam verstärkt, sodass ich jetzt

nicht so viel Ärger mache. Früher habe ich in der Schule mächtig rumgetobt. Ich

verhalte mich jetzt besser. Ich bin ehrlicher geworden, habe nicht die Doppelmoral,

die man heute öfters sehen kann. Ich bin geduldiger und toleranter geworden. Der

Islam stellt meiner Meinung nach kein Hindernis dar, wie es von Politikern und

anderen gern dargestellt wird. Ich würde mich freuen, wenn ich die Gelegenheit be-

käme, mit diesen Leuten zu sprechen. Ich würde mein Leben als Beispiel denen

darstellen und dann sollten die entscheiden, ob sie Recht haben mit ihren Behaup-

tungen. Sie werden alle beschämt sein, wenn sie merken, der Islam hilft sogar ei-

nem, sich noch besser in diese Gesellschaft zu integrieren und einzubringen. Ich

würde mir sehr wünschen, wenn alle diesen Wert erkennen könnten.«

Er unterstreicht, dass ihm der Islam zu einer besseren Beziehung und Hal-
tung zu Menschen verholfen hat. Stefan ist heute um mehr Achtung vor
der Würde der Menschen bemüht. Zu den anderen Religionen hat er in
seinem islamischen Lebensstil eine positive Haltung.

»Einer der ersten Grundsätze, die ich über den Islam gelernt habe, ist, dass alle

Menschen, egal ob Christ oder Muslim und so weiter, Gottes Geschöpfe sind. Der

Islam schreibt das auch eindeutig vor: Ein Muslim muss alle, sogar die Tiere, ge-

recht behandeln und respektieren. Und so eine Religion kann nicht demokratiege-

fährdend sein.«

Gewalt und Islam seien so disparat und unvereinbar, dass Personen, die
sich auf etwas anderes berufen, den Islam missdeuten und missbrauchen.

»Ich denke, mit Gewalt kann man heutzutage nichts erreichen. Es wäre auch nicht

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  163

korrekt, wenn man Gewaltakte durch den Islam legitimieren würde. Es ist unisla-

misch, denn Islam heißt Friede!«

5.6.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Da Stefan erst seit Kurzem Muslim ist, sind ihm muslimische Organisa-
tionen weitestgehend unbekannt. Die wenigen Vereine, in denen er biswei-
len tatkräftig mithilft, sind nicht per se zu islamischen Einrichtungen zu
zählen.
      Überdies besucht er die Veranstaltungen des »Deutschsprachigen Mus-
limkreises« und der »Muslimischen Jugend in Deutschland«. Die DITIB
kennt Stefan durch seine Moscheebesuche und die Sufiorganisation »Nak-
schibendi-Orden« durch einige in seinem Freundeskreis. Zu anderen mus-
limischen Organisationen hat er keinen direkten Bezug, lediglich über Me-
dienberichte hat er von ihnen gehört und gelesen. Er freut sich zwar über
das Engagement dieser Einrichtungen, aber

»[…] wenn sie den Islam für ihre Ziele benutzen, dann möge Allah sie verfluchen.

Bitte um Verzeihung für diesen Ausdruck, aber damit möchte ich klar ausdrücken,

wie Muslime über Missbraucher denken.«

Ihm erscheint der organisierte Gedankenaustausch mit Nichtmuslimen
nicht ausreichend. Über einige Projekte wie den »Tag der offenen Mosche-
en« und die Klassenbesuche in Moscheen ist Stefan sehr froh, fordert aber
mehr Engagement in diesem Bereich sowohl von muslimischer als auch
von nicht muslimischer Seite. Beklagenswert sei auch, wie die muslimi-
schen Organisationen sich organisieren und präsentieren, besonders wenn
sie mitunter die nationale statt der religiösen Ausrichtung hervorheben.
      Des Weiteren ist Stefan mit der Arbeit der muslimischen Organisatio-
nen untereinander unzufrieden.

»Sie können sich nicht mal einigen, wann der Ramadan anfängt. Sie sind eigentlich

die herzlichsten Menschen, aber mit der Kommunikation untereinander klappt es

immer noch nicht. Ich sehe es auch bei mir: Wenn ich in einer Moschee bin, habe

ich Schwierigkeiten mich mit den älteren Muslimen zu verstehen. Die können lei-

der nicht Deutsch und ich nicht Arabisch oder Türkisch.«

Für eine Zusammenkunft der muslimischen Organisationen schlägt er
eine Kooperation in bestimmten Bereichen vor. Jedenfalls sollten sie ko-
operieren, wenn es um die Darstellung des Islam in der Öffentlichkeit
geht. Stefan wünscht sich hier eine klare und kongruente Repräsentation.
Vornehmlich sollten sie

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164  |  Wege zur Integration

»[…] gemeinsam auftreten und vor allem noch deutlicher die Missbraucher des Is-

lam verurteilen, damit die Nichtmuslime, Medien und Politiker nicht über die Mus-

lime profitieren. Denn sie werfen den Muslimen das ja immer wieder vor, dass die

Muslime sich nicht deutlich abgrenzen und so, obwohl die ganz genau wissen, dass

solche Missbraucher mit dem Islam und den Muslimen nichts, aber nichts gemein

haben. Ich würde mich sehr freuen, wenn die muslimischen Vereine sich um die

Belange der hiesigen Muslime einsetzten und auch klar machten, dass der Islam

und die Muslime nicht unbedingt etwas Fremdes oder Ausländer sind. Islam ist ein

Teil dieser Gesellschaft.«

Bei Aufbietungen und Investitionen der muslimischen Organisationen
und Moscheegemeinden für die Belange hiesiger Muslime will Stefan, dass
die Herkunft und die Abstammung nicht zu Differenzierungskriterien er-
hoben werden.

»Ich bin zum Islam übergetreten, nicht zu einer Nationalität. Mein Glaube hat sich

geändert, aber meine Nationalität ist gleich geblieben. Ich bin ein Deutscher.«

Folglich sollten die muslimischen Einrichtungen und Moscheegemeinden
die deutsche Sprache zur kommunikativen Grundlage ihrer Arbeit erklä-
ren, denn für Stefan ist Deutsch die »bindende Sprache« unter den Musli-
men in Deutschland.

»[D]enn inzwischen verstehen ihre Söhne und Töchter nicht mal ihre Herkunfts-

sprache gut. Also ist die deutsche Sprache die verbindende Sprache. So ist es wich-

tig, dass auch die Freitags-Hutba [Freitagspredigt, H.Ö.] auch mal in Deutsch gehal-

ten wird. Die Imame in den Moscheen müssen daher die deutsche Sprache beherr-

schen und ihre Ausbildung muss einwandfrei sein. Ich wünsche mir keine Men-

schen, die nur den Titel Imam haben, sondern die wirklich mit Wissen und Weis-

heit ein Imam sind. Wie gesagt, ich kenne diese Landschaft nicht so gut, um mir ein

Urteil bilden zu können. Aber allgemein ausgedrückt würde ich Vereine, die den

Islam missbrauchen, nicht als muslimische oder islamische Vereine bezeichnen. Sie

sind für mich keine Muslime und haben mit dem Islam nach meiner Meinung

nichts zu tun.«

Organisationen, die den Islam für ihre materiellen oder politischen Absich-
ten missbrauchen, lehnt Stefan entschieden ab. Überdies erwartet er, dass
der Staat und die Medien die muslimischen Vereine und Moscheegemein-
den unterstützen.
      Stefan geht mit seinen Freunden besonders freitags, soweit zeitlich dis-
ponibel, in die Moschee, um am Freitagsgebet teilzunehmen. Wenn Ver-
anstaltungen von Moscheegemeinden oder anderen muslimischen Einrich-
tungen angeboten werden, versucht er, daran teilzunehmen, um seine

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  165

Wissenslücken über den Islam zu schließen. Er hat keine »Stamm-Mo-
schee«, sondern geht in die nächste.
      Eine Moschee ist ihm ein heiliger Ort, wo er sich besser auf seine Reli-
giosität und die Gebete besinnen kann. Auch trifft er sich dort mit anderen
Gläubigen, mit denen er sich bei einer Tasse Tee über Glaubens- oder all-
tägliche Themen unterhält oder eine Fernsehübertragung eines Fußball-
spiels anschaut; und zwar lieber in der Kantine einer Moschee als in Cafés,
weil er den Qualm der Rauchenden, die Schreie und das Geschimpfe ande-
rer überhaupt nicht ertragen kann.
      Seine Assoziationskette bei dem Wort »Moschee« reicht von Gottes-
haus über Gemeinschaft bis zum Gebet. Jedes Mal, wenn er eine Moschee
betritt, ist er mit Ehrfurcht und Wertschätzung erfüllt. Die über die Mo-
scheen wachenden Moscheegemeinden seien in der Pflicht, jedem Ge-
betswilligen das entsprechende Ambiente zu schaffen.

»Man soll deren Bedürfnisse erfüllen. Das Sprachliche und Nationale sollte man

möglichst außer Acht lassen und nicht die türkische Fahne vor der Tür aufhängen;

wenn, dann alle Weltfahnen. Der Kontakt zu anderen Moscheen sollte hergestellt

werden.«

Zuversichtlich ist er, dass die Moscheegemeinden dies in nächster Zukunft
erreichen werden. Hierzu erhofft er sich auch die Unterstützung des Staa-
tes, der Medien, der Politiker und anderer.

»Nur reden und kritisieren kann jeder, aber Unterstützen und Mitwirken ist eine

Sache von Menschen, die wirklich etwas Gutes haben wollen.«

Es gehöre sich für einen guten Imam, Deutsch zu sprechen, aufmunternd
und nicht arrogant zu sein. Zudem solle er nicht weltfremd sein, sich viel-
mehr mit der Lebenssituation hiesiger Muslime und insbesondere der
muslimischen Kinder und Jugendlichen außerordentlich auskennen.

»[E]r sollte sich über den Islam gut auskennen, er sollte für uns eben Vorbild sein,

uns die Wege praktisch vorleben, zeigen. Er sollte wirklich alle Wege, die islamisch

erlaubt sind, uns offen zeigen, also keine festgefahrenen Schienen begehen. Kurz:

Das weltliche und das religiöse Wissen müssen bei einem Imam vorhanden sein.«

Die Imame in den Moscheen leisteten viel für die Integration und Identi-
tätsentwicklung der Muslime, was von den Nichtmuslimen und vor allem
von den verantwortlichen Personen noch nicht ausreichend anerkannt
würde, weil nicht sie, sondern einige wenige Personen, die den Islam poli-
tisch oder ideologisch interpretieren, im Vordergrund der öffentlichen Dis-
kussionen stünden. Von den Politikern und Medien sei deshalb zu erwar-

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166  |  Wege zur Integration

ten, dass sie, anstatt ununterbrochen einige wenige »selbsternannte Ima-
me« zu Worte kommen zu lassen, die förderliche und integrative Arbeit
der Moscheegemeinden mit ihren Imamen an die Öffentlichkeit bringen
und ihnen ebenso Achtung und Respekt zollen.

»Ich würde sagen, dass die Moscheen, wo ich ein und ausgehe, uns Wissen vermit-

teln, also lauter Impulse, die uns anfordern, uns besser in diese Gesellschaft zu in-

tegrieren. Ich kenne bis jetzt kein anderes Beispiel, wo man von uns verlangt, uns

zu isolieren und jeglichen Kontakt zu Nichtmuslimen zu vermeiden – eher das Ge-

genteil: Gerade nach dem 11. September predigten die Imame, dass wir noch mehr

mit Nichtmuslimen in Dialog treten, damit sie von uns sehen, dass wir doch nicht

so sind, wie es in den Medien behauptet wird. Auch Bildung wird in den Moscheen

jetzt groß geschrieben. Viele Eltern sind enttäuscht, dass ihre Kinder in den Schulen

versagen. Jetzt haben sie diese Sache in die Hand genommen und versuchen Haus-

aufgabenhilfekreise und Deutschkurse zu organisieren. Finde ich sehr gut, wir alle

sollten sie unterstützen. Man sollte auch solche Moscheen und Imame loben und

unterstützen, denn die Medienberichte und Politikeraussagen verallgemeinern ja

fast alles und die Moscheen und Imame werden als schlimme Menschen oder Orte

erklärt. Wir sollten diese lobenswerte Arbeit damit nicht kaputt machen. Die Gefahr

besteht aber.«

5.7 Firdevs – »Die Religion ist, wenn man es richtig
versteht und praktiziert, doch gut und nützlich
für den Menschen.«

Zur Interviewsituation

Der in diesem Abschnitt vorgestellte Befragte hat sich ebenfalls auf meinen
E-Mail-Aufruf gemeldet und bot seine Unterstützung an. Ich folgte seiner
Einladung zu ihm nach Hause.

5.7.1 Wer ist Firdevs?

Firdevs ist vor 22 Jahren in Berlin geboren. Seine Eltern kommen aus In-
dien und leben seit über 35 Jahren in Deutschland. In Berlin besuchte er
die Grund- und Oberschule. Nach seinem Realschulabschluss hat er eine
Ausbildung zum Datenverarbeitungskaufmann erfolgreich abgeschlossen
und arbeitet nun in diesem Beruf in der Telekommunikationsbranche.
      Da Firdevs sich in einem Verein einbringt und in seiner Freizeit oft
dort aufhält, setzt sich sein Freundeskreis vorwiegend aus den Jugendli-
chen zusammen, denen er dort begegnet. Zu ihnen gehören auch nicht
muslimische Jugendliche. Bei der Auswahl seiner Freunde sind ihm nur
ihre Haltung und Ehrlichkeit wichtig.

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  167

Wenn er mit nicht muslimischen Freunden unterwegs ist, lässt er sich
nicht dazu verleiten, die islamischen Prinzipien – etwa durch sein Beneh-
men – zu vernachlässigen.

»Wenn ich mit nicht muslimischen Freunden zusammen bin, weiß ich, dass sie

nach dem Kino irgendwo hingehen, um ein bis zwei Bierchen zu trinken. Da versu-

che ich eher nicht dabei zu sein, aber es klappt meistens nicht. Dann trinken sie

erst, wenn ich mich verabschiede.«

Auch wenn die Freizeitangebote muslimischer Einrichtungen nicht durch-
gängig seinen Wunschvorstellungen entsprechen, hat er keine besonderen
Erwartungen an die muslimischen Organisationen, weiß er doch, dass sie
wegen ihrer finanziellen und personellen Nöte nicht in der Lage sind, seine
Wünsche zu erfüllen. Er ruft daher den Staat und die Kommunen zur ma-
teriellen Unterstützung muslimischer Einrichtungen auf. Des Weiteren
nimmt er Anstoß daran, dass die Muslime und ihre Einrichtungen verfäl-
schend etikettiert werden.

»Meistens wird es ja nicht öffentlich gesagt, sondern hinter den Kulissen werden

wir als Muslime in Schubladen gesteckt und bekommen Etiketten aufgeklebt: ›radi-

kal‹, ›streng‹, ›Terrorist‹, ›Fundamentalist‹, ›Islamist‹. Ich frage mich: Warum redet

man nicht mit Muslimen? […] Einfach die Tür zumachen oder uns einen Grund vor-

spielen, finde ich absolut zum Kotzen. Und dann verlangen gerade diese Leute von

uns, demokratisch zu leben.«

Firdevs beschreibt sein Verhältnis zu seinen Eltern als im Grunde »super«.
Doch es gab auch Situationen, in denen das – besonders zu seinem Vater
und zu seinem älteren Bruder – zerrüttet war. In erster Linie hatte er wäh-
rend seiner Pubertät, die er als eine »Rebellionsphase« beschreibt, Ausein-
andersetzungen mit seinem Vater. Mit seiner Mutter, mit der er alles bere-
den kann, versteht er sich hervorragend. Dass Menschen im jugendlichen
Alter die islamischen Regeln befolgen, sei sehr positiv.

»Wenn man den Islam ernst nimmt, dann hat man auch mit Drogen, Alkohol, Ge-

walt, Lügen, Klauen und so weiter keine Probleme. Ich denke, man sollte schon so

früh wie möglich den Islam kennenlernen und versuchen, auch diese Regeln einzu-

halten. Also, ich habe jetzt auch angefangen, den Islam zu praktizieren und habe

dadurch wenig Probleme. Ich gucke jetzt bewusster, was ich mache, ob es gut oder

schlecht ist.«

Die Eltern spielen für Firdevs hierbei eine wichtige Rolle, weil sie für die
Erziehung der Kinder primär verantwortlich sind.

»Wenn die ihre Kinder gut erziehen, dann werden diese Kinder auch gut. Wenn sie

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168  |  Wege zur Integration

die Religion auch praktizieren, dann lernen die Kinder automatisch diese Sachen.

Meine Eltern praktizieren den Islam, deshalb legen sie auch Wert darauf, dass ich

mich nach dem Islam richte und mich auch mit der Tradition in dem Herkunfts-

land, also Indien, auskenne und sie praktiziere. Wenn wir Besuch bekommen oder

zu Verwandten gehen, ist es wichtig, uns nach diesen Traditionen zu richten. Aber

das muss ja jeder tun, egal ob Muslim oder nicht.«

Firdevs Eltern achten darauf, dass er die islamischen Ge- und Verbote be-
herzigt. Falls er seinen religiösen Pflichten nicht nachkommt, ist es seine
Mutter, die zuerst das Gespräch mit Firdevs sucht, um ihn an diese zu er-
innern. Seine enge Beziehung zu seinem Bruder hat zur Ursache, dass
auch dieser eine bedeutende Rolle in seiner Erziehung spielt. Bis auf eine
Ohrfeige seines Bruders hat er zu keiner Zeit körperliche Gewalt in der
familiären Erziehung erfahren.

»Ich hatte in meiner Pubertät angefangen zu rauchen. Meine Mutter hat das mitbe-

kommen und hat heimlich die Zigaretten aus meiner Tasche rausgenommen und

im Schrank versteckt; sie hat sie nicht weggeschmissen. Ich habe bis heute nicht

verstanden, warum sie sie nicht weggeschmissen hat. Sie hat aber nichts gesagt. Ir-

gendwann hat es mein Bruder geschnallt, dass ich rauche, und hat mir eine Ohrfei-

ge gegeben – und das hat so richtig gesessen. Er hat mit mir aber vorher öfters ge-

sprochen. Ich hatte es ihm versprochen, aber mich nicht daran gehalten. Diese Ohr-

feige war voll im Gesicht, und das habe ich dann nicht mehr verstanden, weil es im

Islam absolut verboten ist zu schlagen. Ich war deshalb von meinem Bruder ent-

täuscht, weil er für mich ein Vorbild war. Naja, irgendwie habe ich es ja auch ver-

dient. Ich habe dann später auch mit dem Rauchen aufgehört. Aber meine Eltern

haben mich nie geschlagen, sie reden mit mir oder schweigen.«

Er selbst kann sich eine Rückkehr nach Indien nicht vorstellen, weil er sich
in Deutschland ansässig und heimisch fühlt. Gerade deshalb ließ er sich
vor einigen Jahren einbürgern: »Ich werde hier bleiben. Ich bin Deutscher
– hier geboren, hier aufgewachsen. Ich bleibe hier.«
      Die Situation der Muslime in Deutschland hielt er bis zum 11. Septem-
ber 2001 für eher gut. Dies hat sich aber seitdem fühlbar verändert.

»Nach dem 11. September wird man mit allen möglichen Terroristen in einen Topf

geworfen und daraus wird eine schöne Suppe gekocht – du wirst ein Teil davon. Ich

will auch kein Teil von diesen Terroristen sein. Sobald man in einer muslimischen

Veranstaltung auftaucht, heißt es, man gehöre zu denen: El Kaida und so. Aber ich

bin kein Teil davon. Und jetzt kam auch noch dieses Kopftuchurteil … Man lebt in

einem Kreuzfeuer, kann man schon sagen.«

Gleichwohl berichtet Firdevs über seine bisherigen angenehmen Erfah-

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  169

rungen als Muslim in Deutschland. Besonders gut ist er auf seinen jetzigen
Arbeitgeber zu sprechen, der Firdevs religiöse Einstellungen und Praktiken
achtet und ihn bei der Praktizierung seines Glaubens unterstützt. Sein Ar-
beitgeber erlaubt es ihm, in der Moschee am Freitagsgebet teilzunehmen.

»Ich habe einen tollen Chef, der mir all das erlaubt. Mein Chef ist ein vorbildlicher

Mensch. Weil er mich und meine Religion respektiert, arbeite ich gerne dort. Ich

habe wirklich einen großen Spaß beim Arbeiten dort. Egal, wie lange ich arbeite, es

macht mir Spaß, weil die Haltung meines Chefs mir Energie gibt und mich moti-

viert. Solche Menschen wie mein Chef sollten gerade in die Politik. Er sagt: ›Firdevs,

was man über Islam oder Muslime sagt, ist Quatsch. Das hat mit Islam nichts zu

tun. Auch kann man für Sachen, die Christen machen, nicht das Christentum ver-

antwortlich machen. Und ich sehe, dass du ein guter Muslim bist, du bist ehrlich

und zuverlässig.‹ Er ist ein gläubiger Christ und unterstützt mich sehr. Das finde

ich sehr gut.«

Damit der Islam und die Muslime in Deutschland integriert werden, soll-
ten zunächst die Muslime die islamischen Grundsätze erkennbar vorleben.
Vor allem kritisiert er die Ethnisierung des Islam. Der Islam dürfe weder
auf eine Sprache noch auf eine Ethnie reduziert werden.

»Es gibt nicht den arabischen, türkischen, indischen Islam. Es gibt nur den einzigen

Islam. Wir müssen mehr zueinander finden. Ich war vor einigen Wochen in Lon-

don. Dort sieht es ganz anders aus. Dort kann man sehen, dass Muslime aus Indien,

Pakistan, Türkei zusammenarbeiten; denen ist es egal, woher sie stammen. Wichtig

ist ihr Glaube. Leider ist es in Deutschland noch nicht so. Wir haben hier türkische

Moscheen, arabische Moscheen und andere. Eine Moschee kann doch keine Natio-

nalität haben. Vielleicht ist es für die älteren Onkels nicht so leicht, weil sie es nicht

so gewohnt sind, aber die Jüngeren haben schon damit begonnen und das ist gut

so.«

5.7.2 Dimensionen der Religiosität

5.7.2.1 Die Dimension des Glaubens

Firdevs ist sich sicher, dass es einen Gott gibt. Er glaubt an seine Existenz
und ist sich gewiss, dass er barmherzig, gnädig und allwissend ist. Gott ist
für ihn der Absolute, der weder einen Ausgangs- noch einen Endpunkt hat.
Nach seiner Definition ist Gott daher allmächtig und wird allein über die
Menschen am Jüngsten Tag richten.
      Aus seiner Sicht enthält der Koran die Wahrheit und ist wie die Sunna
jederzeit gültig.

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170  |  Wege zur Integration

»Wenn man etwas nicht versteht, muss man einfach fragen, wie man es zu verste-

hen hat. Nicht einfach selber interpretieren, ohne den Hintergrund dieser Offenba-

rung zu kennen! Das wird leider heute überall gemacht.«

Der Tod bedeutet für Firdevs nicht das Ende des Lebens, sondern den An-
fang für eine Wiederauferstehung und damit für ein ewiges Leben im Jen-
seits. Mit dem Tode ende die göttliche Prüfung der Menschen auf der Erde,
die nach dem Tode über ihre Taten Rechenschaft ablegen müssten. Daraus
leitet er ab, dass die Menschen für ihre Taten von Gott belohnt oder be-
straft werden. Er erhofft sich ein belohnendes ewiges Leben.

5.7.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis

Auch wenn er nicht betende Menschen als religiös einstuft, kann er sich
seit seinem Entschluss, die religiösen Prinzipien ernst zu nehmen und zu
praktizieren, sein Leben ohne Gebete nicht mehr vorstellen. Dass er früher
nicht regelmäßig gebetet hat, führt er auf seine Faulheit, nicht auf seinen
Glauben zurück. Zweifel an seiner Religion und den islamischen Prinzi-
pien habe er unter keinen Umständen gehabt.

»Aber wenn man kurz vor einer Prüfung steht, dann fängt man automatisch an zu

beten: ›Oh Allah, hilf mir, lass mich nicht durchfallen!‹ Es ist eigentlich in jedem

eingepflanzt, zu beten.«

Folglich kann eine Religion ohne Gebete für ihn nicht wirken.

»Gebete sind dein persönlicher psychologischer Berater. Mit Gebeten findest du

deine Ruhe und deine Besinnung. Allah weiß das. Daher hat er eben Gebete für uns

zur Pflicht gemacht. Im Grunde wieder nur für uns Menschen.«

Seit seinem siebten bzw. achten Lebensjahr fastet Firdevs im Monat Ra-
madan regelmäßig. Das Fasten erfreut ihn sehr, zumal er während des
Ramadan einen abwechslungsreichen Alltag hat. Eigens in diesem Monat
besucht er die Moschee mit seinen Freunden oder seiner Familie, um dort
das gemeinschaftliche Ramadangebet (Teravih) zu verrichten sowie am
vielseitigen Ramadanprogramm teilzunehmen.

»Es macht wirklich sehr Spaß, zu fasten und am Abend dann mit Freunden oder

Verwandten in die Moschee zu gehen, um dort Teravih zu beten. Eine coole Stim-

mung, muss ich sagen. Hat man nicht jeden Tag. Leider!«

Eine islamische Trauung (Nikah) bedeutet ihm ebenso sehr viel, was aber
eine standesamtliche Trauung nicht ausschließe.

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  171

»Ja, also, man muss erst natürlich diesen Nikah machen. Dann sollte man schauen,

wie es in dem Land, wo man lebt, gehandhabt wird. Also bei mir wäre es nicht: ›Ni-

kah und fertig!‹, sondern das Standesamtliche spielt bei mir auch eine große Rolle.«

Der Islam hat auf seine Lebenswelt insofern einen beträchtlichen Einfluss,
als er durch diese Religion seinen Alltag ordnen kann.

»Ich lüge nicht. Ich trinke nicht. Ich rauche nicht mehr. Ich halte mich von Drogen

und so fern. Ich tue keinem weh. Der Islam verbietet solche Sachen auf das Schärfs-

te und Allah mahnt diejenigen, die so etwas machen, mit einer großen Strafe im

Jenseits.«

5.7.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

Der Mensch brauche Religion als Quelle für einen Lebenskanon und Ver-
haltensrichtmaß.

»Also in meiner Jugend [Rebellionszeit, H.Ö.] hatte ich mir durch Islam klare Gren-

zen gesetzt. Diese Grenzen darf ich nicht überschreiten. Es hat mir sehr geholfen.

Man hat durch die Religion eben eine Richtlinie, sonst läuft man planlos durch die

Gegend.«

Infolgedessen erwartet er sowohl von Muslimen als auch von Nichtmusli-
men, dass sie ihre Religion nicht aus dem Alltag verbannen.

»Also, wenn man nicht religiös ist, so sollte man nicht die Religion verpönen oder

schlecht machen. Man soll mit Respekt und Toleranz Religion und religiösen Men-

schen begegnen. Heute ordnen einige Menschen Respekt und Toleranz anderen

Menschen an, aber sie selbst praktizieren das nicht. Es ist nicht gut und menschlich.

Die Religion wird überall, ob Schule, Vereine et cetera, ausgeklammert, ausge-

schlossen, ja sogar ausgestoßen. Warum? Was will man damit erreichen? Dass wir

gottlose Menschen werden, die keine Grenzen kennen? Das hat man teilweise auch

geschafft, denn viele Jugendliche heißen zwar muslimisch, aber kennen nichts aus

ihrer Religion. Dass muss sich ändern.«

Sein Glaube wirkt auf ihn stabilisierend. Im Islam findet er einen wichti-
gen ›Zufluchtsort‹ vor seinen Eltern, Geschwistern und seinem Freundes-
kreis. Bevor er Menschen um Beistand bittet, sucht er erst einen persönli-
chen und aufrichtigen Kontakt zu seinem Schöpfer.

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172  |  Wege zur Integration

5.7.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Während des Interviews erwies sich Firdevs als ein kompetenter Ge-
sprächspartner über den Islam. Er erzählte ausgiebig über seinen Glauben.
Bescheiden bewertet er sein religiöses Wissen als ausreichend:

»Also nicht so viel wie ein Gelehrter [lacht, H.Ö.]. Also Basiswissen ist auf jeden Fall

da. Ansonsten kann ich auch Vorträge über den Islam halten. Also auf jeden Fall

weiß ich so viel, dass ich damit mich über Wasser halten kann.«

Mit der Religion hat er seine ehemalige phlegmatische Lebensphase über-
wunden. Um seine Wissenslücken zu schließen und auf seine alltäglichen
Fragen Antworten zu bekommen, hat er sich das Lesen islamischer Publi-
kationen angewöhnt.

5.7.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen

Die Kinder nach den Werten des Korans zu erziehen, sei ebenso bedeut-
sam wie eine islamische Trauung.

»Man sollte früh damit anfangen, damit die Kinder rechtzeitig dieses vermittelt be-

kommen, und wenn sie erwachsen sind, das dann im Alltag einsetzen können, da-

mit sie einen Halt, eine Orientierung haben. Als Jugendlicher braucht man wirklich

diese religiösen Grundsätze, sonst kennt man keine Grenzen.«

Er hatte mit ungefähr 15 Jahren eine Freundin. Gerade in dieser Beziehung
habe er den Vorteil des islamischen Verbots des vor- und außerehelichen
Geschlechtsverkehrs erkannt.

»Man sieht leider so viele alleinerziehende Mütter, die Väter sind abgehauen. Es gibt

so viele Kinder im Kindergarten, die nur ihre Mutter kennen. Und Verhütungsmit-

tel helfen nicht immer, weil man ja seinem Partner vertraut. Dann kommt das Kind

ins Spiel oder man verliebt sich in eine andere, und dann sagt man einfach:

›Tschüss!‹«

Zur Ehe mit einer Nichtmuslima spricht er sich bedacht aus:

»[I]rgendwie könnte es später zu Konflikten führen, zum Beispiel bei der Erziehung

der Kinder. Es könnte gut sein, dass ich eine Nichtmuslima dennoch heirate, denn

was zählt, ist ja die Liebe.«

Auf die Frage, ob der Islam bei der Integration in diese Gesellschaft ein
Hindernis darstelle, erwidert Firdevs mit einer Gegenfrage: »Was bedeutet

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  173

eigentlich Integration?« Erst eine Begriffsklärung beuge Missverständnis-
sen vor.

»Heute spricht ja jeder von Integration, aber jeder meint damit etwas anderes.

Wenn Integration bedeutet, dass ich meine Religion und meine Kultur ablege und

Christentum und diese Kultur mir zu eigen mache, dann spreche ich mich und

auch der Islam sich dagegen aus, weil keiner das Recht hat, mich direkt oder indi-

rekt zu beeinflussen oder gar zu zwingen. Wenn Integration sich einbringen und

aktive Teilnahme am gesellschaftlichen Leben bedeutet, dann ist gerade der Islam

integrationsfördernd. Denn ein Muslim lebt mit der Gesellschaft zusammen. Und

wenn wir hier leben, dann müssen wir auch mit allen friedlich und freundlich zu-

sammenleben, unsere Nachbarn achten und gute Kontakte pflegen, egal ob Deut-

scher oder Türke, ob Christ oder Jude. Wir müssen auch in der Schule fleißig mit-

machen und unsere Lehrer achten, denn der Islam sagt ja: ›Ehre all diejenigen, die

dich auch nur einen Buchstaben gelehrt haben!‹ Wir müssen uns an die Gesetze

halten.«

Erforderlich sei eine pedantische Ursachenanalyse von integrationshem-
menden Faktoren. So werde sich herausstellen, dass nicht der Islam, son-
dern die Oberflächlichkeit der Muslime und die ungenügende religiöse Er-
ziehung und Bildung muslimischer Kinder und Jugendlicher über den Is-
lam die Gründe für die derzeitigen Eingliederungsprobleme muslimischer
Mitbürger in Deutschland sind.

»In Deutschland leben ja über drei Millionen Muslime. Man sollte mal so richtig

hingucken, wie viele von denen haben sich strafbar gemacht. Ich glaube, nicht so

viele; mehrheitlich die Jugendlichen. Aber gerade diese Jugendlichen sind hier groß

geworden, wie ich. Ich weiß, dass sehr viele keine religiöse Erziehung bekommen

haben. Sie wissen nur eins: dass sie Muslime sind. Aber was der Islam ist, wissen

nicht so viele. Und diese Jugendlichen bauen Mist, nicht wegen dem Islam, sondern

bauen Mist, wie auch die anderen Jugendlichen, weil sie es cool finden, oder in ei-

ner Gang Ruhm und Ansehen erlangen möchten oder gehen abziehen oder klauen,

weil sie sich nichts leisten können.«

Gewalt und Islam sind für Firdevs konträre Begriffe. In seiner Jugend hat
er immer wieder Momente erlebt, in denen er aufgrund seiner religiösen
Sozialisation und seines »Muslim-Seins« von gewalttätigen Aktionen ab-
gehalten wurde.

»Als Jugendlicher würde ich schon meine Kraft und meine Muskeln anderen zeigen

wollen. Viele suchen ja solche Momente, wie zum Beispiel am 1. Mai. Da tobt in

Berlin faktisch ein Krieg. Da versammeln sich Jugendliche und Erwachsene und

machen sich einen, wie die immer sagen, coolen Tag. Ich habe einige Klassenfreun-

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174  |  Wege zur Integration

de gehabt, die in der Antifa aktiv waren. Die haben mir immer wieder darüber be-

richtet und mich auch eingeladen mitzukommen. So manchmal wollte ich auch –

ehrlich gesagt. Aber dann hatte ich so ein ungutes Gefühl, innerlich hörte ich eine

Stimme: ›Du bist doch Muslim, und Muslime werfen keine Steine auf andere Men-

schen oder plündern keine Läden aus.‹ Außerdem würden meine Eltern strikt dage-

gen sein, mich in solche Sachen einzumischen. Was meine Eltern immer wieder nie

akzeptiert haben, sind Lügen, Stehlen, Drogen und Gewalt. Meiner Meinung nach

können solche Menschen, die gewalttätig sind und andere Menschen verletzen oder

gar töten, absolut keine Muslime sein, denn der Prophet hat so etwas nie gemacht

und nicht akzeptiert. Nein, ich lehne solche Gruppen strikt ab.«

5.7.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Die Organisationsstruktur der Muslime in Deutschland ist Firdevs eini-
germaßen bekannt. Durch seinen älteren Bruder, der in einigen Organisa-
tionen aktiv ist, hört er einiges über die Arbeit der muslimischen Organisa-
tionen in Deutschland. Inzwischen engagiert sich die ganze Familie in ei-
nem indisch-muslimischen Verein. Einmal in der Woche treffen sie sich,
um sich über den Islam und über Alltägliches auszutauschen. Die betref-
fenden Familien kennen sich auch aus Indien und sind zum Teil mitein-
ander verwandt.

»Wöchentlich kommen sie zusammen. Sonntags von mittags bis abends diskutieren

sie, lesen Koran und essen zusammen: ein Familientag. Hierhin nahmen uns, als

ich noch klein war, unsere Eltern immer mit. Jetzt gehe ich auch ab und zu dort-

hin.«

Daneben ist Firdevs auch in einem Verein tätig, wo sich überwiegend mus-
limische Jugendliche treffen. Hier werden für muslimische und nicht mus-
limische Jugendliche Ausflüge und Reisen arrangiert. Allwöchentlich tref-
fen sie sich, um sich über den Islam weiterzubilden. In diesem Verein ist
die deutsche Sprache primäres Verständigungsmittel. Für Firdevs ist die
Sprache nicht unwesentlich, weil er die Herkunftssprache seiner Eltern
(Urdu) nicht ausreichend spricht und versteht.

»Es gibt in Berlin nur eine Moschee, wo freitags in Deutsch gepredigt wird – aber

nur freitags. Wenn du aber sonntags dort hingehst, wird Urdu gesprochen. Da gehe

ich auch zwar hin, aber über 60 bis 70 Prozent kann ich nicht richtig verstehen.

Deshalb sollen sie mehr in Deutsch anbieten.«

Der organisierte Dialog zwischen Muslimen und Nichtmuslimen, der in
den von ihm besuchten Vereinen vorherrscht, ist für Firdevs vorbildlich.
      Eine Moschee sucht er auf, um dort zu beten oder an interessanten Ak-
tivitäten teilzunehmen, ohne nach der Trägerschaft zu fragen. Insbeson-

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  175

dere verlangt er, dass die Bezeichnung »islamisch« bzw. »muslimisch«
gewissenhaft benutzt wird –die Organisationen keine anderen Ansichten
und Ziele befolgen als die der islamischen Religion. Die muslimischen Or-
ganisationen sollten dem Missbrauch der Bezeichnungen entgegenwirken.
Auch vom Staat verlangt Firdevs, solche »Schänder« in die Schranken zu
weisen.

»Es gibt aber auch einige Organisationen, die nennen sich islamischer Verein und

so, aber sie haben andere Ansichten. Sie lehnen sogar die Muslime, die nicht zu de-

nen gehören, ab, wie der Kaplan oder Hizbut-Tahrir, die auch in Deutschland verbo-

ten wurden – eigentlich zu spät. Warum musste der Staat so lange warten? Denn

darunter leiden eigentlich nur Muslime.«

Er sucht sich in Moscheen gezielt Veranstaltungen in deutscher Sprache,
weil er keiner anderen Sprache mächtig ist. Weil aber Unterrichtsreihen
über den Islam von den Moscheegemeinden überwiegend in türkischer
oder arabischer Sprache angeboten werden, konnte er keine Koranschule
besuchen. Er lernte die islamischen Prinzipien daher durch seine Eltern
und durch seinen älteren Bruder.
      Firdevs verknüpft mit dem Begriff »Moschee« Allah, Gebet und Unter-
richt. Die wichtigste Aufgabe einer Moschee ist für ihn, dass sie dem Gläu-
bigen die fünf täglichen Gebete ermöglicht und Kinder und Jugendliche in
islamische Themen einführt und weiterbildet. Die meisten Moscheen in
Deutschland erfüllten zwar ihre Aufgaben, aber ihre Angebote in deutscher
Sprache seien ungenügend. Demzufolge wünscht er sich von den Mo-
scheegemeinden neben repräsentativen und lichten Moscheebauten auch
mehr Angebote in deutscher Sprache. In den Unterrichtsreihen solle ein
Freundschaftsverhältnis aufgebaut werden, die Kinder und die Jugendli-
chen sollten in einer natürlichen Atmosphäre und mit Spaß in die islami-
schen Themen eingeführt werden. Neben dem Auswendiglernen und der
Rezitation von einigen Koranversen würden Themafragen wie »Was bedeu-
tet Islam? Wie sollte ein Muslim leben? Wie haben die Propheten gelebt?«
umfängliches Interesse bei den Jugendlichen wecken.
      Auf die Frage, wie er sich einen guten Imam vorstellt, weist Firdevs
nachdrücklich auf die Beherrschung der deutschen Sprache hin. So wie er
die Anwerbung der Imame aus dem Ausland kritisiert, verlangt er, dass die
Imame hierzulande ausgebildet werden, damit sie sich in dieser Gesell-
schaft auskennen. Ihre Predigten und Ratschläge würden dadurch wirk-
lichkeitsnaher.

»Also ein perfekter Imam wäre, wenn er hier aufgewachsen ist und hier studiert hat

und sich mit dem Islam gut auskennt und ihn praktiziert.«

Obzwar die Arbeit der Moscheen und der Imame zumeist unstrukturiert

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176  |  Wege zur Integration

und unkoordiniert ablaufe, trügen sie zu der positiven Entwicklung der
Gesellschaft und insbesondere der Integration der Muslime in dieser Ge-
sellschaft viel bei.

»Die sagen uns: ›Seid gut in der Schule, seid fleißig, seid nett, lügt nicht, klaut

nicht, Drogen sind nicht gut, haltet euch davon fern!‹ und so weiter. Damit diese

Arbeit besser von der Gesellschaft anerkannt werden kann, brauchen wir mehr

deutschsprachige Imame und mehr Moscheen, die auch so aussehen und nicht im

Hinterhaus sind.«

5.8 Orhan – »Religion ist doch für uns gut. Islam ist
meine Religion. Er schützt mich und gibt mir Halt.«

Zur Interviewsituation

Orhan habe ich zufällig während der Mittagspause meines Fortbildungs-
seminars kennengelernt. Ich suchte einen Laden auf, um etwas zu Trinken
zu kaufen. Dort wurde ich von einem jungen Mann besonders freundlich
bedient, wodurch wir in ein Gespräch kamen. Dabei erfuhr er auch einiges
über mein Dissertationsvorhaben. Orhan bot mir an, am Sonntagnachmit-
tag in seinem Stammcafé vorbeizuschauen, weil er sich gerne mit mir wei-
terunterhalten und meine Forschungsarbeit unterstützen wollte. Als ich
dort ankam, wurde ich von ihm schnell erkannt. Er hat mich seinen
Freunden vorgestellt. Eine ruhige Gesprächssituation ließ sich während
dieser Zeit leider nicht bewerkstelligen. So zogen wir uns in einen Neben-
raum zurück und haben hier unser Gespräch weitergeführt.

5.8.1 Wer ist Orhan?

Orhan ist 25 Jahre alt und in Berlin geboren. Er hat vor einigen Jahren die
Schule mit einem Hauptschulabschluss verlassen. Gleich im Anschluss
suchte er über zwei Jahre vergeblich einen Ausbildungsplatz. Da sein Vater
sich jahrelang nicht aus der Arbeitslosigkeit befreien konnte, machte er
sich selbstständig und eröffnete in Berlin ein Lebensmittelgeschäft. In die-
sem Familienbetrieb hat Orhan jetzt endlich Arbeit gefunden.

»Es wäre sonst sehr schwierig, einen Arbeitsplatz ohne einen Beruf zu finden.«

Während des Gesprächs beklagte er sich oft über seine Lebenssituation in
Berlin und über seine Schulzeit. Für seine Misere macht er vor allem die
Schule verantwortlich.

»In Berlin ist alles schlechter geworden: keine Arbeit, kein Geld. Mein Leben hat

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  177

aber diese Hauptschule kaputt gemacht. Wir waren alle Türken in einer Klasse. Ei-

nige Lehrer haben diese Klasse als Türkenklasse bezeichnet, sie waren ausländer-

feindlich. Häufig waren sie auch krank und wir hatten oft frei. Ich habe auch

manchmal dann keine Lust gehabt. Und jetzt stehe ich einfach da, ohne etwas Fes-

tes in der Hand. Der Laden läuft zwar gut, aber Tag und Nacht haben wir Kopf-

schmerzen. Es können jederzeit Probleme auftreten. Und so viel verdient dieses Ge-

schäft auch nicht, dass ich mir alles leisten kann.«

Orhan ist türkischer Staatsbürger und wird demnächst heiraten, worauf er
sich einerseits sehr freut, andererseits aber hat er auch Angst, da er sich
um seine finanzielle Lage und berufliche Zukunft sorgt. Orhans Eltern
kamen vor über 35 Jahren nach Deutschland und haben sich mit ihrer Le-
benssituation abgefunden:

»Meine Eltern möchten nicht zurückkehren. Sie haben früher immer darüber gere-

det, aber jetzt sagen sie, dass sie nicht mehr zurückkehren können, weil sie alt ge-

worden sind. Und der Laden erlaubt nicht mal, dass wir in Urlaub fahren. In diesem

Sommer konnten wir nicht. Wie denn? Der Laden muss offen bleiben.«

Er selbst liebt die Türkei, kann sich aber nicht vorstellen, dort sesshaft zu
werden.

»Ich glaube, dass ich in der Türkei keine Chance hätte, denn ich bin hier geboren.

Ich kenne die Türkei nicht gut, meine Heimat ist eigentlich Berlin. Mein Türkisch

ist auch nicht so gut. Wenn ich im Urlaub dort bin, habe ich das Gefühl, ich will

wieder zurück nach Berlin. Ich kann mich dort nicht allein bewegen. Ich weiß nicht,

wie ich zum Beispiel außerhalb der Ortschaft fahre. Ich liebe eigentlich die Türkei,

aber leben kann ich dort, glaube ich, nicht.«

Orhans Verhältnis zu seinen Eltern ist je nach Ort und Zeit unterschied-
lich. Vor einigen Jahren beispielsweise hatte er fast täglich Auseinanderset-
zungen mit seinen Eltern, insbesondere mit seinem Vater, weil er sich
ständig mit seinen Freunden traf und deshalb abends spät nach Hause
kam.

»Früher, als ich so 15, 16 oder 18 Jahre alt war, da hatte ich jeden Tag Probleme. Ich

wollte nur rausgehen und mit Freunden rumhängen. Meine Eltern wollten, dass ich

früh nach Hause komme und dass ich nicht mit jedem rumhänge.«

Seine Mutter war immer sehr empört, wenn er angetrunken nach Hause
kam oder seine Kleider zu sehr nach Nikotin rochen. Inzwischen hat sich
Orhans Verhältnis zu seinen Eltern erheblich stabilisiert, weil er mehr Zeit
mit seinem Vater verbringt.
      Er betrachtet zwar den Islam zweifelsfrei als seine Religion, aber tut

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178  |  Wege zur Integration

sich schwer damit, die islamischen Regeln zu praktizieren – insbesondere
in der Jugend. Allgemein äußert er aber seinen Respekt vor denjenigen, die
diese Regeln im jugendlichen Alter regelmäßig einzuhalten beginnen.
Auch bekräftigt er, dass die Einhaltung der islamischen Regeln eigentlich
für den Menschen große Vorteile bringt. Davon, dass sein Leben unter den
islamischen Regeln erheblich besser aussehen würde, ist er überzeugt.
Selbst größeren schulischen Erfolg hätte er vorweisen können.

»Auf Sachen wie kein Schweinefleisch achte ich schon, auch als Jugendlicher. An

Allah, an Engel, an Muhammed zu glauben, ist kein Problem, oder fasten. Aber es

wäre eigentlich sehr gut, wenn wir als Jugendliche auch den Islam ernst nehmen

würden, dann hätten wir vielleicht in der Schule oder im Leben mehr Erfolg gehabt,

weil wir dann keinen Blödsinn gemacht hätten.«

Dabei trifft die Eltern nach Orhans Meinung eine große Verpflichtung.
Wenn seine Eltern beispielsweise den fünf täglichen Gebeten nachkämen,
hätte er selbst weniger Probleme damit. Seine Eltern sprechen zu Hause
kaum über den Islam. Nicht selten zweifelt er deshalb daran, ob seine El-
tern überhaupt Muslime sind. Allein Geldscheffeln interessiere seine El-
tern derzeit. Orhan beklagt sich, dass sein Vater auch Alkohol und nicht
koscheres Fleisch in seinem Laden verkauft.

»Ich glaube manchmal, dass wir zwar muslimische Namen haben, aber wir haben

unsere Religion eigentlich vergessen. Sie gucken auch nicht, ob ich Islam praktizie-

re oder nicht.«

Orhan arbeitet durchweg montags bis samstags zwischen 6 und 19 Uhr,
was ihn zwingt, seine Freizeit dementsprechend zu gestalten. Er erinnert
sich wehmütig an die frühere Zeit, weil er sich damals häufig mit seinen
Freunden traf, um in die Bar zu gehen oder einfach auf der Straße oder in
den Jugendfreizeiteinrichtungen Zeit zu verbringen.

In seiner noch verbleibenden Freizeit trifft er sich mit seinen ehemaligen
Schulfreunden in Wohnungen, um sich untereinander auszutauschen oder
Fußballspiele anzuschauen. Sonntags geht er regelmäßig in sein Stamm-
café, wo er sich mit seinen Freunden unterhält, Fußballspiele oder gele-
gentlich auch türkische Nachrichten oder Diskussionssendungen verfolgt.
Hier beteiligt er sich auch sporadisch an Glückspielen, was ihn bisher
schon einiges gekostet hat. Dies führte dann zu Hause zu heftigen Ausein-
andersetzungen zwischen ihm und seinem Vater, der die Glückspiele und
Spielschulden nicht akzeptiert. Auch seine Mutter mischt sich bisweilen in
die Diskussionen ein.
      Freizeitangebote in muslimischen Einrichtungen hat er bis heute nicht
in Anspruch genommen. Während er sich früher in kommunalen Jugend-

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  179

freizeiteinrichtungen aufhielt, geht er heute in sein Stammcafé, um sich
dort ungehindert und frei bewegen zu können.

»Dort haben wir gespielt, geraucht und konnten alles machen; auch mit Mädchen

rumhängen [lacht, H.Ö.]. In der Moschee kannst du das natürlich nicht. Deshalb

gehen nicht so viele Jugendliche dorthin, wenn sie spielen oder mit Mädchen etwas

machen möchten [lacht, H.Ö.].«

Sehr deutlich und pointiert meint er, dass sowohl die Türken als auch die
Muslime in Deutschland nicht gern gesehen würden. Außerdem ist er da-
rüber wütend, dass allein Türken und Muslime für jedwede gesellschaftli-
che Schief- und Problemlage verantwortlich gemacht werden.

»Alles, was nicht läuft, wäre unsere Schuld. Und jetzt wärst du auch noch ein Terro-

rist. So haben sie uns immer gesehen.«

Orhan hat Konflikte wegen seiner muslimischen Identität, aber insbeson-
dere wegen seiner türkischen Herkunft aushalten müssen. Nicht vergessen
kann er, wie einige seiner ehemaligen Lehrerinnen und Lehrer die Fasten-
zeit Ramadan verspottet und verhöhnt haben. Er kann nicht verstehen,
dass den Türken in dieser Gesellschaft nicht nur viele Hürden entgegenge-
stellt werden, sondern auch, dass die älteren Türken nicht respektiert wer-
den.

»Und jetzt sieht man überall, wie man über die Türken redet. Bei der Ausländerpo-

lizei werden wir wie ein Stück Dreck behandelt.«

Bedrückt erzählt er eine Erfahrung:

»Als ich nach der Schule einen Ausbildungsplatz gesucht habe und arbeitslos war,

da ging ich zum Arbeitsamt. Der Mann dort sagte mir, dass ich mit dieser Bildung

keine Chance habe, warum ich mich nicht angestrengt hätte und warum viele Tür-

ken so wären. Denn auf Kosten des Staates könne man nicht leben. Wir sollten doch

bitte schön arbeiten. Ich hätte ihm eins in die Fresse geben müssen, ich war so wü-

tend. Aber meine Hände waren gebunden, ich war ja abhängig von ihm. Und wenn

ich ihn dort geschlagen hätte, hätte man bestimmt mir nicht geglaubt und ich wäre

dann wieder der Dumme.«

Unterdessen glaubt er, dass weder die Türken noch die Muslime jemals in
dieser Gesellschaft als gleichwertig anerkannt werden, sondern dass sie
ständig ausgegrenzt und als minderwertig etikettiert werden. Die Türken
sollten versuchen, ihre türkische Lebensart und den Islam den Deutschen
fehlerfrei zu vermitteln. Die Türken sollten zusammenrücken und sich
vereinen, um eine gemeinsame Stimme zu bilden. Orhan erhofft sich, dass

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180  |  Wege zur Integration

der Staat die Türken dadurch besser anerkennt. Doch zu der Einigung der
hier lebenden Türken werde es nach seiner Wahrnehmung nicht reibungs-
los und zügig kommen, weil die Türken untereinander zu sehr zerstritten
seien. Einigen türkischen Gruppierungen, die für ihn politisch links ste-
hen, bringt er keine Sympathie entgegen, weil sie die türkische Mentalität
erniedrigen und den Islam verabscheuen. Deshalb seien ihnen die Anfein-
dungen gegenüber den Türken und dem Islam zuzurechnen.

5.8.2 Dimensionen der Religiosität

5.8.2.1 Die Dimension des Glaubens

Orhan glaubt an Gott. Er ist sich bewusst, dass Gott als Schöpfer die abso-
lute Macht und das Wissen über alles hat. Darüber hinaus werde Gott seine
Geschöpfe im Jenseits über ihr Leben auf der Erde zur Rechenschaft zie-
hen.
      Der Koran ist für Orhan ohne Zweifel Gottes Buch, das vom Gesandten
Muhammed an die ganze Menschheit verkündet wurde. Weil es Gottes
Buch ist, erkennt er es als verbindlich und wahrhaftig an. Zu der Meinung,
dass manche Aussagen des Korans und der Sunna veraltet und unmodern
sind und man deshalb auf einige Gebote und Verbote verzichten kann, äu-
ßert er:

»So etwas höre ich besonders von einigen Türken, die selber nicht an den Islam

glauben, aber so etwas sagen, damit wir nicht daran glauben. In der Türkei gibt es

auch einige Professoren, die so etwas sagen, aber ich glaube denen das nicht. Men-

schen können sich irren, aber Allah bestimmt nicht.«

Orhan glaubt fest an den Tod und die anschließende Auferstehung. Darum
ist er sich bewusst, dass Gott alle Menschen entweder mit dem Paradies
belohnen oder mit der Hölle bestrafen wird.

5.8.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis

Orhan schafft es nicht, die täglichen Gebete zu verrichten. Er hat sich zum
Ziel gesetzt, irgendwann auch regelmäßig fünfmal am Tag zu beten –
wann, das kann er derzeit nicht voraussagen. In alltäglichen Notlagen ruft
er durch seine Bittgebete Gott um Beistand. Dass er momentan täglich vie-
le Sünden begeht, ist ihm bewusst, er hofft aber gleichzeitig auf Gottes
Vergebung.

»Dass ich etwas Schlechtes mache, weiß ich, aber Allah wird mir vergeben. Es ist

aufgrund der Arbeit schwierig, diese Gebete einzuhalten. Allah af etsin [Möge Allah

mir vergeben, H.Ö.].«

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  181

Wesentlich anders sieht es mit dem Pflichtfasten im Ramadan aus. Orhan
fastet seit seinem 15. Lebensjahr. Das Fasten im Ramadan bereitet der gan-
zen Familie und ihm eine große Freude. Während des Ramadans kann er
sich besser auf sein religiöses Leben konzentrieren. So ist er im Fastenmo-
nat eher geneigt zu beten oder in die Moschee zu gehen – ohne dass er
wüsste, warum.
      Die islamische Trauung (Nikah) bezeichnet er als einen wesentlichen
Rechtsakt vor einem Imam, durch den das Ehebündnis legitimiert und
Gottes Segen erlangt wird.
      Mit Gewissheit kann er von sich behaupten, dass der Islam ihn vor
Drogen weitgehend geschützt hat, obwohl er früher oft durch einige
Freunde zum Kiffen animiert wurde. Vor allem weiß er, dass er durch sei-
nen Glauben weder Diebstahl noch ein anderes widerrechtliches Verhalten
gezeigt hat, obwohl er der Ansicht ist, dass er dazu schon viele Anlässe hat-
te.

»Davor hat mich der Islam geschützt.«

5.8.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

Orhan fühlt sich durch seine Religion beschützt. Er ist davon überzeugt,
dass eine Religion für jeden Menschen unabkömmlich ist, weil Gott sonst
keine Religion offenbart und keine Gesandten an die Menschen geschickt
hätte. In Notlagen wendet er sich Gott zu und fühlt sich dann wohl. Am
Islam erstaunt ihn besonders dessen Transparenz und Verständlichkeit für
alle.
      Eine Religion kann nur dann eine Gottesreligion sein, wenn sie den
Menschen zu Gott bringt, ihm Glück beschert, jegliche Fragen beantwortet
und klarmacht, was gut und schlecht ist. Weil ihm der Islam dies liefert, ist
er von diesem Glauben überzeugt und kann auf die Unterstützung und
den Beistand Gottes hoffen.

5.8.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Seine religiöse Kenntnis beschreibt Orhan wie nachstehend:

»Über Islam weiß ich nur einiges. Ich weiß, wie man Abdest [rituelle Waschung,

H.Ö.] macht, wie man betet, wann man fasten muss und dass man zum Hacc [Pil-

gerfahrt, H.Ö.] gehen muss. Es gibt nur einen Gott und so, aber so richtig viel weiß

ich auch nicht. Ich bin hier in Berlin geboren und konnte deshalb Islam nicht rich-

tig lernen. Meine Eltern wissen auch nicht so vieles, leider. Sie können auch meine

Fragen nicht beantworten. Als ich noch ein Kind war, kann ich mich sehr gut erin-

nern, da hatte ich viele Fragen: Wer ist Gott und wo wohnt er? Meine Eltern konn-

ten mir meine Fragen nicht beantworten. Mein Vater hat mich zu meiner Mutter

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182  |  Wege zur Integration

geschickt – und sie sagte, dass sie keine Zeit hat. Und so ging es bei uns zu. Nur im

Ramazan kann man sehen, dass bei uns die Gebete richtig gemacht werden, da sehe

ich vom Islam vieles, aber danach ist nicht so viel zu sehen.«

Eine sogenannte »Koranschule« hat er hier nicht besucht, obwohl ihn seine
Eltern dazu anregt haben.

»In den Sommerferien habe ich im Urlaub durch Verwandte oder in der Türkei in

der Moschee Koranlesen gelernt und die Waschung, Gebet und so – mehr leider

auch nicht.«

Sein religiöses Wissen sieht er als ungenügend an. Aufgrund seiner Arbeit
hat er kaum Zeit, Bücher, vor allem über den Islam, zu lesen. Publikatio-
nen in der deutschen Sprache kann er mangels Sprachkompetenz nicht
folgen – und solche in der türkischen Sprache ebenfalls nicht, weil er seine
Muttersprache nicht ausreichend beherrscht. Speziell im Ramadan bemüht
er sich, Fernsehsendungen über den Islam anzuschauen, um sich Wissen
über den Islam anzueignen.

»Im Ramazan wird häufig über Islam geredet. Manchmal werde ich auch wütend

über einige, weil die nur den Islam schlecht machen und falsch reden. Deutsche

Sendungen gucke ich sehr selten an, weil sich die immer über uns lustig machen

und alles falsch erzählen. Die sagen: ›Ja, der Islam ist gefährlich, die Türken neh-

men uns die Arbeit weg, die Muslime sind …‹ Immer werden wir schlecht gemacht.

Ich kriege Kopfschmerzen von diesen Sendungen.«

5.8.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen

Es ist für Orhan selbstverständlich, Kinder nach den Geboten des Korans
zu erziehen. Auf jeden Fall will er seinen Kindern vermitteln, dass der Is-
lam eine gute Religion ist, die den Menschen viele Vorteile bringt. Beson-
ders einsetzen wird er sich dafür, dass seine Kinder mehr Wissen und Er-
fahrungen über den Islam erhalten, als er selbst gehabt hat. Nicht nur das
diesseitige, sondern auch das jenseitige Leben soll im Mittelpunkt seiner
Erziehung stehen, damit seine Kinder gute und gottgefällige Menschen
werden. Nicht zu vergessen sei hierbei die Wahrung der türkischen Identi-
tät.
      Das islamische Verbot des vor- und außerehelichen Geschlechtsver-
kehrs erkennt er als vorteilhaft für ein sittliches Leben in der Gesellschaft
an, merkt aber zugleich an, dass er damit in der Praxis Probleme hatte.

»Es ist natürlich sehr wichtig, aber ich habe hier, als ich 15, 16 oder 18 Jahre alt war,

Fehler gemacht. Habe mit einigen Mädchen damals Kontakte gehabt. Heute sehe

ich es noch besser. Ich habe große Fehler gemacht. Heute weiß ich, dass dieses

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  183

Verbot eigentlich für uns Menschen sehr gut ist, wenn wir es einhalten. Damals sag-

te ich: ›Warum hat der Islam das verboten?‹, habe es nicht verstanden. Eigentlich

habe ich auch nicht an dieses Verbot gedacht; es kam also so, wie es kam. Ich hielt

Ausschau nach Mädchen, man zählte in der Schule oder unter Freunden, wie viele

Mädchen man aufgegeilt hatte. Ich habe öfters, wie meine Schulfreunde, mit mei-

nen Kontakten zu Mädchen angegeben. In solchen Gesprächen wurde einem gut

zugehört, auch Mädchen haben zugehört, die waren auch dann neidisch. Je mehr

Kontakte man hatte, umso mehr kamen die Mädchen angetanzt. Heute verstehe ich

diese Haltung nicht mehr. Obwohl diese Mädchen wussten, wir haben sie ausge-

nutzt, haben sie trotzdem hier mitgemacht, sogar sich selbst bei denen, die häufig

mit Mädchen Wechselkontakt hatten, angeboten.«

Bei einer Vermählung mit einer Nichtmuslima befürchtet er die Instabilität
dieser Ehe aufgrund der kulturellen und religiösen Unterschiede. Außer-
dem gebe es ein weiteres Hindernis:

»Mit einem Nichtmuslim würde ich auch heiraten, aber wird vielleicht schwierig

sein, denn die deutschen Familien möchten nicht, dass ihre Töchter mit Türken

und Muslimen heiraten. Ich hatte einen Freund, der mit einer Deutschen heiraten

wollte. Der hat mächtig Ärger von den Deutschen bekommen. Man hat ihm sogar

gedroht und er wurde auch nachts von einigen Nazis zusammengeschlagen. Ich

weiß, dass das von der Familie geplant wurde, aber die Polizei konnte die Schuldi-

gen nicht finden.«

Mittlerweile hat er sich mit einer türkischen Frau aus seiner Geburtsstadt
verlobt. In einigen Monaten steht die Hochzeit bevor.

Warum immer von den Türken Integration gefordert werde, fragt er sich
erregt. Er beschwert sich darüber, dass die Deutschen sich in dieser Frage
nicht bewegten; beide Seiten müssten aufeinander zugehen. Es ärgert ihn
zusehends, dass die Türken damals als »Helden« und heute als »Verbre-
cher« deklariert werden.

»Der Islam und die Türken werden immer schlecht gemacht, sie wissen doch nichts

über uns. Aber jetzt haben sie selbst keine Arbeit mehr und jetzt suchen sie die

Schuldigen: ›Das ist natürlich der Islam, das sind Türken!?‹ Ich kann das nicht hö-

ren, die sollen uns in Ruhe lassen.«

Orhan ist sich sicher, dass nicht der Islam, sondern die gesetzeswidrige
Ungleichbehandlung der Menschen in dieser Gesellschaft das Problem
darstellt.

»In Deutschland steht es auch in den Gesetzen, aber praktiziert wird es nicht. Wir

Türken werden wie Dreck behandelt. Egal wo du dich befindest, auch wenn du ge-

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184  |  Wege zur Integration

bildet bist, wirst du nicht angenommen wie die Deutschen. Bei der Ausländerpolizei

oder beim Arbeitsamt kommen die Deutschen, dann die Menschen aus EU und

dann die Polen, Russen – und zuletzt wir.«

Fragwürdig sei zudem, warum bei tätlichen Angriffen auf Türken oder
Muslime durch die Verantwortlichen nur flüchtige Statements abgegeben
werden, während bei Angriffen auf andere nicht vor umfangreicher Be-
richterstattung gescheut werde.

»In Deutschland hat man sogar Türken getötet, ja sogar lebendig verbrannt. Keiner

hat darüber so richtig geredet und protestiert, als in Solingen oder Mölln Türken,

Muslime verbrannt, getötet wurden. Nur ein paar Blumen – und Politiker haben

drei Sätze gesagt. Das war alles. Wenn aber ein Deutscher oder ein Christ verletzt

oder getötet wird, dann schreit die ganze Welt auf. Ist das Demokratie, ist das Men-

schenrecht? Ich glaube an diese Sachen überhaupt nicht. Die legen alles aus, wie es

passt. Stirbt ein Türke, ein Muslim, ist es nicht so schlimm: ›Kann ja passieren!‹;

stirbt ein Christ, dann schreit die ganze Welt auf und macht uns und unseren Glau-

ben dafür verantwortlich.«

Seine Gedanken über den Islam:

»Im Islam ist die Demokratie, die Menschenrechte sowieso enthält. Islam ist nicht

gegen Demokratie. Islam ist Freiheit und Frieden. Auch setzt gerade der Islam mir

Grenzen, sonst würde ich, wie gesagt, nach diesen Ereignissen in Solingen und

Mölln auch zur Waffe greifen oder, wenn ich bei der Ausländerpolizei wie ein Stück

Dreck behandelt werde, diesen Egoisten den Hals umdrehen.«

Er fordert ein Umdenken:

»Die Deutschen sollten mehr Rücksicht auf uns nehmen und nicht immer auf uns

draufschlagen. Die Politiker, die hauptsächlich ja nur lügen und unser Geld klauen,

sollten die Wahrheit sagen, und uns nicht immer beleidigen. Die Behörden und die

Polizei sollten uns gerecht behandeln, denn wir sind auch Menschen. Und der Is-

lam sollte endlich richtig dargestellt werden. Man soll keine Angst vor dem Islam

und den Muslimen haben, wir sind auch Menschen und sind nicht gefährlich. Wir

fressen keine Menschen und schlagen auch nicht. Wenn die nicht die Demokratie

uns vorleben, dann kann man auch die Demokratie nicht nachahmen als Jugendli-

che.«

Prinzipiell ist er der Gewalt abgeneigt und empfiehlt Türken und Musli-
men, bei Angriffen und Diskriminierungen geduldig zu sein, weil ihnen
eine friedliche Haltung früher oder später zur Anerkennung und Aus-
zeichnung gereichen werde.

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  185

»Aber wenn ich jetzt dieses Spiel von denen mitspiele und mich bewaffne und ge-

walttätig werde, dann werden sie mehr Macht haben und ihre Sachen rechtfertigen.

Dann wird der Islam und die Muslime erst recht unterdrückt werden. Meine Eltern

konnten mich dann ruhig stellen. Heute bin ich ihnen gegenüber sehr dankbar.«

Auch sollen die Muslime besonders heute ihre friedliche Haltung bewusst
vorleben und »ruhig und cool bleiben, geduldig sein und nicht zurück-
schlagen«, damit die Gesellschaft wahrnehmen kann, dass der Islam nicht
»Gewalt und Angst, sondern eine richtige Religion ist, die Frieden und
Liebe bedeutet«.

5.8.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Muslimische Organisationen sind Orhan nicht persönlich bekannt. Ledig-
lich über bestimmte Gruppen hat er einiges gehört. »Ich kenne nicht viele
Vereine persönlich, bin auch nirgendwo Mitglied.« Er ist von den türki-
schen und muslimischen Organisationen enttäuscht, weil sie bis dato keine
Akzeptanz der Türken und Muslime in dieser Gesellschaft erwirkt haben.
      Die türkischen Organisationen, die sich nicht nachhaltig für die Eini-
gung und Anerkennung der türkischen Menschen einsetzen, begünstigt er
nicht, weil sie die Türken für ihre materielle und politische Einflussnahme
instrumentalisieren.

»Die Organisationen denken nur an sich und ans Geld. Ich bin mit den türkischen

Organisationen überhaupt nicht zufrieden. Es gibt einige, die arbeiten nur für die

Politik und für den Senat und beschimpfen die Türken und sagen: ›Alles müssen

wir von Bord werfen.‹ Andere arbeiten nur für ihre Mitglieder. Ich erkenne diese

nicht an, sie belügen und beklauen uns. Viele Türken sind mit diesen türkischen

Organisationen auch nicht zufrieden, aber das wird ja nicht gesehen.«

1Hin und wieder sympathisiert er mit den »Ülkücüler«.

»Sie haben besonders nach den Attentaten auf unsere Brüder in Solingen hart deut-

sche Nazis angegriffen. Die hatten dann Angst, uns weiter anzugreifen. Und das

verdanken wir dieser Organisation.«

      1 | »Ülkücüler«: In Deutschland bekannt unter dem Synonym »Graue Wöl-

fe«, die im Verein »ADÜTDF – Türkisch-Demokratischer Idealistenverein (kurz:

Türkische Föderation)« bundesweit organisiert und politisch mit der »MHP – Na-

tionale Bewegungspartei« in der Türkei verzahnt sind. Die MHP und die Türkische

Förderation vertreten die türkisch-nationalistische Synthese und bildeten ursprüng-

lich eine politische, jedoch keine religiöse Partei. Erst in letzter Zeit hat sich inner-

halb der Organisation eine Gruppe herausgebildet, die sich eindringlich religiös-so-

zialen Zielen und privater Frömmigkeit zuwendet.

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186  |  Wege zur Integration

Über einen organisierten Austausch der muslimischen Organisationen mit
Nichtmuslimen ist Orhan nicht informiert. Er will von diesen Organisatio-
nen, dass sie sich in erster Linie für die Türken einsetzen.
      Eine türkische Identität zu haben und sie beizubehalten, steht für Or-
han im Mittelpunkt. Wer eine wahre türkische Identität habe, habe auch
eine muslimische Identität. Deshalb sieht er andere nicht als »richtige
Muslime« an. Araber bezeichnet er sogar als Denunzianten, die heute die
gerechte Strafe Gottes bekämen.

»Ihre Länder sind arm, große Probleme und ihre Regierungen unterdrücken sie.

Denn hätten sie uns damals nicht verkauft, dann wären sie heute die reichsten und

klügsten Menschen auf dieser Erde. Sie wären vielleicht durch uns die Supermacht,

wie heute Amerika ist, denn Erdöl ist Reichtum. Heute haben sie Erdöl, aber kein

Gehirn.«

Von allen muslimischen Organisationen erwartet er, dass sie sich vereinen,
um den Türken in Deutschland einen Dienst zu erweisen, damit sie die
Türken aus der »Sklaverei« befreien. Er verlangt von ihnen, ausschließlich
für die Türken da zu sein.
      Generell ist er im Monat Ramadan und zu den Festtagsgebeten in der
Moschee, wenn es sich mit der Arbeit arrangieren lässt. Er geht gelegent-
lich mit seinen Eltern, meistens aber mit Bekannten aus dem Stammcafé
in die Moschee, um am gemeinschaftlichen Gebet (Teravih) teilzunehmen.
Das verbindende Freitagsgebet steht nur dann auf der Tagesordnung,
wenn der Freitag auf einen gesetzlichen Feiertag fällt. Im letzten Ramadan
hat er etwas für sich entdeckt:

»Ich würde öfters in die Moschee gehen, weil da die Gemeinschaft ist und die Gebe-

te dort mehr wert sind, als wenn wir alleine beten. Dort finde ich auch meine innere

Ruhe und denke mehr an Allah und an meine Aufgabe als Mensch auf dieser Erde,

mehr als wenn ich draußen bin. Da denke ich ans Geldverdienen und an mein Nefis

[Ego, H.Ö.].«

Wenn er das Wort Moschee hört, dann hat er vor allem zwei Bilder im
Kopf: die Moscheen mit Minaretten in Istanbul und alle anderen Moscheen
in schwer auffindbaren Wohnkomplexen.

»Ich finde es schade, dass wir in Berlin immer noch keine richtige Moschee haben,

die man sofort sieht und wo man eben mehr Platz hat – wie die Kirchen.«

Seiner Überzeugung nach ist die wichtigste Aufgabe einer Moschee, offen
für alle Türken zu sein. Er möchte nicht, dass sich die Moschee einer Partei
anschließt – und sie darf auch keineswegs ein politisches Bild in der Öf-
fentlichkeit erzeugen. Auch würde er sich darüber sehr freuen, wenn die

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  187

Moscheen mehr in der deutschen Sprache anböten – ohne allerdings die
türkische Sprache aufzugeben. So würden er und andere Jugendliche die
Predigten der Imame besser verstehen können. Er schätzt es nicht, wenn
sich fast alle Moscheen in Hinterhöfen und in kleinen Kellerräumen befin-
den. Ferner ist er empört, dass viele Orte, die als Moscheen bezeichnet
werden, nicht über einen qualifizierten Imam verfügen. Besonders gravie-
rend findet er, dass einige Moscheegemeinden unter den Türken nach Par-
teizugehörigkeit zugeordnet werden.

»Häufig kommen dann nur die sehr alten dahin, wir jüngeren dagegen kommen

nur selten. Die Moscheen müssen offen und sofort sehbar sein.«

Er verlangt daher von den Moscheegemeinden, unter keinen Umständen
parteipolitisch zu agieren und sich von jeglicher Parteipolitik fernzuhalten.
Dass sie politisch agieren, stört ihn nicht, solange in den Moscheegemein-
den keine Polemiken ausgetragen werden. Anstatt gegeneinander zu arbei-
ten, erwartet er von ihnen eine Einigung in islamischen Themen und for-
dert mehr Bauten, die seinem Bild von einer richtigen Moschee entspre-
chen. Auch wünscht er sich mehr Sauberkeit in den Moscheegemeinden,
vornehmlich in den Sanitärräumen. Er beklagt zudem, dass er, wenn er in
der Moschee zum Beten geht, jedes Mal nach der Predigt um Spenden ge-
beten wird. Daher erwartet er von den Moscheegemeinden, mit dieser
Spendenpraxis umsichtiger umzugehen und nach anderen Akquisitions-
quellen zu forschen.
      Orhan definiert einen guten Imam mit einem angenehmen Charisma
und bewundernswerten Charakter, der predigt, was er selbst praktiziert.
Auch gehöre eine ausreichende Kenntnis von den soziokulturellen und
ökonomischen Gegebenheiten in der Gegend, in der dieser Imam lebt und
tätig ist, zu dessen Grundqualifikation. Auf jeden Fall sollten Imame nicht
nach ihren Predigten zu Spenden aufrufen. Darüber hinaus soll klar zwi-
schen Vorstandsarbeit und der des Imams in den Moscheegemeinden ge-
trennt werden, damit er durch Gemeindefehler nicht in Misskredit gerät.

»Wenn es dazu kommt, dann hört ihm dann keiner mehr zu. Er verliert den Res-

pekt.«

Ob ein Imam auf seine Lebensweise oder -einstellung Einfluss nehmen
kann, hänge von dem Imam selbst ab. Ein Imam, der verständlich und
wirklichkeitsnah predigt, seine Zuhörer ernst nimmt und über seine Arbeit
den Kontakt mit ihnen sucht, hat nach Orhans Erfahrung einen guten und
förderlichen Einfluss.

»Also, wenn ein Imam etwas gut erzählt, wo ich weiß, dass er das auch selbst prak-

tiziert, dann lebe ich es auch. Ich habe im Ramazan öfters angefangen, täglich zu

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188  |  Wege zur Integration

beten. Dazu hat der Gastimam aus der Türkei viel beigetragen. Er war ziemlich jung

und hatte so eine gute Stimme. Er hat uns sehr ernst genommen. Er hat außerhalb

seiner Predigten auch so kleine Gesprächskreise gebildet, wo man ihn fragen konn-

te. Es war vor drei Jahren im Ramazan hier. Es war wirklich eine gute Stimmung.

Leider musste er auch weg. Nach einigen Tagen wurde ich wieder faul und habe

nicht mehr fünfmal am Tag gebetet.«

5.9 Gülsüm – »Der Islam diszipliniert mich und zügelt
mein Ego.«

Zur Interviewsituation

Die folgende Interviewpartnerin habe ich in der Mensa einer Berliner Uni-
versität kennengelernt. Sie saß eine Tischreihe weiter mit ihren Kommili-
tonen und unterhielt sich sehr engagiert mit ihnen. Nachdem sich einige
aus dieser Gruppe verabschiedeten, begab ich mich zu ihr. Wir verabrede-
ten uns zum Gespräch, welches wieder in der Mensa stattfand.

5.9.1 Wer ist Gülsüm?

Gülsüm, 21 Jahre alt, ist in Berlin geboren. Ihre Eltern stammen aus der
Türkei. Sie kamen mit der Vorstellung nach Deutschland, für einige Jahre
hier zu arbeiten und dann wieder zurückzukehren. Mittlerweile haben sie
diese Intention aufgegeben. Gülsüm ist in Berlin sozialisiert und studiert
seit einigen Semestern an einer Berliner Hochschule. Überdies hat sie die
deutsche Staatsbürgerschaft.
      Seit Kurzem ist sie verheiratet und steckt in ihren Zwischenprüfungen
an der Universität. Daher fehlt ihr nun die Zeit, mit ihrer besten Freundin
regelmäßig Freizeitbeschäftigungen – wie Kino- und Theaterbesuchen,
Spaziergängen oder gemeinsam zu Hause fernsehen bzw. Musik hören –
nachzugehen. Mit ihrem Ehemann geht sie dennoch, wenn auch nicht re-
gelmäßig, ins Kino oder Theater. Manchmal besucht das Ehepaar kulturel-
le Ausstellungen.
      Gülsüm begrüßt es sehr, wenn Menschen im jugendlichen Alter die
islamischen Regeln befolgen. Daher ist sie der Meinung, dass sich die Ju-
gendlichen durch die Einhaltung der islamischen Grundsätze vor Krimina-
lität, Drogen, Alkohol, Faulheit etc. hüten können. Dies bedürfe aber einer
rechtzeitigen Einweisung in die religiösen Grundprinzipien durch die El-
tern – und später durch die Schulen. Gülsüms Eltern hatten zwar immer
den Wunsch, dass sie sich am Islam orientiert, aber sie selbst beklagt sich
über die fehlende Unterstützung ihrer Eltern hierfür.

»Sie haben mir nur gesagt, ›Tochter, gehe in die Moschee, lerne den Koran‹, aber

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  189

selber habe ich dieses Vorbild zu Hause nicht vor den Augen gehabt. Meine Mutter

trägt immer noch kein Kopftuch. Mein Vater betet nicht einmal. Jetzt so langsam

beginnen sie. Sie haben mir nur gesagt: ›Mach das und dies!‹ Selbst haben sie, was

sie mir gesagt haben, eigentlich nicht vorgelebt. Ich glaube, sie haben mir das nur

gesagt, weil sie denken, dass sie als Eltern dieses mir sagen müssen. Nachgehakt

haben sie nicht, ob ich in die Moschee gegangen bin oder den Koran gelernt habe.

Es war nur meine Eigeninitiative.«

Gleichwohl hat sie weiterhin ein intaktes Verhältnis zu ihren Eltern. Da sie
zu Hause keine religiöse Bildung genossen hat, versucht sie seit einigen
Jahren, sich durch Eigenstudium in die islamischen Grundprinzipien ein-
zulesen. Dabei ist ihr aufgefallen, dass sie viele Gebote und Verbote bisher
vernachlässigt hat. Mit viel Engagement versucht sie nun, die verlorene
Zeit nachzuholen, indem sie sich viel Wissen anliest – und es in die Tat
umsetzt. So legte sie sich als einzige in der Familie ein Kopftuch um und
beachtete mit der Zeit auch die anderen islamischen Bekleidungsvorschrif-
ten.

»Ich habe vor einigen Jahren selbst mich entschlossen, ein Kopftuch anzulegen,

weil ich es so richtig finde. Es war mein eigener Wunsch, damit ich das Wohlwollen

Allahs noch mehr erreiche. Dass ich bete, faste oder ein Kopftuch trage – meine El-

tern haben hier keinen Einfluss darauf gehabt.«

Zwar bekräftigt sie, dass sie zu ihren Eltern ein gutes Verhältnis und vor
ihnen großen Respekt hat, aber mit einigen Einstellungen ihrer Eltern zum
islamischen Leben nicht einverstanden ist. Bis zu ihrem Wegzug aus dem
Elternhaus kam es zu zeitweise heftigen Auseinandersetzungen um ihr re-
ligiöses Ausleben.

»Sie sagen immer wieder: ›Du mit deinem Kopftuch wirst keinen Job finden. Mit

deiner religiösen Haltung, wo du fünfmal am Tag beten musst, wirst du Probleme

im Alltag und in der Arbeit haben. Ihr werdet keine normale Zukunft haben. Ihr

werdet wahrscheinlich immer Menschen zweiten oder dritten Ranges sein.‹ Meine

Eltern werden leider häufig von Medien gelenkt. Wenn da irgendetwas über Islam

steht, dann fangen sie an, mich vollzulabern: ›Mach das nicht! Lege dein Kopftuch

ab! Sei doch modern!‹ Durch diese Medien bekommen sie viele Bedenken und re-

den mir dann ein. Ich glaube aber, dass sie innerlich diese Bedenken nicht teilen.

Trotzdem argumentieren sie gegenüber mir mit diesen Zeitungsberichten. Und das

finde ich überhaupt nicht richtig. Allein, weil ich Politologie studiere und inzwi-

schen weiß, wie Menschen und andere mit Meinungen und so umgehen. Manipula-

tion und Sensation ist hierbei sehr zentral. Leider!«

Mit dem Gedanken an eine Rückkehr hat sie bisher nicht gespielt, aber völ-
lig ausschließen möchte sie dies nicht. Falls sie nach ihrem Studium eine

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190  |  Wege zur Integration

angemessene Arbeitsstelle in der Türkei erhalten sollte, wäre sie bereit,
dorthin zurückzukehren.
      Als eine Muslima war ihr Eindruck von der Situation der Muslime in
Deutschland bis vor dem »11. September«, dass es sich als Muslim hier in
Deutschland ohne große Probleme und Diskriminierungen leben lässt,
weil die Muslime als Teil dieser Gesellschaft weitgehend anerkannt waren.
Die Situation änderte sich jedoch nach den Terroranschlägen wesentlich
zum Schlechteren.

»Vorher war der Moslem ein Teil der Gesellschaft, und lebte vor sich hin. Jetzt ist

alles, was wir machen, was der Moslem macht, im Vordergrund – und auf alles wird

geachtet und jede Bewegung wird gedeutet. Die Nichtmuslime deuten und beurtei-

len alle Bewegungen, die ein Moslem macht. ›Was will er jetzt machen? Was hat er

vor? Wird er jetzt uns in die Luft sprengen?‹ Auf alles wird haarscharf geachtet und

alles wird gedeutet und vieles wird auch hineininterpretiert. Es ist wirklich schwieri-

ger geworden. Auch die Umstände sind schwieriger geworden. Man kann nicht

mehr überall beten. Man kann nicht mehr mit Kopftuch unterrichten. Vielleicht

wird es auch in Zukunft so sein, dass man nicht mehr mit dem Kopftuch in die

Schule gehen darf. Bis vor Kurzem war es noch möglich, den Arbeitgeber oder den

Dekan oder den Professor zu fragen: ›Kann ich hier in der Ecke beten?‹ oder ›Kann

man in dem freien Raum eine kleine Gebetsecke einrichten?‹ Es war möglich. Aber

jetzt haben sie Angst vor dem Image, sie würden radikale Moslems oder Organisa-

tionen unterstützen. Auch Moslemfreunde trauen sich nicht mehr, offen zu sagen,

dass sie Moslems als Freunde haben; auch sie haben Angst. Ich habe neulich mitbe-

kommen, dass eine Lehrerin eine Schülerin nicht unterstützen wollte, obwohl sie

sie sehr gut kannte. Sie konnte nicht sagen: ›Ja, ich kenne sie sehr gut, sie ist nicht

so, sie ist nicht radikal.‹ Sie hat einfach geschwiegen und die Beschuldigungen

durchgehen lassen. Sie hatte Angst um ihre Karriere. Ich befürchte, für die Zukunft

wird alles schwieriger für den Islam und für die Muslime hier in Deutschland und

auch in Europa. Ich hoffe aber das Gegenteil.«

Mit ihrer muslimischen Identität hatte sie weder in ihrer Kindheit noch in
der Schulzeit Schwierigkeiten erfahren. Dies sei ihrer offenen Haltung ge-
schuldet. Eine Erfahrung, die sie wenige Monate nach ihrem Entschluss,
sich ein Kopftuch anzulegen, machte, kann sie bis heute nicht vergessen.

»Ich wollte unbedingt arbeiten und in der Familie mitverdienen und nicht meiner

Familie zu Last fallen. Ich habe mich dann als Kassiererin in verschiedenen Stellen

beworben. Und da habe ich Bewerbungsfotos mit Kopftuch abgegeben. Sie wurden

auch angenommen. Einmal klappte wirklich alles und auch der Filialleiter war von

mir sehr überzeugt und wollte mich sofort einstellen, bis er seinen Chef angerufen

und gefragt hat, warum bisher noch nichts entschieden worden ist. Dieser Chef sagt

ihm, mit Kopftuch kann man mich nicht einstellen, weil ich mit meinem Kopftuch

die Kunden abschrecken würde. Ich war ziemlich traurig. Da hatte ich wirklich das

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  191

Gefühl, wirklich benachteiligt zu sein. Das war traurig. Ich habe mich monatelang

gefragt: ›Warum schrecken Menschen, die an dem ganzen Gesicht tätowiert sind

oder Piercing haben, nicht ab, aber warum ich mit meinem Kopftuch? Warum aber

ich?‹ Aber ja, ich kann damit leben, weil ich weiß, warum ich es trage, aber es war

eine Benachteiligung. Ich finde es sehr traurig und unmenschlich. Ist das die hoch

gepriesene Demokratie? Wo sind die Menschen, die sie sonst immer hochhalten?«

Damit der Islam und die Muslime in Deutschland wieder voll anerkannt
werden können, seien in erster Linie die Muslime gefragt. Sie ist der An-
sicht, dass die Muslime bezüglich des Islam viel zu ungebildet sind. Des-
halb werde der »wahre Islam« der Öffentlichkeit nicht treffend vermittelt.
Gülsüm plädiert dafür, dass sich Muslime, nachdem sie sich über ihren
Glauben aufrichtig gebildet haben, um einen ehrlichen Dialog mit Nicht-
muslimen bemühen, damit der »wahre Islam« vermittelt werden kann.
Darüber hinaus erhofft sie sich, dass der Dialog zwischen der Bundesregie-
rung und den islamischen Gemeinden weiter und stärker ausgebaut wird.

»Die Bundesregierung muss jetzt endlich, nach 50 Jahren, einen Ansprechpartner

finden, im ständigen Austausch stehen und die Muslime mit ihren Organisationen

hier wirklich integrieren, sie willkommen heißen. Die Bundesregierung ist auch un-

sere Regierung, sie muss auch für uns da sein und alles dafür tun, dass diese Islam-

feindlichkeit in der Gesellschaft, vor allem in den Medien und bei den Politikern,

verschwindet. Die Bundesregierung, der Staat also, muss uns auch richtig und ehr-

lich akzeptieren. Sonst sind sie für uns nicht glaubwürdig, wenn sie über Demokra-

tie, Menschenrechte et cetera sprechen.«

5.9.2 Dimensionen der Religiosität

5.9.2.1 Die Dimension des Glaubens

Gülsüm ist davon überzeugt, dass es einen einzigen und allmächtigen Gott
gibt. Sie ist sich gewiss, dass so ein Gott existiert, der unabhängig von sei-
nen Geschöpfen herrscht.
      Der Koran ist für Gülsüm Gottes Wort und Offenbarung. Zumal Gott
der Schöpfer des Universums und der Lebewesen ist – nur er kennt die
Wahrheit über alles. Daher enthält auch der Koran die Wahrheit und ist der
Islam eine unvergänglich gültige Religion.
      Gülsüms glaubt an den Tod und an das ewige Leben. Dementspre-
chend erwartet sie nach dem Tod das ewige Leben im Jenseits, wo die
Menschen für ihr diesseitiges Leben vor dem einzigen Gott Rechenschaft
ablegen müssen.

2007-02-20 14-04-54 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192  |  Wege zur Integration

5.9.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis

Das innerliche, individuelle Gebet zu Gott hat Gülsüm in ihre Lebenswelt
mittlerweile eingefügt. Daher kann sie sich ein Leben ohne dieses Gebet,
ohne sich Gott innerlich zuzuwenden, nicht mehr vorstellen.

»Aber die fünf täglichen Gebete haben leider immer noch keine geregelte Bedeu-

tung in meinem Leben, weil sie immer noch nicht richtig bei mir sitzen. Aber ich

werde in Kürze hoffentlich mit diesen wichtigen fünf täglichen Gebeten beginnen.

Denn Gott schenkt uns vieles und lässt uns leben, all diese Taten sind unser Dank

an Allah.«

Das Fasten hingegen fällt ihr nicht schwer, denn seit ihrem 11. Lebensjahr
hält sie die Fastenzeit im Ramadan regelmäßig und unermüdlich ein, auch
weil der Fastenmonat innerhalb und außerhalb des Familienkreises eine
besondere Stellung einnimmt. Für Gülsüm ist der Ramadan ein Festereig-
nis, auf das sie sich jedes Mal aufs Neue freut.

»Denn der Ramadan ist wirklich sehr herzlich und segensreich. […] Im Ramadan ist

der Dialog unter den Menschen anders, sehr freundlich. Es herrscht viel Freude,

Freundlichkeit und Bereket [Segen, H.Ö.].«

Die islamische Trauung (Nikah), die sie nach ihrer standesamtlichen Trau-
ung vollzogen hat, ist für sie ein Zeichen der »gültigen und ewigen Ehe«.
      Sie lebt im Islam, damit Gott mit ihr zufrieden ist.

»Es macht mir großen Spaß, etwas zu machen, denn ich werde doppelt belohnt,

einmal von Allah und einmal von den Menschen.«

5.9.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

Der Mensch brauche für sie deshalb eine Religion oder zumindest den
Glauben an ein höheres Wesen, damit er sich – gerade wenn er abgeschie-
den lebt – zügeln kann. Der Islam ermöglicht ihr diesen Glauben. Sie kann
ihr Ego und ihre Triebe durch ihren islamischen Glauben besser kontrol-
lieren und bändigen, da sie überzeugt ist, dass Gott sie allerorts sieht und
hört. Auch kann sie sich durch ihren Jenseitsglauben beherrschen.
      Gülsüm ist mit ihrem Glauben sehr zufrieden, weil sie durch den Islam
eine Richtschnur für ihren Alltag hat.

»Als simpelstes Beispiel: Islam gibt mir eine Richtlinie, wie ich zu leben, wie ich

zum Beispiel meinen Mann auswählen muss, wie ich mich verhalten muss, wonach

ich mein Leben ordnen muss, was für mich, für meine Seele oder meinen Körper

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  193

gesund ist. Der Islam gibt auch für meine Fragen ›Woher?‹, ›Wie?‹, ›Warum?‹ Ant-

worten. Also der Islam gibt mir eben Sicherheit.«

Deshalb ist für sie Gott, der Schöpfer auch dieser Religion, der einzig wich-
tige Zufluchtsort, und das nicht nur bei Problemen oder Hindernissen,
sondern auch bei Erfolgen und glücklichen Situationen.

»Man kann in jeder Situation sich dem Islam und Allah hingeben. Man hat jederzeit

den Schöpfer bei sich.«

5.9.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Gülsüm schätzt ihr religiöses Wissen als rudimentär ein. Doch wenn sie
sich mit ihren muslimischen Freundinnen vergleicht, dann ist sie sehr
froh, dass sie einigermaßen über den Islam informiert ist. Sofern sie sich
aber einem Buch mit islamischen Themen widmet, wird ihr bewusst, wie
groß ihr Bildungsmanko ist. Daher ist sie gewillt, in ihrer Freizeit islami-
sche Literatur zu studieren. Sie möchte ihre Religion authentisch erlernen,
um sie dementsprechend darstellen zu können.

»Wo haben wir denn überhaupt eine Möglichkeit, Islam so richtig zu lernen? In der

Schule durfte ich es nicht, zu Hause auch nicht, die Eltern wissen selber zu wenig.

Es ist wirklich sehr traurig. Ich möchte gerne meine Religion so richtig kennenler-

nen, damit ich auch im Dialog und wenn ich gefragt werde, auch richtig Antworten

geben kann und nicht immer sagen muss: ›Ich weiß es nicht.‹ oder herumrede.«

Sie hält die Berichterstattung über den Islam und die Muslime für falsch
und zynisch.

»Ich gucke es aber mit dem Bewusstsein an, dass ich da kein Vertrauen in diese

Sendungen habe, auch wenn es eine türkische Sendung ist. In die Medien habe ich

leider kein Vertrauen. Leider stelle ich dann immer wieder fest: ›Das war alles Mist

und die Sendung hat unsere Arbeit wieder um einige Jahre zurückgeworfen und

einige Muslimfreunde haben wir wieder verloren.‹ Es ist wirklich zum Heulen, wa-

rum einige Medien das so machen, obwohl sie wissen, dass das, was sie senden,

falsch ist – aber sie machen es trotzdem. Warum? Ich verstehe es wirklich nicht.«

5.9.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen

Gülsüm findet kontinuierliche religiöse Erziehung und Bildung sehr wich-
tig, obwohl sie die durch ihre Eltern nicht erfahren hat. Sie hat durch ihr
bisheriges Leben erkannt, dass religiöse Erziehung und Bildung ebenso
wichtig und erforderlich sind wie die schulische Bildung. Daher wird sie

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194  |  Wege zur Integration

sich bemühen, ihren Kindern dies ausreichend und akkurat zu ermögli-
chen.

»Sie [meine Eltern, H.Ö.] haben mir zwar immer wieder gesagt, ›Gehe in die Mo-

schee, dort ist eine Moschee‹, aber sie haben mich nicht an die Hand genommen

und dahin gebracht. Und wenn ich jetzt als Erwachsener darüber nachdenke, dann

sage ich, das hätten sie mit mir machen müssen. Und ich denke, ich werde es mit

meinen Kindern anders machen. Ich werde meine Kinder gerne dorthin bringen,

gerne aus einem Buch ihnen vorlesen, ich werde sie religiös aufziehen, aber gleich-

zeitig den richtigen Islam ihnen vermitteln. Hierzu gehört vor allem, dass ich sie

offen und tolerant erziehe.«

Sie ist obendrein glücklich, dass sie das Verbot des vor- und außereheli-
chen Geschlechtsverkehrs unausweichlich einhält.

»Als jemand, der das auch wirklich eingehalten hat, bin ich froh, jetzt sagen zu

können: ›Ich finde es schön, dass der Islam so etwas verbietet.‹ Ich bin auch froh,

dadurch als eine reine Frau in die Ehe eingegangen zu sein. Ich habe mir einen

Mann ausgesucht, der auch rein ist. Ich habe mir keinen Mann ausgesucht, der se-

xuell viel drauf hat, sondern der eine reine Seele mitbringt, also einen guten Charak-

ter vorweist. Deshalb finde ich dieses Verbot gut und auch förderlich für ein Famili-

enleben.«

Für die Klarstellung der Frage, ob der Islam für sie bei der Integration in
diese Gesellschaft ein Hindernis darstelle, vergleicht sie sich mit ihren
nicht muslimischen deutschen Freunden und erkennt, dass sie wesentlich
integrierter ist. Daher versteht sie nicht, was man von ihr und von den
Muslimen außerdem erwartet.

»Der Islam hindert uns nicht, uns in diese Gesellschaft zu integrieren. Ich studiere

hier, ich beherrsche die Sprache, ich bin hier geboren. Was will die Integration

noch? Was ist denn Integration? Wie weit soll ich mich noch integrieren? Soll ich

mir meine Haare blond färben und blaue Kontaktlinsen aufsetzen? Als Muslim,

denke ich, dass ich schon sehr gut integriert bin. Für mich bedeutet Integration das

gesunde Miteinanderleben, den Dialog. Das tue ich auch. Assimilieren lasse ich

mich aber nicht. Als praktizierender Muslim bin ich schon integriert.«

Der Islam und die Demokratie sind für Gülsüm keine Gegensätze. Deswe-
gen ist sie nicht der Meinung, dass der Islam antidemokratische Züge hät-
te. Das Gegenteil ist für sie der Fall.

»Ich denke, der Islam ist viel demokratischer als die Demokratie, die wir jetzt haben.

Eine Religion, wo ich frei wählen und entscheiden kann und frei bin, ist viel demo-

kratischer als die Demokratie jetzt. Ich als eingebürgerte Deutsche gehe wählen,

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  195

denke daran, mich selber wählen zu lassen. Wenn die Zeit als Politologin kommt,

solange ich nicht lügen muss und mich nicht mit Korruption beflecken muss, wür-

de ich auch Politik machen. Ich habe auch in der Schule als Schulsprecherin Politik

gemacht. Der Islam schränkt uns nicht ein. […] Für Menschen tätig zu sein, ist, als

ob man für Gott tätig ist.«

Sie weist daraufhin, dass Menschen in bestimmten emotionalen Situatio-
nen anders reagieren, als es die Gesetze oder die Religion erlauben. Men-
schen, die, egal welchen Glaubens oder welcher Abstammung, tätlich an-
gegriffen und unterdrückt werden, würden leider auch zu Gegengewalt
greifen oder sich gewalttätigen Personen bzw. Gruppierungen anschließen.
      Um solchen gewalttätigen Gruppierungen oder Personen den Nährbo-
den zu entziehen, fordert sie, dass alle Menschen gleich behandelt werden.
In diesem Zusammenhang zählt sie einige Beispiele aus der Geschichte
dafür auf, dass ein Leben ohne Ausgrenzung, Rassismus und Gewalt zwi-
schen den Religionen und Kulturen möglich ist.

»Also in unserer Religion ist es ja so, dass man alle Menschen gleich behandeln

muss. Es ist eine Pflicht wie die fünf täglichen Gebete, alle Menschen gleich zu be-

handeln. Gerade hier haben die Muslime keine Probleme, auch in der Geschichte

sehen wir, dass gerade die Muslime mit Rassismus und Feindschaften anderer Kul-

turen keine Probleme hatten. Muslime können mit farbigen und weißen Menschen,

mit Christen gut zusammenleben, gerade in der Türkei, damals in der Osmani-

schen Zeit, können wir dieses auch sehen. Kirche, Synagoge und Moschee sind ne-

beneinander und über Jahrhunderte haben Menschen zusammengelebt. Als damals

die Juden zum Beispiel in Spanien angegriffen und verfolgt wurden, oder durch die

Nazis, hatte die Osmanische Reich beziehungsweise Türkei sie herzlich aufgenom-

men und ihnen Schutz angeboten.«

Den zunehmend proklamierten »Juden-Muslime-Streit«, der sich aus dem
sogenannten »Palästina-Israel-Konflikt« speise, kann sie keinesfalls begrei-
fen.

»Normalerweise haben wir als Muslime mit keinem Probleme. Nur wegen des Kon-

fliktes zwischen Israel und Palästina stehen die Muslime im Verruf, mit Juden Pro-

bleme zu haben. Aber dieser Konflikt ist politisch und mitverursacht durch die Eu-

ropäer und vor allem durch die Amerikaner. Man möchte diesen Konflikt nicht lö-

sen, damit die Muslime und Juden in Palästina in Feindschaft leben und sich ge-

genseitig töten. Damit verkauft man eben Waffen und so weiter, damit die Muslime

und die Juden auf der Welt immer als Gefahr angezeigt werden können. Unterdes-

sen bauen andere ihre Geschäfte schön weiter aus und verdienen sich dumm und

dämlich.«

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196  |  Wege zur Integration

5.9.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Gülsüm engagiert sich in einigen Kinder- und Jugendprojekten, die unab-
hängig von Einrichtungen und Konfessionen organisiert werden und daher
nicht nur auf muslimische Menschen abzielen. Wenn ihre Zeit es erlaubt,
besucht sie eine Moschee. Hierbei macht sie zwischen Moscheen keinen
Unterschied – wer der Träger der Moscheegemeinde ist, interessiert sie
letztlich nicht. Allerdings ist sie mit den muslimischen Organisationen
kaum zufrieden.

»Viele muslimische Organisationen oder Moscheen sind von ganz alten Leuten be-

sucht. Also, da kommen leider nur Rentner-Türken oder Rentner-Araber hin und

das finde ich nicht gut. Und wenn die Moscheen nur von alten Menschen besucht

werden, dann findet kein Dialog nach außen statt. Deswegen bin auch unzufrieden

und die Moscheen und die muslimischen Organisationen machen zu wenig, also

Aktivitäten nach außen hin. Die treffen sich zum Freitagsgebet, beten und lösen

sich wieder auf. Kein Mensch aber weiß, was Freitagsgebet ist und warum die Mus-

lime freitags in die Moschee gehen.«

Dass zu jeder Zeit die größeren Organisationen den öffentlichen Diskus-
sionsverlauf bestimmen und als Ansprechpartner angenommen werden,
bedeute eine Verdrängung der lokalen muslimischen Vereine. Bestimmten
Organisationen sei eigentümlich, den Islam zu ›terrorisieren‹.

»Für mich kommt El Kaida, Kaplan oder Hizbut-Tahrir nicht infrage, weil sie vor

allem in den Medien den Islam nicht so darstellen, wie er eigentlich ist. Durch sol-

che Organisationen nimmt man den Islam als Gewaltorganisation, Terrororganisa-

tion oder politische Organisation wahr. Islam ist aber Frieden. Sie bringen aber den

Islam und die Muslime mit ihrer guten Arbeit um Jahrhunderte zurück. Zum Bei-

spiel die Arbeit, die freundschaftlichen Beziehungen, dieser Dialog, die wir Muslime

seit Jahren mit Mühe und Not zustande gebracht haben, werden durch irgendeinen

Terrorakt von Hizbut-Tahrir oder einer anderen Organisation um 20, 30 Jahre zu-

rückgeworfen.«

Die Medien und die Politiker überbewerteten solche Gruppierungen, ohne
verständlich zwischen dem Islam, den Muslimen und solchen Gruppie-
rungen oder Personen zu unterscheiden, und verschafften ihnen damit ein
anhaltendes öffentliches mediales Forum.
      Bis vor einigen Monaten ging Gülsüm einmal wöchentlich in die Mo-
schee, um ihr Kinderprojekt anzubieten. Über zwei Jahre lang hat sie in
diesem Projekt Kinder betreut, unterhalten und dabei in die deutsche Spra-
che eingeführt, bis es ihr zeitlich nicht mehr möglich war. Seither besucht
sie gelegentlich die Moschee.

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  197

»In die Moschee gehe ich mit meinen Freunden oder jetzt mit meinem Ehemann

im Ramadan oder zu den heiligen Nächten. Sonst, wenn ich zeitlich kann; manch-

mal schaffe ich es aber nicht, weil ich an der Uni Vorlesungen habe, die bis 18 oder

20 Uhr gehen. Und dann habe ich Hausaufgaben.«

Sobald sie eine Moschee betritt, fühlt sie, wie sich ihre Gedanken ändern.

»Hier wollen alle den Segen von Allah und beten zusammen und denken an Allah

und wir alle sind in die Gebete eingebunden. Die Moschee ist ein wunderschöner

Ort. Es ist nicht so, wie das im Moment von einigen dargestellt wird. Geht vorbei

und schaut es euch an! – kann ich nur sagen.«

Mit dem Wort »Moschee« verbindet sie besonders das gemeinschaftliche
Gebet. Jede Moschee figuriert für sie eine islamische Instanz, die für alle
offen steht und sowohl für Muslime als auch für Nichtmuslime zugänglich
ist.

»Wenn ein Nichtmuslim irgendeine Frage zum Islam hat, dann muss die Tür der

Moscheen so weit offen sein, dass sie gesehen und erkannt werden: ›Aha, dort kann

ich meine Fragen stellen und kompetente Antworten bekommen. Ich kann dort

auch hemmungslos meine Fragen stellen. Dort ist ein kompetenter Ansprechpart-

ner, der Deutsch sprechen kann.‹«

Von den Moscheegemeinden verlangt sie, überwiegend junge und qualifi-
zierte Imame einzustellen, die jedenfalls die deutsche Sprache beherrschen
sollten. Sauberkeit und Stil gehörten zu den Essenzialien einer Moschee.
Parteipolitik würde sie aus der Moschee am ehesten verbannen.
      Ein Imam ist für Gülsüm dann anerkennenswert und kompetent, wenn
er die deutsche Sprache beherrscht und sich mit dem Islam sowie den Le-
benssituationen seiner Umgebung auskennt. Nur so könnten sie attraktiv
auf Nichtmuslime und muslimische Kinder und Jugendliche wirken. Sie
verlangt, dass die Imame zwischen den Gebetszeiten die Gemeindebesu-
cher mit Bildungsmöglichkeiten versorgen oder für Beratung oder zur
Seelsorge bereitstehen.

»Er soll Aktivitäten planen und durchführen. Vielleicht mit der Gemeinde etwas un-

ternehmen, vielleicht auch nur ein Picknick. Es ist manchmal so todlangweilig, nur

freitags hinzugehen und der Predigt zuzuhören, und dann gehen sie wieder nach

Hause. Das will kein Jugendlicher mehr sehen. Da muss etwas mehr passieren.

Vielleicht soll er mal sagen: ›Okay, heute Nachmittag treffen wir uns zum Fahrrad

fahren.‹ Es sollte zwar im islamischen Rahmen bleiben, aber die Imame sollten

wirklich mehr aktiv sein und die Moscheen sollten auch zu einem Treffpunkt auf-

gewertet werden.«

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198  |  Wege zur Integration

5.10 Fadimah – »Ich glaube, dass der Islam auf mich
einen positiven Einfluss hat, obwohl ich jetzt
nicht die ›große‹ Frau bin, die die islamischen
Gebote und Verbote immer praktiziert.«

Zur Interviewsituation

Fadimah habe ich durch ihre ehemalige Schulfreundin, mit der ich bereits
vorher über mein Forschungsvorhaben gesprochen hatte, kennengelernt.
Nach Kontaktaufnahme und Mitteilung meines Anliegens haben wir uns
zu einem Gespräch an einem Samstagnachmittag in einer Cafeteria ihrer
Wahl getroffen.

5.10.1 Wer ist Fadimah?

Die 18-Jährige ist in Berlin geboren. Ihre Eltern stammen aus dem Libanon
und leben seit über 24 Jahren in Deutschland. Sie verbringt ihre Freizeit
eher zu Hause als unterwegs. Gerne würde sie wie früher mit ihren Freun-
den ins Kino oder einfach spazieren gehen, wofür sie aber weder die Laune
noch das Geld findet. Zu Hause schreibt sie Kurzgeschichten und Gedich-
te. Damit verarbeite sie ihre Fantasien und Träume, die sie nicht verwirkli-
chen könne.
      Vor einem Jahr hat sie die Hauptschule nach jahrelangen Mühen mit
einem erweiterten Hauptschulabschluss verlassen. Bis heute sucht sie ver-
geblich nach einem Ausbildungsplatz als Arzthelferin oder als Kauffrau,
was sie immer mehr entmutigt. Fadimahs Vater ist seit Langem arbeitslos,
worunter die ganze Familie leidet. Sie empfindet ihren Vater mittlerweile
als mut- und perspektivlos. Dass ihr Vater seit einigen Jahren andauernd
laut über eine Rückkehr in den Libanon nachdenkt und im Falle eines To-
des unter keinen Umständen hier begraben werden möchte, stört sie be-
sonders, da sie keinesfalls zurückzukehren gedenkt. Wenngleich sie ihre
Familie nicht verletzen und schon gar nicht verlassen will, gerät sie häufig
in Konflikt mit ihrem Vater. Besonders erbittert ist sie, wenn der Vater be-
trunken nach Hause kommt, leidet doch die ganze Familie darunter. Frü-
her, als ihr Vater arbeitete, besuchte sie eine private arabische Schule, wo
sie hauptsächlich in die arabische Phonetik und Kultur eingeführt wurde.
Dort hat sie auch islamischen Religionsunterricht erhalten. Sie lernte hier,
den Koran zu lesen und einige Pflichtengrundsätze, wie das Gebet, die ri-
tuelle Waschung, die Prophetengeschichte und die Essvorschriften des Is-
lam. Über vier Jahre hat sie diese Schule am Wochenende und in den
Schulferien auch an den Wochentagen besucht. Bereits nach einigen Jah-
ren habe sie die Leidenschaft für diese Schule verloren. Ihr Vater insistier-
te, dass sie diese Schule weiterhin besuche. Doch mithilfe ihrer Mutter hat
sie sich durchgesetzt, auch wenn er monatelang mit diesem Entschluss

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  199

nicht einverstanden schien und täglich seinen Unmut spüren ließ. Drei
Jahre nach Beginn seiner Arbeitslosigkeit fing Fadimahs Vater an, Alkohol
zu trinken und kam schon bald fast regelmäßig betrunken nach Hause.

»Da [in der arabischen Schule, H.Ö.] hatte ich gelernt, dass Alkoholtrinken im Islam

verboten ist. Als ich meinen Vater darauf aufmerksam machte, war er wütend auf

mich. Er sagte mir, dass ich mich da raushalten soll und er wisse, was er tut. Ich soll

keinen Mufti spielen.«

Verantwortungsbewusst ertrage ihre Mutter diesen Zustand – der Familie
zuliebe. Für Geduld und Großmut ihrer Mutter ist Fadimah dankbar und
bringt ihr großen Respekt entgegen.

»Meine Mutter ist eine gläubige und gute Frau, die seit Jahren diese Probleme ge-

duldig erträgt. Sie ist im Glauben für mich ein Vorbild, deshalb mache ich auch, was

sie mir sagt, so gerne. Sie passt schon auf, dass ich mich nach den religiösen Gebo-

ten richte. Für meinen Vater ist alles egal. Über Islam redet er kaum. Er mahnt uns

auch, dass wir nicht übertreiben sollen. Meine Mutter zwingt mich nicht, ich trage

zum Beispiel kein Kopftuch, aber meine Mutter trägt eins.«

Auch wenn man es ihr in der Öffentlichkeit nicht ansieht, dass sie eine
Muslima ist, erfährt sie dennoch zuweilen gewisse Ablehnungen.

»Ich erlebe häufig blöde Kommentare, obwohl man mich nicht sofort als Muslim

wahrnimmt, denn ich trage ja kein Kopftuch. Aber irgendwie bin ich auch für sie

fremd und muslimisch. Ich verstehe manchmal einige nicht, die dann mir sagen:

›Ja, du bist doch Muslim. Warum sind die Muslime in Libanon so?‹ oder ›Taliban!‹,

›Palästina!‹. Mein Gott! Ich bin hier geboren. Bin ich für Libanon zuständig?«

Fadimah versucht, solchen Äußerungen auszuweichen, meidet mithin jede
Konfrontation.

»Ich ignoriere meistens solche blöden Vorurteile, denn was soll ich diesen noch

sagen. Sie hören doch nicht zu, sie wollen auch nicht lernen, sie wollen sich nur

bestätigt sehen. Vorurteile sind ziemlich groß. Ich trage kein Kopftuch, aber mich

stört es, was so über kopftuchtragende Mädchen und Frauen gesagt wird. So belei-

digend und gemein! Ich glaube, dass ich auch aus Protest gegen solche Lügen mir

ein Kopftuch anlegen werde, und falls dann das Kopftuchverbot kommen sollte, erst

recht, weil wir, die wir noch an die Menschenrechte glauben, uns mit den kopftuch-

tragenden Menschen solidarisieren sollten.«

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200  |  Wege zur Integration

5.10.2 Dimensionen der Religiosität

5.10.2.1 Die Dimension des Glaubens

Dre Existenz Gottes, dem alle Lebewesen und das übrige Universum ihre
Schöpfung verdanken und dem die Menschen über ihre Taten im Jenseits
Rechenschaft ablegen werden, ist sie sich sicher. Fadimah versteht den Ko-
ran als Gottes Wort und Offenbarung, daher enthalte er die Wahrheit.

»Nein, warum soll denn Koran und Sunna veraltet sein? Man sollte den Koran rich-

tig lernen. Es gibt einige Menschen, die den Koran falsch interpretieren, die sollte

man ablehnen.«

5.10.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis

Sie ist davon überzeugt, dass jeder Mensch – einerlei, ob gottgläubig oder
nicht – bete und seine Wünsche äußere.

»Wo soll man sich denn hinwenden, wenn man keinen und keine Unterstützung

hat? Also, Beten ist sehr wichtig.«

Ihre Mutter ist momentan die einzige in ihrer Familie, die regelmäßig be-
tet. Fadimah tut es nur bisweilen.

»Man hat zu solchen Sachen – fünfmal am Tag beten – keine Lust, man ist eben

faul! Es wäre gut, aber die Faulheit lässt uns keinen Freiraum.«

Der Ramadan bedeutet ihr äußerst viel. Zum einen empfinde sie im Ra-
madan Segen und Frieden, weshalb sie seit ihrem siebten Lebensjahr diese
Zeit mit Fasten verbringt. Zum anderen:

»Ich merke, dass auch mein Vater sich zu einem ›Engel‹ verwandelt. Deshalb denke

ich, dass Fasten Menschen zum Guten wendet und nachdenklicher stimmt. Deshalb

finde ich Fasten sehr gut.«

Die Menschen aus ihrer Umgebung und sie selbst sind während dieser
Fastenzeit ausgeprägt friedlich und harmonisch gestimmt.

»Ich liebe Ramadan so sehr, denn im Ramadan sehe ich so viel schöne und glückli-

che Momente, auch in unserer Familie wird das Leben ganz harmonisch.«

Was sie von einer Trauung nach islamischer Art hält:

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  201

»Auf jeden Fall sehr positiv, denn es wird von Gott angenommen und gesegnet.

Sonst braucht man nicht zu heiraten, dann könnte man ja in einer Partnerschaft

leben.«

Selbst wenn sie sich nicht als eine Person ansieht, die den islamischen Re-
geln durchgehend genügt,»weiß ich, dass der Islam mir hilft, dass ich zum
Beispiel nicht klaue oder lüge.«

5.10.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

»Einen Glauben braucht jeder Mensch. Die Religion sollte mir eine Orientierung

geben, mir den Sinn im Leben zeigen, woran man sich halten kann, was man be-

kommt, wenn man es macht, und was man bekommt, wenn ich mich nicht daran

halte. Also einfach die Spielregeln klar benennen, die aber jederzeit gültig sind und

nicht geändert werden. Dass die Menschen alle gleich sind und kein Mensch einem

anderen überlegen ist, weil er reich oder mächtig ist, denke ich, das alles habe ich

im Islam.«

Manchmal wendet sie sich in Notlagen an ihre Mutter mit der Bitte um
Beistand, manchmal spricht sie selbst Bittgebete an Gott aus.

»Sie [die Mutter, H.Ö.] gibt mir kluge Ratschläge für Gebete. Sonst bete ich inner-

lich, mache viele Bittgebete oder bete so einige Worteinheiten, um wieder meine in-

nere Ruhe zurückzubekommen.«

5.10.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Trotz ihrer Privatschulbildung ist sie mit ihrem Wissen um ihre Religion
nicht zufrieden, sie schätzt es als unzureichend ein. Indes ist sie momen-
tan auch nicht an einer Weiterbildung interessiert, da sie zurzeit im Allge-
meinen vom Lernen nicht begeistert ist.

»Sehr sehr selten, vielleicht so ein Büchlein. Wenn ich sage, ein Buch im Jahr, wäre

das vielleicht gar nicht falsch.«

5.10.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen

Fadimah sieht die vornehmliche Verantwortung für eine erfolgreiche Er-
ziehung in erster Linie bei den Eltern. Dass ihre Eltern, vorwiegend ihr Va-
ter, nicht fortwährend für eine religiöse Erziehung und Bildung gesorgt
haben sowie auf Erfüllung ihrer Vorbildfunktion bedacht gewesen seien,
führt sie zu dem Entschluss, sich ihrerseits unter allen Umständen für eine
angemessene Erziehung und Bildung ihrer Kinder einzusetzen. Sie möch-

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202  |  Wege zur Integration

te später als Mutter alles Mögliche unternehmen, damit ihre Kinder zu
»guten Menschen« heranwachsen. Zu einer einwandfreien Erziehung ge-
höre auch die Unterweisung in die Religion.
      Fadimah erblickt in dem islamischen Verbot des vor- und außereheli-
chen Geschlechtsverkehrs Grundlegendes und wünscht sich, dass sich alle
Menschen daran halten.

»Ich finde dieses Verbot eigentlich schon wichtig. Das sollte man einhalten; ob es

alle machen, das bezweifele ich. Ich aber halte mich daran.«

Eine Ehe mit einem Nichtmuslim komme nur infrage, wenn er zumindest
an Gott glaubt und über einen guten Charakter verfügt.
      Zu einer Integration in diese Gesellschaft gehöre, dass man die Gesetze
dieses Landes beachtet und die deutsche Sprache mehr als ausreichend be-
herrscht, damit eine zwischenmenschliche Kommunikation stattfinden
kann. Gegen diese Integrationsfaktoren habe der Islam keinesfalls Ein-
wände.

»Der Koran sagt, dass wir uns weiterbilden sollen und uns an die Gesetze halten sol-

len. Ich finde überhaupt nicht, dass Islam uns hindert, uns hier zu integrieren.«

Sie erwähnt in diesem Zusammenhang, dass der erste Vers, den sie aus
dem Koran auswendig gelernt habe, mit »Lies im Namen Gottes […]« be-
ginnt. Nicht der Islam sei an ihrer derzeitigen Situation schuld, sondern
ihr eigener Müßiggang und die schlechten Ausgangschancen, die ihr als
einer Frau libanesischer Abstammung in dieser Gesellschaft zuteil würden.
      Mit einer Assimilation ist sie jedoch nicht einverstanden: »Aber ich
werde meine libanesische Kultur und den Islam behalten, keiner kann das
mir wegnehmen.«
      Personen, die ihr religiöses Anliegen mit brachialer Gewalt einfordern
bzw. durchzusetzen trachten, empfiehlt sie, dass sie lernen, was Gott von
einem religiösen Menschen auf dieser Erde erwartet. Für sie lautet die
Antwort: »Der Schöpfer wünscht die freiwillige Hingabe eines jeden Men-
schen.« Eine »freiwillige Hingabe« kann nicht durch Zwang und schon gar
nicht durch Gewalt erreicht werden. Aus diesem Grund habe der Islam
Streit, Schlägerei, Krieg und Töten verboten. Folglich könne eine Bekeh-
rung durch Zwang und Gewalt im Islam keine Legitimation finden.

5.10.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Bis auf die private Schule sind Fadimah keine anderen Organisationen be-
kannt. Mit der »Arabischen Schule« war sie anfangs zufrieden, aber später
hatte sie die programmatische Repetition in dieser Schule gestört. Fadimah
ist, außer im Monat Ramadan, kaum in der Moschee. Dies schreibt sie ih-

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  203

rer derzeitigen Müßigkeit zu. Dessen ungeachtet habe die Moschee in ihrer
Lebenswelt großes Ansehen. Wenn sie das Wort »Moschee« hört, denkt sie
zunächst an die Gemeinschaft, die zu einem Gebet versammelt ist. Darum
wünscht sie sich von den Moscheen, dass sie weiterhin der muslimischen
Gemeinschaft in Deutschland einen ruhigen und spirituellen Raum für
Gebete bietet.

»Ich wünsche mir Moscheen, wie sie in Libanon sind. Die sind gut eingerichtet und

luftig und groß. Die Frauen sollten mehr Platz bekommen und sie sollen da aktiver

sein.«

Obendrein erwartet sie von den Moscheegemeinden, dass sie sich für eine
aktive Informationsarbeit um den Islam einsetzen, damit Vorurteilen über
den Islam und die Muslime unter den Menschen ein Riegel vorgeschoben
werde. Ferner erwartet sie von den Gemeinden, dass ihre Weiterbildungs-
angebote für jedermann bezahlbar sind.
      Ein Imam kennzeichne sich mit Weltoffenheit, Herzlichkeit, Unvor-
eingenommenheit und Charakterstärke. Auch differenziere ein guter
Imam in der Moscheegemeinde beispielsweise nicht zwischen sozial
schwachen und starken oder kopftuchtragenden und nicht kopftuchtra-
genden Menschen. Der Imam ist für sie dann glaubwürdig, wenn er vor-
bildlich praktiziert, was er der Gemeinde predigt. Ausnahmslos erwartet sie
von den Imamen, dass sie allzeit ihrer Vorbildfunktion nachkommen und
ihre Predigten oder andere Veranstaltungen angemessen vorbereiten und
dann didaktisch durchführen. Deutsche Sprachkenntnisse gehörten de fac-
to zu der Grundqualifikation eines Imams.

5.11 Zehra – »Glauben ist für mich wichtig, weil ich
dann einen Weg habe, weil ich weiß, was ich
erreichen möchte.«

Zur Interviewsituation

Auf Zehra als Interviewpartnerin hat mich Aische (Kap. 5.3) gebracht. Am
Telefon war sie mit einem Interview nicht einverstanden. Als ich sie nach
dem Grund fragte, sagte sie mir, dass sie nicht hinlänglich befähigt sei, mit
einem Journalisten zu sprechen. Von vielen habe sie gehört, dass die Jour-
nalisten vieles verdrehten und auf den Islam und die Muslime überwie-
gend nicht gut zu sprechen seien. Sobald sie hörte, dass ich weder ein
Journalist bin noch für irgendwelche Befragungsunternehmen arbeite, er-
klärte sich schließlich doch bereit, mit mir ein Interview zu führen. Das
Gespräch haben wir in ihrem Stammcafé geführt.

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204  |  Wege zur Integration

5.11.1 Wer ist Zehra?

Zehra, eine 18-jährige, in Berlin geborene Türkin, besucht derzeit eine Be-
rufsschule. Davor hat sie die Gesamtschule lediglich mit einem erweiterten
Hauptschulabschluss absolviert. Im Anschluss an ihre vergebliche Suche
nach einem Ausbildungsplatz hat sie sich entschlossen, ihren Realschulab-
schluss an einer Berufsschule nachzuholen, damit sich ihre Einstiegschan-
cen für eine Lehre im kaufmännischen Bereich oder im Gesundheitswesen
erhöhen. Ihre der zweiten Generation angehörenden Eltern leben seit über
23 Jahren in Deutschland. Zehra kann sich an keinerlei Rückkehrwünsche
ihrer Eltern erinnern. Die Türkei kennt sie kaum.

»Also, ob ich für immer in der Türkei leben kann, weil ich ja hier geboren und hier

aufgewachsen bin, das weiß ich nicht. Ob ich mich da anpassen kann? Eigentlich

nicht! Also nicht für immer. Gesehen habe ich die Türkei seit über 15 Jahren sowie-

so nicht.«

Zehra ist derzeit ausschließlich mit der Schule beschäftigt. Nach Schul-
schluss geht sie mit ihren Freunden meistens gleich in die Bücherei, um
dort die Hausaufgaben zu erledigen oder sich auf die Klassenarbeiten vor-
zubereiten. Daneben muss sie auch gelegentlich ihrem Vater bei der Arbeit
in seinem Lokal aushelfen. Falls dann überhaupt noch Zeit bleibt, kommt
sie gerne in ihr Stammcafé, um sich bei einer Tasse Tee oder Milchkaffee
zu unterhalten oder Musik zu hören.
      Ihr Verhältnis zu den Eltern ist situationsgebunden. Ihre Eltern hegten
schon immer den Wunsch, dass Zehra studiert und wesentlich weiter-
kommt als sie selbst.
      Bei ihr zu Hause kommt es zu einer Auseinandersetzung, wenn ihre
Eltern merken, dass Zehra die islamischen Vorschriften nicht einhält. Ihre
Eltern versuchen sie durch Gespräche von den Vorteilen dieser Gebote zu
überzeugen. Mit dieser Vorgehensweise ihrer Eltern ist sie einverstanden.

»Sonst warnen mich meine Eltern, fangen an, mir alles von vorne zu erklären, wa-

rum man das tun soll und dass es auch gut ist, wenn man das tut, und dass es ei-

gentlich für mich gut ist. Wenn ich trotzdem mich nicht daran halte, dann wollen

sie wissen, weshalb ich es nicht mache. Und wenn ich einen Grund habe, dann ak-

zeptieren sie es, aber trotzdem mit indirekten Ratschlägen oder Gesprächen, dass

ich diese Gebote beziehungsweise Verbote im Islam beachte. Ich finde das sehr gut,

dass sie so verständnisvoll mit mir umgehen. Also, meine Eltern reden und erzählen

mir, sonst üben sie keinen Einfluss auf mich, sei es durch Drohungen oder sonst

was.«

Zehra hat oft das Gefühl, dass sie als Muslima in dieser Gesellschaft nicht
gleichwertig beachtet und gleichberechtigt anerkannt wird. Nach ihrem

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  205

Entschluss vor drei Jahren, ein Kopftuch anzulegen, wird sie von Diskri-
minierungen regelrecht verfolgt.

»Ich muss hier sagen, dass ich mich selber vor drei Jahren entschieden habe, auch

ein Kopftuch anzulegen, weil ich so langsam den Islam richtig leben möchte. Ich

möchte Allah gefallen und seinen Segen erlangen. Viele sagen heute, dass wir un-

terdrückt werden und wir etwas politisch sagen möchten. Ich kenne so viele Mäd-

chen und Frauen und ich kenne mich selber auch. Bisher kam ich nie auf den Ge-

danken, wegen so etwas das Kopftuch anzulegen. Und Zwang? Ja, das gibt es viel-

leicht bei einigen, aber bestimmt ist es nicht häufig. Bei mir ist Zwang sowieso nicht

da. Mich kann sowieso keiner zwingen. Und vor einigen Tagen habe ich im Koran

gelesen. Dort heißt es auch ungefähr: ›Es gibt keinen Zwang im Islam!‹ Ich habe es

wirklich so langsam satt, dass man immer mit Sprüchen wie: ›Ja, die Frauen im Is-

lam werden unterdrückt. Total! Und die haben keine Rechte!‹ … also immer diese

Vorurteile. Man fühlt sich da schon alleine, man kann nichts dagegen tun, weil jeder

hat seine Meinung und äußert sie. Keiner ist wie du, keiner versteht dich. Die sehen

dich alle mit anderen Augen und du kannst diesen nichts erzählen. Sie glauben ei-

nem ja nicht.«

Einige Erlebnisse setzen ihr heute noch sehr zu:

»Ich kann mich an einiges erinnern. In der neunten Klasse, als ich mit dem Kopf-

tuch zum ersten Mal in der Schule erschien, hat meine Lehrerin mein Tuch vom

Kopf abgerissen, weil sie meinte: ›Das gehört sich nicht!‹«

Wegen dieser Missetat hat diese Lehrerin, so Zehra, ihren schulischen
Misserfolg mitverschuldet. Nach der Versetzung der Lehrerin konnte Zeh-
ra bei ihrer neuen Lehrerin befriedigende Noten erzielen, doch zu einem
Realschulabschluss hat es nicht mehr gereicht.

»Ich bekam nur einen erweiterten Hauptschulabschluss. Diese Lehrerin trägt neben

meiner Faulheit auch eine gewisse Schuld daran. Und natürlich auch die anderen in

der Schule! Weder der Schulleiter noch die anderen Lehrer oder Schüler meiner

Klasse haben sich um mich wirklich gekümmert. Keiner wollte dieses Problem

wahrnehmen. Na ja, und jetzt leide ich darunter.«

Ausgrenzende Erfahrungen macht sie vor allem im Ostteil von Berlin. Dort
hört sie besonders oft, dass Passanten über sie herziehen und sie begaffen.
Auch auf der Straße hört sie seit einigen Monaten häufiger, dass man ihr
nachfeixt. Daher fühlt sie sich in Kreuzberg am wohlsten, wo ihre Mitmen-
schen sie besser verstehen als anderswo:

»Man glotzt uns an. Wir waren mit der Klasse im Osten in einem Theater. Da waren

viele Deutsche, und wir saßen da. Dann habe ich gesehen, wie einige deutsche Mäd-

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206  |  Wege zur Integration

chen, die uns gegenüber saßen, im Flur laut unter sich geredet haben: ›Ja, hier

stinkt es nach Moslems!‹ und solche Sprüche. Dann kam es zur Auseinanderset-

zung mit diesen Deutschen. Wir haben ihnen gesagt, sie sollen mit solchen Sprü-

chen aufhören, aber sie wurden noch lauter. Darauf kam es zu Streitigkeiten, bis der

Wachdienst eingriff. Danach wurden wir von diesem Theater verwiesen. Also wir

mussten gehen, nicht diese Mädchen, obwohl die uns doch beleidigt haben.«

Auch frustrieren sie die bisherigen Erfahrungen bei Behörden:

»Wirklich, ich habe viel erlebt. Es geht uns manchmal sehr schlecht, obwohl wir in

einem freien Land leben. Uns glaubt keiner, wenn wir über solche Sachen erzählen.

Ich hoffe, Sie glauben mir, dass wir solche Probleme haben. Auch wenn man zu

Behörden oder so geht, da redet man mit uns ganz anders. Wir werden so ange-

schrien, und mit den anderen, also Deutschen, redet man ganz höflich und ganz

vorsichtig.«

Dass ihre Religion in dem Land ihrer Geburt und ihrer Personwerdung
nicht geachtet wird, macht Zehra traurig. Sie könne es nicht verstehen, wa-
rum der Islam und die Muslime hier zum größten Teil ausgegrenzt wür-
den, obwohl sie in den 1990er Jahren respektiert wurden. Warum die Er-
eignisse um den »11.September« dieses Bild verzerrt und das Zusammen-
leben der Muslime und Nichtmuslime erschwert haben, warum für diese
terroristischen Ereignisse die Muslime und der Islam zur Verantwortung
gezogen werden – all dies ist ihr nicht erklärlich.

»Immer wenn ich Fernsehen gucke, sehe ich, dass man immer uns als Terroristen

darstellt oder den Islam als Gefahr darstellt. Nach dem 11. September hat man auch

einige kopftuchtragende Frauen in Berlin angegriffen. Keiner glaubt das, aber in

Neukölln haben einige deutsche Jugendliche eine kopftuchtragende Frau angegrif-

fen und bespuckt und als Terroristin beschimpft. ›Geh nach Afghanistan!‹, haben

sie ihr gesagt. Diese Frau kenne ich auch. Eine Frau wird hier in Berlin angegriffen,

ich kann es nicht glauben, aber es ist Tatsache. Nach dem 11. September sind viele

auf der Straße mir aus dem Weg gegangen. Sie haben mir so richtig gezeigt, dass

ich hier nicht willkommen bin. Sie haben ihre Vorurteile auch öffentlich gezeigt, so

nach dem Motto: ›Guckt mal! Da ist ein Moslem, Mörder, Terrorist. Sie trägt Kopf-

tuch!‹ Keiner kam zu mir und hat mich angesprochen. Also ich habe nichts dage-

gen, wenn man zu mir kommt und mich fragt: ›Warum trägst du ein Kopftuch?

Warum machst du dies, warum bist du so?‹ Also es heißt heute immer so: ›Die trägt

Kopftuch, weil bla bla.‹ Also immer diese Vorurteile.«

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  207

5.11.2 Dimensionen der Religiosität

5.11.2.1 Die Dimension des Glaubens

Zehra glaubt an Gott als den Einzigen und Schöpfer aller Geschöpfe, der
die Macht über alle Lebewesen hat. Daher glaubt sie an die absolute Wahr-
heit der Offenbarungsschriften wie des Korans, den Gott durch seine Ge-
sandten den Menschen offenbart habe. Infolgedessen ist sie davon über-
zeugt, dass Gott allwissend und allsehend ist.

»Ich denke nicht daran, weil es mir nicht passt, im Koran etwas zu ändern oder

wegzumachen. Das geht nicht, weil es stimmen muss. Im Koran sieht man viele

Aussagen, die auch wahr werden. Im Koran stehen auch viele Gründe, warum etwas

ein Gebot oder Verbot ist. Zum Beispiel vor der Heirat kein Kontakt zu Männern,

also es sollte erstmal geheiratet werden. Ich finde, das ist gut, weil man sieht es ja in

Talkshows, wie manche auftreten und labern: ›Ja, ich weiß nicht, wessen Kind ich in

meinem Bauch trage!‹ Oder es gibt Frauen, die alleinerziehend sind, oder AIDS

oder andere Krankheiten haben. Also ich denke, das ist ein Grund. Wenn sich jeder

und jede an das Verbot halten würde, denke ich mal, würden solche Probleme nicht

auftauchen.«

Weil sie an ein ewiges jenseitiges Leben glaubt, möchte sie den göttlichen
Geboten und Verboten mehr Achtung schenken, auch wenn dies bei ihr
nur zögerlich vorangeht. Jedenfalls möchte sie früher oder später den isla-
mischen Regeln kontinuierlich nachgehen.

5.11.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis

Zwar hatte Zehra bereits mit zehn Jahren angefangen, die fünf täglichen
Gebete regelmäßig zu verrichten, aber während ihre Pubertät hat sie damit
aufgehört. Richtig erklären kann sie sich das nicht.

»Wie gesagt, normalerweise muss man fünfmal am Tag beten. Aber ehrlich gesagt,

da ich spät von der Schule rauskomme, schaffe ich es nicht immer, pünktlich zu

beten. Ich habe mit zehn angefangen mit diesen Gebeten, so in der Pubertätszeit

habe ich aufgehört mit diesen Gebeten. So Bittgebete habe ich immer gemacht und

mache es weiter.«

Vor drei Jahren, als sie sich entschlossen hatte, ein Kopftuch anzulegen,
hat sie wieder mit dem regelmäßigen Gebet begonnen. Sie betet, weil sie
sehr glücklich ist, dass Gott bisher ihre Bittgebete ständig erfüllt habe.

»Ich meine, ich bete, ich bete für mich, für meine Familie, für die armen Menschen

auf dieser Welt. Ich meine, es tut mir auch gut, wenn ich bete […].«

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208  |  Wege zur Integration

Auch für Zehra wäre eine Religion ohne Gebete keine Religion:

»Ich meine, die Gebete, die wir als Muslime machen, sind als Dankeschön für Gott

zu verstehen. Wir beten eigentlich für uns selbst, Allah braucht diese Gebete nicht.«

Zehra empfindet die Fastenpflicht im Ramadan als etwas Besonderes. Un-
gefähr mit zehn Jahren hat sie erstmals gefastet. Sie tut es sehr gern, weil
sie dadurch nachempfinden kann, wie es Menschen ohne Essen ergeht.
Dadurch erlange sie wieder mehr Nachdenklichkeit und wisse beispiels-
weise Nahrungsmittel zu schätzen, auch wenn es nur ein Stück trockenes
Brot ist.
      Eigene Beobachtungen hat sie schon bezüglich der Wirkung einer is-
lamischen Trauung vorgenommen:

»Heute nimmt man die Ehe und Familie nicht mehr so ernst und viele Familien

gehen kaputt. Für Islam ist Ehe und Familie etwas Heiliges. Ich möchte auch dieses

so machen. Ich sehe in meiner Klasse, dass viele, die nicht muslimisch sind, keinen

Vater oder keine Mutter haben. Die wachsen entweder in Heimen auf oder nur mit

einem Elternteil – ich finde das sehr schlecht.«

5.11.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

»Glauben ist für mich wichtig, weil ich dann einen Weg habe, weil ich weiß, was ich

erreichen möchte. Wenn ich keinen Glauben hätte, dann wüsste ich doch nicht, wa-

rum ich auf dieser Welt bin. Man kann sein Leben nicht genießen, man läuft mit

geschlossenen Augen durch die Welt. Mit Glauben weiß man ja, was auf einen zu-

kommt. Dann kann man sich auch gut vorbereiten.«

Ihr Glaube und ihre Gebete zu Gott sind für sie ein Zufluchtsort, beson-
ders in schwierigen Situationen oder vor wichtigen Ereignissen, vor allem
bei Prüfungen.

»Mit diesen Gebeten wird man motiviert. Man hat Spaß weiterzulernen und weiter-

zuarbeiten.«

5.11.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Der Schülerin fällt es schwer, ihre religiösen Kenntnisse einzuschätzen; sie
befasst sich mit ihrer Religion bereits seit drei Jahren. Vorher hatte sie sich
ausschließlich bei ihren Eltern und in der »Koranschulzeit«, die sie im ach-
ten oder neunten Lebensjahr mit ihrer Freundin für einige Wochen ver-
brachte, informiert. Jetzt versucht sie, sich durch Bücher über den Islam
weiterzubilden. Sie würde sich gerne mit ihrem Glauben ausführlich be-
schäftigen, damit sie ihn auch detailliert kennenlernen kann. Aus diesem

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  209

Grund ist sie an religiöser Weiterbildung sehr interessiert und möchte vor
allem den Koran auch in arabischer Sprache lesen und verstehen. Zudem
möchte sie gerne mehr über das Leben der Propheten erfahren.

»Ich lese jetzt auch deutsche Bücher über Islam, damit ich weiß, wie Begriffe auf

Deutsch heißen, und ich dann den Islam richtig erklären kann. Ich möchte weder

meine Religion noch meine Kultur verlieren.«

5.11.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen

Kinder nach den Prinzipien des Korans zu erziehen, ist für Zehra außeror-
dentlich wichtig, weil Kinder eine solide Wertevermittlung und Gottesliebe
erhalten müssten. Wie wichtig eine rechtzeitige islamische Identitätsbil-
dung bei Jugendlichen ist, erklärt sie mit einem Erlebnis:

»Letzte Woche, wir liefen auf der Straße mit meiner Freundin. Aus Versehen ist sie

gegen einen alten Herrn gestoßen. Sie hat sich entschuldigt und hat den Vortritt

dem alten Mann gelassen – aus Respekt, weil er älter ist. Der Mann kam zu uns und

meinte, dass er gestern auf einer Versammlung, auf einer Parteimitgliederversamm-

lung denen gesagt hat, dass man die Kinder und Jugendlichen wie die Muslime er-

ziehen soll, also nach dem Islam, weil diese gegenüber Älteren sehr respektvoll sind.

Und er hat sich auch heute bestätigt gefühlt. Er meinte zu uns, dass wir so weiter

bleiben sollen, er finde das sehr gut.«

Sie hält das Verbot des vor- und außerehelichen Koitus persönlich unter
allen Umständen ein, obschon sie mehrmals einigen Versuchungen wider-
stehen musste. Sie konnte sich vor diesen Sinnesreizen aufgrund ihres
Glaubens retten. Daher ist sie der Meinung, dass Frömmigkeit Menschen
vor unsittlichen Handlungen beschütze.

»Ich habe bis jetzt nicht gesehen, dass ein Kind, das unehelich war, glücklich ist.

Wer den Glauben nicht ernst nimmt, macht eben solche Fehler, nimmt die eine und

am nächsten Tag eine andere. Man betrügt, weil man sagt: ›Eine reicht für mich

nicht.‹ Man möchte Spaß und die eine wird einem ja langweilig. Ich habe letztens

eine Sendung gesehen, wo man gesagt hat, dass in Deutschland 30 Prozent der

Frauen und 60 Prozent der Männer fremdgehen. Im Islam ist das alles verboten.

Man soll eine heiraten und mit ihr glücklich werden, nicht auf die äußerlichen, son-

dern auf die innerlichen Schönheiten achtgeben. Im Jenseits wird Gott uns im Pa-

radies die ewige Schönheit und Liebe geben, wenn wir auf dieser Erde zusammen-

gelebt haben und uns unsere Fehler vergeben haben.«

Einen nicht muslimischen Mann zu heiraten, will sie gegenwärtig nicht
vollauf ausschließen. Selbstverständlich möchte sie eine Ehe mit einem
Mann schließen, der mit ihr möglichst viele Gemeinsamkeiten teilt. Da sie

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210  |  Wege zur Integration

aber auf eine bestimmte Kindererziehung Wert legt, würde sie einen mus-
limischen einem nicht muslimischen Ehemann vorziehen. Keinesfalls
hindere der Islam ihre Integration.

»Der Islam hindert mich nicht. Aber die anderen Menschen, die Menschen hier

verhindern das, finde ich. Die wollen es nicht einsehen, dass ein Muslim mit gutem

Willen irgendetwas erreicht. Die meisten wollen das nicht akzeptieren. Ich meine,

das sieht man auch. Man hat keine andere Wahl, außer sich vor ihnen zurückzuzie-

hen, wenn man immer abgelehnt wird. Egal, was man sagt, man wird ausgelacht.

Dann denkt man: ›Es nützt gar nichts.‹ Dann geht man schnell weg. Jetzt mit dem

Kopftuch: Meine Berufsberaterin beim Arbeitsamt, bei der Berufsbesprechung kam

sie zu mir und meinte: ›Ja, mit dem Kopftuch schaffst du es ja sowieso nicht. Ver-

giss es! Keiner wird dich nehmen.‹ Ich habe sie nicht verstanden. ›Was ist denn

das?‹, habe ich zu mir gesagt. Die andere Frau hatte mir nie gesagt, dass ich mit

dem Kopftuch Probleme haben werden, warum sagt sie jetzt mir so etwas. Ich habe

mich sehr gewundert. Ich meine, die Frau kann mir auch sagen, dass es mit mei-

nem Kopftuch Probleme geben kann, aber was labert sie mich voll mit: ›Die Men-

schen fühlen sich bedroht durch dein Kopftuch!‹ und so. Und dann hat sie auch an-

gefangen zu vergleichen: ›Ja, in der Türkei kann ich auch nicht mit einem Minirock

rumlaufen oder in der Türkei ist auch in Schulen Kopftuchtragen verboten.‹ Ich

meinte ihr: ›Aber ich bin hier geboren und ich lebe hier!‹ Sie hat dann darüber nur

gegrinst. Ich habe wirklich große Kopfschmerzen bekommen. Ich war so wütend

und enttäuscht. Ich habe keinen einzigen Ausweg von ihr aufgezeigt bekommen, sie

hat mich nur demotiviert.«

Personen, die ihre religiösen Anliegen mit brachialer Gewalt einfordern
bzw. durchzusetzen trachten, begegnet sie mit großem Widerwillen.

»Also ich sage nur, wir dürfen ja nicht Kriege führen. Also ich bin gegen Gewalt und

Terror. Es gibt einige, die denken, wenn sie den anderen Angst einjagen, werden sie

mehr Anerkennung und Respekt bekommen. Sie wissen nicht, dass mit Gewalt

nichts erreicht werden kann. Das lernt man auch. Mit Gewalt wird alles noch

schlimmer. Ich bin gegen Gewalt, aber wenn man angegriffen wird, muss man sich

ja auch wehren können. Das wissen ja alle!«

Denjenigen, die sich auf Gewalt und Zwang für den Islam berufen, begeg-
net sie mit Protest.

»Die sind keine Moslems. Die denken, die sind das. Ich denke, dass sie nicht mal

den Koran kennen. […] Es ist für einen Muslim eine große Sünde, andere zu verlet-

zen, gar zu töten. Ich denke: ›Bitte nur, dass man auch uns willkommen heißt und

uns auch gerecht behandelt! Denn wir sind zwar Muslime, aber wir sind auch Men-

schen.‹«

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  211

5.11.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Namentlich kennt Zehra einige muslimische Organisationen, aber inhalt-
lich hat sie sich mit diesen nicht auseinandergesetzt. Daneben hat sie gera-
de nach dem »11. September« über diese muslimischen Organisationen in
den Medien allerhand gehört. Dass sie durchweg kritisiert und angegriffen
werden, sei zwar nicht hinnehmbar. Dennoch habe sie kein Verlangen,
sich mit diesen Organisationen näher auseinanderzusetzen, weil sie dafür
weder Zeit noch Interesse habe. Sie frage sich auch nicht, welcher Verein
welche Veranstaltungen anbiete. Falls sie eine Veranstaltung interessiert,
nimmt sie daran teil – egal wo. Zehra macht deutlich, dass die Jugendli-
chen nicht an den Organisationen selbst, sondern an ihrem Programm
und ihren Aktivitäten interessiert sind. Personen oder Gruppierungen, die
Menschen gegeneinander aufwiegeln, könne sie nicht akzeptieren.

»Das ist falsch. In meinen Augen sind sie keine Muslime, sondern irgendwelche

Möchtegern, die irgendetwas erreichen wollen, aber es nicht schaffen. Kein Wunder!

Das wird auch keiner schaffen. Ich lehne solche Menschen und Gruppen 100 Pro-

zent ab.«

Zehra wünscht sich, dass jeder Mensch frei entscheidet, welcher Religion
oder Kultur er angehören möchte – und dass dafür miteinander, nicht ge-
geneinander gearbeitet wird.
      Zehra ging früher wesentlich öfter in die Moschee als heute. Momen-
tan findet sie kaum Zeit dazu.

»Aber bei festlichen oder heiligen Tagen wie in Fastenzeit, wo man jeden Abend in

die Moschee geht und dort betet, mache ich das. Oder an dem Tag, wo unser Pro-

phet geboren ist, gehe ich dorthin. Ich gehe mit meiner Familie dorthin oder alleine,

ich gehe dorthin, um zu beten, ich bete für uns alle, ich lerne dort meine Religion.«

Ihre Assoziationskette zu »Moschee« reicht über Friedfertigkeit und Frei-
heit bis zu Ruhe. Darüber hinaus ist sie mit diesem Wort innerlich ver-
bunden, schon allein beim Hören dieses Wortes fühlt sie sich zutiefst
wohl.

»Also, wenn ich dieses Wort Camii [Moschee, H.Ö.] höre, dann bin ich wie neuge-

boren. Man fühlt sich auch sauber, so unbelastet, als ob der Druck, der auf dir war,

auf einmal weg ist. So ein Gefühl kriege ich.«

Weil die Moscheen auf Frieden, Freiheit und Ruhe fußten, dürften weder
die Moscheegemeinden noch ihre Besucher die Harmonie stören, indem
sie zu Lasten anderer fanatisieren. Zehra erwartet demnach von den Mo-

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212  |  Wege zur Integration

scheegemeinden, dass sie ihre Gebetsstätten fühlbar zur »Quelle der Tole-
ranz und Liebe« umgestalten.

»Die wichtigste Aufgabe ist, dass man die Menschen nicht aufeinander hetzt, nicht

gegen andere Religionen ist und dass man niemanden zwingt, nicht wie ein Dikta-

tor dort ist. Man soll die tyrannische Seite eines Menschen weglassen. Toleranz und

Liebe füreinander sollen immer in den Moscheen sichtbar sein.

      Aber die Moscheen bekommen außer von ihren Besuchern kein Geld. Sie sind

arm, meistens wird immer deshalb Geld gesammelt, für Miete, Strom, Wasser oder

für einen Teppich. Das nervt manchmal, aber ich verstehe sie schon. Was sollen sie

sonst tun?«

Zur Hilfestellung für diese Gemeinden ruft sie nach der Unterstützung
des Staates und der Kommunen. Nichtsdestoweniger erwartet Zehra von
den Moscheegemeinden mehr Aktivität für muslimische Jugendliche, vor
allem auf Kinder und Jugendliche zugeschnittene Bildungsprogramme
und Veranstaltungen. Die Moscheegemeinden sollen ferner ihren Aus-
tausch mit den Nichtmuslimen erweitern und Angebote wie ein gemein-
sames Festmahl oder gemeinsame Gebete für Frieden etc. – nicht nur im
Ramadan – organisieren.

»Ich würde mich freuen, wenn die Moscheen solche Möglichkeiten [Bildungspro-

gramme wie Arabisch, Koranlesen, Prophetengeschichte u.Ä., H.Ö.] anbieten wür-

den. Mehr Bildungsprogramme und für nicht muslimische Menschen mehr anbie-

ten.«

Ein guter Imam zeichne sich neben einwandfreiem Wissen um den Islam
sowie die anderen Weltreligionen durch Toleranz und Weltoffenheit aus.

Sie ist sich des Weiteren bewusst, dass Imame sie in guter Hinsicht beein-
flussen können. Dies gelinge ihnen nur, wenn sie ernst genommen wür-
den. Sonst haben auch sie – wie die Eltern – keine besonderen Einfluss-
möglichkeiten.

»In der Moschee, wenn ich die Imame über den Propheten oder über Liebe zu Gott

erzählen höre, weine ich. Es gefällt mir sehr. Man überlegt danach zweifach, was

man dann tut. Dass man mit seinen Mitmenschen gut auskommt, damit wir im

Jenseits Gottes Segen bekommen.«

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  213

5.12 Maryam – »Glaube ist meine innere Polizei.«

Zur Interviewsituation

Maryam habe ich durch mein E-Mail-Rundschreiben kennengelernt. Bis zu
unserem Interviewtermin haben wir uns über E-Mails ausgetauscht. An ei-
nem Montagmittag habe ich sie bei ihr zu Hause aufgesucht, um dieses
Interview zu führen. Ich wurde sehr gastfreundlich empfangen und bewir-
tet.

5.12.1 Wer ist Maryam?

Die 22-jährige Maryam ist in Berlin geboren. Ihre Eltern kamen aus Tune-
sien mit dem Gedanken, hier zu arbeiten, um Geld zu verdienen. Nach
spätestens zwei bis drei Jahren wollten sie wieder zurückkehren.

»Aber das hat bei keinem so richtig geklappt. Wir sind inzwischen hier geboren,

aufgewachsen und haben geheiratet, haben Kinder bekommen. Aber unsere Eltern

sind immer noch da. Einige sind leider schon verstorben, sie haben es nicht ge-

schafft. Zurzeit denkt bei uns keiner an die Rückkehr. Meine Eltern wünschen sich

das zwar, aber die Möglichkeiten verwehren das. Dazu braucht man viel Geld und

Arbeit, und die gibt es weder hier noch in Tunesien.«

Sie selbst würde wegen des guten Wetters, der Verwandten und der freund-
lichen Menschen gerne in Tunesien leben, betrachtet es aber als unrealis-
tisch. In ihrer Schulzeit erreichte sie die Allgemeine Hochschulreife. Nach
dem Abitur nahm sie ein Studium zur Grundschullehrerin auf. Zurzeit
studiert sie Mathematik und Grundschulpädagogik. Sie hat vor einigen
Jahren einen Deutschen, der zum Islam konvertiert ist, kennengelernt und
vor einigen Monaten geehelicht. Seit einigen Jahren besitzt sie selbst auch
die deutsche Staatsbürgerschaft.
      Während ihrer Schulzeit hatte sie überwiegend nicht muslimische
Freunde, mit denen sie einiges unternahm: Kino- und Theaterbesuche,
spazieren oder einkaufen gehen. Momentan hat sie wegen ihres Studiums
keine Freiräume für solche Aktivitäten. Mit ihrem Ehemann besucht sie
ihre Verwandten oder Schwiegereltern, die keine Muslime sind. Dorthin
gehen sie gerne und verstehen sich glänzend mit ihnen. Überdies versucht
sie, mit ihrem Ehemann kulturelle oder gesellige Veranstaltungen in Mo-
scheen oder andernorts zu besuchen. Einige Male im Jahr trifft sie sich mit
ihren alten Schulfreunden, um sich auszutauschen, gemeinsam einen
Film anzuschauen oder Sport zu treiben. In einem Jugendverein ist sie da-
neben ehrenamtlich aktiv. Hier engagiert sie sich für die Belange und
Schulprobleme muslimischer und nicht muslimischer Mädchen.
      Maryam beschreibt ihre Beziehung zu ihren Eltern als »ein recht nor-

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214  |  Wege zur Integration

males Verhältnis«. Sie hat zwar mit ihren Geschwistern eine arabische
Schule besucht. Dort haben sie aber keine islamische Bildung erfahren,
sondern wurden lediglich in die arabische Sprache und Grammatik einge-
führt. Maryam lernte das Koranlesen und wichtige islamische Grundsätze
von ihren Eltern. Augenblicklich ist sie aber der Meinung, dass ihre Eltern
ihr nicht viel beigebracht hätten.

»Mit acht Jahren habe ich das Kopftuch getragen, aber das war eine reine Selbstini-

tiative. Ich hatte eben Lust, das Kopftuch anzulegen. Ich bin zu meinen Eltern ge-

gangen und sie gefragt, ob ich ein Kopftuch tragen darf. Sie haben mir das freige-

stellt, aber mir gesagt, dass es noch zu früh ist und ich es nicht zu tragen brauche.

Aber ich wollte es. In die Schule bin ich auch mit dem Kopftuch gegangen. Alle

schauten mich merkwürdig an, aber nach ein, zwei Tagen haben sie sich an mein

Tuch gewöhnt.«

Nach einigen Jahren schwand Maryam aber ihre Lust am Kopftuchtragen
und sie wollte es wieder ablegen. Auf Ratschlag der Eltern hat sie sich
nachhaltig mit dem Islam und mit seinen Bekleidungsvorschriften ausein-
andergesetzt, sodass sie diesen Wunsch rasch überwunden hat.

»Ich erzählte es meinen Eltern. Sie meinten: ›Warte es mal ab, informiere dich und

lies mehr über den Islam! Vielleicht änderst du deine Meinung. Ja, alhamdulillah

[Gott sei Dank, H.Ö.], so ist es auch gekommen.«

Auf die offene und lockere Art und Weise ihrer Eltern in Erziehungsfragen
ist sie stolz und betrachtet diese Vorgehensweise als nachahmenswert.
Körperliche Züchtigungen hat es in ihrer Familie nie gegeben, auch wenn
sie bedeutende islamische Regeln gelegentlich verletzt habe.

»Meine Eltern sind mit uns sehr locker umgegangen. Sie erklärten uns einiges, hat-

ten viel Geduld mit uns. Ich hatte mich eine Zeitlang auch geschminkt. Meine Mut-

ter war damit nicht einverstanden. Sie sprach mit mir und sagte, dass sie das nicht

als schön betrachtet und der Islam auf die natürliche Schönheit Wert legt. Obwohl

ich wusste, dass es im Islam nicht so erlaubt ist, habe ich mich weiter geschminkt.

Meine Mutter war sauer und hat mir immer wieder gesagt, dass ich das lassen soll,

sonst werde sie mir meinen Schminkekasten wegnehmen. Dazu kam es aber nie.

Ich habe erst vor Kurzem mit Schminken aufgehört, weil ich den Sinn verstanden

habe. Also meine Eltern haben mich zwar aufgeklärt und manchmal ermahnt, aber

sie haben mich nie geschlagen oder so.«

Maryam hat einige alltägliche Behinderungen und Beleidigungen als Mus-
lima tunesischer Herkunft in Deutschland erlebt. Über die »schiefen Bli-
cke« mancher Passanten ihr gegenüber ist sie beunruhigt.

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  215

»Auf der Straße, in Kaufhäusern und so erlebe ich, dass man mich schief anschaut,

ab und zu erlebe ich auch blöde und komische Bemerkungen, wie ›Scheiß Muslim,

scheiß Ausländer! Wirst du von deinen Eltern gezwungen, damit du das Kopftuch

trägst?‹, und viele andere Dinge.«

Solche Bemerkungen lässt sie aber nicht unwidersprochen.

»Und wenn ich dann zu solchen Bemerkungen mich äußere, dann sind sie baff,

weil sie denken, ich kann nicht einmal Deutsch, abgesehen davon, dass ich auch

eine deutsche Staatsbürgerin bin.«

Sie hat wegen ihrer Bekleidungsart, vornehmlich wegen ihres Kopftuchs,
Schwierigkeiten. An einen Vorfall kann sie sich besonders klar erinnern,
der sie noch immer sehr deprimiert, weil sie derartige Reaktionen seitens
gebildeter Menschen nicht erwartete. Seither macht sie vor allem einige der
»gebildeten Menschen«, wie Politiker, Wissenschaftler, Journalisten etc.,
für die desolate Lage und die zunehmende Diskriminierung der Muslime
in der Öffentlichkeit mitverantwortlich.

»Ich habe in September mein Praktikum in einem Gymnasium in Zehlendorf ge-

macht. Die ersten drei Wochen verliefen sehr gut. Am ersten Tag hatte mein Mentor

einige Bedenken gegen mein Kopftuch. Er fragte mich, ob ich mein Tuch anbehal-

ten möchte, wenn ich im Unterricht hospitiere. Ich bejahte es. Er sagte: ›Na gut.‹ Er

hat danach nichts mehr gesagt. In der vierten Woche habe ich in einer anderen

Klasse mit zwei weiteren Studentinnen hospitiert. Als die Klassenlehrerin mich sah,

guckte sie mich so verwundert an. Später, als ich ihr im Gang begegnete, meinte sie

zu mir: ›Ja, ich wollte es ihnen vor meinen Schülern nicht sagen. Aber bei mir bitte

nicht mehr hospitieren! Sie tragen ein Kopftuch. Denn ihr Kopftuch ist ein Symbol

für Fundamentalismus, ein Symbol für den radikalextremistischen Islam, und so

was hat bei mir nichts zu suchen!‹ Ich war baff. Ich verneinte es und wir kamen in

eine Diskussion. Ich erzählte ihr, dass ich das Kopftuch wegen meiner religiösen

Auffassung trage. Daher kann und wird mein Tuch für gar nichts ein Symbol sein.

Die beiden anderen Studentinnen bekamen dieses Gespräch auch mit und waren

noch verletzter als ich. Sie haben diese Reaktion von dieser Lehrerin nicht verstan-

den. Sie konnten es nicht fassen, wie eine Lehrerin so reden kann. Sie haben ihre

Verwunderung auch der Lehrerin mitgeteilt. Darauf war die Lehrerin überhaupt

nicht froh und beendete dann die Diskussion. Und das ereignete sich eben in der

letzten Woche, sodass ich dort glücklicherweise mein Praktikum beendet habe. Die

Unterstützung von den beiden Studentinnen fand ich sehr wertvoll und beschüt-

zend. Ich wünschte, dass auch andere Nichtmuslime uns gegen Unrecht und Dis-

kriminierung unterstützen. Diese Lehrerin sagte mir in diesem Gespräch fast alles,

was so allgemein über Islam gesagt wird: ›Ja, der Islam unterdrückt die Frauen, Is-

lam ist eben Schwert und Feuer, Islam …‹ Für mich war diese Lehrerin wirklich ein

Schock, weil das Lehrerkollegium eigentlich ganz nett war und alle anderen, bei de-

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216  |  Wege zur Integration

nen ich hospitiert habe, mich sehr gemocht haben und von meinen Kompetenzen

überzeugt waren. Aber nur diese Lehrerin hat mich nicht wegen meiner Kompeten-

zen, sondern wegen meines Kopftuches beurteilt und ausgeschlossen. Leider wurde

mein Praktikum mit diesem Schock beendet. Bis heute verstehe ich diese blöde Dis-

kussion über das Kopftuch und allgemein über den Islam und Muslime nicht. Wie

können einige überhaupt sagen, dass mein Kopftuch ein Symbol für das und das

ist? Und wie können einige überhaupt behaupten, im Islam ist Kopftuch nicht vor-

geschrieben? Und überhaupt, wie kann man mir und Millionen von Frauen das

Kopftuch verbieten? Ich fasse es nicht. Wie können aufgeklärte und gebildete Men-

schen so mit uns umgehen und solche Vorurteile haben? Zumindest müssten diese

Menschen mehr über Islam und Muslime wissen.«

Demzufolge ist sie in Bezug auf die Zukunft der Muslime in Deutschland
nicht optimistisch eingestellt. Dennoch ist sie selbst nicht verstummt und
entmutigt, sondern erwartet vielmehr von ihren Glaubensgeschwistern in
dieser Gesellschaft, vorbildlich weiterzuleben, bis der Islam und die Mus-
lime als vertrauenserweckend anerkannt werden.

5.12.2 Dimensionen der Religiosität

5.12.2.1 Die Dimension des Glaubens

Maryam ist sich sicher, dass es einen einzigen Gott gibt. Ihr Gottesglaube
ist sehr stark. Für sie ist Gott Erhalter und Beschützer der Menschen und
anderer Geschöpfe, zugleich gnädig und mächtig. Er werde im Jenseits
über seine Geschöpfe richten. Für sie ist Gott allein der wirkliche Eigen-
tümer aller Geschöpfe und Gegenstände. Die Menschen haben von seinem
Reichtum auf dieser Erde einiges geborgt bekommen, so Maryam.
      Der Koran sei die unübertreffliche letzte Offenbarung Gottes und bein-
halte die absolute Wahrheit. Er und die Sunna seien demnach für alle Zei-
ten und Menschen bestimmt.
      Der Glaube an den Tod, an die Auferstehung und ein ewiges Leben im
Jenseits sind in Maryams Leben zentral. Das Leben hätte in dieser Welt
keine Bedeutung, wenn es kein Jenseits und kein ewiges Leben geben
würde.

5.12.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis

Das Beten ist für Maryam ein unvergleichliches Erlebnis. Sie hat vor zwei
Jahren begonnen, den fünf täglichen Gebeten regelmäßig nachzukommen.

»Ein Leben ohne Gebete kann ich mir aus dieser Sicht heute nicht mehr vorstellen,

denn das Gebet ist neben dem Dua [Bittgebete, H.Ö.] die einzige Verbindung zu

Allah. Wenn man diese nicht einhält, dann finde ich es als Heuchelei.«

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  217

Die fünf täglichen Gebete und die anderen Bittgebete stärken ihre Fröm-
migkeit, daher würde sie sich ohne solche Gebete nicht religiös einschät-
zen.

»Ich würde heute jedem empfehlen zu beten, das ist wirklich ein gutes und schönes

Gefühl.«

Wesentlich früher, mit zehn Jahren, hat sie mit dem Fasten im Monat Ra-
madan begonnen. Mit den fünf täglichen Gebeten hatte sie deshalb
Schwierigkeiten, weil sie zuvor den Sinn des Gebetes nicht verstand, nicht
regelmäßig betete oder fastete.

»Wenn man weiß, warum man etwas tut, dann ist man motivierter. Heute kann ich

ohne Gebete, Fasten, Dua nicht. Wenn ich mal zum Beispiel ein Gebet verpasse,

dann fühle ich mich innerlich sehr unwohl. Das Fasten im Monat Ramadan ist was

Besonderes. Da ist auch viel los. Man fühlt die Wärme der Menschen und da ist

man anders drauf, irgendwie noch menschlicher als in den anderen Monaten.«

Die islamische Trauung (Nikah) hat sie bereits vollzogen. Eine standesamt-
liche Trauung wird in einigen Monaten folgen. Nikah ist für sie deshalb
bedeutend, weil damit die Eheschließung bekannt wird. Überdies dient der
Nikah ihr zur Schärfung des Bewusstseins, warum und wozu sie geheiratet
hat, dass diese Heirat ausdrücklich auch für das jenseitiges Leben ge-
schlossen wird. Nikah zeige, dass »der Ehemann und die Ehefrau auf die-
ser Erde sich gegenseitig beschützen sollen und Hand in Hand arbeiten
sollen, damit sie im Jenseits Segen Allahs für ein ewiges Leben im Paradies
bekommen«.
      Daraus erschließt sich Maryam die Bedeutung der islamischen Trau-
ung, die sie den Muslimen empfiehlt. Nikah sei als etwas Verbindliches
anzusehen, durch das der Sinn einer Vermählung und die Gründung einer
Familie fühlbarer werden.

5.12.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

Daran, dass der Mensch einen Glauben benötigt, zweifelt sie nicht, da der
Glaube erst den Lebenssinn erkläre. Durch den Glauben erfährt sie, was sie
zu machen und wie sie sich zu verhalten hat. Zudem könne mit einem
Glauben vernünftig zwischen Gut und Böse unterschieden werden. Durch
ihren festen Glauben an das Jenseits setzt sie sich auf dieser Erde Grenzen.
Auch wenn sie für sichallein ist – sie ist sich stets bewusst, für all ihre Ta-
ten im Jenseits vor Gott Rechenschaft ablegen zu müssen. Daher betrachtet
sie ihren Glauben als ihre »innere Polizei«. Dieser Glaube schützt sie so-
mit vor unsittlichem und abweichendem Verhalten.

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218  |  Wege zur Integration

»Und dieser Glaube ist meine innere Polizei. Das heißt, wo mich keiner sehen

kann, könnte ich ja alles machen. Aber ich mache es trotzdem nicht, weil ich weiß:

Allah sieht mich immer. Deshalb würde ich nie mit diesem Glauben zum Beispiel

klauen, hinter einem Menschen lästern und so.«

In kritischen Situationen sind ihr Glaube und ihr Schöpfer Trost und Mut,
die ihr ins Bewusstsein rufen, dass das Leben auf dieser Erde endlich ist
und sie ein unendliches und glückseliges Leben im Jenseits erwartet. Mit
diesen Gedanken kann sie sich vor Depression und Missmut bewahren.

5.12.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Maryam ist unzufrieden damit, dass sie viele Themenbereiche ihres Glau-
bens nicht einwandfrei beherrscht. Deshalb bemüht sie sich seit einigen
Jahren nachhaltig, an Bildungsveranstaltungen teilzunehmen. An religiö-
ser Weiterbildung ist sie sehr interessiert, beklagt aber die ungenügenden
Angebote. Zumeist ist sie auf sich allein gestellt und versucht ihre Bil-
dungsmängel über ihre Religion durch Selbststudium zu beheben.

»Ich lese Bücher über Islam inzwischen wieder leider unregelmäßig. Ich lese zur-

zeit eine Zeitschrift, wo auch vieles über Islam steht, da kann man auch sein Wissen

erweitern. Ich kann nicht so lange lesen und nicht ein ganzes Buch zu Ende lesen.

Heute muss ich auch für die Uni viel lesen, sodass ich über Islam heute immer so

zwischendurch lese.«

Falls sie überhaupt nicht weiterweiß, wie sie sich religiös verhalten soll,
oder wenn sie auf ihre religiösen Fragen keine Antworten findet, fragt sie
ihren Ehemann oder versucht im Internet oder durch E-Mail-Anfragen an
ihre Freunde Aufklärung zu finden. Sehr hilfreich ist für sie auch ihr Frau-
engesprächskreis, in dem die Teilnehmerinnen einander helfen.

5.12.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen

Kindererziehung ist für Maryam eine wichtige Aufgabe, der sich die Fami-
lie und darüber hinaus die Gesellschaft insgesamt zu stellen habe. Mit dem
heutigen Erziehungs- und Bildungsverständnis ist sie nicht einverstanden,
weil die religiöse Komponente meistens ausgeklammert wird. Folglich ver-
langt sie, dass den Kindern die religiösen Grundsätze unverfälscht vermit-
telt werden, damit es nicht zum Werteverfall in der Gesellschaft kommt.
Kinder und Jugendliche würden mit ihrem Leben besser zurechtkommen
und vor schlechtem Betragen bewahrt sein, wenn ihnen die Werte, die sich
aus der Religion ableiten, rechtzeitig vermittelt würden. Zu diesem Zweck
wird sie ihre Kinder frühzeitig in die religiösen Grundsätze einweisen und
ihnen die islamischen Gebote und Verbote verständlich ans Herz legen.

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  219

»Heute wird das leider immer verdrängt. Die wichtigen Werte verlieren! Sie werden

nicht mehr als verbindlich angesehen. Kein Respekt vor Älteren; Freundlichkeit,

Hilfsbereitschaft ist out; Lügen, Hass, Überheblichkeit ist in. So kann es nicht wei-

tergehen, wird es auch nicht. Mit einem Glauben tut man eben viel Gutes, weil man

ja mit den Gedanken aufwächst: ›Ich werde eines Tages sterben und für alle meine

Taten werde ich vor Gott Rechenschaft ablegen. Er wird mich belohnen oder bestra-

fen.‹ Und diesen Gedanken sollten wir auch den Kindern und Jugendlichen vermit-

teln. Ich denke, dass sie mit diesem Gedanken sich noch besser schützen können –

vor Drogen, Klauen, Gewalt und so weiter.«

Da heutzutage vorwiegend Eltern und Verwandte dauerhaft an das islami-
sche Verbot des ehelosen Beischlafs erinnerten, verkennen die Jugendli-
chen in Maryams Sicht den Sinn dieses göttlichen Verbots und schrecken
vor solch »großer Sünde« nicht zurück. Maryam wünscht sich deshalb,
dass den Jugendlichen der Sinn dieses Verbots geduldig erläutert wird.

»Man sollte hier den Sinn in den Vordergrund rücken, nicht das Verbot alleine. Vie-

le sehen nur dieses Verbot. Sie denken ja: ›Es ist verboten! Das darfst du nicht und

dies darfst du nicht!‹ Solche Gedanken treiben die Jugendlichen erst dazu. Eins ist

absolut klar: Gott hat nicht aus Spaß dieses uns verboten, dahinter steckt ein großer

Sinn. Und wenn man den Sinn versteht, dann wird man sich auch an dieses Verbot

halten, weil man ja selbst davon profitiert.«

Für sie war die Ehe nur mit einem Muslim denkbar, weil Ehepaare mehr
Gemeinsamkeiten haben sollten als Unterschiede. Die gleiche Religion ge-
hört für sie dazu. Wenn die Ehepaare nicht die gleichen Werte und Nor-
men verträten, dann würde es in dieser Ehe, schon allein bei der Kindeser-
ziehung, zu Konfrontationen kommen, die die Harmonie einer Ehe aus-
höhlen würden. Ihre Integration in diese Gesellschaft behindert nicht der
Islam, sondern einige muslimische und nicht muslimische Menschen aus
ihrer Umgebung. Der Islam fördert ihre Integrationsbereitschaft und un-
terstützt sie bei diesem Prozess.

»Wenn man den Islam näher betrachtet, wird man sehen, dass der Islam eine Integ-

ration sogar von Muslimen fordert, denn ein Muslim muss mit der Gesellschaft, mit

seinen Nachbarn und so weiter gut zusammenleben. Er soll mit ihnen gerecht und

freundlich umgehen, er darf sie nicht kränken oder gar verletzen. All die sozialen

Sachen sind im Islam fest verankert. Nur wir, die Menschen, kennen es nicht und

viele Muslime kennen es auch nicht. Dann sagen sie: ›Nee! Deutsche, mit denen

wollen wir nicht.‹ Das kommt halt nicht vom Islam, sondern aus den Vorstellungen

dieser Menschen, aus ihrer Unwissenheit.«

Seitdem sie sich mit dem Islam intensiv auseinandersetzt, erkennt sie, dass

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220  |  Wege zur Integration

der Islam ein harmonisches Zusammenleben aller Menschen idealisiert,
was einer Integration in die hiesige Gesellschaft nicht im Wege stehe.

»Der Islam leidet unter der Unwissenheit der Muslime und der Nichtmuslime. Ich

habe es selber auch vor einigen Jahren entdeckt, dass der Islam ein gutes Zusam-

menleben fördert. Ich denke, mit der Zeit, wenn wir alle daraufhin arbeiten, wird es

klappen!«

Dass es im Glauben keinen Zwang und keine Gewalt gibt und geben darf,
war ihr nie anders bekannt. Jedwede Gewaltverübung, abgesehen von Not-
wehr, verurteilt sie folgerichtig als unislamisch und verwerflich.
      Mit einer Klarstellung wendet sie sich an die Gesellschaft:

»Man sieht es ja, die muslimischen Jugendlichen, die ihren Glauben ernst nehmen

und praktizieren, fallen nicht so in der Gesellschaft auf. Keine Kriminalität, Körper-

verletzung, Drogen, Alkohol und so weiter! Und das sollte diese Gesellschaft endlich

sehen und anerkennen. Die, die trotz ihres Glaubens das machen, nehmen den Is-

lam nicht ernst, sie heißen oder bezeichnen sich selbst lediglich muslimisch.«

5.12.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Maryam besucht wöchentlich ein- bis zweimal einen Verein, der von jun-
gen Männern und Frauen vor einigen Jahren in Berlin initiiert worden ist.
Hier organisieren sie gemeinsam Bildungs- und soziokulturelle Veranstal-
tungen. Darüber hinaus ist ihr Wissensstand – bezogen auf andere musli-
mische Organisationen – spärlich, sie maßt sich nicht an, deren Arbeit zu
beurteilen. Maryam insistiert, dass Menschen in ihrer Urteilsbildung be-
sonnener werden, um andere nicht in Gefahr zu bringen oder ausgegrenzt
zu werden.

»Würde ich sie bewerten, ohne einen wirklich zu kennen oder mit ihm gesprochen

zu haben – wie es in dieser Gesellschaft leider üblich geworden ist –, bildet man

sich seine Meinung. Und diese Meinung ruht nur auf Informationen, die man ent-

weder von da oder dort gehört hat oder auf Medienberichten. Keiner hinterfragt die-

se Informationen. Das ist sehr, sehr gefährlich, denn ich als Muslima weiß ganz ge-

nau, dass viele, viele Berichte und Informationen über den Islam und die Muslime

falsch sind. Ich finde solche Vorgehensweisen unmenschlich und nicht korrekt.«

Durchgehend lehnt sie Gruppierungen und Organisationen strikt ab, die
sich nicht dem Islam geradlinig und glaubwürdig hingeben. Hinzu kom-
men auch alle, die es auf »Hass und Unruhe« in der Gesellschaft anlegen.
      Prinzipiell pflegt sie den Gang zur Moschee. Einen festen Zeitplan über
ihre Moscheebesuche hat sie aber nicht. Als ihr Frauengesprächskreis sich

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen  |  221

in einem Nebenraum einer Moschee getroffen hatte, war sie fast jeden
Freitagabend dort. Heute sind ihre Moscheebesuche spärlicher. Im Monat
Ramadan und zu den verehrten muslimischen Tagen wie Geburtstag oder
Himmelfahrt des Propheten Muhammed bemüht sie sich, in die Moschee
zu gehen, um am gemeinschaftlichen Gebet teilzunehmen.
      Auf die Frage, woran sie zunächst denkt, wenn sie das Wort »Moschee«
hört, antwortet sie mit der Farbe »grün«, Gebet und Frieden. Die Moschee
ist für sie Gotteshaus, das allen unverkennbar offen steht. Die ureigene
Aufgabe der Moschee sei die Kommunikation zwischen den Gläubigen, für
die Angebote in der deutschen Sprache unentbehrlich seien.

»Jeder muss das Gefühl haben, willkommen zu sein. Wenn ich aber in eine türki-

sche Moschee gehe, verstehe ich nichts; wenn ein Türke in eine arabische Moschee

geht, versteht er auch nichts. Das darf nicht sein. Zumindest sollten die Menschen

dort Deutsch anbieten und sprechen, die Landessprache sollte nicht dort die Mo-

schee beherrschen.«

Die Ausrichtung nach der Herkunftssprache und -kultur verursache, dass
sich viele Moscheegemeinden in Deutschland gegründet hätten, die weder
miteinander kooperieren noch für einen Austausch eintreten können. Viele
in den Moscheegemeindevorständen wiesen keine deutsche Sprachkompe-
tenz auf, was wiederum dafür sorge, dass der Islam, speziell die Lebenswelt
der Muslime, nicht zutreffend repräsentiert werde.

»Ich denke, dass die vieles machen, viele Programme anbieten, helfen … aber leider

nur von Herkunftssprache getragen. Sie kooperieren auch nicht miteinander, ob-

wohl sie örtlich nicht so weit auseinander liegen. Ich wünsche mir, dass die auch

einige gemeinsame Programme machen, wie ein großes Fest für alle, auch für

Nichtmuslime. Denn wir müssen den Islam richtig darstellen. Von Nichtmuslimen

können wir es nicht erwarten, nur wünschen.«

Für einen guten Imam sei unerlässlich, dass er über ein überdurchschnitt-
liches Wissen über den Islam und über solides Allgemeinwissen verfüge.
Vorzüglich sei ein verheirateter Imam, der die Sorgen und Probleme der
Familien besser analysieren und deuten kann. Ergänzend halte er realisti-
sche und verständliche Predigten. Dass ein Imam ein mustergültiges Ver-
halten hat und sich über seine Gemeindearbeit aktiv an gesellschaftlichen
Aktivitäten beteiligt sowie eine ausreichende Kompetenz der deutschen
Sprache besitzt, müsse selbstverständlich werden. Mittlerweile erfreut sich
Maryam an der neuen Generation von Imamen in den Moscheen, die stets
gemeinnützige Aufgaben wahrnehmen. Mit Glück erfüllt sie, dass in man-
chen Moscheegemeinden die Freitagspredigten und andere Veranstaltun-
gen in deutscher Sprache stattfinden. Den erfolgreichen und qualifizierten

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222  |  Wege zur Integration

Imamen gebühre seitens der Moscheegemeinden ein höheres Verdienst
und seitens der Gesellschaft würdige Anerkennung für diese integrativen
Bestrebungen.

»Wie ein Pfarrer oder ein Rabbiner für ihre positive Haltung und Einflussnahme

auf Jugendliche gelobt und gewürdigt werden, so sollten auch die Imame gewürdigt

und gelobt werden. Sie leisten wirklich sehr sinnvolle und gute Arbeit, obwohl sie

keine richtig fundierten Ausbildungsmöglichkeiten in dieser Gesellschaft haben. Sie

leisten trotz der mager bezahlten Stelle gute Arbeit. Ich kenne einen Imam, der

mich wirklich positiv beeinflusst hat – leider ist er aber wieder zurückgekehrt.«

2007-02-20 14-04-55 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 148-222) T01_05 personenb. auswertung TEIL 2.p 139958020680

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  223

 
 
 
 
 
 
 
 

6. Dimensionsbezogene Auswertung:

islamische Religiosität und Integration
 
 
 
 

 
 
 
Der Anspruch dieser Studie ist, die Religiosität muslimischer Jugendlicher
unter Berücksichtigung der bisherigen Forschungen und Berichte zum
Themenfeld »Jugend, Religiosität und Integration« zu untersuchen. Somit
standen in Berlin lebende Muslime zwischen 16 und 25 Jahren im Mittel-
punkt der Analyse. Dabei sollten die muslimischen Jugendlichen, anders
als in den von mir untersuchten und kritisierten Studien und Arbeiten
(Kap. 2.1), als handelnde Subjekte in den Mittelpunkt gestellt werden, um
den »Bildern aus zweiter Hand« eine Sichtweise »aus erster Hand« kon-
trastierend gegenüberzustellen.
      Im Folgenden werden die vorangehende personenbezogene Auswer-
tung und auch die Kernaussagen der interviewten muslimischen Jugendli-
chen einer Querschnittsanalyse unterzogen, um eine zusammenfassende
Bewertung der Gespräche vorzunehmen. Dabei werden die Dimensionen
der Religiosität sowie Einstellung und Bindung an Moschee und Imame
behandelt. Das Ziel dieser dimensionsbezogenen Auswertung ist die Klä-
rung der Forschungsleitfragen.

6.1 Religiosität

6.1.1 Die Dimension des Glaubens

Glauben die muslimischen Jugendlichen entsprechend den islamischen
Glaubensgrundsätzen?
      Sie glauben entsprechend den islamischen Glaubensgrundsätzen,
wenn sie an die sechs Glaubensgrundsätze, nämlich den Glauben an Allah
– den einen Gott –, an die Engel, an den Koran und die anderen Offenba-
rungsbücher, an Muhammed als den letzten Gesandten und alle anderen

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224  |  Wege zur Integration

Gesandten Gottes, an die Auferstehung und an die Vorherbestimmung (sei
es im Guten oder im Schlechten), im freien Willen und bewusst glauben.
Diese Überzeugung (iman) umfasst zwei Pflichtteile: das rein äußerliche
Bekunden der Zugehörigkeit zum Islam durch das bewusste und im freien
Willen ausgesprochene Glaubensbekenntnis (schahadah) sowie die Verin-
nerlichung des zunächst nur verbal abgelegten Glaubensbekenntnisses.
      In der Befragung wird Gott als Schöpfer des Universums und der
Menschheit, einzig, gerecht, allmächtig und barmherzig beschrieben. Fol-
gerichtig betont Fadimah, dass alle Lebewesen und das Universum ihre
Schöpfung Gott verdanken. Stefan beschreibt sein Gottesbild, indem er
Gott als den Erhabenen und Erhalter des Universums bezeichnet, der ge-
recht, unabhängig, weder männlich noch weiblich ist und keinerlei Bei-
stand benötigt, weder Anfang noch Ende hat und allwissend ist. Daneben
weisen die Jugendlichen in diesem Zusammenhang darauf hin, dass Gott
der Richter über die Menschen im Jenseits sein wird, der sie über ihre
diesseitigen Taten zur Rechenschaft ziehen wird.
      Die Jugendlichen teilen auch einhellig die Überzeugung, dass der Ko-
ran das heilige Offenbarungsbuch Gottes ist, das durch den Gesandten
Muhammed an die Menschen verkündet worden ist. Überdies sind sie von
der Wahrheit und Echtheit des Korans überzeugt und widersprechen
durchweg der Meinung, dass manche Aussagen des Korans und der Sunna
veraltet und unmodern sind und man deshalb auf einige Gebote und Ver-
bote verzichten kann. Der Koran stellt für sie die letzte und endgültige Of-
fenbarung Gottes dar. Gülsüm erklärt, dass der Islam eine unvergänglich
gültige Religion ist. Daher könnten Gottesoffenbarungen, die im Koran
niedergeschrieben sind, weder veraltet noch unmodern sein. Auch Orhan
und Kenan, sporadische Moscheebesucher, sind von der Verbindlichkeit
und Wahrhaftigkeit des Korans überzeugt. Andere, wie Aische, Firdevs und
Maryam, weisen darauf hin, dass etwaige Fehler nicht im Koran, sondern
in den Übersetzungen gesucht werden sollen. Entrüstet sind sie von Miss-
interpretationen, die von einigen Personen oder Gruppen bewusst eigen-
nützig praktiziert werden, damit sie ihre Ideologie untermauern können.
      Den Glauben an den Tod, an die anschließende Auferstehung und an
ein ewiges Leben entweder im Paradies oder in der Hölle teilen alle Ju-
gendlichen. Nicht einer hat diese Glaubensgrundsätze in der Befragung
abgelehnt.
      Folglich ist der Glaube an die sechs Glaubensgrundsätze, unabhängig
von der Frequenz ihrer Moscheegänge, bei allen befragten Jugendlichen
vorhanden. Zu ähnlichen Ergebnissen kamen auch Fuchs-Heinritz (2000,
S. 175ff.), Karakaşog

^

lu (2000, S. 99) und Alacaciog

^

lu (2003, S. 101f.).

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  225

6.1.2 Die Dimension der religiösen Praxis

Vollführen die muslimischen Jugendlichen die spezifisch islamischen
Praktiken?
      Die muslimischen Jugendlichen kommen diesen nach, wenn sie den
fünf Hauptpflichten des Islam – die Glaubensbezeugung, die fünf tägli-
chen Gebete, das Fasten im Monat Ramadan, die Pflichtabgabe und die

1Pilgerfahrt – zustimmen und diese entsprechend befolgen. Hinzu kommt
welchen Wert sie der religiösen Vermählung zuweisen.
      Die Jugendlichen haben bei der Befragung Gebeten allgemein eine
große Bedeutung beigemessen. Nahezu alle können sich eine Religion, ja
ein Leben ohne Gebete nicht vorstellen.
      Zehra etwa hat bereits in ihrem zehnten Lebensjahr angefangen, die
Gebete täglich zu verrichten, doch setzte sie für einige Jahre – für sie bis
heute unerklärlich – aus. Dominik kommt seit ihrem Übertritt zum Islam
den vorgeschriebenen Gebetspflichten nach, weil sie ohne Gebete Nachtei-
le befürchtet und das Gebet als einen wichtigen Bestandteil des Glaubens
empfindet. Keine Motivation findet hingegen Kenan für Gebete im jungen
Alter: Täglich zu fest vorgeschriebenen Zeiten zu beten und sich vorher
noch einer Waschung zu unterziehen, sei ihm zu anstrengend. Er hat sich
aber fest vorgenommen, spätestens ab seinem 40. Lebensjahr damit zu be-
ginnen, um sich noch ein ewiges Leben im Paradies zu ermöglichen.
      Dagegen sind Bittgebete, besonders in Notlagen, in der Lebenswelt der
befragten muslimischen Jugendlichen ein zentrales Hilfsmittel. Kenan und
Orhan beispielsweise ersuchen Gott durch ihre innigen Bittgebete um Bei-
stand. Zehra ist hochbeglückt, dass Gott ihre Bittgebete erhört (vgl. auch
Alacaciog

^

lu 2003, S. 100-105; ZfT 2005b, S. 22-25).
      Der Ramadan ist für alle emotional konnotiert und stärkend. Befragte
wie Kenan und Orhan, die die fünf täglichen Gebete vernachlässigen und
kaum über eine Moscheebindung verfügen, pflegen dennoch im Fasten-
monat die Gebete und Moscheebesuche (vgl. Alacaciog

^

lu 2003, S. 104f.;
Frese 2002, S. 150ff.). Vom Alkoholkonsum lassen sie vollends ab; die in
Kneipen und Bars verbrachte Zeit wird wesentlich kürzer; der Moschee-
gang häuft sich, sowohl bei den Männern als auch bei den Frauen. Zehra
und Maryam nehmen besonders am Gemeinschaftsgebet in der Moschee
teil und kommen der Fastenpflicht gern nach, weil sie während des Fas-
tens bedächtig sind und spürbarer die Situation von hungernden Men-
schen wahrnehmen. Durch das Fasten erlangen sie mehr Besinnlichkeit.
Emin und Firdevs schätzen und ehren den Ramadan darüber hinaus auch,

      1 | In der Befragung wurden die Pilgerfahrt und die Pflichtabgabe nicht nä-

her untersucht, da hier die Jugendlichen befragt wurden, die nach dem islamischen

Recht (noch) nicht die Voraussetzungen erfüllen und somit auch von diesen Pflich-

ten befreit sind.

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226  |  Wege zur Integration

weil nahezu alle Muslime sich in ihren Organisationen in diesem Monat
wohltätig engagieren. Sie wünschen sich daher solche vielseitigen Pro-
gramme auch über den Ramadan hinaus. Benjamin und Stefan fasten
nach anfänglichen Erschwernissen den gesamten Monat über gern, seit-
dem sie sich über den Sinn und Zweck des Fastens besser informiert ha-
ben. Kein Alkohol, häufige Moscheebesuche und ein Familienleben sind
das Ergebnis. So kehrt im Ramadan Frieden und Segen in Fadimahs Fami-
lie heim – eine Stimmung, die sie sich im ganzen Jahr wünscht.
      Die islamische Trauung (Nikah) ist Dominik wichtig: »Man gibt sich
vor Allah das Ja und bittet um Gnade und Segen.« Gülsüm hat nach der
standesamtlichen die islamische Trauung vollzogen. Maryam hingegen
steht nach ihrer islamischen Trauung die standesamtliche bevor.
      Die Jugendlichen bewerten den Einfluss des Islam auf ihr Leben un-
eingeschränkt als positiv. Der Islam bewahrt ihr Leben vor Gefahren und
Exzessen, solange sie seinen »Ratschlägen« folgt, so Dominik. Angesichts
seiner konstruktiven Entwicklung ist Benjamin Gott sehr dankbar – auch
dafür, dass er den Sinn hinter den Geboten und Verboten verstanden hat.
Seitdem setzt er sie bewusst und selbstständig in die Tat um. Durch diesen
Lebenswandel hat er seinen Lebensalltag geordnet. Islamische Vorschriften
haben auch Kenans Lebenswelt einen nicht unerheblichen Einfluss: Wenn
er mit seinen nicht muslimischen Freunden unterwegs ist, achtet er da-
rauf, dass er kein Schweinefleisch verzehrt. Gottesfurcht befreite Orhan
vom Drogenkonsum. Auch verdankt er seinem Glauben, dass er bisher
weder gestohlen noch ein anderes strafbares Verhalten an den Tag gelegt
hat. Aisches Lebenswelt dagegen ist nur zeitweilig von den islamischen
Werten und Normen getragen; nach einer Missetat aber hinterfragt sie ihre
Handlungen, indem sie sich an das jenseitige Leben erinnert. Der Islam
habe ihn aus dem Drogen- und Alkoholmilieu befreit, schwärmt Stefan.
Islamische Vorschriften und der Glaube stellen für ihn eine Schutzmauer
gegen unsittliche und kriminelle Verhaltensweisen dar. Emin hebt hervor,
dass sein Leben ohne den Islam durchaus anders wäre, da sich seiner An-
sicht nach momentan mehr tadelnswerte als tadellose Vorbilder finden las-
sen. Durch den Islam kann er sich vor solchen abweichenden Verhaltens-
weisen und Personen hüten, indem ihm besonders durch seinen Jenseits-
glauben immer bewusst wird, dass sein Leben auf dieser Erde vergänglich
ist und er für all seine Taten im Jenseits vor Gott Rechenschaft ablegen
wird. Dieser Glaube macht ihn zu einem »geduldigen und frommen Men-
schen«. Seine bisherigen schulischen und beruflichen Erfolge verdankt er
dem Islam, weil dieser ihn unaufhörlich auf seine Bildung, Ehrlichkeit,
Hilfsbereitschaft, Großzügigkeit und vorbildliche zwischenmenschliche
Beziehungen aufmerksam macht. Ähnliche Befunde stellt Hermann Tertilt
in seinem Buch »Turkish Power Boys« vor (vgl. Tertilt 1996; Brettfeld/
Wetzels 2003, S. 307; Schiffauer 2000).
      Danach erkennen alle Befragten die Säulen des Islam an, kommen aber

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  227

nur sehr unregelmäßig den Hauptpflichten nach. Während viele nur eine
temporäre Bindung an die fünf täglichen Gebete haben (vgl. Frese 2002,
S. 148f.; Alacaciog

^

lu 2003, S. 103f.), hegen sie für das Fasten im Ramadan
erheblich mehr Zuneigung. Sodann sind alle Befragten mit einer standes-
amtlichen Trauung allein nicht zufrieden, weil sie durch eine islamische
Trauung (Nikah) Gottes Segen und somit ein stabileres Familienbündnis
erstreben.

6.1.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen

Wie erleben die muslimischen Jugendlichen den islamischen Glauben?
Was bedeutet der Islam für sie? Was erwarten sie von der Religion?
      Die befragten Jugendlichen, ob mit Moscheebindung oder nicht, vertre-
ten den Standpunkt, dass der Mensch eine Religion oder zumindest den
Glauben an ein höheres Wesen benötigt. Damit erkennen die Menschen
den Lebenssinn und verhielten sich dementsprechend. Auch benötige der
Mensch eine Religion, weil er dadurch eine Orientierung, einen Halt und
eine Richtlinie erhalte. Für Kenan und Firdevs ist der Glaube stabilisie-
rend, ungeachtet des Ausmaßes des Regelverhaltens. Daher erwarten sie,
dass Religion in dieser Gesellschaft nicht diskreditiert wird. Wenn Religion
für Menschen abkömmlich wäre, hätte Gott – so Orhan – keine Religion
offenbart und keine Gesandten auserwählt. Gülsüm kann durch ihren
Glauben an den Islam ihr Ego und ihre Triebe besser kontrollieren und
bändigen, da sie fest daran glaubt, dass Gott sie allerorts sieht und hört –
auch wenn sie alleine ist: Durch ihren Jenseitsglauben kann sie sich im
Zaum halten. Maryam hat durch ihre Religion den Lebenssinn verstanden
und kann zwischen Gut und Böse besser unterscheiden; so weiß sie im-
merzu, wie sie sich zu verhalten hat. Durch diesen Glauben werden ihr auf
dieser Erde Grenzen gesetzt, damit sie nicht entgleist und sündigt. Sie be-
trachtet ihren Glauben daher als ihre »innere Polizei«, die sie vor unsittli-
chem und abweichendem Verhalten bewahrt. Nach tief gehendem Selbst-
studium hat Stefan erkannt, dass der Mensch ohne eine Religion auf dieser
Erde nicht existenzfähig ist, weil er dann von einem orientierungs- und
ordnungslosen Leben bedroht ist.
      Den Islam definieren die Befragten häufig mit Frieden, Gottes- und
Menschenliebe, Hoffnung, Glückseligkeit und Fleiß (vgl. Fuchs-Heinritz
2000, S. 176f.; Karakaşog

^

lu 2000, S. 99). Stefan beispielsweise begreift
den Islam auch als Unterstützer für die Vorbereitung auf das Leben in der
Ewigkeit und ein bewusstes und frommes Leben auf der Erde. Emin emp-
findet den Islam als eine Religion, die ihn in jeder Hinsicht positiv erzieht
und zum »wahren Frieden« führt. Der Islam liefert auch auf seine diffizi-
len Fragen verständliche Antworten. Des Weiteren erhält er durch die is-
lamischen Regeln eine Richtlinie, wie er sich zu verhalten hat, damit er im
Jenseits von Gott mit dem Paradies belohnt werden wird.

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228  |  Wege zur Integration

      Der Islam stellt in der Lebenswelt der befragten muslimischen Jugend-
lichen einen wichtigen Zufluchtsort dar. Besonders in Notlagen wenden
sich die befragten Jugendlichen durch Gebete – insbesondere durch per-
sönliche Bittgebete, um Gottes Beihilfe zu erlangen – ihrer religiösen Seite
verstärkt zu. So berichtet Zehra, dass ihr Glaube und ihre Gebete an Gott
für sie in schwierigen Zeiten ein Notanker sind. Vor prekären Situationen
oder wichtigen Ereignissen wie Prüfungen fixiert sie sich vornehmlich auf
Bittgebete und versucht darüber hinaus, auch vor und während solcher
Tage die fünf täglichen Gebete auszurichten. Auch Fadimah nimmt sich
gerade in Zwangslagen wesentlich mehr Zeit für Gebete und Bittgebete als
im normalen Alltag. Benjamin ist froh, dass der Islam ihn vor Miseren und
Hoffnungslosigkeit beschützt. Die islamischen Regeln, die er alltäglich be-
folgt, dienen ihm besonders in solchen Notlagen als Stütze, um nicht frus-
triert aufzugeben. Gülsüm dagegen hält die Verbindung zum Islam und zu
Gott auch bei Erfolgen und glücklichen Situationen aufrecht.

6.1.4 Die Dimension des religiösen Wissens

Wie schätzen die muslimischen Jugendlichen ihr religiöses Wissen um
den Islam ein und was sind diesbezüglich ihre Anliegen?
      Bei den Interviews wurde auf die direkte Abfrage des Wissens über den
Islam verzichtet, da dies einerseits ein weit gespanntes Instrumentarium
erfordert und in einem persönlichen Gespräch das Abfragen eine »Test«-
Stimmung erzeugt hätte. Folglich wurden lediglich die Rezeption des eige-
nen Wissens zum Islam sowie das Interesse an religiöser Weiterbildung
erfragt.
      Alle Befragten gaben an, über die eigene Religion nicht ausreichend
und fundiert informiert und unterricht zu sein (vgl. Alacaciog

^

lu 2003,
S. 108; Fuchs-Heinritz 2000, S. 167). Zehra, Aische und Kenan etwa sind
mit ihrem religiösen Kenntnisstand nicht zufrieden. Daher ist Aische im-
mer betrübt, wenn sie über ihren Glauben befragt wird, aber sie sich auf-
grund ihrer Wissenslücken nicht in der Lage sieht, kompetent darauf zu
antworten. Gülsüm schätzt ihr religiöses Wissen ebenfalls als defizient ein.
Doch wenn sie sich mit ihren muslimischen Freundinnen und Freunden
vergleicht, dann ist sie sehr froh, besser über den Islam informiert zu sein,
als das bei ihnen der Fall ist. Fadimah hat zwar früher einige Jahre eine
»arabische Schule« besucht, wo sie ausschließlich eine Einführung in die
arabische Sprache und Grammatik und nebenbei eine religiöse Unterwei-
sung in den Islam erhalten hat, dennoch stellt sie heute fest, dass ihr reli-
giöses Wissen ziemlich unzureichend ist.
      Die wenigsten unter den befragten Jugendlichen haben eine sogenann-
te »Koranschule« in einer muslimischen Organisation oder Moscheege-
meinde besucht. Darüber hinaus erklären durchweg alle Befragten die reli-
giöse Erziehung und Bildung ihrer Eltern als bescheiden und ziemlich

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  229

oberflächlich. Sie beklagten, dass ihre Eltern kein gesichertes und tief ge-
hendes Wissen vom Islam haben. Die meiste islamische Bildung zu Hause
wirkte auf sie daher sehr intuitiv und floskelhaft.
      Sodann kritisierten sie ausnahmslos das Fehlen von Weiterbildungs-
möglichkeiten, um sich mit der eigenen Religion beschäftigen zu können.
Vor allem die desolate Versorgung der muslimischen Schülerinnen und
Schüler mit einem islamischen Religionsunterricht und die inadäquate
Behandlung des Islam in Schulfächern wie Geschichte finden sie herab-
würdigend (vgl. Alacaciog

^

lu 2003, S. 110f.; Roth 2003, S. 135ff.). Aische be-
kräftigt, dass sie gerne mehr über ihre eigene und andere Religionen ken-
nenlernen möchte, aber nach der Schule nicht die Zeit und Lust findet.
Daher wünscht sie sich solche Gelegenheiten im Schulunterricht.
      Daraus folgt die Forderung nach einer generellen Einführung von isla-
mischem Religionsunterricht in den Grund- und Oberschulen in Deutsch-
land. Einige Befragte bedauerten, dass Publikationen über den Islam in
deutscher Sprache verhältnismäßig notdürftig sind und darüber hinaus
viele dieser Veröffentlichungen nach ihrem eigenen Verständnis entweder
in einer auffällig wissenschaftlichen Sprache oder in einem provokativen
Stil geschrieben sind. Dominik, die hauptsächlich über die deutsche Spra-
che Zugang zu islamischen Themen hat, vermisst angemessene Publika-
tionen. Die derzeit erhältlichen Bücher in deutscher Sprache über den Is-
lam sind für sie überwiegend unvollkommen oder polemisch. Ferner füh-
len sich viele der befragten Jugendlichen in dem Erlernen der eigenen und
anderer Religionen alleingelassen. Daher behelfen sich diese Jugendlichen,
indem sie ihr Wissen durch Selbststudium untereinander austauschen
oder durch gemeinsame Lesungen ihren Wissenshorizont erweitern. Ben-
jamin beispielsweise wohnt dreimal wöchentlich einem Gesprächskreis
bei, um sich mit den Teilnehmern über islamische Themen auszutauschen
und bei gemeinsamer Lektüre fortzubilden. Auch Maryam nimmt deshalb
einmal wöchentlich an einem Frauengesprächskreis teil. Emin konnte sei-
nen unzureichenden Wissensstand über den Islam nicht ertragen und hat-
te vergeblich versucht, diese »offene Seelenwunde« zu beheben. Er fand
aber hierzulande keine passende Möglichkeit, sodass er sich entschlossen
hat, in der Türkei ein Studium an einer Theologischen Fakultät aufzuneh-
men, um sich über seine eigene Religion tief gehend und fundiert zu in-
formieren. Doch nicht jeder der Befragten ist an Weiterbildungsmöglich-
keiten oder der Behebung dieses mangelnden Wissensstands über die ei-
gene Religion interessiert. Fadimah und Aische etwa haben derzeit kein
Interesse. Aische findet aufgrund ihrer schulischen und privaten Verpflich-
tungen keine Zeit zum Bücherlesen und Fadimah ist nicht an Weiterbil-
dungsmöglichkeiten interessiert, weil sie zurzeit allgemein vom Lernen
nicht begeistert ist (vgl. die Interviews von Kenan und Orhan). Beanstandet
wurden allgemein auch die Berichte über den Islam in den Medien (vgl. die
Interviews von Emin und Orhan).

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230  |  Wege zur Integration

6.1.5 Die Dimension der Konsequenzen aus
religiösen Überzeugungen

Welche Bedeutung wird dem Islam in Fragen der Kindererziehung, Sexu-
almoral und Wahl von (Ehe-)Partnern zugewiesen?
      Die befragten muslimischen Jugendlichen haben auf die Wichtigkeit
der Kindererziehung nach islamischen Werten hingewiesen. Gülsüm legt
auf eine Kindererziehung nach religiösen Grundsätzen auch deshalb einen
großen Wert, weil sie durch ihre Eltern keine kontinuierliche religiöse Bil-
dung und Erziehung genossen hat – und diese nun vermisst. Sie wird sich
daher zumindest bemühen, ihren Kindern eine ausreichende und akkurate
religiöse Bildung und Erziehung zu ermöglichen. Dominik hat zwar von
ihren Eltern keine muslimische, sondern eine christlich-orthodoxe Erzie-
hung erhalten, die allgemein brauchbar, aber für ihr »Muslim-Sein« zum
Teil widersprüchlich sei. Sie hat durch das Selbststudium des Islam Halt
und Orientierung erfahren, sodass sie ihre Kinder auf jeden Fall nach reli-
giösen Grundsätzen und nach den Maßstäben des Korans erziehen wird.
Genauso sieht sich Emin in die Pflicht genommen, seinen Kindern eine
gute allgemeine und religiöse Erziehung und Bildung zu ermöglichen,
worüber er im Jenseits ebenfalls Rechenschaft abzulegen hat. Aus diesem
Verständnis leitet er ab, dass normalerweise jeder Muslim verpflichtet ist,
seine Kinder tugendhaft zu erziehen. Zehra will ihren Kindern jedenfalls
eine solide Wertevermittlung und Gottesliebe angedeihen lassen, damit sie
sich im erwachsenen Alter respektvoll und hilfsbereit verhalten. Stefan
macht die Wichtigkeit einer Kindeserziehung nach religiösen Grundsätzen
geltend, indem er bemerkt, dass sich die religiösen Grundsätze der Weltre-
ligionen – wie etwa die »Zehn Gebote« – nicht wesentlich voneinander un-
terscheiden und in der Familie, in der Schule und in der Gesellschaft of-
fenkundig behandelt und uneingeschränkt vermittelt werden können. Für
den Werteverfall und für die inhumanen Beziehungen zwischen den Ge-
sellschaftsmitgliedern macht er deshalb die ablehnende Haltung gegen-
über einer religiösen Erziehung oder gar der Religion verantwortlich. Ke-
nan sucht die Schuld dafür, dass er derzeit einigen islamischen Regeln,
nämlich den fünf täglichen Gebeten, dem Drogen- und Alkoholverbot etc.,
nicht regelmäßig nachkommt, bei seinen Eltern, die sich nicht um ein
frühzeitiges Einsetzen der religiösen Kindererziehung bemüht haben. Er
möchte vermeiden, dass seine Kinder es ihm gleichtun, weshalb er sich
frühzeitig für eine perfekte Erziehung einsetzen wird.
      Das Ergebnis zur Einstellung der befragten Jugendlichen zum islami-
schen Verbot des vor- und außerehelichen Geschlechtsverkehrs ist bemer-
kenswert. Allesamt befürworten sie diese islamische Vorschrift und be-
zeichnen die Beachtung dieses Verbots als nutzbringend für die gesamte
Gesellschaft. Dabei sehen sie es als eine Vorbeugung vor jeglichen unsittli-
chen Verhaltenstendenzen in der Gesellschaft. Viele der befragten Jugend-

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  231

lichen bekräftigen ihre Zustimmung zu diesem islamischen Verbot auch
dadurch, dass sie über einige Episoden aus ihrer Schulzeit erzählen und
besonders die Situation der alleinerziehenden Mütter in den Fokus rücken.
Benjamin, Zehra, Maryam, Dominik, Fadimah, Gülsüm und Emin befür-
worten eine strikte Einhaltung dieses Verbots und schätzen es vornehmlich
als Präventive gegen Ehebruch und Prostitution. Gülsüm hält die Vermei-
dung von Untreue für sozialadäquat – gerade in einer »freizügigen und
Amoralität geprägten Zeit« sei ein solches Verbot unausweichlich. Sie hat
großen Wert darauf gelegt, einen Mann zu heiraten, der sich wahrhaftig
des ehelosen Koitus enthält; ihr Willen hat sich mittlerweile verwirklicht.
Aische erwartet ebenfalls, dass Männer und Frauen keusch in die Ehe ge-
hen. Firdevs dagegen hat die Triftigkeit des islamischen Verbots des vor-
und außerehelichen Geschlechtsverkehrs während einer kurzfristigen Lie-
besbeziehung kennengelernt: Er hatte im Alter von 15 und 16 Jahren eine
Freundin, wo er einigen Versuchungen ausgesetzt war, sich diesen aber
durch seinen Glauben entziehen konnte. Zur Begründung seiner Zustim-
mung trägt Emin vor, dass er während seiner Oberschulzeit unter den Ju-
gendlichen und in den Medien oder auf der Straße im Umgang mit Sexua-
lität Zeuge vieler Vorkommnisse geworden ist, die sehr unmoralisch wa-
ren. Die exhibitionistische Freizügigkeit und »Schamlosigkeit« könne er
bis heute nicht verstehen. Besonders abstoßend fand er, dass in seiner
Schulzeit eine Klassenkameradin mit 15 Jahren durch ihren Freund ge-
schwängert wurde, der sie abrupt verließ, als er von dieser Schwanger-
schaft gehört hatte. Die Mühsale, in die seine damalige Klassenkameradin
getrieben wurde, haben ihn entsetzt. Dadurch erschloss sich ihm, warum
im Islam der außereheliche Geschlechtsakt rigoros unterbunden und das
Ehebündnis gepriesen wird. Doch nicht allen Befragten gelingt die strikte
Bewahrung dieser Grundsätze. Orhan und Stefan etwa haben Schwierig-
keiten, dieses Verbot auch bei Aufwallung ihres intimen Begehrens auf-
rechtzuerhalten. Stefan hatte vor seiner Konversion zum Islam seine sexu-
ellen Bedürfnisse ohne solche Schranken befriedigt, sodass ihm die end-
gültige Umstellung auf eine gezügelte Lebensweise momentan nicht ge-
lingt. Orhan berichtet von eigenen Erfahrungen zu diesem Thema im Alter
von 15, 16 oder 18 Jahren. Seit seiner Absicht sich zu vermählen bemüht er
sich um die Einhaltung dieses Verbotes. Auch wenn Kenan dieses Verbot
begrüßt, ist er der Ansicht, dass das Einhalten dieses Verbotes besonders
im jugendlichen Alter oft schwierig, gar eine große Herausforderung sei.
Der Umgang mit der Sexualität in dieser Gesellschaft erschwert seiner
Meinung nach die Einhaltung des Verbots zusätzlich, sodass er es zeitwei-
lig ignoriert.
      Eine Heirat mit einer nicht muslimischen Frau oder mit einem nicht
muslimischen Mann lehnt keiner der Befragten apodiktisch ab. Sie äußern
aber Bedenken gegenüber einer Ehe, die zwischen Menschen mit unter-
schiedlichen und diskrepanten Einstellungen und Vorstellungen zustande

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232  |  Wege zur Integration

kommt. Die Kindererziehung ist ein wichtiger Grund dafür, dass nahezu
jeder der befragten Jugendlichen doch lieber muslimische Partner heiraten
möchte. Kenan kann sich beispielsweise nicht vorstellen, mit einer nicht
muslimischen Frau eine Familie zu gründen, befürchtet er doch, dass die
Ehe an den unterschiedlichen Einstellungen und Vorstellungen scheitert.
Daher bevorzugt er eine Partnerin, die seinen Einstellungen und Vorstel-
lungen zumindest in großen Teilen entspricht. Emin kann sich ebenfalls
eine Ehe mit einer nicht muslimischen Frau nicht vorstellen, auch wenn er
zugleich hervorhebt, dass seine Religion, der Islam, keineswegs Einwände
gegen eine Heirat mit einer christlichen oder jüdischen Frau formuliert. Er
wünscht sich jedoch eine praktizierende muslimische Ehefrau, weil er in
der Kindeserziehung den Islam im Ganzen vermitteln möchte und nach
seiner Überzeugung hierbei die Ehepartner gemeinsam agieren müssen.
Dominiks derzeitig maßgebliches Kriterium für einen denkbaren Bräuti-
gam ist, dass er vorbehaltlos an Gott glaubt; welcher Religion er angehört,
ist für sie nicht in erster Linie entscheidend. Orhan kann sich zwar eine
Vermählung mit einer Nichtmuslima vorstellen, befürchtet aber eine In-
stabilität dieser Ehe aufgrund der kulturellen und religiösen Unterschiede.
Benjamin kann sich dagegen ohne Weiteres vorstellen, eine nicht musli-
mische Frau zu heiraten, weil für ihn der »Kern des Menschen«, d.h. eine
gute Gesinnung, ausschlaggebend ist. Auch für Firdevs ist eine Ehe mit ei-
ner nicht muslimischen Frau nicht ausgeschlossen. Aische indes steht ei-
nem Ehebündnis mit einem nicht muslimischen Bräutigam skeptisch ge-
genüber, ohne dies jedoch gänzlich ausschließen zu können – weil »alles
über die Liebe kommt«. Überhaupt nicht vorstellen kann sie sich aber –
genauso wie Zehra –, einen schamlosen Mann zu heiraten. Für Fadimah
steht im Mittelpunkt, dass der Ehemann an Gott glaubt und einen guten
Charakter hat. Folglich messen die befragten muslimischen Jugendlichen
dem Islam in Fragen der Kindererziehung, Ehe- und Sexualmoral, Wahl
des (Ehe-)Partners eine nicht unerhebliche Bedeutung zu. Allesamt, auch
die Jugendlichen mit geringem Moscheekontakt, möchten ihre Kinder
nach den religiösen Grundsätzen des Korans und der Sunna erziehen. Da-
her wurden die Erziehungsmethoden ihrer Eltern harsch kritisiert. Eine
fundierte Erziehung und Bildung über den Islam vermissen sie stark. Zu
ähnlichen Ergebnissen kommen auch Karakaşog

^

lu (2000, S. 441ff.) und
Alacaciog

^

lu (2003, S. 112f.). Wenngleich sie das Verbot des vor- und außer-
ehelichen Geschlechtsverkehrs als grundlegend erachten, befolgen einige
der Jugendlichen dieses Verbot nicht stetig.

6.1.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Wie sehr sind sie in Moscheen organisiert? Was assoziieren sie mit dem
Begriff »Moschee«? Erfüllen die Moscheen ihre Aufgaben? Wie ist ihre
Einstellung zu Imamen und muslimischen Organisationen?

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  233

      Annähernd alle befragten muslimischen Jugendlichen sind in keiner
muslimischen Organisation aktiv. Die repräsentative Befragung im Okto-
ber 1997 unter 1.000 türkischen Jugendlichen im Alter von 16 bis 25 Jah-
ren in Berlin förderte desgleichen zu Tage, dass die Mitgliedschaft junger
Leute in religiösen Vereinen mit rückläufiger Tendenz stagniert (vgl. Se-
natsverwaltung 1997, S. 12; Worbs/Heckmann 2003, S. 153; ZfT 2005b).
Firdevs und Emin sind die einzigen Befragten, die emsig in die Gemein-
dearbeit involviert sind. Firdevs ist in einem Kulturverein, dem nur urdu-
sprachige Menschen zugehörig sind und den er deshalb als »Familienver-
ein« bezeichnet, engagiert. Darüber hinaus ist er Mitglied einer Jugendor-
ganisation, die vornehmlich eine muslimische Jugendarbeit und den Dia-
log der Religionen zum Ziel hat. Emin hat ein Ehrenamt in einer Mo-
scheegemeinde inne und wirkt zugleich als Schriftführer im Vorstand mit.
      Viele der befragten Jugendlichen kennen die überregional organisierten
muslimischen Einrichtungen oder Moscheegemeinden lediglich vom Na-
men her. Orhan dagegen ist durch die grausamen Ereignisse in Mölln und
Solingen, wo rechtsextreme Personen ein Haus angezündet und dadurch
Mitglieder einer türkischen Familie getötet haben, auf eine Organisation,
nämlich die »Türkische Föderation«, aufmerksam geworden, mit der er
sympathisiert. Diese sei damals vernehmlich für die Rechte der Türken
eingetreten, einige aus dieser Organisation seien sogar in Gruppen zur
Gegenwehr übergangen.
      Inhaltliche Ausrichtungen dieser Organisationen sind den Jugendli-
chen aber kaum bekannt. Dennoch zeigen sie kein Interesse, diese Organi-
sationen näher kennenzulernen. Dementsprechend ist es unter den befrag-
ten Jugendlichen nicht selten der Fall, dass sie sich für Initiativen zusam-
menschließen, um gemeinsam kulturelle und religiöse Veranstaltungen zu
organisieren (vgl. Frese 2002, S. 145-147). So etwa Maryam, die zweimal
wöchentlich einen von jungen Männern und Frauen gegründeten Kreis be-
sucht, um an der Planung von Bildungs- und soziokulturellen Veranstal-
tungen mitzuwirken. Alle befragten Jugendlichen, auch diejenigen, die
sich aktiv in einer Organisation engagieren – wie Firdevs und Emin –, sind
nicht an der ideologischen Dimension interessiert, sondern an den Ange-
boten und Veranstaltungen, die dabei helfen, den Islam und die islamische
Lebensweise besser zu verstehen. Hervorgehoben haben die befragten Ju-
gendlichen auch, dass sie nicht zwischen den Organisationen urteilen und
ihre Arbeit bewerten wollen, aber sie rügen ebenfalls strikt die derzeitige
Demagogisierung und Ausgrenzung der muslimischen Organisationen in
Deutschland. Benjamin, Emin und Stefan etwa geben an, die Angebote
dieser Organisationen dann in Anspruch zu nehmen, wenn sie eindeutig
erkennen, dass hier der »wahre Islam« vermittelt und sich von einer Ideo-
logisierung sowie Politisierung distanziert wird. Wenn sie denn eine Mo-
schee aufsuchen, ist dies die nächste in ihrer Wohnungsumgebung. Ge-
nauso verhalten sie sich bei Angeboten und Veranstaltungen der Organisa-

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234  |  Wege zur Integration

tionen. Falls eine solche für ihren Lebensalltag Nutzen bringt, bemühen sie
sich, daran teilzunehmen – ungeachtet dessen, welche Organisation sie lei-
tet (vgl. ZfT 2005a, 2005b).
      Jeder befragte Jugendliche kritisiert die muslimischen Organisatione-
nen und Moscheegemeinden, weil sie sich eher über ihre nationale als ihre
religiöse Identität definieren. Die Überbetonung der nationalen Identität,
der Herkunftssprache und -kultur und gelegentlich die Vermengung mit
dem Glauben verstehen sie ausdrücklich als nicht islamisch – dies seien
keine »muslimischen«, sondern nationale Organisationen. Sie erwarten
von diesen, die Bezeichnung als »muslimische Organisation« oder »Mo-
scheegemeinde« abzulegen. Selbst Orhan, der die türkische Nationalität
akzentuiert und die »Türkische Förderation« favorisiert, bemängelt, dass
sich die Mitglieder dieser Organisation in ihren Gebetsstätten und Einrich-
tungen vorwiegend parteipolitisch engagiert. Emin geht weiter, indem er
nur Organisationen befürwortet, die »wirklich islamisch heißen und sind«,
und postuliert: »Sie sollen in ihrer Arbeit den wahren Islam in den Vorder-
grund stellen und auch danach handeln. Weder Rasse noch Nationalität
darf in den Vordergrund, sondern der Glaube«. Aus diesem Grund fordern
die befragten Jugendlichen einhellig vor allem von den Moscheegemein-
den, die Universalität und Überparteilichkeit des Islam nicht zu schädigen.
Darüber hinaus formulieren sie den Anspruch an die Gemeinden, sich zu-
nehmend über islamische Themen zu einigen, um eine gemeinsame Spra-
che in der Repräsentation des Islam und der Muslime in dieser Gesell-
schaft sowie eine harmonische und kooperative Zusammenarbeit zu ent-
wickeln. Auch die muslimischen Organisationen und Moscheegemeinden
sollten sich zunehmend für einen organisierten Austausch zwischen Mus-
limen und Nichtmuslimen einsetzen. Die Arbeit der muslimischen Orga-
nisationen und Moscheegemeinden wird durchgängig als unzureichend
und unprofessionell bewertet.
      Es gibt Organisationen oder Gruppierungen, wie den sogenannten »Ka-
lifatstaat«, »El-Kaida«, »Hizbut-Tahrir« und die »Wahhabiten«, welche die
befragten Jugendlichen entschlossen als nicht islamisch einstufen. Zehra
beispielsweise spricht solchen Personen bzw. Gruppierungen die Fröm-
migkeit und das »Muslim-Sein« entschieden ab – jeder Mensch soll frei
entscheiden können, welcher Religion oder Kultur er angehört. Darüber
hinaus erwartet sie von allen Menschen, dass sie dabei miteinander – und
nicht gegeneinander – arbeiten.
      Die Befragung ergab, dass die muslimischen Jugendlichen eher eine
lockere Bindung zu Moscheegemeinden haben (vgl. Sandt 1996, S. 220f.;
Frese 2001, S. 148f.; Worbs/Heckmann 2003, S. 144f; ZfT 2005b). Mehr-
heitlich besuchen die befragten Jugendlichen die Moschee eher in der Fas-
tenzeit als in den anderen Monaten (vgl. Alacaciog

^

lu 2003, S. 105f.). An
Festtagsgebeten wie dem Ramadan- oder Opferfestgebet nehmen die Be-
fragten gern teil. Gleichwohl ist eine regelmäßige Beteiligung am Leben

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  235

der Moscheegemeinden sehr schwach ausgeprägt. Hauptsächlich besuchen
die befragten Jugendlichen eine Moschee, um am Gemeinschaftsgebet teil-
zunehmen. Einige –etwa Stefan und Maryam –finden sich auch gelegent-
lich in Veranstaltungen in der Moschee ein, um sich in islamischen The-
men weiterzubilden. Die befragten Jugendlichen heben hervor, dass sie un-
ter den Moscheen nicht nach den Trägern unterscheiden bzw. einzelne be-
vorzugen, um am Gebet oder an Veranstaltungen teilzunehmen. Meistens
gehen die Befragten mit Freunden in die Moschee. Für alle hat die Mo-
schee ein hohes Ansehen, weil sie diese als »Gotteshaus« und als »heiligen
Ort« definieren (vgl. Sandt 2001, S. 221f.), daher beanstanden sie strikt
eine Bevormundung oder die Ausgrenzung von Moscheen. Gülsüm etwa
empfindet die Atmosphäre in der Moschee als außerordentlich positiv.
Wenn sie eine Moschee betritt, dann spürt sie, wie sich ihre Gedanken än-
dern, sie merkt, dass sie unvermittelt an Gott denkt und dabei ihre ego-
zentrischen Triebe in den Hintergrund treten. Orhan betont, dass er bei-
spielsweise im letzen Ramadan entdeckt hat, dass die Moschee eine innere
Ruhe in ihm bewirkt und er dort weitaus näher an Gott ist. Benjamin ist
sich gewiss, dass seine Gebete in einer Moschee gesegneter sind als die
außerhalb der Moschee. Besonders gefällt ihm, dass er sich vor oder nach
den Gebeten in der Moschee mit anderen Gläubigen in vergnüglichen Ge-
sprächen bei einem Glas Tee in der Gemeindekantine austauschen und
sich dabei vom alltäglichen Stress befreien kann.
      Mit dem Begriff »Moschee« assoziieren die befragten Jugendlichen
Gotteshaus, Gebetshaus, ein sauberer und schöner Gebetsort, Freiheit,
Friedlichkeit, Ruhe, Bildungseinrichtung, Gemeinschaft u.a.
      Die wichtigste Aufgabe der Moscheen ist nach der Überzeugung der
befragten Jugendlichen, für alle offen zu sein und sowohl für Muslime als
auch Nichtmuslime als Ansprechpartner zur Verfügung zu stehen. Dafür
obliege es ihnen, alle Besucher zu akzeptieren und keinen der Moschee zu
verweisen.
      Die Moscheegemeindevorstände müssten alles unternehmen, um die
Harmonie in der Moschee zu wahren und die Moschee fühlbar zur »Quelle
der Toleranz und Liebe« (Zehra) zu entwickeln. Zugleich sollen die Mo-
scheegemeinden »den Weg zum Glauben« (Kenan) erleichtern und sich
dabei nicht nur auf die Gebetsmöglichkeiten beschränken, sondern, so
Emin, intensiv Bildungsarbeit für Kinder, Jugendliche und Erwachsene
anbieten. Fadimah dagegen verlangt von den Gemeindevorständen, sich
mehr um eine aktive Informationsarbeit in der Gesellschaft einzusetzen,
um die gesellschaftlichen Vorurteile gegenüber dem Islam und den Mus-
limen abzuschwächen. Auch fordert sie bezahlbare Weiterbildungsangebo-
te. Offene, unverkennbare und stilvolle Moscheebauten mit Minaretten
werden von Maryam und Orhan gewünscht. Die Kommunikation zwischen
den Gläubigen ist durch die Moscheegemeinden zu fördern, wofür sie ver-
stärkt Angebote in der deutschen Sprache anbieten sollen. Nahezu alle be-

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236  |  Wege zur Integration

fragten Jugendlichen erwarten von den Moscheegemeinden eine baldige
Schließung aller in Hinterhöfen oder Kellern heimischen Moscheege-
meinden bzw. Gebetsstätten. Dafür sollen sie sich um Moscheen in frei
zugänglichen und leicht sichtbaren Orten bemühen. Auch verlangen sie
von den Moscheegemeinden, sich unter allen Umständen von der Parteipo-
litik oder einer herkunftsorientierten Arbeit fernzuhalten. Die Gemeinden
sollen dafür sorgen, dass die deutsche Sprache die Moscheearbeit domi-
niert, damit alle von den Angeboten profitieren. Ähnliches stellen auch
Frese (2001, S. 155f.) und Alacaciog

^

lu (1999, S. 43f.) fest.
      Nahezu alle Befragten folgern, dass die Moscheegemeinden ihre Auf-
gaben nicht vollständig erfüllen. Emin, der selbst ein aktiver Moscheebesu-
cher ist und sogar in einem Moscheevorstand mitwirkt, ist nicht der Mei-
nung, dass die Moscheegemeinden ihre Aufgaben erfüllen, der Bildung
nachgehen und dabei über organisierte Bildungsangebote in deutscher
Sprache über den Islam, die jedermann offen stehen, verfügen. Andere –
etwa Kenan – können aufgrund ihrer lockeren Bindung an die Moschee die
dortige Arbeit nicht einschätzen. Gülsüm beanstandet, dass zahlreiche Mo-
scheegemeinden in Deutschland nicht genügend qualifiziertes Personal
haben und über keine ordentlichen finanziellen Ressourcen verfügen. Da-
her wird die ständige Spendenakquisition von Moscheemitgliedern als
ziemlich störend empfunden. Indessen sind etwa Maryam und Dominik
mit der Arbeit der Moscheegemeinden durchaus zufrieden, da die Mosche-
en allen offen stehen und allen Gemeindeteilnehmern trotz knapper Mittel
ein Programm anbieten.
      Die Ansichten der Jugendlichen stimmen bei der Vorstellung von ei-
nem »guten Imam« überein – gleichviel ob mit oder ohne enge Moschee-
bindung. An erster Stelle steht bei ihnen, dass der Imam über ein über-
durchschnittliches und fundiertes Wissen um den Islam sowie ein solides
Allgemeinwissen verfügt. Auch der vorbildliche Charakter und die Kom-
munikationsfähigkeit gehören zu den wichtigen Eigenschaften eines
Imams. Beachtlich hierbei ist, dass auch diejenigen, die der türkischen Na-
tionalität eine unabdingbare Rolle zuschreiben – etwa Orhan –, das Be-
herrschen der deutschen Sprache zur Kernkompetenz eines Imams zählen.
Besonders erwarten sie ein mustergültiges Verhalten und realistische so-
wie verständliche Predigten.
      Die Imame sollten möglichst jünger als 50 Jahre sein und nach den
Gebetszeiten den Gemeindebesuchern überdies mit Bildungsmöglichkei-
ten, Beratung oder zur Seelsorge bereitstehen. Die Gemeinde ihrerseits
müsse ihren Imam als kompetenten Geistlichen anerkennen. Als gut be-
zeichnet Stefan einen Imam, wenn er Deutsch spricht, agil und nicht arro-
gant ist.
      Die Rekrutierung von Imamen aus dem Ausland durch die Moschee-
gemeinde sowie deren aktive Mitwirkung in den Moscheevorständen wer-
den von einigen Befragten scharf kritisiert.

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  237

      Die letzte Frage in diesem Themenbereich widmet sich der Thematik,
ob die Imame in den Gemeinden die Lebensweise und -einstellung der Ju-
gendlichen überhaupt beeinflussen können. In diesem Zusammenhang
zeigt die Untersuchung, dass alle, ob sie über eine enge oder lose Mo-
scheebindung verfügen, dies bejahen, wenn die Imame ihrem Ideal eines
»guten Imams« entsprächen. Emin etwa ist überzeugt, dass die Imame,
wenn sie ihr Amt gut ausfüllen, einen gewichtigen positiven Einfluss auf
die Lebensweise und Lebenseinstellungen muslimischer Jugendlicher und
Erwachsener haben können. Ebenso bekräftigt Firdevs einerseits ihr integ-
ratives Wirken und fordert ihnen gegenüber andererseits Anerkennung
und Ehrenbezeugung in dieser Gesellschaft. Benjamin bedauert, dass die
hiesigen Imame überwiegend nicht auf Deutsch predigen, sodass er keinen
unmittelbaren Zugang zu ihnen hat. Er ist sich aber sicher, dass er durch
ihre Botschaften sein Leben besser und nachhaltig ordnen könnte. Gerade
heute benötigen die muslimischen Jugendlichen sichtbare Vorbilder – die
die Imame sein könnten, wenn sie sich verstärkt der Jugendarbeit qualifi-
ziert widmeten und darüber hinaus über eine profunde Allgemein- und
Islambildung verfügten. Doch gibt es auch Befragte, die eine Beeinflus-
sung seitens der Imame von sich weisen. Kenan beispielsweise bezweifelt,
dass die Imame überhaupt generell die Lebensweisen und -einstellungen
jugendlicher Muslime ändern können. Ihn selbst könnten nur Personen
beeinflussen, zu denen er absolutes Vertrauen hat.

6.2 Integration

Das obige Integrationsverständnis aufgreifend, können wir eine Person als
in Deutschland integriert ansehen, wenn sie

– die im Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland formulierten
Grundwerte beachtet;

– einen beharrlichen Willen zum intra-/interkulturellen Austausch und
intra-/interreligiösen Dialog hegt;

– Interesse und Engagement entwickelt, die bereitgestellten oder die zur
Verfügung stehenden Chancen auch tatsächlich zu ergreifen.

6.2.1 Auswertung der Interviews

Nunmehr wollen wir der Frage nachgehen, ob die Religiosität der befrag-
ten Jugendlichen den Integrationsbedingungen widerspricht.
      Die meisten von ihnen sind in Deutschland geboren und erfahren ihre
Sozialisation ausschließlich hier. Zwar lassen einige ein Defizit im deut-
schen Sprachverhalten erkennen, sind aber gleichwohl geneigt und befä-
higt, die deutsche ihrer Herkunftssprache vorzuziehen. Zudem fühlen sie

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238  |  Wege zur Integration

sich in ihren Herkunftsländern wie Touristen –für viele sind diese nicht
mehr als Urlaubsorte. Auch wenn die meisten sich darüber beklagen, dass
sie wegen ihres mediterranen Aussehens und ihres kulturellen sowie reli-
giösen Hintergrunds Ausgrenzungs- und Diskriminierungserfahrungen
haben, fühlen sie sich in Deutschland besser aufgehoben. Eine Rückkehr
in das Herkunftsland der Eltern wird folgerichtig ausgeschlossen (vgl. etwa
das Interview mit Kenan). Besonders die Jugendlichen mit nachhaltiger re-
ligiöser Praxis – etwa Benjamin – fühlen sich in Deutschland wohl und be-
vorzugen das hiesige Leben. Demzufolge kann festgehalten werden, dass
diese Jugendlichen Deutschland als ihre Heimat ansehen. Das demokrati-
sche System der Bundesrepublik Deutschland mit seinen bürgerlichen
Grundrechten empfinden sie als musterhaft und nachahmenswert. In ers-
ter Linie wissen sie die Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit (Art.
4 GG) und die Infrastruktur in diesem Land zu schätzen. Selbst Jugendli-
che wie Orhan, die in nationalistischen Kreisen verkehren, betrachten
Deutschland als ihre Heimat. Während Deutschland mit seiner Infrastruk-
tur und seinen Gesetzen durchweg positiv eingestuft wird, werden die
Staaten ihrer Eltern durchgehend schonungslos kritisiert. Die Meinung,
dass »Islam und Demokratie« sich nicht widersprechen, erst recht keine
Gegensätze bilden, teilten alle ausnahmslos (vgl. Karakaşog

^

lu 2001,
S. 442ff.). Emin beispielsweise verdeutlicht, dass der Islam auf den Grund-
prinzipien der Demokratie, wie Freiheit, individuelle Entscheidungen und
Handlungen sowie individuelle Verantwortung, Gleichheit vor Recht und
Gesetz sowie Minderheitenschutz, beruht. Für ihn ist der Islam sehr de-
mokratisch. Auch Gülsüm und Stefan sind nicht der Meinung, dass der
Islam undemokratisch ist. Der Islam und Demokratie vertragen sich ohne
Weiteres, ist sich Benjamin sicher und fährt fort, dass gerade der Islam
sein demokratisches Verständnis intensiviert, indem er ihm alle Menschen
als Geschöpfe Gottes und als Nachkommen Adams und Evas aufzeigt.
Auch Aische kann sich nicht erklären, wie ein Gegensatz unterstellt wer-
den könne. Der Islam ist für Orhan sogar »die Demokratie« und verteidige
die Menschenrechte besser als die heutigen Institutionen, die sich das auf
die Agenda geschrieben haben. Bestätigt worden sei er durch die Ereignis-
se in Mölln und Solingen, weil von den Institutionen und von der Gesell-
schaft schlechthin eine deutliche Verurteilung ausgeblieben sei.
      Ebenso verurteilen sie die Personengruppen, die ihr Anliegen mit bra-
chialer Gewalt einfordern bzw. durchzusetzen trachten: Gewalt bzw. ge-
walttätige Personen/Gruppen sprechen die Befragten jede Beziehung zum
Islam ab (vgl. Senatsverwaltung 1997, S. 32). Stefan beispielsweise kann
solche Personen bzw. Gruppen nicht akzeptieren, weil sie die religiösen
Grundsätze missbrauchen und umdeuten. Daher sind für ihn Gewaltakte
weder islamisch noch religiös. Benjamin lehnt Zwang und Gewalt deswe-
gen ab, weil dadurch keine Gläubigen, sondern Heuchler in der Gesell-
schaft großgezogen würden. Alle Religionen der Welt hätten einen gläubi-

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  239

gen Menschen zum Ziel, keinen heuchlerischen. Daher könne keiner aus
irgendeiner Religion Gewalt oder Zwang herleiten, geschweige denn legi-
timieren. Zehra begreift »Zwang oder Gewalt« als eine »große Sünde« im
Islam. Selbst Orhan, der nach den Ereignissen in Mölln und Solingen mit
den Gedanken an Gegenwehr gespielt hat, sagt der Gewalt aufgrund seines
Glaubens ab. Zudem hat er sich damals solchen »Verteidigungsaktionen«
nicht angeschlossen, weil seine Eltern ihn fortwährend darauf aufmerksam
machten, dass sie Muslime seien und der Islam Gewalt und Rache verbie-
tet. Er empfiehlt allen Türken und Muslimen, geduldig mit den Angriffen
und Diskriminierungen umzugehen, weil eine friedliche Haltung früher
oder später Anerkennung und Auszeichnung finden werde. Kritisiert wird
in diesem Zusammenhang von einigen die Handhabung des Begriffes
Dschihad in unserer Gesellschaft. Emin ist empört, dass einige zentrale is-
lamische Termini unredlich ins Deutsche übersetzt werden. Eine seit lan-
ger Zeit fällige öffentliche Korrektur seitens der Muslime werde außerdem
nicht vorgenommen. Auch weist er darauf hin, dass der Islam von allen
Muslimen eine Gleichbehandlung aller Menschen verlangt und jegliche
Benachteiligung des Menschen aufgrund seiner Religion, Hautfarbe oder
Sprache eine große Sünde ist. So ist er unter keinen Umständen bereit,
solche Personen oder Gruppen, die ihr Anliegen durch Zwang oder Gewalt
durchzusetzen trachten, zu unterstützen (vgl. Bericht 2005, S. 225-230).
      Besonders die Eltern erwarten von ihren Kindern ein erfolgreiches und
konfliktfreies Leben in dieser Gesellschaft. Schulische und berufliche
Misserfolge sowie Konflikte mit den Gesetzen sind daher die Hauptursa-
chen für verbale Auseinandersetzungen und körperliche Züchtigung sei-
tens der Eltern.
      Schulische und berufliche Erfolge sowie ein gesetzestreues Leben wer-
den von den Eltern der Befragten durchweg höher bewertet als die Fröm-
migkeit ihrer Kinder (vgl. die Interviews mit Orhan, Kenan, Zehra). Selbst
wenn die Jugendlichen nicht durchgängig und regelmäßig die islamischen
Pflichten einhalten können, verstehen sie ein Leben in Konformität mit
den islamischen Werten als Schutzmauer für ein konsequentes und geset-
zestreues Leben ohne Drogen- und Alkoholprobleme. Einige der befragten
Jugendlichen – etwa Firdevs und Stefan – haben sich durch ihre stärkere
Hinwendung zum Islam aus diesem kriminellen Milieu befreien können.
Darüber hinaus halten die islamischen Bestimmungen sie – etwa Orhan –
von Gewalt fern. Sogar Eltern, die selbst nicht regelmäßig den islamischen
Pflichten Folge leisten, argumentieren mit religiösen Begriffen, um ihre
Kinder gegenüber Gewalt und Drogen zu sensibilisieren. Die Eltern von
Orhan beispielsweise haben ihm, als er nach den Vorfällen in Solingen und
Mölln zur Gegenwehr greifen wollte, solche Aktionen verboten, nachdem
sie ihm eindringlich erklärt hatten, dass sie als Muslime keine Gewalt und
keine Rache üben dürfen. Zudem schicken die Eltern ihre Kinder in Mo-
scheen und in den Islamunterricht, damit sie gemäß islamischen Werten

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240  |  Wege zur Integration

von Kriminalität, Drogen und Respektlosigkeit gegenüber allen Lebewesen
verschont bleiben. Dies erklärten Jugendliche mit Moscheebindung ebenso
wie solche ohne. Zugleich wünschen sich die befragten Jugendlichen Kin-
der, die sich im erwachsenen Alter allen Menschen gegenüber respektvoll
und hilfsbereit verhalten sowie im jugendlichen als auch im erwachsenen
Alter ihre Grenzen kennen und beachten. Dies ermöglicht ihnen allein
eine intensive islamische Lehre und eine frühzeitige religiöse Erziehung.
Ein Leben nach den islamischen Vorschriften und eine enge Moscheebin-
dung wird von den befragten Jugendlichen gleichsam als eine »Schutz-
mauer gegen unsittliche und kriminelle Verhaltensweisen« gedeutet. Der
Islam, der ihnen nachdrücklich ein vorbildliches und gesetzestreues Leben
vorschreibt, verhindert daher, dass sie delinquent werden. Darüber hinaus
verstehen sie die bundesrepublikanischen Gesetze nicht im Widerspruch
zu den islamischen Werten.
      Demnach kann schlussgefolgert werden, dass die muslimischen Ju-
gendlichen den Islam nicht als ein Hindernis für die Identifikation mit
diesem Staat und der Einhaltung seiner Gesetze betrachten. Der Islam
wird als eine »Energiequelle« für ein Leben im Einklang mit dem Grund-
gesetz und geltendem Recht gesehen. Im Allgemeinen identifizieren sie
sich mit dem demokratischen System und sind von dessen Offenheit und
Toleranz beeindruckt. Doch die Faszination wird überschattet von Diskri-
minierungs- und Ausgrenzungserfahrungen:
      Gerade nach dem »11. September« habe sich die Situation und das Le-
ben als Muslim in Deutschland verschlechtert. Den Jugendlichen wird
meistens das Gefühl gegeben, dass die Muslime in dieser Gesellschaft
nicht als gleichwertig betrachtet und als gleichberechtigt anerkannt wer-
den. Grundsätzlich haben beinahe alle Befragten vornehmlich in Behör-
den, in der Schule oder auf der Straße, beim Spazierengehen oder Einkau-
fen Diskriminierung und Zynismus erfahren (vgl. Senatsverwaltung 1997,
S. 23; Boos-Nünning/Karakaşog

^

lu 2005, S. 437-453; Bericht 2005, S. 231-
247). Dies weiß Aische zu berichten, die nicht selten auf der Straße mit
Bemerkungen wie »Ey! Ihr scheiß Muslime […]« belästigt wird. Desglei-
chen konnte Orhan bis heute nicht vergessen, wie einige seiner ehemali-
gen Lehrerinnen und Lehrer besonders über das Fasten im Ramadan ge-
spottet haben. Ebenfalls hat er die beleidigenden und verletzenden Äuße-
rungen während seiner Ausbildungsplatzsuche durch einen Sachbearbeiter
in der Agentur für Arbeit nicht verkraftet. Allerdings nehmen einige Be-
fragten (u.a. Fadimah) nicht bewusst wahr, ob sich die Ausgrenzungen und
Übergriffe spezifisch auf Muslime oder generell auf Ausländer richten (vgl.
Tietze 2001, S. 10-17).
      Besonders unerträglich in dieser Gesellschaft sei die Situation und das
Leben als Mädchen und Frau mit muslimischer Identität. Denn Maryam
und Gülsüm werden aufgrund ihrer Bekleidung, insbesondere wegen ihres

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  241

Kopftuches, diskriminiert. Sie fühlen sich ständig überwacht und den
»schiefen Blicken« von Passanten, Arbeitskollegen oder Schulfreunden
ausgesetzt. Zehras Schockerlebnis in ihrer Schulzeit, als eine Lehrerin ihr
das Kopftuch plötzlich und ohne Grund vom Kopf herunterriss, hat sie
sehr entsetzt, weil sowohl ihre als auch die Bemühungen ihrer Eltern da-
gegen kein Gehör bei den Verantwortlichen der Schule gefunden haben.
Weder die Klassenlehrerin noch der Schulleiter wollten ihr glauben, ja ha-
ben sogar den Vorfall beschwichtigt – und schließlich Zehra auch noch der
Lüge bezichtigt. Die Mutter und die Schwester von Benjamin müssen sich
Vorurteilen und Behinderungen wegen ihres Kopftuches erwehren. Insbe-
sondere die sogenannte »Kopftuchdebatte« habe das Leben muslimischer
Mädchen und Frauen anhaltend erschwert. Insoweit werden die Medien
und Politiker für diese desolate Situation der Muslime in Deutschland mit-
verantwortlich gemacht. Die Befragten hoffen auf mehr Sachlichkeit und
Respekt der Medien und Politiker gegenüber dem Islam und den Musli-
men.
      Das erfahrene Unrecht führt bei einigen von ihnen zu einer verstärkten
Demoralisierung. Bei jenen, die weder ausreichende Bildungserfolge
nachweisen können noch bei Ausbildungs- bzw. Arbeitsplatzsuche fündig
sind, summiert sich diese Frustration hin zu einem Ausgrenzungsver-
ständnis, d.h. es erwachsen ihnen daraus Gedanken, die hinter dieser Er-
folgslosigkeit eine geplante Politik des Staates sehen, den »Fremden« keine
Erfolge zu gönnen. Wird also diesen Entwicklungen kein Einhalt geboten,
verlieren die Jugendlichen ihr Vertrauen in die staatlichen Instanzen, was
dann eine Selbstisolation zur Folge haben kann.
      Für eine erfolgreiche Integration ist die Bereitschaft zum intra-/inter-
kulturellen und intra-/interreligiösen Dialog sowie das Engagement zur
Ergreifung der zur Verfügung stehenden gesellschaftlichen Chancen er-
forderlich.
      Die aus den qualitativen Interviews gewonnenen Daten zeigen, dass die
befragten Jugendlichen zu diesem Dialog bereit sind. Sie verschließen sich
nicht anderen Kulturen und Religionen, schon gar nicht schmähen sie die-
se. Auch wenn der Kontakt zu nicht muslimischen Jugendlichen nicht
unmittelbar gesucht wird, betätigen sie sich doch in ihre Freizeit stärker in
gemischten – interethnischen oder interreligiösen – Gruppen. Die befrag-
ten Jugendlichen gestalten ihre Freizeit am liebsten mit folgenden Tätig-
keiten: mit Gleichaltrigen in der Gruppe zusammen sein, Musik hören,
Sport ohne Verein (z.B. Fitness), spazieren gehen sowie Kino- und Kon-
zertbesuche (vgl. Münchmeier 2000, S. 231-234; Senatsverwaltung 1997,
S. 12). Die befragten muslimischen Jugendlichen betätigen sich freizeitlich
außerhalb von muslimischen Einrichtungen und Moscheegemeinden.
Muslimische Einrichtungen werden als Freizeitorte von vielen Befragten
deshalb gemieden, weil sie sich dort einer Kontrolle ausgesetzt sehen. Da-

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242  |  Wege zur Integration

her suchen Kenan, Orhan und Aische lieber Jugendfreizeiteinrichtungen
auf, um dort ungehindert zu rauchen, Drogen oder Alkohol zu konsumie-
ren oder in intimen Kontakt zum anderen Geschlecht zu treten.
      Bei der Wahl des Freundeskreises spielt die Religion keine dominante
Rolle. Wie selbstverständlich pflegen die Jugendlichen zu nicht muslimi-
schen Jugendlichen Beziehungen (vgl. Senatsverwaltung 1997, S. 13; Frese
2002, S. 112; Boos-Nünning/Karakaşog

^

lu 2005, S. 178-210). Regelmäßige
Moscheegänger wie Emin oder Firdevs haben ebenso viele nicht muslimi-
sche Freunde wie der spärliche Moscheegänger Kenan. Ebensowenig ist
das Geschlecht ein Unterscheidungskriterium dafür, ob jemand über einen
muslimischen oder nicht muslimischen Freundeskreis verfügt. Dominik,
Aische und Zehra beispielsweise suchen ihre Freunde nicht nach der kul-
turellen oder religiösen Zugehörigkeit aus. Hierbei ist der Grad der Reli-
giosität nicht maßgeblich (vgl. die Interviews mit Emin und Kenan). Wohl
aber spielt er bei Art und Weise von freizeitlichen Aktivitäten und Hand-
lungen – etwa für Stefan und Firdevs – eine wichtige Rolle: Je nachhaltiger
die religiöse Praxis ist, umso abgeneigter stehen sie Diskotheken- oder
Barbesuchen sowie Drogen- und Alkoholkonsum gegenüber. Des Weiteren
haben die befragten muslimischen Jugendlichen im Hinblick auf Eigen-
oder Fremdgruppe keine Präferenzen, nach denen sie ein pejoratives Ab-
stufungsgebaren aufweisen. Dies lässt eine grundsätzliche Bereitschaft zur
gegenseitigen Toleranz erkennen.
      Die befragten Jugendlichen wollen sich in den Moscheen mit Musli-
men aus unterschiedlichen Ländern austauschen. Daher erwarten sie von
den Moscheegemeinden, dass sie ihre Arbeit nicht ausschließlich in ihrer
Herkunftssprache anbieten.
      Demzufolge kann abgeleitet werden, dass die muslimischen Jugendli-
chen keineswegs einen intra-/interkulturellen und intra-/interreligiösen
Dialog ablehnen. Vor allem muslimische Jugendliche mit religiöser Le-
bensführung wünschen einen organisierten Austausch unter den Musli-
men und mit den Nichtmuslimen. Diesen betrachten sie sogar als Kern-
aufgabe aller muslimischen Einrichtungen. Daneben treten sie jeglicher
Überbetonung der eigenen Ethnie und Kultur entgegen: Alle Menschen
werden als Gottesgeschöpfe und Kinder Adams und Evas gesehen; Musli-
me als Glaubensgeschwister und Nichtmuslime als Schöpfungsgeschwis-
ter.
      Die Bereitschaft zur Ergreifung bereitstehender gesellschaftlicher
Chancen ist sehr wohl festzustellen, während das Engagement dazu nicht
markant ausgeprägt ist. Die meisten verfügen weder über ein ausreichen-
des religiöses Wissen noch über einen guten Schul- bzw. Ausbildungsab-
schluss. Die befragten Jugendlichen sind sich ihrer Defizite bewusst und
wünschen sich Institutionen, die ihnen helfen können.
      Auch haben die meisten sprachliche Probleme, sowohl in der Mutter-
sprache als auch in der deutschen Sprache. Vor allem wissen etliche (auch

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  243

ihre Eltern) nicht, an wen sie sich in Problemlagen wenden können, wo sie
sich beschweren können, wenn sie ungerecht behandelt wurden. So wurde
in den Interviews immer wieder von Diskriminierungs- und Ausgren-
zungserfahrungen berichtet, die wenigsten haben aber Beschwerde bei den
vorgesetzten Stellen erhoben. Dass solche Interventierungsstellen in sol-
chen Fällen bereitstehen, wusste kaum einer. Jugendliche, vor allem junge
Mädchen, die mit großer Motivation bis zum Studium vorgedrungen sind,
fühlen sich durch Debatten um das »Kopftuch« desavouiert.
      Das Interesse an einer erfolgreichen schulischen und beruflichen Ein-
gliederung ist zwar bei allen Jugendlichen unverkennbar, doch ist es
Schwankungen unterworfen. Einige halten dies der Schulpolitik und der
Einstellung mancher Lehrer vor. Nahezu einhellig ist ihre Meinung, dass
sie bei islamischer Lebensführung auf jeden Fall fleißiger gewesen wären
und damit bessere Ergebnisse vorzuweisen hätten. Zu empfehlen und ge-
eignet sei die Einhaltung der islamischen Vorschriften deshalb gerade auch
für die schulische und berufliche Eingliederung.
      In Eigenregie bemühen sie sich durchaus um religiöse Weiterbildung.
Vornehmlich die Jugendlichen mit religiöser Lebensführung versuchen
durch Selbststudium oder durch Teilnahme an Aktivitäten, ihr religiöses
Wissen zu erweitern. Im Vergleich zu den anderen sind sie – etwa Emin,
Gülsüm, Firdevs, Benjamin – bildungsfreudiger und im Schul- und Ar-
beitsleben erfolgreicher. Wie Stefan, Firdevs und Benjamin sind sie außer-
dem – nicht nur in muslimischen Einrichtungen – öfter gemeinnützig en-
gagiert.
      Im Ganzen ist zu sehen, dass die befragten Jugendlichen oft nicht
rechtzeitig die ihnen bereitstehenden Chancen ergreifen, auch wenn im
Allgemeinen Interesse und Engagement vorhanden sind. Grund dafür ist,
dass die wenigsten über die Breite der ihnen bereitgestellten oder zur Ver-
fügung stehenden Chancen (z.B. schulische Angebote, Angebote der Mo-
scheegemeinden etc.) informiert sind. Hinzu kommt auch, dass sie auf-
grund ihrer enormen Wissenslücken – sowohl im religiösen als auch im
allgemeinen Bereich – nicht wissen, wie sie sich zu verhalten und wohin
sie sich bei Diskriminierung oder Ausgrenzung zu wenden haben. So
brauchen die muslimischen Jugendlichen auch hier die Unterstützung al-
ler Sozialisationsinstanzen, damit sie nicht mut- und perspektivlos werden.
In den Gesprächen wurde dieses bestätigt, da besonders Gesprächspartner
aus sozialen Brennpunkten nicht über ausreichende schulische und beruf-
liche Erfolge verfügen und zudem orientierungsbedürftig sind. Besonders
diese Jugendlichen beklagen sich über diskriminierende und ausgrenzende
Erfahrungen.
      Die in dieser Studie vorgestellten Jugendlichen äußern ihre Gedanken
zur Integration wie folgt:
      Emin sei in diese Gesellschaft weitgehend integriert, weil er die islami-
schen Werte und Normen praktiziert. Daher betont er, dass der Islam eine

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244  |  Wege zur Integration

Integration in diese Gesellschaft beschleunigt. Der Befund, dass der Islam
integrationshemmend sei, bestätigt sich auch für Firdevs nicht. Seiner fes-
ten Überzeugung folgend, dass der Islam die Integration wahrhaft fördert,
fordert er eine pedantische Ursachenanalyse des Umstandes, warum sich
einige Menschen bisher nicht integriert haben. Nicht der Islam, sondern
die Oberflächlichkeit mancher Muslime und die ungenügende religiöse
Erziehung und Bildung muslimischer Kinder und Jugendlicher über den
Islam seien die wirklichen Motive der derzeitigen Eingliederungsprobleme
in Deutschland. Fadimah bekräftigt, dass sie sich als Muslima bereits in-
tegriert hat, indem sie die Sprache gelernt hat und sich den Gesetzen die-
ses Landes ausnahmslos unterwirft. Es ist auch für sie nicht nachvollzieh-
bar, warum den Muslimen vorgeworfen wird, nicht integriert zu sein. So
lange Integration fälschlich mit Assimilation gleichgesetzt wird, ist sie
nicht bereit, sich zu ihr verleiten zu lassen, da dies ihre persönliche Identi-
tät preisgeben würde. Die Menschen selbst hemmen eine Integration in
diese Gesellschaft, stellt Zehra fest: Die Leistungen der Muslime würden
nicht respektiert und sie nicht ebenbürtig in ihre Reihen aufgenommen.
Wenn manche Muslime immer noch nicht integriert seien, dann haupt-
sächlich aus diskriminierenden und ausgrenzenden Faktoren. Konvertierte
Muslime wie Stefan sind durch den Islam noch besser integriert; daher at-
testiert auch er dem Islam Integrationsförderlichkeit. Dem stimmt auch
Maryam zu. Das Zerrbild in der Gesellschaft, dass der Islam die Integra-
tion der Muslime hindere, sei der Unwissenheit der Muslime und Nicht-
muslime über den Islam zuzuschreiben. Ihr ist nach ihrer intensiven Re-
cherche zu diesem Thema bewusst geworden, dass der Islam Gewähr für
ein harmonisches Zusammenleben aller Menschen bietet, sodass er nie-
mals einer Integration im Wege stehen kann. Orhan indessen ist durch
dieses Thema sehr irritiert, weil er nicht stetig zu hören bereit ist, dass die
Türken oder Muslime sich nicht integrieren ließen. Eine Integration setze
die Bereitschaft beider Seiten voraus. Alle müssten sich aufeinander zube-
wegen. Bei einem Vergleich mit ihren nicht muslimischen Freunden
schlussfolgert Gülsüm, dass sie als eine praktizierende Muslima wesentlich
integrierter ist als ihre deutschen Freunde. Allerdings fehlt ihr eine öffent-
liche Würdigung dieses Umstandes seitens der nicht muslimischen Ge-
sellschaft, vornehmlich aber von den Politikern.

6.2.2 Verhältnis zur Religiosität

Diese qualitativ empirische Studie bestätigt, dass der Islam und ein aufge-
klärtes und bewusstes Leben nach islamischen Vorschriften einer erfolg-
reichen Integration in die Gesellschaft nicht entgegenstehen (vgl. Karakaşog

^

lu 2000; Frese 2001; Kelek 2002; Tietze 2001). Denn die Religiosität
muslimischer Jugendlicher ist vereinbar mit den Integrationsbedingungen.
Zum einen bestärkt die Religiosität die muslimischen Jugendlichen, die

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  245

Grundwerte zu beachten. Diese bilden die grundlegenden Wertvorstellun-
gen für die Gesellschaft und regeln die zwischenmenschlichen Beziehun-
gen, ungeachtet der Religions- oder Kulturzugehörigkeit. Die Grundwerte
beachtet, wer die im Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland veran-
kerten Grundrechte anerkennt: die Würde des Menschen (Art. 1 Abs. 1
GG), das Recht auf Leben und körperliche Unversehrtheit (Art. 2 Abs. 2
Satz 1 GG), Gleichberechtigung ungeachtet von Geschlecht, Abstammung,
Rasse, Sprache, Heimat, Herkunft, Glauben, politischen Anschauungen
(Art. 3 GG), die Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit (Art. 4 GG).
      Ein religiöser muslimischer Jugendlicher ist jemand, der diese im
Grundgesetz verankerten Grundrechte beachtet. Der Islam schreibt den

2muslimischen Jugendlichen also vor, diese Grundrechte zu beachten.
      Das allgemeine Verständnis des Islam bezüglich der zwischenmensch-
lichen Beziehungen beruht auf der Bewahrung menschlicher Würde, der
Kooperation der Völker, einer größtmöglichen Gerechtigkeit und einer ga-
rantierten Religionsfreiheit. Danach erschuf Gott den Menschen als das
wertvollste Wesen und hauchte ihm von seinem Geiste ein (vgl. Koran,
95:4). Allein aus diesem Grund ist ein Muslim verpflichtet, dieses höchste
Gut der Schöpfung vollumfänglich zu schützen – ungeachtet von Religion,
Hautfarbe, Sprache und Nationalität (vgl. ebd., 32:7-9; 4:1; 17:70). Daher
fordert Gott die Menschen auf, sich untereinander zum Guten zu wenden
und zu solidarisieren. Solidarisiert sich ein Mensch nicht, kränkt oder tötet
gar einen anderen Menschen, so wird er im Jenseits so bestraft, als hätte er
die ganze Menschheit getötet. Solidarisiert er sich dagegen mit einem Ge-
schöpf Gottes, unterstützt er es und hilft ihm in Notlagen, so wird er im
Jenseits so belohnt, als hätte er der ganzen Menschheit geholfen. Mit die-
sem Gebot ordnet der Islam ein solidarisches und friedliches Zusammen-
leben aller auf der Erde an (vgl. Bilmen o.J., Band 2, S. 216-217).

»[W]er einen Menschen tötet, ohne dass dieser einen Mord begangen oder Unheil

im Lande angerichtet hat, wie einer sein soll, der die ganze Menschheit ermodert

hat. Und wer ein Leben erhält, soll sein, als hätte er die ganze Menschheit am Leben

erhalten […].« (Koran, 5:32)

      2 | Heutzutage ist es verbreitet, dass historische Vorfälle oder kulturspezifi-

sche Eigenarten eher mit »Islam« in Verbindung gebracht werden. Allein in

Deutschland leben heute mehr als drei Millionen Muslime aus über 40 verschiede-

nen Ländern. Diese Muslime brachten nicht nur unterschiedliche Essgewohnheiten

mit, sie haben auch verschiedene Sprachen und Traditionen in die Gesellschaft ein-

gebracht.Trotz der nationalen und kulturellen Unterschiede begreifen sich aber alle

als Muslime. Den Islam nun an den unterschiedlichen muslimischen Gesellschaf-

ten zu erkennen, ist in der Tat ein schwieriges, wenn nicht unmögliches Unterfan-

gen. Viel einfacher und auch viel wichtiger und richtig ist es, diese Vielfalt unter den

Muslimen an den islamischen Quellen, dem Koran und der Sunna, zu messen.

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246  |  Wege zur Integration

Angesichts der herausgehobenen Stellung dieses Gebotes ermahnte auch
der Gesandte Muhammed die Menschen häufig zu solidarischem und fried-
lichem Zusammenleben:

»Fürchte Allah, wo immer du bist, […] und behandele die Menschen mit gutem

Charakter.« (Ausspruch des Gesandten Muhammed, in: Rassoul 1993, S. 142)

Der Gesandte Muhammed hat damit den Muslimen verdeutlicht, die stän-
dige Gottesanwesenheit und den Tag der Rechenschaft zu erinnern – ganz
gleich, ob sie allein oder unter Menschen sind. Eindringlich appelliert er an
die Muslime, den Menschen Gutes zu tun und möglichen Schaden von ih-
nen abzuwenden. Muslime, denen Unrecht geschehen ist, leitet der Ge-
sandte außerdem an zu vergeben:

»Die gute Tat ist nicht der schlechten gleich. Vergelte [etwas] mit dem, was besser

ist, und gleich wird derjenige, mit dem du verfeindet warst, wie ein treuer Freund

sein.« (Koran, 41:34)

Sein Fingerzeig richtet sich zugleich auf die Grundsteine der Menschheit:
Frieden und Freundschaft. In diesem Frieden liegen die Sicherheit und der
Schutz aller Menschen für- und voreinander.
      Mit einem anderen Ausspruch verordnet er den Muslimen, die Ge-
sundheit, die körperliche Unversehrtheit, das Leben und das Eigentum al-
ler zu schützen sowie die Würde und die Ehre aller zu achten.

»O ihr Leute, wahrlich, euer Blut, euer Leben, euer Eigentum, eure Würde und eure

Ehre sind heilig und unantastbar, bis ihr eurem Herrn gegenübersteht.« (Ausspruch

des Gesandten Muhammeds, in: Mertek 2001, S. 172)

Der Islam fordert nicht nur das Recht auf Leben und körperliche Unver-
sehrtheit, sondern tritt auch für ein absolutes Gleichbehandlungsgebot ein
– er duldet daher keinerlei Vorrangstellung unter den Menschen. Diese
zeichnen sich vor Gott nur durch ihre Rechtschaffenheit aus, nicht durch
Herkunft, Hautfarbe, Nationalität oder Kultur.

»O ihr Leute! Euer Herr [Allah, H.Ö.] ist einer, euer Stammvater [Adam, H.Ö.] ist

einer. Die Menschen stammen von Adam, und Adam ist aus Erde. Der Edelste unter

euch vor Allah ist der Gottesfürchtigste von euch. Ein Araber ist nicht vorzüglicher

als ein Nichtaraber, noch ein Nichtaraber vorzüglicher als ein Araber; ein Schwarzer

ist nicht vorzüglicher als ein Weißer, noch ein Weißer vorzüglicher als ein Schwar-

zer, außer durch Frömmigkeit.« (Ebd., S. 174)

Der Koran stellt mit folgendem Vers die nationale und kulturelle Pluralität
unter seine eigene Obhut, unter seinen besonderen Schutz:

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  247

»O ihr Menschen. Wir haben euch ja von einem männlichen und einem weiblichen

Wesen erschaffen und Wir haben euch zu Völkern und Stämmen gemacht, damit

ihr einander kennenlernt. Gewiss der Geehrteste von euch bei Allah ist der Gottes-

fürchtigste. Gewiss Allah ist Allwissend und Allkundig.« (Koran, 49:13)

Wer Menschen aufgrund seiner Abstammung, Kultur, Nationalität, Spra-
che oder Religion ausstößt, handelt eindeutig nicht nach islamischen Quel-
len, mithin nicht islamisch. Der Islam fordert daher alle auf, aufeinander
zuzugehen, sich zu einer Gesellschaft zu integrieren. Die Einladung des
Islam, einander kennenzulernen und sich gemeinsam für das Gute einzu-
setzen, ist an alle gerichtet. Hieraus ergibt sich insbesondere, dass es ei-
nem religiösen Muslim keinesfalls verboten ist, Kontakte und Begegnun-
gen mit Nichtmuslimen zu haben. Vielmehr heißt der Islam den Musli-
men geradezu, freundschaftliche und nachbarschaftliche Beziehungen zu
hegen und zu pflegen (vgl. Koran 49:13; 60:8; 2:148, 177; Bilmen o.J., Band
7, S. 300-301).
      Wie aus Aussprüchen des Gesandten Muhammeds hervorgeht, wird
die Zufügung von Schaden z.B. schon in dem mutwilligen Eindringen in
die Privatsphäre anderer oder in der Verbreitung übler Gerüche, wie den
von rohen Zwiebeln und Knoblauch, bestehen (vgl. Bilmen o.J.(a), S. 445-
473; Alizade 1990). Auch werden Selbstmorde oder Selbstmordattentate
durch die islamischen Schriften eindeutig und direkt verurteilt (vgl. Bilmen
o.J., Band 2, S. 46, 216-217). »Und begeht nicht Selbstmord.« (Koran, 4:29)
Menschen, die Selbstmord oder Selbstmordattentate verüben wollen, wer-
den nach islamischem Recht mit der ewigen »Höllenpein« konfrontiert
(vgl. Koran, 4:93; Bilmen o.J., Band 2, S. 108).
      Über die Gleichstellung von Mann und Frau, die ebenfalls einen
Grundwert in unserer Gesellschaft darstellt, kann unter Berücksichtigung
der primären Quellen des Islam Folgendes festgestellt werden: Mann und
Frau haben dieselbe spirituell-menschliche Natur. Der Koran macht in die-
sem Zusammenhang deutlich, dass kein Geschlecht über oder vor dem
anderen steht.

»Ich lasse keine Tat von euch verloren gehen, sei es von einem Mann oder einer

Frau […].« (Koran, 3:195)

Vielmehr wird der Frömmigkeit und Aufrichtigkeit im Herzen der Men-
schen der entscheidende Wert beigemessen, nicht ihrem Geschlecht, ihrer
Hautfarbe oder ihrer Nationalität. Der Koran widmet sich Mann und Frau
entsprechend ihrem Wert gleichermaßen:

»O ihr Menschen! Wir erschufen euch aus einem Mann und einer Frau […].« (Ebd.,

49:13)

»Wahrlich die muslimischen Männer und die muslimischen Frauen, die gläubigen

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248  |  Wege zur Integration

Männer und die gläubigen Frauen, die gehorsamen Männer und die gehorsamen

Frauen, die wahrhaftigen Männer und die wahrhaftigen Frauen, die geduldigen

Männer und die geduldigen Frauen, die demütigen Männer und die demütigen

Frauen, die Männer, die Almosen geben, und die Frauen, die Almosen geben, die

Männer, die fasten, und die Frauen, die fasten, die Männer, die ihre Keuschheit wah-

ren, und die Frauen, die ihre Keuschheit wahren, die Männer, die Allah häufig ge-

denken, und die Frauen, die Allah häufig gedenken, – Allah hat ihnen [allen] Ver-

gebung und großen Lohn bereitet.« (Ebd., 33:35)

Der Islam schenkt beiden Geschlechtern uneingeschränkt Beachtung.
Zwar legt er der Frau bereits als Gattin und Mutter eine sehr große Bedeu-
tung bei, versagt ihr aber eine berufliche Perspektive nicht. Wie die Spra-
che, ethnische Abstammung oder Kultur keine Grundlage für Überlegen-
heit oder Unterlegenheit darstellt, so ist auch das Geschlecht kein Überle-
genkeits- bzw. Unterlegenheitskriterium (vgl. Koran, 17:23; 31:14; Beşer
1995, S. 89-180; Dikmen 1999, S. 221-235).
      Die Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit (Art. 4 GG) kommt
im Koran eindringlich in dem folgenden Koranvers zum Ausdruck:

»Es gibt keinen Zwang im Glauben […].« (Koran, 2:256)

Die anerkannten Koraninterpretatoren sind der Meinung, dass dieser Ko-
ranvers das Fundament der islamischen Toleranz in Sachen des Glaubens
und der religiösen Praxis bildet. Demzufolge haben sie diesen Grundsatz
als ein striktes Verbot zur Zwangsbekehrungen verstanden, mit der die
Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit sichergestellt wurde (vgl.
Bilmen o.J., Band 1, S. 255-257). Die Bekenntnisfreiheit und das Recht auf
freie Religionsausübung bilden damit überragende Schutzgüter im Islam.

»Und wenn dein Herr wollte, würden fürwahr alle auf der Erde zusammen gläubig

werden. Willst du etwa die Menschen dazu zwingen, gläubig zu werden?« (Koran,

10:99)

Ebenso wenig darf ein Muslim durch irgendwelche Versprechungen an-
dere Menschen zu einer Konversion überreden. Selbst dem Gesandten
Muhammed hat Gott – genau wie allen anderen Menschen – jegliche mis-
sionarische Unternehmung untersagt: »Du kannst gewiss nicht jeden
rechtleiten [bekehren], den du magst, sondern Allah leitet recht, wen Er
will. Und Er erkennt am besten diejenigen, welche sich rechtleiten lassen.«
(Koran, 28:56; Bilmen o.J., Band 5, S. 373f.) Der Islam zieht nicht das blo-
ße Lippenbekenntnis, sondern die Überzeugung des Herzens und die
rechtschaffene Hingabe zu Gott im freien Willen als Bekenntnis zum Is-
lam vor.

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  249

»Die Wahrheit ist von euerem Herrn. Wer nun will, der glaube, und wer will, der

glaube nicht […].« (Koran, 18:29)

»Wir haben dir für alle Menschen das Buch mit der Wahrheit hinabgesandt. Und

wer rechtgeleitet ist, der ist es zu seinem eigenen Besten. Und wer irregeht, der geht

zu seinem eigenen Nachteil irre, und du bist nicht ihr Beschützer.« (Ebd., 39:41)

Demzufolge kennt der Islam die kulturelle, nationale und religiös-weltan-
schauliche Pluralität und untersagt den Muslimen, andere Menschen we-
gen ihrer Religion oder Weltanschauung zu diskriminieren oder Druck,
gar Gewalt auszuüben, um sie zu bekehren (vgl. Bilmen o.J., Band 1,
S. 255-257; Bilmen o.J., Band 6, S. 356).In Koranverse selbst einen Hinweis
auf einen »Religionskrieg« hineinzulesen, verstößt gegen allgemein zuläs-
sige Deutungsmethoden im Islam. Die muslimischen Gelehrten weisen
darauf hin, dass bei der Koran- und Hadithinterpretation zum Verständnis
der Koranverse die islamische Methodologie des Tafsirs (Exegese) strikt
einzuhalten ist. Zum einen enthält der Koran eindeutige, vieldeutige und
sogar nicht deutbare Verse und zum anderen sind gewisse Koranverse zu-
meist Antworten auf bestimmte prekäre Lebenssituationen, denen die
muslimische Gemeinschaft um den Gesandten Muhammed ausgesetzt
war (vgl. Bilmen o.J., Band 1, S. 5-7). Als im Jahre 610 n. Chr. Muhammed
mit der Verkündung des Islam begann, wurden er und seine Anhänger
sukzessiv verfolgt, drangsaliert und sogar aus Mekka vertrieben. Daher
sind solche Koranverse, die vom Krieg, vom Töten oder Getötetwerden
handeln, historische Dokumente und Belege für die bereits stattgefunde-
nen Gewalttaten. Dementsprechend sind die Koran- und Hadithinterpre-
tatoren der einhelligen Meinung, dass solche Koranverse nicht generell ei-
nen »Krieg« billigen, geschweige denn eine »Zwangsbekehrung« (vgl. Bil-
men o.J., Band 1, S. 181f.; Band 3, S. 49f., S. 109; Günenç o.J., Band 2,
S. 215f.; Gülen 2000, Band 2, S. 175-354). Nicht zu vergessen ist, dass ange-
sichts der durch das Grundgesetz verbürgten Religionsfreiheit diese Ko-
ranverse den Muslimen ohnehin keine Handhabe liefern. Islamische Ge-
lehrte wie Hayreddin Karaman stellen in ihren theologischen Analysen
fest, dass die Muslime, die in einem »Gastland« leben, die dort gültigen
Gesetze achten müssen und nicht gegen sie verstoßen dürfen. Erheblich
weiter reicht, dass der zugewanderte Muslim, wenn sein Herkunftsland
mit seinem »Gastland« Krieg führen sollte, keinerlei feindliche Interven-
tionen gegen sein »Gastland« unternehmen darf, ist er doch Bürger dieses
Landes (vgl. Karaman 2000, S. 266-267). Zweifelsohne kann daher festge-
halten werden, dass die Religiosität der Beachtung der Grundwerte nicht
entgegensteht.
      Zum anderen hegt die Religiosität einen beharrlichen Willen zum in-
tra-/interkulturellen Austausch und intra-/interreligiösen Dialog. Hierbei
reicht die passive Achtung vor Muslimen und Menschen mit anderen kul-

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250  |  Wege zur Integration

turellen oder religiösen Einstellungen nicht aus, hinzukommen muss der
Wille zu einem unumwundenen Austausch und Diskurs mit ihnen. Der
Islam schreibt den Muslimen ein friedliches Miteinander, gegenseitiges
Kennenlernen und rechtschaffenes Verhalten allen Menschen gegenüber
vor (vgl. Koran, 49:13; Bilmen o.J., Band 7, S. 300). Der Koran auferlegt den
Muslimen, zu allen Menschen gütig und gerecht zu sein (vgl. Koran, 60:8;
Bilmen o.J., Band 8, S. 94). Der Islam gibt den Muslimen auch vor, wie sie
mit Nichtmuslimen zu kommunizieren haben. So muss die Kommunika-
tion z.B. während einer Dialogveranstaltung auf »beste Art und Weise«
sein. Nichtmuslime aufgrund ihrer Religion oder Weltanschauung anzu-
prangern, zu beleidigen oder gar zu verspotten, zählt zu den schwerwie-
gendsten »Sünden« im Islam (vgl. Bilmen o.J., Band 2, S. 385).

»Und streitet nicht mit dem Volk der Schrift; es sei denn auf die beste Art und Wei-

se. Und sprecht: Wir glauben an das, was zu uns und was zu euch herabgesandt

wurde; und unser Gott und euer Gott ist Einer; und Ihm sind wir ergeben.« (Koran,

29:46)

»Und schmäht nicht diejenigen, die sie neben Allah anrufen, damit sie nicht ihrer-

seits aus Feindschaft und Unwissenheit Allah schmähen; denn Wir haben jedem

Volk sein Tun wohlgefällig erscheinen lassen. Dann aber ist ihre Heimkehr zu Al-

lah, und Er wird ihnen vorhalten, was sie getan haben.« (Ebd., 6:108)

Der Gesandte Muhammed ermahnte die Muslime, während einer Konver-
sation umsichtig zu sein:

»Wer an Allah und den Jüngsten Tag glaubt, er soll Gutes sprechen oder er soll

schweigen. Wer an Allah und den Jüngsten Tag glaubt, der soll seinen Nachbarn

ehren. Wer an Allah und den Jüngsten Tag glaubt, der soll seinen Gast ehren.«

(Ausspruch des Gesandten Muhammeds, in: Rassoul 1993, S. 131)

Derart müsse der Muslim mit denen, die mit ihm »unter einem Dach« le-
ben, denjenigen, dessen Haus unmittelbar an das eigene angrenzt, die Be-
wohner der nächsten vierzig Häuser nach jeder Richtung hin, und denje-
nigen, die im selben Ort wie er selbst wohnen, gute nachbarschaftliche Be-
ziehungen pflegen und helfen, wo seine Hilfe benötigt wird.
      Muhammed beschwor die Muslime, dass diejenigen, vor deren Übel ihr
Nachbar nicht sicher ist, nicht ins Paradies kommen werden (vgl. An-
Nawawi 1996, S. 140). Gute nachbarschaftliche Beziehungen sind also eine
notwendige Bedingung für das »ewige« Glück (vgl. Bilmen o.J.(a), S. 451;
Alizade 1990, S. 420-431).
      Die Muslime haben den »göttlichen« Auftrag, unter den Menschen
Frieden zu stiften und ihnen behilflich zu sein (vgl. Koran, 4:114, 128; 8:1).

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  251

»Der ist kein Lügner, der Frieden unter den Menschen schafft und Gutes erlangen

will, wobei er etwas Gutes sagt, in dessen Unwahrheit Gutes steckt.« (An-Nawawi

1996, S. 120)

»Und tu Gutes, so wie Allah dir Gutes getan hat. Und trachte nicht nach Unheil auf

der Erde, denn Allah liebt nicht die Unheilstifter.« (Koran, 28:77)

Der Gesandte Muhammed forderte die Muslime auf, die Menschen »mit
gutem Charakter« zu behandeln, d.h. den Menschen Gutes tun und Scha-
den von ihnen abzuwenden (vgl. Rassoul 1993, S. 142, 173):

»Und dient Gott und gesellt ihm nichts bei. Und zu den Eltern sollt ihr gut sein und

ebenso zu den Verwandten, den Waisen und den Armen, weiter zu den fremden

Nachbarn, zum Gefährten, der euch zur Seite steht, zu dem, der unterwegs ist, und

zu dem, was ihr besitzt. Wer eingebildet und prahlerisch ist, den liebt Gott nicht.«

(Koran, 4:36)

»Allah verbietet euch nicht, gegen die gütig und gerecht zu sein, die euch nicht we-

gen eures Glaubens bekämpft oder euch aus eueren Häusern vertrieben haben. Al-

lah liebt fürwahr die gerecht Handelnden.« (Ebd., 60:8)

Der Gesandte Muhammed definiert einen Muslim als einen Menschen, vor
dessen Zunge und Hand die Menschen in Sicherheit sind, d.h. der ihnen
nicht schadet (vgl. Mertek 2001, S. 82). Ein Muslim soll daher Menschen
mit Toleranz und Hilfsbereitschaft zur Seite stehen, um sich die Barmher-
zigkeit Gottes zu verdienen (vgl. An-Nawawi 1996, S. 113). Dabei soll er
weder übertreiben noch sich in Extremen verlieren. Auch was die Angele-
genheiten des Glaubens anbelangt, sind dem Muslim fanatische Einstel-
lungen untersagt. Diese warnt der Gesandte Muhammed: »Mögen die
Übertreibenden, d.h. jene, die streng darin sind, wo sie nicht streng sein
sollen, zugrunde gehen.« Der Muslim tut gut daran, in der Religion weder
zu übertreiben noch zu untertreiben; er soll sich in der »Mitte« bewegen
(ebd., S. 74). So wiederholen Muslime täglich vierzigfach in den Gebeten
die Rezitation der Sura »Al-Fatiha«, in der sie Gott darum bitten, sie recht-
zuleiten (vgl. Bilmen o.J., Band 1, S. 10-13).
      Das allgemeingültige Gebot für zwischenmenschliche Umgangsformen
stellt der Gesandte Muhammed durch folgende Worte auf:

»Verkündet, was froh macht, verkündet nicht, was erschreckt. Macht es den Men-

schen leicht, macht es ihnen nicht schwer.« (Ausspruch des Gesandten Muham-

meds, in: Mertek 2001, S. 140)

Aus diesen Ausführungen ist zu folgern, dass der Islam geradezu einen
beharrlichen Willen zum intra-/interkulturellen Austausch und intra-/in-
terreligiosen Dialog fordert. Die Muslime dürfen sich nicht verschließen

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252  |  Wege zur Integration

und sich gegenseitig ausgrenzen, schon gar nicht eine feindliche Gesin-
nung annehmen. Ihre islamische Religiosität zeichnet sich dadurch aus,
dass sie für einen Dialog mit allen Menschen einsteht. Dadurch sollen sie
diese Grundsätze verinnerlichen und so das Zusammenleben der Men-
schen verbessern (vgl. Koran, 5:32; 2:269; 8:46), das eigene Handeln stets
am Prinzip der Wahrhaftigkeit messen und anderen Menschen nicht scha-
den (vgl. ebd., 2:282; 4:58) und erkennen, dass die Menschen unterschied-
liche Bedürfnisse und Interessen haben können. Sie sollen in Konflikten
Gewalt abschwören sowie dazu beitragen, dass unter den Menschen Frie-
den herrscht (vgl. ebd., 2:109; 26:183; 8:61).
      Schließlich führt die Religiosität das Interesse und Engagement herbei,
die bereitgestellten oder die zur Verfügung stehenden Chancen auch tat-
sächlich zu ergreifen.
      Ein religiöser muslimischer Jugendlicher bemüht sich um eine schuli-
sche und berufliche Qualifizierung und Weiterbildung, weist doch der Is-
lam gerade die jungen Muslime an, durchgehend eine anständige Qualifi-
zierung und lebenslange Weiterbildung zu verfolgen.
      Das Erlangen von Wissen ist im Islam eine besondere Pflicht für Mann
und Frau (vgl. Kerimog

^

lu 1985, S. 193). Den Rang dieses Gebotes verdeut-
licht der Koran, in den die ersten Worte Gottes an den Gesandten Mu-
hammed aufgenommen sind:

»Lies im Namen deines Herrn. […] Lies, und dein Herr ist der Edelste, Der [das

Schreiben, H.Ö.] mit dem Schreibstift gelehrt hat, den Menschen gelehrt hat, was er

nicht wusste.« (Koran, 96:1-5)

Islamische Gelehrten bemerken, dass der Muslim, in welche Situation er
auch immer gerät, als eine islamische Pflicht mindestens jenes Wissen zu
erlangen habe, mit dem er der jeweiligen Situation gerecht werden kann
(vgl. Ez-Zernuci 1980, S. 9). Praktisch bedeutet dies, dass muslimische
Männer und Frauen verpflichtet sind, neben religiösem Wissen sich auch
mindestens so viel Allgemeinwissen anzueignen, wie sie in ihrem Alltag
benötigen. Dazu gehört eine gute schulische und berufliche Qualifikation.
Hierzulande benötigen sie dazu die deutsche Sprache, sodass hieraus die
These folgt, dass der Erwerb der deutschen Sprache für muslimische Ju-
gendliche genauso eine islamische Pflicht darstellt wie der Erwerb von
Wissen über den Islam. Kommen sie diesem Gebot nach und streben sie
nach Wissen, dann garantiert ihnen Gott im Koran, dass er den »Weg ins
Paradies« vereinfachen wird (vgl. Mertek 2001, S. 156; Koran, 5:9). Gott
fordert den Muslim daher auf, sich auf diesem Wege zu bemühen und ge-
duldig zu sein. Nur mit seinen Eigenleistungen wird er die Belohnung Got-
tes erhalten.

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Dimensionsbezogene Auswertung  |  253

»Und dass der Mensch nur empfangen wird, worum er sich bemüht; und dass [die

Furcht] seines Bemühens sichtbar werden wird; und dass er dann mit vollem Lohn

dafür belohnt werden wird […].« (Koran, 53:39-41)

Dergestalt sollen Muslime in guten Werken miteinander wetteifern und
nicht in feindselige Stimmung und Konkurrenz verfallen.

»Jeder hat ein Ziel, dem er sich zuwendet. So wetteifert miteinander in guten Wer-

ken. Wo immer ihr auch seid, Allah wird euch zusammenbringen; wahrlich, Allah

hat Macht über alle Dinge.« (Ebd., 2:148)

Bemüht sich ein Muslim um eine lebenslange Weiterbildung, wetteifert in
guten Werken mit anderen Menschen und stellt sein Wissen in den Dienst
der Menschheit, so wirken seine Taten über den Tod hinaus.

»Wenn der Mensch stirbt, hören seine Werke auf, außer dreierlei: einem auch wei-

terhin gemeinnützige Almosen, oder dem Wissen, das nutzbar ist, oder einem

wahrhaften Nachkommen, der für ihn bittet.« (Ausspruch des Gesandten Muham-

meds, in: Mertek 2001, S. 159)

Muslime sind bestrebt, sich »von der Wiege bis zum Grabe« weiterzubil-
den und rechtschaffene Werke zu setzen (Arvasi 1994, S. 7).
      Damit erheischt die Religiosität eines Muslims das Interesse und Enga-
gement, die bereitgestellten und zur Verfügung stehenden Chancen auch
tatsächlich zu ergreifen.
      Diese Ausführungen belegen deutlich, dass weder der Islam noch die
islamische Religiosität einer erfolgreichen Integration entgegensteht (vgl.
Bericht 2005, S. 226-228; ZfT 2005b; Kelek 2002; Frese 2001; KAS-Studie
2001; Tietze 2001; Karakaşog

^

lu 2000).

2007-02-20 14-04-56 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 223-253) T01_06 dimensionsb. auswertung.p 139958020688

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 254    ) vakat 254.p 139958020696

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Resümee und Ausblick  |  255

 
 
 
 
 
 
 
 

7. Resümee und Ausblick
 
 
 
 
7.1 Resümee
 
 
 
Meine Untersuchungen haben ergeben, dass die Religiosität muslimischer
Jugendlicher und die Integration nach hiesigem progressivem Verständnis
keine Gegensätze darstellen. Weder steht die Integration der Religiosität
im Weg noch hintertreibt die Religiosität die Integration. Im Gegenteil: Ei-
nerseits geht mit der islamischen Religiosität zwingend die Integration
einher, andererseits öffnet die Integration eine Schneise zur islamischen
Religiosität.
      Die Religiosität, verstanden als Leben nach den Vorgaben einer Religi-
on, bietet muslimischen Jugendlichen die Möglichkeit, ihren Überzeugun-
gen folgend zu fühlen und zu denken.
      Um die Art und Ausmaße der Religiosität muslimischer Jugendlicher
zu erfassen, wurde unter Zuhilfenahme der anerkannten Glock’schen Un-
tersuchungsmuster eine fünfteilige Kategorisierung der sozialen Äußerun-
gen der Religiosität vorgenommen. Bei ihrer qualitativen Erfassung zeigten
sich verschiedene Formen, um als muslimische Jugendliche in Deutsch-
land zu leben.
      Dementsprechend wurde eruiert, dass sich muslimische Jugendliche zu
den islamischen Glaubensgrundsätzen bekennen und ihre Religionszuge-
hörigkeit als einen wesentlichen Bestandteil ihrer Identität empfinden.
      Die meisten unten den Befragten haben jedoch mit der durchgängigen
Erfüllung der islamischen Hauptpflichten Schwierigkeiten –trotzdem er-
kennen sie deren Wichtigkeit an und definieren sich durch ihren Glauben.
      Sie assoziieren »Islam« mit den Begriffen Frieden, Gottes- und Men-
schenliebe, Hoffnung, Glückseligkeit und Fleiß. Den Islam verstehen sie
als ein »Buch«, in dem sie auf ihre diffizilen Fragen verständliche Antwor-
ten finden.
      Nahezu alle befragten muslimischen Jugendlichen sind mit ihrem reli-
giösen Wissensstand nicht zufrieden – sie seien weder ausreichend infor-

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 255-262) T01_07 resümee.p 139958020704

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256  |  Wege zur Integration

miert noch unterrichtet. Hierzu beklagen sie den Mangel an Angeboten
und Orten zur religiösen Weiterbildung.
      Sie weisen auf die herausragende Bedeutung der Kindererziehung nach
islamischen Werten hin. Eine Ehe mit einer nicht muslimischen Frau oder
mit einem nicht muslimischen Mann verweigern sie nicht generell.
      Die muslimischen Jugendlichen suchen eher in der Fastenzeit im Mo-
nat Ramadan sowie zu den Festtagsgebeten eine Moschee auf als zu tägli-
chen Gebeten und dem Freitagsgebet. Dabei werden die Moscheen in un-
mittelbarer Umgebung bevorzugt.
      Die Befragten sind mehrheitlich in keinem muslimischen Verein orga-
nisiert. Die inhaltliche Ausrichtung der Organisationen ist den Jugendli-
chen kaum bekannt, sie bekunden auch kein Interesse, diese näher ken-
nenzulernen. Überdies haben sie mehrheitlich eine lockere Bindung an
Moscheegemeinden.
      Als wichtigste Aufgabe der Moschee betrachten sie, dass diese für alle
offen ist und als Ansprechpartner für Muslime und Nichtmuslime fungiert
sowie intensive Bildungsarbeit anbietet. Ein guter Imam zeichne sich
durch ein überdurchschnittliches und fundiertes Wissen über den Islam
sowie ein solides Allgemeinwissen aus. Dazu gehören ein vorbildlicher
Charakter und vor allem Kommunikationsfähigkeit.
      Islam und Demokratie bilden also keine Gegensätze. Gewalttätige Per-
sonen und Gruppen, gar die Gewalt als solche, werden als »unislamisch«
abgelehnt.
      Gemäß den Antworten lässt sich schließlich feststellen, dass der soziale
Aspekt der Religiosität, und zwar die Befolgung der religiösen Vorgaben,
unterschiedlich ausgebildet ist. Gleichwohl erkennen die muslimischen
Jugendlichen ihre »Lücken« und zeigen Bereitschaft, diese zu schließen.
      Dies kann ihrer Integration nur förderlich sein, hat sich doch herausge-
stellt, dass – man betrachte Integration und Religiosität der muslimischen
Jugendlichen als zwei aufeinander zulaufende Prozesse – sich beide so-
wohl bei der weiteren Entwicklung von Integrationsgelegenheiten als auch
bei der Zunahme an Religiosität muslimischer Jugendlicher letzlich gegen-
seitig durchdringen werden.
      So verstehen die befragten Jugendlichen ein Leben in Konformität mit
den islamischen Werten als Schutzmauer für ein konsequentes und geset-
zestreues Dasein sowie ein Leben ohne Drogen- und Alkoholprobleme. Der
Islam gilt durchaus nicht als Hindernis, Deutschland als Heimat anzuse-
hen und dessen Gesetze einzuhalten.
      Folglich gehen der Islam und ein aufgeklärtes Leben nach islamischem
Duktus mit einer erfolgreichen Integration Hand in Hand einher.

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 255-262) T01_07 resümee.p 139958020704

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Resümee und Ausblick  |  257

7.2 Ausblick

Seit Jahrzehnten befinden sich Menschen verschiedener Religionen im
Austausch.
      Doch derzeit verläuft die Diskussion über den Islam und die Muslime
nicht selten entlang eines »Islamismus/Fundamentalismus/Terrorismus«-
Paradigmas. Leben in Deutschland nicht über drei Millionen Menschen
islamischen Glaubens – die meisten seit über 40 Jahren – ohne Konflikte,
ohne terroristische Attentate, Intrigen oder andere kriminelle Machen-
schaften?
      Dass aber Jugendliche (auch muslimische) Schwierigkeiten bei der In-
tegration in die Gesellschaft Probleme haben, soll hier nicht in Abrede ge-
stellt werden. Wie bereits ausgeführt (vgl. Kap. 3.2), ist es vonnöten, Integ-
ration als eine »soziale Frage« aufzufassen. Heute sind Jugendliche mit
unterschiedlichen sozialen Problemen (fehlende Bildung, geringe soziale
Aufstiegschancen, lang andauernde Arbeitslosigkeit u.a.) konfrontiert. Da-
bei werden Sprachprobleme, Schul- und Ausbildungshindernisse, Rechte
und Entfaltungsmöglichkeiten von Mädchen und Frauen sowie berufliche
Miseren einzelner Menschen nicht deutscher Herkunft nicht spezifisch als
gesellschaftliche Problemlage diskutiert, sondern eben mit dem Islam und
der islamischen Religiosität fälschlich in Verbindung gebracht.
      Diese Studie hat aber gezeigt, dass gerade die islamischen Quellen und
islamische Religiosität die Integration fordern und fördern. Zu diesem
Zweck können die islamischen Grundsätze (z.B. einer schulischen und be-
ruflichen Qualifizierung) zur Motivierung der muslimischen Jugendlichen
effektiv eingesetzt werden. Sie lassen sich mit den entsprechenden
Schlagworten aus den islamischen Quellen (Bildungspflicht, rechtschaffe-
ne Werke, ehrlich verdientes Geld, Fürsorgepflicht, Ehrlichkeit, Weiterbil-
dung etc.) ansprechen – nicht nur solche mit religiöser Lebensführung.
      Bei Diskriminierungs- und Ausgrenzungserfahrungen bietet die isla-
mische Religiosität den Jugendlichen einen entscheidenden »Ausweg« (vgl.
Koran, 103:1-3; 2:45, 152, 250; 22:35). Ebenso bekämpft sie die Ursachen für
Kriminalität und Drogenmissbrauch (vgl. Interviews). Ein aufgeklärtes Is-
lamverständnis bewahrt die muslimischen Jugendlichen durchweg vor »ex-
tremistischen« Fehltritten.
      Ein gesellschaftliches Umdenken ist erforderlich: Speziell ist es wichtig
und erforderlich, Abstand von der Vorstellung »Migrant = Türke = Muslim
= Fremder« zu nehmen und den Islam nicht als ein »Ausländerphäno-
men« anzusehen – schon gar nicht ist es mit »Fundamentalismus/Radika-
lismus/Terrorismus« gleichzusetzen. Die zunehmende Globalisierung und
die Realität der »einen« Welt mit ihren kulturellen Überschneidungssitua-
tionen stellen uns vor vielfältige neue Herausforderungen – aber auch Ge-
fahren. Deren größte rührt von den lokal bis global agierenden terroristi-
schen Netzwerken. Daher ist die gängige »Zweiteilung der Welt« – einst in

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 255-262) T01_07 resümee.p 139958020704

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258  |  Wege zur Integration

eine westliche und östliche bzw. kapitalistische und kommunistische Zone
und jetzt in eine westliche und islamische Welt – weder für den Weltfrie-
den noch für den interkulturellen und interreligiösen Dialog zuträglich.
Uns sollte inzwischen durchaus bewusst sein, dass unsere Erde eins ist.
Daher lohnt es sich, eine gemeinsame und aufrichtige Gefahrenanalyse
voranzutreiben, ohne Kulturen oder Religionen für Kontroversen haftbar
zu machen.
      Sodann ist von den gängigen und weitverbreiteten Denkfehlern abzu-
sehen, »islamische« Organisationen mit ethnischen Organisationen und
sozialen Milieus gleichzusetzen. Es beschleicht nicht wenige der Gedanke:
Extremismus in Form des Terrorismus ist eine politische Bewegung der
Globalisierungs- und Modernisierungsverlierer, die Religion oder Kultur
zu eigennützigem Zwecke instrumentalisiert. Hierzu hat sich zuletzt auch
der Bundespräsident a.D. Johannes Rau in seiner Rede beim Festakt zum
275. Geburtstag von Gotthold Ephraim Lessing am 22.01.2004 in Wolfen-
büttel manifest und richtungweisend geäußert:

»Wir müssen die Auseinandersetzung mit dem Fundamentalismus führen, aber

differenziert und an der richtigen Stelle. Pauschaler Verdacht stärkt den Fundamen-

talismus, statt ihn zu schwächen. […] Zur Auseinandersetzung mit dem Fundamen-

talismus gehört auch, deutlich zu sagen, dass Fundamentalismus nicht nur die Sa-

che einer Religion oder einer Überzeugung ist. Allen Fundamentalisten ist eines

gemeinsam: die Überzeugung, allein im Besitz der Wahrheit vom Sinn menschli-

cher Existenz und von dem Weg zu sein, der zur Erfüllung dieses Sinnes führt. Da-

rin bekämpfen Fundamentalisten Vertreter anderer Wertordnungen, und manche

halten sich sogar für berechtigt, das mit Gewalt zu tun.«

Daher wäre es unser aller Aufgabe, nicht den Floskeln wie »Kampf der Kul-
turen« nachzueilen, sondern aufrichtig und glaubwürdig für das Gemein-
same, den interkulturellen und interreligiösen Dialog, zu plädieren. Doch
können trotz der rasanten informationstechnischen Entwicklungen beson-
ders zwei Probleme für den interkulturellen und interreligiösen Dialog
konstatiert werden:
      Erstens: Beide Seiten tendieren dazu, die negativen Seiten des jeweils
anderen hervorzuheben und ihn darüber zu definieren. So werden zumeist
nur diese »Schwächen« mit Augenklappen wahrgenommen, die nur ein
Teil der Realität sind. Keiner kann ernsthaft behaupten, dass Deutschland
für Skinheads, Fremdenfeindlichkeit oder Völkermord steht – so sollte
auch nicht behauptet werden, dass muslimische Gesellschaften für Fana-
tismus und Intoleranz stehen. Solche Wahrnehmungen und Definitionen
be- und verhindern den Dialog.
      Zweitens: Dialog findet nicht zwischen heterogenen ganzen Systemen
statt, sondern zwischen einzelnen Individuen oder Menschengruppen. Da-
her stehen sich nicht nur zwei Akteure gegenüber, sondern mehrere. Logi-

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 255-262) T01_07 resümee.p 139958020704

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Resümee und Ausblick  |  259

scherweise tut es not, eine pluralistische Diskussionskultur zu schaffen, die
tolerant, respektvoll, aufrichtig und glaubwürdig ist.
      Deutschland ist schon lange nicht mehr monokulturell und monoreli-
giös strukturiert. Diese plurale Wertegemeinschaft ist als Gewinn für die
Menschen zu begrüßen. Hierbei geht es weder um Xenophobie noch um
Exotismus, vielmehr um gedeihlich-kritisches und konstruktives Miteinan-
der. Alle Mitglieder unserer Gesellschaft sind darauf angewiesen, sich ge-
gen Opportunismus, Demagogie und Agitation zu verwahren – mit einer
»Ethik der Vernunft«: Sie ist deshalb erforderlich, weil in einer pluralen
Wertegemeinschaft aufgrund unterschiedlicher Werte und Normen, unter-
schiedlicher Interpretation von Zeichen, Handlungen, Gesten und Worten
sowie unterschiedlicher Konzepte von Raum, Zeit oder Denken leicht das
Gefühl aufkommen kann, dass sich der in der Begegnung kulturell und
religiös anders geprägte Mensch falsch verhält – dabei können in diesen
interkulturellen und interreligiösen Überschneidungssituationen folgen-
schwere Missverständnisse entstehen.
      Folglich ist das interkulturelle und interreligiöse Lernen in der Gesell-
schaft zu forcieren, um in ihr die interkulturelle und interreligiöse Kompe-
tenz zu verbreiten. Hier ist vorrangig die Erwachsenenbildung gefragt. De-
ren Zielbeschreibungen – wie Toleranz, Friedfertigkeit, Zusammenarbeit,
Ideenreichtum, interkulturelle und interreligiöse Kompetenz – zeigen
Wege aus interkulturellen und interreligiösen Überschneidungssituationen
auf. Bildung kann helfen, die Integration der Muslime und Nichtmuslime
in Deutschland und Europa, die bereits im Gange ist, weiter anzukurbeln
und eine »Kultur der Toleranz und des Miteinanders« zu entwickeln, in-
dem sie allen bewusst macht, dass die Pflege der »eigenen und fremden«
Kultur eine alltägliche Bürgerpflicht ist.
      Die jungen Muslime haben es in dieser Studie auf den Punkt gebracht:
Sie betrachten sich zunehmend als deutsche und europäische Muslime.
Namentlich Gotthold Ephraim Lessing und Johann Wolfgang von Goethe
sind Vorreiter auf diesem Pfad, mit einer klaren Botschaft: Menschen un-
terschiedlicher Kultur und Religion können gleichberechtigt miteinander
leben, und das ist gut für alle.
      Sowohl die Mehrheitsgesellschaft mit ihren staatlichen und nicht staat-
lichen Institutionen als auch die Muslime mit ihren Organisationen und
Einrichtungen können sich zu einer gemeinsamen Gesamtgesellschaft integ-
rieren. Sie können hierzu einander unterstützen. Dazu sollte man auf der
einen Seite

– den Islam als eine gleichberechtigte Weltreligion anerkennen, Musli-
men in diesem Lande mehr Möglichkeiten der Partizipation am gesell-
schaftlichen Leben einräumen und gegenüber dem gelebten Islam eine
öffentliche Toleranz erkennen lassen;

– den sozialen und strukturellen Integrationsrahmen für Muslime als

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 255-262) T01_07 resümee.p 139958020704

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260  |  Wege zur Integration

Voraussetzung für ein interkulturelles Zusammenleben herstel-
len;

– objektive Aufklärung und Öffentlichkeitsarbeit über den Islam in der
gesamten Gesellschaft mit dem Ziel der allgemeinen Sensibilisierung
für den Umgang mit Migranten und Andersgläubigen durchführen;

– den Islam getrennt von »Fundamentalismus/Islamismus« betrachten
und schließlich die Ethnisierung von Konflikten und den generellen
Fundamentalismusverdacht gegenüber muslimischen Organisationen
und Muslimen beenden;

– dafür Sorge tragen, dass der Bund, die Länder und die Kommunen mit
muslimischen Organisationen in engerer ständiger Kooperation stehen;

– den Zugang der muslimischen Jugendlichen zu ihren Wurzeln und
ihrer Kultur durch spezielle Bildungsangebote, Förderung der Mitglied-
schaft und ehrenamtliches Engagement in muslimischen und nicht
muslimischen Vereinen, Moscheegemeinden usw. ermöglichen;

– den Bedarf an Lehrstühlen für »islamische Theologie« an deutschen
Universitäten decken, um das Lehrpersonal für den islamischen Religi-
onsunterricht, für Vorbeter (Imame) in Moscheen usw. auszubilden;

– den Muslimen, insbesondere muslimischen Jugendlichen, eine fun-
dierte und zusammenhängende religiöse Bildung u.a. durch Einfüh-
rung eines verbindlichen Islamunterrichts in öffentlichen Schulen so-
wie durch Darstellung des Islam in offiziellen Schulbüchern ermögli-
chen, damit sie sich substanziell mit ihrem Glauben auskennen und
infolgedessen gegen jedwede »extremistische« Interpretation resistent
sind und

– ihnen in Deutschland konkrete Möglichkeiten zur Identitätswahrung
und -entwicklung anbieten.

Demzufolge sollte das Festhalten der jungen Muslime an ihrer kulturell-re-
ligiösen Identität nicht als Bedrohung, sondern als erhebliche Vorausset-
zung für Integration dargestellt werden.
      Selbstverständlich sind auf der anderen Seite die Muslime aufgerufen,
durch wesentliche Eigenanstrengungen aktiv zu diesem »Projekt« beizu-
tragen. Auch das Etikett »Opferstatus« oder ein Leben in Gettos oder gar
die Bildung einer Parallelgesellschaft wird weder dem Islam noch den
Muslimen gerecht und förderlich. Deswegen mahne ich mit Nachdruck
allen hiesigen Muslimen folgende Bemühungen an:

– Die Muslime, insbesondere die muslimischen Organisationen, sind
aufgefordert, offensiv gegen den »Missbrauch des Islam« vorzugehen,
indem sie unmissverständlich allen terroristischen Akten eine Absage
erteilen und sich darüber hinaus auch von Gewaltparolen distanzieren.
Wichtig wie erforderlich ist es hierbei auch, allen antisemitischen und

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 255-262) T01_07 resümee.p 139958020704

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Resümee und Ausblick  |  261

rassistischen Erscheinungen innerhalb der muslimischen Gemein-
schaft Einhalt zu gebieten.

– Alle muslimischen Organisationen sollten – soweit dies bislang vorge-
kommen sein sollte – jedwede extremistische oder ausschließlich na-
tionalistische Orientierung und Beeinflussung von Parteien oder Per-
sonen aus dem In- und Ausland meiden.

– Eine gezielte gemeinnützige Arbeit soll bestimmend sein. Darüber hi-
naus müssen sie sich gezielt um die Belange ihrer Gemeindemitglieder
kümmern und mit staatlichen und nicht staatlichen Einrichtungen ko-
operieren.

– Alle muslimischen Organisationen, an erster Stelle die Moscheege-
meinden, sollten einen Generationswechsel in ihren Führungsriegen
ermöglichen, denn nur mit sprachkompetenten und qualifizierten jun-
gen Menschen, die die Kultur und Rechtsordnung dieses Landes ken-
nen und sich bewusst mit dieser Gesellschaftsordnung identifizieren,
können sie in der Gesellschaft integrationsfördernd wirken.

– Moscheegemeinden müssen eine übernationale, interkulturelle und
unabhängige Struktur erhalten, die etwa von dafür konstituierten Stif-
tungen getragen werden kann.

– Moscheegemeinden sollen die Erwachsenenbildung, das interreligiöse/
-kulturelle Lernen zur Alltagsbewältigung und zivilgesellschaftlichen
Orientierung sowie die psychosoziale Beratung junger muslimischer
Frauen und Männer auf ihr Tagesprogramm setzen.

– Der islamische Religionsunterricht soll für Jugendliche und Erwachse-
ne als Lernprozess unter dem Aspekt der Entwicklung von Problemlö-
sestrategien und der Aktivierung von gesellschaftsdienlichem Verhalten
gelten.

– Muslimische Einrichtungen sind dazu angehalten, allmählich dazu
überzugehen, die deutsche Sprache als Hauptsprache für ihre Aktivitä-
ten zu verwenden.

Deutschland steht für Respekt und Toleranz zwischen Religionen und Kul-
1turen, verfügt damit über einen unentbehrlichen Nährboden zur Ver-

      1 | Die Fundamente der Kultur in Deutschland bilden Persönlichkeiten wie

von Goethe, die mit ihren Veröffentlichungen viele Ideen und Ratschläge hierzu

gemacht haben. Daher ist es erneut erforderlich, diese Schriften beispielsweise in

der Schule zur maßgeblichen Literatur zu erklären (vgl. von Goethe 1981; Lessing

2000). Unser Grundgesetz, das eine Kultur der Verständigung und Toleranz lehrt,

muss insoweit ebenfalls als Basislektüre in der Schule behandelt werden, damit sich

die jungen Menschen mit diesem identifizieren können (vgl. Grundgesetz der Bun-

desrepublik Deutschland und Avenarius 2001).

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 255-262) T01_07 resümee.p 139958020704

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262  |  Wege zur Integration

wirklichung dieser Bedingungen. Es ist eine Angelegenheit aller Menschen,
diese Werte unserer Gesellschaft zu wahren und auszugestalten – gleich ob
Christ, Jude oder Muslim!

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 255-262) T01_07 resümee.p 139958020704

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  263

 
 
 
 
 
 
 
 

Literatur
 
 
 
 

 
 
 
Abdullah, Muhammad Salim: Islam. Muslimische Identität und Wege zum

Gespräch. Düsseldorf: Patmos 2002.
Abdullah, Muhammad Salim: Was will der Islam in Deutschland? Güters-

loh: Verlagshaus Mohn 1993.
Abdullah, Muhammad Salim: Geschichte des Islam in Deutschland. Graz:

Verlag Styria 1981.
Akaltun, Nevzat: I

.
slam Fıkhı ve Hukukuna ait 1099 Fetva. Ankara: Mevla-

na Kitabevi o.J.
Alacaciog

^
lu, Hasan: Ist Gott noch »in«? Glaube und Glaubenspraxis von

Jugendlichen in einer modernen Gesellschaft. In: Wolf-Dietrich Bukow
und Erol Yildiz (Hg.): Islam und Bildung. Opladen: Leske+Budrich
2003, S. 93-114.

Alacaciog

^

lu, Hasan: Muslimische Jugendliche in türkisch-islamischen
Gemeinden. Abschlussbericht. Münster: Westfälische Univ. 1999.

Alizade, Seyyid Aliog

^

lu Molla Ya’kub: Tam Şirat’ül-Islam. Istanbul: Pamuk
Yayınları 1990.

Allport, Gordon Williard: Personal religious orientation and prejudice.
Journal of Personality and Social Psychology, 5, 1967, S, 432-443.

An-Nawawi, Imam Abu Zakariya Yahya ibn Scharaf: Riyad-us Salihin. Gar-
ching und München: Dar-us-Salam 1996.

Appadurai, Arjun: Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globaliza-
tion. Cambridge (u.a.): Univ. Press 1996.

Appadurai, Arjun: Gender, Genre, and Power in South Asian Expressive
Traditions. Cambridge (u.a.): Univ. Press 1991.

Appadurai, Arjun: The social life of things. Commodities in cultural per-
spective. Cambridge (u.a.): Univ. Press 1988. 

Auernheimer, Georg: Einführung in die interkulturelle Pädagogik. 3., neu
bearb. und erw. Aufl., Darmstadt: Wiss. Buchges. 2003.

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264  |  Wege zur Integration

Auernheimer, Georg/Blumenthal, Viktor v./Stübig, Heinz/Willmann,
Bodo: Interkulturelle Erziehung im Schulalltag. Münster: Waxmann
1996.

Arvasi, Seyyid Ahmed: Türk I
.
slam Sentezi. I

.
stanbul: Burak Yayınları 1994.

Asımgil, Sevim: Fert ve Ailede Mutluluk Yolu. I
.
stanbul: Tımaş Yayınları

1992.
Aslan, Adnan: Religiöse Erziehung der muslimischen Kinder in Deutsch-

land und Österreich. Stuttgart: Institut für islamische Erziehung 1998.
Atteslander, Peter: Methoden der empirischen Sozialforschung. 9. Auflage.

Berlin und New York: Gruyter Studienbuch 2000.
Avenarius, Hermann: Die Rechtsordnung der Bundesrepublik Deutsch-

land. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung 2001.
Bade, Klaus: Einführung: Migration und Integration – Herausforderungen

für Deutschland. In: Bade, K./Münz, R. (Hg.): Migrationsreport 2000.
Fakten-Analysen-Perspektiven. Frankfurt a.M./New York: Campus
2000, S. 7-22.

Bade, Klaus: Einwanderungskontinent Europa: Migration und Integration
am Beginn des 21. Jahrhunderts. Osnabrück: Universitätsverlag Rasch
2001.

Bade, Klaus: Integration gibt es nicht im Passiv. Die deutsche Einwande-
rungspolitik fördert und belohnt die Eigeninitiative der Migranten zu-
wenig. In: WELT vom 2.12.2005.

Bade, Klaus: Nachholende Integrationspolitik. Eingangsstatement zur Po-
diumsdiskussion: Die neue Integrationspolitik des Zuwanderungsge-
setzes – eine Zwischenbilanz. Gesprächskreis Migration und Integra-
tion. Berlin: Friedrich-Ebert-Stiftung 2005a.

Balic, Smail: Der Islam im Spannungsfeld von Tradition und heutiger Zeit.
Würzburg: Echter Verlag 1993.

Barz, Heiner: Jugend und Religion. Opladen: Leske+Budrich 1992.
Beck, Ulrich: Was ist Globalisierung? Irrtümer des Globalismus – Antwor-

ten auf Globalisierung. 4. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998.
Beck, Ulrich: Die Individualisierungsdebatte. In: Schäfers, B. (Hg.) Soziolo-

gie in Deutschland. Entwicklung, Institutionalisierung und Berufsfelder,
theoretische Kontroversen. Opladen: Leske+Budrich 1995, S.185-197.

Beck, Ulrich: Risikogesellschaft – auf dem Weg in eine andere Moderne. 1.
Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986.

Benningshaus, Hans: Einführung in die sozialwissenschaftliche Datenana-
lyse. München und Wien: R. Oldenbourg Verlag 1998.

Bericht der Beauftragten der Bundesregierung für Ausländerfragen über
die Lage der Ausländer in der Bundesrepublik Deutschland. Bonn: Be-
auftragte der Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integra-
tion 2000.

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  265

Bericht der Beauftragten der Bundesregierung für Ausländerfragen über
die Lage der Ausländer in der Bundesrepublik Deutschland. Bonn: Be-
auftragte der Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integra-
tion 2002.

Bericht der Beauftragten der Bundesregierung für Ausländerfragen über
die Lage der Ausländer in der Bundesrepublik Deutschland. Bonn: Be-
auftragte der Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integra-
tion 2005.

Berkenkopf, Beatrica: Kindheit im Kulturkonflikt. Fallstudien über türki-
sche Gastarbeiterkinder. Frankfurt a.M.: Extrabuch 1984.

Bernert, Jan/Lange, Matthias: Interkulturelle Kompetenz in Kommunal-
verwaltung und Gemeinwesenarbeit am Beispiel der Stadt Göttingen.
In: Beauftragte der Bundesregierung für Ausländerfragen (Hg.). Integ-
ration in Städten und Gemeinden (In der Diskussion: Nr. 9) Berlin und
Bonn 2000, S. 17-32.

Studie »Berliner Jugendliche türkischer Herkunft«. Senatsverwaltung für
Gesundheit und Soziales. Pressemitteilung. Berlin: Die Ausländerbe-
auftragte des Berliner Senat 12.12.1997.

Berufsbildungsbericht. Bonn: Bundesministerium für Bildung und For-
schung (BMBF) 2005.

Beşer, Faruk: Kadının Çalışması Sosyal Güvenlig

^

i ve I
.
slam. I

.
stanbul: Nun

Yayıncılık 1995.
Bhabha, Homi K. (Hg.): Nation and narration. London (u.a.): Routledge

1990.
Bhabha, Homi K.: The location of culture. London (u.a.): Routledge 1994.

Bilmen, Ömer Nasuhi: Kur’an-I Kerim Meali Alisi ve Tefsiri. I
.
stanbul:

I
.
pek Yayın o.J.

Bilmen, Ömer Nasuhi: Büyük Islam Ilmıhalı. I
.
stanbul: Bilmen Basım ve

Yayınevi o.J.(a).
Bilmen, Ömer Nasuhi: »Hukukı I

.
slâmiyye ve ıstılahatı fıkhiyye« kamusu. Is-

tanbul: Üniversite Yayinlari 1972.
Biser, Eugen: Gott ist tot. Nietzsches Destruktion des christlichen Bewußt-

seins. München: Kösel 1962.
Bitter, Gottfried (Hg.): Neues Handbuch religionspädagogischer Grundbe-

griffe. München: Kösel 2002.
Boos-Nünning, Ursula; Golomb, Egon: Dimensionen der Religiosität. Zur

Operationalisierung und Messung religiöser Einstellungen. München:
Kaiser Verlag 1972.

Boos-Nünning, Ursula; Golomb, Egon: Religiöses Verhalten im Wandel.
Untersuchungen in einer Industriegesellschaft. Essen: Ludgerus Verlag
1974.

Boos-Nünning, Ursula; Karakaşog

^

lu, Yasemin: Viele Welten. Lebenslagen
von Mädchen und jungen Frauen mit griechischem, italienischem, ju-

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266  |  Wege zur Integration

goslowischem, türkischen und Aussiedlerhintergrund. Münster (u.a.):
Waxmann 2005.

Boos-Nünning, Ursula (u.a.): Berufswahlsituation und Berufswahlprozesse
griechischer, italienischer und portugiesischer Jugendlicher. Beiträge
zur Arbeitsmarkt- und Berufsforschung. Nürnberg: Institut für Ar-
beitsmarkt- und Berufsforschung der Bundesanstalt für Arbeit 1990.

Bortz, Jürgen: Forschungsmethoden und Evaluation. 2., vollst. überarb.
und aktualisierte Aufl., Berlin: Springer 1995.

Boudon, Raymond: Soziologische Stichworte. Ein Handbuch. Opladen:
Westdeutscher Verlag 1992.

Bouman, Johan: Der gläubige Moslem zwischen Kulturschock und Akkul-
turation. In: Katholische Bildung. Jahrgang 84/1983, S. 129-135.

Brettfeld, Katrin und Wetzels, Peter: Junge Muslime in Deutschland: Eine
kriminologische Analyse zur Alltagsrelevanz von Religion und Zusam-
menhängen von individueller Religiosität mit Gewalterfahrungen, -ein-
stellungen und –handeln. In: Bundesministerium des Innern (Hg.):
Texte zur Inneren Sicherheit. Islamismus. Dezember: BMI 2003,
S. 221-316.

Brockhaus: Der Große Brockhaus in zwölf Bänden. 18. völlig neubearbeite-
te Auflage. Neunter Band PHB-SAC. Wiesbaden: F.A. Brockhaus 1980.

Bukow, Wolf-Dietrich; Ottersbach, Markus: Der Fundamentalismusver-
dacht. Plädoyer für eine Neuorientierung der Forschung im Umgang
mit allochthonen Jugendlichen. Opladen: Leske+Budrich 1999.

Bundesministerium des Innern (Hg.): Texte zur Inneren Sicherheit. Isla-
mismus Bonn: BMI 2003.

Bundesministerium für Bildung und Forschung (BMBF): Berufsbildungs-
bericht 2003. Bonn: BMBF 2003.

Bundesministerium für Bildung und Forschung (BMBF): Berufsbildungs-
bericht 2005. Bonn/Berlin: BMBF 2005.

Bundeszentrale für politische Bildung (BpB): Islam – Politische Bildung
und Interreligiöses Lernen. Arbeitshilfen für politische Bildung. Bonn:
BpB 2002.

Bundeszentrale für politische Bildung (BpB): Weltreligion Islam. Bonn:
BpB 2002.

Bursalı, Mustafa Necati: Islami anlatıyorum. Istanbul; Tug

^

ra 1991.
Bursalı, Mustafa Necati: En güzel Vaazlar ve Ög

^

ütler. Istanbul: Erhan 1996.
Büyük Islam Tarihi. Konya: Esra 1994.

Canan, Ibrahim: Kütüb-i Sitte. Hadis Ansiklopedisi. 18 Bände. I
.
stanbul:

Akcag

^

 Yayınları 2003.
Council of Europe: Convention for the Protection of Human Rights and

Fundamental Freedoms, as amended by Protocol No. 11, Rome
4.11.1950, abgelesen am 15.2.2005 in: http://conventions.coe.int/
Treaty/GER/v3DefaultGER.asp.

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  267

Denffer, Ahmad von: Ein Tag mit dem Propheten. Lützelbach: The Islamic
Foundation 1981.

Dikmen, Mehmet: Islam’da Kadın Hakları. Istanbul: Türdav Verlag 1999.
DIW-Wochenbericht. Berlin: Deutsches Institut für Wirtschaftsforschung

22 (1999).
Döndüren, Hamdi: Delilleriyle I

.
slam ilmihali. I

.
stanbul: Erkam Yayınları

1998.
Durkheim, Emile: Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die Organisa-

tion höherer Gesellschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.
Durkheim, Emile: Die elementaren Formen des religiösen Lebens. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1984.
Ebu Davud, Süleyman b. Eş’as Es-Sicistani: Sünen-i Ebu Davud. 16 Bände.

Istanbul: Şamil Yayınları o.J.
Ebu Hanife, Imam Azam: Fikh-i Ekber- Aliyyül-Kari Serhi. Istanbul: Çag

^

ri
Yayinlari 1979.

Ehlers, Johanna (Hg.): Mädchen zwischen den Kulturen. Anforderungen
an eine interkulturelle Pädagogik. Frankfurt a.M.: IKO – Verl. für Inter-
kulturelle Kommunikation 1997.

Elmalılı, M. Hamdi Yazır: Hak Dini Kur’an Dili. Istanbul: Eser Neşriyat
1979.

Engin, Ismail: Thesen zur ethnischen und religiösen Standortbestimmung
des Alevitentums. In: Orient 4/1996.

Esser, Hartmut: Aspekte der Wanderungssoziologie, Assimilation und In-
tegration von Wanderern, ethnischen Gruppen und Minderheiten.
Darmstadt/ Neuwied: 1980.

Esser, Hartmut: Integration und ethnische Schichtung. Arbeitspapiere –
Mannheimer Zentrum für Europäische Sozialforschung. Mannheim
2001.

EUMC-Annual Report: Racism and Xenophobia in the EU Member States.
European Monitoring Centre on Racism and Xenophobia. Luxemburg
2002.

EUMC-Annual Report: Racism and Xenophobia in the EU Member States.
European Monitoring Centre on Racism and Xenophobia. Luxemburg
2005.

EUMC-Annual Report: Perceptions of Discrimination and Islamophobia.
Voices from members of Muslim communities in the European Union.
European Monitoring Centre on Racism and Xenophobia. Luxemburg
2006.

Evangelisches Kirchenlexikon (EKL). Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht
1997.

Ez-Zernuci, Imam B.: Talimü‘l Müteallim. Istanbul: Esma Yayınları 1980.
Falaturi, Abdoldjavad: Der Islam. Religion der rahma, der Barmherzigkeit.

Köln: Islamisches Wissenschafts und Bildungsinstituts (IWA) 1992

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268  |  Wege zur Integration

Falaturi, Abdoldjavad: Der Islam im Dialog. Islamwissenschaftliche Aka-
demie. 5. Auflage. Köln: IWA 1996.

Falaturi, Abdoldjavad; Tworuschka, Udo (Hg.): Islam in den Schulbüchern
der Bundesrepublik Deutschland 6 Bände. Braunschweig: Georg-
Ekkert-Institut für internationale Schulbuchforschung 1988.
Feuerbach, Ludwig: Vorlesungen über das Wesen der Religion. Leipzig:
Akademie Verlag 1998.

Flick, Uwe: Qualitative Forschung, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Verlag
1995.

Flick, Uwe: Qualitative Forschung. Theorie, Methoden, Anwendung in
Psychologie und Sozialwissenschaften. 4. Auflage Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt Verlag 1999.

Forstner, Martin: Übersetzung und Kommentar zur »Allgemeinen Islami-
schen Menschenrechtserklärung« des Islamrats für Europa von 1981.
In: CIBEDO Dokumentation Nr. 15/16, Frankfurt a.M. 1982.

Frese, Hans-Ludwig: Den Islam ausleben. Konzepte authentischer Lebens-
führung junger türkischer Muslime in der Diaspora. Bielefeld: Trans-
cript Verlag 2002.

Fuchs-Heinritz, Werner u.a.: Lexikon zur Soziologie. 3. Auflage. Opladen:
Westdeutscher Verlag 1994.

Fuchs-Heinritz, Werner: Religion. In: 13. Shell Jugendstudie. Band 1. Opla-
den: Leske+Budrich 2000, S. 157-180.

Glock, Charles Y.: Über die Dimension der Religiosität. In: Matthes, Joach-
im: Kirche und Gesellschaft. Einführung in die Religionssoziologie II.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag 1968, S. 150-168.

Goethe, Johann Wolfgang von: Johann Wolfgang von Goethe Werke. Erster
Band: Gedichte. West-Östlicher Divan. Frankfurt a.M.: Insel-Verlag.
1981.

Gruehn, Werner: Religionspsychologie. Breslau: Hirt1926.
Guardini, Romano: Religion und Offenbarung. 2. Aufl., unveränd. Nachdr.

d. 1. Aufl., Würzburg, Werkbund-Verl., 1958, Mainz (u.a.): Matthias-
Grünewald-Verl. 1990.

Gülen, Fethullah M.: Fragen die unser modernes Zeitalter an den Islam
stellt. Izmir: Kaynak Verlag o.J.

Gülen, Fethullah M.: I
.
nsanlıg

^

ın I
.
ftihar Tablosu Sonsuz Nur. 3 Bände. Iz-

mir: Nil 2000.
Gümüşhanevi, Ahmed Ziyaüddin: Ehl-i Sünnet i’tikadı. I

.
stanbul: Bedir

Yayınevı 1994.
Günenç, Halil: Günümüz Meselelerine Fetvalar. 2 Bände. Istanbul: Ilim

Yayınları o.J.
Habermas, Jürgen: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen

Theorie. 1. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996.

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  269

Habermas, Jürgen: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu
einer Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1993.

Halebi, I
.
brahim: Mülteka-l-Ebhur. Übersetzung von Ahmed Davudog

^

lu. 4
Bände. I

.
stanbul: Sag

^

lam Yayınları o.J.
Halm, Heinz: Die Schia. Darmstadt: Wiss. Buchges. 1988.
Hamburger, Franz: Weiterbildung von Ausländern und Aussiedlern. In:

Tippelt, Rudolf (Hrsg.): Handbuch Erwachsenenbildung/Weiterbil-
dung. Opladen: Leske+Budrich 1999, S. 618-625.

Hannemann, Tilman; Meier-Hüsing, Peter: Deutscher Islam – Islam in
Deutschland. Marburg: Diagonal-Verlag 2000.

Heckmann, Friedrich: Städtische Integration ausländischer Minderheiten.
Endbericht des EG-Projekts »Amberg – Am Bergsteig«. Nürnberg: Sozial-
wissenschaftliches Forschungszentrum 1981.

Heckmann, Friedrich: Migration und Migrationspolitik in Deutschland 1998-
2000. In Bade, Klaus J. und Münz, Rainer (Hg.): Migrationsreport
2000. Fakten-Analysen-Perspektiven. Frankfurt a.M./New York: Cam-
pus 2000, S. 223-278.

Heine, Peter: Terror in Allahs Namen. Extremistische Kräfte im Islam.
Freiburg i.Br.: Verlag Herder 2001.

Heitmeyer, Wilhelm: Islamisch-fundamentalistische Orientierungen bei
türkischen Jugendlichen. Seite 72-76. In: KjuG 3/1998.

Heitmeyer, Wilhelm; Müller, Joachim; Schröder, Helmut: Verlockender
Fundamentalismus, Türkische Jugendliche in Deutschland. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp Verlag 1997.

Hoffmann-Nowotny, Hans-Joachim: Soziologie des Fremdarbeiterpro-
blems – eine theoretische und empirische Analyse am Beispiel der
Schweiz. Stuttgart: Enke 1973. 

Hofmann, Murad: Der Islam als Alternative. München: Diederichs 1999.
Holtbrügge, Heiner: Türkische Familien in der Bundesrepublik Deutsch-

land. Erziehungsvorstellungen und familiale Rollen und Autoritäts-
struktur. Duisburg: Sozialwiss. Kooperative 1975.

Seyyid Hulusi, Osman: Mecmau’l-Adab. Istanbul: Fatih Kitabevi 1997.
Husserl, Edmund: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die

transzendentale Phänomenologie. Den Haag: Husserliana 1954.
Ibn Kesir, Imaduddin Ebu‘l-Fida Ismail Ibn Ömer: Hadislerle Kur’an-ı Ke-

rim tefsiri. 16 Bände. I
.
stanbul: Çag

^

rı 1991.
Ibn Mace, Muhammed b. Yezid: Sünen-ü ibn-i Mace. Istanbul: Çag

^

rı
Yayınları o.J.

Ibrahim Hakki: Marifetname. Istanbul: Çelik 2003.
IHF-Report: Intolerance and Discrimination against Muslims in the EU.

Developments since September 11. Report by International Helsinki Fe-
deration for Human Rights and IHF Research Foundation 2005.

Imam Gazali: I
.
hya’u Ulûm’id-din. 4 Bände. Istanbul: Bedir 1979.

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270  |  Wege zur Integration

I
.
mam-i Rabbani (Ahmed Farukı Serhendi): Mektubat-ı Rabbani. Überset-

zung von Abdulkadir Akçiçek. 2 Bände. I
.
stanbul: Merve Yayınları o.J.

International Organization for Migration (IOM): World Migration 2003:
Managing Migration-Challenges and Responses for People on the
Move. United Nations publication 2003.

Islam Ansiklopedisi. I
.
stanbul: Şamil Yayınevi 1991.

Islamic Council: Universal Islamic Declaration of Human Rights. In: The
London Times, 14. April 1980.

Isoplan (Hg.): Glaubensrichtungen des Islam. In: AID-Ausländer in
Deutschland. Aktueller Informationsdienst zu Fragen der Migration
und Integrationsarbeit 4 (2001), S. 10-11.

John, Barbara: Managing Diversity in Städten und Stadtteilen – eine Zu-
kunftsaufgabe, 22.2.2004. URL: http://www.stadtteilarbeit.de/seiten/
theorie/john/managing_diversity.htm.

Jonker, Gerdien: Probleme der Kommunikation zwischen Muslimen und
der Mehrheitsgesellschaft – Analyse und praktische Beispiele. In: Be-
auftragte der Bundesregierung für Ausländerfragen (Hg.): Vom Dialog
zur Kooperation – Die Integration von Muslimen in der Kommune.
Dokumentation eines Fachgesprächs. Berlin/Bonn: Beauftragte der
Bundesregierung für Ausländerfragen 2002, S. 9-26.

Jonker, Gerdien; Kapphan, Andreas (Hg.): Moscheen und islamisches Le-
ben in Berlin. Berlin: Verwaltungsdruckerei Berlin 1999.

Karakaşog
^

lu-Aydin, Yasemin: Türkische Muslime in Nordrhein-Westfalen.
Endbericht zur Studie »Dialog mit einer neu etablierten religiösen
Minderheit in NRW. Türkische Muslime und deutsche Christen im Ge-
spräch unter besonderer Be-rücksichtigung einer Bestandsaufnahme
des christlich-islamischen Dialogs und der türkisch-islamischen Dach-
organisationen«. Düsseldorf: Ministerium für Arbeit, Gesundheit und
Soziales des Landes Nordrhein-Westfalen 1997.

Karakaşog

^

lu, Yasemin: Muslimische Religiosität und Erziehungsvorstel-
lungen: eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei türki-
schen Lehramts- und Pädagogik-Studentinnen in Deutschland, Frank-
furt a.M.: IKO 2000.

Karakasoglu-Aydin, Yasemin: »Unsere Leute sind nicht so«. Alevitische
und sunnitische Studentinnen in Deutschland. In: Barbara Pusch
(Hrsg.): Die neue muslimische Frau. Standpunkte und Analysen. Orient-
Institut der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. Würzburg: Er-
gon-Verlag 2001.

Karaman, Hayrettin: Islamın Işıg

^

ında Günün Meseleleri. 3 Bände. Istan-
bul: I

.
z Yayıncılık 2000.

KAS-Studie: Türken in Deutschland – Einstellungen zu Staat und Gesell-
schaft – Arbeitspapier Nr. 53/2001. Sankt Augustin: Konrad-Adenauer-
Stiftung e.V. 2001.

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  271

Kehl-Bodrogi, Krisztina: Die Kızılbaş, Aleviten. Unters. über eine esoteri-
sche Glaubensgemeinschaft in Anatolien. Berlin: Schwarz 1988.

Kelek, Necla: Islam im Alltag. Islamische Religiosität und ihre Bedeutung
in der Lebenswelt von Schülerinnen und Schülern türkischer Herkunft.

Münster/New York/München: Waxmann 2002.
Kerimog

^

lu, Yusuf: Emanet ve Ehliyet. I
.
slam I

.
lmihali. 2 Bände. Istanbul:

Ölçü Yayınları 1985.
Kerimog

^

lu, Yusuf: Kelimeler ve Kavramlar. Istanbul: Inkilap 1998.
Khoury, Adel Theodor (u.a.): Islam-Lexikon. Geschichte, Ideen, Gestalten.

Freiburg: Herder 1991.
Khoury, Adel Theodor; Heine, Peter: Handbuch Recht und Kultur des Is-

lam in der deutschen Gesellschaft. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus
2000.

Khoury, Adel Theodor: Der Islam und die westliche Welt. Religiöse und po-
litische Grundfragen. Frankfurt a.M.: Primus Verlag 2001.

Koall, Iris: Managing Gender&Diversity. Von der Homogenität zur Hetero-
genität in der Organisation der Unternehmung. Münster (u.a.): Lit 2001.

Koran: Der Koran. Das heilige Buch des Islam. Max Henning – überarbei-
tet und herausgegeben von Murad Wilfried Hofmann. I

.
stanbul: Çag

^

rı
Yayınları 1998.

Kotku, Mehmed Zahid: Tasavvufî Ahlâk. 5 Bände. Istanbul: Bahar Yayinevi
1977.

Kurtubi, Ebu Abdullah Muhammed b. Ahmed: El-Camiu li Ahkami’l-
Kur’an

Tefsiri. Istanbul: Buruc Yayinlari 2001.
Kymlicka, Will: Multikulturalismus und Demokratie. Über Minderheiten

in Staaten und Nationen. Hamburg: Rotbuch Verlag 1999.
Lamnek, Siegfried: Qualitative Sozialforschung. Bd. I: Methodologie. Mün-

chen: Psychologie-Verl.-Union 1993.
Lamnek, Siegfried: Qualitative Sozialforschung. 3., korr. Auflage, Mün-

chen. Psychologie-Verl.-Union 1995.
Landesschulamt (Hg.): Allgemeinbildende Schulen 2001/02. Ausgewählte

Eckdaten aus der IST-Statistik zum Schuljahr 2001/02. Berlin: Landes-
schulamt 2001.

Leggewie, Claus: Der Weg zur Moschee-eine Handreichung für die Praxis.
Bad Homburg v.d. Höhe: Herbert-Quandt-Stiftung 2002.

Lemmen, Thomas: Muslime in Deutschland. Eine Herausforderung für
Kirche und Gesellschaft. Baden-Baden. Nomos Verlagsgesellschaft
2001.

Lenzen, Dieter: Erziehungswissenschaft. Ein Grundkurs. Rowohlts Enzy-
klopädie, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1994.

Lenzen, Dieter: Pädagogische Grundbegriffe. 2 Bände, Rowohlts Enzyklo-
pädie, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1989.

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272  |  Wege zur Integration

Lessing, Gotthold Ephraim: Nathan der Weise. Ein dramatisches Gedicht
in fünf Aufzügen. Stuttgart: Philipp Reclam jun. 2000.

Lexikon für Theologie und Kirche (LthK). 3., völlig neu bearb. Aufl. Hg. von
Walter Kasper. Freiburg i.Br.: Herder, 1999.

Lockwood, David: Social integration and system integration. In: Zollschan,
George K./Hirsch, Walter (Hrsg.): Explorations in social change. Lon-
don 1964, S. 244-257.

Luckmann, Thomas: Die unsichtbare Religion. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
Taschenbuch 1991.

Luhmann, Niklas: Funktion der Religion. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996.
Luhmann, Niklas: Soziale Systeme – Grundriß einer allgemeinen Theorie.

5. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.
Mann, Golo: Deutsche Geschichte des neunzehnten und zwanzigsten

Jahrhunderts. Frankfurt a.M.: Fischer 1958.
Mayring, Philipp: Einführung in die qualitative Sozialforschung. Eine An-

leitung zu qualitativem Denken. Weinheim: Psychologie Verlags Union
1999.

Mayring, Philipp: Qualitative Inhaltsanalyse. In: Flick, Uwe (u.a.): Qualita-
tive Forschung. Ein Handbuch. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2004,
S. 468-475.

McLuhan, Marshall: The global village. Der Weg der Mediengesellschaft in
das 21. Jahrhundert. Paderborn: Junfermann 1995.
Mernissi, Fatima: Islam and democracy – fear of the modern world.
London: Virago 1993.

Mertek, Muhammet: Der Islam. Glaube, Leben, Geschichte. Hamm: INID
e.V. 2001.

Mertek, Muhammet: Türkisch-deutsches Wörterbuch islamischer Begriffe
mit deutsch-türkischem Glossar. Hamm: Kaynak Verlag 1997.

Mette, Norbert: Religionspädagogik. Düsseldorf: Patmos-Verlag 1994.
Miehl, Melanie/Lemmen, Thomas: Islamisches Alltagsleben in Deutsch-

land Bonn: Friedrich-Ebert-Stiftung 2001.
Mischo, Johannes: Okkultismus bei Jugendlichen. Ergebnisse einer empi-

rischen Untersuchung. Mainz: Matthias-Grünewald 1991.
Mitteilungen der Beauftragten der Bundesregierung für die Belange der

Ausländer: In der Diskussion: Integration oder Ausgrenzung? Zur Bil-
dungs- und Ausbildungssituation von Jugendlichen ausländischer Her-
kunft. Bonn: Beauftragten der Bundesregierung für die Belange der
Ausländer April 1997.

Münchmeier, Richard: Miteinander-Nebeneinander-Gegeneinander. Zum
Verhältnis zwischen deutschen und ausländischen Jugendlichen. In: 13.
Shell-Jugendstudie. Band 1. Opladen: Leske+Budrich 2000, S. 221-260.

Nembach, Ulrich: Jugend und Religion in Europa. Frankfurt a.M.: Lang
1987.

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  273

Neumann, Ursula: Erziehung ausländischer Kinder. Erziehungsziele und
Bildungsvorstellungen in türkischen Arbeiterfamilien. Düsseldorf:
Schwann 1980.

Nielsen, Jorgen: Islam in Westeuropa. Hamburg: E.-B. Verlag 1992.
Nipkow, Karl Ernst: Bildung in einer pluralen Welt. Gütersloh: Güters-
loher Verlagshaus 1998.

Nipkow, Karl Ernst: Glaubensentwicklung und Erziehung. Gütersloh: Gü-
tersloher Verlagshaus 1992.

Nökel, Sigrid: Die Töchter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Soziologie
alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Fallstudie. Bielefeld:
Transcript Verlag 2002.

Nursi, Said: Risale-i Nur Külliyati. Istanbul: Yeni Asya Yayinlari 1999.
Ohms, Constance; Schenk, Christina: Diversity – Vielfalt als Politikansatz

in Theorie und Praxis. Von einer Zielgruppenpolitik hin zu einer »Poli-
tik der Verschiedenheit« (Politics of Diversity), April 2003. In: http://
www.sozialnetz-hessen.de/homosexualitaet/FachtagDiv/Ohms_Grund
satzreferat_Diversity.pdf.

Özbek, Abdullah: Bir Eg

^

itimci Olarak Hz. Muhammed. I
.
stanbul: Esra

Yayınları 1994.
Özcan, Mevlüt: Din Görevlisinin el Kitabı. Istanbul: Sabır Yayınları 1998.
Park, Robert Ezra: Race and culture. Glencoe, Ill., 1950.
Pinn, Irmgard: Verlockende Moderne? Türkische Jugendliche im Blick der

Wissenschaft. Duisburg: DISS-Verlag 1999.
Proske, Matthias; Radtke, Frank-Olaf: islamischer Fundamentalismus und

jugendliche Gewaltbereitschaft. Über eine pädagogische Parallelaktion.
In: Neue Sammlung, 39. Jahrgang 1/1999, S. 47-61.

Ramadan, Said: Das Islamische Recht. Theorie und Praxis. Wiesbaden:
MSV-Verl. 1996.

Ramadan, Tariq: Der Islam und der Westen – von der Konfrontation zum
Dialog der Zivilisationen. Hg. von der Muslim-Studenten-Vereinigung
in Deutschland e.V. Köln: MSV-Verl. 2000.

Rassoul, Muhammad Ahmad: Hadit für Schüler. An-Nawawyy’s Vierzig
Hadite mit Kommentar. Köln: IB Verlag Islamische Bibliothek 1993.

Rau, Johannes: Religionsfreiheit heute – zum Verhältnis von Staat und Re-
ligion in Deutschland. Rede von Bundespräsident Johannes Rau beim
Festakt zum 275. Geburtstag von Gotthold Ephraim Lessing am
22.01.2004 in Wolfenbüttel. In: Bulletin der Bundesregierung Nr. 07-2
vom 22.01.2004.

Renner, Erich: Erziehungs- und Sozialisationsbedingungen türkischer
Kinder. Ein Vergleich zwischen Deutschland und der Türkei. Rheinstet-
ten: Schindele Verlag GmbH 1975.

Roosevelt, Thomas R.: Management of diversity. Neue Personalstrategien
für Unternehmen; wie passen Giraffe und Elefant in ein Haus? Wies-
baden: Gabler 2001.

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274  |  Wege zur Integration

Roth, Erwin: Sozialwissenschaftliche Methoden. Lehr- und Handbuch für
Forschung und Praxis. München und Wien: R. Oldenbourg Verlag
1993.

Roth, Hans-Joachim: Religiöse Orientierungen von Jugendlichen und ihre
Bedeutung für den institutionellen Umgang im Bildungswesen: die
Frage des islamischen Religionsunterrichts – zur Einführung in die

Diskussion. In: Bukow, Wolf-Dietrich/Yildiz, Erol: Islam und Bildung. Op-
laden: Leske+Budrich 2003, S. 135-156.

Sandt, Fred-Ole: Religiosität von Jugendlichen in der Multikulturellen Ge-
sellschaft. Eine qualitative Untersuchung zu atheistischen, christlichen,
spiritualistischen und muslimischen Orientierungen. Münster: Wax-
mann 1996.

Schäfers, Bernhard: Grundbegriffe Soziologie. Opladen: Leske+Budrich
2003.

Schaumann, Lena (u.a.): Lebenssituation und Lebensentwürfe junger tür-
kischer Frauen der zweiten Migrantengeneration. Wiesbaden: Die Be-
vollmächtigte der Hessischen Landesregierung für Frauenangelegen-
heiten 1988.

Schiffauer, Werner: Die Gottesmänner. Türkische Islamisten in Deutsch-
land. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000.

Schilling, Hans: Grundlagen der Religionspädagogik: zum Verhältnis von
Theologie und Erziehungswissenschaft. Düsseldorf: Patmos-Verl. 1970.

Schimmel, Annemarie: Die Einflüsse der islamischen Kultur auf das
Abendland. In: Tilman Hannemann; Peter Meier-Hüsing (Hg.): Deut-
scher Islam – Islam in Deutschland. Beiträge und Ergebnisse der 1.
Bremer Islam-Woche. Marburg: Diagonal-Verlag 2000, S.179-194.

Schleiermacher, Friedrich: Psychologie. Aus Schleiermacher’s handschrift-
lichem Nachlasse und nachgeschriebenen Vorlesungen. Berlin: Reimer
1862.

Schnell, Rainer u.a.: Methoden der empirischen Sozialforschung. Mün-
chen, Wien: R. Oldenbourg Verlag 1995.

Schrader, Achim: Die Zweite Generation. Sozialisation und Akkulturation
ausländischer Kinder in der Bundesrepublik. Kronberg: Athenaeum
1976. 

Schwanitz, Dietrich: Bildung – alles was man wissen muß. Frankfurt a.M.:
Eichborn 1999.

Schweitzer, Friedrich: Religionspädagogik im 21. Jahrhundert. Gütersloh:
Gütersloher Verlagshaus 2004.

Şen, Faruk; Aydin, Hayrettin: Islam in Deutschland. München: Verlag C.H.
Beck 2002.

Senatsverwaltung für Gesundheit und Soziales. Die Ausländerbeauftragte
des Senats von Berlin. Pressemitteilung zur Repräsentativumfrage vom
12.12.1997.

Shell-Studie Jugend 2000. Band 1 und 2. Opladen: Leske+Budrich 2000.

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  275

Simmel, Georg: Gesammelte Schriften zur Religionssoziologie. Berlin:
Duncker&Humblot 1989.

Spielhaus, Riem/Färber, Alexa (Hrsg.): Islamisches Gemeindeleben in Ber-
lin. Berlin: Der Beauftragte des Senats von Berlin für Integration und
Migration 2006.

Statistisches Bundesamt. In: http://www.statistisches-bundesamt.de, abgele-
sen am 23.12.2006.

Statistisches Landesamt Berlin. In: http://www.statistik-berlin.de/framesets/
berl.htm, abgelesen am 23.12.2006.

Stöbe, Axel: Die Bedeutung des Islam im Sozialisationsprozess von Kin-
dern türkischer Herkunft und für Konzepte interkultureller Erziehung.
Hamburg: E.B.-Verlag 1998.

Tabatabai, Alameh: Das ABC des Islam. Tehran: Sazemane Tabligate Isla-
mi 1996.

Taberi, Ebu Cafer Muhammed b. Cerir: Tefsiri Taberi. Istanbul: Hisar
1996.

Taylor, Charles: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung.
Frankfurt a.M.: Fischer 1993.

Tertilt, Hermann: Turkish Power Boys. Ethnographie einer Jugendbande.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996.

Thomä-Venkse, Hanns: Islam und Integration. Zur Bedeutung des Islam
im Prozeß der Integration türkischer Arbeiterfamilien in die Gesell-
schaft der Bundesrepublik Deutschland. Hamburg: E.B.-Verlag 1981.

Thurstone, Louis L.: The measurement of attitude: a psychophysical me-
thod and some experiments with a scale for measuring attitude toward
the church. Chicago: University of Chicago Press 1964.

Tietze, Nikola: Islamische Identitäten. Formen muslimischer Religiosität
junger Männer in Deutschland und Frankreich. Hamburg: Hamburger
Edition HIS Verlagsgesellschaft 2001.

Tirmizi, Muhammed b. Isa: Sunenu´t-Tirmizi. Istanbul: Şefkat Yayıncılık
o.J.

UN-World Conference: Declaration of The UN World Conference Against
Racism and Xenophobia. Durban 2001. In: PUCL Bulletin. http://
www.pucl.org/Topics/International/2002/un-conf.htm.

Vorhoff, Karin: Zwischen Glaube, Nation und neuer Gemeinschaft: Aleviti-
sche Identität in der Türkei der Gegenwart. Berlin: Klaus Schwarz Ver-
lag 1995.

Weber, Max: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. Stuttgart: UTB
1988.

Worbs, Susanne und Heckmann, Friedrich: Islam in Deutschland. In:
Bundesministerium des Innern (Hg.): Texte zur Inneren Sicherheit.
Islamismus. Bonn: BMI 2003, S. 133-220.

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276  |  Wege zur Integration

ZfT-Studie: Entwicklung zur Parallelgesellschaft? Die gesellschaftliche und
soziale Integration junger türkeistämmiger Migranten. Zentrum für
Türkeistudien-aktuell Nr. 114. Essen: ZfT 2005a.

ZfT-Studie: Religiöse Praxis und organisatorische Vertretung türkisch-
stämmiger Muslime in Deutschland. Ergebnisse einer telefonischen Be-
fragung. Essen: ZfT 2005b.

Zinser, Hartmut: Psychologische Aspekte neuer Formen der Religiosität.
Bericht einer empirischen Untersuchung zu persönlichkeitskeitspsy-
chologischen Dimensionen der Mitgliedschaft der religiösen Bewegun-
gen und der Esoterik. Tübingen: Medien-Verl. Köhler 1997.

Zitelmann, Arnulf: Die Weltreligionen. Frankfurt a.M.: Campus Verlag
2002.

Zuwanderungsgesetz: Gesetz zur Steuerung der Zuwanderung und zur
Regelung des Aufenthalts und der Integration von Unionsbürgern und
Ausländern. Bundesgesetzblatt. Jahrgang 2004, Teil 1 Nr. 41, ausgege-
ben zu Bonn am 5.8.2004.

2007-02-20 14-04-57 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 263-276) T01_08 literatur.p 139958020712

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interviewleitfaden  |  277

 
 
 
 
 
 
 
 

Interviewleitfaden
 
 
 
 

 
 
 

1. sozialstatistische Angaben

– Alter
– Staatsangehörigkeit/Geburtsland
– Aufenthaltsdauer in Deutschland
– angestrebter Schulabschluss bzw. Ausbildungsabschluss; beruflicher

Status

2. Freizeit

1. Mit wem und wo verbringst Du Deine Freizeit?
2. Entspricht das Freizeitangebot der muslimischen Einrichtungen Dei-

nen Wunschvorstellungen?
3. Welche Veränderungswünsche hast Du von den Moscheen bzw. mus-

limischen Einrichtungen im Bezug auf Freizeitangebote?

3. Verhältnis zu den Eltern

1. Welches Verhältnis hast Du zu Deiner Mutter/Deinem Vater?
2. Denken Deine Eltern daran, in ihre Heimat, wenn sie nicht Deutsch-

land ist, zurückzukehren? Was denkst Du darüber?
3. Was hältst Du davon, dass Menschen im jugendlichen Alter die islami-

schen Regeln befolgen?
4. Welche Rolle spielen hierbei die Eltern dieser Jugendlichen?
5. Wie reagieren Deine Eltern, wenn Du die Gebote und Verbote im Islam

nicht einhältst?

2007-02-20 14-04-58 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 277-279) T01_09 interview-Leitfaden.p 139958020744

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278  |  Wege zur Integration

4. Gegenwärtige Situation –
Leben als Muslime in Deutschland

1. Welchen Eindruck macht die Situation der Muslime in Deutschland auf
Dich?

2. Hast Du Konflikte wegen Deiner muslimischen Identität erfahren?
3. Sind der Islam und die Muslime in Deutschland voll anerkannt?

Falls nein:
4. Was müsste sich ändern, damit der Islam und die Muslime in Deutsch-

land voll anerkannt werden?

5. Dimensionen der Religiosität

5.1 Dimension des Glaubens

1. Wie stellst Du Dir Gott/Allah vor?
2. Enthält der Koran die Wahrheit?
3. Bist Du der Meinung, dass manche Aussagen des Korans und der Sun-

na veraltet und unmodern sind und man deshalb auf einige Gebote und
Verbote verzichten kann?

4. Was erwartest Du nach dem Tod?

5.2 Dimension der religiösen Praxis

1. Welche Bedeutung hat das Gebet in Deinem Leben?
2. Was ist für Dich Religion ohne Gebete?
3. Wie findest Du es, dass Menschen fasten?
4. Wie stehst Du zur islamischen Trauung (Nikah)?

5.3 Dimension des subjektiven Erlebens

1. Was erwartest Du von einer Religion, damit sie für Dich und den Men-
schen wirklich etwas bedeutet?

2. Ist der Glaube wichtig für Dich, wenn ja, warum und wozu braucht
man ihn?

3. Ist die Religion für Dich der einzig wichtige Zufluchtsort?

5.4 Dimension der religiösen Kenntnis

1. Wie würdest Du Dein religiöses Wissen einschätzen?
2. Liest Du Bücher zum Islam?
3. Bist Du an religiöser Weiterbildung interessiert?

2007-02-20 14-04-58 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 277-279) T01_09 interview-Leitfaden.p 139958020744

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interviewleitfaden  |  279

5.5 Dimension der religiösen Konsequenzen
(religiöse Wirkungen)

1. Wie wichtig ist es Dir, Kinder nach religiösen Grundsätzen und nach
den Geboten des Korans zu erziehen?

2. Was denkst Du über das islamische Verbot des vor- und außerehelichen
Geschlechtsverkehrs?

3. Kannst Du Dir vorstellen, einen Menschen zu heiraten, der nicht mus-
limisch ist?

4. Stellt der Islam für Dich bei der Integration in diese Gesellschaft ein
Hindernis dar?

5. Wie verhält sich der Islam zur Demokratie und umgekehrt?
6. Wie erscheint Dir eine Person, die ihre religiösen Anliegen mit brachia-

ler Gewalt einzufordern/durchzusetzen trachtet?

5.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

1. Kennst Du muslimische Organisationen? Wenn ja, wie stehst Du zu
ihnen?

2. Weißt Du von ihrem organisierten Austausch mit Nichtmuslimen
usw.?

3. Wie ist Deine Wunschvorstellung von diesen muslimischen Organisa-
tionen? Wie weit entsprechen sie ihr?

4. Gehst Du in die Moschee? Wenn ja, warum und mit wem für gewöhn-
lich?

5. Woran denkst Du zunächst, wenn Du das Wort »Moschee« hörst?
6. Was ist aus Deiner Sicht die wichtigste Aufgabe einer Moschee?
7. Erfüllen die Moscheen in Deutschland ihre Aufgaben? Wenn nein, wo-

rin können sie sich verbessern?
8. Wie stellst Du Dir einen guten Imam vor?

2007-02-20 14-04-58 --- Projekt: T669.öztürk.integration / Dokument: FAX ID 0298139958020328|(S. 277-279) T01_09 interview-Leitfaden.p 139958020744

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kultur- und soziale Praxis

Katharina Zoll

Stabile Gemeinschaften
Transnationale Familien in der

Weltgesellschaft

Juni 2007, ca. 240 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-670-0

Daniel Münster

Postkoloniale Traditionen
Eine Ethnografie über Dorf,

Kaste und Ritual in Südindien

Mai 2007, ca. 264 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-538-3

Martin Baumann,

Jörg Stolz (Hg.)

Eine Schweiz –
viele Religionen
Risiken und Chancen des

Zusammenlebens

Mai 2007, ca. 325 Seiten,

kart., ca. 15,80 €,

ISBN: 978-3-89942-524-6

Klaus Müller-Richter,

Ramona Maria Uritescu (Hg.)

Imaginäre Topografien
Migration und Verortung

April 2007, ca. 340 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-594-9

Magdalena Nowicka (Hg.)

Von Polen nach Deutschland
und zurück
Die Arbeitsmigration und ihre

Herausforderungen für Europa

April 2007, ca. 260 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-605-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Pascal Goeke

Transnationale Migrationen
Post-jugoslawische Biografien

in der Weltgesellschaft

März 2007, 392 Seiten,

kart., 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-665-6

Reinhard Johler,

Ansgar Thiel, Josef Schmid,

Rainer Treptow (Hg.)

Europa und seine Fremden
Die Gestaltung kultureller

Vielfalt als Herausforderung

März 2007, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-368-6

Halit Öztürk

Wege zur Integration
Lebenswelten muslimischer

Jugendlicher in Deutschland

März 2007, 282 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-669-4

Elias Jammal, Ulrike Schwegler

Interkulturelle Kompetenz im
Umgang mit arabischen
Geschäftspartnern
Ein Trainingsprogramm

Februar 2007, 210 Seiten,

kart., 21,80 €,

ISBN: 978-3-89942-644-1

Corinne Neudorfer

Meet the Akha –
help the Akha?
Minderheiten, Tourismus und

Entwicklung in Laos

Februar 2007, 300 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-639-7

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kultur- und soziale Praxis

Holger Michael

Kulturelles Erbe als
identitätsstiftende Instanz?
Eine ethnographisch-

vergleichende Studie

dörflicher Gemeinschaften an

der Atlantik- und Pazifik-

küste Nicaraguas

Februar 2007, 230 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-602-1

TRANSIT MIGRATION

Forschungsgruppe (Hg.)

Turbulente Ränder
Neue Perspektiven auf

Migration an den Grenzen

Europas

Januar 2007, 252 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-480-5

María do Mar Castro Varela

Unzeitgemäße Utopien
Migrantinnen zwischen

Selbsterfindung und Gelehrter

Hoffnung

Januar 2007, 304 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-496-6

Sabine Mannitz

Die verkannte Integration
Eine Langzeitstudie unter

Heranwachsenden aus

Immigrantenfamilien

2006, 346 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-507-9

Annette Hornbacher (Hg.)

Ethik, Ethos, Ethnos
Aspekte und Probleme

interkultureller Ethik

2006, 432 Seiten,

kart., 31,80 €,

ISBN: 978-3-89942-490-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Maria Wurm

Musik in der Migration
Beobachtungen zur kulturellen

Artikulation türkischer

Jugendlicher in Deutschland

2006, 248 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-511-6

Heidrun Schulze

Migrieren – Arbeiten –
Krankwerden
Eine biographietheoretische

Untersuchung

2006, 282 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-495-9

Kerstin Hein

Hybride Identitäten
Bastelbiografien im

Spannungsverhältnis zwischen

Lateinamerika und Europa

2006, 472 Seiten,

kart., 31,80 €,

ISBN: 978-3-89942-447-8

Karin Scherschel

Rassismus als flexible
symbolische Ressource
Eine Studie über rassistische

Argumentationsfiguren

2006, 254 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-290-0

Thomas Hüsken

Der Stamm der Experten
Rhetorik und Praxis des

Interkulturellen Managements

in der deutschen staatlichen

Entwicklungszusammenarbeit

2006, 306 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-444-7

https://doi.org/10.14361/9783839406694 - am 15.02.2026, 00:02:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406694
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Wege zur Integration
	Inhalt
	Vorwort
	Danksagung
	1. Einleitung
	2. Forschungslage und -leitfragen
	2.1 Forschungslage
	2.1.1 »Verlockender Fundamentalismus«
	2.1.2 Shell-Studie »Jugend 2000«
	2.1.3 »Religiosität von Jugendlichen in der multikulturellen Gesellschaft«
	2.1.4 »Muslimische Religiosität und Erziehungsvorstellungen«
	2.1.5 »Islamische Identitäten«
	2.1.6 »Den Islam ausleben«

	2.2 Forschungsleitfragen

	3. Theoretische Grundlegung
	3.1 Einführung in den Islam und den kulturellen Hintergrund muslimischer Jugendlicher
	3.1.1 Die Hauptquellen des Islam: Koran und Sunna
	3.1.2 Theologische Rechtschulen im Islam
	3.1.3 Das islamische Menschenbild
	3.1.4 Die Glaubensgrundsätze des Islam
	3.1.5 Die Hauptpflichten eines Muslim
	3.1.6 Die Moschee – Zentrum des Glaubens und Ort des Gebetes und der Lehre

	3.2 Integration
	3.2.1 Integrationsmodelle
	3.2.2 Folgerungen
	3.2.2.1 Diversity Managment– Empowerment durch Vielfalt
	3.2.2.2 Perspektivwechsel in der Integrationsdebatte


	3.3 Begriff der »Religion« und »Religiosität« aus islamischer Sicht
	3.3.1 Zum Begriff iman
	3.3.2 Zum Begriff islam
	3.3.3 Zum Begriff ihsan

	3.4 Dimensionen der Religiosität
	3.4.1 Die Dimension des Glaubens
	3.4.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	3.4.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	3.4.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	3.4.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen


	4. Methodologische Perspektive
	4.1 Die Gespräche: Untersuchungsfeld, Zielgruppe, Zugang und Interviewte
	4.1.1 Untersuchungsfeld: Der Islam und die Muslime in Berlin
	4.1.2 Zielgruppe: Muslimische Jugendliche
	4.1.2.1 Familie
	4.1.2.2 Bildungssituation
	4.1.2.3 Berufliche Situation

	4.1.3 Zugang und Interviewte: der Weg zu den Interviewten und die Gespräche
	4.1.4 Auswertungsverfahren


	5. Personenbezogene Auswertung: Die Antworten der Jugendlichen
	5.1 Emin – »Mein Glaube ist fest und ich zweifele nicht an meinem Glauben.«
	Zur Interviewsituation
	5.1.1 Wer ist Emin?
	5.1.2 Dimensionen der Religiosität
	5.1.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.1.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.1.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.1.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.1.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.1.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.2 Kenan – »Ohne Religion würde es auf dieser Erde Chaos geben.«
	Zur Interviewsituation
	5.2.1 Wer ist Kenan?
	5.2.2 Dimensionen der Religiosität
	5.2.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.2.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.2.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.2.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.2.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.2.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.3 Aische – »Glaube ist wichtig; man braucht und man hat einen Beschützer: Gott.«
	Zur Interviewsituation
	5.3.1 Wer ist Aische?
	5.3.2 Dimensionen der Religiosität
	5.3.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.3.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.3.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.3.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.3.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.3.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.4 Benjamin – »Ja, die Religion hilft mir, dass ich nicht hoffnungslos werde und nicht aufgeb. Sie gibt mir Mut und legt mir nahe, geduldig zu sein.«
	Zur Interviewsituation
	5.4.1 Wer ist Benjamin?
	5.4.2 Dimensionen der Religiosität
	5.4.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.4.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.4.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.4.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.4.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.5.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.5 Dominik – »Religion ist Quelle für den Lebenssinn.«
	Zur Interviewsituation
	5.5.1 Wer ist Dominik?
	5.5.2 Dimensionen der Religiosität
	5.5.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.5.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.5.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.5.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.5.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.5.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.6 Stefan – »Ich habe mit dem Islam die Ruhe und Schönheit gefunden.«
	Zur Interviewsituation
	5.6.1 Wer ist Stefan?
	5.6.2 Dimensionen der Religiosität
	5.6.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.6.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.6.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.6.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.6.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.6.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.7 Firdevs – »Die Religion ist, wenn man es richtig versteht und praktiziert, doch gut und nützlich für den Menschen.«
	Zur Interviewsituation
	5.7.1 Wer ist Firdevs?
	5.7.2 Dimensionen der Religiosität
	5.7.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.7.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.7.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.7.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.7.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.7.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.8 Orhan – »Religion ist doch für uns gut. Islam ist meine Religion. Er schützt mich und gibt mir Halt.«
	Zur Interviewsituation
	5.8.1 Wer ist Orhan?
	5.8.2 Dimensionen der Religiosität
	5.8.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.8.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.8.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.8.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.8.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.8.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.9 Gülsüm – »Der Islam diszipliniert mich und zügelt mein Ego.«
	Zur Interviewsituation
	5.9.1 Wer ist Gülsüm?
	5.9.2 Dimensionen der Religiosität
	5.9.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.9.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.9.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.9.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.9.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.9.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.10 Fadimah – »Ich glaube, dass der Islam auf mich einen positiven Einfluss hat, obwohl ich jetzt nicht die ›große‹ Frau bin, die die islamischen Gebote und Verbote immer praktiziert.«
	Zur Interviewsituation
	5.10.1 Wer ist Fadimah?
	5.10.2 Dimensionen der Religiosität
	5.10.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.10.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.10.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.10.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.10.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.10.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.11 Zehra – »Glauben ist für mich wichtig, weil ich dann einen Weg habe, weil ich weiß, was ich erreichen möchte.«
	Zur Interviewsituation
	5.11.1 Wer ist Zehra?
	5.11.2 Dimensionen der Religiosität
	5.11.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.11.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.11.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.11.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.11.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.11.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame


	5.12 Maryam – »Glaube ist meine innere Polizei.«
	Zur Interviewsituation
	5.12.1 Wer ist Maryam?
	5.12.2 Dimensionen der Religiosität
	5.12.2.1 Die Dimension des Glaubens
	5.12.2.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	5.12.2.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	5.12.2.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	5.12.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	5.12.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame



	6. Dimensionsbezogene Auswertung: islamische Religiosität und Integration
	6.1 Religiosität
	6.1.1 Die Dimension des Glaubens
	6.1.2 Die Dimension der religiösen Praxis
	6.1.3 Die Dimension der religiösen Erfahrungen
	6.1.4 Die Dimension des religiösen Wissens
	6.1.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiösen Überzeugungen
	6.1.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

	6.2 Integration
	6.2.1 Auswertung der Interviews
	6.2.2 Verhältnis zur Religiosität


	7. Resümee und Ausblick
	7.1 Resümee
	7.2 Ausblick

	Literatur
	Interviewleitfaden

