4 FALLSTUDIE: Nightfever

4.1 Einleitung und Kurzportrait

Mit dem Wissen um die Geschichte und Kontexte katholischer Initiativen, das im
vorigen Kapitel eingefithrt wurde, soll ein weiteres aktuelles Beispiel diskutiert wer-
den, das im Vergleich mit dem Trinity iiberregional bekannter ist. Nightfever ist ei-
ne der neuen und zunehmend populiren Initiativen in der katholischen Landschaft
im deutschsprachigen Raum, die auch global aktiv ist. Durch die Gestaltung des
Kirchenraums fir die eucharistische Anbetung wird eine Atmosphire erzeugt, die
auch bei nicht (mehr) kirchlich sozialisierten Besucher:innen hiufig gut aufgenom-
men wird. Diese ist niedrigschwellig und anschlussfihig an verschiedene populir-
kulturelle Formate, wihrend die theologischen Prinzipien der Veranstaltung (Anbe-
tung, Neuevangelisierung) durchaus konservativ sind. Dieses Format wird hier als
ein Beispiel untersucht, das zeigt, wie eine katholische Identitit bewahrt werden
soll bei gleichzeitigem Versuch, sich an die Gesellschaft - hier insbesondere die Ju-
gendkultur — anzupassen.

Im Gesamtargument des Buches nimmt dieses Kapitel Aspekte aus Kapitel
3 zur historischen Entwicklung auf und bereitet zugleich die Entwicklung von
Vergleichsfillen im folgenden Kapitel 5 vor. Es geht hier nicht um eine Analyse
der theologischen Prinzipien von Nightfever oder gar um eine theologische oder
andersartige Bewertung dieser Initiative, sondern darum, aus religionswissen-
schaftlicher Perspektive konkrete sozial-riumliche Situationen im Kirchenraum
zu untersuchen. Dabei lautet das Hauptargument, dass es insbesondere die Atmo-
sphire ist, die eine Briickenfunktion zwischen katholischer Tradition und Popu-
larkultur ibernimmt. Mit anderen Worten: Nightfever-Veranstaltungen erzeugen
durch atmosphirische Faktoren eine emotionale und diskursive Anschlussfihig-
keit an popularkulturelle Praktiken. Dabei positioniert sich Nightfever gleichzeitig
nach zwei Seiten: Gegeniiber snormalencliturgischen Formaten der rémisch-katho-
lischen Kirche (bei gleichzeitiger Berufung auf ebendiese Liturgie) und gegeniiber

14.02.2026, 16:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

populdrkulturellen Veranstaltungen. Zugespitzt formuliert kann Nightfever damit
als zugleich konservativ und populirkulturell bezeichnet werden.'

Es geht hier ebenfalls nicht um eine Analyse von Nightfever als Institution oder
Gemeinschaft, sondern als sozial-riumliches Arrangement. Die Analyseeinheit
der Untersuchung ist ein bestimmter Veranstaltungstyp, nimlich der sogenannte
»Nightfever-Abendx, eine gestaltete eucharistische Anbetung, die von der Initiative
in innerstidtischen Kirchen in der Regel samstagabends organisiert wird.”

Natiirlich haben Jugendliche und junge Erwachsene schon lange mit neuen
Formaten (Ritual, Musik, Tanz etc.) >experimentiert< und dabei aus dem Fun-
dus der nicht-religiésen und nicht-katholischen Populirkultur geschépft. Was
wir bei Nightfever und Zhnlichen Gruppen sehen, ist jedoch eine spezifische
Konfiguration, da sie unter Bedingungen der Spitmoderne geschieht und - im
Gegensatz beispielsweise zu den Jugendbewegungen der Weimarer Republik und
der Nachkriegszeit — unter dem Eindruck eines massiven Mitgliederschwunds
der katholischen Kirche in Deutschland besonders unter Jugendlichen und jungen
Erwachsenen.

Initiativen wie Nightfever werden in der kirchlichen wie nicht-kirchlichen
Tagespresse gelegentlich thematisiert (z. B. Giinther 2016, 8), sind aber selten Ge-
genstand der religionswissenschaftlichen Literatur. In der theologischen Literatur
werden Nightfever und dhnliche Gruppen als »offene Initiative« (Hoffmann 2008,
96) oder als »jugendliturgische Initiative« (Sellmann 2010, 441) bezeichnet. Gerade
bei Nightfever sind auch Verbindungen zu den Neuen Geistlichen Gemeinschaften
(NGG)® nachweisbar, ist die Initiative doch unter anderem aus der Emmanuel-
Gemeinschaft heraus entstanden (Nissing und S} 2013, 20-21) und lebt »vom

1 Dies ist beileibe kein prinzipieller Widerspruch, wie beispielsweise auch die neo-evangelika-
le Bewegung in Nordamerika und andernorts zeigt (z. B. Noll 2001; Wolfe 2005; Oosterbaan
2010; Emling und Rakow 2014).

2 Nicht von Interesse ist dagegen, wie z. B. diese Art von Kontakt mit der Jugend zu optimie-
ren ware, um moglichstviele Jugendliche langfristig an die katholische Kirche zu binden. Be-
lastbare quantitative Aussagen tber die langfristige Bindung von Jugendlichen und jungen
Erwachsenen an Nightfever oder gar die katholische Kirche insgesamt sind nicht vorhanden.

3 Die »neuen geistlichen Gemeinschaften und Bewegungen« (NGC) sind Gruppierungen, »in
denen sich mehrheitlich Laien, aber auch Kleriker und Ordensleute um ein intensives reli-
gidses Leben in Gemeinschaft bzw. um eine Glaubenserneuerung in der Kirche bemuhen«
(Tigges 1999, 218). Diese Gemeinschaften werden in der theologischen Literatur ausfiihrlich
diskutiert (z. B. Tigges et al. 1993—2001; Baumann-Neuhaus 2011; Hochschild 2013; Faggio-
li 2014) und zwar durchaus kontrovers. So betonen die einen ihre Starken in der Evangeli-
sierung (Penners 20071), Jugendarbeit (Scheidler 2000, 119) oder Okumene (Dettwiler 2000),
wihrend andere eher auf theologische Herausforderungen (Wilhélem 2013), das problema-
tische Verhdltnis zur Ortskirche (Gefimann 2015) oder die Konkurrenzbeziehung zu den Ju-
gendverbanden der katholischen Kirche eingehen (Nientiedt 1986).

14.02.2026, 16:55:47. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 FALLSTUDIE: Nightfever

Engagement zahlreicher NGG« (Slawek 2015, 161; siehe auch Rieder 2014). Die In-
itiatoren selbst bezeichnen Nightfever als internationale Bewegung und als »offenes
Projekt« (Nissing und Stf 2013, 11) oder »offene[n] Gebetsabend« (Sif 0.]., 3). 2005
aus den Erfahrungen des Weltjugendtags von Katharina Fassler-Maloney, Andreas
Sufd und Martin Koch gegriindet, verfolgt Nightfever das Ziel der Neuevangeli-
sierung. Zu diesem Zweck kooperieren die Veranstalter mit Kirchengemeinden in
innerstidtischer Lage und veranstalten am Wochenende, in der Regel am Samstag-
abend, »Nightfever-Abendec, bei denen Passanten eingeladen sind, unverbindlich
und so lange es ihnen beliebt, die Kirche zu besuchen. Die Veranstalter wollen
bewusst eine »besondere Atmosphire« (Wittal 2013, 97) schaffen, die sich von dem
unterscheidet, was Besucher:innen iiblicherweise in einer Kirche kennen oder
erwarten.

Die wenigen bereits existierenden theologischen Arbeiten zu Nightfever neh-
men in der Regel eine Bewertung dieser Initiative vor.* Kritiker:innen finden es
vor allem irritierend, dass das Allerheiligste vor Ungetauften gezeigt wird (z. B.
Gerhards und Wildt 2015; Zerfafy 2015). Beftirworter:innen sehen dagegen eine
gute Chance der Neuevangelisierung unter Kirchenfernen (z. B. Hoffmann 2008;
Slawek 2015).> Alexander Zerfaf$ weist darauf hin, dass man Nightfever als Versuch
deuten kann, »mit der eucharistischen Anbetung eine traditionelle Andachtspraxis
zeitgemafd neu zu interpretieren und in Szene zu setzen« (Zerfafd 2015, 629). Damit
solle das »etwas angestaubte Image« der traditionellen Liturgie gerade fiir junge
Leute aufgebessert werden (Zerfafy 2015, 629). Dies funktioniere in erster Linie
tiber die Schaffung von »individuellen Freiriumen der Gottesbegegnung« — hier
sieht Zerfaf3 einen direkten Anschluss an die Suche nach »freier individueller Ent-
faltung«, was sich vom »Gemeinschaftsgeist zur Zeit der Liturgischen Bewegung«
unterscheide (Zerfafd 2015, 629). Dies sind wichtige Hypothesen, es steht jedoch
noch aus, diese empirisch und analytisch zu priifen und die Funktionsweise der ge-
nannten Prozesse zu untersuchen. Zudem macht Zerfaf recht schnell den Sprung
zu einer theologischen Kritik, die sich vor allem darauf bezieht, dass bei Nightfever
die Verkiindigung unmittelbar mit der Teilhabe an der Schau des Allerheiligsten
verbunden sei (Zerfaf 2015, 629).

Zugleich konstatieren Albert Gerhards und Kim de Wildt (2015, 96) sowie Alex-
ander Zerfaf} (2015) mit Blick auf Nightfever eine Forschungsliicke und betonen die
»besondere Atmosphirec, die auch von »kirchenfernen Menschen« geschitzt werde
und ihrem &sthetischen Empfinden gerecht werde, ohne dies aber analytisch aufzu-

4 Z. B. vorwiegend positiv: Hoffmann 2008; Roth 2015; Slawek 2015; eher negativ: Kranemann
2013; Gerhards und Wildt 2015; Zerfafd 2015.

5 Bereits seit den 1980er Jahren wird innertheologisch verstarkt diskutiert, welche Rolle Evan-
gelisierung in der Jugendarbeit spielen soll (Horing 2000, 148-149).

14.02.2026, 16:55:47. - Open A

67


https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

schliisseln (Gerhards und Wildt 2015, 100). Auch Benedikt Kranemann notiert den
Bedarf an empirischen Arbeiten iiber Nightfever (2013, 145).

Im Kontext der Jugendpastoral verweist Matthias Sellmann auf die besondere
Rolle des raumlichen und korperlichen Erlebens und nennt als ein Beispiel Nightfe-
ver, das mit einer »asthetischen Verfremdung« des Kirchenraums arbeite (Sellmann
2010, 442). Er beschreibt Nightfever und dhnliche Veranstaltungen, die auf sinnlich
ansprechende Elemente zuriickgreifen und sich dabei auch aus der Populirkultur
bedienen. Dies richte sich nach einem dsthetischen Bediirfnis der Menschen: »Ob
das Kommen etwas brachte, entscheidet sich weniger daran, ob es wahr oder gut,
sondern mehr daran, ob es schén war« (Sellmann 2010, 441). Oder, an anderer Stelle:
»Das, was Sinn vermitteln soll, muss die Sinne ansprechen. Es geht [den Jugendli-
chen] nicht zuerst um eine kognitive oder ethische Selbstvergewisserung, sondern
um eine dsthetisch-praktische. Gesucht wird nicht die Behauptung oder die Reflexi-
on des Sinns, sondern seine performative Inszenierung« (Sellmann 2006, 52). Sell-
mann ordnet Nightfever als »ein Kind des »iconic turn« ein, in dem »die religiésen
Performanzbediirfnisse junger Leute« bedient wiirden (Sellmann 2010, 442). Er be-
schreibt es als tiberraschend, »wie attraktiv [...] diese Kombination von popkulturell
anschlussfihiger christlich-konservativer Religiositit bei den Jiingeren« (Sellmann
2010, 442) sei. Aulerdem ist fir ihn nicht unbedingt erwartbar, dass es angesichts
der»leicht zu erkennende Kirchen-, Eucharistie- und Klerikerfokussierung der Ver-
anstaltung« keinen »kirchenorganisatorischen Reflex einer Ablehnung der moder-
nen Kulturtechniken« gebe (Sellmann 2010, 442). »Leicht zu erkennenc ist dies je-
doch nur fiir entsprechend sozialisierte und informierte Personen und gerade hier
liegt ein Aspekt von Nightfever, auf den ich in meiner Analyse ausfithrlicher ein-
gehen werde: Der Umstand, dass die >Verfremdung« des Kirchenraums vorwiegend
aus einer traditionellen rémisch-katholischen Sicht als solche wahrgenommen wer-
den kann. Fiir viele Besucherinnen und Besucher entspricht die Atmosphire viel-
mehr den aus ihrer Sicht iiblichen populirkulturellen Formaten, bleibt aber erkenn-
bar religiés — insbesondere durch den architektonischen Rahmen, das Kirchenge-
baude.

Auch betont Sellmann die Inszenierung und Gestaltung des Raumes: Er spricht
von »Raumverzauberung«, von »simulativer Benutzerfithrung« und von »Reduzie-
rung diskursiver zugunsten sphirischer Selbstvergewisserung« (Sellmann 2010,
442). Hier ist eine Verschiebung des analytischen Interesses hin zu den soziokul-
turellen Mechanismen aufschlussreich, welche das >Funktionieren< bestimmter
raumlicher Elemente — ohne zwingend vorauszusetzende gestalterische Inten-
tionen — ermdglichen und bedingen. Auch diesen Aspekten wird sich die Analyse
verstirkt widmen.

Im Jahr 2005 griindeten Andreas S}, Katharina Fassler-Maloney und Martin
Koch, damals noch Studierende der katholischen Theologie an der Universitit Bonn,
aus den Erfahrungen des Kolner Weltjugendtages heraus die Initiative Nightfever

14.02.2026, 16:55:47. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 FALLSTUDIE: Nightfever

(Gerhards und Wildt 2015, 91). Thre Idee war inspiriert von Veranstaltungen, die sie
bereits frither organisiert hatten: Sif? hatte Nachtwallfahrten des Weltjugendtags-
kreuzes in Bonn veranstaltet; Fassler-Maloney hatte an missionarischen Veranstal-
tungen der Gemeinschaft Emmanuel teilgenommen, die als »Barmherzigkeitsaben-
de«vorwiegend in Anbetung und Straflenmission bestanden (Nissing und Siif3 2013,
20; siehe auch Zerfafd 2015, 623). Die Gemeinschaft Emmanuel veranstaltete wih-
rend des Weltjugendtages in Kéln (und davor bereits im Jahr 2000 in Rom) eine
Abendveranstaltung mit dem Namen »Nightfevers, die als Namens- und Ideenge-
ber fur die neue Initiative fungierte (Hoffmann 2008, 16; Nissing und Stf 2013, 20;
Gerhards und Wildt 2015, 96). Am 29. Oktober 2005 fand — in direkter Ankniipfung
an die Erlebnisse des Weltjugendtages — in der St. Remigius-Kirche in Bonn die
erste eucharistische Anbetung unter dem Titel »W]T goes on — Nightfever« statt
(Nissing und Siif 2013, 20). Bis Ende 2021 haben nach eigenen Angaben mehr als
4.000 Nightfever-Veranstaltungen in iitber 200 Stidten weltweit, hauptsichlich in
Deutschland, aber auch im iibrigen Europa sowie in Nord- und Siidamerika statt-
gefunden. Neben den Nightfever-Abenden organisiert die Initiative auch Glaubens-
kurse, Wochenendtreffen und Gebetsketten. Im Mittelpunkt der hier vorliegenden
Analyse steht aber nicht Nightfever als Gesamtinitiative oder Glaubensbewegung,
sondern allein das liturgische Format — das sozial-riumliche Arrangement - des
Nightfever-Abends. Gegenstand der Analyse ist eine bestimmte idealtypische, sozi-
al-raumliche Situation, die — wie andere Situationen auch — in den sozialen Kontext
einer Organisation eingebettet ist und somit auch die Beriicksichtigung dieses Kon-
textes erfordert.

Was die Form der Gemeinschaft betrifft, so sieht Nightfever sich selbst als »ge-
meinschaftliches und zugleich offenes Projekt«, das keine feste Gruppe und auch
keine geistliche Gemeinschaft ist (Nissing und Suf 2013, 20-21). Gerhards zitiert
Suf}, wenn er schreibt, dass die Initiative von meist jungen Laien und nicht von
Hauptamtlichen getragen werde und daher »eine Art Grassroots-(Graswurzel-)Be-
wegung« sei (Gerhards und Wildt 2015, 98). Das ausdriickliche Ziel von Nightfever
ist die Verkiindigung und (Neu-)Evangelisierung: »Die Nightfever-Abende wenden
sich [...] besonders an Menschen, die nicht kirchlich sozialisiert sind oder lange kei-
nen Kontakt mehr zur Kirche hatten« (Nissing und Siifd 2013, 12; siehe auch Zerfay
2015, 623). Um dieses Ziel zu erreichen, wird eine niedrigschwellige Form® ange-
strebt, d.h. eine einfache Sprache, ein unverbindlicher zeitlicher Rahmen und offe-

6 In der Jugendpastoral wird die Niedrigschwelligkeit teilweise so weit gefiihrt, dass sogar
der religiose Aspekt kirchlicher Veranstaltungen zuriickgestellt wird: Nach Héring »miissen
kirchliche Initiativen als offene Begegnungsangebote verstanden werden, in denen Jugend-
liche so sein kénnen, wie sie sein wollen, also durchaus auch explizit >nicht religios, denn
auch ihnen ist Gott wohl gesonnen und Er ist méglicherweise schon lingst am Werk« (H6-
ring 2000, 88). Nightfever nidhert sich dieser Sichtweise an, insofern ausdriicklich nicht nach
derreligiésen Einstellung von Besucher:innen gefragt wird. Die dogmatischen Prinzipien von

14.02.2026, 16:55:47. - Open A

69


https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

ne Moglichkeiten der Betitigung oder Nicht-Betitigung im Kirchenraum (Fassler-
Maloney und Siif? 2009, 3). Diese »Unverbindlichkeit« wird in den theologischen Ar-
beiten zu Nightfever oft betont (so z. B. bei Gerhards und Wildt 2015, 94 und Roth
2015, 196—197) und auch atmosphirisch realisiert.

In der Regel findet ein Nightfever-Abend unmittelbar im Anschluss an einen
Gottesdienst am Freitag- oder Samstagabend statt. Die Monstranz wird auf den mit
einem rot-weiflen Tuch geschmiickten Altar gestellt. Vor den Altar werden einige
grofle Metallbleche gelegt, auf die die Besucher:innen spiter ihre Teelichte stellen.
Auch die Beleuchtung des Raumes wird geindert: Viele Lampen werden ausgeschal-
tet, ein einzelnes Licht strahlt auf die Monstranz. Der Kirchenraum ist insgesamt
etwas dunkler als wihrend des Gottesdienstes, dafiir beleuchten jetzt farbige, meist
rotliche Lichter einige Siulen oder die Winde und Decken. Die musikalische Unter-
malung des Abends wird von einer kleinen Band geleistet, meist bestehend aus Kla-
vier und Singer:in, die sich mit Blickrichtung zum Altar in einem der Seitenschiffe
aufstellt. In den Seitenschiffen werden Stithle als Gelegenheit fiir Beichte, Gesprich
oder Empfang des Segens aufgestellt.

Der Nightfever-Abend beginnt hiufig mit kurzen Begriiflungsworten durch
Nightfever-Aktive. Elemente des Abends und Moglichkeiten der Betatigung umfas-
sen: »Glaubensgespriche«, »Zeugnis auf der Strafle und in der Kirche«, »Lobpreisc,
»musikalisch gestaltete Anbetungc, »freies Gebet, eine »Fiirbitten-Box« vor dem
Altar, »Bibelspriiche als Zusage der Barmherzigkeit Gottes«, die »Spendung des
Sakraments der Versohnung«. Diese Formen berufen sich auf die »geistlichen Auf-
briiche der Kirche nach dem II. Vatikanischen Konzil« (Fassler-Maloney und Saf}
2009, 8).

Zentraler Mittelpunkt sowohl des Raumes als auch der Veranstaltung ist die »Be-
gegnung mit dem Heiligen« (Gerhards und Wildt 2015, 96). Zusammenfassend kann
man die Themen eines Nightfever-Abends in den theologischen Termini »Liturgie«,
»Diakonie« und »Verkiindigung« zusammenfassen. Die liturgische Gestaltung be-
steht in der Anbetung; die Diakonie wird in Form der Firbitten-Box umgesetzt, die
»das Individuelle in Richtung der Gemeinschaft iiberwinden« soll; die Verkiindi-
gung duflert sich in der grundlegenden Intention der Veranstaltung: Konkrete mis-
sionarische Elemente sind das Ansprechen der Passanten vor der Kirche, verbun-
den mit der Aufforderung, im Kirchenraum eine Kerze anzuziinden (Gerhards und
Wildt 2015, 96). Mit dem Aspekt der Mission verwirklicht Nightfever zentral eine
der Aufgaben, die die Deutsche Bischofskonferenz unter dem Titel »Zeit zur Aussaat«:
Missionarisch Kirche sein zu den Kernaufgaben des 21. Jahrhunderts erklirt hat (Se-
kretariat der Deutschen Bischofskonferenz 2000; siehe auch Scharnberg 2006b, 21).

Nightfever sind dagegen konservativ religios. Zum Stichwort »Niedrigschwelligkeit«in City-
Kirchen-Projekten siehe z. B. auch Schlamelcher (2013, 207-217).

14.02.2026, 16:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 FALLSTUDIE: Nightfever

Es geht bei Nightfever aber weniger um die Missionierung Andersgliubiger, son-
dern stirker darum, solche, die die Kirche zwar kennen, aber »nicht kirchlich so-
zialisiert oder lange nicht mehr in der Kirche gewesen sind« zu erreichen (Fassler-
Maloney und Siifd 2009, 3); die Initiative richtet sich an »kirchenferne Jugendliche
und junge Erwachsene« (Sif 0.]., 3).

Bald nach Beginn des Nightfever-Abends betreten die ersten Passanten, die zum
Teil der Einladung gefolgt sind, mit einem Teelicht in der Hand die Kirche. Auch
die Gesprachsgruppen in den Seitenschiffen sind relativ bald besetzt. Der Besucher-
strom reif3t in der Regel im Verlauf des Abends nur selten ab; in den Kirchenbinken
nehmen hin und wieder Besucher:innen Platz und verweilen unterschiedlich lang.
Gelegentlich lesen Nightfever-Aktive Texte vor oder erliutern das Geschehen der
Aussetzung und Anbetung. Die meisten Giste gehen relativ zielstrebig zum Altar,
um davor ihr Teelicht anzuziinden. Dabei nehmen sie oft eine kniende oder gebeug-
te Position; etwas anderes ermdglicht das riumliche Arrangement kaum. Ob diese
Handlung im Einzelfall als Zeichen der Verehrung gedeutet wird, liegt im Ermes-
sen der jeweiligen Besucher:innen. Die Wahrscheinlichkeit, dass ein Vorbeugen des
Oberkorpers oder Niederknien vor einem Altar in einer Kirche von den Anwesenden
alsreligiose Geste gedeutet wird, istjedoch relativ grof3, da dies zum Standardreper-
toire korperlicher Verehrungsgesten in der romisch-katholischen Tradition gehort.
Einige verlassen gleich darauf wieder die Kirche, andere bleiben linger und neh-
men die Gelegenheit eines Gesprichs wahr. Mitunter sind emotionale Erlebnisse zu
beobachten (z. B. Weinen, einander Umarmen, Gesicht in den Hinden verbergen).

4.2 Analyse des Nightfever-Abends mit Fokus auf »Atmosphéare«
4.2.1 Sozial-raumliches Arrangement »Nightfever«

Im Sinne der eingangs angedeuteten Intention, neben den ausdriicklichen verba-
len oder textlichen AuRerungen von Menschen auch die sozial-riumlichen Arran-
gements als Datenmaterial methodologisch ernst zu nehmen, beginnt die Analyse
des Falls mit einem fotografisch dokumentierten Arrangement. Dieses nicht-textli-
che Protokoll wird sequenzanalytisch untersucht, um das intuitive >Verstehen« des
Bildes methodisch zu verlangsamen. Menschen verhalten sich in der Regel gemaf3
(seltener auch im Widerspruch zu) den Affordanzen eines sozial-riumlichen Arran-
gements, aber dieser soziale Vollzug kann seine Ermdglichungsbedingungen nicht
mitreflektieren. Dies wird erst in der handlungsentlasteten Situation der Analyse
eines (fotografischen) Protokolls moglich. Die Bildsequenzanalyse hat insbesonde-
re das Ziel, die strukturellen Muster des fotografisch protokollierten sozial-raumli-
chen Arrangements zu rekonstruieren. Welche soziokulturellen Dispositionen und
Strukturen realisieren sich im dokumentieren Arrangement?

14.02.2026, 16:55:47.

n


https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

