
4 Fallstudie: Nightfever

4.1 Einleitung und Kurzportrait

Mit dem Wissen um die Geschichte und Kontexte katholischer Initiativen, das im

vorigenKapitel eingeführtwurde, soll einweiteres aktuelles Beispiel diskutiertwer-

den, das im Vergleichmit dem Trinity überregional bekannter ist. Nightfever ist ei-

ne der neuen und zunehmend populären Initiativen in der katholischen Landschaft

im deutschsprachigen Raum, die auch global aktiv ist. Durch die Gestaltung des

Kirchenraums für die eucharistische Anbetung wird eine Atmosphäre erzeugt, die

auch bei nicht (mehr) kirchlich sozialisierten Besucher:innen häufig gut aufgenom-

men wird. Diese ist niedrigschwellig und anschlussfähig an verschiedene populär-

kulturelle Formate,während die theologischen Prinzipien der Veranstaltung (Anbe-

tung, Neuevangelisierung) durchaus konservativ sind. Dieses Format wird hier als

ein Beispiel untersucht, das zeigt, wie eine katholische Identität bewahrt werden

soll bei gleichzeitigem Versuch, sich an die Gesellschaft – hier insbesondere die Ju-

gendkultur – anzupassen.

Im Gesamtargument des Buches nimmt dieses Kapitel Aspekte aus Kapitel

3 zur historischen Entwicklung auf und bereitet zugleich die Entwicklung von

Vergleichsfällen im folgenden Kapitel 5 vor. Es geht hier nicht um eine Analyse

der theologischen Prinzipien von Nightfever oder gar um eine theologische oder

andersartige Bewertung dieser Initiative, sondern darum, aus religionswissen-

schaftlicher Perspektive konkrete sozial-räumliche Situationen im Kirchenraum

zu untersuchen. Dabei lautet das Hauptargument, dass es insbesondere die Atmo-

sphäre ist, die eine Brückenfunktion zwischen katholischer Tradition und Popu-

lärkultur übernimmt. Mit anderen Worten: Nightfever-Veranstaltungen erzeugen

durch atmosphärische Faktoren eine emotionale und diskursive Anschlussfähig-

keit an populärkulturelle Praktiken. Dabei positioniert sich Nightfever gleichzeitig

nach zwei Seiten: Gegenüber ›normalen‹ liturgischen Formaten der römisch-katho-

lischen Kirche (bei gleichzeitiger Berufung auf ebendiese Liturgie) und gegenüber

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005 - am 14.02.2026, 16:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

populärkulturellen Veranstaltungen. Zugespitzt formuliert kann Nightfever damit

als zugleich konservativ und populärkulturell bezeichnet werden.1

Es geht hier ebenfalls nicht um eine Analyse von Nightfever als Institution oder

Gemeinschaft, sondern als sozial-räumliches Arrangement. Die Analyseeinheit

der Untersuchung ist ein bestimmter Veranstaltungstyp, nämlich der sogenannte

»Nightfever-Abend«, eine gestaltete eucharistische Anbetung, die von der Initiative

in innerstädtischen Kirchen in der Regel samstagabends organisiert wird.2

Natürlich haben Jugendliche und junge Erwachsene schon lange mit neuen

Formaten (Ritual, Musik, Tanz etc.) ›experimentiert‹ und dabei aus dem Fun-

dus der nicht-religiösen und nicht-katholischen Populärkultur geschöpft. Was

wir bei Nightfever und ähnlichen Gruppen sehen, ist jedoch eine spezifische

Konfiguration, da sie unter Bedingungen der Spätmoderne geschieht und – im

Gegensatz beispielsweise zu den Jugendbewegungen der Weimarer Republik und

der Nachkriegszeit – unter dem Eindruck eines massiven Mitgliederschwunds

der katholischen Kirche in Deutschland besonders unter Jugendlichen und jungen

Erwachsenen.

Initiativen wie Nightfever werden in der kirchlichen wie nicht-kirchlichen

Tagespresse gelegentlich thematisiert (z. B. Günther 2016, 8), sind aber selten Ge-

genstand der religionswissenschaftlichen Literatur. In der theologischen Literatur

werden Nightfever und ähnliche Gruppen als »offene Initiative« (Hoffmann 2008,

96) oder als »jugendliturgische Initiative« (Sellmann 2010, 441) bezeichnet. Gerade

bei Nightfever sind auch Verbindungen zu den Neuen Geistlichen Gemeinschaften

(NGG)3 nachweisbar, ist die Initiative doch unter anderem aus der Emmanuel-

Gemeinschaft heraus entstanden (Nissing und Süß 2013, 20–21) und lebt »vom

1 Dies ist beileibe kein prinzipiellerWiderspruch, wie beispielsweise auch die neo-evangelika-

le Bewegung in Nordamerika und andernorts zeigt (z. B. Noll 2001; Wolfe 2005; Oosterbaan

2010; Emling und Rakow 2014).

2 Nicht von Interesse ist dagegen, wie z. B. diese Art von Kontakt mit der Jugend zu optimie-

renwäre, ummöglichst viele Jugendliche langfristig an die katholische Kirche zu binden. Be-

lastbare quantitative Aussagen über die langfristige Bindung von Jugendlichen und jungen

Erwachsenen an Nightfever oder gar die katholische Kirche insgesamt sind nicht vorhanden.

3 Die »neuen geistlichen Gemeinschaften und Bewegungen« (NGG) sind Gruppierungen, »in

denen sich mehrheitlich Laien, aber auch Kleriker und Ordensleute um ein intensives reli-

giöses Leben in Gemeinschaft bzw. um eine Glaubenserneuerung in der Kirche bemühen«

(Tigges 1999, 218). Diese Gemeinschaften werden in der theologischen Literatur ausführlich

diskutiert (z. B. Tigges et al. 1993–2001; Baumann-Neuhaus 2011; Hochschild 2013; Faggio-

li 2014) und zwar durchaus kontrovers. So betonen die einen ihre Stärken in der Evangeli-

sierung (Penners 2001), Jugendarbeit (Scheidler 2000, 119) oder Ökumene (Dettwiler 2000),

während andere eher auf theologische Herausforderungen (Wilhélem 2013), das problema-

tische Verhältnis zur Ortskirche (Geßmann 2015) oder die Konkurrenzbeziehung zu den Ju-

gendverbänden der katholischen Kirche eingehen (Nientiedt 1986).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005 - am 14.02.2026, 16:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Fallstudie: Nightfever 67

Engagement zahlreicher NGG« (Slawek 2015, 161; siehe auch Rieder 2014). Die In-

itiatoren selbst bezeichnenNightfever als internationale Bewegungund als »offenes

Projekt« (Nissing und Süß 2013, 11) oder »offene[n] Gebetsabend« (Süß o.J., 3). 2005

aus den Erfahrungen des Weltjugendtags von Katharina Fassler-Maloney, Andreas

Süß und Martin Koch gegründet, verfolgt Nightfever das Ziel der Neuevangeli-

sierung. Zu diesem Zweck kooperieren die Veranstalter mit Kirchengemeinden in

innerstädtischer Lage und veranstalten amWochenende, in der Regel am Samstag-

abend, »Nightfever-Abende«, bei denen Passanten eingeladen sind, unverbindlich

und so lange es ihnen beliebt, die Kirche zu besuchen. Die Veranstalter wollen

bewusst eine »besondere Atmosphäre« (Wittal 2013, 97) schaffen, die sich von dem

unterscheidet, was Besucher:innen üblicherweise in einer Kirche kennen oder

erwarten.

Die wenigen bereits existierenden theologischen Arbeiten zu Nightfever neh-

men in der Regel eine Bewertung dieser Initiative vor.4 Kritiker:innen finden es

vor allem irritierend, dass das Allerheiligste vor Ungetauften gezeigt wird (z. B.

Gerhards und Wildt 2015; Zerfaß 2015). Befürworter:innen sehen dagegen eine

gute Chance der Neuevangelisierung unter Kirchenfernen (z. B. Hoffmann 2008;

Slawek 2015).5 Alexander Zerfaß weist darauf hin, dass man Nightfever als Versuch

deuten kann, »mit der eucharistischen Anbetung eine traditionelle Andachtspraxis

zeitgemäß neu zu interpretieren und in Szene zu setzen« (Zerfaß 2015, 629). Damit

solle das »etwas angestaubte Image« der traditionellen Liturgie gerade für junge

Leute aufgebessert werden (Zerfaß 2015, 629). Dies funktioniere in erster Linie

über die Schaffung von »individuellen Freiräumen der Gottesbegegnung« – hier

sieht Zerfaß einen direkten Anschluss an die Suche nach »freier individueller Ent-

faltung«, was sich vom »Gemeinschaftsgeist zur Zeit der Liturgischen Bewegung«

unterscheide (Zerfaß 2015, 629). Dies sind wichtige Hypothesen, es steht jedoch

noch aus, diese empirisch und analytisch zu prüfen und die Funktionsweise der ge-

nannten Prozesse zu untersuchen. Zudem macht Zerfaß recht schnell den Sprung

zu einer theologischen Kritik, die sich vor allem darauf bezieht, dass bei Nightfever

die Verkündigung unmittelbar mit der Teilhabe an der Schau des Allerheiligsten

verbunden sei (Zerfaß 2015, 629).

Zugleich konstatieren Albert Gerhards und Kim de Wildt (2015, 96) sowie Alex-

ander Zerfaß (2015) mit Blick auf Nightfever eine Forschungslücke und betonen die

»besondere Atmosphäre«, die auch von »kirchenfernenMenschen« geschätzt werde

und ihremästhetischenEmpfinden gerechtwerde, ohne dies aber analytisch aufzu-

4 Z. B. vorwiegend positiv: Hoffmann 2008; Roth 2015; Slawek 2015; eher negativ: Kranemann

2013; Gerhards und Wildt 2015; Zerfaß 2015.

5 Bereits seit den 1980er Jahren wird innertheologisch verstärkt diskutiert, welche Rolle Evan-

gelisierung in der Jugendarbeit spielen soll (Höring 2000, 148–149).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005 - am 14.02.2026, 16:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

schlüsseln (Gerhards und Wildt 2015, 100). Auch Benedikt Kranemann notiert den

Bedarf an empirischen Arbeiten über Nightfever (2013, 145).

Im Kontext der Jugendpastoral verweist Matthias Sellmann auf die besondere

Rolle des räumlichen und körperlichen Erlebens und nennt als ein Beispiel Nightfe-

ver, dasmit einer »ästhetischenVerfremdung« des Kirchenraums arbeite (Sellmann

2010, 442). Er beschreibt Nightfever und ähnliche Veranstaltungen, die auf sinnlich

ansprechende Elemente zurückgreifen und sich dabei auch aus der Populärkultur

bedienen. Dies richte sich nach einem ästhetischen Bedürfnis der Menschen: »Ob

das Kommen etwas brachte, entscheidet sich weniger daran, ob es wahr oder gut,

sondernmehr daran, ob es schönwar« (Sellmann 2010, 441).Oder, an anderer Stelle:

»Das, was Sinn vermitteln soll, muss die Sinne ansprechen. Es geht [den Jugendli-

chen] nicht zuerst um eine kognitive oder ethische Selbstvergewisserung, sondern

umeine ästhetisch-praktische.Gesuchtwirdnicht dieBehauptungoder dieReflexi-

on des Sinns, sondern seine performative Inszenierung« (Sellmann 2006, 52). Sell-

mann ordnet Nightfever als »ein Kind des ›iconic turn‹« ein, in dem »die religiösen

Performanzbedürfnisse junger Leute« bedient würden (Sellmann 2010, 442). Er be-

schreibt es als überraschend, »wie attraktiv […] diese Kombination von popkulturell

anschlussfähiger christlich-konservativer Religiosität bei den Jüngeren« (Sellmann

2010, 442) sei. Außerdem ist für ihn nicht unbedingt erwartbar, dass es angesichts

der »leicht zu erkennendeKirchen-,Eucharistie- undKlerikerfokussierungderVer-

anstaltung« keinen »kirchenorganisatorischen Reflex einer Ablehnung der moder-

nen Kulturtechniken« gebe (Sellmann 2010, 442). »Leicht zu erkennen« ist dies je-

doch nur für entsprechend sozialisierte und informierte Personen und gerade hier

liegt ein Aspekt von Nightfever, auf den ich in meiner Analyse ausführlicher ein-

gehen werde: Der Umstand, dass die ›Verfremdung‹ des Kirchenraums vorwiegend

aus einer traditionellen römisch-katholischenSicht als solchewahrgenommenwer-

den kann. Für viele Besucherinnen und Besucher entspricht die Atmosphäre viel-

mehr den aus ihrer Sicht üblichen populärkulturellen Formaten,bleibt aber erkenn-

bar religiös – insbesondere durch den architektonischen Rahmen, das Kirchenge-

bäude.

Auch betont Sellmann die Inszenierung und Gestaltung des Raumes: Er spricht

von »Raumverzauberung«, von »simulativer Benutzerführung« und von »Reduzie-

rung diskursiver zugunsten sphärischer Selbstvergewisserung« (Sellmann 2010,

442). Hier ist eine Verschiebung des analytischen Interesses hin zu den soziokul-

turellen Mechanismen aufschlussreich, welche das ›Funktionieren‹ bestimmter

räumlicher Elemente – ohne zwingend vorauszusetzende gestalterische Inten-

tionen – ermöglichen und bedingen. Auch diesen Aspekten wird sich die Analyse

verstärkt widmen.

Im Jahr 2005 gründeten Andreas Süß, Katharina Fassler-Maloney und Martin

Koch,damalsnochStudierendeder katholischenTheologie anderUniversitätBonn,

aus den Erfahrungen des Kölner Weltjugendtages heraus die Initiative Nightfever

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005 - am 14.02.2026, 16:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Fallstudie: Nightfever 69

(Gerhards undWildt 2015, 91). Ihre Idee war inspiriert von Veranstaltungen, die sie

bereits früher organisiert hatten: Süß hatte Nachtwallfahrten des Weltjugendtags-

kreuzes in Bonn veranstaltet; Fassler-Maloney hatte an missionarischen Veranstal-

tungenderGemeinschaftEmmanuel teilgenommen,die als »Barmherzigkeitsaben-

de« vorwiegend inAnbetungundStraßenmissionbestanden (NissingundSüß2013,

20; siehe auch Zerfaß 2015, 623). Die Gemeinschaft Emmanuel veranstaltete wäh-

rend des Weltjugendtages in Köln (und davor bereits im Jahr 2000 in Rom) eine

Abendveranstaltung mit dem Namen »Nightfever«, die als Namens- und Ideenge-

ber für die neue Initiative fungierte (Hoffmann 2008, 16; Nissing und Süß 2013, 20;

Gerhards undWildt 2015, 96). Am 29. Oktober 2005 fand – in direkter Anknüpfung

an die Erlebnisse des Weltjugendtages – in der St. Remigius-Kirche in Bonn die

erste eucharistische Anbetung unter dem Titel »WJT goes on – Nightfever« statt

(Nissing und Süß 2013, 20). Bis Ende 2021 haben nach eigenen Angaben mehr als

4.000 Nightfever-Veranstaltungen in über 200 Städten weltweit, hauptsächlich in

Deutschland, aber auch im übrigen Europa sowie in Nord- und Südamerika statt-

gefunden.NebendenNightfever-Abendenorganisiert die Initiative auchGlaubens-

kurse, Wochenendtreffen und Gebetsketten. Im Mittelpunkt der hier vorliegenden

Analyse steht aber nicht Nightfever als Gesamtinitiative oder Glaubensbewegung,

sondern allein das liturgische Format – das sozial-räumliche Arrangement – des

Nightfever-Abends.Gegenstand der Analyse ist eine bestimmte idealtypische, sozi-

al-räumliche Situation,die –wie andere Situationen auch– in den sozialenKontext

einerOrganisation eingebettet ist und somit auchdieBerücksichtigungdiesesKon-

textes erfordert.

Was die Form der Gemeinschaft betrifft, so sieht Nightfever sich selbst als »ge-

meinschaftliches und zugleich offenes Projekt«, das keine feste Gruppe und auch

keine geistliche Gemeinschaft ist (Nissing und Süß 2013, 20–21). Gerhards zitiert

Süß, wenn er schreibt, dass die Initiative von meist jungen Laien und nicht von

Hauptamtlichen getragen werde und daher »eine Art Grassroots-(Graswurzel-)Be-

wegung« sei (Gerhards und Wildt 2015, 98). Das ausdrückliche Ziel von Nightfever

ist die Verkündigung und (Neu-)Evangelisierung: »Die Nightfever-Abende wenden

sich […] besonders anMenschen, die nicht kirchlich sozialisiert sind oder lange kei-

nen Kontakt mehr zur Kirche hatten« (Nissing und Süß 2013, 12; siehe auch Zerfaß

2015, 623). Um dieses Ziel zu erreichen, wird eine niedrigschwellige Form6 ange-

strebt, d.h. eine einfache Sprache, ein unverbindlicher zeitlicher Rahmen und offe-

6 In der Jugendpastoral wird die Niedrigschwelligkeit teilweise so weit geführt, dass sogar

der religiöse Aspekt kirchlicher Veranstaltungen zurückgestellt wird: Nach Höring »müssen

kirchliche Initiativen als offene Begegnungsangebote verstanden werden, in denen Jugend-

liche so sein können, wie sie sein wollen, also durchaus auch explizit ›nicht religiös‹, denn

auch ihnen ist Gott wohl gesonnen und Er ist möglicherweise schon längst am Werk« (Hö-

ring 2000, 88). Nightfever nähert sich dieser Sichtweise an, insofern ausdrücklich nicht nach

der religiösenEinstellung vonBesucher:innengefragtwird.Die dogmatischenPrinzipien von

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005 - am 14.02.2026, 16:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

ne Möglichkeiten der Betätigung oder Nicht-Betätigung im Kirchenraum (Fassler-

Maloney und Süß 2009, 3).Diese »Unverbindlichkeit« wird in den theologischen Ar-

beiten zu Nightfever oft betont (so z. B. bei Gerhards und Wildt 2015, 94 und Roth

2015, 196–197) und auch atmosphärisch realisiert.

In der Regel findet ein Nightfever-Abend unmittelbar im Anschluss an einen

Gottesdienst amFreitag- oder Samstagabend statt.DieMonstranzwird auf denmit

einem rot-weißen Tuch geschmückten Altar gestellt. Vor den Altar werden einige

große Metallbleche gelegt, auf die die Besucher:innen später ihre Teelichte stellen.

AuchdieBeleuchtungdesRaumeswird geändert: Viele Lampenwerdenausgeschal-

tet, ein einzelnes Licht strahlt auf die Monstranz. Der Kirchenraum ist insgesamt

etwas dunkler als während desGottesdienstes, dafür beleuchten jetzt farbige,meist

rötliche Lichter einige Säulen oder dieWände undDecken.DiemusikalischeUnter-

malung des Abendswird von einer kleinen Band geleistet,meist bestehend aus Kla-

vier und Sänger:in, die sich mit Blickrichtung zum Altar in einem der Seitenschiffe

aufstellt. In den Seitenschiffenwerden Stühle als Gelegenheit für Beichte,Gespräch

oder Empfang des Segens aufgestellt.

Der Nightfever-Abend beginnt häufig mit kurzen Begrüßungsworten durch

Nightfever-Aktive. Elemente des Abends undMöglichkeiten der Betätigung umfas-

sen: »Glaubensgespräche«, »Zeugnis auf der Straße und in der Kirche«, »Lobpreis«,

»musikalisch gestaltete Anbetung«, »freies Gebet«, eine »Fürbitten-Box« vor dem

Altar, »Bibelsprüche als Zusage der Barmherzigkeit Gottes«, die »Spendung des

Sakraments der Versöhnung«. Diese Formen berufen sich auf die »geistlichen Auf-

brüche der Kirche nach dem II. Vatikanischen Konzil« (Fassler-Maloney und Süß

2009, 8).

ZentralerMittelpunkt sowohldesRaumesals auchderVeranstaltung ist die »Be-

gegnungmit demHeiligen« (Gerhards undWildt 2015, 96).Zusammenfassend kann

man dieThemen eines Nightfever-Abends in den theologischen Termini »Liturgie«,

»Diakonie« und »Verkündigung« zusammenfassen. Die liturgische Gestaltung be-

steht in der Anbetung; die Diakonie wird in Form der Fürbitten-Box umgesetzt, die

»das Individuelle in Richtung der Gemeinschaft überwinden« soll; die Verkündi-

gung äußert sich in der grundlegenden Intention der Veranstaltung: Konkretemis-

sionarische Elemente sind das Ansprechen der Passanten vor der Kirche, verbun-

denmit der Aufforderung, im Kirchenraum eine Kerze anzuzünden (Gerhards und

Wildt 2015, 96). Mit dem Aspekt der Mission verwirklicht Nightfever zentral eine

derAufgaben,die dieDeutscheBischofskonferenzunter demTitel »Zeit zurAussaat«:

Missionarisch Kirche sein zu den Kernaufgaben des 21. Jahrhunderts erklärt hat (Se-

kretariat derDeutschenBischofskonferenz 2000; siehe auch Scharnberg 2006b, 21).

Nightfever sind dagegen konservativ religiös. Zum Stichwort »Niedrigschwelligkeit« in City-

Kirchen-Projekten siehe z. B. auch Schlamelcher (2013, 207–217).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005 - am 14.02.2026, 16:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Fallstudie: Nightfever 71

Es geht bei Nightfever aber weniger um die Missionierung Andersgläubiger, son-

dern stärker darum, solche, die die Kirche zwar kennen, aber »nicht kirchlich so-

zialisiert oder lange nicht mehr in der Kirche gewesen sind« zu erreichen (Fassler-

Maloney und Süß 2009, 3); die Initiative richtet sich an »kirchenferne Jugendliche

und junge Erwachsene« (Süß o.J., 3).

BaldnachBeginndesNightfever-Abendsbetretendie erstenPassanten,die zum

Teil der Einladung gefolgt sind, mit einem Teelicht in der Hand die Kirche. Auch

dieGesprächsgruppen indenSeitenschiffen sind relativ bald besetzt.DerBesucher-

strom reißt in der Regel im Verlauf des Abends nur selten ab; in den Kirchenbänken

nehmen hin und wieder Besucher:innen Platz und verweilen unterschiedlich lang.

Gelegentlich lesen Nightfever-Aktive Texte vor oder erläutern das Geschehen der

Aussetzung und Anbetung. Die meisten Gäste gehen relativ zielstrebig zum Altar,

umdavor ihr Teelicht anzuzünden.Dabei nehmen sie oft eine kniende oder gebeug-

te Position; etwas anderes ermöglicht das räumliche Arrangement kaum. Ob diese

Handlung im Einzelfall als Zeichen der Verehrung gedeutet wird, liegt im Ermes-

sen der jeweiligen Besucher:innen.DieWahrscheinlichkeit, dass ein Vorbeugen des

Oberkörpers oderNiederknien vor einemAltar in einer Kirche von denAnwesenden

als religiöseGestegedeutetwird, ist jedoch relativ groß,dadies zumStandardreper-

toire körperlicher Verehrungsgesten in der römisch-katholischen Tradition gehört.

Einige verlassen gleich darauf wieder die Kirche, andere bleiben länger und neh-

men die Gelegenheit eines Gesprächswahr.Mitunter sind emotionale Erlebnisse zu

beobachten (z. B.Weinen, einander Umarmen, Gesicht in den Händen verbergen).

4.2 Analyse des Nightfever-Abends mit Fokus auf »Atmosphäre«

4.2.1 Sozial-räumliches Arrangement »Nightfever«

Im Sinne der eingangs angedeuteten Intention, neben den ausdrücklichen verba-

len oder textlichen Äußerungen von Menschen auch die sozial-räumlichen Arran-

gements als Datenmaterial methodologisch ernst zu nehmen, beginnt die Analyse

des Fallsmit einem fotografisch dokumentierten Arrangement.Dieses nicht-textli-

che Protokoll wird sequenzanalytisch untersucht, um das intuitive ›Verstehen‹ des

Bildes methodisch zu verlangsamen. Menschen verhalten sich in der Regel gemäß

(seltener auch imWiderspruch zu) den Affordanzen eines sozial-räumlichen Arran-

gements, aber dieser soziale Vollzug kann seine Ermöglichungsbedingungen nicht

mitreflektieren. Dies wird erst in der handlungsentlasteten Situation der Analyse

eines (fotografischen) Protokolls möglich. Die Bildsequenzanalyse hat insbesonde-

re das Ziel, die strukturellenMuster des fotografisch protokollierten sozial-räumli-

chen Arrangements zu rekonstruieren.Welche soziokulturellen Dispositionen und

Strukturen realisieren sich im dokumentieren Arrangement?

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005 - am 14.02.2026, 16:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

