3. Zwischen kultureller Identitat und
religioser Segregation

Dass frither das Zusammenleben der Menschen in Ladakh nicht zuletzt
auch uber die gegenwirtig erfahrbaren religiosen Unterschiede hinweg
ein harmonisches gewesen sei — darin scheinen sich alle Ladakhi einig
zu sein. Und dieses >Frither« fallt noch in den Erfahrungsraum der Inter-
viewten: Es handelt sich um eine biographisch wahrgenommene Reali-
tat, die vor den Ende der 1980er Jahre einsetzenden Bemiithungen der
Ladakh Buddhist Association (LBA) lag, in denen diese die religiose Aus-
einandersetzung im Kampf um eine erweiterte Unabhangigkeit Ladakhs
instrumentalisierte. Das Ergebnis dieser Auseinandersetzungen bestand
nicht nur in der Einrichtung des bereits erwahnten Hill Councils, des
»Ladakh Autonomous Hill Development Council<« (LAHDC), durch die
Regierung des Bundesstaates Jammu und Kashmir; etabliert wurde auch
ein System der Abgrenzung der buddhistischen und muslimischen Reli-
gionsgemeinschaften gegeneinander. Diese Segregation dufSert sich nicht
nur darin, dass im Leh-District, dem >oberen Ladakh<, den Reprisen-
tanten der Muslime im Rahmen der Wahl des Hill Councils wahlunab-
hingige Minderheitensitze zugestanden werden, womit politisch doku-
mentiert wird, dass eine Benachteiligung berticksichtigt werden muss,
deren Grund in der Religionszugehorigkeit liegt. Die Segregation von
Buddhisten und Muslimen dufSert sich dariiber hinaus auch und fur je-
den nachvollziehbar in Alltagspraktiken. So spielte in nahezu allen In-
terviews und Gesprachen der Sachverhalt der interreligiosen Heirat eine
Rolle. Wahrend fruher Heiraten zwischen Muslimen und Buddhisten fiir
die beteiligten Familien problemlos moglich gewesen seien, gilt es heute
als nahezu unmoglich, Ehen tiber die Religionsgrenzen hinweg einzuge-
hen. Zumindest gilt dies fiir das Territorium Ladakhs: Die Moglichkeit
solcher in Ladakh nicht akzeptierter Ehen ist an die Flucht der kiinftigen
Eheleute gebunden, die dann aufSerhalb Ladakhs heiraten.

Die interreligiose Heirat ist dabei als Indikator fiir die erfahrbare Tiefe
der religiosen Spaltung deshalb besonders bedeutsam, weil sie diese noch
auf der Ebene (familial eingebundener, aber doch auch) individueller
Beziehungen deutlich macht. Man befiirchtet die Konversion Einzelner
(besonders der Ehefrauen) und einen personellen Zuwachs der anderen
Religionsgemeinschaft durch die in dieser Ehe geborenen Kinder. Die re-
ligiose Segregation stellt sich hier nicht als eine der Glaubensunterschie-
de oder eines gesellschaftlichen Einflusses dar, sondern als eine messbare
Grofle, fur die jedes Individuum bedeutsam erscheint. Jede Heirat und
jede religiose Konversion wird damit zu einem Ereignis, an dem die poli-
tischen Fronten zwischen Buddhisten und Muslimen aufbrechen konnen.

69

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Umgekehrt formuliert: Nur dort, wo auf eine strikte Trennung der Reli-
gionsgemeinschaften geachtet wird, erscheint eine Vermeidung von im-
mer moglichen Auseinandersetzungen — und damit die Vorstellung einer
Gemeinsamkeit der Ladakhi — moglich.

Es ergibt sich das Bild einer zumindest potentiell immer bedrohten
Einheit der Ladakhi. Wenn die religitse Segregation, die moglichst ohne
Uberschneidung stattfindende Abgrenzung der Religionsgemeinschaften
voneinander, die Voraussetzung dafiir sein soll, dass weiterhin von einer
Einheit Ladakhs gesprochen werden kann, dann wird man sich fragen
konnen, worin denn diese Einheit des Getrennten bestehen soll. Wenn
an dieser Stelle auf den Kulturbegriff, die Einheit der ladakhischen Kul-
tur, zuruckgegriffen wird, dann muss diese Einheit unabhingig von den
Religionszugehorigkeiten und zugleich als deren Segregation umfassend,
dargestellt werden. Die gemeinsame >Kultur< Ladakhs muss also dis-
kursiv als etwas dargestellt werden, das von religiosen Unterschieden
nicht tangiert wird. Zugleich ist aber nicht zu tibersehen, dass die religi-
oOse Segregation nicht auf einen freiwilligen und harmonischen Konsens
der Religionsgemeinschaften zuriickgefithrt werden kann: Sie stellt viel-
mehr das Ergebnis hegemonialer Bestrebungen der LBA dar. Als Repra-
sentationsorgan der Buddhisten in Ladakh erhob sie — in den erwihnten
Auseinandersetzungen durchaus auch gewaltsam — den Anspruch, alle
Ladakhi zu reprasentieren. Dieser Anspruch mag vor dem Hintergrund
dieser Auseinandersetzungen als widersinnig erscheinen: Denn immer-
hin zielten diese auf die Zuriickweisung des Einflusses der Muslime, der
als solcher als fir die Buddhisten gefdhrlich dargestellt wurde. Die Stra-
tegie der LBA zielte auf den Ausschluss dieses Einflusses. Und man kann
das Ergebnis dieser Auseinandersetzungen durchaus so bestimmen, dass
die Muslime nur als Ausgeschlossene in die Einheit Ladakhs einbezo-
gen werden.

Wenn also von der kulturellen Einheit der Ladakhi gesprochen wer-
den soll, dann geht es nicht nur um die Frage des Verhaltnisses von
»Kultur< und religioser Segregation. Ebenso bedeutsam erscheinen die
Machtimplikationen in der diskursiven Bearbeitung dieses Verhiltnis-
ses. Die religiose Segregation bezeichnet nicht nur die Bedingung einer
dariiber ermoglichten kulturellen Einheit. Sie wird zugleich als Ergebnis
einer hegemonialen Durchsetzung gesehen werden mussen, mit der die
LBA ihren Alleinvertretungsanspruch einer einheitlichen ladakhischen
Kultur durchsetzen will. Genau dieser Machtaspekt muss aber diskur-
siv so bearbeitet werden, dass er nicht selbst wiederum zum Spreng-
satz fiir die Rede von einer kulturellen Einheit wird. Deren Moglichkeit
darf also nicht selbst als erzwungene erscheinen. Die religitse Segrega-
tion muss — soll die Rede von einer kulturellen Einheit tiberhaupt ei-
nen Sinn machen - also als Bedingung einer gemeinsamen Identitit er-
scheinen. Sie muss akzeptiert werden; sie darf nicht selbst wiederum als

70

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Herrschaftsinstrument, als hegemoniale Strategie der LBA, als Reprasen-
tantin der Buddhisten gesehen werden. Dass die diskursive Bearbeitung
dieses Problems dabei jeweils unterschiedlich erfolgen diirfte, liegt nahe.
Von buddhistischer Seite wird es darauf ankommen, die eigene hegemo-
niale Strategie dadurch zu relativieren, dass die Einheit von Buddhismus
und ladakhischer Kultur betont wird — einer Kultur, in der auch andere
Religionen toleriert werden, die aber nicht den Anspruch erheben kén-
nen, das Ganze dieser Kultur zu reprasentieren. Zugleich wird man die-
sen politischen Reprasentationsanspruch mit einer buddhistischen Spi-
ritualitat vereinbaren miissen, fir die die Einrichtung der sozialen Dinge
gerade nicht im Zentrum steht. Von muslimischer Seite dirften diskur-
sive Relativierungen dieses hegemonialen Anspruchs zu erwarten sein,
die eine alleinige buddhistische Identitat Ladakhs in Frage stellen. Ande-
rerseits wird man — aufgrund der hegemonialen Situation — davon aus-
gehen konnen, dass kaum ein Anspruch auf Gleichrangigkeit erhoben
werden diirfte. Denn das wiirde bedeuten, die angestrebte und betonte
Einheit der Kultur dem dann drohenden Streit unterschiedlicher Religi-
onsgemeinschaften um einen alleinigen Vertretungsanspruch zu opfern.
Es wiirde dann unabweisbar die Frage der >wirklichen« Einheit gestellt;
und dies wiirde angesichts der gegebenen Umstiande aus einer unterle-
genen Situation, der des nur iiber den Ausschluss in die Kultur Einge-
schlossenen, erfolgen.

Wenn die bisherige Behauptung einer hegemonialen Situation und die
Vermutung zutreffen, dass von beiden Seiten deren Aufrechterhaltung
letztlich an diskursiven Strategien hingt, die Hegemonie dadurch zu be-
statigen, dass man sie — iiber die religiose Segregation und eine davon
unabhingig erscheinende Einheit — affirmiert, wenn sich also kulturelle,
religiose und politische Diskursstrategien kreuzen, dann durften die Ver-
treter der jeweiligen religiosen Fraktionen prominente Adressen bilden,
an denen sich die entsprechenden Strategien beobachten lassen. Dass die
entsprechenden Strategien und damit eine performative Erzeugung der
differentiellen Einheit von Hegemonie und kultureller Einheit notwendig
sind, impliziert dabei zugleich, dass auch die diskursiven Artikulationen
der jeweiligen Reprisentanten gerade nicht einfach auf eine vorgangi-
ge Position bzw. soziale Funktion zuriickgerechnet werden konnen. Die
performative Bearbeitung einer zugleich notwendigen wie unmoglich
aufzulosenden diskursiven Matrix wird dabei immer schon die Vorstel-
lung der bloflen Verlautbarung einer vorab durch die jeweilige religiose
Zugehorigkeit festgelegten Position durchkreuzen.

Die diskursanalytisch bearbeiteten Leitfadeninterviews, auf die sich
die folgende Darstellung stiitzt, wurden gefithrt mit Tondup Tsewang,
dem Prasidenten der LBA, mit Ashraf Ali Barchapa, dem Vorsitzenden
der Anjuman al Imamiya (Shia) und Saif Du-Din, Vorsitzender der An-
juman Moin-ul-Islam (Sunni) sowie mit Shafi Lassu, einem ehemaligen

71

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Vorsitzenden der Sunni-Anjuman und Abgeordneten im Hill Council,
und Abdul Ghani Sheikh, einem lokalen muslimischen Historiker, auf
dessen Initiative der Bau des Central Asian Museum in Leh (CAML) zu-
ruckgeht.

Fiir die Darstellung des diskursiven Feldes selbst, in dem die Frage
des Verhiltnisses von kultureller Einheit und religioser Segregation, von
hegemonialer Reprasentation und partikularer Randstindigkeit ver-
handelt wird, bietet es sich an, mit Figuren der Gegenstandskonstitu-
tion und Positionierung zu beginnen, in denen sich der hegemoniale An-
spruch der LBA artikuliert, alle Ladakhi zu reprisentieren. Ein solcher
Anspruch wird immer auch den anderen einen partikularen Ort zuwei-
sen, dessen Inklusion in das Allgemeine an bestimmte Bedingungen ge-
bunden ist (3.1). Im Anschluss daran werden jene diskursiven Strategi-
en thematisiert, uber die sich Sunni und Shia zu diesem hegemonialen
Anspruch positionieren und auf ihre Weise das Verhiltnis von Kultur
und Religion, von Zugehorigkeit und Nicht-Zugehorigkeit, von Ein- und
Ausschluss artikulieren (3.2). Wahrend diese Strategien bemiiht erschei-
nen, die Bedeutsamkeit der eigenen Religion fir die kulturelle Einheit
Ladakhs zu relativieren und damit die Segregation letztlich zu affirmie-
ren, zeigen sich etwa mit dem Projekt des CAML kulturell situierte Ein-
sdtze, die — vermittelt tiber die historische Vergewisserung — die Bedeut-
sambkeit aller Religionen fur die kulturelle Identitat Ladakhs anzugeben
versuchen. Dabei zeigt sich, dass genau dieser kulturpolitische Einsatz,
der nicht zuletzt die Position muslimischer Religionen zu stiarken beab-
sichtigt, auf innere Widerstande in der Muslim-Gemeinde stofSt, die die
Bedeutsambkeit der eigenen religiosen Vorschriften gegen eine >moderne<
Identitatspolitik setzen (3.3). Abschlieflend soll dann zu zeigen versucht
werden, wie sich die diskursive Bearbeitung der Hegemonieproblematik
noch in den Bereich der politischen Reprasentation im Hill Council hi-
nein verlangert — also jenen Bereich, in dem die hegemonialen Konflik-
te zwischen den Religionen in einer anderen >Logiks, jener von Wahlen
und politischem Mandat, aufgehoben werden sollten. Die politische Re-
prasentation scheint einerseits die buddhistischen Hegemonieanspriche
zu reproduzieren, andererseits wirft sie die Frage nach einer adiquaten
Repriasentation unterschiedlicher muslimischer Minderheiten auf (3.4).*

1 Methodisch ist mit Blick auf die folgende Darstellung selbstverstandlich zu
beriicksichtigen, dass eine Diskursanalyse von Artikulationen formal he-
rausgehobener Reprisentanten beteiligter Organisationen selbst keinen re-
prasentativen Anspruch erheben kann. Selbstverstiandlich ist dies schon vor
dem Hintergrund des methodischen Zugriffs, dessen Vorannahme darin be-
steht, dass Gegenstinde und Positionen nicht vorab gegeben sind, sondern
in einem problematischen Feld und jenseits der logischen Persistenz eines

72

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Die partikulare Reprasentation des Ganzen: Der
Hegemonieanspruch der LBA?

»The Ladakh Buddhist Association, it represented the people of Ladakh,
especially the buddhist community of Ladakh«. Zwar reprasentiert die
LBA seit ihrer Grindung die Buddhisten in Ladakh: Sie beansprucht
damit, im Namen einer religios definierten Gemeinschaft zu sprechen.
Gleichzeitig wird dieser Reprisentationsanspruch aber auch auf alle
Ladakhi ausgedehnt — also auch auf Ladakhi, die keine Buddhisten sind.
Die LBA spricht im Namen aller Ladakhi und dies betrifft nicht nur eine
religiose Gruppierung unter anderen, die als partikulare einen tbergrei-
fenden kulturellen Anspruch erhebt. Mit Blick auf den Leh-Distrikt liefSe
sich ein solcher Anspruch vielleicht noch mit den zahlenmifSigen Mehr-
heitsverhéltnissen rechtfertigen: Hier rechnet man mit etwa 8o % Bud-
dhisten und 20 % Muslimen. Doch selbst eine solche Rechtfertigung
uber ein Mehrheitsverhiltnis bliebe ein blofSer Anspruch: Thr Problem
bestuinde darin, dass die postulierte Alleinvertretung dann immer noch
— qua Verhiltnis — deutlich machen wiirde, dass es sich um ein Macht-
verhaltnis der Mehrheit gegentiber der Minderheit handelt. Der allge-
meine Vertretungsanspruch der LBA geht jedoch tiber das obere Ladakh
hinaus: Er umgreift auch noch das untere Ladakh, den Kargil-District,
in dem die Mehrheitsverhiltnisse fast spiegelbildlich verkehrt liegen.
Obwohl zum Kargil-District die (dunn besiedelte) buddhistische Regi-
on Zanskar gehort, rechnet man fiir diesen District mit einer muslimi-
schen Mehrheit von etwa 8o %. Der Alleinvertretungsanspruch, den

vorgdngigen rationalen Subjekts performativ erzeugt werden miissen. Kri-
tisch konnte man an dieser Stelle auch betonen, dass der Mythos reprasen-
tativer Ergebnisse in den Sozialwissenschaften davon lebt, dass die Proble-
matizitit des Gegenstandes und die Verschiebung von Sprecherpositionen
im Diskurs zugunsten einer unterstellten Eindeutigkeit und einer selbsttrans-
parenten und vorgingigen Subjektivitit abgeblendet werden miissen. Die er-
wihnte Vorannahme der Diskursanalyse beriicksichtigt demgegentiiber die
Fluiditat, die Fragilitat und Verschiebung hervorgebrachter Bedeutungen
und der damit einhergehenden Positionierungen, die auch den Anspruch
angeht, als Reprasentant im Namen von anderen, den Reprisentierten, zu
sprechen. Auch dieser Anspruch ist nur als eine diskursive Artikulation zu
betrachten und nicht etwa als >direkter< Ausdruck der reprisentierten Insti-
tutionen oder Organisationen zu verstehen.

2 Die folgenden Ausfiihrungen stiitzen sich auf die Diskursanalyse des Leit-
fadeninterviews mit Tondup Tsewang, das im Sommer 2014 gefihrt wur-
de. Anzumerken ist, dass alle in diesem Band aufgerufenen Interview-Zitate
der Transkription folgen. Dies bedeutet, dass auch grammatikalische Fehler
oder semantische Uneindeutigkeiten ebenso wie unvollstindige Sitze o.A.
beibehalten wurden.

73

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

die LBA fiir Ladakh und dessen kulturelle Identitit erhebt, schreibt da-
mit nicht nur den Muslimen (und somit einer anderen religiosen Grup-
pierung) einen nur partikularen Status zu; er kiimmert sich auch nicht
um zahlenmifSige Bevolkerungsanteile. Obwohl selbst nur eine religio-
se Gruppierung, sollen die Religionszugehorigkeit der anderen wie auch
Bevolkerungsanteile (und damit die eigene Minderheitenposition in ver-
schiedenen Regionen) keine Bedeutung fiir den eigenen Anspruch auf
die Reprasentation der Einheit Ladakhs und der ladakhischen Identi-
tit haben.

Um einen solchen (unmoglichen) universalen Reprisentationsan-
spruch diskursiv als moglich und einsehbar hervorzubringen, kann man
einerseits auf die Prasenz der LBA in allen Orten Ladakhs verweisen:
Eine solche Strategie zielt darauf, die organisatorische Prisenz in den
Vordergrund zu riicken und damit gleichzeitig die jeweiligen Mehrheits-
verhiltnisse zwischen den Religionsgruppen in den Hintergrund treten
zu lassen. Dennoch wird man gleichzeitig versuchen miissen, diesen
Gruppen doch einen Ort zuzuweisen, von dem her sie (mit Blick auf das
Allgemeine) ihre Stimme erheben konnen. Der Hegemonieanspruch der
LBA richtet sich dann darauf, noch die Bedingungen dieser Mitsprache
zu regulieren, was wiederum nur moglich ist, wenn man fiir sich selbst
die Position eines wahren Reprisentanten Ladakhs reklamiert. Eine sol-
che Positionierung impliziert letztlich auch die Beanspruchung einer Au-
torisierung, in deren Namen politische Entwicklungen und Entscheidun-
gen gepriift und beurteilt werden konnen. In diesem Sinne stiinde die
LBA als Vertreterin des wahren Ladakh nicht nur (als Religion) tiber den
anderen Religionen, sondern auch (als politischer Akteur) tiber den poli-
tischen Auseinandersetzungen. Den entsprechenden diskursiven Einsit-
zen und Strategien soll nun nachgegangen werden.

3.1.1 Die Vermessung des identitdtspolitischen Raums

Die Satzung der LBA sieht vor, dass alle mannlichen und weiblichen Bud-
dhisten, die das 18. Lebensjahr erreicht haben, die Mitgliedschaft der
LBA erwerben: » And as per the constitution of Ladakh Buddbist Asso-
ciation every Buddhist over 18 years is deemed to be with the members
of LBA. As per the constitution, you know«. Qua Satzung ist die Mit-
gliedschaft in der LBA kein Akt freier Entscheidung, sondern folgt ei-
ner bestimmten Automatik, in der formale Mitgliedsantrdge sich ertibri-
gen. Die LBA kann damit den Anspruch erheben, fir alle Buddhisten in
Ladakh zu sprechen. Und dieser Anspruch tibergreift auch die Kloster:
Monche und Nonnen, aber auch hohere Wirdentrager in den Klostern
bilden einen Teil der von der LBA vertretenen Buddhisten — soweit sie
ladakhischer Herkunft sind. » And that includes the Sangha also. Sangha

74

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

means the monks because they are Buddbists and locals, see the Rinpo-
ches, you see«. Zwar wird man beide Bereiche, den der Laien und den
der Kloster, trennen miissen, da fiir beide unterschiedliche Regeln und
Bindungen gelten. Und man kann in diesem Zusammenhang die Ladakh
Gonpa Association (LGA) als eine »separate unit« der LBA betrachten,
der aufgrund der Besonderheit des Klosterlebens eine relative Eigen-
standigkeit zukommt. »So you know, issues related to the Sangha, so
we don’t normally intervene to all this Sangha. So we let them decide«.

Die satzungsmifSig verbiirgte und quasi natirliche Mitgliedschaft al-
ler Buddhisten in der LBA mag einerseits den allgemeinen Anspruch, alle
Buddhisten Ladakhs zu reprasentieren, plausibel machen. Diese Form
der Mitgliedschaft erlaubt zudem eine Bestimmtheit des Auftretens der
Reprisentanten, die sich nicht noch einmal der Meinung der Basis stellen
mussen. Andererseits erkldrt aber auch diese Form der Mitgliedschaft al-
ler buddhistischen Ladakhi in der LBA noch nicht, warum diese den An-
spruch auf eine Reprisentation der Gesamtbevolkerung erheben kann:
»All members? You know the whole population is involved in it«. Die
quasi natirliche Mitgliederrekrutierung reicht hier nicht aus, um diesen
Anspruch zu belegen. Und an dieser Stelle greift nun der Verweis auf die
Organisationsform der LBA, die nicht mehr nur auf die buddhistische
Identitit, sondern auf einen Reprisentationsanspruch setzt, dessen un-
terste Ebene in der Vertretung dorflicher Angelegenheiten besteht. Ein
solcher Reprisentationsanspruch steht dabei allerdings vor dem Problem
der jeweiligen Mehrheitsverhaltnisse im Dorf. Wenn es dort nur weni-
ge Buddhisten gibt, mit welchem Anspruch kénnen sie dann das gesam-
te Dorf reprisentieren und damit die zahlenmafSige Mehrheit etwa der
Muslime tibergehen?

Die organisatorische Basis der LBA wird durch 400 auf Dorfebene be-
stimmten >general council members« (GMC) geschaffen, die jeweils 345
Mitglieder reprasentieren sollen. Aus diesen 400 gewahlten Mitgliedern
wird wiederum ein >central working executive commitee« von 6o Per-
sonen gebildet. Dieses Komitee wihlt den (ehrenamtlich arbeitenden)
Fihrungsstab der LBA und bestimmt uber die Besetzung von Verwal-
tungspositionen. Im vorliegenden Zusammenhang — der Frage nach der
Moglichkeit eines allgemeinen Vertretungsanspruchs — erscheint die lo-
kale Ebene bedeutsam: die Bestimmung von 400 Reprisentanten, die fiir
jeweils 345 Mitglieder stehen sollen. Zugleich sollen sie damit auch die
gesamte erwachsene Dorfbevolkerung im oberen und unteren Ladakh
reprasentieren, deren Zahl im Interview mit ca. 200.000 angegeben wird.
Eine einfache Gegenrechnung zeigt nun aber, dass in der angegebenen
Vertretungsrelation 400 Vertreter allenfalls 138.000 Personen vertreten
konnen. Der Anspruch einer allgemeinen Vertretung konnte schon auf
dieser banalen Ebene in Frage gestellt werden. Sicher kénnte man an
dieser Stelle darauf verweisen, dass sich der Schliissel von 1:345 fiir die

75

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Dorfer nicht genau umsetzen ldsst, aber dass sich immer ein Ausgleich
finden diirfte, der allzu starke Verzerrungen verhindert. Es mag Dorfer
geben, die, wenn sie denn mehr als rooo buddhistische Einwohner ha-
ben, drei Delegierte entsenden. »Supposing we have then one thousand
population in a village where we can very easily have three members«.
In solchen Fillen werden neben dem >head of the village< auch noch an-
dere Delegierte benannt. Es kann aber auch Dérfer geben, in denen das
Quorum von 345 Buddhisten nicht erreicht wird. Damit nun auch diese
Dorfer in der LBA reprasentiert werden, stellen sie ebenfalls ein >council
member«. » That could be a small, let’s say a village where the populati-
on could be more or less than 300, but then we have to have a general
council member out of that school, I mean the village«. Es wird ange-
deutet, dass die Bestimmung von Repriasentanten auch in Dorfern statt-
findet, in denen nur ganz wenige (vielleicht auch gar keine) Buddhisten
leben. Ein Vertreter steht dann vielleicht fiir mehrere Dorfer, in denen
kaum Buddhisten leben, aber sein Anspruch besteht schon darin, auch
diese Dorfer zu reprasentieren.

Der Reprisentationsanspruch 16st sich auf diese Weise von den Mehr-
heitsverhaltnissen zwischen den Religionen in den jeweiligen Dorfern.
Die buddhistischen Reprasentanten reprasentieren auch dann die Dorf-
bevolkerung, wenn diese Dorfer nahezu ausschliefSlich aus Muslimen
bestehen: Sie fallen in den Zustiandigkeitsbereich der LBA, die damit be-
anspruchen kann, auch in ihrem Namen zu sprechen. Ein solcher An-
spruch lebt dabei nicht zuletzt auch davon, dass die Muslime nicht tiber
eine derartige Organisation und die ihr entsprechende identititspoli-
tische Vermessung des Territoriums Ladakhs verfiigen. Zugleich aber
bleibt dieser Anspruch prekar, weil gerade auf Ortsebene sichtbar wird,
dass die Vertreter der LBA sich anmaflen, auch dort im Namen aller
Dorfmitglieder zu sprechen, wo deren muslimische Mehrheit sie gerade
nicht gewahlt hat. Es stellt sich dann das Problem ihrer politischen Ex-
klusion und damit — aus der Perspektive der LBA — die Frage, auf welche
Weise Vertreter der Muslime mit einer eigenen Stimme sprechen konnen.
Die diskursive Bearbeitung dieses Problems verlangt einerseits, den Mus-
limen und ihren Vertretern einen Ort zu geben, an dem sie gehort wer-
den konnen; andererseits aber darf dieser Ort nicht so beschaffen sein,
dass der allgemeine und uiberlegene Vertretungsanspruch der LBA in Fra-
ge gestellt wird, dass also gleichrangige Parteien aufeinandertreffen. Im
analysierten Interview besteht die diskursive Strategie darin, die LBA als
eine Plattform zu figurieren, auf der allgemeine, die Einheit Ladakhs be-
treffende Probleme auch von muslimischen Reprisentanten eingebracht
und diskutiert werden konnen. Ausgeschlossen sollen dabei religios mo-
tivierte Problemstellungen sein.

Die Vorstellung, dass die LBA eine Plattform oder einen Ort bereit-
stellt, an dem tiber allgemeine Probleme Ladakhs verhandelt werden

76

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

kann, impliziert einen anderen Begriff der zu reprisentierenden Ganz-
heit Ladakhs. Die Allgemeinheit ist hier eine der zu verhandelnden Pro-
bleme: Diese miissen alle Ladakhi berithren oder das Ganze Ladakhs
betreffen. In diesem Fall geht es weniger um eine direkte Reprasentati-
on Ladakhs durch eine Organisation. Es scheint eher die Allgemeinheit
der verhandelten Problemstellungen zu sein, in der die Einheit Ladakhs
reprasentiert wird. Und diese Probleme und entsprechende Losungsper-
spektiven konnen von den unterschiedlichen Gruppierungen in Ladakh:
also auch Muslimen vorgebracht werden. Als Plattform, auf der die An-
gelegenheiten Ladakhs verhandelt werden konnen, wird die LBA als 6f-
fentlicher Raum konzipiert — als die Sicherstellung einer Offentlichkeit,
in der ganz unterschiedliche (politische, 6konomische, soziale) Proble-
me aufgeworfen und diskutiert werden konnen. » It is a public domain
— representing the people of Ladakh, especially the Buddhist communi-
ty. So we have challenges as well. Threads, challenges, risks, you know.
Sometimes politically, sometimes social economically, sometimes in all,
you know. Because this is a platform for all. In respect of even not only
this Buddbist community. Even other communities could come just — if
they have a problem relating to Ladakh. And all they could come and
just see that our resentments could be redressed«. Auch kulturelle Fra-
gen (etwa der Sprache oder nach dem Stellenwert der Tradition) konnen
hier diskutiert werden.

Entscheidend ist dabei allerdings nicht nur, dass die Probleme allge-
meiner Natur sind und das Leben aller Ladakhi betreffen. Bedeutsam
erscheint ebenso, dass die LBA hier in einer doppelten Rolle adressiert
wird. Auf der einen Seite ibernimmt sie als die Organisation, die den
entsprechenden offentlichen Raum konstituiert, eine tiberlegene Rolle
insofern, als sie letztlich dariiber befindet, welche Probleme in ihrer Of-
fentlichkeit verhandelt werden. Und es sind dies immer Fragestellungen,
denen sie — als Reprasentant des Allgemeinen — attestiert, dass sie das
allgemeine Wohl Ladakhs betreffen. Spezialprobleme, wie sie sich im
Rahmen des Zusammenlebens von Religionsgemeinschaften ergeben, ge-
horen nicht hierher: Dies ist der Ort, an dem die Ausgrenzung des Re-
ligiosen mit Blick auf andere exekutiert wird und an dem zugleich die
Differenz von Religion und kulturellem Allgemeinen fur die eigene Po-
sition negiert wird. Zugleich aber werden — auf der anderen Seite — die
exkludierten Religionsgemeinschaften im Rahmen der so definierten Of-
fentlichkeit wieder inkludiert: als etwas, das nicht mit religioser Identitit
auftreten darf. Inklusion bedeutet fiir die Positionierung der LBA dann,
dass sie (im Rahmen der von ihr definierten Offentlichkeit) als ein >Mit-
spieler< agiert, dem es wie den anderen auch um die Losung gemeinsa-
mer und alle betreffender Probleme geht.

Die Doppelpositionierung der LBA konstituiert Ladakh als einen 6f-
fentlichen Raum, innerhalb dessen die gemeinsamen Probleme bearbeitet

77

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

werden kénnen. Und sie tut dies zugleich auf eine Weise, in der diese Of-
fentlichkeit als eine von der LBA gewihrte und kontrollierte erscheint.
Das offentliche Forum, das seinen Ort im Rahmen einer von der LBA
definierten Allgemeinheit hat, riickt so zwar die Allgemeinheit der Pro-
bleme und Fragestellungen ohne Ansehen der Akteure in den Mittel-
punkt. Zugleich aber bildet dieses Forum eine indirekte Moglichkeit,
den universalen Vertretungsanspruch der LBA erneut zu bekriftigen —
durch die Inklusion der gerade von diesem Anspruch Ausgeschlossenen.

Die Doppelpositionierung der LBA als tiberlegene Urteilsinstanz tiber
das, was als allgemein-ladakhisches Problem gelten soll, und als Partei
unter anderen, die um dessen richtige Einschatzung und Losung ringen,
halt aber zugleich die Frage virulent, mit welchem Recht die LBA eine
uberlegene und verbindliche Urteilsinstanz uber das fir Ladakh allge-
mein Wichtige sein kann. Diese Frage ist nicht einfach mit dem Verweis
auf den organisatorisch legitimierten Reprasentationsanspruch und auch
nicht durch eine vorauszusetzende Autoritit fur die Bestimmung des Re-
levanten beantwortet. Mit Blick auf eine allgemeine Relevanz verhan-
delter Themen ldsst sich fragen, wer mit welchem Recht in der Lage sein
soll, allgemeine Probleme von speziellen zu unterscheiden und letztere
als fiir die Offentlichkeit Ladakhs unerheblich zu bestimmen sowie aus-
zuschliefSen.

Diese Frage stellt sich nicht nur vor dem Hintergrund des Dominanz-
anspruchs der LBA hinsichtlich der Bestimmung dessen, was in einer
interessierten und betroffenen Offentlichkeit als von allgemeiner Be-
deutung eingeschitzt wird. Es stellt sich nicht nur im Hinblick auf die
Ausgrenzung religioser Themen, die als solche nicht buddhistisch reko-
dierbar sind. Es stellt sich auch vor dem Hintergrund, dass es in Ladakh
andere Instanzen wie etwa den Hill Council oder auf Ortsebene das tra-
ditionelle Goba-System oder das indische Panchayat gibt. Der Goba ist
dabei eine traditionelle, vom Dorf bestimmte Fuhrerfigur, wahrend das
Panchayat-System auf einer Wahl beruht, in der zumindest der Idee nach
politische Parteien keine Rolle spielen sollen. Der Reprisentationsan-
spruch der LBA grenzt sich von diesen uberkommenen wie aktuellen
Formen der politisch definierten Reprasentation ab. Auf Dorfebene wer-
den ihre Mitglieder auf drei Jahre gewihlt, wobei die zentrale Figur vor
Ort als >head of the village< bezeichnet wird. Aber die Dorfebene kann
selbst nicht entscheidend sein fiir einen allgemeinen Vertretungsanspruch
der Ladakhi: Sie wird dies erst durch Gremien, in denen ihre Partiku-
laritat aufgehoben ist. Auf dieser Ebene trifft der Alleinvertretungsan-
spruch der Ladakhi durch die LBA auf eine politische Struktur und Ver-
waltung, die beansprucht, ebenfalls eine (gewahlte) Vertretung Ladakhs
zu sein. Auch wenn sich die LBA selbst historisch wie aktuell als politi-
schen Akteur begreift, der etwa die Durchsetzung des Union Territory
Status und damit eine politische Autonomisierung Ladakhs anstrebte,

78

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

so wird doch ein entscheidender Unterschied zur politischen Vertretung
Ladakhs etwa durch den Hill Council betont. Dieser Unterschied be-
steht in der politischen Uberparteilichkeit der LBA, wihrend der politi-
sche Raum in Ladakh durch die Konkurrenz von Parteien bestimmt ist,
die jeweils unterschiedliche Auffassungen tiber das anzustrebende Wohl
Ladakhs haben. Die Uberparteilichkeit der LBA zeigt sich darin, dass
diese unterschiedlichen Parteien, Stromungen und Administrationen in
ihr ein gemeinsames Dach finden. » But then the LBA is a conglomera-
tion of all the political, the administrative, all you know after all«. Wie
gegeniiber den anderen Religionsgemeinschaften wird auch gegeniiber
politischen Parteien eine herausgehobene Position beansprucht, ein Ort,
der tiber partikularen Bestrebungen steht und diese als solche kenntlich
macht. » But in the LBA we just say, the LBA shouldn’t suffer at the cost
of any political party. So we come into politics. So we come into confron-
tation, enter into confrontation with the political party at the govern-
ment so far as our religion is concerned«. Es ist die Unabhingigkeit von
politischen Parteien und der Sachverhalt, dass erwachsene ladakhische
Parteipolitiker, sofern sie Buddhisten sind, automatisch von der LBA re-
prasentiert werden, die beide der LBA auch Einflussmoglichkeiten im
politischen Bereich sichern. Die LBA verfiigt tiber eine breitere, noch die
politisch gewahlten Vertreter einschliefende Machtbasis: iiber umfassen-
de »human ressources«. Zentral dafir bleibt, dass die LBA ihre partei-
politische Unabhingigkeit wahrt und sich nicht politisch instrumentali-
sieren ldsst. » But that is different. But as a political party — and all they
shouldn’t come with the hope of their own political mind being fused in
LBA«. Kooperation mit und Einflussnahme auf den politischen Bereich
hingen so an einer politischen Uberparteilichkeit, die sich letztlich wie-
derum aus dem Vertretungsanspruch aller Ladakhi speist.

Die parteipolitische Unabhangigkeit und der Anspruch auf die Repra-
sentation aller (vor allem buddhistischer) Ladakhi bildet dabei nicht nur
ein Insistieren auf einer formal bestimmten Uberlegenheitsposition, die
auf der Abgrenzung zu partikularen Artikulationen (hier von politischen
Parteien) beruht. » Any party, any party I would say, the whole people
won’t come under a single political party. Since LBA is representing —
they represent the whole people of Ladakh. So whole parties would
come under this«. Wie im Rahmen des Offentlichkeitsforums wird auch
hier der inhaltliche Anspruch auf ein iiberlegenes Wissen um die allge-
meinen Belange Ladakhs erhoben. Nur von der LBA kann ein Wissen
um das fur Ladakh und die Ladakhi wirklich Wichtige erwartet werden.
Die Wahrheit dieses Wissens muss auch hier gegeniiber denen vertreten
und behauptet werden, die aufgrund ihrer nur partikularen (parteipo-
litischen) Sichtweise nicht mehr tiber die Kriterien verfiigen, das Wah-
re vom Falschen, das Allgemeine vom nur Partikularen zu unterschei-
den und die damit zu einer Gefahr fiir das Ganze werden. Damit taucht

79

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

die schon mit Blick auf die Doppelpositionierung der LBA im Rahmen
eines 6ffentlichen Forums, auf dem die Probleme Ladakhs verhandelt
werden sollen, aufgeworfene Frage wieder auf: Was begriindet den An-
spruch auf einen tiberparteilichen (allgemeinen) und zugleich iiberlege-
nen Status der LBA, die sich doch zugleich auch als Akteur auf der po-
litischen Bithne versteht?

Parteien, aber auch etwa NGOs vertreten nicht nur konkret angeb-
bare Bevolkerungsgruppen, sondern eben auch inhaltlich bestimmte
Interessen, die unterschiedlich und damit partikular sind. Sie haben
nicht das Ganze im Blick, sondern nur bestimmte Interessensgebiete
und Projekte. Damit laufen sie Gefahr, falsche Gewichtungen zu setzen
oder Entscheidungen tiber Entwicklungen zu treffen, die fiir das Ganze
schadlich sein konnten. Als Vertretung der gesamten Bevolkerung das
Ganze im Blick zu haben und seine Entwicklungen und Gefihrdungen
aus dieser Position heraus adiquat beurteilen zu konnen, darin besteht
der Anspruch der LBA. Dazu benotigt die LBA selbst keine politische
Programmatik oder einen definierten Kriterienkatalog: Es reicht, wenn
keine weitreichenden Entscheidungen getroffen werden, ohne dass die
LBA als beratende Instanz angerufen wird, gegen deren Empfehlung
oder Bedenken nicht gehandelt werden kann. Mag dies im Bereich po-
litischer Entscheidungen eher ein Anspruch auf legitime Interventio-
nen sein, so wird die Rolle einer letzten Instanz im kulturellen Bereich
als Tatsache reklamiert. NGOs, hinter deren Projekten immerhin hiu-
fig wissenschaftliche Expertisen und internationale Geldgeber stecken,
miissen bei der LBA vorstellig werden. »So, we just intervene. We se-
arch and than we advice them, all this. Especially certain issues like the
artefact, certain like the religious, you know surveys, objects and all.
So that an NGO cannot do it unless the intervention of the LBA. See,
we are the deciding factors«.

Der Anspruch gegentiber partikular verstandenen Akteuren im poli-
tischen wie kulturellen Bereich das wahre Interesse des ganzen ladak-
hischen Volkes zu vertreten, ist nun jedoch nicht nur an die reklamierte
Unparteilichkeit gebunden. Ein solcher Anspruch kann zugleich nur er-
hoben werden, wenn die LBA als Instanz der Reprisentation des ganzen
Volkes auch mit dem von ihr Reprisentierten uibereinstimmt. Zwischen
der LBA und dem von ihr reprisentierten Volk darf es keinen Unter-
schied geben. Die LBA darf sich nicht gegeniiber der Bevolkerung ver-
selbstandigen und ihre eigenen Interessen verfolgen; sie darf sich nicht
korrumpieren lassen. Anders formuliert: Die LBA kann nur dann als le-
gitime Reprisentantin des gesamten Volkes gelten, wenn sie selbst gegen-
tber diesem Volk wahrhaftig bleibt. Nur ihre Wahrhaftigkeit als Repri-
sentantin verbiirgt dann die Wahrheit des von ihr Empfohlenen — eine
Wahrheit, die an der unterstellten Ubereinstimmung mit dem Willen der
Reprisentierten hangt.

8o

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

Und es ist diese Problematik einer problematisch bleibenden Uber-
einstimmung von Reprisentanten und Reprasentierten, die Problematik
einer Verselbstindigung und eines moglichen Machtmissbrauchs durch
die Reprisentanten, mit der diskursiv umgegangen wird. Verwiesen wird
darauf, dass eine mogliche Korruption der Reprasentanten durch die Eh-
renamtlichkeit ihrer Tatigkeit verhindert wird, dass es keine Mitglieds-
beitriage gibt, die zweckentfremdet werden konnten. Dennoch wird in
der LBA mit Geld umgegangen, das etwa aus dem Grund- und Immo-
bilienbesitz stammt. Man kann daher nicht ausschliefSen, dass einzel-
ne Falle des Missbrauchs vorkommen koénnen, aber die LBA als ganze,
als Organisation und Interessenvertretung des ganzen Volkes kann dies
nicht treffen. » I will say, LBA cannot misuse our power for it’s own me-
ans ... There could be some elements, that we don’t say. I don’t say. There
could be some elements but as a whole? No, I can say no«. Zu den Si-
cherungsmafsnahmen, iiber die die eigene Wahrhaftigkeit dokumentiert
wird, zdhlt die Sicherung der Transparenz der Geldfliisse innerhalb der
Organisation. » The money flow in, the money flow out, the balance.
And that should be audited internally. So, I have constituted an audit
committee, internally, of course internally«. Auch wenn der personliche
Missbrauch von Geldern niemals ganz auszuschliefsen sein diirfte, so soll
dem mit Transparenz und Kontrolle begegnet werden. Zugleich wird
eine Kultur der Selbstkritik fiir den Fiihrungsstab und die Reprasentan-
ten der LBA angeraten: Auch sie konnen Fehler machen, aber dann sol-
len diese eingestanden werden.

Transparenz der Organisation und Aufrichtigkeit ihrer Reprisentan-
ten — das sind die Mittel, um die Verselbstindigung der LBA gegentiber
dem von ihr reprasentierten Volk zu vermeiden. Dabei geht es nicht nur
um eine mogliche Entfremdung und Legitimationsliicke zwischen Re-
prasentanten und Reprisentierten um die Abwehr der Vermutung, dass
die LBA gar nicht fir die von ihr Reprasentierten spricht. Es geht auch
und nicht zuletzt darum, dass die Transparenz organisatorischer Prozes-
se und die Aufrichtigkeit der Reprisentanten ebenfalls den Anspruch le-
gitimieren sollen, dass die LBA auch inhaltlich den Willen und das Inte-
resse des ladakhischen Volkes vertritt. Transparenz und Wahrhaftigkeit
sollen die Einheit von Volk und LBA garantieren — und damit zugleich
den Anspruch der LBA absichern, im Interesse der von ihr Reprasen-
tierten Uber wahre Kriterien zu verfugen. Die Vertretung der wahren
Interessen und des wahren Wohls des ladakhischen Volkes sowie da-
mit auch der Uberlegenheitsanspruch gegeniiber anderen, als partikular
dargestellten Organisationen und Gruppierungen hingt so letztlich da-
ran, dass Transparenz und Wahrhaftigkeit die immer drohende Legiti-
mations- und Autorisierungsliicke zwischen der LBA und dem von ihr
vertretenen Volk schlieflen.

81

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

3.1.2 Die Fallstricke einer religicsen Segregation

Selbst wenn dies moglich sein sollte und die unterstellte Ubereinstim-
mung nicht blofSes Postulat bliebe, ergeben sich weitere Probleme fiir
den proklamierten Uberlegenheitsanspruch an einer anderen Front. Die-
ser Uberlegenheitsanspruch beruht darauf, dass die LBA nicht nur als
Vertretung der buddhistischen Bevolkerung — und damit als partikular
agierender Akteur — angesehen wird. Sie will das ganze Volk reprasentie-
ren, was wiederum nur dann gerechtfertigt erscheint, wenn den anderen
Gruppen ihre blofe Partikularitit zugeschrieben werden kann. Bisher er-
schien diese Moglichkeit dadurch gegeben, dass die LBA fiir sich durch
die Organisation eines Reprisentationssystems, in dem andere Akteure
auch auf dorflicher Ebene gar nicht vorkommen, ihren Anspruch auf eine
allgemeine Vertretung des ganzen Volkes sichert. Durch die Bereitstel-
lung und Kontrolle eines offentlichen Raumes fur die Verhandlung von
Problemen, die nach ihren Kriterien die Allgemeinheit betreffen, sollten
die als partikulare Interessengruppen ausgeschlossenen Religionsgemein-
schaften wieder integriert werden.

Dieses harmonisierende Bild der Integration des Ausgeschlossenen in
einen von der LBA kontrollierten Raum lebt nun allerdings davon, dass
die Segregation der Religionsgemeinschaften von diesen auch akzeptiert
und gelebt wird. Anders formuliert: Es muss einen Selbstausschluss ande-
rer Religionsgemeinschaften von der Vertretung allgemeiner Ladakh-In-
teressen geben, damit die LBA als Organisation der Buddhisten diesen
Raum besetzen kann. Alles scheint an der Aufrechterhaltung der Se-
gregation zu hingen. Es ist demnach nicht einfach mit der Beanspru-
chung einer allgemeinen Reprasentation des ladakhischen Volkes durch
die LBA getan; vielmehr muss zugleich darauf geachtet werden, dass an-
dere religiose Gruppierungen ihre partikulare Einfriedung nicht in Frage
stellen. Diese Problematisierung der religiosen Segregation muss dabei
nicht auf der Ebene politischer Auseinandersetzung um die wahre Ver-
tretung der Ladakhi stattfinden; schon alltagspraktische Uberschreitun-
gen wie etwa das Eingehen interreligioser Ehen stellen die Abgrenzung
in Frage, auf der die hegemoniale Konstruktion durch die LBA beruht.
Dies erklart einerseits die Bedeutung, die diesen doch eher marginalen
Heiraten zugewiesen wird; zum anderen aber — und das ist gerade im
vorliegenden Zusammenhang bedeutsam — begibt sich die LBA in den
Auseinandersetzungen um die Verhinderung solcher Heiraten selbst auf
die Ebene singularisierter Partikularititen: Hier steht die Aufrechterhal-
tung der Trennung von Religionsgemeinschaften auf dem Spiel, die Se-
parierung von Buddhisten und Muslimen. Und hier argumentiert die
LBA gerade nicht aus der Perspektive des ganzen Volkes, sondern als
Religionsgemeinschaft unter anderen. Das Ziel besteht in solchen Fillen
in deren Abgrenzung voneinander und nicht in der Demonstration der

82

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

eigenen Uberlegenheit als Vertreter eines umfassenden Ganzen. Zwar
kann sich die LBA auch hier auf das Interesse des Ganzen berufen, dass
gerade dadurch gewihrleistet wird, dass Religionsgemeinschaften ihre
internen Probleme selbst regeln und diese nicht als allgemeine Probleme
Ladakhs bestimmen. Sollten sie dies aber nicht tun, dann miissen sie in
ihre Schranken gewiesen und vom Allgemeinen ausgeschlossen werden.
Interreligiose Heiraten oder auch Konversionen betreffen dieses Allge-
meine nur insofern, als das Prinzip der religiosen Segregation bertihrt
wird. In diesen Fillen geht es um konkrete Grenztberschreitungen zwi-
schen den Religionen — und in deren Bearbeitung taucht die LBA immer
auch und prominent als religioser Akteur auf. Sie zeigt sich als Mitspie-
ler in Auseinandersetzungen zwischen den Religionen um deren jewei-
lige Einflussbereiche.

Die durch das Wirken der LBA im Rahmen der Unruhen nach 1989
durchgesetzte hegemoniale Ordnung, die auf der Segregation der reli-
giosen Gemeinschaften und dem LBA-Anspruch besteht, das Ganze zu
reprasentieren, scheint dabei allgemein anerkannt. »1I think, now the-
se days everything is being stabilized and everything, you know, every-
one in the community are becoming more understandable«. In Ladakh
selbst scheint ein wechselseitiges Einvernehmen der Religionen zu beste-
hen; geregelt werden die jeweils eigenen Angelegenheiten, was gleichzei-
tig bedeutet, dass der Status der Religionen selbst keinen Anlass bildet,
Machtfragen zu stellen. Die Muslime in Ladakh scheinen ihre politi-
sche Reduktion auf eine Religionsgemeinschaft akzeptiert zu haben, die
im eigenen Namen keine allgemeinen Reprasentationsanspriiche erhebt.
Wenn man davon ausgeht, dann kann eine mit solchen Reprisentations-
anspriichen verbundene Gefahr der politischen Spaltung des >ganzheit-
lichen Ladakh« eigentlich nur von auffen kommen: durch radikalisierte
Muslime, die etwa aus Kashmir kommen und ihre ladakhischen Glau-
bensbriider aufwiegeln. In solchen Fillen ist es wichtig — und die LBA
weist die muslimischen Organisationen in Ladakh darauf hin, solche
auswirtigen Interventionsmandver nicht zu unterstitzen. » And we ask
them even for us also, even kindly: Don’t allow outsiders to indoctrinate
their feeling in us and don’t entertain it ... See, after all we are locals. We
are all culturally linked, linguistically linked, even relation and all among
the Buddhists and all communities«. Es ist die Indoktrination von au-
Sen, durch radikale Muslime oder auch durch buddhistische Fundamen-
talisten, die die Einheit Ladakhs bedroht. Diese beruht auf der Trennung
und Partikularisierung der Religionsgemeinschaften und dem Anspruch
der LBA, das Ganze der Kultur zu reprasentieren.

Dabei konnen sich Religionsgemeinschaften durchaus fir das allge-
meine Wohl engagieren. Sie konnen Tatigkeiten im sozialen oder medi-
zinischen Bereich initiieren; auch die Einrichtung von Schulen ist will-
kommen. Aber die Grenze fiir ein solches Engagement besteht darin, dass

83

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

dieses nicht dafiir instrumentalisiert werden darf, anderen Religionen
ihre Mitglieder abzuwerben und zur Konversion zu bewegen. » No, I just
say an example, 1 say. The christian missionaries, they come. You see, the
christian missionaries, they do a wonderful job. I mean that in the name
of social service, in the name of education, medical services. They do a
wonderful service«. Entscheidend fiir eine solche positive Einschdtzung
bleibt aber, dass die gelobten Einsitze aus altruistischen Motiven erfol-
gen: Es soll sich um selbstlose Aktivititen handeln, die das allgemeine
Wohl befordern. Die christlichen Missionare aber sagen den Menschen,
dass sie diese Dienste im Namen ihres Gottes vollbringen. »So they do
it that way. And then they start distributing pampbhlets. On Jesus Christ.
And then they went to the houses: >If you have any difficulties, anything.
We can send you to a good school«. A christian school and all that. And
this, our people you know, poor fellows and that — they get fascinated
by their influence and all. And then sometimes, you know, they send
their children ... And then finally they just become christian. That’s hap-
pening. I say don’t do that one. That’s why there is no altruistic motto«.

Arme Menschen scheinen besonders anfallig fiir solche Bemiithungen
zu sein, die ihnen Hilfestellungen gewdhren — auch wenn diese Hilfe-
stellungen auf eine religiose Missionierung und sogar eine Konversion
zielen. Es kommt sogar vor, dass sie eine jeweils andere Religionsge-
meinschaft um Hilfe bitten und im Falle ihrer Gewihrung selbst ihre
Konversion anbieten. In einem solchen Fall wird von jeder Religions-
gemeinschaft — auch von der eigenen — erwartet, dass man den Bittstel-
lern soweit moglich hilft, aber das Konversionsangebot des Adressaten
dieser Hilfe ablehnt, weil auch es nur strategisch ist und nicht auf einer
religiosen Uberzeugung beruht. »I got phoned from someone: >Ob, yes
my wife is very serious. And I will like to become Buddbist. My wife
needs medical cash, you know, financial assistance and all. And then at
the same time 1 would be a Buddbist« ... He was a Hindu. I say, don’t
talk, don’t talk. Don’t convert yourself«. Hilfe im moglichen Rahmen
sollte gewdhrt werden, ohne dass man daraus Vorteile fur die eigene Re-
ligionsgemeinschaft zieht. Auch Konversionsangebote, um eine interre-
ligiose Heirat zu ermoglichen, werden abgelehnt. Es gibt schlicht kei-
nen akzeptablen Grund zu konvertieren: »Stick to your religion, follow
your religion ... What we are, that’s it. What you are, that’s it. Living
that clear«. Es ist die eigene religiose Identitit, die gelebt werden muss.
Es kann dazu kaum eine legitime Perspektive geben: Ein Wechsel dieser
Identitat verweist eher auf eine missionarische Verfithrung oder auf stra-
tegische Griinde, die als solche von den Religionsgemeinschaften nicht
akzeptiert werden diirfen.

Religiose Grenziiberschreitungen, seien es Konversionen oder auch in-
terreligiose Heiraten, scheinen damit aus der Sicht aller Religionsgemein-
schaften (der Muslime, Christen, Hindus, aber auch der Buddhisten)

84

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

etwas, das ihren Bestand und ihre Stirke zu bedrohen scheint. Die Tren-
nung der Religionsgemeinschaften scheint im Interesse der Religionsge-
meinschaften selbst zu liegen: Dass damit zugleich der allgemeine Repri-
sentationsanspruch der Ladakhi durch die LBA befestigt wird, die hier
nur als ein Akteur unter anderen auftritt, riickt in den Hintergrund. Dass
dieser Hintergrund, der Anspruch, im Namen der von der LBA reprisen-
tierten Einheit Ladakhs zu sprechen, dennoch prasent bleibt, zeigt sich
in Positionierungen, die Konversionen in einen direkten Zusammenhang
mit einer Zerstorung der ladakhischen Einheit bringen. 2012 sind in der
zum Kargil-District gehorenden und buddhistisch dominierten Region
Zanskar funf buddhistische Familien zum Islam konvertiert, von de-
nen eine auf 6ffentlichen Druck hin zum Buddhismus zurtiickgekehrt ist.
Aber vier Familien mit »about 22 family members« bleiben in der mus-
limischen Gemeinde. Auch in diesem Fall wird der Grund in einer Inter-
vention von aufSen gesehen: Es sind Muslime aus Kashmir, eine NGO,
die in die Nihe von Terroristen geriickt wird (» They are terrorists that
NGO«), die hinter der Konversion der buddhistischen Familien stehen.
Das eigentliche Problem sind aber nicht diese Gruppierungen, die nur
das tun, was man von ihnen erwarten kann. Der Schuldvorwurf richtet
sich an die muslimische Sunni-Gemeinde in Zanskar, die das zugelassen
hat. » Yeah, that’s why I say, we don’t blame the Muslims of Kargil. We
just blame the Sunni Muslims of Zanskar. So we are in nexus with them:
>And you are just taking support of this¢ What does it mean? Does it
mean that Ladakh should be also a terrorist area like, affected area like
the valley, Kargil?<«. Mag schon der Bereich um Kargil nicht immun ge-
gen eine muslimisch radikalisierte Intervention aus Kashmir sein, so hit-
te die muslimische Minderheit in Zanskar doch wissen miissen, dass die
Konversion von vier buddhistischen Familien die Gefahr einer terroris-
tischen Eskalation birgt. Es ist auch — wie die Muslime in Zanskar sagen
— keine akzeptable Rechtfertigung, darauf hinzuweisen, dass diese Fami-
lien selbst um Aufnahme in die muslimische Gemeinde gebeten haben.
Sie hitten diese Aufnahme verweigern miissen, weil damit die Grund-
lagen des gemeinsamen Zusammenlebens in Ladakh gefihrdet werden.
Es gibt einfach keinen Grund, Menschen aus anderen Religionsgemein-
schaften aufzunehmen: » Your intention is not good. That means you are
disturbing our society. You are disturbing our environment. That’s all«.

Deutlich wird die Verbindung der Aufrechterhaltung religioser Grenz-
ziehungen mit der Moglichkeit eines harmonischen Zusammenlebens
in Ladakh. Und gerade auch mit Blick auf den Buddhismus lasst sich
gar kein Grund angeben, warum Menschen eine Konversion anstreben
konnten: » There is no social discrimination in the buddhist communi-
ty«. Es gibt hier kein Kastensystem — auch wenn es noch benachteiligte
Gruppen (wie Schmiede oder Musiker) geben mag. Aber das sind allen-
falls noch bestehende soziale und gerade keine religiosen Probleme. Der

85

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Buddhismus steht fiir die Gleichheit aller Menschen (» We are all equal«)
und erhebt damit auch als Religion einen Anspruch, der sich mit dem
politischen Selbstverstindnis eines Reprdsentanten aller Ladakhi ver-
einbaren lasst.

Jede religiose Konversion bedroht nicht nur die Stabilitit eines austa-
rierten Krafteverhaltnisses, sondern zugleich auch den Zusammenhalt,
die Einheit Ladakhs, fiir die wiederum gerade die LBA steht. Und gera-
de ihr gegentiber lasst sich die Konversion buddhistischer Menschen zu
anderen Religionen nicht vertreten, weil in der buddhistischen Religi-
on keine Diskriminierung oder Benachteiligung herrschen. Die von der
LBA im Namen des Buddhismus vertretene Gleichheit aller Menschen
betont nicht zuletzt eine inhaltliche Seite des Buddhismus, die diesen ei-
nerseits als Religion aufruft und andererseits geradezu als Vertreter aller
Ladakhi pradestiniert. Neben der Organisationsstruktur der LBA, ihrer
postulierten Prisenz in allen Orten Ladakhs scheinen es also auch bud-
dhistische Werte zu sein, die die LBA in die Rolle eines Reprasentanten
des Ganzen riicken.

3.1.3 Spiritualitdt und soziale Ordnung

» You know, I would say our buddbist culture and all this should be root-
ed in wisdom and compassion. Right? So if you, if we are rooted, I'm
just using >rooted in wisdom and compassions, then culture should be
like that «. Weisheit und Mitgefithl bzw. Barmherzigkeit bilden nicht nur
die zentralen Orientierungspunkte des je individuellen Strebens im Bud-
dhismus; sie geben auch die Prinzipien an, auf denen eine Kultur wie die
Ladakhs aufbauen sollte. Die buddhistischen Werte und die Prinzipien
der sozialen Organisation scheinen damit zumindest weitgehend iden-
tisch zu sein — eine Identitit, die erneut den allgemeinen Reprisentati-
onsanspruch der LBA abzustiitzen erlaubt.

Dass die Vorstellung einer solchen Identitdt aber nicht ganz unpro-
blematisch ist, zeigt sich, wenn man bedenkt, dass jene Spiritualitit, die
durch Weisheit und Mitgefiihl gekennzeichnet ist, vom Individuum nur
durch die Abkehr von weltlichen Verstrickungen erreicht werden kann.
In diesen herrscht ein System von Rechten und Verpflichtungen, von Ab-
hiangigkeiten, die ein strategisches Handeln nahelegen und letztlich doch
nur Leiden schaffen. Das in Weisheit griindende Mitgefiihl ist dann ei-
nes, das den Menschen zu gewihren ist, die in ihre sozialen Abhingig-
keiten und ihre Leidenschaften verstrickt sind. Fur diese Weisheit und
dieses Mitgefuhl sind solche Abhingigkeiten und Leidenschaften zwar
nachvollziehbar, weil sie mit dem sozialen Leben und seiner Organisa-
tion verbunden sind. Gleichzeitig aber stehen Weisheit und Mitgefiihl
auch fiir eine in religiosen Ubungen zu erlangende Geisteshaltung, fiir

86

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

die jede soziale Organisation mit Leiden verbunden ist. Von hierher be-
trachtet, scheint es gar nicht so einfach zu sein, Weisheit und Mitgefiihl
nicht nur als spirituelle Haltung gegeniiber dem gesellschaftlich beding-
ten Leiden zu begreifen, sondern ihnen auch eine kulturstiftende, fiir
die Organisationsform einer bestimmten Sozialitidt konstitutive Bedeu-
tung zuzuschreiben. In der Tendenz miisste dies eine Sozialform sein, in
der Abhingigkeiten harmonisch aufgelost wiaren, in der leidenschaftli-
che Verstrickungen keine Rolle mehr spielen — in der ein Mitgefiihl fiir
das Leiden anderer uiberfliissig wire, weil es sich um eine Gemeinschaft
von Weisen handeln wiirde. Wenn man diesen Traum nicht teilt, ergibt
sich ein Spannungsverhaltnis zwischen dem Mitgefiihl fiir das Leiden der
gesellschaftlich organisierten Individuen und der Vorstellung von einer
Gesellschaft, die aufgrund ihrer harmonischen Verfasstheit ein solches
Mitgefiihl uberfliissig machen wirde. Der diskursiven Bearbeitung die-
ses Spannungsverhaltnisses soll nun nachgegangen werden.

Das Streben nach Weisheit und nach der Moglichkeit eines selbst in-
teresselosen Mitleids verlangt, dass man sich von seinen sozialen Bin-
dungen, seiner sozialen Verwurzelung lost. Diese ist immer gegeben, da
man in eine bestimmte Sozialform hineingeboren wird. Mit dieser sind
nicht nur positionale Abhingigkeiten gegeben, sondern auch solche, die
an den Bedingungen der Anerkennung hangen. Sich von seiner Herkunft,
seinen sozialen Verstrickungen zu 16sen, bedeutet nicht zuletzt auch, sich
von den geltenden Anerkennungsbedingungen zu losen, davon dass das
eigene Gliick von einer gelingenden Anerkennung, das eigene Scheitern
von einer Zurlickweisung abhingt. » And then, you know, reflect it in
a true sense. In true sense — not that >ob you have to be biased«. That is
worse. If you are unbiased, if you can, you stand somewbhere. Otherwise
you are governed by that. And then, you know, it becomes conditional
of how you are«. Die so geforderte Distanzierung von sozialen Abhin-
gigkeiten, von gesellschaftlichen Standards und ihrer je personlichen Ver-
bindlichkeit, scheint nur moglich zu sein tiber deren Relativierung. Und
diese Relativierung erfolgt nicht dariiber, dass bestimmte gesellschaftli-
che Regeln im Namen anderer Regeln in Frage gestellt wiirden. Zielfiih-
rend erscheint eine solche Relativierung nur dann, wenn sie grundsitz-
lich erfolgt. Und dies geschieht dariiber, dass jede soziale Verbindlichkeit
als etwas aufgerufen wird, das einer steten Veranderung unterliegt. Das
eigene Leiden resultiert dann nicht zuletzt daraus, dass man die Fragi-
litdt und die Veranderungen von sozialen Verbindlichkeiten nicht sieht
und diese fiir unabanderliche Bedingungen des eigenen Daseins nimmt.
»Yeah, certain things which are not conducive, which are not having
relevance to the person, | mean situation, remove it. Don’t stick to it.
Why¢ Because this all is impermanent. Why? Everything is changing.
Why? There is no static«. Aber nicht einfach nur die Welt ist verander-
lich: Entscheidend ist, dass auch die eigenen Erfahrungen mit der Welt

87

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

standigen Verdnderungen und Verschiebungen unterliegen. Das zu be-
streiten, wiirde einen Dogmatismus bedeuten, der nur eine andere Form
der Selbstfixierung auf eine vermeintlich giiltige (Identitdts-)Norm wire.
» Absolutely not on dogmatism. Absolutely. So it is so dynamic, I can say.
Dynamic in the sense all application of all my mind. And the mind — you
have experiences, you are experiences, vary with my experiences«. Er-
fahrungen in und iiber die Welt bleiben subjektiv und sie variieren, ohne
dass man sich auf einen festen Grund berufen konnte. Dies zu erken-
nen und sich diese Erkenntnis anzueignen, ist notwendig, wenn man zur
Weisheit und zu einer Haltung des Mitgefiihls gelangen will.

Die Erkenntnis dieser Relativitit der eigenen Perspektiven und Er-
fahrungen sowie die Realisierung ihrer existentiellen Bedeutung ist da-
bei weder durch eine blofle theoretische Reflexion oder ein Studium der
buddhistischen Schriften moglich noch in einem kommunikativen Pro-
zess, in dem die unterschiedlichen Perspektiven abgeschitzt und bewer-
tet werden. Verlangt ist eine meditative Arbeit an sich selbst — an einem
Selbst, das jenseits jeder sozialen Vermittlung steht, das allein ist und sich
nicht dogmatisch an einer eigenen Perspektive festklammern kann. Die
Meditation bringt als praktische Ubung eine Einsicht in die existentiel-
le Vereinzelung hervor, die jede soziale Bindung relativiert. »If you are
— otherwise I say I'm a married person, say I have my wife. I have my
children. I'm bound with my familiy. That’s why I become more attach-
ed with my family. If I practice and after all I was born alone ... And 1
have to die alone«. Es ist nicht nur die Lésung von negativen sozialen
Leidenschaften wie Hass und Gier, die in den Praktiken der Meditation
angestrebt wird, sondern auch die Einsicht in die Relativitdt der posi-
tiven Bindungen. Erst mit der Einsicht in die existentielle Vereinzelung
und Selbstverantwortung ergibt sich die Perspektive auf eine Arbeit an
sich selbst: In ihr geht es um eine Haltung gegeniiber den eigenen Ver-
strickungen, den eigenen Leidenschaften, dem eigenen Tun, das einerseits
nie jenseits des Sozialen stattfindet, dem gegentiber aber andererseits eine
Haltung zu entwickeln ist, die durch Weisheit und Mitleid gekennzeich-
net ist. »So that’s why whatever you do, even something wrong or some
beating at this fact, inside you must develop wisdom and compassion«.
Die Einsicht in die eigene existentielle Vereinzelung ist nur die Voraus-
setzung fiir den nachsten Schritt. Thr Ergebnis konnte immerhin auch in
einem asozialen Egoismus bestehen. Die Entwicklung von Weisheit und
einer Haltung des Mitleids bzw. der Barmherzigkeit sich selbst gegentiber
aber verlangt demgegeniiber die Realisierung einer weiteren Einsicht: je-
ner in die fehlende Substanz der eigenen Person. Diese ist als ein kom-
plexes Konglomerat von Ursachen und Wirkungsgefiigen zu verstehen,
die zwar aufeinander verweisen, aber kein einheitliches Zentrum haben:
»See, I am a doctor. Doktor Tondup does not exist by himself. Doktor
Tondup is the combination of all interrelated, interdependent and these

88

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

all«. Das Verhiltnis von Gliick und Leiden hat damit keinen objektiven
Gegenhalt: weder in einer sich stindig andernden Welt noch in einer fes-
ten personlichen Struktur, die sich in der Wahrheit bestimmter Erfahrun-
gen ausdriicken wiirde. Alles hdngt von der eigenen Wahrnehmung und
Perspektive ab, aber diese findet weder einen festen Grund in einer von
ihr unabhingigen und stabilen Wirklichkeit noch in der vermeintlichen
Gewissheit, die auf einer stabilen eigenen Identitat beruhen wiirde. Es ist
die — nur durch meditative Ubungen zu erreichende — Einsicht in die nur
scheinbare Stabilitat von Wirklichkeit wie eigenen Perspektiven (» There
is nothing that is not changing«), die den Zustand der Erleuchtung, der
Einsicht in eine absolute Wahrheit bedeutet. Dieser Zustand ist nur in
immer neuen Anldufen anzustreben und wohl nur annahernd zu gewin-
nen. »So we are heading for that. And for that 1 don’t know how many
countless reverses I have to take as a Buddbist«.

Die Einsicht in eine nur scheinbar gegebene Objektivitit oder Gewiss-
heit der weltlichen Bedingungen wie der eigenen Perspektiven fithrt —
qua Weisheit und Mitgefiithl — nicht zur Beliebigkeit, sondern zur Mog-
lichkeit, mit Blick auf die jeweiligen Situationen und Verstrickungen und
unter Beriicksichtigung der Wandlungsfihigkeit der eigenen Perspekti-
ven das Verhiltnis von Leid und Gliick zu relativieren und (immer nur
vorlaufig) neu zu justieren. Fiir diese Moglichkeit kann wissenschaft-
lich erzeugtes (als selbst hypothetisches) Wissen eine unterschiedliche
Rolle spielen. Solange es die pragmatische Bewailtigung und Verbesse-
rung von Situationen verspricht (wie etwa die Elektrizitat oder auch das
Wissen uiber die Diagnose und Behandlung von Krankheiten), bleibt es
unproblematisch. Bedeutsam ist jedoch die Haltung zu diesem Wissen
und die damit verbundene Gefahr, dass das Vertrauen auf dieses Wissen
neue Hoffnungen und Enttauschungen schafft. »So that way too much
knowledge, unless it is a pragmatic or realistic, is very dangerous, I think
... Why? Because it is dangerous on our psychology«. Die Hoffnung, dass
wissenschaftlich erzeugtes Wissen existentielle Probleme l6sen konnte,
ist nicht nur unrealistisch, weil sich entlang seiner Ergebnisse nur neue
Hoffnungen und Enttauschungen bilden; es lenkt somit von jener Suche
nach Weisheit und Mitgefuhl ab, die aus der Relativierung jeder Sicher-
heit und Gewissheit die Moglichkeit gewinnen will, mit sich selbst un-
ter wechselnden Bedingungen und Erfahrungen in einem Gleichgewicht
zu bleiben.

Weisheit und Mitgefiihl gegentiber der eigenen Situation und den ei-
genen Perspektiven verlangen die grundsitzliche Relativierung von de-
ren Objektivitdt und Verbindlichkeit und er6ffnen dariiber die Moglich-
keit, eine formale (nicht eine inhaltlich-substantielle) Ubereinstimmung
mit sich selbst zu erreichen. Die Konstellation von Weisheit und Mitge-
fuhl verdndert sich, wenn es um die Mitmenschen geht. Dies liegt dar-
an, dass zur Weisheit gehort, nicht nur die unaufhebbare Relativitat und

89

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Veranderbarkeit der eigenen Perspektive zu bedenken, sondern auch den
Sachverhalt, dass die eigene Perspektive auf die Perspektiven der ande-
ren immer eine eigene bleibt und damit den Inhalt und die jeweilige Mo-
tiviertheit jener Perspektiven nicht erreichen kann. Man kann sie daher
auch nicht beurteilen und damit einen tiberlegenen Standpunkt fir sich
reklamieren. Man mag zwar mit einem sozialen und daher konventionel-
len Verstindnis Handlungen einen Sinn zuzuweisen, aber man hat kei-
ne Einsicht in den Grund, die Motiviertheit der Handlung der anderen.
Das Mitgefithl und die Barmherzigkeit konnen hier nicht dazu fihren,
dem anderen die Relativitat seiner eigenen Betroffenheit vor Augen zu
fuhren und ihn entsprechend zu belehren. Dieses Mitgefithl und dieses
Mitleid(en) mit dem anderen basiert hier darauf, dass man darum weif3,
dass dessen Handlungsweisen und Grunde unabweisbare Konsequen-
zen fiir ihn selbst haben werden. Er wird vielleicht sein Leiden nur ver-
groflern oder einem voriibergehenden Gliick nachjagen, solange er sich
nicht selbst auf den Weg zur eigenen Weisheit gemacht hat. Diesen Weg
aber kann man ihm weder empfehlen noch verordnen. Was der andere
tun wird, mag schicksalhaft vorbestimmt sein, den sozialen Konventio-
nen folgen oder auch von einer spirituellen Entwicklung abhangig sein,
aber es gibt keine unabhingige und tberlegene Urteilsinstanz. Weder
andere Menschen noch ein Schopfergott, der die Handlungen belohnt
oder bestraft und damit als disziplinierende Drohkulisse fungiert, spie-
len hier eine Rolle. Es ist der Handelnde selbst, der die Konsequenzen
seiner Handlungen tragen wird — im guten wie im schlechten Sinne. »If
I am believing in God or bis creator, what of my doing is good or bad?
After I'm in the hands of God and they will just take me to heaven and
bell ... You see the Buddhism doesn’t teach like that. Buddhism says it’s
your creation whether you suffer or whether you become more happy«.

Man kann sich nun vor dem Hintergrund einer solchen diskursiven
Verortung des Buddhismus fragen, inwiefern die zu Beginn dieses Ab-
schnitts postulierte Harmonie des Buddhismus mit einer sozialen Ord-
nung vorgestellt werden kann. Wenn Weisheit und Mitgefiihl gegentiber
sich selbst auf der Relativierung einer scheinbar bestindigen Welt wie
auch der eigenen Perspektiven auf diese Welt beruhen, und wenn Weis-
heit und Mitgefiihl gegeniiber anderen verlangen, keine Regeln und Ur-
teilskriterien ihnen gegentiber zur Anwendung zu bringen, dann konnte
die Annahme naheliegen, dass buddhistische Gemeinwesen kaum ver-
bindliche Konventionen und Regeln aufstellen konnen. Fiir sie miiss-
te ja immerhin eine Bestindigkeit und keine permanente Verinderung
postuliert werden; und zugleich scheint es so, als wiirde eine Verbindlich-
keit solcher Regeln jene Spiritualitit einschranken, aus der jene Weisheit
und das Mitgefiihl erwachsen sollen, die doch gerade die Grundlage ei-
nes buddhistischen Gemeinwesens abgeben sollen, das durch Harmonie,
Frieden und Gliick gekennzeichnet sein musste. Man konnte also fragen,

90

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

ob sich die Regeln eines solchen buddhistischen Gemeinwesens von je-
nen unterscheiden, die fir andere soziale Ordnungen bedeutsam sind.

Auf den ersten Blick ist dies nicht der Fall. Wenn postuliert wird, dass
Regeln wie jene, die Mord, Diebstahl, das Ligen, die Einnahme von
Drogen oder sexuellen Missbrauch verbieten, als konstitutiv fir eine
buddhistische Kultur anzusehen sind, dann scheint es sich doch eher
um Regeln zu handeln, die auch in anderen Gesellschaften gelten und
dort nicht mit dem Buddhismus begriindet werden. Selbst dann, wenn
die Geltung dieser Regeln nicht nur auf einer blofSen Setzung beruht,
sondern wenn man eine >tiefere«, eine moralische Begriindung postu-
liert, scheint dies nicht ausschlieSlich auf den Buddhismus, sondern auf
religiose Begrundungen im Allgemeinen zu verweisen. » Religion needs
to, to calm down the hatred, to calm down the batred and all this. And
it’s just living in harmony and all this. That’s why, you know, the soci-
ety shouldn’t become the worse or the bad. So that’s why the religion
come in the picture, otherwise no need 1 see for religion. You know, if
we practice humanism, if we practice the compassion and wisdom, that
is what Buddhbism teaches«.

Wie andere religiose Begrundungen haben auch die buddhistischen
eher eine soziale Ausgleichsfunktion. Sie erscheinen also nicht als Grund-
lage fur die jeweilige Gesetzgebung, sondern eher als Garant fiir ad-
dquate Umgangsformen im Rahmen solcher Gesetze. Es ist daher wich-
tig, die jeweils eigenen Mitglieder einer Religionsgemeinschaft auf diese
Umgangsformen zu verpflichten. Die LBA bietet daher etwa »aware-
ness camps«, Dialogforen in den Dorfern und andere Konferenzen und
Lehrginge an.

Mit Blick auf die bisher erwidhnten Regeln konnte man allerdings sa-
gen, dass eine solche Funktion eben durchaus von unterschiedlichen Re-
ligionen erfiillt werden kann und daher keinen Uberlegenheitsanspruch
des Buddhismus begriindet. Es ist daher durchaus konsequent, wenn fiir
den friedlichen und harmonieorientierten Umgang mit gegebenen Nor-
men, der ja ein Anliegen aller Religionen ist, niemand eine privilegierte
Position beanspruchen kann. »In many times we went when we are re-
quired: Don’t do that. That’s all. So it’s not that you are all the time —
that Buddbists are right. No, Buddbists could also be wrong. You see:
the community. [t’s not that you all the time, we are the sense, we are
the dedicated. No, it’s not that«. Eine solche Positionierung relativiert
nicht nur den buddhistischen Anspruch, allein fur die gelingende Einheit
der Gesellschaft zustandig zu sein; sie stimmt zugleich mit der buddhisti-
schen Haltung iiberein, andere, deren Beweggriinde man eigentlich nicht
verstehen kann, nicht mit Ratschldgen unter Druck setzen zu wollen. Ge-
nau die darin implizierte Einsicht in die Relativitit des eigenen Wissens
und der eigenen Perspektive fithrt hier dazu, dass kein politischer, so-
gar nicht einmal ein moralischer Uberlegenheitsanspruch erhoben wird.

91

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Dies dndert sich, wenn man die eigene, die buddhistische Gemein-
schaft und deren angestrebte Harmonie betrachtet. Hier fungiert die
LBA - wie andere Religionsgemeinschaften auch — als Schlichtungsin-
stanz beispielsweise in Familienkonflikten. Sollten jedoch Straftaten und
damit Gesetzesverstofe vorliegen, wird sie diese Falle dem Gericht tiber-
geben. Geschlichtet werden Konflikte zwischen Familien, aber auch sol-
che, in denen sich Heranwachsende den Weisungen der Eltern zu ent-
ziehen versuchen. Im letzten Fall bemiitht man sich um eine Schlichtung,
die meist darin besteht, die familiale Ordnung und damit die Ordnungs-
macht der dlteren Generation wiederherzustellen. Sollten sich die Ad-
ressaten der Vermittlung, also etwa Heranwachsende, die ihren Eltern
Schwierigkeiten machen, weigern, den Ratschligen der LBA (oder Ver-
tretern ihres Youth Wing) zu folgen, kann dies dazu fuhren, dass diese
verprugelt oder aus der Gemeinschaft der Buddhisten in Ladakh aus-
geschlossen werden (fire at). » And we do the best to resolve it. If it is
beyond law we refer the case to the court. If they are so arrogant, if they
don’t understand, if they ... Court is there ... And sometimes we even
bang them, you see. Even sometimes we fire at them«.

Nun erscheinen Priigel und Ausschluss gerade das zu sein, was der
Riicksichtnahme auf andere widerspricht: Diese beruhte ja nicht zuletzt
darauf, dass man die Griinde der Handlungen bei diesen nicht einsehen
kann und dass diese selbst von deren Konsequenzen eingeholt werden.
Nun aber setzt man soziale Regeln notfalls mit Gewalt durch. Die Be-
grindung fir diese Moglichkeit erfolgt dabei durch eine diskursive Ver-
schiebung: Sie wird nicht durch die Bearbeitung des Spannungsverhalt-
nisses zwischen Weisheit und Mitgefiihl einerseits und der Durchsetzung
einer harmonischen Ordnung andererseits bearbeitet. Vielmehr erfolgt
diese Bearbeitung durch eine Abgrenzung von einem individualistischen
und liberalen Verstiandnis, das der westlichen Lebensweise zugeschrieben
wird. » You say: »We are very liberal and don’t just fire at anyone, don’t
indulge at anyone. People have the right to do all this< ... And my ques-
tion is: Do you have more tension inspired of all this or do you have
less tension, less tension than we«. In dieser Gegenuberstellung wird die
Aufrechterhaltung einer konfliktfreien und harmonischen Gemeinschaft
zu einem Kriterium, von dem her die Unterdriickung individueller Le-
bensentwiurfe gerechtfertigt werden kann, falls diese zu Konflikten fiih-
ren. Die harmonische Gemeinschaftsordnung der Buddhisten, die Ver-
meidung von Spannungen und Konflikten bildet hier einen MafSstab, der
ein Eingreifen erlaubt, das iiber die Ebene der Beratung, die dem anderen
die Entscheidung tiberlasst (Don’t do that), hinausgeht.

Genau an dieser Stelle wird der eigene Ordnungsentwurf dariber
stabilisiert, dass er von einer in seinem Namen kritisierten westlichen
Lebensweise abgegrenzt wird. In dieser scheint den Individuen ein-
fach alles erlaubt zu sein. Zugleich bedeutet deren individualistisches

92

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

Freiheitsversprechen eine (durch westliche Besucher und Medien verkor-
perte) Herausforderung und Bedrohung der ladakhischen Lebensweise
und der diese kennzeichnende soziale Harmonie. Die LBA versteht sich
als Vertreterin einer buddhistischen Kultur, auf der letztlich die soziale
und politische Ordnung Ladakhs beruht. » You know, I would say our
buddhist culture and all this should be rooted in wisdom and compas-
sion ... It’s not that the westernized what you have and all this. Now
you know in the world community we say everyone to choose your re-
ligion, to marry anyone, all this is okay but the problem is if Ladakh is
concerned. Because we are a fragile society, I can say as compared to
the western society. And we are not much developed economically or so-
cially or educationally. So just to keep intact these things is important
for us«. Die freie Religions- oder Partnerwahl wiirde das zugleich bud-
dhistische und in unterschiedlichen Hinsichten zurtickgebliebene Ladakh
einfach iiberfordern. Und diese Uberforderung besteht in nichts anderem
als der drohenden Auflosung der bisherigen Gemeinschaft — in der In-
dividualisierung mit ihren Freiheitsspielrdumen: »then our society gets
fragmented and the society gets distracted because of that and the com-
munal harmony doesn’t develop on it«. Obwohl zunichst die Zurtick-
gebliebenheit Ladakhs als Grund fur die Schutzbedurftigkeit Ladakhs
gegeniiber westlichen Einflussen angefithrt wird, zeigt sich hier, dass das
(buddhistische) Kriterium der harmonischen Gemeinschaft das entschei-
dende Kriterium ist, nach dem mogliche Entwicklungen in positive und
gefahrliche unterschieden werden konnen. Das aber bedeutet wiederum,
dass jede individuelle Freiheit zumindest tendenziell die harmonische
Ordnung Ladakhs bedroht — auch eine individuelle Freiheit, die sich an-
mafSt, zwischen den Religionen zu wihlen oder einfach zu heiraten, wen
man will. Von hierher erscheint es auch einsichtig, dass die Bedrohun-
gen der Gemeinschaft durch die westlichen Einfliisse dramatisiert wer-
den. » Now you as a modern man or woman say: >Ob these are the best
things, okay, we have sex and all, steal is good, you steal it or give it to
someone and that fellow gets benefitted<. You know it’s all like, you can
make a number of justifications, you are misdoing of all this. Kill some-
one, okay, you feel about that, kill and all this«. In den westlichen Ge-
sellschaften scheint einfach alles erlaubt zu sein, weil sich fiir alles eine
Rechtfertigung finden lasst.

Dass die harmonische Gemeinschaft Ladakhs durch westliche Ein-
flisse nicht korrumpiert wird, verlangt Wachsamkeit. Diese richtet sich
ebenso auf technologische Verbesserungen. Diese werden nicht einfach
als neutral eingeschitzt, weil sich mit ihrem Einsatz zugleich die Ein-
stellungen und Anspriiche der Menschen in Ladakh verdandern konnen.
Die Einfiihrung neuer Technologien sollte daher an traditionelle Verfah-
ren ankniipfen: »So that’s where, you know, you have to compromise
with the modern technology. You see? Where it is required, where it is

93

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

not required«. Die Rationalitit und Effektivitit moderner Technologi-
en kann Einflusse auf die Kultur Ladakhs haben. Thre Bestandserhaltung
und langsame Veranderung (gradual change) bilden das Kriterium fiir
die Akzeptanz dieser Technologien: Die durch diese Technologien mogli-
che Verbesserung der Lebensverhiltnisse in Ladakh findet so ihre Grenze
an deren Bewahrung. Man muss entscheiden, welchen Wandel mit wel-
cher Geschwindigkeit man will, um die Aussicht auf die Bewahrung der
eigenen Kultur nicht zu verlieren.

Eine solche Perspektive geht davon aus, dass die buddhistisch grun-
dierte Kultur in Ladakh weiterhin in Takt ist — trotz des Tourismus und
der mit ihm einhergehenden Verinderung der ckonomischen Infra-
struktur, trotz der Durchsetzung eines Schulwesens, das eine individuel-
le Karriereorientierung nahelegt. Im Namen dieser bestehenden kultu-
rellen Tradition werden dann Individualisierungsbestrebungen ebenso
zurickgewiesen wie das Eindringen einer technologischen Rationalitit
bewertet. Zugleich aber ist nicht zu Gbersehen, dass diese Bewertung
von Verdnderungen im Namen einer zu bewahrenden Tradition in ei-
nem Spannungsverhiltnis zur spirituell angezeigten Fundierung dieser
Kultur in Weisheit und Mitgefiihl stehen. Denn der Weg zu dieser Spi-
ritualitit fithrte iiber die Finsicht in die stindige Anderung aller Dinge
wie auch der eigenen Perspektiven und Erfahrungen. Erneut tritt hier die
Frage auf, in welchem Verhiltnis der spirituelle Weg der Individuen mit
einer sozialen Organisationsform verbunden werden kann. Diese Frage
lasst sich auch dann nicht abweisen, wenn man — wie im hier analysier-
ten Interview — auf eine kulturelle Grundierung der sozialen Organisa-
tion Ladakhs abhebt. Auch dann geht man letztlich davon aus, dass die
sozialen Strukturen mit eben dieser buddhistischen Kultur iibereinstim-
men mussen, fur die sich weiterhin die Frage nach ihrem Verhiltnis zur
individuellen Spiritualitat stellt.

3.2 Die Integration des Ausgeschlossenen: Zur muslimi-
schen Akzeptanz der religiosen Segregation

Der Hegemonieanspruch der LBA, allein die ladakhische Kultur und
die ladakhische Sozialordnung zu reprisentieren, zugleich fur die Bud-
dhisten und alle Bewohner Ladakhs sprechen zu konnen, hingt nicht
zuletzt daran, dass die in Ladakh vertretenen Religionsgemeinschaften
von diesem Anspruch ausgeschlossen werden. Religionen sollen sich um
ihre je eigenen Probleme bemiihen und keinen Anspruch auf die Re-
prasentation des Ganzen erheben. Schon Grenziiberschreitungen zwi-
schen den Religionen (wie Konversionen oder interreligiose Heiraten)
werden von hierher als systematische Bedrohung wahrgenommen, weil

94

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

die Religionen ihren Einfluss tber den eigenen Bereich hinaus auswei-
ten konnten. Bisher wurden diskursive Strategien aus der LBA-Perspek-
tive verfolgt, ihren Hegemonieanspruch als zugleich religiosen und all-
gemeinen auszuweisen.

Es wurde schon darauf hingewiesen, dass dieser Anspruch der LBA,
die Ganzheit der Kultur Ladakhs zu reprisentieren, sich im Leh-Dis-
trict auf eine buddhistische Mehrheit von etwa 8o % stiitzen kann, dass
dieser Anspruch aber auch fiir das untere Ladakh (den Kargil-District)
erhoben wird, in dem die Mehrheitsverhiltnisse mit Blick auf die mus-
limische Bevolkerung genau umgekehrt sind. Eine solche Konstellation
lasst es zumindest nicht unwahrscheinlich erscheinen, dass muslimische
Organisationen der Schiiten und Sunni den Alleinvertretungsanspruch
der LBA in Frage stellen konnten. Eine solche Problematisierung wiir-
de fast zwangslaufig die Religionen als unterschiedliche Reprasentan-
ten des Ganzen ins Spiel bringen. Nicht nur die Buddhisten, sondern
auch die Muslime wiren dann (in welchem Verhiltnis auch immer)
als Reprasentanten des Ganzen anzusehen. Umgekehrt gilt aber eben
auch: Wenn sich die Vertreter der Muslime damit abfinden, dass Reli-
gionen als solche keinen allgemeinen Reprasentationsanspruch fir die
ladakhische Kultur und Identitdt erheben konnen, dass Religionen also
nur auf ihren eigenen Bereich beschrankt sein miissen, dann hat man
die strategische Begrindung des Hegemonieanspruchs der LBA immer
schon akzeptiert.

Dass diese Akzeptanz der religiosen Segregation und das Propagie-
ren der eigenen Mitarbeit an einem nicht selbst definierten Allgemeinen
eine prominente muslimische Position darstellt, wird im Folgenden in
der Analyse von zwei Leitfadeninterviews deutlich, die mit den Vorsit-
zenden der Shia- und der Sunni-Anjuman gefiihrt wurden. Dabei geht es
nicht darum, eine Identitat oder Einheit der beiden muslimischen Orga-
nisationen zu behaupten: Ebenso wenig besteht das Ziel der folgenden
Analyse darin, tiber die Zurechnung unterschiedlicher Akzentuierungen
in den diskursiven Artikulationen systematische Differenzen zwischen
den beiden muslimischen Organisationen in diesen Punkten anzudeu-
ten.> Dass hier durchaus Konkurrenzen bestehen, die sich dann gerade
im Bereich der politischen Vertretung zeigen, wird noch deutlich werden

3 Hier gilt das in der FufSnote 62 Gesagte: Nicht nur die Bearbeitung nicht ein-
deutig losbarer Probleme, sondern auch die Problematik der Reprasentation
verhindern, dass die Stimmen offizieller Vertreter mit Positionen einer Or-
ganisation identifiziert werden konnen. Um die Problematik der Reprasen-
tation nicht dadurch zu entproblematisieren, dass die diskursiven Strategi-
en den Sprechern verschiedener Organisationen zugerechnet werden, werde
ich im Folgenden auf eine solche Zurechnung verzichten. Dies scheint nicht
zuletzt auch dadurch moglich, dass hier von einer gemeinsamen Grundent-
scheidung fiir die religiose Segregation ausgegangen wird.

95

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

(3.3). Gezeigt werden soll hier, wie die Akzeptanz der religiosen Segre-
gation durch Vertreter beider Organisationen ihren Diskurs auch noch
uber das Eigene strukturiert.

3.2.1 Religitse Segregation und gemeinsame Kultur

Trotz der religiosen und sozialen Verdnderungen in Ladakh soll gelten:
» We have a very harmonious relation with our buddhist brothers ... And
we have a very close relation with buddhist associations and if some dis-
pute arises unfortunately we settle through mutual interaction and this
is also a very important aspect«. Betont wird eine harmonische Gemein-
schaft der Muslime mit den Buddhisten, die auf einer gemeinsamen Kul-
tur, einer gemeinsamen Erbschaft beruht: » Ob we promote the Ladak-
bi culture ... language, dresses, and we also eat the Ladakbi dishes: the
same ... The faith is different, right. One heritage ... We are professing
our own religion. I think religion does not come in the way of this mu-
tual brotherhood«.

Hinter der religiosen Differenz wird eine kulturelle Gemeinsamkeit
aufgerufen, die ein harmonisches Zusammenleben dann gestattet, wenn
keine Religion den Anspruch erhebt, diese Kultur zu verkorpern. Reli-
gion und Kultur miissen getrennt bleiben. Von daher erscheint es kon-
sequent, wenn neben den Gefihrdungen der ladakhischen Kultur von
aufSen innere Gefihrdungen der Einheit darin gesehen werden, dass die
Grenzen zwischen den Religionen uberschritten werden. » Communal
harmony we maintain ... To maintain the relation between different
communities ... And we always avoid a confrontation with our religi-
ous groups ... We don’t encourage that conversion of Buddhist to Mus-
lim and Muslim to Buddhist. Because that will always become a sort of
confrontation«. Die kulturelle Gemeinsamkeit wird so von derjenigen
einer Religion unterschieden, die fiir deren Weiterbestand keine Rolle
spielen darf. Thre Aufrechterhaltung hiangt dariiber hinaus daran, dass
die Grenze zwischen den Religionen gewahrt wird: Konversionen und
Zwanggsheiraten bilden so gerade keinen Beleg fiir die Zweitrangigkeit
der Religion gegeniiber der kulturellen Gemeinsamkeit; deutlich wird
eher umgekehrt die zentrale Bedeutung der religiosen Segregation fiir
die Aufrechterhaltung der gemeinsamen Kultur.

Eine solche diskursive Positionierung verweist auf die Anerkennung
jener religiosen Segregation, die entscheidend fiir den Hegemoniean-
spruch der LBA ist. Von den religiosen Gruppierungen darf kein An-
spruch auf die Reprasentation der Einheit Ladakhs erhoben werden. Die
Einheit Ladakhs, deren Harmonie, beruht darauf, dass der Unterschied
der Religionen keine Rolle spielt — dass er eine solche Rolle (so der He-
gemonieanspruch der buddhistischen Vertretung) nicht spielen darf. Jede

96

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

Grenziiberschreitung zwischen den Religionen wird dann als systemati-
sche Bedrohung der Einheit des Ganzen wahrgenommen. Wenn nun von
muslimischer Seite genau dies affirmiert wird, so scheint dies auf eine un-
kritische Akzeptanz der hegemonialen Strategie der LBA hinauszulaufen.

In dieser affirmativen Positionierung zur religiosen Segregation lassen
sich jedoch zwei Momente ausmachen, die den Hegemonieanspruch der
LBA zugleich unterlaufen und subvertieren. Sie beziehen sich auf jene
beiden problematischen Punkte, deren Bearbeitung fiir die geschilder-
ten diskursiven Strategien entscheidend war: Es war dies zum einen der
Anspruch der LBA, gleichzeitig fir die Buddhisten und fiir alle Ladakhi
sprechen zu wollen; zum anderen ergab sich die Frage, warum nur die
LBA fur alle Ladakhi sprechen kann, warum nur sie die doch heteroge-
ne Wirklichkeit Ladakhs reprisentieren soll. Auf diese beiden strategi-
schen Punkte wird in den im Folgenden zitierten AufSerungen reagiert.
Obwohl sie die religiose Teilung als Grundlage fiir eine davon gerade
unabhingig gesetzte einheitliche und harmonische Kultur Ladakhs af-
firmieren, gibt es doch (zumindest) zwei Ansatzpunkte, in denen die he-
gemoniale Konstruktion der LBA auf eine eher indirekte Weise in Frage
gestellt wird. Der erste Ansatzpunkt besteht darin, dass die LBA als Ver-
tretung einer Religion unter anderen aufgerufen wird, dass die behaupte-
te Einheit von buddhistischer Religion und Vertretung des Ganzen nicht
aufgenommen wird. Das hingt wiederum mit einer zweiten diskursiven
Strategie zusammen. Diese besteht darin, die Unterscheidung von Kultur
und Religionszugehorigkeit zu verstarken: Die Einheit der Kultur exis-
tiert unabhéngig von den Religionen. Sie bestand — als kulturelles Erbe
— schon vor der Auseinanderentwicklung und Segregation der Religio-
nen und kann - so konnte man erginzen — auch von keiner Gruppierung
nachtriglich angeeignet werden.

Die LBA taucht in den oben aufgerufenen Passagen nicht auf: Gespro-
chen wird von Buddhisten und Muslimen und deren Vertretungen. Wenn
aber die Religion nur unter dem Signum unterschiedlicher Glaubensbe-
kenntnisse aufgerufen wird, dann impliziert dies zugleich, dass fiir beide
Seiten gilt, dass Glaube und die bruderliche Gemeinschaft getrennt wer-
den missen. » The religious faith ... They preach, propagate their reli-
gion, Buddhism, and we propagate our religion, Islam«. Dass jeder sich
zu seiner Religion bekennt und die anderen nicht zu missionieren ver-
sucht, bildet die Grundlage eines harmonischen Zusammenlebens. Die
unterschiedlichen Glaubensbekenntnisse konstituieren unterschiedliche
Religionsgemeinschaften, von denen keine ein Privileg fiir sich reklamie-
ren kann. Hier kénnen auch keine zahlenmifligen Uberlegenheiten gel-
tend gemacht werden. » If we take the entire population of entire Ladakh
then, I think, Buddbists and Muslims are equal: In Kargil-District Mus-
lims are in majority. In Leb-District Buddhists are in majority«. Eine
zahlenmifige Uberlegenheit kann nicht als Argument angefiihrt werden,

97

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

das mit einem zentralen Gedanken der religiosen Segregation zu brechen
erlaubt: demjenigen der Gleichrangigkeit der verschiedenen Religionen.
Und es ist die so betonte Gleichrangigkeit, die die Grundlage fiir die Ver-
handlung von Problemen bildet, die entweder Aspekte des Zusammen-
lebens in Ladakh oder auch Konflikte zwischen den Religionen betref-
fen konnen. Diese werden in »mutual interaction« besprochen und zu
l6sen versucht. Es waren genau diese Beratungen, an denen im analy-
sierten buddhistischen Diskurs die Uberlegenheitsanspriiche der LBA ge-
geniiber anderen Religionen festgemacht wurden. Die LBA wurde dort
zu jener Instanz stilisiert, deren Urteil dartiber entschied, was tiberhaupt
als ein die Allgemeinheit betreffendes Problem anerkannt oder als inner-
religioses Problem abzulehnen ist. Auch dokumentierte sich der (selbst
nicht religiés definierte) Uberlegenheitsanspruch der LBA dariiber, dass
sie den anderen Religionen eine Plattform fur die Verhandlung allge-
meiner Probleme bereitstellt. Demgegentiber verweist eine »mutual in-
teraction« darauf, dass die Teilnehmer an diesen Verhandlungen nicht
gleichrangig agieren und ihre verschiedenen Gesichtspunkte und Inte-
ressen vorbringen; keiner von ihnen vertritt dann von vorneherein den
Standpunkt des Allgemeinen, sondern dieses Allgemeine (als harmoni-
sche Kultur Ladakhs) bildet die immer schon vorausgesetzte Grundlage
fir die Moglichkeit einer gemeinsamen Problemlosung.

Die Anerkennung der religiosen Segregation und deren Ausdehnung
auch auf die Buddhisten unterlduft den Uberlegenheitsanspruch der
letzteren, der sich darauf griindet, zugleich mehr und anderes als eine
blofSe Religionsgemeinschaft zu sein. Es ist das gemeinsame kulturelle
Erbe, die iiberkommene harmonische Gemeinschaft aller Ladakhi, die
den Austausch, die Verhandlungen und die Perspektive auf einvernehmli-
che Konfliktlosungen zwischen den Religionen moglich erscheinen lasst.
Dabei sind die Aufrechterhaltung dieses kulturellen Erbes und damit das
Weiterbestehen der ladakhischen Gemeinschaft durchaus gefiahrdet. Dies
hiangt mit Modernisierungsprozessen, westlichen Einfliissen, vor allem
aber auch mit dem Schulbesuch der nachwachsenden Generation zusam-
men, der hdufig auflerhalb Ladakhs stattfindet und zu einer individualis-
tischen Karriereorientierung fithren kann. Diese Entwicklungsprozesse
werden jedoch nicht nur als Gefihrdung, sondern zugleich als Heraus-
forderung gesehen. » Yeah, Yeah, it is very necessary that it should be pre-
served. You see that Ladakh is known for a very peaceful place. 1 think
we should preserve that thing. You see in the entire world, in many parts
of the world, there are very tensions and tumults and very conflicts and
fightings, killing each other. Ladakh is still save from that point of time.
... Both Buddhists and Muslims together, we should not allow any person
to harm our peace. We should work on that side. It has been principle
for our elders. They have been living together, and why shouldn’t we live
together?«. Eine solche Herausforderung hat verschiedene Referenzen.

98

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

Mit Blick auf die kriegerischen Auseinandersetzungen im benachbarten
Kashmir kann das Ubergreifen biirgerkriegsihnlicher Zustinde auch auf
Ladakh durchaus als eine reale Gefihrdung gesehen werden, die zu ver-
meiden ist. Zugleich wird die Bewiltigung dieser Herausforderung als
eine gemeinsame Herausforderung fiir Buddhisten wie Muslime gesehen,
deren Spaltung oder Konflikt nicht nur das Zerbrechen Ladakhs und die
Zerstorung seiner Einheit bedeuten wiirde. Das Vermeiden dieser Gefahr
kann durch die Besinnung auf ein kulturelles Erbe erreicht werden, in
dem das friedliche Zusammenleben der Religionen als fiir alle verbind-
liches Prinzip galt. Dabei ist dieses Erbe noch nicht verloren. Man kann
hier anschliefSen, aber das erscheint nur sinnvoll, wenn beide Religions-
gemeinschaften daran arbeiten und keine fur sich Vorteile zu gewinnen
trachtet. Dies gilt auch noch fur Versuche, sich als Walter des gemeinsa-
men Erbes zu stilisieren. Das kulturelle Erbe ist ein gemeinsames, was
auch immer einschliefit, dass es als Geteiltes Bestandteile der verschie-
denen Religionen enthilt. Daher muss Tendenzen entgegengewirkt wer-
den, das gemeinsame kulturelle Erbe nur einer Religion zuzuschreiben.
»I think the heritage belongs either to Muslim or Buddhist heritage.
Both have the heritage value. So we should preserve both sides. Heritage
is the heritage either it is from Buddhist or the Muslim or Christian or
something else. We should value the heritage not the community ... It is
good if it is together, then it has more heritage value. If we separate them,
then the value of the heritage will divide — in both sides«. Die geforderte
Beriicksichtigung eines gemeinsamen, wenn auch religios unterschiedli-
chen kulturellen Erbes gilt dabei nicht nur als eine Forderung, die nach
innen, an die separierten Religionsgemeinschaften gerichtet wird, son-
dern die auch eine Gefahr aufruft, die durch die einseitige Bevorzugung
buddhistischer Bauwerke durch internationale NGOs gegeben ist. Die-
se Bevorzugung impliziert immer auch eine Bevorzugung der buddhis-
tischen Religion und damit eine Bestatigung jener Sicht auf Ladakh, die
dieses als durch den tibetischen Buddhismus geprigte Kultur versteht.
Man wird aber an dieser Stelle auf eine Ambivalenz in der dargestell-
ten diskursiven Situierung des kulturellen Erbes hinweisen mussen, die
das Problem des Verhiltnisses von religioser Segregation und allgemei-
ner Kultur erneut aufwirft. Einerseits wird das kulturelle Erbe als Tradi-
tion eines harmonischen Zusammenlebens aufgerufen, fur das religiose
Zugehorigkeiten keine Rolle spielten. Es war die Harmonie als Prinzip,
an dem sich die Vorfahren orientierten, das jede religiose Artikulation
immer schon als Teil dieses Ganzen zu fassen erlaubte und damit jeden
Hegemonieanspruch einer Religion ausschloss. Andererseits wird mit der
Fassung eines kulturellen Erbes, das sich als gemeinsames zugleich aus
den Beitrdgen der verschiedenen Religionen zusammensetzt, erneut die
Frage aufgeworfen, worin denn — tiber die verschiedenen religiosen Erb-
bestandteile hinweg — das Gemeinsame dieses Erbes besteht. Kann das

99

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

jeweils auf die unterschiedlichen Religionsgemeinschaften zugerechnete
Erbe nicht dazu fithren, dass jede Religionsgemeinschaft ihr Erbe in den
Vordergrund stellt, dass das vorgiangige gemeinsame Erbe sich als nur
fraktioniertes darstellt?

Man kann sich dieses Problem verdeutlichen, wenn man auf die The-
matisierung der Bedeutung der Einrichtung des Central Asian Muse-
ums in Leh (CAML) blickt. Dieses Museum wurde und ist konzipiert
als Dokumentation der unterschiedlichen Herkiinfte der Menschen, die
in Ladakh leben. Neben tibetischen Einfliissen, denen eine eigene Eta-
ge gewidmet ist, spielen Herkiinfte aus dem zentralasiatischen Raum
und Baltistan eine bedeutsame Rolle — Regionen, die heute vorwiegend
als muslimisch gelten konnen. Das Museum wurde auf dem Boden der
sunnitischen Muslimgemeinde in Leh unter Federfiihrung des Leh Old-
town Conservation Projects (LOTI) errichtet. Nicht zuletzt Streitigkei-
ten, die auch mit dem vorliegenden Zusammenhang einer Bestimmung
des kulturellen Erbes zu tun haben, verhindern bis heute eine Offnung
des Museums.+

Geht es in der Konzeption des Museums um die Demonstration eines
gemeinsamen und zugleich differenten Erbes, so fithrt die erwahnte Ten-
denz, die Bewahrung eines je eigenen kulturellen Erbes den Religions-
gemeinschaften zuzusprechen, dazu, dass die Sunni-Gemeinde das auf
ihrem Grund errichtete Museum als Ausdruck eines »muslim heritage«
versteht. Wie Kloster- oder Stuparenovierungen das buddhistische Erbe
betonen, so bildet das CAML eine Dokumentation des muslimischen Er-
bes. Die Logik ist eine der Abgrenzung. Sie verlduft iiber eine postulier-
te Eigenverantwortung und Eigeninitiative, bei der andere Akteure nur
als Unterstiitzer in den Blick kommen. » We also renovate our mosques
or something, we also ... Anjuman as well as we get assistance, financial
assistance from different NGOs like from government side, especially
from government side ... We are also doing our renovation work, Mus-
lims«. LOTI als NGO, die die Konstruktionsplane fiir den Bau entwor-
fen und dessen Fertigstellung angeleitet hat, wird vor diesem Hinter-
grund zu einem »contractor«, zu einem von der Anjuman beauftragten
Organ. Das Reklamieren des CAML als Dokumentation eines kulturel-
len Erbes, das Ladakh der Immigration von Muslimen verdankt, ver-
schiebt den Wert dieses kulturellen Erbes. Von einem wichtigen (religi-
osen) Bestandteil eines gemeinsamen Erbes gerat das muslimische Erbe
zum Moment in einem religiosen Konkurrenzverhaltnis, in dem keiner

4 Andere Streitigkeiten, die innerhalb der Muslimgemeinde auftreten und um
die religios begriindete oder nicht begriindbare Moglichkeit einer musealen
Reprisentation ringen, werden spiter (3.4) verhandelt. Diese Streitigkeiten
konterkarieren noch den hier dargestellten Einsatz um ein muslimisches kul-
turelles Erbe.

I00

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

seine je eigene Bedeutung fir das gemeinsame Erbe geschmalert sehen
mochte. Auf diese Weise aber droht die Segregation noch jene kulturel-
le Gemeinsamkeit aufzuzehren, die ihr doch als unproblematische und
harmonische Grundlage vorausliegen sollte.

3.2.2 Die muslimische Arbeit am gemeinsamen Wobl

Bisher wurde deutlich, dass jene Trennung von segregierten Religio-
nen und ladakhischer Kultur, die fiir den buddhistischen Hegemonie-
anspruch wichtig erschien, aus muslimischer Sicht einerseits bejaht und
andererseits unterlaufen wird. Dies geschieht, indem die religiose Se-
gregation affirmiert und auf die Buddhisten ausgedehnt wird; zugleich
wird dies mit der Annahme einer vorausliegenden kulturellen Gemein-
samkeit verbunden, die allen Religionsgemeinschaften einen nachgeord-
neten und gleichrangigen Status zuweist. Eine weitere Veranderung des
Stellenwerts der religiosen Segregation lasst sich beobachten, wenn man
bedenkt, dass sich in buddhistischen Diskursstrategien eine Tendenz fin-
det, die (anderen) Religionen eher als auf sich konzentrierte soziale Ge-
bilde darzustellen, die nur in (von der LBA zu priifenden) Einzelfallen
Themen und Probleme beriihren, die fiir die ganze Gemeinschaft wich-
tig sind. Die religiose Segregation lasst sich von hier her als eine Stra-
tegie verstehen, die Rolle der (anderen) Religionen fiir das gemeinsame
Wohl abzuwerten. Eine nun zu betrachtende Gegenstrategie besteht da-
rin, eine Orientierung der eigenen Religion auf das Gemeinwohl der ge-
samten Bevolkerung Ladakhs zu betonen. Wenn auch die Muslime und
ihre Organisationen eine wichtige Arbeit fir das gemeinsame Wohl leis-
ten, dann muss das die religiose Segregation nicht in Frage stellen. Wohl
aber wird damit die scharfe Trennung von Religion und Gemeinschaft
durchlissig: Religiose Segregation muss dann nicht mehr den Ausschluss
aus der (nun) gemeinsamen Arbeit an der Aufrechterhaltung der Kultur
Ladakhs bedeuten.

»80, Anjuman al Imamiya represents the Shia Community of Ladakh.
It was founded in 1937 by some of our elders. And 1 think at that point of
time they had a great vision. They thought that we should do something
for the society as well as to the community in a well organised way ...
And from that time till now the Anjuman is working on upliftment of
the community and as well for the whole entire society«. Gegriindet drei
Jahre nach der buddhistischen Organisation, beansprucht die Organisa-
tion der Schiiten ebenfalls sowohl fir die eigene religiose Gemeinschaft
wie auch das gemeinsame Wohl Ladakhs zu arbeiten. Schulgriindungen,
Arbeiten im medizinischen Bereich, Hilfen fiir Arme wie etwa die Su-
che nach Paten oder Sponsoren, die eine Ausbildung der Kinder bezah-
len, werden erwihnt. Auch fir die Sunni-Gemeinschaft wird analog eine

IOI

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Arbeit fur die gesamte Gesellschaft reklamiert: die Griindung der Ima-
miya School wird ebenso angefithrt wie »social reform work«, die For-
derung der Gemeinschaft oder der Kampf gegen soziale Ubel wie etwa
den Drogenmissbrauch.

Man kann diese Betonung der eigenen sozialen Aktivitdten, die sich
auf eine Verbesserung der gesamten Gesellschaft richten, wenn auch mit
besonderem Schwerpunkt auf der eigenen Religionsgemeinschaft, nun
durchaus als Parallele zum Vertretungsanspruch der LBA lesen: Auch
diese wollte als Reprasentantin besonders der Buddhisten, aber eben
auch der Gesamtheit Ladakhs verstanden werden. Der gleiche Anspruch
wird nun hier erhoben — mit den gleichen besonderen Beschrankungen:
Selbstverstandlich sind die eigenen Schulen fiir alle Kinder offen, zu-
gleich aber werden sie fast ausschliefSlich von Kindern der eigenen Re-
ligionsgemeinschaft besucht. Fiir eine politische Diskursstrategie aber
bleibt entscheidend, dass die muslimischen Organisationen den gleichen
Anspruch wie die LBA erheben: auch das Ganze im Blick zu haben und
dies zu einer MafSgabe fiir das eigene Handeln zu machen.

Zugleich aber birgt diese Positionierung die gleiche Ambivalenz, die
schon im Hinblick auf das Verhiltnis zum kulturellen Erbe zu sehen war.
Die Betonung des Sachverhalts, dass man genau wie andere am kultu-
rellen Erbe teilhat, verhindert nicht, dass man das Erbe dann wieder-
um nach Religionsgemeinschaften zerteilt und damit die vorgegebene
Einheit in Frage stellt. Im vorliegenden Fall, dem gesamtgesellschaftli-
chen Engagement der unterschiedlichen religiosen Gruppierungen, stellt
sich die Frage, wie sich dieses gleichgerichtete Engagement verstehen
lasst: Ist das, worauf sich dieses Engagement richtet, immer schon ein
Gemeinsames oder konstituiert das Engagement der unterschiedlichen
Gruppierungen auch eine unterschiedliche Sicht auf das Gemeinsame —
und damit Konkurrenz? Man kann diese Frage auch so formulieren und
zuspitzen: Bilden die auf ein gesamtgesellschaftliches Wohl gerichteten
Einsdtze aller beteiligten Religionsgemeinschaften nicht immer schon
machtpolitische Einsitze, in denen es darum geht, die eigene Position zu
behaupten? Das problematische Moment in einem gesamtgesellschaftli-
chen Engagement der Religionsgemeinschaften wire dann darin zu se-
hen, dass dieses selbst nur ein strategisches Mittel zur Behauptung der
eigenen Konkurrenzfahigkeit wire.

Nun ist die aufgeworfene Fragestellung allerdings im Fall eines tiber-
greifenden Engagements der Religionsgemeinschaften fiir die Gemein-
schaft schwieriger zu bearbeiten. Im Fall des Anspruchs auf einen Teil
des kulturellen Erbes war die Betonung des Eigenen explizit Gegenstand
der diskursiven Artikulation. Wenn man nicht immer schon — gegen die
Grundannahmen der Diskursanalyse — ein strategisch denkendes Subjekt
>Religionsgemeinschaft< unterstellen will, so wird man kaum auf Artiku-
lationen zuriickgreifen konnen, die das Allgemeinwohl mit dem eigenen

I02

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

religiosen Interesse engfithren. Und das liegt — so die hier vertretene The-
se — an der Zukunftsorientierung der diskursiven Positionierungen. In
ihnen wird das zu bewahrende kulturelle Erbe immer schon im Kontext
mit aktuellen Modernisierungsbedingungen gesehen, die neue Antwor-
ten verlangen. Eine — an zentraler Stelle immer wieder aufgerufene — He-
rausforderung, die mit diesen Modernisierungen verbunden ist, besteht
in der Notwendigkeit einer formalen Ausbildung der nachwachsenden
Generation. Wer hier aktiv wird und etwa Schulen griindet, die von der
Religionsgemeinschaft (mit Hilfe nationaler und internationaler Sponso-
ren) getragen werden, der tut nicht nur etwas fiir eine Verbesserung der
Zukunftsaussichten der Kinder aus der eigenen Religionsgemeinschaft,
sondern er beteiligt sich konstruktiv an der Bewiltigung einer Heraus-
forderung, vor der Ladakh insgesamt steht. Die Engfuhrung von reli-
giosem und gesamtgesellschaftlichem Engagement ist also hier immer
schon gegeben — und als solche unproblematisch. Dies dndert sich erst
dann, wenn man das Verhiltnis von formaler und anvisierter religioser
Bildung betrachtet. Hier kann das Problem auftauchen, dass jenes All-
gemeine Ladakhs dann gar nicht mehr zu sehen ist, weil nicht es, son-
dern die religiose Besonderheit als identitirer Gegenpol gegen die for-
male Bildung aufgerufen wird.

Das soziale Engagement im Bereich der Schulbildung ist notwendig
aufgrund verdnderter Lebensbedingungen. » The change in the area is
developing in a modern way and people are also changing their lifestyle
too. Their standard of life is going up. And accordingly it is necessary for
the younger generation to get them up to that level and prepare them for
the future. As we see that developing is going very fast. And education
is very very necessary for each and every child«. Die verbesserten und
modernen Lebensbedingungen, auf die die Kinder Ladakhs tber eine
formale Bildung vorbereitet werden, sind nicht abzulehnen. Aber diese
modernen Lebensbedingungen bergen auch Gefahren, die etwa in einer
Orientierung hin auf materiellen Verdienst und Erfolg gesehen werden.
Thnen scheinen die modernen Individuen dann ausgeliefert zu sein, wenn
sie keine eigene, von Verdienst und Erfolg unabhingige Haltung entwi-
ckelt haben. Es ist dies der Punkt, an dem die notwendige Forderung ei-
ner formalen Bildung durch eine Padagogik der Erinnerung kompensiert
werden muss. Sie ruft die traditionelle Lebensweise in Ladakh als Weg
auf, auf dem eine solche unabhingige (spirituelle) Haltung erreicht wer-
den kann. » The way of some ancient social values, like there — earlier we
were living very happily even if we had not so much of money and facil-
ities. But even then people were very happy. But the happiness is a state
of mind. Not money. Money cannot make a person happy. So mentally
we should be prepared for the worst thing also. Sometimes you may have
some difficulties in your life. It is not necessary that you always be at the
winning side. Sometimes you may be on the looser side. At that point

103

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

of time you should remember your past. How they were living. Even in
those times with no facilities at all, they lived a very good life«. In einer
solchen Padagogik der Erinnerung gewinnt die Vergegenwirtigung des
kulturellen Erbes, einer armen, aber gliicklichen Lebensweise, eine kom-
pensatorische Funktion. Die traditionelle Lebensweise bildet selbst kei-
nen realistischen Lebensentwurf mehr, aber die Besinnung auf ihren Wert
kann zu einer Haltung fithren, die verhindert, dass die jungen Ladakhi
einfach den modernen Lebensbedingungen ausgeliefert sind. Auch den
eigenen Kindern ist — selbst dann, wenn sie in Delhi oder den USA stu-
dieren — der Wert der eigenen Kultur zu vermitteln: » We are also rich at
our place. We should not forget that«. Gerade fiir die auflerhalb Ladakhs
Studierenden erscheint dies bedeutsam, damit sie das eigene Land nicht
nur als >unterentwickelt< wahrnehmen. Im Idealfall sollten sich Tradition
und moderne Orientierung nahtlos zusammenfiigen. » But you should re-
member your past and go abead with that in your mind. So that there
should not be a rut, a gap between this«.

Die erwahnte Ambivalenz in der sozialen Arbeit am allgemeinen Wohl
der Ladakhi, die Forderung des Schulbesuchs der Kinder und die gleich-
zeitige Vergewisserung des Werts der eigenen uberlieferten Identitit,
taucht auch dann auf, wenn diese iiberlieferte Identitit als muslimische
verstanden wird. In diesem Fall wird eine zu bewahrende partikulare re-
ligiose Identitdt implizit mit dem zukiinftigen Wohl Ladakhs in Verbin-
dung gebracht. Dies bedeutet aber letztlich, dass das allgemeine Wohl
nur noch in fragmentierter Form in den Blick gerit: Jede Religionsge-
meinschaft proklamiert dann in der Konsequenz, dass die Bewahrung
ihrer Identitdt und das allgemeine Wohl Ladakhs unter den gegenwarti-
gen Bedingungen eine Einheit bilden.

Deutlich wird eine solche Tendenz vor allem an den Schulgrindun-
gen durch die Religionsgemeinschaften.s Um als Privatschulen den 6f-
fentlichen Schulen gleichgestellt zu werden, ist es notwendig, auch die-
se Schulen fiir alle Kinder (gleich welcher Glaubensrichtung) zu 6ffnen.
Man konnte also sagen, dass diesen fur alle von den unterschiedlichen
Religionsgemeinschaften eingerichteten Schulen die Orientierung auf das
allgemeine Wohl bereits gesetzlich vorgeschrieben ist. Zugleich werden
alle diese Schulen (auch die buddhistischen) fast ausschliefSlich von Kin-
dern der jeweiligen Religionsgemeinschaft besucht. Dies liegt daran, dass
jener spezifische Teil, der tiber den staatlich vorgeschriebenen Lehrplan
hinausgeht, in religiosen Unterweisungen besteht. » Yeah, we teach child-
ren formal education as well as other schools, you know like government

5 Die durch die Religionsgemeinschaften betriebenen Privatschulen werden
spater noch einmal gesondert betrachtet (5.). Hier interessiert nur der stra-
tegische Versuch, sie identitatspolitisch als Arbeit am gemeinsamen Wohl
Ladakhs zu inszenieren.

104

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

schools or private schools. And side by side we are teaching children to
the basics of religion«. Diese religiose Unterweisung 10st den fritheren
Unterricht in Koranschulen ab und reagiert gleichzeitig auf eine durch
formale Bildungsprozesse geforderte andere Einstellung zur Religion.
Frither hatte man die vermittelten Uberzeugungen unbefragt hingenom-
men: » Now the children want to know what is bebind this thing, why
I believe in one God. Now the children are educated and they want to
know«. Eine solche Haltung kann traditionelle religiose Fithrer tiberfor-
dern. Es ist der religiose Unterricht in den Schulen, der diese Fragen auf-
nehmen und auf einer basalen Ebene bearbeiten und der auf diese Weise
auch das Verhiltnis von formaler Bildung und religioser Unterweisung
austarieren kann.

Selbst wenn man sich das Verhaltnis von staatlich vorgeschriebenen
Unterrichtsinhalten und dem entsprechenden Priifungswesen zu den re-
ligiosen Unterweisungen als unproblematisch vorstellen mag, so ist doch
deutlich, dass der Inhalt dieser religiosen Vermittlungsprozesse nicht mit
der Arbeit an einer gemeinsamen Ladakhi-Identitit, einem gemeinsamen
kulturellen Erbe verbunden ist. Der Anspruch auf eine solche Bedeutung
fur das Gemeinsame wird hier nicht mehr — wie im Fall einer voraus-
liegenden gemeinsamen Kultur — aufgerufen. Eher scheint es so zu sein,
dass unterschiedliche Religionsgemeinschaften sich mit ihren jeweiligen
Schulgriindungen zwar auf die allgemeine, fiur Ladakh bedeutsame Aus-
bildung der nachwachsenden Generation verpflichten, dass sie aber da-
neben diese allgemeine Orientierung mit einer je spezifischen religiosen
Traditionspflege koppeln. » Yeah, the majority of the children are Mus-
lims. You know the people just see, that as you say go to the Lamdon
you know, the Buddhists are thinking that they should send their chil-
dren to the Lamdon School, so that they get some religious teachings
there. Only that is the difference and nothing else«. Die Einrichtung von
Schulen durch die Religionsgemeinschaften mag zwar vereint dem ge-
meinsamen Wohl dienen, indem sie Moglichkeiten einer formalen Bil-
dung bereitstellt; zugleich aber trigt deren Ergdnzung durch die jewei-
lige Unterweisung nicht dazu bei, Segmente eines gemeinsamen Erbes
weiterzugeben. Eher scheint man es mit einem Mittel der Aufrechterhal-
tung der religiosen Segregation zu tun zu haben, das selbst wohl nicht
frei ist von einer Konkurrenz, die sich um die Forderung des je eigenen
Nachwuchses bemiiht.

3.2.3 Die Zuriickweisung des religiésen Extremismus

Aus der hegemonialen Perspektive der LBA stehen die Muslime und
deren Organisationen in Ladakh in einer zumindest doppelten Verant-
wortung. Sie mussen sich — so die erste Erwartung — mit der religiosen

105

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Segregation abfinden und sollten keinen Anspruch erheben, im Namen
aller Ladakhi zu sprechen. Bisher wurden diskursive Strategien unter-
sucht, in denen diese Verantwortungszuschreibung zugleich akzeptiert
und unterlaufen wird. Die religiose Segregation wird akzeptiert, aber zu-
gleich auf die LBA ausgedehnt. Ebenso wird betont, dass hinter der re-
ligiosen Segregation eine kulturelle Gemeinsamkeit liegt, die nicht nur
alle Religionen trotz ihrer Verschiedenheit verbindet, sondern die es auch
nachvollziehbar macht, dass sich alle diese Religionsgemeinschaften zu-
gleich fur das allgemeine Wohl engagieren.

Die zweite Erwartung und Verantwortungszuschreibung zielt darauf,
dass sich die Muslime Ladakhs nicht nur als eine segregierte Religions-
gemeinschaft verstehen, sondern dass sich diese Segregation auch als eine
versteht, die sich von muslimischen Bewegungen aufserhalb Ladakhs ab-
grenzt. Die Muslime sollen also ihre Segregation innerhalb Ladakhs ak-
zeptieren und sich zugleich als Religionsgemeinschaft von anderen mus-
limischen Stromungen abgrenzen, die von aufsen den Frieden in Ladakh
zerstoren wollen. Religioser Unfrieden wird daher auch meist muslimi-
schen Extremisten zugeschrieben, die etwa aus Kashmir kommen und
den eigenen Biirgerkrieg exportieren mochten. Wie am Beispiel der Kon-
versionen in Zanskar gezeigt, richtet sich die Erwartung der LBA darauf,
dass die ladakhischen Muslime sich nicht fiir einen solchen Konflikt in-
strumentalisieren lassen. Als ladakhische Muslime sind sie als segregier-
ter und doch in die Tradition eines harmonischen Miteinanders einge-
schlossener Teil zu betrachten. Dies impliziert — mit Blick auf die eben
betrachtete religiose Unterweisung — auch, dass im Inneren der muslimi-
schen Organisationen fundamentalistische oder extremistische Stromun-
gen zuriickgedrangt werden.

Solchen Erwartungen und Verantwortungszuschreibungen konnen sich
die muslimischen Organisationen kaum entziehen. Selbst die aufgewiese-
nen diskursiven Strategien, die auf die Gleichrangigkeit segregierter Re-
ligionsgemeinschaften und die Unterstellung einer gemeinsamen Kultur
hinauslaufen, verlangen die Abweisung extremistischer Orientierungen.
Und auch noch die Annahme eines konfliktfreien Nebeneinanders von
formaler Bildung und religioser Unterweisung sowie der Verweis auf einen
durch den Nachwuchs hinterfragten und reflektierten Glauben implizieren
die Zurtickweisung extremistischer oder fundamentalistischer Positionen.
Selbst die eigenen diskursiven Strategien und das eigene Selbstverstandnis
machen also den Verdacht extremistischer Tendenzen tiberfliissig. Die he-
gemoniale Situation besteht auch nicht darin, dass den muslimischen Or-
ganisationen solche Tendenzen zugeschrieben wiirden, sondern darin, dass
die ladakhischen Muslime wachsam gegeniiber solchen (von aufsen dro-
henden) Entwicklungen sein miissen. Wenn sie in Konfliktkonstellationen
etwa mit der LBA geraten, besteht immer die Moglichkeit, dass ihren Po-
sitionierungen extremistische Tendenzen unterstellt werden konnen.

106

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

In dieser strategischen Situation ldsst sich einerseits darauf hinwei-
sen, dass man aktiv am Gemeinwohl mitarbeitet, dass man drohende
Konfliktfille (etwa wegen Konversionen oder interreligiosen Heiraten)
zu vermeiden trachtet und dass man - sollten sie doch eintreten — im-
mer zu einem schlichtenden Gesprach auch mit den anderen Religions-
gemeinschaften bereit ist. Man verzichtet zugunsten einer harmonischen
und friedlichen Verstindigung nicht nur auf jeden Missionierungsver-
such der anderen, sondern auch auf religios begriindete Dogmatismen,
die jede Verstindigung und jeden Ausgleich gefihrden. Neben diesen
schon mehrfach angesprochenen Verweisen lasst sich andererseits im
Hinblick auf die Muslime in Ladakh deutlich machen, dass ihre Religi-
on selbst weder fundamentalistisch noch antimodern ist. Schon die Anju-
man als Organisation der Muslime werden nicht von religiosen Fithrern
oder Gelehrten dominiert, sondern ihre Zusammensetzung folgt — wie
jene der LBA — dem Prinzip der lokalen Wahl von Reprasentanten. Die
gewihlten Reprisentanten stehen zugleich fiir die regionalen Probleme,
fur die Hoffnungen und Wiinsche ihrer Wahler, die sich eher auf soziale
Problemlagen beziehen diirften. Vor der Einrichtung der beiden Distrik-
te Leh und Kargil gab es eine Vertretung fiir das ganze Ladakh, nun hat
man sich als religiose Organisation entlang der politischen Verwaltungs-
einheiten reorganisiert. Es gibt also jeweils eine gewahlte Vertretung fiir
Schiiten und Sunniten in beiden Distrikten.

Betont wird eine Flexibilitit in der muslimischen Lebensweise: » Ob,
we promote the Ladakbi culture ... language, dresses and we also eat the
Ladakhi dishes«. Es gibt also keine oder kaum religiose Vorschriften, die
die Muslime daran hindern wiirden, den ladakhischen Lebensstil zu tei-
len. Bezogen auf die gegenwirtige Situation und die in ihr so wichtige
formale Bildung wird betont, dass man den gleichen Zugang von Mad-
chen und Jungen fordert. » We also encourage the education of our girls,
Muslim girls. We also embarace, we always say in our gatherings, in our
religious communications, the Muslims. We always encourage to go for
higher and higher education«. Sicherlich mussten die Madchen die is-
lamischen Prinzipien (Beten, Fasten und Gutes tun) befolgen, aber das
steht nicht im Zentrum, weil dies bedeuten wiirde, dass ihnen vielleicht
wie in anderen muslimischen Landern der Zugang zur Bildung verwehrt
wurde. » You know in some other countries or some part of ... you see
there are extreme types of Islam. We don’t restrict our girls to go for
higher studies«. Auch wenn in Ladakh vielleicht fir muslimische Mad-
chen stirkere Vorschriften als fiir Jungen gelten wiirden, diirfe auch das
wiederum nicht in einem extremen Sinne verstanden werden. Die Ab-
grenzung vom Extremen ero6ffnet damit nicht nur einen Raum von Bil-
dungsmoglichkeiten fiir muslimische Madchen in Ladakh, den es in eher
fundamentalistisch orientierten islamischen Regionen so nicht gibt; sie
deutet zugleich an, dass die religiosen Regeln, die auch in Ladakh gelten,

107

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

nicht strikt durchgesetzt werden, sondern mit einem Interpretationsspiel-
raum versehen sein sollten.

Gerade der Gesichtspunkt der Gleichheit von Mannern und Frauen
bildet einen Markierungspunkt, um sich von radikalen islamistischen
Perspektiven abzugrenzen. » The right of both boys and girls should be
equal in Islam. It’s not mentioned anywbhere, that it is different«. Gegen
Vorstellungen einer Ungleichheit von Madnnern und Frauen wird betont,
dass diese sich nicht einmal aus den religiosen Schriften herleiten lasse.
»Right of women should be equal. But when we talk of the right of a
woman, there are religious codes of conduct, how to live in Muslim ...
how to live as a woman and how to live as a man. 1 think that should
not be a problem and that should not be a quarrel between a man and
a woman«. Obwohl es verschiedene Verhaltensweisen fur Manner und
Frauen in ihrem Verhiltnis zueinander gibt, die religios vorgeschrieben
sind, bestimmte Rollen und Verantwortlichkeiten, die beide zu erfiillen
haben, soll das nicht so verstanden werden, als sei damit eine grund-
satzliche Ungleichheit gegeben. Das gleiche Recht wird jedoch nicht nur
durch geschlechtsspezifische religiose Vorschriften ausbuchstabiert; auch
die kulturellen Lebensweisen und die dort zu findenden Rollenverstiand-
nisse sind bedeutsam dafiir, wie sich das Verhiltnis der Geschlechter ge-
staltet. » You should go and see what type and how the society you are
living is, and what type of community and what is the understanding
of the people. That should be respected«. Die prinzipielle Gleichheit der
Geschlechter wird also nicht nur religios, sondern auch kulturell konkre-
tisiert. Das kulturelle Beziehungsmuster zu respektieren, bedeutet dabei
nicht zuletzt auch, dass religiose Gesichtspunkte nur einen MafSstab fiir
die Ausgestaltung der Geschlechtsrollen bilden.

Genau diese Bedeutung des Kulturellen fiir die Interpretation des Ge-
schlechterverhiltnisses zeigt sich an einem entscheidenden Punkt: der
Offenheit fur geschichtliche Entwicklungen, die dann keinen Platz hitte,
wenn man sich nur auf religiose Prinzipien berufen wiirde. So kann man
— aus schiitisch-ladakhischer Perspektive — darauf hinweisen, dass selbst
im Iran die Gleichstellung von Mann und Frau voranschreitet. »If you
are looking at the Iran, also at some point of time Iran was considered
to be a very radical country. Now you see in Iran women are taking part
in every sphere of life. They are represented even in parliament«. Dass
die Entwicklung der Lebensbedingungen durchaus bedeutsam ist fir die
Durchsetzung einer auch religios fundierten Gleichheit der Geschlech-
ter, dass diese moglicherweise auch eine Aufweichung starrer religioser
Rollenverteilungsmodelle bewirken kann, zeigt sich gerade in aktuellen
Tendenzen. Im gegenwirtigen Ladakh scheint es notwendig zu sein, dass
beide Ehepartner tiber ein Einkommen verfiigen, um ihr Leben bestreiten
zu konnen. » Yeah of course ... In present, both men and women should
earn. Otherwise you cannot make your life ... And they should work. So

108

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN UND POLITISCHE REPRASENTATION

that women and men also should take part in everything: in politics, in
employment, in everywhere. Now I think most of our head of depart-
ments are women in Leb«.

Die Betonung der gleichen Rechte von Mannern und Frauen dient so
einerseits als eine Abgrenzung von einem religiosen Extremismus: Die
Ungleichheit der Frauen wird zum Kennzeichen eines radikalen Islams,
von dem man sich abgrenzt. Andererseits dient der Verweis auf die sozi-
alen Rollenmuster der Geschlechter dazu, eine Entwicklungslinie zu ent-
werfen, die selbst fiir radikale muslimische Lander gilt und die auf eine
unproblematische Weise in Ladakh dazu fithrt, dass die grundsitzliche
Gleichheit der Rechte zur historischen Wirklichkeit wird. Dass es auch
weiterhin religiose Deutungsmuster gibt, die mit Blick auf eine solche
Gleichheit der Geschlechter einschrinkend wirken konnen, mag sein,
aber auch diese werden (wie der Verweis auf den Iran andeutet) nicht
unabhingig von kulturellen Entwicklungen sein.

3.3 Religionsgemeinschaften und
politische Reprasentation

Schon im Abschnitt iiber die LBA (3.1) wurde deutlich, dass diese ihren
allgemeinen Reprasentationsanspruch der Ladakhi nicht zuletzt auch ge-
genuber politischen Institutionen und Entscheidungen vertritt. Das von
ihr vertretene Allgemeine erhebt also den Anspruch, die >wahre Wirk-
lichkeit« der Ladakhi und ihrer Kultur auch noch gegeniiber den von den
Ladakhi gewihlten politischen Reprisentanten zu vertreten, die sich in
der Vertretung des Allgemeinen tiuschen konnen oder nur partikulare
(partei-)politische Interessen vertreten mogen. Deutlich wird mit einer
solchen Positionierung gegeniiber politischen Instanzen und Entschei-
dungen aber auch, dass man sich selbst (ebenso wie wohl auch andere
Religionsgemeinschaften) nicht innerhalb des politischen Systems veror-
tet. Religionsgemeinschaften sollten also mit Blick auf das politische Re-
prasentationssystem als >unpolitische Organisationen« verstanden wer-
den. Sie vertreten — wie nun deutlich werden soll — eher die ladakhische
»Kultur, die als solche einerseits vom >politischen System« unterschie-
den werden soll. Andererseits aber gibt es auch Uberschneidungen mit
dem politischen System: Nicht nur gibt es etwa Uberginge zwischen
Funktionen der religiosen Reprisentation und der Wahrnehmung von
politischen Amtern; auch die Ernennung von Vertretern religioser Min-
derheiten, die neben den gewahlten Councillors in den Hill Council ein-
treten, macht diese Verbindung deutlich. Allerdings mussen beide Be-
reiche getrennt bleiben, wenn der Hill Council nicht selbst zum blofsen
Ort religioser Auseinandersetzungen werden soll. Es deuten sich damit

109

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Spannungsverhaltnisse an, die nicht nur das Verhiltnis von »allgemeiner
Kultur< und deren partikularer religioser Reprasentation betreffen, son-
dern zugleich eben auch das Verhiltnis von politischer und religioser Re-
prasentation. Im Folgenden soll nun eine diskursive Bearbeitung dieser
Spannungsverhiltnisse nachgezeichnet werden.¢

3.3.1 Religiose Minderheiten:
Die Verdopplung der politischen Reprdsentation

Die Einrichtung des Hill Councils erfolgte 1995 in Leh als Effekt einer
doppelten Politisierung. Einerseits ging es nach aufSen um die Durchset-
zung einer grofSeren politischen Eigenstandigkeit Ladakhs. Das war die
Stofrichtung der LBA und ihrer Agitation. Den Muslimen, auch jenen
im unteren Ladakh (dem Kargil-District), die sich nicht fiir eine grofSere
Unabhingigkeit eingesetzt hatten, fiel die grofsere Autonomie »without
any agitation« zu. Dabei hatte sich die LBA zunichst durchaus um ein
Einheitsbiindnis bemiiht. Alle politischen Parteien sollten zugunsten die-
ses Einheitsbiindnisses zurtickgedrangt werden: » All the parties were
dispensed by this LBA to just make it — bring all the activists on one
platform. For just demand, the demand of this Union Territory«. Als sich
der Status eines solchen >Union Territory< und damit eine weitreichende
politische Selbstandigkeit Ladakhs nicht durchsetzen liefs, 16ste sich das
Biindnis langsam auf. Und nun setzt eine zweite Strategie der Politisie-
rung der LBA ein, die sich nach innen wendet. Durch den Konflikt zwi-
schen den Religionsgemeinschaften soll nun verdeutlicht werden, dass
die Probleme Ladakhs einer regionalen Losung bediirfen. » Then the Bu-
dhists of this area, they imposed a social and economic boykott against
the minority, the Muslims. And there was such a strange relation be-
tween the two communities, it was so difficult for both of them becau-
se the Muslims and the Buddbists have a blood-relationship. They are
a very well knitted society. But all these things got cheated«. Die inter-
ne Politisierung, die Muslime und Buddhisten einander gegentiberstell-
te, zielte nach aufsen und hatte Erfolg. Die Regierung von Jammu und
Kashmir entschied sich fiir die Einrichtung einer Regionalregierung, des
Hill Councils, damit die Probleme innerhalb Ladakhs auf einer nun po-
litischen Ebene gelost werden konnten. Die Wahl eines Regionalparla-
ments sollte mit der Etablierung einer politischen Ebene den religiosen
Auseinandersetzungen ihre Scharfe nehmen.

6  Die folgende Analyse von spezifischen diskursiven Strategien stiitzt sich auf ein
Leitfadeninterview mit Shafi Lassu, der sowohl Prasident der Sunni-Anjuman
wie auch (als Vertreter einer politischen Partei) Mitglied des Hill Councils war.
Auch hier gilt das zum Anspruch der Analyse in der FuSnote 62 Gesagte.

IIO

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN UND POLITISCHE REPRASENTATION

Obwohl der Konflikt im oberen Ladakh stattfand, in dem ca. 8o %
Buddhisten leben, bestand der Anspruch der LBA von Beginn an darin,
dass ein solches Parlament fiir das gesamte Ladakh eingerichtet werden
sollte. » And within Ladakh there should be one council, there is suppos-
ed one council for both of them, Leh and Kargil. Within Lebh and Kar-
gil there were huge differences. Kargil people said: >No, we don’t want
anything which is separating Ladakh from Kashmir. We want to remain
with the Kashmir««. Daraufhin wurde entschieden, in Leh und Kargil je-
weils einen Hill Council einzurichten. Im Leh-District nahm dieser seine
Arbeit mit den Wahlen von 1995 auf; erst als die Muslime im unteren
Ladakh die Vorteile sahen, etablierten auch sie fiir die nachste Wahlpe-
riode ihren Hill Council.

Die Etablierung von zwei Hill Councils in Leh und Kargil hatte dabei
bezogen auf das urspriingliche Ziel, eine Regionalregierung fur Ladakh
zu erhalten, nicht nur die Konsequenz einer Aufteilung. In einem >ver-
einten< Ladakh wiren die Bevolkerungsanteile von Muslimen und Bud-
dhisten etwa gleich gewesen. Nun gibt es zwei Regionalparlamente in
Regionen, in denen jeweils eine Religionsgemeinschaft einen Bevolke-
rungsanteil von etwa 8o % stellt. Von hier aus ist es naheliegend, dass
die Stimmabgabe bei politischen Wahlen eben nicht nur entlang der po-
litischen Parteien, sondern unter Beriicksichtigung der zur eigenen Reli-
gionsgemeinschaft gehorenden Kandidaten und Kandidatinnen verlauft.
Zwar durfen die Kandidierenden nicht als Vertreter von Religionsge-
meinschaften auftreten. Eine religiose Organisation wie etwa eine Anju-
man bildet eine »non-political organisation«. Sie ist »not affiliated with
any political body«. Ein Reprisentant einer Religionsgemeinschaft, der
fur den Hill Council gewahlt wird, wird sein Amt in der entsprechen-
den Religionsgemeinschaft ruhen lassen; das gilt auch fiir den Fall, dass
er nicht als Reprasentant der Religionsgemeinschaft, sondern als Mit-
glied einer politischen Partei antritt. Drei Reprisentationsverhiltnisse
lassen sich also unterscheiden, obwohl sie sich immer iiberkreuzen kon-
nen: Vertreter einer politischen Partei, einer Religionsgemeinschaft und
Mitglied eines Hill Councils, der fiir die allgemeinen Belange des jewei-
ligen Distrikts steht.

Diese unterschiedlichen Reprisentationsverhiltnisse berithren aber
noch nicht das Problem, das sich aus den ungleichen Bevolkerungsan-
teilen ergibt, die wiederum durch die Religionszugehorigkeit bestimmt
sind. Diese ungleichen Bevolkerungsanteile der Religionsgemeinschaften
drohen, sich auf der politischen Ebene fortzusetzen, wenn nur ein einfa-
ches politisches Reprisentationsprinzip zahlt, nach dem nur die Anzahl
der Stimmen entscheidet. Die Logik einer einfachen politischen Mehr-
heitswahl birgt also die Gefahr, dass sie nur die religiosen Mehrheitsver-
héltnisse wiedergibt. Deshalb hat man sich dazu entschieden, von den 30
Sitzen eines Hill Councils nur 26 durch eine politische Wahl zu besetzen;

ITIT

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

vier sollen demgegeniiber den Minderheiten (also etwa auch den Bud-
dhisten in Kargil und den Muslimen in Leh) vorbehalten sein und von
diesen delegiert werden. Um also zu verhindern, dass die durch gleiche
Wahlen konstituierte politische Ebene trotz ihrer postulierten Unabhan-
gigkeit von Religionsgemeinschaften doch religios besetzt wird, greift
man auf ein anderes Reprasentationsprinzip (das der Delegation von —
religiosen — Minderheitenvertretern) zuriick. Dabei gilt ein delegierter
Muslim in Leh und ein delegierter Buddhist in Kargil als Vertretung der
»principal minority«. Dieser Vertretung steht auch einer der fiinf Sitze
als »executive councillor« zu: Die Delegation reicht also bis in die Spit-
zenfunktionen des Hill Councils hinein.

Die Doppelung der politischen Reprisentation, die fiir die meisten
Mitglieder des Hill Councils per Wahl und fiir eine Minderheit qua De-
legation erfolgt, wirft nun verschiedene Probleme auf. So kann es pro-
blematisch werden, ob alle Minderheiten hinreichend berticksichtigt
wurden. Dies ist nicht nur eine Frage, die sich darauf richtet, ob denn
die entsprechende Zahl der Minderheiten in den vier fir sie vorgesehe-
nen Sitzen hinreichend Berticksichtigung finden kann, ob man also nicht
einfach mehr Sitze fiir die Delegation von Reprasentanten benotigt. Es
ist dies zugleich auch die Frage, ob die Minderheiten in ihrem Verhalt-
nis zueinander hinreichend beriicksichtigt sind: Miissten nicht die ei-
nen starker beriicksichtigt werden als die anderen? Wem sollte wirklich
der Status einer >principal minority< zugestanden werden? Sollte dieser
nicht eher rotieren? Diese Fragen deuten darauf hin, dass selbst dann,
wenn man die Verschiebung gesellschaftlicher Auseinandersetzungen auf
eine durch allgemeine Wahlen geregelte politische Ebene und die daraus
resultierenden Mehrheitsverhaltnisse akzeptiert, sich immer noch Pro-
bleme unter den minoritaren Gruppen ergeben. Diese Probleme werden
zwar im Rahmen der politischen Logik verhandelt, aber in ihnen zeigen
sich zugleich und erneut die Probleme der religiosen Segregation.

Wenn die Logik der politischen Reprisentation per Wahl von mus-
limischen Organisationen akzeptiert wird, dann bedeutet das zugleich,
dass die Dominanz einer buddhistischen Mehrheit akzeptiert wird. Die-
se buddhistische Mehrheit zu akzeptieren, heifst dabei noch nicht, den
Hegemonieanspruch der LBA zu akzeptieren, weil diese als a-politische
Organisation nicht (oder zumindest nicht direkt) auf diesem politischen
Feld agiert. Es bedeutet zunichst nur, den Willen einer Bevolkerungs-
mehrheit zu akzeptieren, die im oberen Ladakh eben buddhistisch ist.
Zugleich soll man als muslimische und zugleich a-politische Organisati-
on politische Delegierte entsenden, die dann wiederum als politische De-
legierte nicht im Namen jener Organisationen parteiisch agieren sollen,
die sie delegiert haben. Die Minderheitsdelegierten befinden sich daher in
einem Dilemma, das die gewidhlten Reprasentanten so nicht haben. Fiir
sie bleibt die Bindung an die delegierende Gemeinschaft von Bedeutung,

IT2

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN UND POLITISCHE REPRASENTATION

auch wenn sie sich um eine politische Neutralitit als Abgeordnete des
Hill Councils bemiihen: Sie haben eben auch dort ihre Stimme als Re-
prasentanten der Minderheit. Wenn man nun bedenkt, dass fiir den Hill
Council in Leh die Position einer privilegierten Minderheit den Musli-
men zukommt, und wenn man gleichzeitig beriicksichtigt, dass die mus-
limische Minderheit im oberen Ladakh die zwei (etwa gleich groflen)
Glaubensrichtungen der Sunniten und Schiiten aufweist, dann ist es ge-
rade die erwidhnte Bindung an die delegierende Minderheit, die Proble-
me aufwirft. Wenn die Schiiten die Delegation vornehmen, vertritt dann
die delegierte Person auch die Sunniten und umgekehrt? Die Reprasen-
tation als Delegation generiert also eigene Probleme und diese werden
umso gravierender je geringer die Anzahl der Delegierten wird. Anders
formuliert: Die Reprasentation durch Delegation produziert selbst inter-
ne Konflikte zwischen den Gruppen, die den Anspruch erheben, selbst
Delegierte platzieren zu konnen.

Im oberen Ladakh gibt es nun eine Besonderheit. Im Dorf Chuchot
wohnen fast ausschliefSlich Schiiten und dies heifdt, dass hier im norma-
len Wahlverfahren ein Delegierter gewahlt wird. Einer der 26 gewahl-
ten Delegierten in den Hill Council ist also ein Schiit. Dies wiirde bedeu-
ten, dass es sinnvoll wire, als Vertreter der >privilegierten Minderheit«
der Muslime einen Sunniten zu delegieren. Auf diese Weise wire das
Gleichgewicht zwischen den beiden muslimischen Glaubensrichtungen
gewahrt. Das ist aber nun nicht regelmiflig gegeben und wenn Sunniten
doch als Minderheitsdelegierte in den Hill Council kommen, ist damit
noch nicht gesagt, dass sie die ihnen iiber diesen Weg gleichzeitig zuste-
hende Funktion eines >executive councillor< auch erhalten. Diese kann
auch von den Schiiten beansprucht werden. Dies liegt daran, dass auch
der regular gewihlte Vertreter der Schiiten ein Muslim ist und dass die
Funktion der privilegierten Minderheit (unterschiedslos) den Muslimen
zugeschrieben wird. Das heift: Schiitische Abgeordnete bleiben auch
dann, wenn sie regular gewihlte Abgeordnete sind, gleichzeitig Vertre-
ter der privilegierten Minderheit. » Actually there was a misunderstan-
ding about the principal minorities. Since there was no Sunni, was there
for the last 18 years«. Es sind die Schiiten, die wihrend dieser Zeit den
Posten des >executive councillor< beanspruchen. Wahrend einerseits im-
mer wieder darauf hingewiesen wird, dass die Vertretungen der Schiiten
und Sunniten etwa bei der Losung sozialer Probleme zusammenarbei-
ten, taucht nun hier — auf der Ebene der politischen Reprisentation —
ein Interessenkonflikt auf. Es geht jetzt nicht mehr nur um die Frage, ob
Sunniten oder Schiiten neben dem reguldr gewahlten schiitischen Mit-
glied des Hill Councils als Delegierte der muslimischen Minderheit ent-
sandt werden. Neben diesem ersten moglichen Streitpunkt ergibt sich der
néchste, wer dann als >executive councillor« fungiert: der Minderheits-
delegierte oder etwa der gewihlte Vertreter, die beide Muslime sind und

113

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

damit - trotz der unterschiedlichen Reprasentationsfunktion — Mitglie-
der der >privilegierten Minderheit«.

Ein Vorschlag an dieser Stelle konnte lauten, dass man die Zahl der de-
legierten Mandatstrager erhoht. Wenn man die Zahl der im Hill Coun-
cil vertretenen Ratsmitglieder von 30 auf 33 erhoht (und dabei die Zahl
der gewihlten Mitglieder konstant hilt), dann hitte man statt vier nun
sieben Delegierte aus den Minderheiten und man koénnte der privile-
gierten Minderheit zwei Sitze zugestehen: also zwei Sitze fur die privi-
legierte Minderheit der Muslime in Leh und zwei Sitze fir die delegier-
ten Buddhisten in Kargil. In Leh wire es damit moglich, die Delegation
eines Sunni- und eines Shia-Vertreters zu vollziehen; in Kargil konnten
die Buddhisten aus der Kargil-Region selbst und jene aus dem entlege-
nen Zanskar jeweils einen Vertreter entsenden. Eine solche Losungsper-
spektive besteht also darin, den Anteil der durch Minderheiten benann-
ten Vertreter gegeniiber jenen zu erhohen, die sich in direkter Wahl
durchgesetzt haben. Der Grund dafiir ist nicht, damit die Mehrheits-
verhiltnisse umzukehren; dieser Grund liegt vielmehr im Konflikt- und
Konkurrenzverhiltnis der Minderheiten selbst, die im Hill Council als
solche reprisentiert sein wollen.

Doch damit wire der Grund des oben genannten Konflikts noch
nicht gebannt. Dieser bestand darin, dass selbst dann, wenn in Leh ein
Sunni-Vertreter als Minderheitenvertreter delegiert wird, der (regular
gewahlte) Vertreter der Shia darauf bestehen kann, den Posten eines
sexecutive councillors< einzunehmen, weil ja auch er Vertreter der mus-
limischen Minderheit ist. Man kann das kritisieren, weil damit der Sinn
des Minderheitenschutzes pervertiert wird: Dieser sollte ja die zu Wort
kommen lassen, die keine gewdhlten Vertreter haben. Aber durch eine
solche Kritik kénnte der Streit zwischen den Muslim-Fraktionen eska-
lieren. Der Vermittlungsvorschlag lautet daher, dass nicht nur die Zahl
der delegierten Reprasentanten erhoht werden soll, sondern dass fir die
privilegierte Minderheit auch zwei executive councillor< benannt wer-
den sollen. Deren Zahl soll daher von funf auf sieben steigen. In Kargil
soll es daher nicht nur einen Sitz mehr fiir die Buddhisten und in Leh
einen Sitz mehr fiir die Muslime geben. » And so, in the same pattern,
we will just increase the number of executive councillors. Precisely we
have five executive councillors in Leb and five executive councillors in
Kargil. In Kargil you have one executive councillor from the buddbist
community, rest are Muslims. In Leh you have one Muslim executive
councillor, rest are Buddbists. We will make it like seven. Out of seven
five Buddbists, two Muslims in Leb. In Kargil five Muslim, two Buddhist
executive councillors«. Eine solche Initiative bringt die Problematik der
religiosen Segregation (nun aber: innerhalb der Religionsgemeinschaf-
ten) auf die politische Bithne: In ihrem Namen wird nun die Zusammen-
setzung der Exekutive befragt. Dabei scheint es sich bei diesem Problem

114

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN UND POLITISCHE REPRASENTATION

und der entsprechenden Losungsperspektive primar um eines der Mus-
lime im oberen Ladakh zu handeln; denn das untere Ladakh mit sei-
ner muslimischen Mehrheit sperrt sich bisher gegen die damit verbun-
dene politische Aufwertung der religiosen Minderheiten (also hier: der
Buddhisten). Um ihre differente Position in der politischen Reprisen-
tation durchzusetzen, argumentiert zumindest die sunnitische Seite im
oberen Ladakh fiir eine Starkung der buddhistischen Reprisentanz im
unteren Ladakh, deren Notwendigkeit dort von den Muslimen zurtick-
gewiesen wird.

Eine andere Strategie, den hegemonialen Anspruch der Schiiten auf
eine privilegierte Reprasentation der muslimischen Minderheit (execu-
tive councillor) zu problematisieren, besteht darin, die Differenz der
muslimischen Glaubensrichtungen ins Feld zu fihren. Hier wird nun —
noch vor den Fragen einer politischen Prasenz im Hill Council und gegen
die gegenuiber den Buddhisten stark gemachte Einheit der Muslime — die
Segregation der muslimischen Glaubensrichtungen zu einem Argument
im Streit um die Reprasentation. » The Shia people say: >Okay since we
remain. Shias always remain as an executive councillor, it was alright«.
The other argument from our side is ... It means for any Muslim, because
we have Muslims in Leb district. We bhave three sects. One is Sunni, one
is Shia, and one Noorbags. Noorbags is only in Ladakh. They are con-
fined in the Nubra area. You will not find any in Leb«. Die Schiiten defi-
nieren die Muslime als eine Einheit, um ihren Alleinvertretungsanspruch
und die reklamierte Position eines >executive councillor« zu rechtfertigen.
Dagegen wird die Differenz dreier unterschiedlicher muslimischer Sekten
stark gemacht, um Fragen der Reprisentation als Problem deutlich zu
machen. Selbst wenn man zwei Sitze als >executive councillor< erlangen
wirde, wire dieses Reprasentationsproblem noch nicht gelost und man
musste letztlich auf ein Rotationsprinzip zurtickgreifen.

Letztlich aber deutet sich hinter den damit aufgeworfenen Schwie-
rigkeiten ein systematisches Problem an, in dem die beiden Typen der
Reprisentation (per Wahl oder per Delegation) in ein anderes Verhalt-
nis gesetzt werden. Die Delegation von Minderheiten hatte eine Kor-
rekturfunktion gegentiber den tiber eine Wahl hergestellten Mehrheits-
verhiltnissen, die als solche nur die religiosen Mehrheitsverhidltnisse
zu spiegeln drohen. Eine solche Sichtweise verandert sich, wenn man
die Reprisentation qua Delegation starker macht. Dies geschieht dann,
wenn die gewihlten Vertreter im Hill Council etwa nicht mehr gewihlte
Vertreter politischer Parteien sind, sondern wenn sie primir alle Bevol-
kerungsgruppen Ladakhs vertreten sollen. »So, would you say that the
Hill Council is like representing all types of communities? — Yes, this is
correct«. So haben die Christen, eine kleine, aber bedeutende Minder-
heit, bisher keinen Sitz im Hill Council. Das ist nicht vertretbar, weil sie
wichtige Beitrage zum allgemeinen Wohl Ladakhs leisten.

115

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Eine solche Argumentation fur die Reprasentation aller Minderheiten
mag nachvollziehbar sein, wenn man davon ausgeht, dass ein harmoni-
sches Zusammenleben in Ladakh nur moglich ist, wenn alle segregierten
Gruppen beteiligt sind. Aber es entspricht nicht jener politischen Logik,
die der Einrichtung des Hill Councils zugrunde liegt. Hier sollten nicht
Religions- oder andere Gemeinschaften abgebildet werden, sondern ge-
rade dagegen ein Prinzip der Mehrheitswahl etabliert werden, in dem
diese Zugehorigkeiten weitgehend neutralisiert sein sollten. Die Forde-
rung danach, dass die Delegierten des Hill Councils alle Bevolkerungs-
gruppen reprasentieren sollten, entspricht zwar dem fir Minderheiten
reservierten Delegationsprinzip; sie zu universalisieren und das Regi-
onalparlament zur Reprisentationsinstanz der vorpolitischen Bevolke-
rungsgruppen zu machen, bedeutet aber, dass damit jener Gewinn, der
mit der Trennung der politischen Sphire von den religiosen Auseinan-
dersetzungen erzielt wurde, wieder aufs Spiel gesetzt wird.

3.3.2 Politik — Kultur — Religion

Neben der Entwicklung Ladakhs bildete die Bewahrung des kulturellen
Erbes eine der zentralen Aufgabenstellungen des 1995 eingerichteten
Hill Councils. » Impose one of the ingredients at the initial stage why we
wanted a council was to preserve, conserve and to safeguard the cultural
beritage of Ladakh. We have a different culture apart from this Union of
India, Kashmir. So in order to safeguard this culture, this was one of the
main stay of the demand«. Diese Bewahrung des kulturellen Erbes ver-
langt das Einwerben von Geldmitteln auch durch den Hill Council und
die Legitimation ihrer Verwendung. Dabei konnen sich kulturbewah-
rende Perspektiven mit 6konomischen Perspektiven verbinden. Wenn
die indische Regierung ein Finanzierungsprogramm fiir die Slum-Sanie-
rung auflegt, so konnen Mittel fir die Sanierung der Altstadt in Leh be-
antragt werden. Die Durchfithrung der Sanierung selbst kann dabei aber
auch einer Restaurierung des kulturellen Erbes dienen. » We get money
for promotion, for the development of slum, it is almost like a slum but
we want to conserve it in its original position. But we will keep the mo-
ney through the slum development ... At first we will not touch the outer
structures ... Internally we will just facilitate the people, make more com-
fortable«. Eine restaurierte Altstadt wird dabei zugleich zu einer touris-
tischen Attraktion werden und stellt somit eine lohnende Investition dar.

Die Initiativen des Hill Councils zur Kulturbewahrung stofSen aller-
dings auf eine systematische Grenze: Moglich ist die Forderung von Res-
taurationsarbeiten oder auch von Veranstaltungen, auf denen das kultu-
relle Erbe in Form von Tinzen, Liedern o.4. gepflegt wird, aber in Frage
steht, ob damit wirklich die >inner culture«, traditionelle Haltungen und

116

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN UND POLITISCHE REPRASENTATION

der Stolz auf die eigene Kultur, gefordert werden konnen. Es ist aber vor
allem diese innere Kultur, die gefiahrdet ist und die zugleich als entschei-
dend fiir die Bewahrung des kulturellen Erbes anzusehen ist. Die Gefahr-
dung zeigt sich dabei auf zwei Ebenen: Deutlich erkennbar sind westli-
che oder indische Einfliisse etwa in der Kleidung, in der Sprache und der
Abnahme des Wissens iiber die eigene Kultur. Neben diesen Einfliissen
auf die >visible culture«ist aber auch die Kunstlichkeit in der Vergewis-
serung der eigenen Tradition zu bemerken, wie sich etwa in politisch or-
ganisierten Traditionsveranstaltungen zeigt. » Because of the influence of
other cultures, like Indian culture, Western culture and so many things.
Visibly you now see no culture is there. If you go to the market you rarely
see the Ladakbi who are fully dressed in Ladakhi dress. And if you talk
to a Ladakhi you will see 50 percent mixed language. You know? They
don’t talk the pure. And you will rarely see Ladakhi people who know
the culture. Okay? They just claim that we are Ladakhi, but now every-
thing is becoming artificial«. Eben diese Kunstlichkeit zeigt sich gerade
dort, wo man das Weiterleben der Tradition stirken will. Wenn etwa an-
lasslich eines Ministerbesuchs in Ladakh in verschiedenen Dorfern die
Lebendigkeit der ladakhischen Tradition gezeigt werden soll, zeigt sich,
dass man dabei auf >professionelle Tanzgruppen< aus Leh zuriickgreift
und die Dorfbewohner zum blofSen Publikum degradiert. » The cultural
program was supposed to be given by the local people in Likir, eleven
villages. People from the eleven villages were there ... But there was no
need to get this professional dancers to that area. So delusion is going
that way«. Die Dorfbewohner kennen die Tanze, fithren sie auch bei ver-
schiedenen Gelegenheiten auf; aber ihnen wird nun durch die politisch
inszenierte Veranstaltung deutlich gemacht, dass ihre Weise, die eigene
Kultur zu leben, nicht die richtige, jedenfalls keine vorzeigbare ist. Wenn
die politischen Veranstalter auf professionelle Folkloregruppen zuriick-
greifen, mogen sie bei den Zuschauern zwar den Eindruck einer attrak-
tiven Kultur vermitteln, aber sie zerstoren damit zugleich die Authentizi-
tat einer gelebten Kultur. » But actually they are damaging the culture«.
Beschidigt wird die innere Kultur, die selbstverstindliche Bejahung und
der Stolz auf die eigenen kulturellen Praktiken.

Uber die damit deutlich werdende Paradoxie der kulturpolitischen
Forderungsprogramme hinaus lasst sich die systematische Grenze der
Bewahrung des kulturellen Erbes durch den Hill Council aber auch noch
auf einer grundsitzlicheren Ebene verorten. Diese hat mit der Etablie-
rung des Hill Councils selbst zu tun. Diese lisst sich begreifen als eine
Reaktion auf die Zerstorung einer iberkommenen einheitlichen Kultur
Ladakhs. Die Inszenierung eines Streits zwischen den religiosen Grup-
pierungen hat die kulturelle Einheit Ladakhs zugunsten einer politi-
schen Autonomisierung geopfert. » Tolerance, patience. These were the
basic Ladakbi culture. But unfortunately it got deluded ... You never had

117

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

violence on due to our religion«. Fur die traditionelle Kultur Ladakhs
spielte der religiose Gegensatz keine Rolle: Verwandtschaftliche Bezie-
hungen zwischen den Religionen etwa durch Heiraten, der Respekt vor
den Frauen, der sich in dem Verzicht auf das auflerhalb Ladakhs iibliche
System des Brautpreises (» No dowry system«) zeigte, waren selbstver-
standlich. Fir die Einheit der Kultur Ladakhs ist die religiose Differenz
unerheblich. Das impliziert zugleich, dass Religion fiir die Konstitution
der gemeinsamen Kultur keine Rolle spielt. » It is not part of culture.
Culture and religion are two separate things. You may have your faith,
someone has his own faith. Culturally you are one. There cannot be
different cultures for different religions«. Der Versuch, eine kulturelle
Identitdt auf der Grundlage der Religion zu konstruieren, muss schei-
tern. Und man konnte sagen, dass die Einrichtung des Hill Councils vor
dem Hintergrund der von der LBA initiierten religiosen Streitigkeiten
so etwas bildet wie eine Substitution der in Frage gestellten kulturellen
Einheit. Die politische Institution des Hill Councils ist dann das Ergeb-
nis der durch die religiose Segregation bedrohten Ganzheit der Kultur
Ladakhs; als politische Einrichtung (mit Parteien, dem System der dop-
pelten politischen Reprisentation) kann er aber jene kulturelle Einheit
nicht wiederherstellen, deren Verlust er letztlich seine Existenz verdankt.
Wenn sich die kulturelle Spaltung in Religionen einmal vollzogen hat
und sich in politischen Institutionen zeigt, diirften diese Schwierigkeiten
haben, im Namen einer ganzheitlichen Kultur zu sprechen.

Eine Initiative zur Uberwindung der kulturellen Spaltung lisst sich
dann eher von Autorititen erwarten, die die religiose Segregation zu
uberwinden versuchen. So werden die Aktivitidten des Dalai Lama ge-
lobt, der auf seinen jahrlichen Ladakh-Aufenthalten eine Kultur der To-
leranz und der Ricksichtnahme beschwort. Diese religiosen Werte mo-
gen zwar aus der Sicht des tibetischen Buddhismus verkiindet werden,
aber sie treffen doch zugleich das, was die traditionelle (innere) Kultur
Ladakhs uiber Religionsgrenzen hinweg ausmachte. » He says. Inner, in-
ner, through inners, internally we have to improve our culture. Your cul-
ture is coexistence. Your culture is harmony. Your culture is patience,
tolerance. These are the basic — what do you call it — concept of Ladak-
hi culture«.

Zugleich ist aber nicht zu tbersehen, dass diese Arbeit an der Reeta-
blierung einer gemeinsamen Kultur immer noch unter den Bedingungen
der aktuellen religiosen Segregation in Ladakh stattfindet. Auch wenn
die Ermahnungen des Dalai Lama auf fruchtbaren Boden fallen mogen,
auch wenn es vom Hill Council gestiitzte Aufklarungsinstitutionen gibt,
auch wenn in den verschiedenen Religionen durchaus wichtige Perso-
nen in dieselbe Richtung arbeiten und Aufklarungsveranstaltungen oder
Konferenzen veranstalten, so finden doch alle diese Initiativen unter den
Bedingungen der religiosen Spaltung statt. Das heifst: Man kann nicht

118

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN UND POLITISCHE REPRASENTATION

mehr einfach von einer immer noch wirksamen kulturellen Harmonie
ausgehen, in der Toleranz und Nachsicht konstitutive Merkmale bil-
den. Wenn man sie propagiert, dann als etwas, das nicht mehr selbstver-
standlich und auch nicht mehr einfach unproblematisch ist. Toleranz und
Nachsicht sind positive Zielsetzungen, aber unter den Bedingungen der
religiosen Spaltung haben diese Zielsetzungen immer auch einen strate-
gischen Charakter: Man muss damit rechnen, dass die Vertreter anderer
Religionsgemeinschaften die eigene Toleranz und die eigene Riicksicht-
nahme nicht in der gleichen Weise beantworten. Man muss daher vor-
sichtig sein. »So we have to be more cautious about those segments of
society ... Anybody can come, anybody can create problems from out-
side«. Aber es sind nicht nur die christlichen Missionare oder Hindu-Ak-
tivisten, die die fragile Einheit der Religionsgemeinschalft, eine fragile
Kultur Ladakhs bedrohen. Auch gegenuber jenen aus den eigenen Rei-
hen, die religiose Auffassungen ohne Riicksicht auf die anderen Religi-
onsgemeinschaften in Ladakh durchsetzen wollen, muss man vorsichtig
sein. » Because even the highest priest of the Christian community, Mus-
lim community, Buddhist community, they do have already indoctri-
nate with certain ideas which they think >this is correct« ... So far as if a
Buddbist or Muslim priest, Mullah, he always says: >Yes, only Islam is
good, the rest of the religions is useless and so ons, he is indoctrinating
the people about the — towards the radicalization. So we should be cau-
tious. Even the Mullab should talk sense«.

Die Verbindung der positiven Zielsetzung einer harmonischen, auf
Toleranz und Nachsicht gegriindeten Kultur mit einer Vorsicht, die die
eigenen Handlungen gegentiber anderen kontrolliert, fithrt in eine Pa-
radoxie: Wer an der Wiederherstellung der kulturellen Einheit Ladakhs
arbeiten will (seien dies politische Institutionen oder Kultur-Aktivisten),
der muss gleichzeitig jener Trennung der Religionsgemeinschaften Rech-
nung tragen, die nicht zuletzt eine einheitliche Kultur Ladakhs schwie-
rig, wenn nicht unmoglich erscheinen ldsst. Die Trennung und Auto-
nomisierung der Religionsgemeinschaften gegeniiber der gemeinsamen
Kultur muss immer schon bertcksichtigt werden, wenn man an ihrer
Uberwindung orientiert ist. Die Beachtung und die Beriicksichtigung der
Grenzen zwischen den Religionsgemeinschaften sind entscheidend, wenn
eine Verstandigung ohne Konflikte moglich sein soll. Von hierher lasst
sich eine Aufgabe an die jeweiligen Religionsgemeinschaften formulie-
ren: Diese missen in der Erziehung der eigenen Gemeinschaft dieser die
Werte ihrer je eigenen Religion vermitteln — als eigene unter anderen.
Entscheidend ist daher die Bindung an die eigenen religiosen Werte, aber
verhindert werden muss, dass diese als universell, als auch fir alle an-
deren giiltig angesehen werden. Hier ist die Stelle, an der Toleranz und
Nachsicht ihren Platz haben: in einem Verhaltnis zu anderen, das aber
immer schon aus der Perspektive der eigenen Religion heraus erfolgt

119

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

—und damit der religiosen Spaltung Ladakhs Rechnung trigt. » And the
area become tensions, these are the things, we have to understand it.
Muslim as well as the Buddbist, they have to make aware, they have to
propagate, they give lessons to their own people. This is the thing. If you
g0 to this, this will create problems in the region, will create in the two
communities, which will be very bad in the long run. So, don’t do this.
And educate them, teach them the value of their own religion. If you
are not educating boys or girls on that line, so it will always remain a
very sensitive issue, irating issue«. Niemals durfen Grenziiberschreitun-
gen (wie etwa bei interreligiosen Heiraten) ermutigt werden, weil dies
zwangsldufig zu Auseinandersetzungen fiihrt, in denen die religiose Spal-
tung zugleich als eine kulturelle deutlich wird.

Doch auch solche strategischen Grenzziehungen und Vorsichtsmaf3-
nahmen, die Konflikte zwischen den Religionen verhindern sollen, kon-
nen selbst noch einmal fur eine grundsitzliche Abgrenzung der Religio-
nen einander gegenuber instrumentalisiert werden. Das, was eigentlich
nur dazu dient, an der Einheit der Kultur unter den aktuellen Bedingun-
gen einer religiosen Spaltung festzuhalten, kann auch so interpretiert
werden, als sei es ein Gebot der eigenen Religion. » There is no syste-
matic like that. But the Mullahs, the Moulvis, they always talk about this
thing. Never go for an intercommunal marriage then this is bad because
if it — it is an irating issue, it creates problems. It is against the concept
of Islam«. Eine Begriindung dariiber, dass der Islam die interreligiosen
Heiraten verbiete, erscheint inakzeptabel, weil sie jede Perspektive auf
eine harmonische kulturelle Einheit, in der die Religionsgemeinschaften
wieder auf ihren sekundiren Status zuriickgefithrt werden, aussichtslos
erscheinen ldsst. Gegen eine solche religiose Bekraftigung der kulturel-
len Spaltung hilft nur eine Erziehung, die in der Vermittlung religioser
Werte auf die freiwillige Einsicht in den Sinn der religiosen Gebote und
auf eine vernunftige Einschdtzung der sozialen Situation in Ladakh setzt.
Eine solche Erziehung beginnt in der Familie, die eine entsprechende
Haltung befordern kann; aber gerade die Vermittlung schulischen Wis-
sens kann hier dazu fiihren, eine entsprechende Urteilskraft auszubilden.

Blickt man von diesen Perspektiven auf das Verhaltnis von Kultur und
religioser Segregation, auf die (paradoxalen) Versuche, die Gemeinsam-
keit einer Kultur Ladakhs unter diesen Bedingungen wiederzubeleben,
auf die Betonung einer inneren gegeniiber einer sichtbaren Kultur auf
die politischen Bemiithungen um die Wahrung eines kulturellen Erbes zu-
riick, so wird deren eingeschriankter Aktionsradius deutlich. Nicht nur
tberschneiden sich in ihren Initiativen immer schon Perspektiven der
Kulturbewahrung mit den Notwendigkeiten einer 6konomischen Ak-
quise und den Perspektiven einer touristischen Vermarktung. Sie treffen
auch auf ein Feld, in dem die zu bewahrende kulturelle Einheit aufgrund
der religiosen Spaltung nicht mehr vorausgesetzt werden kann, sondern

I20

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRIFUGALE TENDENZEN

selbst zu einem Problem geworden ist. Wahrend die einen an der Uber-
windung dieses Problems und damit an der Wiederbelebung einer har-
monischen Einheitskultur arbeiten und doch letztlich die durch die re-
ligiose Spaltung definierte Selbstbegrenzung der eigenen Méglichkeiten
akzeptieren miissen, so ist doch niemals die Gefahr gebannt, dass ande-
re gleichzeitig die religiose Spaltung vertiefen. Eben solchen Strategien,
die religiose Spaltung zu bekriftigen oder zu vertiefen, soll nun nachge-
gangen werden.

3.4 Zentrifugale Tendenzen: Religiose und politische
Relativierungen einer einheitlichen Kultur Ladakhs

Die Kritik an der religiosen Aufspaltung einer vormals einheitlichen und
gemeinsamen Kultur Ladakhs, fir die die Religionszugehorigkeit keine
Rolle gespielt habe, kann — wie gezeigt — damit in Verbindung gebracht
werden, dass Religionen selbst aus sich heraus keine Kultur zu begriin-
den vermogen. Die unterstellte Harmonie in der Kultur Ladakhs scheint
gerade darauf zu beruhen, dass keine Religion einen determinierenden
Einfluss beansprucht. Wo dies geschieht, scheint die kulturelle Einheit ge-
fahrdet. Unter den aktuellen Bedingungen der religiosen Spaltung kann
diese harmonische Kultur nur dadurch noch als Perspektive beibehalten
werden, dass man zum einen diese Spaltung selbst nicht in Frage stellt
und zum anderen daran arbeitet, Gemeinsamkeiten herzustellen.

Eine Art und Weise, diese Balance von Trennung und Gemeinsam-
keit zu bearbeiten, liegt auch der Idee des Central Asian Museum in Leh
(CAML) zugrunde. Wie schon erwahnt wurde, sollen in diesem Muse-
um die unterschiedlichen Herkunfte der Kultur Ladakhs betont wer-
den, wobei der Schwerpunkt auf Zentralasien liegt. Aber auch die Be-
deutung Kashmirs als Durchgangsstation des Buddhismus auf dem Weg
nach Tibet oder die indische Region Himal Pradesh sollen Beriicksich-
tigung finden, um deutlich zu machen, dass es sich bei Ladakh um eine
»composite culture« handelt.” Dabei ist die Konzeption des Museums
nicht einfach als eine Opposition oder ein Gegenentwurf gegen eine hiau-
fig unterstellte buddhistische Identitat Ladakhs gedacht. Es wurde schon
darauf hingewiesen, dass dies in aktuellen Auseinandersetzungen, in de-
nen die Sunniten nicht nur das auf ihrem Grund gebaute Museum fiir
sich reklamieren, sondern es als Ausdruck der muslimischen Geschichte

7  Die Diskursanalyse des vorliegenden Abschnitts stiitzt sich auf ein Leitfa-
deninterview mit Abdul Ghani Sheikh, einem einheimischen Historiker, der
nicht nur die Konzeption des Museums entworfen, sondern auch ihre Fi-
nanzierung mitermoglicht und seine bauliche Durchfiithrung als Chairman
eines Komitees der Sunni-Gemeinschaft betreut hat.

I2T

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Ladakhs verstanden wissen wollen, anders verstanden wird — letztlich
als Bekraftigung der religiosen Spaltung zwischen Muslimen und Bud-
dhisten. Es soll sich bei dem Museum um eine Dokumentation der eige-
nen Geschichte und Identitit im Verhaltnis zur buddhistischen Identitit
handeln. Neben dieser Betonung einer eigenen Geschichte soll nun hier
ein weiterer Gesichtspunkt beriicksichtigt werden. Dabei handelt es sich
nicht nur um eine Betonung der eigenen religiosen Identitit gegentiber
den Buddhisten. Vielmehr kann die religiose Spaltung auch den Effekt
haben, dass sie Krifte freisetzt, die nun gerade in der eigenen Religion
und unabhingig von einer gemeinsamen ladakhischen Kultur oder auch
in der Betonung religioser Unterschiede ein Fundament suchen. In sol-
chen Perspektiven wird dann die Riickbesinnung auf die eigene Religion
zum Ausgangspunkt, auf ihrer Basis eine Kultur zu entwerfen: Nun wer-
den bestimmte Schriften oder deren Auslegung zum Gradmesser fur all-
tagliche Lebensgewohnheiten und Umgangsformen. Religiose Vorschrif-
ten beanspruchen dann eine Regulierung des Lebens und sie zielen damit
letztlich darauf, jene religiose Segregation Ladakhs zu einer kulturellen
Spaltung zu vertiefen. In dieser fithren dann Muslime einfach ein anders
geregeltes Leben als Buddhisten. Solche Tendenzen bleiben von den zur
eigenen Religion gehorenden Befurwortern einer ladakhischen Kultur
nicht unbeantwortet: Sie wehren sich, aber diese Auseinandersetzung
findet dann (obwohl als eine zwischen unterschiedlichen Kulturauffas-
sungen) immer schon auf religiosem Terrain statt.

3.4.1 Eine Auseinandersetzung um die kulturelle Bedeutung der Religion

Dass das Central Asian Museum auf dem Grund der Sunni-Gemeinde
mit offentlichen Geldern und unter der denkmalschiitzerischen Perspek-
tive der Tibet Heritage Foundation (THF) gebaut wurde, bedeutet, dass
die Sunni-Gemeinde zugleich als Eigentiimer des Museums verstanden
werden kann. Genau diese Verantwortung als Eigentimer hat nun dazu
geflihrt, dass in der Sunni-Gemeinde Lehs nicht nur Diskussionen tiber
die Funktion und Zielsetzung des Museums entstanden sind, die hier nur
noch einmal kurz nachgezeichnet werden sollen. Dartiber hinaus ist eine
weiterreichende Diskussion tiber die Frage entstanden, ob ein Museum
uberhaupt eine muslimische Einrichtung sein konne. In dieser Diskus-
sion wird das Museum als Museum im Namen des Islam in Frage gestellt.

Von der Konzeption her fokussiert das Museum Regionen mit dem
Schwerpunkt auf dem zentralasiatischen Raum. Diese Regionen treten
zueinander in ein Verhiltnis iiber Handelsrouten, aber auch tiber die
Ausbreitung von Religionen. Dies bedeutet, dass, wenn man die wech-
selseitige Geschichte dieser Regionen in ihrem Verhaltnis zu Ladakh er-
zahlt, die Religionen nicht das definierende Merkmal dieser Lander oder

I22

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRIFUGALE TENDENZEN

Regionen sein konnen. Man kann also nicht die gegenwirtige Dominanz
bestimmter Religionen in den heutigen Landern zum Kriterium fur ihre
aktuelle Bedeutung machen. Wenn sich der Buddhismus von Kashmir
tiber Ladakh nach Tibet ausbreitete, so kann man feststellen, dass Kash-
mir heute muslimisch ist. Regionen haben keine stabile religiose Identi-
tit, sondern bilden Durchgangspunkte unterschiedlicher Missionierun-
gen. »So if we project these regions, we are not projecting Muslims. We
are projecting bistory, so not Muslims«. Wenn nun Mitglieder der sun-
nitischen Gemeinde darauf bestehen, dass das Museum die Geschichte
der Muslime darstellen solle, so werden Regionen zu blofSen Funktio-
nen einer religiosen Selbstvergewisserung, die zugleich politisch im Streit
der Religionen in Ladakh instrumentalisiert wird. Die hinter dem Mu-
seumsprojekt stehende Vorstellung, Ladakh historisch als bedeutsamen
Kreuzungspunkt unterschiedlicher regionaler Herkiinfte, von Hand-
lungsrouten und religiosen Ausbreitungsbewegungen darzustellen und
damit die Frage einer ladakhischen Identitit zu 6ffnen, stofSt in solchen
Diskussionen auf ihre Gegenposition. Dieser geht es um die Bekriftigung
einer muslimischen Identitdt — notfalls gegen die von Historikern zusam-
mengetragenen Erkenntnisse. Die Stilisierung einer immer schon gegebe-
nen und abgrenzbaren muslimischen Identitit folgt der politischen Lo-
gik einer Oppositionsbildung gegen den hegemonialen Anspruch einer
buddhistischen Identitdt Ladakhs.

Man kann aber auch den Anspruch auf eine eigene muslimische Iden-
titat nicht nur historisch dokumentieren wollen. Man kann sie auch im
Koran, in der traditionellen Lehre des Islam finden wollen. Fur diese Per-
spektive sind dann schlicht alle anderen Identitdtsbeweise tiberfliissig: Sie
stellen vielleicht sogar etwas dar, das selbst — als historische Wissenschaft
oder Veranschaulichung — im Konflikt mit der Lehre des Islam zu sehen
ist. Solche Bedenken werden nun, da der Bau des Museums nahezu fer-
tiggestellt ist und es um die Sammlung der Exponate geht, geaufSert. »So
only one work is left for us. To collect the artefacts and to depict. But I
— this is correct now. I, myself, I feel — some ... | mean some obstacles 1
encountered now. Our scholars ... our religious cleric, initially they told
that it is unislamic, it is against the Sharia«. Wenn das Museum selbst
eine unislamische Angelegenheit darstellt, weil es nicht mit dem muslimi-
schen Recht uibereinstimmt, dann geht es nicht mehr nur um seine Sinn-
bestimmung, sondern darum, ob es tiberhaupt von der sunnitischen Ge-
meinde gedffnet werden kann. Um in dieser Situation fiir eine Offnung
des Museums zu pladieren, muss man den Vorwurf zuriickweisen, dass
Museen eine unislamische Angelegenheiten seien. Man muss sich also
selbst auf religioses Terrain begeben.

Auch wenn man vielleicht annimmt, dass diese Vertreter des religio-
sen Klerus selbst vielleicht den Islam falsch verstanden haben konnten
(»Maybe they not maybe know the Islam fully«) oder dass sie personlich

123

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

etwas gegen das Vorhaben haben, weil sie sich in die Konzeption und
Planung nicht hinreichend einbezogen fihlen (» One factor could be jea-
lousy; one factor could be, we had to do, we should have thought of their
opinion«), so konnen dies keine Argumente sein, die den Konflikt be-
schwichtigen. Die Interpretation des Islam und der Sharia erfolgt immer-
hin iiber autorisierte Vertreter. Was bleibt, das sind empirische Gegenbe-
lege. » But fortunately ... I had visited — there are three museums ... in the
most holy city of Islam: in Mekka. There are three museums. And I had
deliberately visited those museums. So I explained to them: There are
museums in Islam — in the holy cities of Mekka and Medina and Jeddabh.
And they contained different things: pre-islamic scripture, pre-islamic,
even in Jeddah, pre-islamic statues ... So they all, they could not reject it.
They couldn’t hardly reject it«. Auch wenn die religiosen Vertreter diese
empirischen Belege der Existenz von Museen im Herzen der islamischen
Welt nicht zuriickweisen konnen, so bedeutet dies noch nicht, dass sie
sich geschlagen geben. » Now, they start saying that we should contain
this thing, should contain — does and don’ts. That we accepted it. That
even this, sometimes I came to know, only ten days back in the mosque
... inthe mosque, someone raised this issue again. Orthodox Muslim and
old man, elderly man, Moulvi Omar. That this is unislamic. But peop-
le didn’t respond. To great extend I was able to convince the majority«.
Auch wenn Gebildete und wichtige Personen die Moglichkeit eines is-
lamischen Museums eingesehen haben, gibt es immer noch Orthodoxe,
die den Widerstand nicht aufgeben. Thnen gegentiber hilft der Verweis
darauf, dass selbst die orthodoxen Muslims in Saudi-Arabien Museen
betreiben, nicht weiter. Den Riickzugspunkt ihres Widerstands gegen
das Museum bildet die Einflussnahme auf die Exponate. Bei jedem Ge-
genstand erhebt sich dann erneut die Frage, ob dieser denn mit dem Is-
lam in Ubereinstimmung zu bringen sei. Diese Interventionsmoglichkeit
wird auch beibehalten, obwohl der Zeitraum, in dem die von der Regie-
rung bereitgestellten Gelder fur den Ankauf von Exponaten zur Verfi-
gung stehen, zu verstreichen droht und die Beschaffung von Exponaten
aus den als wichtig eingeschitzten Regionen ohnehin schwierig ist. Wenn
die Kritiker des Museums schon nicht verhindern konnen, dass fiir die
angegliederte Forschungsbibliothek, fiir die Material tber die im Mu-
seum dargestellten Regionen gesammelt wird, auch etwa buddhistische
Schriften auftauchen, dann machen sie zur Bedingung, dass die gleiche
Anzahl an muslimischen Schriften angeschafft wird.

Dabei kann das Insistieren der orthodoxen Religionsvertreter, der
Moulvis, ihre Betonung einer starren und nicht zu befragenden Lehre
des Islam, gegen die keine Rationalitit und auch keine empirischen Be-
lege helfen, durchaus als Anzeichen fir einen Bedeutungszuwachs der
religiosen Riickbesinnung verstanden werden. Diese besetzt gleichsam
den Raum der Kultur, innerhalb dessen qua Toleranz und Nachsicht

124

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRIFUGALE TENDENZEN

Religionen auf eine fundamentalistische Auslegung ihrer Schriften und
deren verbindliche Einhaltung keinen Anspruch anmelden konnten. An
anderer Stelle wurde bereits darauf hingewiesen, dass in der ladakhi-
schen Kultur die Muslime nicht nur die gleiche Kleidung wie Buddhis-
ten hatten, sondern auch die gleichen Essgewohnheiten. Ebenso wurde
die Gleichstellung von Mann und Frau, der Respekt vor den Frauen be-
tont als eine Besonderheit Ladakhs. Diese Verhiltnisse sind auch heu-
te noch zu beobachten. » No, no but there have been not much chang-
es. Relations between men and women have been always gone well by
in large in Ladakh. And foreign observers have written that women are
the true masters of the house ... And women are very cheerful, very hap-
py and jolly, they laugh, they mix with foreigners, with the strangers, no
restrictions ... So parents do not bother whether a male baby is born or
a female baby is born. It’s the same for them. The same education is im-
parted«. Dennoch sind nun Verinderungen festzustellen dadurch, dass
Muslimfrauen zunehmend religiosen Vorschriften unterliegen. » Muslim
women could dance in a wedding of it’s own community or as well as
Buddbist community. Now it’s no longer there«. Auch in anderen 6f-
fentlichen Raumen findet man, dass muslimische Frauen nun gedriickt
(>subdued:) erscheinen. Frither gingen auch muslimische Frauen unver-
schleiert. Es gab zwar unterschiedliche Moden fiir Mianner und Frauen,
die sich etwa auch in Kopfbedeckungen oder deren Fehlen ausdriickten.
Nun aber wird zunehmend von Religionsvertretern eine Verschleierung
der Frauen gefordert. » Veiling was not bere. Our Imam of ... Majid or
other ... did not ask for veiling of the women. Now there are some Moul-
vis, they are asking for veiling. And many women did not use the scarf.
And now they are laying emphasis for using scarf«. Die offentliche Er-
wartungshaltung innerhalb der Muslime gegeniiber den Frauen hat sich
verdndert. Man erwartet von den Frauen das Tragen des Schleiers und
rugt sie bei der Nichteinhaltung dieser Vorschrift. » Yeah, Muslim wo-
men are barebheaded sometimes. Some men can point fingers. His bro-
ther, bis father: \Don’t<. There are families now, not all of them«. Frauen
mogen sich dagegen zu wehren versuchen. » But if their husband is very
old-fasioned, uneducated, that will be difficult«. Und auch gegen diese
Vorschriften und die Behauptung, dass die Religion des Islam dies ver-
lange, ldsst sich mit Argumenten nichts ausrichten. »Some people mis-
interpreted religion, some others not. During prophet’s time there was
no veiling. Women could go to the prophet and talk to him. But this is
gone unfortunately now. His descendents are quite against it ... Once |
told to Moulvi Omar: during prophet‘s time freedom. >No. no, no, there
was no different outlook and interpretation««. Das Festlegen der musli-
mischen Frauen Ladakhs auf jene traditionelle Frauenrolle, wie sie in an-
deren muslimischen Liandern schon lange tiblich ist, und die mit ihr ein-
hergehende Aufsichtsfunktion der Manner tiber die Frauen ihrer Familie

125

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

veriandern die Position der Frau in Ladakh. Dass diese Verinderungen
sich letztlich vor allem in Familien mit geringer Bildung finden, dass sie
also nicht auch (wie spater zu sehen sein wird) zur Demonstration eines
eigenen religiosen Bekenntnisses gebildeter Frauen werden konnen, die
sich bewusst fiir den Schleier entscheiden, muss hier nicht weiter verfolgt
werden. Bedeutsam erscheint an dieser Stelle aber, dass die religiose Se-
gregation offenbar auch dazu fiihrt, dass die konservativen Elemente in
der Religion soweit gestirkt sein konnen, dass sie den Anspruch erhe-
ben, eine Lebensweise zu fordern, die die gemeinsame ladakhische Kul-
tur aufhebt. Die Festlegung der gleichberechtigten ladakhischen Frau auf
eine restringierte Position, eine Position, die nicht mehr gleichberechtigt
erscheint, die in der Offentlichkeit Auflagen zu erfiillen hat, die wieder-
um durch Manner zu kontrollieren ist — eine solche diskursive Figurie-
rung der aktuellen Situation verweist auch dann, wenn man sie zu mar-
ginalisieren versucht, auf eine bedenkliche Entwicklung. In ihr drohen
religiose Restriktionen moralische Grundwerte zu ersticken, die nicht
nur fur die ladakhische Kultur bedeutsam waren. » But ethics are eternal
things, good ethics, high moral culture: to show compassion, sympathy,
to exert assistence, to help, to collaborate, to tell truth, to not cheat, to
be honest. These are the, 1 think, the lasting values, human values. This
should be preserved. But otherwise one can differ. Some Muslims put
on the scarf and some do not. This is not very important for me«. Die
religiose Orthodoxie riickt die falschen Dinge in den Vordergrund: Re-
ligiose Dogmen, die keiner Belehrung und keiner Argumentation mehr
zugdnglich sind, erscheinen von hier aus selbst als Ausdruck einer Nega-
tion jener (zugleich die Kultur des traditionellen Ladakh kennzeichnen-
den) universellen Werte. Es ist nicht zuletzt das Central Asian Museum,
das an diese Werte erinnern und von daher als Bildungseinrichtung fun-
gieren soll. Das Museum als unislamisch abzulehnen, ist dann ebenfalls
als Ausdruck dieser Negation zu verstehen.

3.4.2 Jenseits der kulturellen Gemeinsamkeit:
Die Politisierung religiéser Konflikte

Zwar gibt es Konflikte auch zwischen den Religionsgemeinschaften.
Aber man bemiiht sich, diese im interreligiosen Dialog zu regeln. Der
interreligiose Dialog, in dem die alle betreffenden Probleme verhandelt
werden, bildet eine >kulturelle< Ebene insofern, als hier die Vertreter der
Religionsgemeinschaften die eigene Religion gerade nicht zum Maf3stab
machen konnen. Um eine >kulturelle Ebene< handelt es sich auch inso-
fern, als die dort verhandelten Konflikte und Probleme gerade nicht po-
litisiert, zum Gegenstand (partei-)politischer Auseinandersetzungen ge-
macht werden. Und umgekehrt — aus der Perspektive der politischen

126

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRIFUGALE TENDENZEN

Ebene — lasst sich auch sagen, dass diese nur deshalb produktiv agieren
kann, weil kulturelle Konflikte, die aus der religiosen Segregation resul-
tieren, nicht auf die politische Biihne gehoben, sondern auf kultureller
Ebene bearbeitet werden.

Trotz dieser Unterscheidung der politischen Auseinandersetzung von
einer kulturellen Ebene, auf der soziale Konflikte im Sinne einer gemein-
samen Losung verhandelt werden, ist zu konstatieren, dass diese Tren-
nung eher fragil ist. Das liegt zum einen daran, dass die Teilnehmer an
solchen Verhandlungen religiose Organisationen reprasentieren, die tiber
eine unterschiedliche soziale Macht verfiigen. » Of course LBA is stron-
ger than Muslims, being Buddhist majority. But in other country, in Kar-
gil, Muslim organisations are stronger than the Buddist organisations«.
Generell ist aber festzuhalten, dass die LBA besser organisiert ist, dass
sie uber ein effektives Netzwerk verfligt, das ihr auch einen Einfluss auf
politische Entscheidungstrager sichert. » Very good network, in all vil-
lages. Through that network it functions, very efficiently it functions ...
Political level also they can influence ... Social level also«. Die LBA ist
dabei in vielen Bereichen sozial engagiert. Sie ist selbst bereit, sich Initia-
tiven der Muslime anzuschlieflen, wenn diese mit ihrem Selbstverstind-
nis kompatibel sind. So haben Muslime entschieden, nach dem Freitags-
gebet zum Ende des Ramadan eine Demonstration zu veranstalten, die
sich fiir die Freiheit der Palistinenser einsetzt. Vertreter der LBA wer-
den sich dieser Demonstration anschliefSen und bei der abschlieSenden
Kundgebung ebenfalls reden.

Zugleich aber bleiben interreligiose Verbindungen fragil: Es sind die
verantwortlichen Personen in den jeweiligen Organisationen, die hier
entscheidenden Einfluss haben. »So, institutional level is ok. It depends
up on the ... executive members. If they are good, the institution is good.
If they are bad, then -«. Aber es ist nicht nur die personliche Haltung der
jeweils Verantwortlichen, die zu Konflikten zwischen den Religionsge-
meinschaften fithren konnen. Es sind unter den Bedingungen der gegen-
wirtigen Urbanisierung und Marktorientierung auch 6konomische In-
teressen. In solchen Fillen geht es dann darum, die eigene Uberlegenheit
auch durch 6konomische Vorteile zu festigen. So hat die LBA entschie-
den, dass Buddhisten kein Land an Muslime verkaufen diirfen, obwohl
es dafir keine gesetzliche Grundlage gibt. » Economy is a great factor for
dissension between different communities. That could be. That is why
the institution has asked to all Buddbists not to sell land to a Muslim
... Yeah legally there is no restriction. But community can impose a re-
striction and it becomes law. And this is a problem ... Indirectly they can
take action against that member of the community, if they violate ... Any
kind of social boykott and other restrictions, many things. So they do
not dare to«. Die Macht der LBA reicht hin, auch solche Regeln im Sin-
ne einer religiosen Segregation durchzusetzen, die diese Trennung nicht

127

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

— wie etwa Konversionen — direkt betreffen, sondern in denen es um die
okonomische Uberlegenheit der Buddhisten geht. Okonomische Vortei-
le fiir die eigene Seite werden mit 6konomischen Nachteilen fiir die an-
dere Seite abgewogen.

Dabei ist die Schwiche der Muslime kein spezifisches Problem des
oberen Ladakh. Die Stimmung in ganz Indien hat sich — unabhingig
vom Verhiltnis von Buddhisten und Muslimen — gegen die Muslime ge-
wendet. » This is through the whole India now. In the constitution this
practice is an offence, a very criminal offence. But it is practiced through-
out all India. Government has not any power now«. Obwohl die indi-
sche Verfassung Religionsfreiheit gewdhrt und damit die Verfolgung re-
ligioser Gruppierungen untersagt, ist genau diese Diskriminierung und
Verfolgung der Muslime zu einer alltaglichen Wirklichkeit geworden, ge-
gen die selbst die indische Regierung machtlos zu sein scheint. Das Ver-
héltnis der Religionen zueinander ist zu einem politischen Verhaltnis der
Ausgrenzung und Verfolgung geworden. Dies wiederum ist genau das,
was in Ladakh vermieden werden sollte: Hier sollte die religiose Segre-
gation gerade dazu fuhren, dass noch eine gemeinsame Ebene der res-
pektvollen Verstindigung moglich bleiben sollte, die (als >kulturelle<) den
politischen Auseinandersetzungen entzogen sein sollte.

Es ist diese in Indien zu beobachtende Politisierung religioser Gruppie-
rungen, die — zunachst noch in beobachtbaren Einzelfillen — auf Ladakh
uberzugreifen scheint. Erneut scheint also die Gefahrdung von auflen zu
kommen. So sind es vor allem Schuler und Studierende, die aufSerhalb
Ladakhs in Indien leben, die anfillig fir eine solche Politisierung des Ver-
héltnisses zwischen den Religionen zu sein scheinen. » The youth has an
impressionable mind. This is my observation ... Because they have been
misled by our politicians mainly and some fanatics too. They go to Del-
bi, they go to Jammu. And when there is a gathering of one community,
they give such a preach which misguides the children«. So hat eine junge
Anthropologin von einer Versammlung junger Buddhisten in Delhi be-
richtet: »She was telling me that the educated Buddbist youth has gre-
at hatred and bitterness against the Muslims. I was a bit surprised and
shocked«. Ein anderer Muslim hat berichtet, dass auf einer gemeinsamen
Versammlung junger Buddhisten und Muslime anldsslich des Neujahrs-
festes in Leh ein buddhistischer Teilnehmer eine Rede gehalten hat, in
der die Notwendigkeit von gegenwartig neun Moscheen in Leh in Fra-
ge gestellt wurde.

Mit der Politisierung des Verhaltnisses zwischen den Religionen, die
parteipolitischen Strategen oder religiosen Scharfmachern nutzen mag,
entstehen Neid, Hass und die Gefahr direkter Auseinandersetzungen. Ir-
ritierend ist dabei, dass es vor allem gebildete Jugendliche zu sein schei-
nen, die — auch wenn sie aufSerhalb Ladakhs studieren — fiir eine solche
Propaganda anfillig sind. Sie scheinen sich weit von jener ladakhischen

128

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRIFUGALE TENDENZEN

Kultur entfernt zu haben, fiir die Toleranz und Nachsicht sowie Harmo-
nie zentrale Werte waren. Diese werden selbst noch unter den Bedingun-
gen der religiosen Segregation am Leben erhalten: Hier gilt die Aufrecht-
erhaltung der religiosen Trennung als Bedingung jenes wechselseitigen
Respekts, der noch gemeinsame und einvernehmliche Verhandlungen
tiber Probleme moglich erscheinen lisst, die alle angehen. Mit der Poli-
tisierung der religiosen Segregation wird die Perspektive auf eine zu be-
wahrende Gemeinsambkeit systematisch zugunsten einer Konfrontation
und eines Machtkampfes aufgegeben.

Dabei ist eine solche Moglichkeit einer gelingenden Gemeinsamkeit
Bestandeteil der ladakhischen Kultur. Auf den Dorfern, bei ungebildeten
Menschen, gilt sie nach wie vor als selbstverstandlich. » An old man, el-
derly person, uneducated, who cannot read newspapers, was telling that:
>I like the statements of these politicians, But when they say the provo-
kers against other communities, we don’t like<. So no education but even
this ... They have a common sense, yeah. They believe in values«. Wer-
te, die den wechselseitigen Respekt als Bedingung eines harmonischen
Zusammenlebens beinhalten, bilden das Identititsmerkmal der ladak-
hischen Kultur, das auch noch nach den politischen Auseinandersetzun-
gen der 1990er Jahre mit Hilfe der religiosen Spaltung bewahrt werden
konnte. Sie trotz der hegemonialen Position der LBA in der Form einer
respektvollen Beziehung zu erhalten, sie aus jedem politischen Streit he-
rauszuhalten, bildet dann eine Bedingung dafiir, dass noch von einer ge-
meinsamen Kultur Ladakhs gesprochen werden kann.

129

19.01.2026, 17:48:22. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748906520-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1  Die partikulare Repräsentation des Ganzen: Der Hegemonieanspruch der LBA
	3.1.1  Die Vermessung des identitätspolitischen Raums
	3.1.2  Die Fallstricke einer religiösen Segregation
	3.1.3  Spiritualität und soziale Ordnung

	3.2  Die Integration des Ausgeschlossenen: Zur muslimischen Akzeptanz der religiösen Segregation
	3.2.1  Religiöse Segregation und gemeinsame Kultur
	3.2.2  Die muslimische Arbeit am gemeinsamen Wohl
	3.2.3  Die Zurückweisung des religiösen Extremismus

	3.3  Religionsgemeinschaften und politische Repräsentation
	3.3.1  Religiöse Minderheiten: Die Verdopplung der politischen Repräsentation
	3.3.2  Politik – Kultur – Religion

	3.4  Zentrifugale Tendenzen: Religiöse und politische Relativierungen einer einheitlichen Kultur Ladakhs
	3.4.1  Eine Auseinandersetzung um die kulturelle Bedeutung der Religion
	3.4.2  Jenseits der kulturellen Gemeinsamkeit: Die Politisierung religiöser Konflikte


