6. Konvivialitat im Anthropozan.
Sozialwissenschaften in der Transformation

Wir leben in einer wissens- und wissenschaftsbasierten Gesellschaft,
was bedeutet, dass auch die Politik auf der Basis wissenschaftlicher
Erkenntnisse agieren und entscheiden muss. Dennoch folgen Wis-
senschaft und Politik unterschiedlichen Handlungslogiken, sie bilden
unterschiedliche Wertsphiren und Lebensordnungen — so hat es schon
Max Weber formuliert. In seinen beiden Vortrigen aus dem Jahr 1919
»Wissenschaft als Beruf« und »Politik als Beruf« beschrieb er, wie sich
Wissenschaftler:innen und Poltiker:innen in ihren Titigkeiten an ganz
unterschiedlichen Werten ausrichten. Fithrung durch die Wissenschaft
kann man nach Weber nicht erwarten, im Gegenteil: Er plidiert be-
kanntlich fiir die Werturteilsfreiheit der Wissenschaften. Natiirlich
folgt auch die Wissenschaft insgesamt einem Wert, nimlich dem der
Wahrheit. Und die Fragestellungen kommen fiir die Sozialwissenschaf-
ten zumeist auch aus vorliegenden gesellschaftlichen Problemlagen.
Daher ist auch fiir Weber sozialwissenschaftliche Erkenntnis prinzipiell
abhingig von gesellschaftlichen Bezugspunkten und Wertideen (Miiller
2007: 69).

Positionierung, Kritik und Bewertung

Wie sollten Analyse und Bewertung nun zueinanderstehen? Fiir Weber
war klar, dass Wissenschaftler:innen aus ihrer Forschung keine norma-
tiven oder politischen Statements ableiten sollten. Tun sie dies doch,
sollten sie deutlich machen, nicht mehr als Wissenschaftlerin zu spre-
chen, sondern aus der Perspektive einer engagierten Staatsbiirgerin.
Man kann dies als eine dualistische Position bezeichnen: Man trennt
strikt zwischen wissenschaftlicher Analyse und politischem Handeln.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

Soziolog:innen liefern in einem solchen Modell moglichst »wertfreie«
Erkenntnisse, die dann von politischen Akteuren genutzt werden (Ab-
bott 2018). Externe Akteure (Staat, NGOs, Unternehmen) nutzen die
Analysen oft fiir ihre eigenen Zielsetzungen und normativen Belange,
was die Trennung von Wertung und Analyse vertieft.

Im Gegensatz dazu hat sich die Tradition der marxistischen Kriti-
schen Theorie (in der Nachfolge der Frankfurter Schule Horkheimers
und Adornos etwa) mit dem Gebot der Werturteilsfreiheit nie zufrieden-
geben wollen. Die iltere Kritische Theorie analysierte die Strukturen
der modernen birgerlich-kapitalistischen Gesellschaft in ihrer Ge-
samtheit. Thr ging es darum, verborgene Herrschaftsmechanismen
und Ausbeutungsverhiltnisse sichtbar zu machen, die herrschenden
Ideologien und Rechtfertigungsnarrative zu entlarven und schliefflich
innere systemische Widerspriiche aufzuzeigen, um so den Weg fiir
eine wirklich freie und humane Gesellschaftsordnung zu ebnen. Weil
nach Auffassung der Kritischen Theorie das gesellschaftliche Ganze
ein normatives Ganzes ist, kann seine Analyse nicht wertfrei sein. Eine
vorgeblich wertfreie Analyse akzeptiert die Dinge, wie sie sind, ist also
wertend. Folglich ist die Trennung in Werte und Tatsachen kiinstlich.
Diese Kritik ist durchaus plausibel, zugleich aber zu fundamental. Aus
ihr folgt entweder gar nichts oder alles steht auf dem Spiel - man denke
nur an Adornos berithmte Aussage in der Minima Moralia (1951) »Es gibt
kein richtiges Leben im falschenx.

Die Ablehnung der Trennung von wissenschaftlicher Analyse und
wertenden Urteilen kann man mit Andrew Abbott (2018) monistisch
nennen. Im Fall der Kritischen Theorie tritt sie als starker Monismus
auf, der Wissenschaft und Politik als untrennbar verbunden ansieht,
Forschung ist hier immer politisch engagierte Forschung. Aber der
Monismus kann auch verdeckt auftreten, etwa wenn im Zuge von
soziologischer Ungleichheitsforschung unter Zugrundelegung von
Gleichheitsvorstellungen recht vorhersehbar geforscht wird.!

1 Neben Webers dualistischer Perspektive und der monistischen Perspektive der
Kritischen Theorie ist in den letzten Jahren eine Soziologie der Kritik (Boltanski
2010) getreten — also eine Soziologie, die gesellschaftliche Akteure (wiederum
vorgeblich wertneutral) dabei beobachtet, wie diese Institutionen, Sachverhal-
te, Verhaltensweisen usw. kritisieren. Man untersucht die kritischen Kompeten-

zen der Leute (Vobruba 2019), wiederum dualistisch.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

Schon die philosophische Tradition des amerikanischen Pragmatis-
mus hat differenziert aufgezeigt, dass in jede empirische Beschreibung
von Fakten auch normative Annahmen und Wertungen einflief}en. Im
Anschluss an John Dewey und Hilary Putnam lisst sich sagen, dass es
keine wertneutrale Erfahrung und Beschreibung der Welt gibt: »value
and normativity permeate all of experience« (Putnam 2002: 30). Die Ver-
schrinkung von Fakten und Normativitit ist der Grund dafiir, dass es
fiir Dewey und Putnam keine neutralen Konzepte von Wissenschaft und
Rationalitit geben kann. Wissenschaftliche Erkenntnisse sind immer
an soziale Praktiken und den damit verbundenen Wertvorstellungen
gekniipft, und das Sein kann nicht véllig unabhingig vom Sollen be-
schrieben werden. Eine Trennung kann gar nicht erfolgen (Abbott 2019:
108fF.): Erliegt man allein der Seite der Werte, wird Sozialwissenschaft
tendenzids, willkiirlich und nicht mehr orientiert an Prinzipien der
Objektivitit. Reine Objektivitit, die sich komplett von Werturteilen
abschneiden wollte, wire komplett sinnlos bzw. eigentlich unméglich,
da Wertkonflikte immer in die Forschung hineinspielen. Folglich kann
die Aufgabe nicht sein, Wissenschaft und Politik zu trennen. Vielmehr
gilt es, sie auf kluge Art und Weise zu verbinden.

Im Gegensatz zu den empirischen Sozialwissenschaften, die in Fra-
gen des guten oder gerechten Lebens oft auf implizite oder méglichst
zuriickhaltende Werturteile setzen, verstehen sich praktische Philoso-
phie und politische Theorie ausdriicklich als normative Disziplinen: Sie
beanspruchen, begriindete Positionen zu Bewertungsfragen zu entwi-
ckeln. Dies geschieht auf dem Wege der externen oder der internen Kri-
tik. Man bezieht sich in der Kritik entweder auf die von der Philoso-
phin selbst entwickelten ethischen und moralischen Urteile und misst
gesellschaftliche Realititen an ihnen, oder man bezieht sich auf die in
der Gesellschaft vorhandenen Wertmaf3stibe und fragt, inwieweit man
ihnenin der Praxis selbst folgt. Dabei lassen sich ethische Fragen des gu-
ten Lebens noch von universellen Gerechtigkeitsfragen unterscheiden.
Ethische Fragen liegen gleichsam in der Mitte zwischen Geschmacks-
urteilen, tiber die sich nicht verniinftig streiten ldsst, und allgemeinen
moralischen Verboten und Geboten. Die Sozialphilosophin Rahel Jaeggi
(2014) hat vor einigen Jahren vorgeschlagen, diesen mittleren ethischen
Bereich danach kritisch zu befragen, ob ethische Lebensformen in der
Lage sind, die Probleme zu l8sen, die sich ihnen stellen. Lebensformen
sollen also daran gemessen werden, ob ihre Problemlosungsstrategien
rational in dem Sinne sind, dass sie in einem Lernprozess adiquat auf

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

165


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

Probleme reagieren. Mit Blick auf die 6kologischen Krisen — so viel soll-
te klar geworden sein — ist dies fiir die zeitgendssischen Industriegesell-
schaften zu verneinen.

Das hat auch dazu gefiihrt, dass sich heute umso dringlicher die
Frage danach stellt, welche Rolle die Wissenschaften im Klimawandel
spielen sollten. Sollte man alleinig Fakten présentieren, sollte man ein-
dringlich warnen, sollte man bestehende Verhaltnisse kritisieren oder
sollte man gar selbst aktivistisch eingreifen und deutlich politisch Partei
ergreifen? Im Folgenden plidiere ich fir einen pluralen Ansatz. Einer-
seits muss es der Soziologie darum gehen, gesellschaftliche Praktiken,
Strukturen und Diskurse soziologisch zu beobachten, also adiquat zu
beschreiben, zu verstehen und zu erkliren. Andererseits sind Sozial-
wissenschaftler:innen nicht nur Beobachtende, sondern immer auch
Teil der Lebenswelt, die sie betrachten, es ist auch ihre Lebenswelt.
Sie halten manche Werte und Lebensformen fiir besser als andere und
schitzen die Werte, die sie fiir besser als andere halten. Die eigenen
Wertmafstibe sollte man dann ausweisen und nicht implizit belassen.
Zu den Aufgaben der Sozialwissenschaften miisste dementsprechend
ebenfalls gehoren, die eigenen normativen Standpunkte zu reflektieren,
sich zu ihnen zu bekennen und permanent zwischen diesen und den
Gesellschaftsbeobachtungen zweiter Ordnung hin und her zu wechseln.

Die Soziologie steht m.E. vor der zentralen Herausforderung, im
Angesicht der Klima- und Umweltkrise ihre normativen Dimensionen
grundlegend neu zu konzipieren. Anstatt in den ttberkommenen Ge-
gensitzen von entweder Wertfreiheit oder politischem Engagement
zu verharren, konnte sie zwischen den Standpunkten switchen und
auch eine eigenstindige normative Reflexionsebene entwickeln, die
sich von politischer Theorie und Rechtswissenschaft inspirieren lisst,
dabei aber die spezifisch soziologische Tiefenschirfe und Sensitivitit
fiir Ambivalenzen bewahrt. Nur auf diese Weise kann die Disziplin ihrer
normativen Verantwortung als reflexive Wissenschaft gerecht werden,
die gesellschaftliche Werte und Strukturen in ihrer Komplexitit ernst
nimmt.

Abbott (2018) hat in diesem Zusammenhang einen innovativen
Ansatz entwickelt, um die traditionellen Schwichen von dualistischen
und monistischen Positionen in der Soziologie zu itberwinden. Als Aus-
weg erscheint ihm die Entwicklung einer eigenstindigen normativen
Subdisziplin vielversprechend, die entweder systematische oder fall-
basierte Methoden normativer Reflexion entwickelt. Der »kanonische

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

Ansatz« witrde eine eigenstindige normative Disziplin etablieren, die
auf klassischen soziologischen Texten basiert. Abbotts »legalistischer
Ansatz« entwickelt Normen dagegen fallbasiert durch Analyse konkre-
ter Forschung, dhnlich dem Common Law. Beide Methoden benétigen
hochqualifizierte Forschende, betonen aber unterschiedliche Wege -
der eine systematisch-theoretisch, der andere praxisorientiert-empi-
risch —, um normative Urteile zu begriinden. In beiden Fillen geht es
Abbott darum, normative Bewertungen in den Sozialwissenschaften
explizit zu machen und sie zu begriinden.

Soziolog:innen kénnen so betrachtet drei verschiedene soziale Po-
sitionen einnehmen (Kumkar/Schimank 2025): Sie kénnen sich erstens
parteilich mit einer gesellschaftlichen Gruppe oder Forderung verbin-
den und von dort aus wertend Stellung beziehen. Als Schlichter:innen
versuchen sie zweitens aufklirend zu vermitteln, um aufzuzeigen, in
welchen Hinsichten verschiedene Konfliktparteien partiell rechthaben.
Eine abklirende Position schlieflich versucht drittens zu zeigen, wie-
so alle Konfliktparteien falschliegen. Parteilich sind in der Regel mar-
xistische Perspektiven, liberale vermitteln und Differenzierungstheore-
tiker:innen gefallen sich in der Rolle der Abklirer. Daran ist nichts zu
kritisieren, denn diese drei Perspektiven befinden sich in einem produk-
tiven Spannungsverhiltnis und kénnen gesellschaftlich wichtige Impul-
se setzen.

Den drei Positionierungen (Schlichten, Parteilichkeit, Abkliren)
lasst sich eine vierte Position hinzufiigen, die jiingst von Katharina
Hoppe (2023) als »positionierte Soziologie« vorgestellt wurde (der
Begriff bezieht sich auf die Standortgebundenheit jeder soziologi-
schen Perspektive). Positionierte Soziologie stellt eine grundlegende
Alternative zu traditionellen Wissenschaftsmodellen dar, die zwischen
vermeintlicher Neutralitit (der »Blick von Nirgendwo«) und direk-
ter parteilicher Politisierung oszillieren. Sie stellt einen anderen Weg
dar, der die unvermeidliche Standortgebundenheit aller Erkenntnis
produktiv macht und sich fiir eine reflexive Wissenschaftspraxis ein-
setzt, die drei zentrale Einsichten verkniipft: Jede Forschung ist erstens
notwendig perspektivisch, da sie von situierten Subjekten in konkre-
ten Machtverhiltnissen betrieben wird. Dies erfordert permanente
Selbstverortung. Objektivitit entsteht zweitens nicht durch Neutralitit,
sondern durch die bewusste Verkniipfung und Ubersetzung multipler
Standpunkte (Haraways »situiertes Wissen«). Und wissenschaftliche
Praxis ist schlieflich immer schon politisch — entweder stabilisierend

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

167


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

oder destabilisierend. Diese Wirkmacht gilt es bewusst und verantwor-
tungsvoll zu gestalten. Im Gegensatz zu totalisierenden Systemkritiken
entwickelt die positionierte Soziologie Hoppes ihre Kritik aus konkre-
ten Verortungen heraus. Wahrheit wird als umstritten und prozesshaft
verstanden, ohne auf Objektivititsanspriiche zu verzichten. Die eige-
ne Positionalitit gilt es stindig zu reflektieren, auf diese Weise soll
der Raum fir produktive Streitgespriche gedffnet werden, die der
Komplexitit sozialer Phinomene gerecht werden.

Allen hier vorgestellten Positionen ist gemeinsam, dass sie sich in 6f-
fentlichen Diskursen jenseits enger wissenschaftlicher Zirkel engagie-
ren, dementsprechend eine Form der 6ffentlichen Soziologie betreiben
(Selke et al. 2023). Diese ist engagiert, an breiterer Offentlichkeit ori-
entiert und mit den dringenden Fragen der Zeit befasst. Das Konzept
der 6ffentlichen Soziologie hat tiber die letzten Jahre an Bedeutung ge-
wonnen und ist Teil der transformativen Wende in den Wissenschaf-
ten. Man stellt Wissen fiir gesellschaftliches Handeln bereit und lasst
sich zunehmend auf den Dialog mit gesellschaftlichen Akteuren ein, und
zwar kooperativer und weniger belehrend als dltere Modelle von Wissen-
schaftskommunikation dies vorsahen. Aus Sicht der 6ffentlichen Sozio-
logie braucht es neben professionellen und spezialisierten Sozialwissen-
schaften auch Forschende, die ihr professionelles Wissen und ihre nor-
mative Haltung in die 6ffentlichen Debatten einbringen, um iiber ak-
tuelle gesellschaftliche Krisen und Fehlentwicklungen aufzukliren und
Losungen anzubieten.”

Doch aufzudecken, wo Gesellschaften ihren selbst gesteckten Zielen
und Werten nicht entsprechen, reicht nicht. Die Analyse verbleibt so in
der Haltung der Kritik. Wahrend die Kritische Theorie den Schwerpunkt
auf die Analyse der strukturellen Ursachen von sozialem Leiden konzen-
triert, sollte man m.E. auch versuchen, alternative Méglichkeiten der
Organisation des Zusammenlebens zu beleuchten und normativ positiv
auszuzeichnen. Konstruktive Kritik beruht auf einer empirischen Iden-
tifizierung und Aufhellung von Alternativen sozialer Organisation, die

2 Zwischen Politik und Wissenschaft gibt es vielfaltige Verkniipfungen, eine dif-
ferenzierungstheoretische Separierung nach unterschiedlichen Eigenlogiken
macht empirisch keinen Sinn: »Heute gibt es kaum mehr politische Entschei-
dungen, die nicht durch Expertenanhérungen, durch die Urteile von Experten-
gremien und durch wissenschaftliche Studien, Berichte und Evaluationen un-

terfiittert, begleitet und legitimiert werden« (Bittner/Laux 2021: 27).

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

einstweilen noch einen experimentellen Charakter zeigen.? So gesehen
haben wir danach gefahndet (vgl. Kapitel 5), welche gesellschaftlichen
Akteure die aktuellen Gefihrdungen mit einer machbaren und normativ
plausiblen Gesellschaftstransformation beantworten wollen. Wenn man
in Gesellschaften wegweisende Ideen und wertvolle soziale Experimen-
te erblickt, dann nur, weil man mit der Problembeschreibung dieser In-
itiativen tibereinstimmt und selbst den Standpunkt der Wertneutralitit
partiell verlassen hat. Sozialwissenschafter:innen, die sich an der Suche
nach Losungen in Zeiten 6kologischer Verheerungen beteiligen wollen,
miissen wohl oder iitbel normativ Farbe bekennen und sich — wenigstens
teil- und zeitweise — auf die Seite der Praktiken und Initiativen stellen,
die ihrer Meinung nach Problemldsungspotential haben. Das bedeutet
natiirlich nicht, diese nur unkritisch gutzuheifien und in den Analysen
nicht auf Probleme, Herausforderungen und Widerspriiche hinzuwei-
sen. Ob sie tatsichlich ein grofRes Problemlosungspotential haben, wird
sich zudem erst in der Zukunft (im Futur II) erwiesen haben.

Ich plidiere also fiir eine erneuerte, interdisziplinir orientierte,
offentliche, normativ reflektierte und positionierte Soziologie, die
ferner die Grenzen herkémmlicher soziologischer Kritik reflektiert.
Eine solche Soziologie will nicht nur beschreiben, sondern konstruk-
tiv eingreifen. Unterschiedliche Traditionen der kritischen Soziologie
(in der Nachfolge etwa von Marx, Adorno, Bourdieu oder Foucault)
neigen zu einer Form der »Hyperkritik«. Sie beschreiben die kapi-
talistische Gesellschaft hiufig als ein allumfassendes, geschlossenes
System, das jeden gesellschaftlichen Bereich durchdringt. Wihrend
solche Analysen wichtige Herrschaftsmechanismen aufdecken, laufen
sie Gefahr, in einen »Messianismus ohne Messias« zu verfallen — eine
Kritik, die zwar radikal ist, aber kaum Handlungsperspektiven eroffnet
und wenig Orientierungswissen bietet (Caillé/Vandenberghe 2020).
Solche iiberambitionierten Totalititskonzepte sind intellektuell attrak-
tiv, bergen aber einige Fallstricke: Widerstinde, Ambivalenzen und

3 Vor allem der amerikanische Pragmatismus, insbesondere John Dewey, hat de-
mokratietheoretisch auf die zentrale Bedeutung einer experimentellen Einstel-
lung bei der Reorganisation des Sozialen hingewiesen. Dazu auch Honneth
(2015) und Adloff (2016). Vgl. auch Rothe/Hentschel/Schroder (2025), die fiir re-
parative oder affirmative Formen der Kritik pladieren, die nicht nur dekonstru-
ieren, sondern auch Moglichkeiten fiir gerechtere und inklusivere soziale Struk-

turen und Praktiken erkunden sollen.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

169


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

Wandel geraten zu schnell aus der Sichtweite. Mein Vorschlag lautet,
theoretisch bescheidener, interdisziplinirer und empirisch fundierter
an die zeitgendssischen Probleme heranzutreten. In Anlehnung an
Abbott befiirworte ich einen eklektischen, problemorientierten Ansatz
(Adloff/Biittner 2013), der sich von begrifflichen Totalititen abwendet
und stattdessen konkrete gesellschaftliche Phinomene in den Blick
nimmt. Das bedeutet auch, gezielt interdisziplinire Kooperationen
anzustreben, insbesondere in den Fillen, in denen die Komplexitit des
Problems so grof3 ist — Klimawandel und Biodiversititsverlust sind hier
wiederum zuvorderst zu nennen —, dass das Fachwissen mehrerer Dis-
ziplinen zusammenkommen muss (Bohning-Gaese/Kersten/Trischler
2025: 112fF.). Wissenschaftlicher Fortschritt entsteht weniger durch
monolithische Theoriegebiude, als durch den produktiven Austausch
und die Rekombination unterschiedlicher Perspektiven.

Ein zentrales Konzept fiir eine solche erneuerte Soziologie ist das
der »Interdependenz«. Dabei sind nicht nur menschliche Interaktio-
nen in ihrer wechselseitigen Abhingigkeit entscheidend, sondern auch
die Wechselbeziehungen mit nicht-menschlichen Akteuren (Tieren,
Objekten, Okosystemen) miissen beriicksichtigt werden, besonders
heute im Zeitalter des Anthropozans. Damit verbinde ich die Forderung
nach einem radikalen Perspektivwechsel: weg von substanzontologi-
schen Ansitzen, hin zu einer relationalen Denkweise (Emirbayer 1997),
die tiber menschliche Akteure hinausgeht, Kontingenz anerkennt und
wissenschaftliche Erklirungen pluralistisch konzipiert.

Soziologie im Anthropozan

Kaum ein Begriff ist in den letzten Jahren derart breit rezipiert und
diskutiert worden wie der des Anthropozins. Im Jahr 2000 schlug der
niederlindische Atmosphirenchemiker und Nobelpreistriger Paul J.
Crutzen auf einer Konferenz vor, den Begriff des Anthropozins fir den
Beginn einer neuen geochronologischen irdischen Epoche einzufiihren.
Zwei Jahre spiter, im Jahr 2002, verfasste er mit dem Biologen Euge-
ne Stroemer einen Aufsatz in Nature, in dem sie proklamierten, dass
das Holozin, das vor 12.000 Jahren begann, beendet sei. Der Mensch
sei nunmehr zur grofiten geologischen Kraft geworden (vgl. Horn/
Bergthaller 2019).

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

Die Anthropocene Working Group (AWG) entschied im April 2023,
den Crawford Lake in Kanada als offiziellen Referenzpunkt und das
Jahr 1952 fiir den Beginn des Anthropozins festzulegen (Will/Trischler
2025). Entscheidendes Kriterium war der deutliche Anstieg von Plu-
tonium-239 in den Sedimentschichten des Sees im Jahr 1952, der auf
den ersten US-amerikanischen Wasserstoffbombentest im November
1952 zuriickgeht. Der nur wenige Hektar grofle, aber 24 Meter tiefe
in Ontario gelegene See besitzt als meromiktischer See die besondere
Eigenschaft, dass sich seine Wasserschichten nicht vermischen. Diese
einzigartige Schichtung ermoglicht eine prizise Datierung vergange-
ner Umweltverinderungen, dhnlich wie Baumringe. Doch eine offizielle
Anerkennung als geologische Epoche durch die International Union
of Geological Sciences (IUGS) wurde dem Begriff des Anthropozins
im Februar 2024 versagt — die zustindige Subcommission on Quater-
nary Stratigraphy lehnte die Aufnahme in die Geologische Zeitskala
mehrheitlich ab. Gleichzeitig wiirdigte das Gremium den Begriff als
»unverzichtbaren Indikator« fiir den menschlichen Einfluss auf das
Erdsystem (Piepenbrink 2025). Der enormen Bedeutung des Konzepts
hat die fehlende offizielle Anerkennung durch die Geowissenschaften
keinen Abbruch getan.

Ausgedriickt werden soll mit dem Begriff, dass die Auswirkungen
menschlicher Lebensformen und Technologien nicht auf lokale Eingrif-
fe in die Natur beschrinkt bleiben, sondern als nicht-beabsichtigte wie
beabsichtigte Folgen menschlicher Aktivititen bis in die geologischen
Sedimente der Erde hinein im globalen Maf3stab nachweisbar sind: et-
wa durch den Klimawandel, die Ubersiuerung der Meere, den massiven
Ressourcenverbrauch, die Verbreitung von Plastikmilll, Bodenverluste,
radioaktive Abfille und durch den Verlust an Biodiversitit. Menschliche
Eingriffe in die Natur lassen sich zwar bis in das Neolithikum zuriick-
verfolgen, doch erst mit dem Industriekapitalismus des 19. Jahrhunderts
zeigt die deutliche Steigerung von CO,-Emissionen einen Umbruch an.
Nach dem Zweiten Weltkrieg wiederum findet eine enorme Beschleu-
nigung (great acceleration) in der Belastung des Erdsystems statt (Steffen
etal. 2015): CO,-Ausstof3, Energie-, Wasser- und Diingemittelverbrauch
haben exponentiell wachsend seither dramatisch zugenommen.

Auch auflerhalb der Naturwissenschaften setzte schnell eine Debat-
te um den neuen Begriff ein. Er markiert einen historischen Wende-
punkt und fordert dazu auf, die Rolle des Menschen in seinem Verhiltnis
zur Welt neu zu bedenken. Inzwischen kann man die sozial- und kul-

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

m


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

turwissenschaftlichen Publikationen, aber auch die Kunstaustellungen
und Konferenzen hierzu kaum noch zihlen (vgl. Hamilton/Bonneuil/
Gemenne 2015; Laux/Henkel 2018; Chandler/Grove/Wakefield 2020;
Bajohr 2020). Einen wichtigen Auftakt bildete ein Aufsatz des indisch-
amerikanischen Historikers Dipesh Chakrabarty (2009), in dem er die
Frage aufwirft, ob menschliche Geschichte und Erdgeschichte nicht viel
enger verzahnt werden miissten. Hierfiir seien nicht allein historische
Epochen wie der Kapitalismus oder bestimmte Kulturen mit ihren
naturverindernden Wirkungen zu analysieren, sondern der anthropos
als Spezies selbst.

Dies hat in den Sozialwissenschaften rasch zu der kritischen Frage
gefiihrt, ob der Begriff des Anthropozins als »Zeitalter des Menschen«
nicht viel zu undifferenziert sei. Er verschleiere, dass nicht alle Men-
schen gleichermaflen zur tiefgreifenden Verinderung des Lebens auf
der Erde beigetragen haben, sondern die frith industrialisierten Linder
eine grofere moralische Verantwortung fiir die Erderwirmung als
andere tragen. Deshalb sind in den letzten Jahren alternative Begriffe
wie Kapitalozin, Anglozin oder Technozin vorgeschlagen worden, um
deutlich zu machen, dass vornehmlich die westliche Moderne bzw. der
Kapitalismus die planetaren Verinderungen hervorgebracht hat (vgl.
Bonneuil/Fressoz 2017; Moore 2020).

Chakrabarty hat dieser berechtigten Kritik entgegengehalten, dass
es nicht hinreicht, darauf hinzuweisen, dass der Kapitalismus die Ur-
sache aller 6kologischen Probleme darstellt. Man miisse »iiber die poli-
tische Okonomie und die iiblichen sozialwissenschaftlichen Kategorien
hinausgehen und sich Wissen tiber die Erdsystemwissenschaften aneig-
nen, iiber die Geschichte der Evolution und der Massenaussterben auf
dem Planeten, iiber die Bedeutsambkeit der Biodiversitit fiir alle Lebens-
formen, iiber den Menschen als minoritire Lebensform und dariiber,
wie das Zusammenspiel von Geologie und Biologie diesen Planeten fiir
einfaches und komplexes Leben bewohnbar gemacht hat. Mit anderen
Worten: Es geht um deep history, also Tiefenhistorie. Unabhingig davon,
ob man es Kapitalozin, Anthropozin oder sonst wie nennt« (Chakrabar-
ty 2025: 6). Wir miissen sozusagen nicht nur das Anthropozin sozialisie-
ren (also aufzeigen, welche Teile der Menschheit zu welchen planetaren

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

Verianderungen beigetragen haben), sondern auch das Soziale planeta-
risieren (also menschliche Gesellschaften planetar verorten).*

Manche Erdsystemwissenschaftler:innen scheinen die Hoffnung
zu hegen, dass aus den kumulativen Effekten des unkoordinierten
menschlichen Handelns einmal eine kollektive Handlungsfihigkeit er-
wichst. Bereits kurz vor dem Millennium formulierte der Klimaforscher
Hans Joachim Schellnhuber in einem Aufsatz fir Nature die Hoffnung
auf ein neues globales Subjekt: »The global subject is real, although
immaterial [..]. Global telecommunication will ultimately establish a
cooperative system generating values, preferences and decisions as cru-
cial commonalities of humanity online« (Schellnhuber 1999: 22). Diese
Erwartung hatsich nichterfilt, die Menschheit ist weiterhin weit davon
entfernt, dem Klimawandel als kollektives Subjekt entgegenzutreten.
Gleichwohl halten Teile der Erdsystemwissenschaften an der Forderung
fest, dass die Menschheit ihre Verantwortung fiir den Planeten endlich
wahrnehmen miisse, etwa durch Prozesse des Geo-Engineering. Auf die
Spitze getrieben wird dieser Steuerungsoptimismus von der Vorstel-
lung, in der Kiinstliche Intelligenz das Kommando iiber das Erdsystem
ibernimmt (Lovelock 2019). Das Anthropozin kime dann schon bald
an sein Ende und wir betriten das »Novazin«, das angeblich eine neue
Form von Nachhaltigkeit ermoglichen soll.

Bei aller Kritik am Begriff des Anthropozins hat er den Sozialwissen-
schaften doch einen wichtigen Ansto gegeben, erneut iiber das Kon-
zeptvon agency nachzudenken. Sowird in posthumanistischen Ansitzen
die These vertreten, dass die Unterscheidung zwischen menschlichem
Handeln und der Passivitit der Natur nicht mehr trage - etwa bei Bru-
no Latour (2017), Karen Barad (2012) und Donna Haraway (2018). »Ma-
terie« und »Leben« werden als Aktanten behandelt, denen eine Hand-
lungstragerschaft zukommt. Mittlerweile besteht eine gewisse Einigkeit
dariiber, dass die okologischen Krisen im Anthropozin nur begreifbar
sind, wenn man Natur und Gesellschaft nicht linger als Gegensitze be-
trachtet. Das Anthropozin lisst uns deutlicher denn je die Historizitit
von Natur und die Verwobenheit von menschlichen Gesellschaften mit
dem Planeten Erde begreifen. Die einstige Vorstellung, dass mensch-
liche Gesellschaften vor dem Hintergrund einer relativ stabilen Natur
ihre Geschichte getrennt von der Naturgeschichte schreiben, ist nicht

4 Siehe Clark/Yusoff (2017) und ausfihrlicher die programmatischen Biicher von

Clark und Szerszynski (2021) sowie von Hanusch und Leggewie (2022).

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

173


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

haltbar. Auch das Konzept des Umweltschutzes zur Sicherung 6kologi-
scher Ressourcen betrachtete Natur als einen externen Handlungskon-
text fiir menschliche Gesellschaften. Das Erdsystem ist dabei allerdings
nicht als ein homogener Planet zu begreifen; vielmehr besteht es in sich
selbst aus komplexen Systemen mit eigenen Zeitlichkeiten, unterschied-
lichen Schwellenwerten und Kipppunkten, was dkologischen Verinde-
rungsprozessen auflerordentlich hohe Kontingenzen verleiht (vgl. Stef-
fen et al. 2015).

Fir die Sozialwissenschaften stellt sich deshalb im Anthropozin die
Frage, ob und in welcher Weise das Erdsystem in die Analyse aufzuneh-
men ist. Bruno Latour (2017: 172fT.) spricht in diesem Zusammenhang
von »Gaia« im Anschluss an James Lovelock und Lynn Margulis: Die
Gaia-Hypothese beschreibt die Erde als selbstregulierenden »Super-
organismuss, in dem Leben und abiotische Faktoren durch komplexe
Riickkopplungen verbunden sind. Dieses System entwickelt sich stindig
weiter und hilt durch adaptive Prozesse lebensfreundliche Bedingun-
gen wie einen bestimmten Sauerstoffgehalt in der Atmosphire aufrecht
— dhnlich der Homdostase in Organismen. Alle Organismen ko-kreieren
demnach selbst ihr Habitat — eine blofRe »Umwelt« existiert nicht, nichts
auf der Erde ist passiv.

Fir die Sozialwissenschaften im Anthropozin stellen sich vor die-
sem Hintergrund fundamentale Probleme: Wie muss das Verhiltnis
von »Natur« und »Gesellschaft«, »System« und »Umwelt«, »Innen«
und »Auflen« begrifflich neu konfiguriert werden? Wie weit muss sich
die Soziologie fiir die Naturwissenschaften und die Erdsystemanalyse
Offnen, um die komplexen Interaktionsverhiltnisse zwischen Gesell-
schaft und Natur besser analysieren zu koénnen? Chakrabarty (2020)
entwickelt diesbeziiglich die Unterscheidung zwischen dem Konzept
des Globalen einerseits und dem Begriff des Planeten andererseits.
Wihrend das Globale auf menschlichen Erfahrungen basiert, entzieht
sich der Planet als wissenschaftliche Abstraktion der Wahrnehmung.
Die planetare Perspektive wird vor allem durch die Erdsystemwissen-
schaften erschlossen, die die Erde quasi von auflen betrachten und
systemische Lebensbedingungen (durchaus auch interplanetar) analy-
sieren. Chakrabarty ordnet das bisherige Nachhaltigkeitsdenken der
erdgebundenen, menschzentrierten Sphire zu, wohingegen der Begriff
der Habitabilitit die planetare Ebene kennzeichnet. Die Begegnung mit
dem Planeten konfrontiert uns mit den existenziellen Voraussetzungen
des Lebens, die vollig unabhingig von menschlichen Belangen existie-

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

ren. Dieses planetare Denken bricht somit mit anthropozentrischen
Weltbildern und verortet den Menschen als eine unter vielen Spezies,
deren Uberleben von itbergeordneten planetaren Prozessen abhingt,
ohne dass diese Prozesse ihrerseits auf den Menschen angewiesen
wiren (Hanusch/Leggewie 2021).

Das Konzept der Nachhaltigkeit (siehe Kapitel 1) wird dadurch her-
ausgefordert: Herkommliche Programme der Nachhaltigkeit betrachten
Natur weiterhin als eine exogene Grofe, die um der Menschheit und
ihrem Interesse an natiirlichen Ressourcen willen nicht restlos vernutzt
werden darf. Schutzgut ist eigentlich die »nachhaltige Entwicklung«
und damit der Mensch, nicht die Natur oder die Biodiversitit an sich.
Nachhaltigkeit mit seinen sozialen, 6konomischen und 6kologischen
Prinzipien fordert permanent dazu auf, zwischen den drei normativen
Zielstellungen abzuwigen. Das 6kologische Prinzip ist institutionell
und rechtlich viel zu schwach abgesichert, als dass es sich gegeniiber
den beiden anderen Prinzipien durchsetzen kénnte (Bohning-Gaese/
Kersten/Trischler 2025: 471T.).

Das Konzept des Anthropozins fordert im Unterschied dazu auf,
aus einer planetaren Perspektive nach der Habitabilitit auf der Erde
zu fragen. Ethisch korrespondiert diese Sichtweise mit der Behaup-
tung, dass der Natur (den Tieren, den Pflanzen, den Okosystemen)
ein eigenstindiger, ein intrinsischer Wert zukomme. Der planetare
Blickwinkel provinzialisiert also menschliche Perspektiven und fithrt zu
einer Dezentrierung des Menschen. »ZahlenmiRig bilden Mikroben die
Mehrheit der Lebensformen auf der Erde. Und diese anderen Lebens-
formen — wie Bakterien oder das Phytoplankton in den Meeren -, die
wir normalerweise als minderwertig betrachten, halten das Haus des
Lebens lebendig. Wenn man sich das Leben als mehrstockiges Gebiude
vorstellt, kimmern sich die Geschopfe unten um dessen Betrieb; wir
leben in der obersten Etage und denken nicht an sie. Wir sind eine do-
minante Minderheit, die dem lebenserhaltenden System des Planeten
die Lebensfihigkeit nimmt« (Chakrabarty 2025: 8).

Ein weiteres Spannungsmoment ergibt sich aus den extrem unter-
schiedlichen Zeitlichkeiten, mit denen die Konzepte der Nachhaltigkeit
bzw. des Anthropozins operieren. Nachhaltigkeit hat das Leben kiinfti-
ger Generationen (primir Kinder, Enkel und maximal noch Urenkel) im
Blick. Das Anthropozin bezieht sich auf Zeithorizonte des Erdsystems,
die im Rahmen menschlicher Temporalititen schwer zu fassen sind.
Doch zeigen Klimawandel und Biodiversititsverlust die Notwendig-

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

175


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

keit auf, auch ferne Zukiinfte in die Entscheidungen der Gegenwart
einzubeziehen. Sowohl die Folgen der Erderwirmung als auch die des
Artenschwunds sind in keiner Weise zeitlich zu iiberschauen, sie werden
mehrere Zehntausende oder gar Hunderttausende von Jahren umfas-
sen und sprengen das bisherige Verstindnis menschlicher Geschicht-
lichkeit. Gleichzeitig lauft jede normative Inanspruchnahme ferner
Zukiinfte (»Longtermismc«) Gefahr, gegenwirtige Einwinde dadurch zu
delegitimieren, dass sie auf zeitlich entfernte, aber vermeintlich hohere
Ziele verweist — wie etwa das Uberleben der Menschheit in der Zukunft
(siehe Kapitel 4).

Theoretische Konzepte und politische Begriffe wie Degrowth, Rechte
der Natur, buen vivir, ubuntu, Resilienz, Habitabilitit und Klimakolonia-
litait weisen ebenfalls auf die Umstrittenheit des Nachhaltigkeitsbegriffs
hin und formulieren eine deutliche Kritik am Brundtlandschen Ver-
stindnis von Nachhaltigkeit (Sconfienza 2019). Insbesondere der Blick
auf Epistemologien und Ontologien des Globalen Siidens zeigt, dass
der westliche Naturalismus, der auf der ontologischen Trennung von
menschlichen Subjekten und Objekten der Natur beruht, nicht uni-
versell giiltig ist (Descola 2014). Auch das Verstindnis dessen, was der
Westen als »Natur« bezeichnet, variiert, denn auch innerhalb der Ge-
sellschaften des Globalen Nordens werden Konflikte um diese Frage
ausgetragen, da hier keineswegs ausschliefilich ein dualistisches und
instrumentelles Naturverstindnis anzutreffen ist (vgl. Adloff 2025).

Die Sozialwissenschaften benétigen aus meiner Sicht deshalb eine
grundlegende ontologische Neuausrichtung, welche die traditionelle
Trennung von Natur und Kultur iiberwindet.® Dieses Erfordernis wurde
zwar bereits im frithen 20. Jahrhundert durch Philosophen wie John
Dewey, Alfred North Whitehead und Martin Heidegger thematisiert,
blieb fiir die Soziologie langfristig gesehen jedoch weitgehend folgenlos.
In den Anfangsjahren der Soziologie bestanden noch engere Verbin-
dungen zu anderen wissenschaftlichen Disziplinen und der Blick auf

5 Wie schwierig dies ist, zeigt sich allein schon sprachlich. Wir sind es gewohnt,
von »der Natur« zu sprechen und in dieser Redeweise schwingt sogleich mit,
dass wir diesen Bereich des Lebendigen von den Menschen und der Gesellschaft
separieren und ihn verdinglichen (Morizot 2020: 7ff.). Uns fehlen die Begriffe
fir ein alternatives Verstandnis von »Natur« — weshalb ich ihn notgedrungen

weiterhin benutzen, trotz des Wissens um seine Problematik.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

natiirliche Gegebenheiten wie Klima, Bodenbeschaffenheit, die Verbrei-
tung von Tieren und Pflanzen oder Wasserressourcen war ein anderer.
Sie wurden regelmif3ig in soziologische Analysen einbezogen (Schroer
2022).° Mit der zunehmenden Etablierung der Disziplin (spitestens ab
Mitte des 20. Jahrhunderts) gingen jedoch die interdisziplinire Perspek-
tive wie das Einbeziehen nicht-menschlicher Gegebenheiten verloren
und die Soziologie konzentrierte sich fortan auf menschliche Gesell-
schaften und die Logik des Sozialen. Erst die aktuellen 6kologischen
Krisen haben dazu gefiihrt, dass Natur und Gesellschaft umspannende
Betrachtungsweisen wieder stirker in den Vordergrund riicken. Freilich
lasst sich eine intensivere Auseinandersetzung mit dem Verhiltnis von
Natur und Gesellschaft erst seit den 2010er Jahren beobachten.” Damit
bleibt die Soziologie in ihrer theoretischen und methodischen Ausrich-
tung weiterhin stark auf menschliche Interaktionen fixiert, wahrend die
Riickbesinnung auf materielle und 6kologische Faktoren noch immer
ein Randthema darstellt.

Der vorherrschende kulturalistische Ansatz der Soziologie ba-
siert auf einer problematischen Subjekt-Objekt-Dichotomie, die nicht
nur zentrale Fragen unbeantwortet lisst, sondern selbst zum Teil des
Problems geworden ist. Die soziologische Tradition der »sozialen Kon-
struktion der Wirklichkeit« (Berger/Luckmann 1972) hat natiirliche

6 Das Werk des Soziologen Markus Schroer Geosoziologie. Die Erde als Raum des Le-
bens (2022) revitalisiert vergessene Traditionen der Bio- und Geosoziologie —
von René Kénig bis Rudolf Steinmetz — und entwickelt eine radikal inklusive
Gesellschaftstheorie, in die nicht-menschliche Aktanten wie Steine, Pflanzen
und Tiere gleichberechtigt integriert werden sollen. Wahrend der soziologische
Mainstream noch immer am cartesianischen Ideal des von der Natur getrenn-
ten Menschen festhilt, analysiert Schroer Phianomene wie Pandemien, Klima-
wandel und Artensterben auf Basis der These, dass die Trennung von Gesell-
schaft und Natur nicht haltbar ist. Sein Buch entfaltet eine umfassende »ter-
restrische« Theorie, die menschliche und nicht-menschliche Akteure in ihrem
symbiotischen Zusammenspiel untersucht — von Geoarchitekturen ber Tier-
Mensch-Beziehungen bis hin zur Terrapolitik (vgl. Leggewie 2023).

7 Als Ausnahme kann das Frankfurter Institut fiir Soziale Okologie (ISOE) gelten:
Seit Ende der1980erJahre arbeitet man hier explizit an einer kritischen Theorie
gesellschaftlicher Naturverhéltnisse. Dabei geht man nicht von isolierten Um-
weltproblemen aus, sondern betrachtet Gesellschaft und Natur als Pole eines

Vermittlungszusammenhangs (Brand/Gorg 2022).

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

177


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

Lebensgrundlagen systematisch ausgeblendet. Die Disziplin bewegt
sich typischerweise im Rahmen des westlichen Naturalismus, der von
einer einzigen Natur und von multiplen kulturellen Perspektiven darauf
ausgeht. Der Anthropologe Philippe Descola (2011, 2014) hat die tief ver-
wurzelte westliche Dichotomie zwischen Subjekt und Objekt analysiert,
die sich in der Spannung zwischen materialistischen und mentalisti-
schen Positionen manifestiert. Wahrend die Naturwissenschaften alles
auf materielle Prozesse reduzieren, betont der semiotische Idealismus
die zeichenvermittelte Zuginglichkeit der Welt. Diese westliche dualis-
tische Ontologie hat die Natur zum blofien Ressourcenlager degradiert
und sie gleichzeitig aus dem Gegenstandsbereich der Kulturwissen-
schaften ausgegrenzt.

Bemerkenswerterweise haben die einflussreichsten soziologischen
Theorien — von Marx, Weber und Durkheim iiber Schiitz, Mead und
Parsons bis zu Habermas, Luhmann, Bourdieu, Giddens und Foucault
— diese natur-kulturelle Trennung im Groflen und Ganzen unkritisch
tibernommen und sich ausschliefilich auf menschliche Gesellschaf-
ten vor einem vermeintlich stabilen Naturhintergrund konzentriert.
Die Science and Technology Studies, und insbesondere die Arbeiten
Bruno Latours (2008), stellen hier eine wichtige Ausnahme dar. Der
franzosische Soziologe und Philosoph Latour zeigt bekanntlich, dass
die moderne Trennung von Natur und Kultur zwar diskursiv behauptet,
aber praktisch nie vollzogen wurde. Tatsichlich ist unsere Realitit durch
hybride Mensch-Natur-Technik-Verbindungen geprigt, die Latour als
Quasi-Subjekte mit eigener Handlungsmacht begreift.®

Die Moderne betreibt nach Latour (2008:127) eine doppelte Verleug-
nung: Sie schafft fortwihrend Hybridwesen, wihrend sie gleichzeitig
deren Existenz konzeptionell leugnet. Im Gegensatz dazu waren »vor-
moderne« Gesellschaften sich der wechselseitigen Bedingtheit von
Natur- und Sozialordnung bewusster und handelten entsprechend
vorsichtiger. Das Anthropozin zwingt uns nun, diese verdrangten Zu-
sammenhinge anzuerkennen, da wir in Phinomenen wie Klimawandel,
Uberfischung der Meere oder Wasserverschmutzung unsere eigenen
Spuren in der Natur wiedererkennen miissen. Diese Einsicht markiert

8 Die Ignoranz der soziologischen Klassiker gegeniiber 6kologischen Fragen gilt
es auch in der universitiren Lehre zu bedenken, gerade auf der Ebene des Ka-
nons soziologischer Theorien besteht hier noch ein grofier Reform- und Revisi-

onsbedarf (weiterflthrend dazu: Gardner/Mueller 2025).

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

den entscheidenden Wendepunkt im Verstindnis des Mensch-Natur-
Verhailtnisses.

Wichtig ist in diesem Zusammenhang aber auch zu sehen, dass der
westliche Naturalismus nicht total ist: Zwar ist richtig, dass sich seit dem
17. Jahrhundert eine mechanistische Naturvorstellung und seit dem spa-
ten 19. Jahrhundert eine Trennung zwischen Natur- und Kulturwelten
etabliert hat. Doch wire es falsch, diese Kosmologie als die einzige west-
liche Denktradition darzustellen. Wie Descola (2014) selbst einriumt,
hat die phinomenologische Tradition stets auch holistische, ganzheit-
liche Erfahrungsdimensionen betont, die nicht in der Subjekt-Objekt-
Trennung aufgehen. So untersucht die Okophinomenologie, wie Men-
schen Natur sinnlich-leiblich erfahren, wie diese Erfahrungen person-
lich transformativ wirken und Werthaltungen begriinden kénnen (Ott/
Meyer 2024; Weber 2016). Solche Erfahrungen machen Menschen in ih-
rem Alltag stindig — Natur wird nicht nur als Ressource oder mecha-
nistisches System wahrgenommen, sondern auch emotional erlebt und
als Interaktionspartner — als ein »Du« — erfahren (Krebs 2021). Diese al-
ternativen Naturbeziehungen zeigen sich besonders deutlich in roman-
tischen Bewegungen (vgl. Rosa 2016: 5991.), auch wenn sie im wissen-
schaftlichen Mainstream marginal blieben.’

Moderne Lebenswelten oszillieren zwischen zwei Welten: einer-
seits dem formalen Wissenschaftswissen, andererseits alltiglichen
holistischen Erfahrungen, die damit nicht immer iibereinstimmen (vgl.
Feenberg 2013). Zwar prigt wissenschaftliches Wissen unsere Wahrneh-
mung (etwa von Pflanzen durch das Wissen um die Photosynthese oder
des Sternenhimmels durch Astronomie), doch existieren parallel stets
nicht-wissenschaftliche, holistische Erfahrungsmodi, die im offiziellen
Diskurs zumeist prekir bleiben. Die von Max Weber diagnostizier-
te »Entzauberung der Welt« ist bei weitem nicht so vollstindig, wie
Descola und Latour suggerieren — dies zeigt sich in alternativen Heil-
methoden, esoterischen Strémungen und 6kologischen Bewegungen,

9 Die lyrische Soziologie Andrew Abbotts (2007) liefert die passende Metho-
dik. Sie beruht auf einer dsthetisch-emotionalen Herangehensweise, die soziale
Wirklichkeit nicht primar erklaren, sondern erlebbar machen will. Sie nutzt li-
terarische Mittel, um Atmosphdren, Stimmungen und subjektive Erfahrungen
zu vermitteln —und erinnert daran, dass Gesellschaft nicht nur aus Strukturen,

sondern auch phanomenologisch aus sinnlichen Erfahrungen besteht.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

179


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

die ganzheitliche Verbundenheit praktizieren.’® Interessanterweise
kann sogar wissenschaftliche Erkenntnis, etwa tiber 6kologische Ver-
netzungen, zu einem Uberwinden naturalistischer Ontologien im Alltag
fithren (Adloff 2025). Bewegungen wie Tierrechte oder Veganismus de-
monstrieren deutlich, wie die westliche naturalistische Ontologie ins
Wanken gerit. Alltdgliche Praktiken von Schifern, Hundebesitzerinnen
oder Girtner:innen, aber auch kiinstlerische Ausdrucksformen existie-
ren jenseits der postulierten Dichotomie. Bauern, die nicht vollstindig
auf industrialisierte Tierhaltung umgestellt haben, beschreiben ihre
Beziehung zu Kithen und Schweinen oft als wechselseitig — ein Geben
und Nehmen von Fiirsorge, Arbeit und Emotionen (Despret/Porcher
2007). Porcher (2014) betont, dass Gesellschaften de facto aus Menschen
und domestizierten Tieren bestehen. Seit der Jungsteinzeit arbeiten
Tiere fiir den Menschen und formen so eine einzigartige symbiotische
Beziehung. Sie existieren in einem Zustand des »becoming with«: nicht
erst isoliert und dann in Kontakt tretend, sondern von vornherein
aufeinander bezogen und sich wechselseitig transformierend.

Latours (2018) politische Schlussfolgerungen, die unser etabliertes
Politikverstindnis grundlegend herausfordern, schlieRen hieran an.
Sein zentrales Argument lautet, dass der Schutz des fragilen Systems
Gaia eine Wiederherstellung unserer beschidigten Beziehungen zu den
verschiedenen Bestandteilen der Erde erfordert — zu Regenwildern,
Ozeanen, Biodiversitits-Hotspots, Tieren oder Béden. Seine Forderung
zielt auf eine tiefgreifende Neuorientierung unseres politischen und
gesellschaftlichen Systems ab. Er fordert, dass Gemeinschaften, deren
Existenz eng mit bestimmten Okosystemen verbunden ist, sich mit
diesen nicht-menschlichen Entititen aktiv verbiinden sollen. Diese
Allianzen beschreibt Latour als neue geo-soziale Klassen, ein Konzept,
das er gemeinsam mit Nikolaj Schultz entwickelt hat (Latour/Schultz
2022).

10  Ganzheitliche Denkweisen sind selbstverstiandlich nicht per se normativ gut und
unproblematisch. Der Impuls, ein anderes, esoterisches Naturverhiltnis zu eta-
blieren, kann auch in regressiven Naturmystizismus und Irrationalismus kippen.
Esoterik ist in rechtsextremen und vélkischen Kreisen seit dem frithen 20. Jahr-
hundertverankert (Strube 2024). Sie bietet Anknuipfungspunkte durch ihren An-
spruch auf »héheres Wissen«, Antimodernismus und verschworungsideologi-
sche Elemente. Wihrend der Corona-Pandemie wurde Esoterik zum Bindeglied

zwischen Querdenkern, alternativen Milieus und Rechtsextremen.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

Ein weiterer zentraler Aspekt von Latours Argumentation ist die
Forderung nach politischer Reprasentation des Nicht-Humanen. Da
Walder, Ozeane oder Atmosphiren nicht wie Menschen fiir ihre eigenen
Interessen eintreten kénnen, braucht es nach Latours Uberzeugung ein
radikal neues politisches Reprasentationssystem. Nicht-menschliches
Leben und ganze Okosysteme benétigen demnach eigene Anwilte oder
institutionelle Firsprecher:innen in politischen Entscheidungspro-
zessen. Diese Vorstellung bedeutet nicht nur eine Revolution unseres
Demokratieverstindnisses, sondern auch eine des sozialwissenschaft-
lichen Denkens, das bisher — wie oben schon dargelegt — und zu lange
an der modernen Trennung zwischen Natur und Gesellschaft festge-
halten hat. Das Konzept der geo-sozialen Klassen zielt genau auf die
Uberwindung dieser kiinstlichen Dichotomie ab. Die 8kologische Krise
kann nach Latour langfristig nur bewiltigt werden, wenn wir unsere
fundamentale Verwobenheit mit den Erd-Systemen nicht nur erken-
nen, sondern diese Beziehungen auch politisch verankern (vgl. Kapitel
5 zu den Rechten der Natur). So wiirden nicht mehr ausschliefilich
menschliche Interessen im Mittelpunkt stehen, sondern das komplexe
Geflecht von Wechselwirkungen zwischen menschlichen und nicht-
menschlichen Akteuren, die gemeinsam das Erdsystem bilden und
erhalten.

Fassen wir zusammen: Das Konzept des Anthropozins verdeutlicht,
dass der Mensch zum pragenden Faktor des Erdsystems geworden ist
— nicht als abstrakte Menschheit, sondern durch Industriegesellschaf-
ten und ihre globalen Folgen. Es fordert die Sozialwissenschaften auf,
Natur und Gesellschaft nicht linger als getrennte Sphiren zu denken,
sondern ihre Verwobenheit anzuerkennen. Zugleich zeigt sich, dass
die okologische Krisenkonstellation langfristig nur durch eine radi-
kale Neubestimmung von Politik, Wissen und Handlungsfihigkeit im
planetaren Mafistab bewiltigt werden kann. Dabei wire ein transfor-
matorisches Ziel, den westlichen Naturalismus, der im Ubrigen schon
ilter ist als der Kapitalismus, im Zuge einer Okologisierung der Ge-
sellschaft zu iiberwinden. Auch in den Sozialwissenschaften sollte aus
meiner Sicht die naturalistische Anschauungsweise iiberwunden wer-
den. Gesellschaftsanalysen wiren dann Analysen von Kollektiven aus
menschlichen wie nicht-menschlichen Akteuren - ganz so, wie Latour
dies vorschligt. Hier stehen wir noch ganz am Anfang und ich kann
nicht behaupten, dass meine Analyse schon hinreichend weit geht.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

181


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

Ethik des Kollapses

Wenn nun im Anthropozin normative Fragen auch von den Sozial-
wissenschaften adressiert werden sollten, und wenn wir (wie in Kapitel
3 gesehen) vor existenziellen Herausforderungen und einem mogli-
chen Kollaps von Gesellschaften stehen: Wie ist darauf nun ethisch
zu reflektieren? Die Fragen nach den Moglichkeiten und Folgen eines
gesellschaftlichen Kollapses sind aufs Engste mit den ethischen Fragen
verkniipft, die an das von Hans Jonas vor iber 45 Jahren formulierte
Prinzip der Verantwortung anschliefRen kénnen." Jonas hat das ethisch-
politische Prinzip entwickelt, dass Unheilsprophezeiungen mehr Gehor
zu geben sei als Heilsprophezeiungen (Jonas 1979: 70). Damit einher ge-
he ein Bedarf an Einbildungskraft und eine Heuristik der Furcht; man
miisse sich das drohende Ubel auch vorstellen kénnen. Zur gesellschaft-
lichen Verantwortung zihle es, die Pflicht zur Furcht ernstzunehmen:
eine Furcht um das, woftir wir Verantwortung haben — Furcht um das
Leben selbst (ebd.: 191fF.).

Hiufig wird in Situationen grofier Ungewissheit auf das Vorsorge-
prinzip verwiesen, welches fordert, bei Entscheidungen unter grof3er
Unsicherheit und bei potenziell irreversiblen Risiken die Beweislast
umzukehren - nicht die Schidlichkeit, sondern die Unschidlichkeit
eines Vorhabens muss nachgewiesen werden (Read/Alexander 2020).
Fir Krisen existenziellen Ausmafles gilt, so heiflt es dann, dass pri-
ventives Handeln zur Pflicht wird. Der Philosoph Jean-Pierre Dupuy
(2002) radikalisiert diese Perspektive in seinem Plidoyer fiir einen auf-
geklirten Katastrophismus und zeigt, dass das Vorsorgeprinzip nicht

1 Die Soziologie steht dem Begriff der Verantwortung traditionell skeptisch ge-
genlber, vor allem wegen seiner neoliberalen Vereinnahmung, die individuel-
le Schuld und Selbstoptimierung betont, wiahrend kollektive Solidaritat negiert
wird (Henkel et al. 2018). Doch muss Verantwortung nicht zwangslaufig indi-
vidualistisch verstanden werden. Stattdessen kann sie relational und kollektiv
gedacht werden —als Antwort auf die Verflechtungen des Lebens im Anthropo-
zan. Hier geht es nicht um normative Vorschriften, sondern um ein situiertes
Antworten auf menschliches und nicht-menschliches Leid, eingebettet in ein
groferes Geflecht von Beziehungen. Feministische Denkerinnen wie Haraway,
Barad und Tsing betonen diese »response-ability«: eine Praxis der Verantwor-
tung, die nicht auf Schuld, sondern auf Verbundenheit und Reaktionsfahigkeit

griindet (Hoppe 2024b).

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

hinreicht, da es immer noch einem Wahrscheinlichkeitskalkiil verhaftet
bleibt. Sein Kerngedanke lautet: Die Apokalypse ist der Zukunft bereits
eingeschrieben — nur ihre Eintrittswahrscheinlichkeit bleibt ungewiss.
Verantwortlich zu handeln heif3e, aufgeklarten Unheilsprophezeiungen
zu glauben und davon auszugehen, dass die Katastrophe eintreten
wird. Blickt man vom Status quo aus auf die Zukunft, um von dort aus
wiederum zuriick auf unsere Gegenwart zu schauen, wird tatsichlich
deutlich, wie momentan alles auf die Katastrophe zulduft. Daraus folgt
fiir Dupuy, dass die Zukunft nicht als offener Moglichkeitsraum, son-
dern als »Schicksal« gedacht werden muss, welches paradoxerweise
aber allein von unserem heutigen Handeln abhingt. Unser Bild der Zu-
kunft miisse nicht nur abschreckend sein, um Handlungen einzuleiten,
die die unheilvolle Zukunft abwenden wollen, sondern vor allem auch
glaubhaft. Wenn nicht geglaubt werde, dass die Katastrophe wirklich
kommen kann, werde dies nicht zu abwehrenden Mafinahmen fiithren
(Dupuy 2015). Dies kollidiert nur scheinbar mit dem in Kapitel 4 be-
schriebenen Prinzip der Futuritit, also der prinzipiellen Offenheit der
Zukunft. Ohne Veranderungen in den weltweiten CO,-Emissionen ist
die Katastrophe der Zukunft schon eingeschrieben, nur die Offenheit
der Gegenwart und damit auch der Zukunft kann diesen Determinismus
konterkarieren.

Endzeitbewegungen wie die Letzte Generation oder Extinction
Rebellion haben diese Pflicht zur Furcht sehr ernstgenommen und ihre
Aktionsformen daran ausgerichtet. Durch spektakulire Protestformen
wie Straflenblockaden oder Kunstaktionen versuchen sie, die abstrakte
Klimakrise emotional erfahrbar zu machen. Diese Strategie ldsst sich
als »moralische Streckitbung« verstehen (Hentschel 2024), bei der Zu-
kunftsimaginationen emotional und ethisch ins Hier und Jetzt geholt
werden, um Handlungsdruck zu erzeugen. Die Soziologin Christine
Hentschel spricht in diesem Zusammenhang auch von »Dehniibungen
am Abgrund« (ebd.) und setzt sich mit der Frage auseinander, wie sich
Verantwortung im Anthropozin neu begreifen und praktisch umsetzen
lasst. Dabei schliefit sie an die Analysen des Philosophen Giinther An-
ders an, der bereits in den 1950er Jahren die Moglichkeit der volligen
menschlichen Selbstzerstorung durch die Atombombe durchdachte.
Im heutigen Anthropozin hat sich diese Bedrohung auf schleichende
okologische Krisen wie Klimawandel und Artensterben ausgeweitet.

Anders vertritt die Auffassung, dass es Ereignisse gibt, die von
einer solchen unberechenbaren GrofRe sind, dass man sie nicht ge-

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

183


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

schichtlich einordnen kann, sie stellen sich nicht dar als »Katastrophe
in der Geschichte, vielmehr als Ende von Geschichte« — sie sind fiir ihn
»geschichtlich iiberschwellig« (Anders 2024: 291, Herv. i. Orig.). Diese Art
von Ereignissen kann man als Bedrohung kaum angemessen ein- und
abschitzen. Die damit verbundene Gefahr ist noch nicht einmal in der
Lage, das angemessene Quantum von Angst auszuldosen. Man kann
sich die Selbstvernichtung der Menschheit kaum vorstellen, geschweige
denn, dass man in der Lage wire, sie zu fiihlen. Dies fithrt Anders zu
der Aussage, dass wir in einem Zeitalter der Unfihigkeit zur Angst leben
und Apokalypse-blind sind (ebd.: 292fT.).

Giinther Anders beschreibt die Bedeutung der Atombombe und der
mit ihr einhergehenden potentiellen Selbstvernichtung der Menschheit
auch als einen Riss im menschlichen Selbstverstindnis. Auch wenn jeder
Mensch sterblich ist und dies auch weif3, so kann man fir gew6hnlich
davon ausgehen, dass es Menschen geben wird, die sich nach unserem
Ableben an uns erinnern werden. Im Falle der vollstindigen Selbstaus-
16schung ist dies anders: Wenn sich niemand mehr an Gewesenes erin-
nert, ist es nicht einmal mehr gewesen (Anders 2024: 271). Es wird uns
nicht gegeben haben, wenn alle zukiinftigen und méglichen Erinnern-
den ebenfalls sterben.

Diesen Gedanken hat der Philosoph Samuel Scheffler (2015) ra-
dikalisiert. Er zeigt in einem Gedankenexperiment, wie sehr unsere
Lebensfithrung von der Existenz zukiinftiger Generationen abhingt. Er
ladt ein, sich eine Welt vorzustellen, in der wir wissen, dass die Mensch-
heit 30 Tage nach unserem eigenen Tod durch einen riesigen Asteroiden
ausgeldscht wird. Selbst wenn wir selbst nicht direkt betroffen wiren
(weil wir ja bereits tot sind), wiirde diese Vorstellung unserem heutigen
Leben seinen Sinn entziehen und uns nicht gleichgiiltig lassen. Weil
viele unserer Handlungen — ob Karriere, Kunst, Wissenschaft oder ein-
fache Alltagsroutinen — implizit darauf bauen, dass es eine Zukunft fiir
andere gibt. Ohne diese Perspektive verloren selbst die meisten hoch-
personlichen Projekte ihren Wert, und dies gilt auch fiir den Fall, dass
man keine eigenen Kinder hat. Besonders Vorhaben, die auf lange Zeit-
rdume angelegt sind und sich auf andere richten, wie Krebsforschung
oder padagogische Arbeit, verloren vollig ihren Sinn.

Schefflers Gedankenexperiment zeigt, dass nicht der eigene Tod
das eigentlich Beunruhigende ist, sondern die Vorstellung, dass mit
uns die gesamte menschliche Geschichte enden konnte. Unser Streben
nach Sinn ist tiefer mit der Kontinuitit eines Kollektivs von Menschen

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

verbunden, als wir gemeinhin annehmen. Das Experiment enthiillt
damit eine paradoxe Abhingigkeit: Obwohl wir uns als individuelle
Akteure verstehen, ist unser Lebenssinn untrennbar mit dem Uberleben
der Menschheit im intergenerationellen Zusammenhang verbunden.
Indirekt fordert uns Scheffler also auf, iiber Generativitit und Ge-
nerationengerechtigkeit neu nachzudenken — nicht als moralische
Pflicht, sondern als existenzielle Notwendigkeit unseres Daseins. Wir
sind darauf angewiesen, dass wir durch andere nach dem Tod wei-
terleben: »Ohne das Vertrauen in die Existenz eines Lebens nach dem
Tod wiirden viele der Dinge in unserem eignen Leben, die uns jetzt
wichtig sind, weniger oder tiberhaupt nicht mehr wichtig« (Scheftler
2015: 28). Wir vertrauen immer schon darauf, dass Gesellschaft — die
»immortal ordinary society« (Garfinkel 1991) — auch nach unserem Tod
weiterbesteht.

Nun treiben wir aber einer etwaigen Selbstvernichtung entgegen
und unternehmen zugleich nichts dagegen — das war schon Anders’

12 Inseiner schon klassischen Analyse verdeutlicht Stephen Gardiner (2006), dass
der Klimawandel ein tiefgreifendes moralisches Dilemma (»a perfect moral
storm«) darstellt: Wahrend die Vorteile heutiger Emissionen — wie billige En-
ergie —unmittelbar spirbar sind, treten die verheerenden Kosten erst mit gro-
Rer Verzogerung ein. Diese zeitliche Entkopplung verleitet Staaten und Indivi-
duen dazu, kurzfristige Eigeninteressen tber langfristige Folgen zu stellen, ob-
wohl ihr Nichthandeln kiinftige Generationen existenziell bedroht. Anders als
im klassischen Gefangenendilemma fehlt hier ein Mechanismus, der kollektives
Handeln erzwingt — selbst internationale Regeln konnen die strukturelle Kurz-
sichtigkeit nicht durchbrechen, da die kiinftigen Generationen ihre Anspriiche
und Rechte nicht geltend machen kénnen. Gardiners Analyse zeigt die Schwie-
rigkeit, Verantwortung fir die Generationen einer fernen Zukunft zu Giberneh-
men, verfiihrt die Gegenwart doch permanent zum Egoismus.

Das Bundesverfassungsgericht stellte zwar im Jahr 2021 fest, dass die Freiheits-
rechte kiinftiger Generationen vor der Klimakrise geschiitzt werden miissen.
Diese erfordere entschlossenes Handeln in der Gegenwart, selbst wenn dies
heute individuelle Freiheiten einschranke. Allerdings versteht das Cericht un-
ter den »kiinftigen Generationen«eigentlich die jungen Generationen, also sol-
che Menschen, die schon geboren sind. Generationen-Klimagerechtigkeit wird
hier nichtsdestoweniger zum ersten Mal verfassungsrechtlich ausbuchstabiert.

Siehe https://www.germanwatch.org/de/20196 (letzter Zugriff am 08.08.2025).

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

185


https://www.germanwatch.org/de/20196
https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.germanwatch.org/de/20196

186

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

Zeitdiagnose fiir das Zeitalter der Atombombe. Die Parallele zur Ge-
genwart des Anthropozins ist frappierend, und interessant ist auch
Guinther Anders’ Hypothese zu der Frage, warum eine gesellschaftliche
Indolenz vorherrscht. Die Problematik der Atombombe sei zu grof3,
als dass sie uns etwas angehen konnte. Man kann die Situation nicht
nur nicht iiberschauen, sondern auch nicht beeinflussen, nach dem
Motto »Was ich nicht kann, geht mich nichts an« (ebd.: 315). Auch der
Klimawandel entzieht sich sowohl der Wahrnehmung als auch dem
Handeln: Er ist nicht von Einzelnen und selbst nicht von einigen Mil-
lionen Menschen aufhaltbar, sofern diese nicht iiber sehr einflussreiche
Entscheidungspositionen verfiigen. Man kann dem Klimawandel ei-
gentlich nur angemessen wahrnehmend und handelnd begegnen, wenn
man sich nicht komplett iiberfordert fithlt und man Ansatzpunkte und
Hebel kennt, wie man ihn abmildern kann.”

Der Klimawandel ist einerseits ein globales Phinomen, anderer-
seits jedoch immer nur lokal augenfillig. Das Erdsystem, wie es in
den Erdsystemwissenschaften dargestellt wird, ist ein Konstrukt aus
verschiedensten Datenquellen — von Satellitenbeobachtungen iber
Eisbohrkerndaten bis hin zu komplexen Klimamodellen, die auf Su-
percomputern berechnet werden. Die wissenschaftliche Erfassung des
Klimawandels ist im Grunde ein Rekonstruktionsprozess: Das Erdsys-
tem als Ganzes ist kein erfahrbares Objekt, sondern ein theoretisches
Gebilde, das sich erst durch die Zusammenfithrung und Interpretation
unzihliger Messdaten und Modellierungen erschlief3t (Schneider 2023).
Der Literaturwissenschaftler und Philosoph Timothy Morton (2018)
spricht in diesem Zusammenhang von Hyperobjekten, die extrem weit
tiber Zeit und Raum verteilt sind. Evolution, Biosphire oder Klima sind

13 Die6kologische Krise stellt einerseits die Frage nach generativer Verantwortung
—die Sorge fir nachfolgende Generationen —, andererseits zeigt sich eine Dis-
krepanz zwischen Bekenntnissen und tatsdchlichem Handeln. Psychoanalytisch
betrachtet wirken hier Abwehrmechanismen wie die Verleugnung und Bagatel-
lisierung des Klimawandels, aber auch apokalyptische und resignative Unter-
gangsfantasien (»Es ist ohnehin zu spat«) — jeweils Haltungen, die Untatigkeit
legitimieren. Nach Vera King (2022) liegt dem psychodynamisch eine Attacke
auf die Zeit selbst zugrunde: Die Weitergabe einer lebenswerten Zukunft wird
blockiert durch unbewusste Aggressionen gegen die Nachkommen, die die ei-
gene Verginglichkeit spiegeln. DieJiingeren verkorpern eben nicht nur Zukunft,

sondern auch den Tod und das eigene Abgelstwerden.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

Beispiele fiir Hyperobjekte. Sie haben eine eigene Realitit, sind also
nicht auf einzelne beobachtbare Phinomene reduzierbar, und zugleich
bekommt man sie nicht vollstindig in den Blick. Es besteht eine drama-
tische Kluft zwischen dem Objekt als Ganzen und einzelnen sinnlichen
Objektqualititen.™

Moderne Klimabewegungen greifen diese Problematik in Form von
(post-)apokalyptischer Rhetorik auf und verbinden sie mit emotionalen,
spirituellen und hoffnungsvollen Elementen (Hentschel 2024). Bewe-
gungen wie Extinction Rebellion oder Letzte Generation versuchen die
Dringlichkeit der Klimakrise durch performative Protestformen ins
offentliche Bewusstsein riicken. Es werden Akte des zivilen Ungehor-
sams ausgeiibt (Strafensperrungen und -besetzungen etwa), »Die-ins«
werden vollzogen, die zum Ausdruck bringen sollen, dass permanent
Arten aussterben und die Menschheit als Spezies vielleicht auch vom
Aussterben bedroht sein wird. Dariiber hinaus sind viele Aktivist:innen
in aktive Trauerarbeit angesichts vielfiltiger 6kologischer Verluste in-
volviert. Hier begegnet man bewusst den Hyperobjekten Klimawandel
und Artensterben — indem man das Unbegreifliche in Metaphern, Per-
formances, Ritualen und »matters of concern« iibersetzt. Man versucht
trauernd, wittend und verzweifelt die Erfahrung eigener wie globaler
Verletzlichkeit fassbar zu machen.

Eine direkte Beziehung zu Hyperobjekten wie dem Klimawandel
bleibt unmoglich - sie erschliefen sich nur vermittelt, durch Meta-
phern, Rituale und Performances, durch isthetische, spirituelle und
religiése Zuginge. Hyperobjekte wie der Klimawandel verlangen ra-
dikal neue Vorstellungswelten, die mit konventionellen Raum-Zeit-
Konzepten brechen. Hier zeigt sich die bedeutende Rolle von Kunst und
Religion, sie kénnen Ubersetzerinnen zwischen Wissenschaft und Phi-
nomenologie sein: Wihrend die Asthetik neue Sichtweisen eréffnet, gibt

14 Peter Haffs (2014) Konzept der drei Strata bietet ebenfalls einen produkti-
ven analytischen Rahmen fiir diese Problematik: Wihrend Stratum | mikrosko-
pisch kleine Entitaten umfasst und Stratum Il die direkt erfahrbare menschliche
Handlungssphare bezeichnet, bezieht sich Stratum Il auf tbermenschlich gro-
Re Systeme. Entscheidend wird dabei die Ubersetzungsproblematik zwischen
diesen unterschiedlichen Mafstabsebenen, wie also Phanomene, die unsere
unmittelbare Wahrnehmung tibersteigen, dennoch begreifbar und handhabbar
gemacht werden konnen. Diese Skalenfrage erweist sich als zentral fiir das Ver-

standnis komplexer Systemzusammenhinge.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

187


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

die Religion dem Unfassbaren Gestalt (Luhmann 1977: 200). Erst durch
diese transzendierenden Imaginationen entstehen jene Anschauungen,
Bindungen und Rituale, die ein gemeinsames Erdendasein stiften kon-
nen. Die Kunst nimmt dabei eine Schliisselstellung ein: Als verdichtete
Form menschlicher Vorstellungskraft entwirft sie Lebensmoglichkeiten
jenseits des Gegebenen und macht Unsichtbares sichtbar. Man denke
bspw. nur an »Ice Watch« — die schmelzenden Eisblocke, die 2018 auf
dem Vorplatz des Tate Modern in London von Olafur Eliasson und Minik
Rosing platziert wurden. Jedes Kunstwerk speist sich aus Imagination
und wirkt zugleich auf sie zuriick — es schafft eine schwebende »Als-ob«-
Sphire, die dennoch reale Verinderungen anzustofien vermag (Adloff
2018: 255ff.). In dieser Spannung zwischen Fiktion und Wirksambkeit
liegt ihr transformatives Potenzial, gerade dann, wenn es um das »Be-
greifen« von Hyperobjekten wie Klimawandel und Biodiversititsverlust
geht.

Parallel zu dem Versuch, das »Grof3skalige« von Klimawandel und
Biodiversititsverlust dstehtisch oder spirituell zu begreifen, gibt es vie-
le Praktiken, die konkret und vor Ort versuchen, dkologische Verinde-
rungen im Alltag sicht- und spiirbar zu machen. Vermehrt zeigt sich im
Smalltalk itber das Wetter der Bezug auf das sich verindernde Klima,
wenn bspw. darauf verwiesen wird, wie das Wetter verriicktspielt, wie
es unberechenbarer und extremer wird: Auf diese Weise wird in alltigli-
chen Praktiken die Omniprisenz und Evidenz des Klimawandels sicht-
bar gemacht (Bliiml/Scheffer 2024). Menschen nehmen in ihren Girten
die Verschiebung der Jahreszeiten durchaus wahr — wenn etwa Biume
ungewdhnlich frith blithen oder Zugvdgel ihr Verhalten dndern. Insbe-
sondere diejenigen, die sich ohnehin schon Sorgen tiber den Klimawan-
del oder das Artensterben machen, werden durch extreme Hitze oder
Trockenheit noch besorgter.

Allerdings zeigen empirische Studien insgesamt keine starken
Zusammenhinge zwischen der Erfahrung von klimatisch bedingten
Extremwetterereignissen und der generellen Einschitzung des Kli-
mawandels (Xia et al. 2022). Die Beurteilung solcher Ereignisse hingt
vor allem davon ab, welche Einstellung man zum Thema Klimawandel
ohnehin bereits hat (Sambrook et al. 2021; Howe 2021). Psychologische
Studien zeigen dariiber hinaus, dass Erfahrungs- und Interaktions-
raume notig sind, in denen die Natur unmittelbar als ein Gegeniiber
erlebt werden kann (Chawla 2020): Fehlt Kindern der Kontakt zur Natur,
wirkt sich dies negativ auf ihr Verstindnis von Naturschutz aus. Liebe

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

und Sorge fuir die Natur entstehen dort, wo emotional bedeutsame
Erlebnisse in und mit der Natur méglich sind (Milton 2002; Soga 2023).

In der direkten Interaktion mit der Natur, in der natiirliche Enti-
titen wie Tiere oder Biume als ein »Du« erlebt werden, zeigt sich ein
methodologischer Animismus (Sprenger 2021; Adloff 2025). Als me-
thodologischer Animismus lisst sich ein Ansatz bezeichnen, der darin
besteht, natiirliche Entititen in wissenschaftlichen und gesellschaftli-
chen Praktiken voriibergehend oder dauerhaft als Quasi-Subjekte zu
behandeln, obwohl wissenschaftlich nicht endgiiltig bestitigt werden
kann, dass diese Wesen Bewusstsein oder Subjektivitit besitzen oder
intentional handeln. Diese methodische Haltung der Personifizierung
ermdglicht es, natiirliche Aktanten - wie Pflanzen, Tiere, Okosysteme
oder Landschaften — so zu beriicksichtigen, dass sie nicht nur als pas-
sive Ressourcen oder Mechanismen, sondern als aktive Partner und
Gebende verstanden werden. Dabei geht es nicht um blinden Glauben
oder metaphysische Uberzeugungen, sondern um eine praktische, er-
fahrungsbasierte Perspektive, die die Vernetzung und gegenseitige Be-
ziehung zwischen Menschen und einer personifizierten Natur fordert.
Diese Anniherung kann dazu beitragen, eine tiefere Verbundenheit,
Verantwortungsbewusstsein und eine respektvolle Umgangsweise mit
der natiirlichen Welt zu entwickeln, da sie die Grenzen traditioneller
Dualismen von Subjekt und Objekt bzw. von Kultur und Natur durch-
bricht (Krebs 2021). Eine solche Haltung kann helfen, Natur zu schiitzen,
gerade auch mit Blick auf die Erhaltung lokaler Biodiversitit.

Transdisziplinare Forschung

In der modernen wissensbasierten Gesellschaft spielen Wissenschaft
und Technologie eine zentrale Rolle bei der Bewiltigung gesellschaftli-
cher Herausforderungen, etwa in Bereichen wie Energie, Demografie,
Mobilitit, Gesundheit, Klima, Biodiversitit und Digitalisierung. Dabei
sind die Erwartungen an die Wissenschaften in den letzten Jahren deut-
lich gestiegen: Neben wissenschaftlicher Exzellenz wird zunehmend
gesellschaftliche Relevanz gefordert, die sich in transdisziplinirer For-
schung, gesellschaftlichem Engagement und ko-kreativen Ansitzen

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

189


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

ausdriickt (Maasen/Sutter 2022)." In ihrem Buch Welche Wissenschaft fiir
welche Gesellschaft? analysiert die Wissenschafts- und Technikforscherin
Ulrike Felt (2022) die komplexe Beziehung zwischen Wissenschaft und
Gesellschaft vor dem Hintergrund aktueller Krisen wie Klimawandel
und Corona-Pandemie, die die Zerbrechlichkeit unserer Gesellschaften
offengelegt haben. Die Zukunft der Wissenschaft sei untrennbar mit
der Zukunft ihres Verhiltnisses zur Gesellschaft verbunden. Felt betont,
dass Wissenschaft, Technik und Gesellschaft sich gegenseitig formen
- sie seien »koproduziert« (ebd.: 26f.). Heute gehe es nicht mehr dar-
um, dass Gesellschaft Wissen konsumiere, sondern vielmehr um einen
dynamischen Austausch zwischen beiden Bereichen. Wissenschaft
miisse sich aktiv mit den Erwartungen, Werten und Erfahrungen der
Gesellschaft auseinandersetzen. In den letzten Jahren wurde jedoch
ein zu starker Fokus auf New Public Management, Effizienzdenken
und Wettbewerbsdruck gelegt, so Felt, was zu einer »unternehmeri-
schen Universitit« gefihrt hat, die von einem neuen Relevanz- und
Impactdenken geprigt ist. Dabei wird eine stirkere Einbindung der
Gesellschaft in wissenschaftliche Prozesse verlangt — etwa durch die
Etablierung einer »Dritten Mission, bei der es darum geht, den Dia-
log der Wissenschaft mit der Gesellschaft zu suchen. Universititen
sollen durch »Societal Impact« und »Transfer« eine dritte Leistungs-
dimension neben Forschung und Lehre etablieren. Im Zuge dessen
sehen sich Forschende zunehmend mit der Erwartung konfrontiert, als
»academic citizens« aufzutreten — also gesellschaftliche Verantwortung
zu iibernehmen.' Dagegen ist per se nichts zu sagen, solange diese

15 Historisch lassen sich drei Modelle des »Cesellschaftsvertrags« zwischen Wis-
senschaft und Gesellschaft identifizieren (B6hme/van den Daele/Krohn 1973;
Nowotny et al. 2003; Maasen/Sutter 2022): das lineare Modell (Autonomie der
Wissenschaft), das finalisierte Modell (politische Steuerung der Forschung) und
das hybride Modell (kooperative Wissensproduktion im sog. Modus 2). Aktuell
hatdas hybride Modell deutlich an Bedeutung gewonnen, welches eine starkere
Einbindung gesellschaftlicher Akteure und transdisziplindre Wissensprodukti-
on betont.

16 AcademicCitizenship bezeichnet die aktive Beteiligung von Wissenschaftler:in-
nen in Bereichen, die ber Lehre und Forschung hinausweisen. Es handelt sich
dabei um eine Praxis, bei der Wissenschaftler:innen unterschiedlichste Tatig-
keiten—von Gremienarbeit bis hin zu gesellschaftlichem Wissenstransfer—frei-

willig und nicht verpflichtend ausiiben (Albia/Cheng 2023).

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

Erwartung nicht auf eine weitere Okonomisierung von Wissenschaft
hinausliuft. Denn mit der Ausweitung eines solches »Impact-Regimes«
geht die Gefahr einher, dass Transferaktivititen Teil der »Audit-Univer-
sitit« werden und es zu aufwendigen Evaluierungen im Rahmen einer
»wirkungsorientierten Transferindikatorik« kommt (Maasen 2025: 10).

Kritisch wird heute mehr und mehr die zunehmende »Projekti-
fizierung« der Forschungskultur hinterfragt. GrofRere, lingerfristige
und breite Fragestellungen werden an den Rand gedringt, da alles
der Logik kurzfristiger Projekte untergeordnet wird. Unter einer im-
mer weitergehenden Spezialisierung leidet zudem die Kompetenz, ein
Uberblickswissen zu generieren (Krull 2017: 60f.). Eine solche orga-
nisatorische und epistemische Kleinteiligkeit behindert tiefgreifende
und synthetisierende Erkenntnisprozesse. Als Gegenmodell plidiert
Felt fiir eine neue Struktur- und Zeitpolitik: Wissenschaft miisse flexi-
ble Riume schaffen, um nicht nur an akuten Problemen zu forschen,
sondern auch »gegen den Trend einer Zeit zu denken, Gegenentwiirfe
zu schaffen, Alternativen aufzuzeigen, Widerspruch zu duflern« (Felt
202.2: 56). Kurzfristige Relevanz diirfe nicht das einzige Kriterium sein.
Statt die Wissenschaft weiter zu beschleunigen, brauche es eine nach-
haltige Wissensproduktion. Felt vergleicht das Wissenschaftssystem
mit einem Okosystem, in dem kurzfristig dringend benétigtes Wissen
und langfristige Forschung koexistieren miissen. Nur so konne sich das
Reservoir an Wissen regenerieren — eine Grundvoraussetzung fiir die
Steigerung des wissenschaftlichen Reflexionspotenzials (Krull 2017: 79)
und damit sowohl fiir eine nachhaltige Wissenschaft als auch fiir eine
nachhaltige Gesellschaft.”

Wie kann konkret die Relevanz der Sozialwissenschaften gestei-
gert werden, wie ihre transformative Kraft vergroRert und wie ihre

17 Frith (2020) geht noch einen Schrittin der Kritik der»Fast Science«-Kultur weiter,
die durch Publikationsdruck und Quantititsorientierung die Qualitdt der For-
schung gefahrde. Als Alternative fordert sie »Slow Science«: langere Forderzeit-
raume, Bewertungen nach wissenschaftlicher Bedeutung statt Publikationszahl
und mehr Anerkennung fiir Teamarbeit. Provokativ schldgt sie eine freiwillige
Begrenzung der Publikationen pro Forscher:in vor, analog zur Qualitatssteige-
rung im Weinbau durch Mengenbeschriankung. Damit solche Verdnderungen
gelingen, missten Universitdten, Forderinstitutionen und Fachzeitschriften ge-
meinsam neue Anreize setzen. Langfristig kdnnte eine entschleunigte Wissen-

schaft robustere Erkenntnisse liefern.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

191


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

Einmischung in gesellschaftspolitische Debatten intensiviert werden?
Wie kénnen die Sozialwissenschaften stirker noch als bisher den ge-
sellschaftlichen Dialog suchen, ohne sich einem Impactdenken und
wissenschaftsfremden Relevanzsetzungen zu unterwerfen? Wie kann
dabei epistemische Autonomie bewahrt werden?

Transdisziplinaritit ist das Stichwort der Zeit und wird im Zu-
sammenhang mit diesen Fragen immer wieder gefordert. Sie spielt
in interdiszipliniren Forschungszusammenhingen zu Nachhaltig-
keitsthemen schon eine Rolle, ist aber in den sozialwissenschaftlichen
Disziplinen wie der universitiren Soziologie noch nicht breit verankert.
Transdisziplinire Forschung zielt darauf ab, komplexe gesellschaftliche
Herausforderungen aktiv anzugehen, indem wissenschaftliche und
gesellschaftliche Akteure in einen engen Dialog gebracht werden (Jahn
et al. 2012; Jahn et al. 2022). Im Kern versteht sie sich als eine reflexive,
integrative Praxis, die tiber reine Wissensproduktion hinausgeht und
darauf aus ist, gesellschaftliche Problemlagen durch die gemeinsame
Entwicklung von Losungen zu bewiltigen. Dabei wird die traditionelle
Trennung zwischen Wissenschaft und Gesellschaft iiberwunden, indem
Stakeholder auflerhalb der Wissenschaft in den Forschungsprozess
eingebunden werden, um gegenseitiges Lernen und eine gemein-
same Problembearbeitung zu ermoglichen. Diese Forschungsweise
basiert auf der Annahme, dass nachhaltige Losungen nur durch eine
gleichberechtigte Zusammenarbeit unterschiedlicher Wissensformen,
Interessen und Werte erzielt werden konnen.

Transdisziplinire Forschung verlangt eine enge Kooperation zwi-
schen verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen und gesellschaft-
lichen Akteuren, wobei ein gemeinsames Problemverstindnis und
flexible, praxisorientierte Methoden im Vordergrund stehen. Dabei
durchliuft sie typischerweise mehrere Phasen: die Problemtransfor-
mation, bei der gesellschaftliche Herausforderungen in gemeinsame
Forschungsfragen iibersetzt werden, die interdisziplinire Integration,
um Wissen aus unterschiedlichen Fachrichtungen zusammenzufith-
ren, und die transdisziplinire Integration, bei der die Ergebnisse auf
ihre gesellschaftliche Anwendbarkeit hin gepriift werden. Ziel ist es,
Losungen zu entwickeln, die sowohl wissenschaftlich fundiert als auch
gesellschaftlich relevant sind, wobei der Fokus auf realen Problemen
liegt, bei denen kaum Einigkeit iiber Wissen und Werte besteht und
man deliberativ Briicken zwischen den unterschiedlichen Wissens- und
Wertbestinden bauen muss (Renn 2021).

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

Die Vorteile der Transdisziplinaritit liegen in ihrer Fahigkeit, gesell-
schaftliche Probleme direkt zu adressieren und Losungen zu entwickeln,
die praktisch anwendbar und von gesellschaftlichem Nutzen sind. Zu-
dem férdert sie den Austausch zwischen Wissenschaft und Gesellschaft,
was die Glaubwiirdigkeit und Akzeptanz von Forschungsergebnissen er-
héhen kann. Unter dem Begriff der Reallabore ist diese Art der Koope-
ration zwischen Wissenschaft und Gesellschaft auch diskutiert worden,
wobei hier der Schwerpunkt auf den experimentellen Charakter gelegt
wird (Béschen 2023). In Reallaboren werden neue Moglichkeiten der ge-
sellschaftlichen Problemlésung erprobt und entwickelt. Transdiszipli-
nire Forschung in Reallaboren ist idealtypisch auch transformativ.

Die Kehrseite besteht jedoch darin, dass die Komplexitit, die mit der
Zusammenarbeit verschiedener Akteure verbunden ist, Forschungs-
prozesse erheblich verlingern und erschweren kann. Die fehlende
Einheitlichkeit in Definitionen, Methoden und Qualititsstandards
fithrt dazu, dass die Bewertung und Vergleichbarkeit transdisziplinirer
Projekte schwierig sind. Zudem besteht die Gefahr, dass die Ergeb-
nisse durch die starke Praxisorientierung weniger wissenschaftlich
fundiert erscheinen oder in geringerem Umfang publiziert werden,
was gerade fiir den wissenschaftlichen Nachwuchs mit Blick auf seine
wissenschaftliche Karriere ein Problem darstellt. Nicht zuletzt besteht
die Gefahr der gesellschaftlichen Vereinnahmung der Forschung und
dass die Wissenschaften ihre Unabhingigkeit tiber Problemdefinition
und -bearbeitung verlieren.

Eine besondere Variante transdisziplinirer Forschung ist die par-
tizipative Forschung, bei der die gleichberechtigte Zusammenarbeit
zwischen Forschenden und nicht-akademischen Akteuren — oft aus
marginalisierten Communities — im Vordergrund steht (von Unger
2023, 2025). Sie wurzelt historisch in der Action Research, die viel ilter
ist als transdisziplinire Forschung, und geht auf die sozialpsychologi-
schen Arbeiten Kurt Lewins in den 1940er Jahren zuriick.'® Betroffene
werden in der partizipativen Forschung von Beginn bis zum Ende eines

18  Eine weitere Form der Zusammenarbeit liegt mit der kollaborativen Forschung
vor (Bogusz 2023), die vornehmlich aus den Science and Technology Studies
(STS) stammt und auf der Zusammenarbeit heterogener Akteure beruht. Haufig
gehtes um Projekte, die Sozial-, Natur- und Technikwissenschaften gleicherma-

Ren integrieren.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

193


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

Forschungsprojektes als Expert:innen ihrer Lebensrealitit einbezo-
gen, entwickeln Forschungsfragen und gestalten die Umsetzung der
Ergebnisse aktiv mit."” Der emanzipatorische Anspruch des Ansatzes
zielt darauf ab, strukturelle Ungleichheiten nicht nur zu beschreiben,
sondern Empowerment zu ermoglichen und Ungleichheiten durch
gemeinsames Handeln zu iiberwinden. Normative Leitideen partizi-
pativer Forschung sind Kooperation und soziale Teilhabe. Traditionelle
akademische Qualitatsstandards und Neutralititsgebote werden durch
diese Art der Forschung natiirlich herausgefordert. Und umgekehrt gibt
es hier filr Nachwuchswissenschaftler:innen ebenfalls das Problem, ob
diese Forschungspraxis im akademischen Raum Anerkennung findet.
Partizipative Forschung (wie transdisziplinire Forschung insgesamt) ist
riskant, verlangt Ressourcen fiir echte Teilhabe, eine kritische Reflexion
von Machtverhiltnissen, Mut sowie eine institutionell abgesicherte Po-
sition, die es ermdglicht, tradierte Forschungslogiken zu hinterfragen.

Im Rahmen transdisziplinirer und partizipativer Forschung wird
darauf hingewiesen, dass es zu einer Symmetrisierung von Wissens-
formen kommen soll. Dies bedeutet, dass die Validitit von Laienwissen
anerkannt werden muss. Es gibt nicht nur valides wissenschaftliches
Wissen, sondern auch Formen praktischen, impliziten und lokalen
Wissens, die valide und im Rahmen einer sozial-ckologischen Trans-
formation von hohem Wert sind. Diese Wissensformen liegen zumeist
nicht explizit und ausformuliert vor, sind aber keinesfalls theoriefrei.
»Lokales Umweltwissen umfasst Wissen zu Pflanzen und Tieren, Bo-

19 ldealerweise, muss man hinzufiigen. Dennin der empirischen Realitit dominie-
ren die Forschenden nach wie vor mit ihrer hegemonialen epistemischen Positi-
onden Forschungsprozess. Die Positionen zu symmetrisieren, ist extrem schwie-
rig (Block 2024). Eine besondere Auspriagung partizipativer Forschung liegt im
Konzept der Citizen Science vor, die insbesondere in den Naturwissenschaften
Verbreitung gefunden hat (Bohning-Gaese/Kersten/Trischler 2025: 116ff.). Im
Bereich von Monitoring und Schutz der Biodiversitat sind hiermit umfangrei-
che und gute Erfahrungen gemacht worden. Bestandsverdnderungen von Arten
bspw. bei Vogeln oder Insekten werden insbesondere in Nordamerika seit den
1960er Jahren von Biirger:innen erfasst. Die berithmte Krefelder Studie, die ei-
nen dramatischen Rickgang der Insektenbiomasse um 75 % iber einen Zeit-
raum von mehr als 25 Jahren beschrieben hat, geht ebenfalls auf biirgerwissen-

schaftliches Engagement zuriick.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

den und Umweltbedingungen, aber auch spirituelle Denkweisen und
Weltsichten« (B6hning-Gaese/Kersten/Trischler 2025:124).

Insbesondere die Erfahrungen und Wissensbestinde indigener oder
sogenannter »traditioneller« Gesellschaften werden in wissenschaftli-
chen Narrativen oft marginalisiert bzw. als nicht valide betrachtet. Die
wissenschaftlichen Methoden haben die ganzheitlichen Erfahrungen
des Alltagslebens sowohl im Globalen Siiden als auch im Norden lange
als subjektiv und riickstindig abgetan oder sie romantisiert — und sie
in beiden Fillen epistemisch an den Rand gedringt (vgl. Santos 2014;
Banerjee 2021). Letztlich plidiert eine dekolonial sensibilisierte Sozi-
alwissenschaft fiir eine grundlegende Demokratisierung des Wissens.
Dies bedeutet konkret, eurozentrische und wissenschaftszentrierte
Wahrheitsanspriiche als historisch spezifisch zu begreifen, margina-
lisierte Perspektiven systematisch einzubeziehen und hegemoniale
Dualismen zu hinterfragen (Backhouse 2022). Eine Anerkennung von
Wissenspluralitit und die aktive Uberwindung von Machtungleichhei-
ten in der wissenschaftlichen Arbeit kann mit dazu beitragen, sozial-
dkologische Krisen gerecht anzugehen.

Die bisherige Marginalisierung lokalen Wissens wird mittlerweile
vermehrt adressiert und es wichst das Bewusstsein dafiir, dass bspw.
zum Schutz der Biodiversitit lokales 6kologisches Wissen unabdingbar
ist.*® Der Anthropologe Graham Harvey betont bspw., dass sowohl indi-
gene Volker als auch die Bewohner westlicher Gesellschaften die Welt oft
als eine »Gemeinschaft von Personen« begreifen, »most of whom are not
human, but all of whom are interconnected and deserving of respect«
(Harvey 2019: 80). Auch die Wissenschaft kann diese Wahrnehmung
von Verbundenheit und Interdependenz stirken (vgl. Boisvert 2010):
So konnen das lokale Wissen um 6kologische Zusammenhinge oder
die praktische Erhaltung der Biodiversitit in einer bestimmten Region
wissenschaftlich erfasst und ausgewertet werden. Der Weltbiodiver-
sitatsrat (IPBES) erkennt die Bedeutung lokalen Wissens mittlerweile

20 Dennoch muss der Naturschutz weiter dekolonialisiert werden (Ferdinand
2022). Klassischer Naturschutz beruht nicht selten auf der Trennung von ideali-
sierten Bereichen der »Wildnis« und menschlichen Gesellschaften, mit der Fol-
ge,dassindigene Bevolkerungen aus den geschaffenen Nationalparks verdrangt
und vertrieben wurden. Konvivialer Naturschutz versucht, Menschen und Natur
miteinander zu verbinden und sie nicht gegeneinander auszuspielen (Bischer/

Fletcher 2020).

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

195


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

klar an. Im Jahr 2022 machte er deutlich, dass die Fixierung auf markt-
basierte, instrumentelle Naturwerte dazu gefiihrt hat, dass politische
Entscheidungstriger alternative Bewertungsmethoden vernachlis-
sigten. Laut IPBES (2022) existieren weltweit iiber 50 verschiedene
Ansitze, Natur zu bewerten — darunter spielen relationale Werte und
Konzepte der Fiirsorge eine zentrale Rolle (vgl. Himes/Muraca 2018; Jax
etal. 2018; Zafra-Calvo 2020). Damit gewinnt die Forderung nach einem
pluralistischen Zugang zur Beschreibung und Bewertung von Natur an
Gewicht (Pascual et al. 2023). Indigene Wissenssysteme und Praktiken
konnen diesen Paradigmenwechsel bereichern und ihre Anerkennung
kann zu einer gréfieren epistemischen Gerechtigkeit beitragen (Conty
2022; Gould et al. 2023). Zugleich kénnen indigene Ansitze die Nachhal-
tigkeitswissenschaften transformieren, indem sie nicht-menschliche
Kollektive in den Mittelpunkt riicken. Singh (2015: 53) betont mit Blick
auf relationale Ansitze, die von menschlichen und nicht-menschlichen
Kollektiven ausgehen, sie seien vielleicht »new to Western social science,
for many Indigenous and non-Western cultures, a view of the world as
entangled, emergent, and deeply interdependent has long been integral
to their cosmologies.«

Kommen wir zuriick zu den verschiedenen Alternativansitzen des
Forschens. Das Konzept des Scholar-Activism zeigt ebenfalls eine Nihe
zur transformativen Forschung, geht aber an entscheidenden Stellen
dariiber hinaus (Stephens/Bagelman 2023). Es betont die Verbindung
zwischen wissenschaftlicher Arbeit und gesellschaftlichem Engagement
und beschreibt eine Form des Aktivismus, bei dem Wissenschaftler:in-
nen ihre Expertise aktiv nutzen, um gesellschaftliche Verinderungen
herbeizufiithren und soziale sowie 6kologische Gerechtigkeit zu férdern.
Die Humanokologin Vasna Ramasar (2024) versteht Scholar-Activism als
bewusstes Handeln, bei dem Forschung, Lehre und praktisch-politische
Aktivititen untrennbar miteinander verbunden sind. Auch ihr geht
es darum, interdisziplinir und transdisziplinir forschend komplexe
Beziehungen zwischen Mensch und Natur zu verstehen, um transfor-
mative Veranderungen zu bewirken.

Im Kontext der Erderwidrmung und des erstarkten Klimaaktivismus
bedeutet Scholar-Activism, dass Wissenschaftler:innen sich nicht nur auf
die reine Wissensproduktion beschrinken, sondern gleichzeitig ihre
Erkenntnisse durch Proteste, politische Lobbyarbeit oder die Unter-
stiitzung sozialer Bewegungen in die Gesellschaft einbringen. Fossen
(2025) argumentiert, dass Akademiker:innen angesichts des Versagens

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

der politischen Systeme eine moralische Verantwortung haben, aktiv
zu werden, um die bestehenden 6kologischen und sozialen Krisen zu
adressieren. Das Engagement als Klimaaktivist:in sollte Fossen zufolge
nicht als Abkehr von den akademischen Pflichten angesehen werden,
sondern als Erweiterung und Anpassung dieser Pflichten in der aktuel-
len Krisensituation. Uber Proteste hinaus spricht Jessica Green (2020)
von der Notwendigkeit, klare Statements zu formulieren und die politi-
schen Implikationen der eigenen Forschung offen zu legen. Fiir Green
ist es entscheidend, dass Wissenschaftler:innen eine radikale Analyse
der Ursachen des Klimawandels vornehmen, aktiv Stellung beziehen
und Alternativen entwickeln sollen, die iiber den bestehenden dominan-
ten Diskurs hinausgehen. Engagement im Rahmen des Scholar-Activism
ist allerdings nicht frei von Herausforderungen: Denn das Konzept
fordert von Wissenschaftler:innen, ihre Verantwortung nicht nur auf
die Forschung zu beschrinken, sondern im Namen von spezifischen
Wertidealen aktiv an sozialen Kimpfen teilzunehmen. Man geht also
noch einen Schritt iiber parteiliche, 6ffentliche Einlassungen hinaus
und wird selbst politische Aktivistin.

Wir haben nun eine Bandbreite an moglichen Positionierungen
von Wissenschafter:innen kennengelernt. Gemeinsam ist bei ihnen
im Hintergrund die Frage nach dem Verhiltnis von Demokratie und
Expertise prisent. Dieses Verhiltnis ist geprigt von Ambivalenzen,
da es sich nicht auf ein symbiotisches oder widerspriichliches Ver-
stindnis reduzieren lisst. Moderne Demokratien streben an, rational
und zugleich demokratisch zu entscheiden, was durch die Einbindung
von Expertinnen und Experten in Entscheidungsprozesse unterstiitzt
wird. Allerdings fithrt dies zu Spannungen, da Expertise einerseits
notwendigerweise auf Daten und objektiven Erkenntnissen basieren
soll, andererseits jedoch durch politische Wertungen gefiltert wird. Es
besteht die Gefahr, dass Entscheidungen auf Grundlage von Exper-
tenwissen kaum mehr transparent sind. Besonders deutlich trat dies
wihrend der Corona-Pandemie zutage, wihrend der eine Vielzahl an
naturwissenschaftlichen und medizinischen Expert:innen das Pande-
miegeschehen beobachteten, analysierten und der Politik Empfehlun-
gen gaben (Biittner/Laux 2021). Um diese Empfehlungen entspannen
sich Auseinandersetzungen tber die legitime Rolle von Expertise im
politischen Entscheiden. Im Zuge der Corona-Proteste wurde zudem
von einer gesellschaftlichen Minderheit auch die Geltung von Expertise

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

197


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

grundlegend in Frage gestellt.” Und schlieRlich wurde sichtbar, dass
politische Akteure sich auch auf verschiedene Wissensquellen und Ex-
pertisen beziehen kénnen. Politische Konflikte werden so als Konflikte
um die bessere Expertise ausgetragen (ebd.: 16).”* Diese Ambivalenzen
und konfligierenden Positionen lassen sich nicht auflésen: Die Balance
zwischen demokratischer Entscheidungshoheit und der Verwendung
von Fachwissen stellt eine zentrale und fortwihrende Herausforderung
dar. Solautet die Kernfrage fiir das politische System, wie demokratisch
legitimierte Entscheidungstriger eine verantwortliche Nutzung von
Expertise garantieren, ohne diese zu verabsolutieren (Miinkler 2022).
Halten wir fest: Die Wissenschaft steht heute unter dem doppelten
Druck, exzellent und gesellschaftlich relevant zu sein — eine Forderung,
die sich in transdiszipliniren Ansitzen, Dritter Mission und ko-krea-
tiver Wissensproduktion niederschligt. Doch wihrend diese Offnung
neue Dialogformen ermdglicht, drohen die Wissenschaften zugleich
in kurzfristigen Impact- und Projekt-Logiken gefangen zu bleiben. Es
braucht auch langfristige unabhingige Forschungsagenden, kritische
Gegenentwiirfe und eine Wissensokologie, die reflexiven Austausch
mit gesellschaftlichen Akteuren ohne Vereinnahmung ermoglicht.
Transdisziplinaritit stirkt einerseits gesellschaftliche Relevanz und
emanzipatorische Praxis (etwa in partizipativer Forschung oder Real-
laboren), andererseits riskiert sie wissenschaftliche Autonomie durch
politische Instrumentalisierung oder mangelnde akademische Aner-
kennung. Will man sie breiter etablieren und damit auch anerkennen,
miisste sie stirker institutionalisiert werden, das heift auch positiv in
die Anreizsysteme universitirer und aufder-universitirer Forschung
und Lehre eingebunden werden. Obwohl Hochschulen transdiszipli-
nire Ansitze rhetorisch unterstiitzen, scheitert die Umsetzung oft an

21 Nils Kumkar (2022b) zeigt die kommunikative Funktion der Redeweise von »al-
ternativen Fakten«auf: Sie wirken wie Blendgranaten, die politische Diskussio-
nen von Sachfragen auf erkenntnistheoretische Zweifel umlenken sollen. »Al-
ternative Fakten«bieten keine eigenen Erklarungen, sondern leugnen vor allem
bestehende Erkenntnisse (z.B. Klimawandel-Daten des IPCC). lhr Ziel ist nicht
Uberzeugung, sondern Verunsicherung — eine Nullaussage, die Debatten blo-
ckiert.

22 Expertise bzw. Expertenschaft beruht in der Regel auf der Zuschreibung von
Sachverstand, Problemldsungswissen, Uberblickswissen, Definitions- und Deu-

tungsmacht und schliefdlich Unabhéngigkeit (Bluttner/Laux 2021: 24).

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

strukturellen Barrieren: starre Curricula, unzureichende Ressourcen,
fehlende Anreize und mangelnde Integration in die Forschungspraxis
und die Kernprozesse der Hochschulen (Klein 2023). Will man dies
andern, sollten institutionelle Reformen am besten Bottom-up-Initiati-
ven mit Top-down-Strategien verbinden (Vienni-Baptista/Rojas-Castro
2020).

Noch radikaler positioniert sich der Scholar-Activism, der Forschende
als aktive Gestalter:innen gesellschaftlicher Transformation begreift -
sei es durch direkte Klimaproteste oder politische Interventionen. Diese
Haltung tiberschreitet aus einer ethisch nachvollziehbaren Notstandslo-
gik heraus bewusst die Grenze zwischen Analyse und Aktivismus. Letzt-
lich zeigt sich: Wissenschaft kann sich nicht im Elfenbeinturm verber-
gen, doch ihr gesellschaftliches Engagement muss reflexiv in doppelter
Hinsicht bleiben. Die Herausforderung liegt darin, gesellschaftliche Re-
levanz und wissenschaftliche Autonomie zu verbinden und konstruktive
Kritik zu dulern, ohne im parteilichen Aktivismus das wissenschaftliche
Proprium zu verlieren.

In Prozessen der wissenschaftlichen Neuausrichtung kommt es
insgesamt darauf an, den Dialog zwischen verschiedenen Wissens-
kulturen weiterzutreiben. Dabei geht es nicht nur um verschiedene
Wissenschaftskulturen, sondern auch um die Inklusion indigenen,
lokalen und traditionellen Wissens. Academia benétigt mehr epistemi-
sche Gerechtigkeit. Im Laufe der Modernisierung und des westlichen
Kolonialismus wurde lokales Wissen im Namen des wissenschaftlich-
rationalistischen Modells verdringt, doch solange nur die westliche
Kosmologie akzeptiert wird, werden mdgliche bestehende Lsungen
fiir unsere aktuellen globalen sozial-6kologischen Probleme tibersehen
oder ignoriert. Die Anerkennung traditioneller, praktischer, nicht-wis-
senschaftlicher Erkenntnisse wird das wissenschaftliche Wissen nicht
entwerten. Es wird jedoch seine Grenzen aufzeigen und verdeutlichen,
dass es eine Pluralitit von Wissensformen gibt, die in einen Dialog
treten miissten.

Willkiirfreiheit vs. konviviale Freiheit

Die Frage nach der epistemischen Autonomie von Wissensformen, nach
ihrer Ubersetzbarkeit und ihrer Verwobenheit berithrt mittelbar auch
unser westliches normatives Selbst- und Freiheitsverstindnis: Wieviel

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

199


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

individuelle Unabhingigkeit ist notwendig und geboten, wo braucht es
Ligaturen, die auf Interdependenz abzielen? Unser modernes Freiheits-
verstindnis ist vor allem rechtlich konfiguriert — es schiitzt die indivi-
duelle Willkiir, insbesondere im Umgang mit dem eigenen Eigentum,
und entlastet den Einzelnen von jeder weitergehenden sittlichen Verant-
wortung. Christoph Menke (2015) hat gezeigt, wie die biirgerliche Ge-
sellschaft dieses Prinzip der negativen Freiheit verankert hat: Freiheit
bedeutet hier vor allem Abwesenheit staatlicher Einmischung, eine ge-
schiitzte Privatsphire wird etabliert, in der das »beliebige Wollen« gilt.
Doch dieser Freiheitsbegriff ist problematisch, weil er blof3e Willkiir le-
gitimiert — ohne Ritcksicht auf das Gemeinwohl oder die sozialen Bedin-
gungen gelingender Selbstbestimmung. Die moderne biirgerliche Ge-
sellschaft ist eine Gesellschaft, die ohne Sittlichkeit funktionieren muss
(ebd.: 266).

Angesichts der 6kologischen Verheerungen, die als Antwort drin-
gend eine gesellschaftliche Selbstbeschrinkung benétigen, bedarf es
einer Revision dieses reduzierten Freiheitsverstindnisses. Ein ge-
haltvollerer Freiheitsbegriff miisste iiber formal-rechtliche Freiheit
hinausweisen. Diese Einsicht ist seit langer Zeit das Einfallstor fiir eine
Kritik der Willkiirfreiheit im Rahmen liberaler Freiheitsrechte. Der Re-
publikanismus Philipp Pettits (2015) fordert etwa demokratische Regeln,
die verhindern, dass private Interessen den Staat usurpieren. Freiheit
besteht hier nicht in der Abwesenheit von Einmischung, sondern in
der gemeinsamen Gestaltung einer Ordnung, die illegitime Herrschaft
verhindert. In eine dhnliche Richtung denkt Axel Honneth (2011) mit
seinem Konzept der sozialen Freiheit: Erst in kooperativen Praktiken
und wechselseitiger Anerkennung kann Freiheit wirklich werden -
indem wir unsere Ziele in Abhingigkeit von anderen verwirklichen.
Doch diese Perspektiven erfordern eine grundsitzliche Kritik unseres
iiberkommenen Freiheitsverstindnisses. Wie Pierre Charbonnier (2022)
betont, miissen wir zunichst den scheinbar selbstverstindlichen Zu-
sammenhang von Uberfluss und Freiheit dekonstruieren. Denn solange
Freiheit primir als privates Verfiigungsrecht iiber Giiter verstanden
wird, bleibt sie ein Instrument der 6kologischen Zerstérung. Es geht
in diesem Zusammenhang nicht um die falsche Gegeniiberstellung
von Freiheit contra Klimaschutz, sondern um einen Konflikt zwischen
unterschiedlichen Freiheitsvorstellungen. Doch selbst im vorherr-
schenden Freiheitsverstindnis sind weitreichendere (wechselseitige)

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

Begrenzungen der Freiheit moglich, als sie fiir gewdhnlich umgesetzt
werden.”

An dieser Stelle lohnt es sich, an die Kommunitarismus-Debatte der
1980er und 9oer Jahre zu erinnern. Die kommunitaristische Kritik des
liberal-individualistischen Freiheitsbegriff setzte sich zunichst intensiv
mit John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit (1975) auseinander. Wahrend Frei-
heit bei Rawls atomistisch verstanden wird, betonen Kommunitaristen
wie Michael Sandel, Charles Taylor und Alasdair MacIntyre, dass ein ato-
mistisches Freiheitsverstindnis abstrakt ist und die soziale Konstitution
menschlicher Identitit ignoriert. Aus kommunitaristischer Sicht ist das
Rawls’sche Modell eines »ungebundenen Selbst«, das im »Urzustand«
hinter einem »Schleier der Unwissenheit« rationale Prinzipien wihlt, ei-
ne realititsferne Fiktion. Sandel (1982) kritisiert, dass dieses Modell ei-
nes possessiven Selbst die Tatsache vernachlissigt, dass Menschen im-
mer schon in konkrete Gemeinschaften, Traditionen und Wertvorstel-
lungen eingebettet sind. Freiheit kann demnach nicht im blofien Schutz
privater Wahlmoglichkeiten bestehen, sondern muss sich in geteilten
Praktiken und gemeinschaftlichen Bindungen entfalten.

Ein zentrales kommunitaristisches Argument lautet, dass der Libe-
ralismus die motivationalen Grundlagen seiner eigenen Ordnung unter-
gribt. Eine funktionierende Demokratie ist auf solidarische Bindungen
und Gemeinsinn angewiesen — Werte, fiir die ein negativer Freiheits-
begriff blind ist (vgl. Honneth 1993). Freiheit kann deshalb nicht indivi-
dualistisch, sondern nur im sozialen Zusammenhang verwirklicht wer-
den. Ein blof3 rechtliches Freiheitsverstindnis, das auf Neutralitit und
individueller Wahlfreiheit beharrt, liuft Gefahr, zur Zerstérung der ge-
meinschaftlichen Ressourcen beizutragen, auf die moderne Gesellschaf-
ten angewiesen sind.

Die 6kologischen Herausforderungen unserer Zeit offenbaren ei-
ne fundamentale Schwiche des liberalen Gesellschaftsmodells: Sein
individualistisches Freiheitsverstindnis erweist sich als untauglich,
um kollektive Probleme wie Klimawandel oder Artensterben zu bewil-
tigen. Genau an dieser Stelle gewinnt die kommunitaristische Kritik

23 Selbst wenn man dem bestehenden Freiheitverstindnis folgt, kdnnen Ein-
schrankungen derschrankenlosen Selbstverwirklichung vorgenommen werden.
Der Luxuskonsum, das SUV und die Flugreisen des einen stellen ndmlich eine

Beeintrichtigung der Freiheitsrechte der anderen dar (Ekardt 2024: 8ff.).

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

201


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

des Liberalismus neue Aktualitit. Sie bietet ein alternatives Verstind-
nis von Freiheit, das nicht in der Abwesenheit von Beschrinkungen,
sondern in der Teilhabe an gemeinschaftlichen Praktiken besteht —
eine Perspektive, die fiir die 6kologische Transformation unverzicht-
bar ist. In Wahrheit sind wir immer schon eingebettet in soziale und
natiirliche Zusammenhinge, wir sind von ihnen abhingig. Aus sozial-
wissenschaftlicher Perspektive ldsst sich aus der Kommunitarismus-
Debatte lernen, dass ein tbermifiig individualistisches Freiheits-
verstindnis, welches kollektive Handlungsziele vernachlissigt, die
notwendigen gesellschaftlichen Transformationsprozesse hemmt. Vor
dem Hintergrund multipler globaler Krisen erscheint diese Entwick-
lung besonders problematisch, da sie koordinierte Losungsansitze
behindert, die soziale und ¢kologische Dimensionen integrieren miis-
sen. Die Katastrophensoziologie hat verdeutlicht (vgl. Kapitel 3), dass
die Bewiltigungskapazititen von Gesellschaften in Krisensituationen
wesentlich von ihrer Fihigkeit zur solidarischen Koordination und
inklusiven Teilhabe abhingen. Auch aus einer eher wertkonservativen
und nicht nur einer links-liberalen Perspektive bedarf es also einer
Korrektur des atomistischen Individualismus.

Negative Freiheit im Sinne einer »Freiheit von« (Isaiah Berlin)
ist unzureichend. Ein weniger stark individualistisches Freiheitsver-
stindnis sollte nun allerdings nicht als Direktangriff auf das Wertideal
der individuellen Autonomie interpretiert werden. Autonomie muss
vielmehr anders verstanden werden. Die feministische Kritik hat ja
in verschiedenen Anliufen die Moderne dafiir kritisiert, einen Dua-
lismus von Autonomie und Abhingigkeit formuliert zu haben - mit
individueller Autonomie auf der positiv bewerteten Seite, Abhingig-
keit auf der abgewerteten Seite. Herrschaftsbeziehungen zwischen
den Geschlechtern beruhen auf diese Weise auf Praktiken der Ver-
leugnung von Abhingigkeiten, genauso wie die dkologischen Krisen
auf Abhingigkeitsverleugnung beruhen (Hoppe 2024a). Cara Daggett
(2023) sieht in der zeitgenossischen Petromaskulinitit — ein Amalgam
aus fossilen Brennstoffen und weiflem patriarchalem Autoritarismus
— den Versuch, wechselseitige Abhingigkeiten weiterhin zu leugnen.
Anfechtungen der fossilen Lebensweise werden als Angriff auf weifle
mannliche Herrschaft interpretiert, was zu heftigen autoritiren Gegen-
reaktionen fithrt. Der moderne Gegensatz von Vernunft vs. Natur zeigt
sich hier wiederum, wobei dem Bereich der Natur Tiere, Frauen wie
auch People of Colour subsumiert werden. Die feministische Umwelt-

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

philosophin Val Plumwood hat schon vor mehr als 20 Jahren betont,
dass Weiblichkeit genauso wie Natur im westlichen Dualismus auf der
abgewerteten Seite steht: »Nature« [..] encompasses the underside
of rationalist dualisms which oppose reason to nature, mind to body,
emotional female to rational man, human to animal, and so on: progress
is the progressive overcoming or control of this »barbarian< non-human
or semi-human sphere by the rational sphere of European culture and
smodernity« (Plumwood 2002: 9).

Die Kritik des westlich-mannlich konnotierten Autonomiekonzepts
hat tiefgreifende Konsequenzen fiir unseren Umgang mit 6kologischen
Krisen, da sie nach gemeinschaftlichen Antworten verlangen. Anders als
der Liberalismus, der Gemeinwohl als Summe individueller Priferenzen
begreift, versteht der Kommunitarismus 6kologische Giiter wie saubere
Luft, stabiles Klima oder Artenvielfalt als eigenstindige kollektive Wer-
te, die unser gemeinsames Handeln leiten sollen. Eine solche Perspekti-
ve verandert die politische Landschaft grundlegend. Denn es geht nicht
mehr nur um individuelle Konsumentscheidungen unter Wahrung indi-
vidueller Willkiirfreiheit oder um technokratische Regulierungen, son-
dern um die Frage, wie Gesellschaften 6kologischere Lebensformen ent-
wickeln kénnen.

Die 6kologische Krise macht schmerzlich deutlich, wie sehr unser
Wohlergehen mit natiirlichen Systemen verwoben ist. Aber diese Ab-
hingigkeit ist kein Mangel, sondern Grundlage einer neuen Freiheit.
Wenn wir lernen, uns als Teil groferer Zusammenhinge zu begreifen
— von lokalen Okosystemen bis zum globalen Klima -, eréffnen sich
ganz neue Moglichkeiten konvivialen und verantwortungsvollen Han-
delns. Praktisch bedeutet dies eine Abkehr von rein individualistischen
Losungsansitzen hin zu gemeinschaftlichen Praktiken von Energiege-
nossenschaften, solidarischer Landwirtschaft oder Urban-Gardening
etc. pp. (vgl. Teilgabe-Team 2024). Gleichzeitig verweisen kommunitire
Perspektiven auf die Notwendigkeit, wirtschaftliche und politische
Institutionen so umzugestalten, dass sie gemeinwohlorientiertes Han-
deln férdern statt behindern. Ein zukunftsfihiges Freiheitsverstindnis
miisste in der Anerkennung unserer Verbundenheit und Abhingigkeit
begriindet sein — mit und von anderen Menschen, mit und von kiinfti-
gen Generationen und mit und von der natiirlichen Welt. In einer Zeit
planetarer Grenzen ist dies vielleicht die wichtigste Einsicht: Erst wenn
wir uns nicht mehr als isolierte Konsumenten, sondern als eingebet-
tete Gemeinschaftswesen begreifen, werden wir iiber die kommenden

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

203


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

Jahrzehnte den 6kologischen Herausforderungen abmildernd, fair und
resilient begegnen konnen. Der kommunitaristische Soziologe Amitai
Etzioni (1997) sprach davon, dass man vom »Ich« zu einem »Wir« kom-
men milsse; dies gilt auch heute noch, sofern zu dem »Wir« auch nicht-
menschliche Quasi-Subjekte gehoren.

Ich plidiere deshalb fiir ein neues, erweitertes kommunitires Frei-
heitsverstindnis, genauer: fiir das Konzept der konvivialen Freiheit.
Dieses geht iiber das westliche Ideal der Autonomie hinaus und begreift
Freiheit nicht als Befreiung von Bindungen, sondern als Fihigkeit,
wechselseitige Abhingigkeiten — auch gegeniiber nicht-menschlichen
Akteuren und Entititen — bewusst zu gestalten. Die aktuellen 6kologi-
schen Krisen zeigen deutlich: Gerade unser vermeintlich unabhingiges,
auf Ausbeutung natirlicher Ressourcen basierendes Lebensmodell
im Globalen Norden erweist sich als zutiefst abhingig - von billi-
gen Arbeitskriften anderswo, von endlichen Rohstoffen, von stabilen
Okosystemen. Konviviale Freiheit bedeutet in diesem Kontext, diese
Abhingigkeiten nicht zu leugnen oder auf andere oder in die Zukunft
zu verschieben, sondern aktiv zu gestalten — hin zu reziproken und fai-
ren Beziehungen zwischen Nord und Siid, zwischen Mensch und Natur.
Das konvivialistische Manifest (2014, 2020) mit seiner »Erklirung der
wechselseitigen Abhingigkeiten« weist hier den Weg: Es geht nicht um
Wohltitigkeit oder Almosen fiir die Ausgebeuteten dieser Welt, sondern
um die Anerkennung, dass unser vermeintlich unabhingiges Leben nur
durch die Auslagerung von Kosten an andere moglich wurde.

Wer dagegen auf Autonomie pocht, will sagen, dass sich sein oder ihr
Leben aus den Verbindungen mit anderen herausldsen lisst. Descartes
verstand unter dem Begriff der Substanz eine Entitit, die in ihrer Exis-
tenz von keinem anderen Ding abhingt — also autonom ist. Eine neue
Okologie miisste diese Substanzontologie hinter sich lassen und die Zu-
sammenhinge und Verbindungen zwischen allen Dingen betonen und
daraus schlussfolgern, dass nicht zuerst die Entitit und dann die Verbin-
dung kommt, sondern dass die Assoziation das Primire ist — ontologisch
und ethisch (Boisvert 2010). Wenn man die Welt relational betrachtet,
ist es sinnlos, anzunehmen, dass diesem Zusammenhang etwas voraus-
geht. Esist deshalb auch nicht itberzeugend, strikt zwischen Kultur und
Natur, zwischen menschlich und tierlich, tierlich und pflanzlich, belebt
und unbelebt zu unterscheiden - die grundlegende konzeptionelle Ein-
heit sollte vielmehr die Transaktion und das Kollektiv aus menschlichen
und nicht-menschlichen Wesen sein. Konvivialitit heif3t auch: Niemand

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

steht fir sich allein, niemand kann sich von anderen unabhingig ma-
chen.

Der Konvivialismus fingt solche Erfahrungen ein und theoretisiert
sie.”* Er beruht auf zwei zuerst in Frankreich publizierten Manifesten.
Das erste konvivialistische Manifest einer Gruppe von franzdsisch-
sprachigen Intellektuellen um den Soziologen Alain Caillé erschien im
Jahr 2013 und entwirft den Konvivialismus als eine politische Theorie,
eine normative Uberzeugung, eine transformatorische »Kunst des Zu-
sammenlebens« sowie als ein politisches Programm, das die grofien
politischen Ideologien des 20. Jahrhunderts iiberwinden will. Ziel der
Konvivialist:innen ist eine demokratische und egalitire Gesellschaft
jenseits der Wachstumslogik. In dieser sollen die Verbindungen von In-
dividuen, Gruppen und Gemeinwesen auf neue Art und Weise sichtbar
gemacht werden, daher auch der franzdsische Untertitel in Abgrenzung
zur amerikanischen Unabhingigkeitsbewegung: Declaration d’interde-
pendence. Der Konvivialismus ist eine dezidiert anti-utilitaristische
intellektuelle Stromung, die den Menschen anthropologisch weniger in
seinem Verlangen zu nehmen, sondern in seiner Fahigkeit und seinem
Bediirfnis charakterisiert, anderen etwas zu geben und sich miteinan-
der zu verbinden. Der spiritus rector des Konvivialismus, Alain Caillé,
ist zugleich auch der geistige Kopf der sog. M.A.U.S.S.-Bewegung
(»Mouvement Anti-Utilitariste dans les Sciences Sociales«, also »Anti-
utilitaristische Bewegung in den Sozialwissenschaften«). Das Manifest
formuliert Prinzipien einer neuen konvivialen Ordnung, die das Mitein-
ander ins Zentrum stellt. Entsprechend ist die einzige legitime Politik
»diejenige, die sich auf das Prinzip einer gemeinsamen Menschbheit,
einer gemeinsamen Sozialitit, der Individuation und der Konfliktbe-
herrschung beruft.« (Les Convivialistes 2014: 61) Konvivialismus basiert
auf vier Prinzipien, der Achtung einer gemeinsamen Menschheit und
gleicher Menschenwiirde, dem Prinzip der gemeinsamen Sozialitit, das

24 Konvivialismus leitet sich aus dem Begriff der Konvivialitat (von lat. convivere:
zusammenleben) ab. Convivialité, Convivialiad, Conviviality ist in vielen europdi-
schen Sprachen durchaus gebrauchlich —auf Deutsch ldsst sich seine Alltagsbe-
deutung am ehesten mit gastlich oder gesellig iibersetzen. Ausgehend von Ilvan
Illichs Buch Tools for Conviviality aus dem Jahr 1973, einem Klassiker der Sozial-
und Technikkritik, hat der Begriff der Konvivialitat in andere Debatten Eingang
gefunden, etwa in die britische Diskussion um eine neue Alltags-Multikultur

und eben in den aus Frankreich kommenden Konvivialismus.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

205


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

der Einsicht folgt, dass der grofite menschliche Schatz in der Qualitit
sozialer Beziehungen liegt, dem Prinzip der Individuation, d.h., dass
wir uns alle voneinander unterscheiden, dass Menschen also in ihrer
Individualitit anerkannt und geachtet werden wollen, und schliefilich
dem Prinzip, Konflikte auf nicht eskalative Weise auszutragen.

Das 2020 erschienene 2. konvivialistische Manifest geht tiber diese
vier Prinzipen hinaus und fithrt zwei weitere Prinzipien ein: das Prin-
zip der gemeinsamen Natiirlichkeit, d.h., dass Menschen nicht in einem
Verhiltnis der AufRerlichkeit zur Natur leben, sondern Teil von ihr sind
und in einer wechselseitigen Abhingigkeit zu ihr stehen. Hinzu kommt
ein allgemeiner Imperativ, nimlich Hybris einzuschrinken, Maf3losig-
keit und Allmachtstreben zu bekimpfen und nicht hinzunehmen. Ziel
dieses Prinzips ist, eine Politik des Maf3haltens und der Selbstbegren-
zung (gerade mit Blick auf die 6kologische Frage) anzuleiten.

Aus Sicht einer konvivialen Gesellschaft ist das moderne Verstind-
nis von Natur als blofRer Ressource, die menschlichen Zwecken zur
Verfigung steht, hochproblematisch. Stattdessen muss ein umfas-
sender Gesellschaftsbegriff entwickelt und etabliert werden, der die
Natur einschliefSt. Die Biologin Katrin Béhning-Gaese, der Rechts-
wissenschaftler Jens Kersten und der Historiker Helmuth Trischler
fordern in ihrem Manifest fiir eine biodiverse Gesellschaft (2025) im
Anschluss an den Konvivialismus einen neuen Gesellschaftsvertrag:
In der Priambel stiinde, dass Menschen versprechen, im Einklang
mit der Natur zu leben. Im ersten Artikel werden die intrinsischen,
instrumentellen und relationalen Werte der Natur anerkannt. Artikel
zwei und drei artikulieren zum einen die Abhiangigkeit der Menschen
von der biodiversen Lebenswelt, zum anderen die Verantwortung, die
Menschen fir die Natur zu itbernehmen haben (ebd.: 40). Der Umgang
mit der Natur miisse verantwortlich auf eine neue Balance abzielen,
auf die Gegenseitigkeit von Gabe und Gegengabe. Auf diese Weise soll
»die gemeinsame Entfaltung aller Arten (einschlieRlich der Menschen)
auf einem geteilten Planeten« gewihrleistet werden (ebd.: 56). Werden
Naturressourcen genutzt, milssen Menschen Gegenleistungen fiir die
Okosysteme erbringen, die die Leistungen bereitstellen (Adloff 2018,
2025).

Solch neue Formen von Gegenseitigkeit und Solidaritit setzen vor-
aus, dass die Interdependenz menschlicher und nicht-menschlicher
Existenzen erkannt und bejaht wird. Judith Butler (2016) stellt der
(neo-)liberalen Forderung nach individueller Autonomie die Erfahrung

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

entgegen, dass jeder Mensch von anderen Menschen und einer stabilen
Infrastruktur abhingig ist. Sobald man beginnt, die anderen Leben
(auch die nicht-menschlichen) als gleichwertig zum eigenen und ver-
woben mit dem eigenen Leben anzusehen, kann daraus eine neue Ethik
des Zusammenlebens erwachsen. Prekaritit und alle Formen sozialer
Ungleichheit beruhen auf der ungleichen Verteilung von Abhingig-
keiten und Verwundbarkeiten. Eine konviviale Politik sollte aber eben
nicht liberalistisch auf eine Autonomie ohne jede Abhingigkeit abzie-
len, sondern auf die Bejahung wechselseitiger Abhingigkeiten — eine
zentrale Idee Butlers, die sich bis zu Emile Durkheim und John Dewey
zuriickverfolgen lisst. Die Anerkennung der Verletzbarkeit des Lebens
kann eine Kultur der Kooperation nihren.

Alasdair Maclntyres (2001) Konzept der Anerkennung der Abhin-
gigkeit erhilt hier besondere Bedeutung. Eine konviviale Gesellschaft
wiirde nicht nur die Abhingigkeit von anderen menschlichen Akteuren
anerkennen, sondern auch unsere Abhingigkeit von intakten Okosyste-
men innerhalb planetarer Grenzen. Konviviale Freiheit fragt nicht: Wie
konnen wir uns von natiirlichen Grenzen emanzipieren?, sondern: Wie
konnen wir unsere Abhingigkeit von der Natur so gestalten, dass sie fiir
alle - Menschen wie nicht-menschliche Wesen - lebensfordernd ist? In
praktisch-normativer Hinsicht bedeutet dies einen radikalen Wandel
unserer Wirtschafts- und Lebensweise: von extraktiven zu regenera-
tiven Systemen, von Ausbeutung zu Reziprozitit. Angestrebt werden
sollte — wenn wir uns auf einen Wunsch, eine konkrete Utopie fiir
die kommenden 50 Jahre einlassen diirfen —also eine Gesellschaft, die
nicht Steigerung und Beschleunigung als Selbstzweck verfolgt, sondern
eine Gesellschaft, die sich autonom Ziele setzen kann und sich auch
in Freiheit zu begrenzen vermag. Eine Gesellschaft also, die nicht von
vorgeblichen 6konomischen oder systemischen Sachzwingen regiert
wird und die die westliche Hybris iiberwindet, die Natur beherrschen
zu wollen. Freiheit bedeutet dann nicht mehr Unabhingigkeit, sondern
die Fahigkeit, in einem radikal interdependenten System verantwortlich
zu koexistieren.

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

207


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Frank Adloff: Wirkliches und Mdgliches in der Klimakrise

Schluss: Vulnerabilitat, Grausamkeit und Selbstachtung

Der moderne, rechtlich verankerte Freiheitsbegriff, der individuelle
Willkiir schiitzt und Verantwortung externalisiert, erweist sich an-
gesichts 6kologischer Krisen und sozialer Ungleichheiten als zutiefst
problematisch. Die negative Freiheit des »beliebigen Wollens« legiti-
miert strukturelle Grausamkeiten, indem sie die Verletzbarkeit und
Abhingigkeit anderer — menschlicher wie nicht-menschlicher Wesen —
systematisch ignoriert. Die kommunitaristische und konvivialistische
Kritik offenbart, dass Autonomie ontologisch eine Fiktion ist. Wir sind
immer schon eingebettet in soziale und 6kologische Beziehungsgeflech-
te. MacIntyres anerkannte Abhingigkeit, die konvivialistische Achtung
der Hybris sowie die Anerkennung der gemeinsamen Natiirlichkeit
werden zu Maximen einer Ethik, die Verletzlichkeit nicht als Defizit,
sondern als konstitutiven Wesenszug des Seins begreift. Die Klimaka-
tastrophe demonstriert tiglich, wie sehr unser vermeintlich autonomes
Handeln die Lebensgrundlagen anderer zerstort. Die konviviale Freiheit
fordert daher eine radikale Umkehr: Nicht die Durchsetzung individu-
eller Interessen, sondern der Schutz der Wiirde aller Verletzbaren
- kiinftiger Generationen, marginalisierter Gemeinschaften, nicht-
menschlicher Lebensformen — muss erste Maxime werden.

Vor jedem Freiheitsanspruch steht das fundamentale Gebot, Leid
und Grausambkeit zu vermeiden. Dieses Prinzip von »Putting Cruelty
First« (Shklar 1982) ergibt sich aus der Anerkennung universaler Vul-
nerabilitit. Eine Gesellschaft, die sich an der Vermeidung von Ernied-
rigung und Zerstdrung orientiert statt an abstrakten Freiheitsrechten,
schafft erst die Bedingungen fiir ein gutes Zusammenleben. Mit dem
amerikanischen Pragmatisten Richard Rorty (1989) ist Grausamkeit das
Schlimmste, was wir einander antun kénnen. Es muss darum gehen,
mit Blick auf andere Menschen und nicht-menschliches Leben zu sehen,
dass unsere Unterschiede vernachlissigbar sind »im Vergleich zu den
Ahnlichkeiten im Hinblick auf Schmerz und Demiitigung« (ebd.: 310).
Eine anstindige Gesellschaft demiitigt die Menschen nicht, verletzt sie
in ihrer Selbstachtung nicht.?

25  Daraus folgt, dass nicht nur Menschen-, sondern auch Biirgerrechte, also demo-
kratische Prinzipien zu achten sind: »Wird einem Menschen das Biirgerecht ver-

weigert, so ist das eine einschneidende Beeintriachtigung seiner Fihigkeit, sein

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Konvivialitat im Anthropozan

Konviviale Freiheit tibersetzt diese Einsicht in politische Praxis:
Sie fordert Institutionen, die nicht-menschliche Wesen reprasentieren,
Wirtschaftsformen, die auf Reziprozitit statt Ausbeutung basieren, und
eine Demokratie, die ihre Entscheidungen an Maf3stiben der Inklusion
und Verwundbarkeit misst. Nur so lisst sich verhindern, dass Freiheit
weiterhin als Recht auf riicksichtslose Aneignung missverstanden wird.
In einer Welt radikaler Verflechtung wird damit die Vermeidung von
Grausamkeit zur ersten politischen Pflicht und der Schutz der Wiirde
aller Verletzbaren zum ethischen Maf3stab.

Dies fithrt uns zum letzten Punkt in diesem Essay, den besonders
klar der Philosoph und Kognitionswissenschaftler Thomas Metzinger
(2024) herausgestellt hat. Auch wenn die sozial-okologischen Katastro-
phen zum Teil nicht mehr abwendbar sind, wenn wir also im Kampf
gegen das Uberschreiten der planetaren Grenzen scheitern, kommt es
darauf an, in Wiirde zu scheitern. Die Erhaltung von Selbstachtung
fordert von uns, auch angesichts von Scheitern und Vergeblichkeit
das Richtige zu tun, einfach, weil es das Richtige ist. Dazu braucht es
Aufrichtigkeit, einen klaren Fokus auf Achtung der Wiirde sowie eine
Haltung der ethischen Sensibilitit und Selbstmitgefiihl: »Wir miissen
uns aktiv um die Vermeidung von Apathie, Verbitterung und emotio-
naler Erschépfung kiitmmern. Die planetare Krise erzeugt einen sich
radikal verindernden psychologischen Kontext fiir unser aller Leben.
Es kann deshalb sein, dass wir am Ende auch etwas ganz Neues lernen
miissen: in Anmut zu scheitern« (ebd.: 178). Scheitern in Wiirde ist
allerdings eine Moéglichkeit neben anderen. Ohne Wiirde zu scheitern,
wire noch deprimierender und grausamer — wenn auch dafir eine nicht
geringe Moglichkeit besteht. Aber es ist auch moglich, den 6kologischen
Katastrophen angemessen entgegenzutreten: in Wiirde, gerecht und
mit vergroferten gesellschaftlichen Problemlésungskapazititen.

Menschsein, das ja durch diese spezifische Gesellschaft geformt ist, auszudrii-

cken, und stellt folglich eine Demiitigung dar« (Margalit 1997: 59).

- am 12.02,2026, 10:33:43. - [

209


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am12.02.2026, 10:33:43.



https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

