
6. Konvivialität im Anthropozän. 
Sozialwissenschaften in der Transformation 

Wir leben in einer wissens- und wissenschaftsbasierten Gesellschaft, 
was bedeutet, dass auch die Politik auf der Basis wissenschaftlicher 
Erkenntnisse agieren und entscheiden muss. Dennoch folgen Wis
senschaft und Politik unterschiedlichen Handlungslogiken, sie bilden 
unterschiedliche Wertsphären und Lebensordnungen – so hat es schon 
Max Weber formuliert. In seinen beiden Vorträgen aus dem Jahr 1919 
»Wissenschaft als Beruf« und »Politik als Beruf« beschrieb er, wie sich 
Wissenschaftler:innen und Poltiker:innen in ihren Tätigkeiten an ganz 
unterschiedlichen Werten ausrichten. Führung durch die Wissenschaft 
kann man nach Weber nicht erwarten, im Gegenteil: Er plädiert be
kanntlich für die Werturteilsfreiheit der Wissenschaften. Natürlich 
folgt auch die Wissenschaft insgesamt einem Wert, nämlich dem der 
Wahrheit. Und die Fragestellungen kommen für die Sozialwissenschaf
ten zumeist auch aus vorliegenden gesellschaftlichen Problemlagen. 
Daher ist auch für Weber sozialwissenschaftliche Erkenntnis prinzipiell 
abhängig von gesellschaftlichen Bezugspunkten und Wertideen (Müller 
2007: 69). 

Positionierung, Kritik und Bewertung 

Wie sollten Analyse und Bewertung nun zueinanderstehen? Für Weber 
war klar, dass Wissenschaftler:innen aus ihrer Forschung keine norma
tiven oder politischen Statements ableiten sollten. Tun sie dies doch, 
sollten sie deutlich machen, nicht mehr als Wissenschaftlerin zu spre
chen, sondern aus der Perspektive einer engagierten Staatsbürgerin. 
Man kann dies als eine dualistische Position bezeichnen: Man trennt 
strikt zwischen wissenschaftlicher Analyse und politischem Handeln. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

Soziolog:innen liefern in einem solchen Modell möglichst »wertfreie« 
Erkenntnisse, die dann von politischen Akteuren genutzt werden (Ab
bott 2018). Externe Akteure (Staat, NGOs, Unternehmen) nutzen die 
Analysen oft für ihre eigenen Zielsetzungen und normativen Belange, 
was die Trennung von Wertung und Analyse vertieft. 

Im Gegensatz dazu hat sich die Tradition der marxistischen Kriti
schen Theorie (in der Nachfolge der Frankfurter Schule Horkheimers 
und Adornos etwa) mit dem Gebot der Werturteilsfreiheit nie zufrieden
geben wollen. Die ältere Kritische Theorie analysierte die Strukturen 
der modernen bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft in ihrer Ge
samtheit. Ihr ging es darum, verborgene Herrschaftsmechanismen 
und Ausbeutungsverhältnisse sichtbar zu machen, die herrschenden 
Ideologien und Rechtfertigungsnarrative zu entlarven und schließlich 
innere systemische Widersprüche aufzuzeigen, um so den Weg für 
eine wirklich freie und humane Gesellschaftsordnung zu ebnen. Weil 
nach Auffassung der Kritischen Theorie das gesellschaftliche Ganze 
ein normatives Ganzes ist, kann seine Analyse nicht wertfrei sein. Eine 
vorgeblich wertfreie Analyse akzeptiert die Dinge, wie sie sind, ist also 
wertend. Folglich ist die Trennung in Werte und Tatsachen künstlich. 
Diese Kritik ist durchaus plausibel, zugleich aber zu fundamental. Aus 
ihr folgt entweder gar nichts oder alles steht auf dem Spiel – man denke 
nur an Adornos berühmte Aussage in der Minima Moralia (1951) »Es gibt 
kein richtiges Leben im falschen«. 

Die Ablehnung der Trennung von wissenschaftlicher Analyse und 
wertenden Urteilen kann man mit Andrew Abbott (2018) monistisch 
nennen. Im Fall der Kritischen Theorie tritt sie als starker Monismus 
auf, der Wissenschaft und Politik als untrennbar verbunden ansieht, 
Forschung ist hier immer politisch engagierte Forschung. Aber der 
Monismus kann auch verdeckt auftreten, etwa wenn im Zuge von 
soziologischer Ungleichheitsforschung unter Zugrundelegung von 
Gleichheitsvorstellungen recht vorhersehbar geforscht wird.1 

1 Neben Webers dualistischer Perspektive und der monistischen Perspektive der 
Kritischen Theorie ist in den letzten Jahren eine Soziologie der Kritik (Boltanski 
2010) getreten – also eine Soziologie, die gesellschaftliche Akteure (wiederum 
vorgeblich wertneutral) dabei beobachtet, wie diese Institutionen, Sachverhal
te, Verhaltensweisen usw. kritisieren. Man untersucht die kritischen Kompeten

zen der Leute (Vobruba 2019), wiederum dualistisch. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 165 

Schon die philosophische Tradition des amerikanischen Pragmatis
mus hat differenziert aufgezeigt, dass in jede empirische Beschreibung 
von Fakten auch normative Annahmen und Wertungen einfließen. Im 
Anschluss an John Dewey und Hilary Putnam lässt sich sagen, dass es 
keine wertneutrale Erfahrung und Beschreibung der Welt gibt: »value 
and normativity permeate all of experience« (Putnam 2002: 30). Die Ver
schränkung von Fakten und Normativität ist der Grund dafür, dass es 
für Dewey und Putnam keine neutralen Konzepte von Wissenschaft und 
Rationalität geben kann. Wissenschaftliche Erkenntnisse sind immer 
an soziale Praktiken und den damit verbundenen Wertvorstellungen 
geknüpft, und das Sein kann nicht völlig unabhängig vom Sollen be
schrieben werden. Eine Trennung kann gar nicht erfolgen (Abbott 2019: 
108ff.): Erliegt man allein der Seite der Werte, wird Sozialwissenschaft 
tendenziös, willkürlich und nicht mehr orientiert an Prinzipien der 
Objektivität. Reine Objektivität, die sich komplett von Werturteilen 
abschneiden wollte, wäre komplett sinnlos bzw. eigentlich unmöglich, 
da Wertkonflikte immer in die Forschung hineinspielen. Folglich kann 
die Aufgabe nicht sein, Wissenschaft und Politik zu trennen. Vielmehr 
gilt es, sie auf kluge Art und Weise zu verbinden. 

Im Gegensatz zu den empirischen Sozialwissenschaften, die in Fra
gen des guten oder gerechten Lebens oft auf implizite oder möglichst 
zurückhaltende Werturteile setzen, verstehen sich praktische Philoso
phie und politische Theorie ausdrücklich als normative Disziplinen: Sie 
beanspruchen, begründete Positionen zu Bewertungsfragen zu entwi
ckeln. Dies geschieht auf dem Wege der externen oder der internen Kri
tik. Man bezieht sich in der Kritik entweder auf die von der Philoso
phin selbst entwickelten ethischen und moralischen Urteile und misst 
gesellschaftliche Realitäten an ihnen, oder man bezieht sich auf die in 
der Gesellschaft vorhandenen Wertmaßstäbe und fragt, inwieweit man 
ihnen in der Praxis selbst folgt. Dabei lassen sich ethische Fragen des gu
ten Lebens noch von universellen Gerechtigkeitsfragen unterscheiden. 
Ethische Fragen liegen gleichsam in der Mitte zwischen Geschmacks
urteilen, über die sich nicht vernünftig streiten lässt, und allgemeinen 
moralischen Verboten und Geboten. Die Sozialphilosophin Rahel Jaeggi 
(2014) hat vor einigen Jahren vorgeschlagen, diesen mittleren ethischen 
Bereich danach kritisch zu befragen, ob ethische Lebensformen in der 
Lage sind, die Probleme zu lösen, die sich ihnen stellen. Lebensformen 
sollen also daran gemessen werden, ob ihre Problemlösungsstrategien 
rational in dem Sinne sind, dass sie in einem Lernprozess adäquat auf 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

Probleme reagieren. Mit Blick auf die ökologischen Krisen – so viel soll
te klar geworden sein – ist dies für die zeitgenössischen Industriegesell
schaften zu verneinen. 

Das hat auch dazu geführt, dass sich heute umso dringlicher die 
Frage danach stellt, welche Rolle die Wissenschaften im Klimawandel 
spielen sollten. Sollte man alleinig Fakten präsentieren, sollte man ein- 
dringlich warnen, sollte man bestehende Verhältnisse kritisieren oder 
sollte man gar selbst aktivistisch eingreifen und deutlich politisch Partei 
ergreifen? Im Folgenden plädiere ich für einen pluralen Ansatz. Einer
seits muss es der Soziologie darum gehen, gesellschaftliche Praktiken, 
Strukturen und Diskurse soziologisch zu beobachten, also adäquat zu 
beschreiben, zu verstehen und zu erklären. Andererseits sind Sozial
wissenschaftler:innen nicht nur Beobachtende, sondern immer auch 
Teil der Lebenswelt, die sie betrachten, es ist auch ihre Lebenswelt. 
Sie halten manche Werte und Lebensformen für besser als andere und 
schätzen die Werte, die sie für besser als andere halten. Die eigenen 
Wertmaßstäbe sollte man dann ausweisen und nicht implizit belassen. 
Zu den Aufgaben der Sozialwissenschaften müsste dementsprechend 
ebenfalls gehören, die eigenen normativen Standpunkte zu reflektieren, 
sich zu ihnen zu bekennen und permanent zwischen diesen und den 
Gesellschaftsbeobachtungen zweiter Ordnung hin und her zu wechseln. 

Die Soziologie steht m.E. vor der zentralen Herausforderung, im 
Angesicht der Klima- und Umweltkrise ihre normativen Dimensionen 
grundlegend neu zu konzipieren. Anstatt in den überkommenen Ge
gensätzen von entweder Wertfreiheit oder politischem Engagement 
zu verharren, könnte sie zwischen den Standpunkten switchen und 
auch eine eigenständige normative Reflexionsebene entwickeln, die 
sich von politischer Theorie und Rechtswissenschaft inspirieren lässt, 
dabei aber die spezifisch soziologische Tiefenschärfe und Sensitivität 
für Ambivalenzen bewahrt. Nur auf diese Weise kann die Disziplin ihrer 
normativen Verantwortung als reflexive Wissenschaft gerecht werden, 
die gesellschaftliche Werte und Strukturen in ihrer Komplexität ernst 
nimmt. 

Abbott (2018) hat in diesem Zusammenhang einen innovativen 
Ansatz entwickelt, um die traditionellen Schwächen von dualistischen 
und monistischen Positionen in der Soziologie zu überwinden. Als Aus
weg erscheint ihm die Entwicklung einer eigenständigen normativen 
Subdisziplin vielversprechend, die entweder systematische oder fall
basierte Methoden normativer Reflexion entwickelt. Der »kanonische 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 167 

Ansatz« würde eine eigenständige normative Disziplin etablieren, die 
auf klassischen soziologischen Texten basiert. Abbotts »legalistischer 
Ansatz« entwickelt Normen dagegen fallbasiert durch Analyse konkre
ter Forschung, ähnlich dem Common Law. Beide Methoden benötigen 
hochqualifizierte Forschende, betonen aber unterschiedliche Wege – 
der eine systematisch-theoretisch, der andere praxisorientiert-empi
risch –, um normative Urteile zu begründen. In beiden Fällen geht es 
Abbott darum, normative Bewertungen in den Sozialwissenschaften 
explizit zu machen und sie zu begründen. 

Soziolog:innen können so betrachtet drei verschiedene soziale Po
sitionen einnehmen (Kumkar/Schimank 2025): Sie können sich erstens 
parteilich mit einer gesellschaftlichen Gruppe oder Forderung verbün
den und von dort aus wertend Stellung beziehen. Als Schlichter:innen 
versuchen sie zweitens aufklärend zu vermitteln, um aufzuzeigen, in 
welchen Hinsichten verschiedene Konfliktparteien partiell rechthaben. 
Eine abklärende Position schließlich versucht drittens zu zeigen, wie
so alle Konfliktparteien falschliegen. Parteilich sind in der Regel mar
xistische Perspektiven, liberale vermitteln und Differenzierungstheore
tiker:innen gefallen sich in der Rolle der Abklärer. Daran ist nichts zu 
kritisieren, denn diese drei Perspektiven befinden sich in einem produk
tiven Spannungsverhältnis und können gesellschaftlich wichtige Impul
se setzen. 

Den drei Positionierungen (Schlichten, Parteilichkeit, Abklären) 
lässt sich eine vierte Position hinzufügen, die jüngst von Katharina 
Hoppe (2023) als »positionierte Soziologie« vorgestellt wurde (der 
Begriff bezieht sich auf die Standortgebundenheit jeder soziologi
schen Perspektive). Positionierte Soziologie stellt eine grundlegende 
Alternative zu traditionellen Wissenschaftsmodellen dar, die zwischen 
vermeintlicher Neutralität (der »Blick von Nirgendwo«) und direk
ter parteilicher Politisierung oszillieren. Sie stellt einen anderen Weg 
dar, der die unvermeidliche Standortgebundenheit aller Erkenntnis 
produktiv macht und sich für eine reflexive Wissenschaftspraxis ein
setzt, die drei zentrale Einsichten verknüpft: Jede Forschung ist erstens 
notwendig perspektivisch, da sie von situierten Subjekten in konkre
ten Machtverhältnissen betrieben wird. Dies erfordert permanente 
Selbstverortung. Objektivität entsteht zweitens nicht durch Neutralität, 
sondern durch die bewusste Verknüpfung und Übersetzung multipler 
Standpunkte (Haraways »situiertes Wissen«). Und wissenschaftliche 
Praxis ist schließlich immer schon politisch – entweder stabilisierend 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

oder destabilisierend. Diese Wirkmacht gilt es bewusst und verantwor
tungsvoll zu gestalten. Im Gegensatz zu totalisierenden Systemkritiken 
entwickelt die positionierte Soziologie Hoppes ihre Kritik aus konkre
ten Verortungen heraus. Wahrheit wird als umstritten und prozesshaft 
verstanden, ohne auf Objektivitätsansprüche zu verzichten. Die eige
ne Positionalität gilt es ständig zu reflektieren, auf diese Weise soll 
der Raum für produktive Streitgespräche geöffnet werden, die der 
Komplexität sozialer Phänomene gerecht werden. 

Allen hier vorgestellten Positionen ist gemeinsam, dass sie sich in öf
fentlichen Diskursen jenseits enger wissenschaftlicher Zirkel engagie
ren, dementsprechend eine Form der öffentlichen Soziologie betreiben 
(Selke et al. 2023). Diese ist engagiert, an breiterer Öffentlichkeit ori
entiert und mit den drängenden Fragen der Zeit befasst. Das Konzept 
der öffentlichen Soziologie hat über die letzten Jahre an Bedeutung ge
wonnen und ist Teil der transformativen Wende in den Wissenschaf
ten. Man stellt Wissen für gesellschaftliches Handeln bereit und lässt 
sich zunehmend auf den Dialog mit gesellschaftlichen Akteuren ein, und 
zwar kooperativer und weniger belehrend als ältere Modelle von Wissen
schaftskommunikation dies vorsahen. Aus Sicht der öffentlichen Sozio
logie braucht es neben professionellen und spezialisierten Sozialwissen
schaften auch Forschende, die ihr professionelles Wissen und ihre nor
mative Haltung in die öffentlichen Debatten einbringen, um über ak
tuelle gesellschaftliche Krisen und Fehlentwicklungen aufzuklären und 
Lösungen anzubieten.2 

Doch aufzudecken, wo Gesellschaften ihren selbst gesteckten Zielen 
und Werten nicht entsprechen, reicht nicht. Die Analyse verbleibt so in 
der Haltung der Kritik. Während die Kritische Theorie den Schwerpunkt 
auf die Analyse der strukturellen Ursachen von sozialem Leiden konzen
triert, sollte man m.E. auch versuchen, alternative Möglichkeiten der 
Organisation des Zusammenlebens zu beleuchten und normativ positiv 
auszuzeichnen. Konstruktive Kritik beruht auf einer empirischen Iden
tifizierung und Aufhellung von Alternativen sozialer Organisation, die 

2 Zwischen Politik und Wissenschaft gibt es vielfältige Verknüpfungen, eine dif
ferenzierungstheoretische Separierung nach unterschiedlichen Eigenlogiken 
macht empirisch keinen Sinn: »Heute gibt es kaum mehr politische Entschei
dungen, die nicht durch Expertenanhörungen, durch die Urteile von Experten
gremien und durch wissenschaftliche Studien, Berichte und Evaluationen un
terfüttert, begleitet und legitimiert werden« (Büttner/Laux 2021: 27). 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 169 

einstweilen noch einen experimentellen Charakter zeigen.3 So gesehen 
haben wir danach gefahndet (vgl. Kapitel 5), welche gesellschaftlichen 
Akteure die aktuellen Gefährdungen mit einer machbaren und normativ 
plausiblen Gesellschaftstransformation beantworten wollen. Wenn man 
in Gesellschaften wegweisende Ideen und wertvolle soziale Experimen
te erblickt, dann nur, weil man mit der Problembeschreibung dieser In
itiativen übereinstimmt und selbst den Standpunkt der Wertneutralität 
partiell verlassen hat. Sozialwissenschafter:innen, die sich an der Suche 
nach Lösungen in Zeiten ökologischer Verheerungen beteiligen wollen, 
müssen wohl oder übel normativ Farbe bekennen und sich – wenigstens 
teil- und zeitweise – auf die Seite der Praktiken und Initiativen stellen, 
die ihrer Meinung nach Problemlösungspotential haben. Das bedeutet 
natürlich nicht, diese nur unkritisch gutzuheißen und in den Analysen 
nicht auf Probleme, Herausforderungen und Widersprüche hinzuwei
sen. Ob sie tatsächlich ein großes Problemlösungspotential haben, wird 
sich zudem erst in der Zukunft (im Futur II) erwiesen haben. 

Ich plädiere also für eine erneuerte, interdisziplinär orientierte, 
öffentliche, normativ reflektierte und positionierte Soziologie, die 
ferner die Grenzen herkömmlicher soziologischer Kritik reflektiert. 
Eine solche Soziologie will nicht nur beschreiben, sondern konstruk
tiv eingreifen. Unterschiedliche Traditionen der kritischen Soziologie 
(in der Nachfolge etwa von Marx, Adorno, Bourdieu oder Foucault) 
neigen zu einer Form der »Hyperkritik«. Sie beschreiben die kapi
talistische Gesellschaft häufig als ein allumfassendes, geschlossenes 
System, das jeden gesellschaftlichen Bereich durchdringt. Während 
solche Analysen wichtige Herrschaftsmechanismen aufdecken, laufen 
sie Gefahr, in einen »Messianismus ohne Messias« zu verfallen – eine 
Kritik, die zwar radikal ist, aber kaum Handlungsperspektiven eröffnet 
und wenig Orientierungswissen bietet (Caillé/Vandenberghe 2020). 
Solche überambitionierten Totalitätskonzepte sind intellektuell attrak
tiv, bergen aber einige Fallstricke: Widerstände, Ambivalenzen und 

3 Vor allem der amerikanische Pragmatismus, insbesondere John Dewey, hat de
mokratietheoretisch auf die zentrale Bedeutung einer experimentellen Einstel
lung bei der Reorganisation des Sozialen hingewiesen. Dazu auch Honneth 
(2015) und Adloff (2016). Vgl. auch Rothe/Hentschel/Schröder (2025), die für re
parative oder affirmative Formen der Kritik plädieren, die nicht nur dekonstru
ieren, sondern auch Möglichkeiten für gerechtere und inklusivere soziale Struk
turen und Praktiken erkunden sollen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

Wandel geraten zu schnell aus der Sichtweite. Mein Vorschlag lautet, 
theoretisch bescheidener, interdisziplinärer und empirisch fundierter 
an die zeitgenössischen Probleme heranzutreten. In Anlehnung an 
Abbott befürworte ich einen eklektischen, problemorientierten Ansatz 
(Adloff/Büttner 2013), der sich von begrifflichen Totalitäten abwendet 
und stattdessen konkrete gesellschaftliche Phänomene in den Blick 
nimmt. Das bedeutet auch, gezielt interdisziplinäre Kooperationen 
anzustreben, insbesondere in den Fällen, in denen die Komplexität des 
Problems so groß ist – Klimawandel und Biodiversitätsverlust sind hier 
wiederum zuvorderst zu nennen –, dass das Fachwissen mehrerer Dis
ziplinen zusammenkommen muss (Böhning-Gaese/Kersten/Trischler 
2025: 112ff.). Wissenschaftlicher Fortschritt entsteht weniger durch 
monolithische Theoriegebäude, als durch den produktiven Austausch 
und die Rekombination unterschiedlicher Perspektiven. 

Ein zentrales Konzept für eine solche erneuerte Soziologie ist das 
der »Interdependenz«. Dabei sind nicht nur menschliche Interaktio
nen in ihrer wechselseitigen Abhängigkeit entscheidend, sondern auch 
die Wechselbeziehungen mit nicht-menschlichen Akteuren (Tieren, 
Objekten, Ökosystemen) müssen berücksichtigt werden, besonders 
heute im Zeitalter des Anthropozäns. Damit verbinde ich die Forderung 
nach einem radikalen Perspektivwechsel: weg von substanzontologi
schen Ansätzen, hin zu einer relationalen Denkweise (Emirbayer 1997), 
die über menschliche Akteure hinausgeht, Kontingenz anerkennt und 
wissenschaftliche Erklärungen pluralistisch konzipiert. 

Soziologie im Anthropozän 

Kaum ein Begriff ist in den letzten Jahren derart breit rezipiert und 
diskutiert worden wie der des Anthropozäns. Im Jahr 2000 schlug der 
niederländische Atmosphärenchemiker und Nobelpreisträger Paul J. 
Crutzen auf einer Konferenz vor, den Begriff des Anthropozäns für den 
Beginn einer neuen geochronologischen irdischen Epoche einzuführen. 
Zwei Jahre später, im Jahr 2002, verfasste er mit dem Biologen Euge
ne Stroemer einen Aufsatz in Nature, in dem sie proklamierten, dass 
das Holozän, das vor 12.000 Jahren begann, beendet sei. Der Mensch 
sei nunmehr zur größten geologischen Kraft geworden (vgl. Horn/ 
Bergthaller 2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 171 

Die Anthropocene Working Group (AWG) entschied im April 2023, 
den Crawford Lake in Kanada als offiziellen Referenzpunkt und das 
Jahr 1952 für den Beginn des Anthropozäns festzulegen (Will/Trischler 
2025). Entscheidendes Kriterium war der deutliche Anstieg von Plu
tonium-239 in den Sedimentschichten des Sees im Jahr 1952, der auf 
den ersten US-amerikanischen Wasserstoffbombentest im November 
1952 zurückgeht. Der nur wenige Hektar große, aber 24 Meter tiefe 
in Ontario gelegene See besitzt als meromiktischer See die besondere 
Eigenschaft, dass sich seine Wasserschichten nicht vermischen. Diese 
einzigartige Schichtung ermöglicht eine präzise Datierung vergange
ner Umweltveränderungen, ähnlich wie Baumringe. Doch eine offizielle 
Anerkennung als geologische Epoche durch die International Union 
of Geological Sciences (IUGS) wurde dem Begriff des Anthropozäns 
im Februar 2024 versagt – die zuständige Subcommission on Quater
nary Stratigraphy lehnte die Aufnahme in die Geologische Zeitskala 
mehrheitlich ab. Gleichzeitig würdigte das Gremium den Begriff als 
»unverzichtbaren Indikator« für den menschlichen Einfluss auf das 
Erdsystem (Piepenbrink 2025). Der enormen Bedeutung des Konzepts 
hat die fehlende offizielle Anerkennung durch die Geowissenschaften 
keinen Abbruch getan. 

Ausgedrückt werden soll mit dem Begriff, dass die Auswirkungen 
menschlicher Lebensformen und Technologien nicht auf lokale Eingrif
fe in die Natur beschränkt bleiben, sondern als nicht-beabsichtigte wie 
beabsichtigte Folgen menschlicher Aktivitäten bis in die geologischen 
Sedimente der Erde hinein im globalen Maßstab nachweisbar sind: et
wa durch den Klimawandel, die Übersäuerung der Meere, den massiven 
Ressourcenverbrauch, die Verbreitung von Plastikmüll, Bodenverluste, 
radioaktive Abfälle und durch den Verlust an Biodiversität. Menschliche 
Eingriffe in die Natur lassen sich zwar bis in das Neolithikum zurück
verfolgen, doch erst mit dem Industriekapitalismus des 19. Jahrhunderts 
zeigt die deutliche Steigerung von CO2-Emissionen einen Umbruch an. 
Nach dem Zweiten Weltkrieg wiederum findet eine enorme Beschleu
nigung (great acceleration) in der Belastung des Erdsystems statt (Steffen 
et al. 2015): CO2-Ausstoß, Energie-, Wasser- und Düngemittelverbrauch 
haben exponentiell wachsend seither dramatisch zugenommen. 

Auch außerhalb der Naturwissenschaften setzte schnell eine Debat
te um den neuen Begriff ein. Er markiert einen historischen Wende
punkt und fordert dazu auf, die Rolle des Menschen in seinem Verhältnis 
zur Welt neu zu bedenken. Inzwischen kann man die sozial- und kul

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

turwissenschaftlichen Publikationen, aber auch die Kunstaustellungen 
und Konferenzen hierzu kaum noch zählen (vgl. Hamilton/Bonneuil/ 
Gemenne 2015; Laux/Henkel 2018; Chandler/Grove/Wakefield 2020; 
Bajohr 2020). Einen wichtigen Auftakt bildete ein Aufsatz des indisch- 
amerikanischen Historikers Dipesh Chakrabarty (2009), in dem er die 
Frage aufwirft, ob menschliche Geschichte und Erdgeschichte nicht viel 
enger verzahnt werden müssten. Hierfür seien nicht allein historische 
Epochen wie der Kapitalismus oder bestimmte Kulturen mit ihren 
naturverändernden Wirkungen zu analysieren, sondern der anthropos 
als Spezies selbst. 

Dies hat in den Sozialwissenschaften rasch zu der kritischen Frage 
geführt, ob der Begriff des Anthropozäns als »Zeitalter des Menschen« 
nicht viel zu undifferenziert sei. Er verschleiere, dass nicht alle Men
schen gleichermaßen zur tiefgreifenden Veränderung des Lebens auf 
der Erde beigetragen haben, sondern die früh industrialisierten Länder 
eine größere moralische Verantwortung für die Erderwärmung als 
andere tragen. Deshalb sind in den letzten Jahren alternative Begriffe 
wie Kapitalozän, Anglozän oder Technozän vorgeschlagen worden, um 
deutlich zu machen, dass vornehmlich die westliche Moderne bzw. der 
Kapitalismus die planetaren Veränderungen hervorgebracht hat (vgl. 
Bonneuil/Fressoz 2017; Moore 2020). 

Chakrabarty hat dieser berechtigten Kritik entgegengehalten, dass 
es nicht hinreicht, darauf hinzuweisen, dass der Kapitalismus die Ur
sache aller ökologischen Probleme darstellt. Man müsse »über die poli
tische Ökonomie und die üblichen sozialwissenschaftlichen Kategorien 
hinausgehen und sich Wissen über die Erdsystemwissenschaften aneig
nen, über die Geschichte der Evolution und der Massenaussterben auf 
dem Planeten, über die Bedeutsamkeit der Biodiversität für alle Lebens
formen, über den Menschen als minoritäre Lebensform und darüber, 
wie das Zusammenspiel von Geologie und Biologie diesen Planeten für 
einfaches und komplexes Leben bewohnbar gemacht hat. Mit anderen 
Worten: Es geht um deep history, also Tiefenhistorie. Unabhängig davon, 
ob man es Kapitalozän, Anthropozän oder sonst wie nennt« (Chakrabar
ty 2025: 6). Wir müssen sozusagen nicht nur das Anthropozän sozialisie
ren (also aufzeigen, welche Teile der Menschheit zu welchen planetaren 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 173 

Veränderungen beigetragen haben), sondern auch das Soziale planeta
risieren (also menschliche Gesellschaften planetar verorten).4 

Manche Erdsystemwissenschaftler:innen scheinen die Hoffnung 
zu hegen, dass aus den kumulativen Effekten des unkoordinierten 
menschlichen Handelns einmal eine kollektive Handlungsfähigkeit er
wächst. Bereits kurz vor dem Millennium formulierte der Klimaforscher 
Hans Joachim Schellnhuber in einem Aufsatz für Nature die Hoffnung 
auf ein neues globales Subjekt: »The global subject is real, although 
immaterial […]. Global telecommunication will ultimately establish a 
cooperative system generating values, preferences and decisions as cru
cial commonalities of humanity online« (Schellnhuber 1999: 22). Diese 
Erwartung hat sich nicht erfüllt, die Menschheit ist weiterhin weit davon 
entfernt, dem Klimawandel als kollektives Subjekt entgegenzutreten. 
Gleichwohl halten Teile der Erdsystemwissenschaften an der Forderung 
fest, dass die Menschheit ihre Verantwortung für den Planeten endlich 
wahrnehmen müsse, etwa durch Prozesse des Geo-Engineering. Auf die 
Spitze getrieben wird dieser Steuerungsoptimismus von der Vorstel
lung, in der Künstliche Intelligenz das Kommando über das Erdsystem 
übernimmt (Lovelock 2019). Das Anthropozän käme dann schon bald 
an sein Ende und wir beträten das »Novazän«, das angeblich eine neue 
Form von Nachhaltigkeit ermöglichen soll. 

Bei aller Kritik am Begriff des Anthropozäns hat er den Sozialwissen
schaften doch einen wichtigen Anstoß gegeben, erneut über das Kon
zept von agency nachzudenken. So wird in posthumanistischen Ansätzen 
die These vertreten, dass die Unterscheidung zwischen menschlichem 
Handeln und der Passivität der Natur nicht mehr trage – etwa bei Bru
no Latour (2017), Karen Barad (2012) und Donna Haraway (2018). »Ma
terie« und »Leben« werden als Aktanten behandelt, denen eine Hand
lungsträgerschaft zukommt. Mittlerweile besteht eine gewisse Einigkeit 
darüber, dass die ökologischen Krisen im Anthropozän nur begreifbar 
sind, wenn man Natur und Gesellschaft nicht länger als Gegensätze be
trachtet. Das Anthropozän lässt uns deutlicher denn je die Historizität 
von Natur und die Verwobenheit von menschlichen Gesellschaften mit 
dem Planeten Erde begreifen. Die einstige Vorstellung, dass mensch
liche Gesellschaften vor dem Hintergrund einer relativ stabilen Natur 
ihre Geschichte getrennt von der Naturgeschichte schreiben, ist nicht 

4 Siehe Clark/Yusoff (2017) und ausführlicher die programmatischen Bücher von 
Clark und Szerszynski (2021) sowie von Hanusch und Leggewie (2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

haltbar. Auch das Konzept des Umweltschutzes zur Sicherung ökologi
scher Ressourcen betrachtete Natur als einen externen Handlungskon
text für menschliche Gesellschaften. Das Erdsystem ist dabei allerdings 
nicht als ein homogener Planet zu begreifen; vielmehr besteht es in sich 
selbst aus komplexen Systemen mit eigenen Zeitlichkeiten, unterschied
lichen Schwellenwerten und Kipppunkten, was ökologischen Verände
rungsprozessen außerordentlich hohe Kontingenzen verleiht (vgl. Stef
fen et al. 2015). 

Für die Sozialwissenschaften stellt sich deshalb im Anthropozän die 
Frage, ob und in welcher Weise das Erdsystem in die Analyse aufzuneh
men ist. Bruno Latour (2017: 172ff.) spricht in diesem Zusammenhang 
von »Gaia« im Anschluss an James Lovelock und Lynn Margulis: Die 
Gaia-Hypothese beschreibt die Erde als selbstregulierenden »Super
organismus«, in dem Leben und abiotische Faktoren durch komplexe 
Rückkopplungen verbunden sind. Dieses System entwickelt sich ständig 
weiter und hält durch adaptive Prozesse lebensfreundliche Bedingun
gen wie einen bestimmten Sauerstoffgehalt in der Atmosphäre aufrecht 
– ähnlich der Homöostase in Organismen. Alle Organismen ko-kreieren 
demnach selbst ihr Habitat – eine bloße »Umwelt« existiert nicht, nichts 
auf der Erde ist passiv. 

Für die Sozialwissenschaften im Anthropozän stellen sich vor die
sem Hintergrund fundamentale Probleme: Wie muss das Verhältnis 
von »Natur« und »Gesellschaft«, »System« und »Umwelt«, »Innen« 
und »Außen« begrifflich neu konfiguriert werden? Wie weit muss sich 
die Soziologie für die Naturwissenschaften und die Erdsystemanalyse 
öffnen, um die komplexen Interaktionsverhältnisse zwischen Gesell
schaft und Natur besser analysieren zu können? Chakrabarty (2020) 
entwickelt diesbezüglich die Unterscheidung zwischen dem Konzept 
des Globalen einerseits und dem Begriff des Planeten andererseits. 
Während das Globale auf menschlichen Erfahrungen basiert, entzieht 
sich der Planet als wissenschaftliche Abstraktion der Wahrnehmung. 
Die planetare Perspektive wird vor allem durch die Erdsystemwissen
schaften erschlossen, die die Erde quasi von außen betrachten und 
systemische Lebensbedingungen (durchaus auch interplanetar) analy
sieren. Chakrabarty ordnet das bisherige Nachhaltigkeitsdenken der 
erdgebundenen, menschzentrierten Sphäre zu, wohingegen der Begriff 
der Habitabilität die planetare Ebene kennzeichnet. Die Begegnung mit 
dem Planeten konfrontiert uns mit den existenziellen Voraussetzungen 
des Lebens, die völlig unabhängig von menschlichen Belangen existie

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 175 

ren. Dieses planetare Denken bricht somit mit anthropozentrischen 
Weltbildern und verortet den Menschen als eine unter vielen Spezies, 
deren Überleben von übergeordneten planetaren Prozessen abhängt, 
ohne dass diese Prozesse ihrerseits auf den Menschen angewiesen 
wären (Hanusch/Leggewie 2021). 

Das Konzept der Nachhaltigkeit (siehe Kapitel 1) wird dadurch her
ausgefordert: Herkömmliche Programme der Nachhaltigkeit betrachten 
Natur weiterhin als eine exogene Größe, die um der Menschheit und 
ihrem Interesse an natürlichen Ressourcen willen nicht restlos vernutzt 
werden darf. Schutzgut ist eigentlich die »nachhaltige Entwicklung« 
und damit der Mensch, nicht die Natur oder die Biodiversität an sich. 
Nachhaltigkeit mit seinen sozialen, ökonomischen und ökologischen 
Prinzipien fordert permanent dazu auf, zwischen den drei normativen 
Zielstellungen abzuwägen. Das ökologische Prinzip ist institutionell 
und rechtlich viel zu schwach abgesichert, als dass es sich gegenüber 
den beiden anderen Prinzipien durchsetzen könnte (Böhning-Gaese/ 
Kersten/Trischler 2025: 47ff.). 

Das Konzept des Anthropozäns fordert im Unterschied dazu auf, 
aus einer planetaren Perspektive nach der Habitabilität auf der Erde 
zu fragen. Ethisch korrespondiert diese Sichtweise mit der Behaup
tung, dass der Natur (den Tieren, den Pflanzen, den Ökosystemen) 
ein eigenständiger, ein intrinsischer Wert zukomme. Der planetare 
Blickwinkel provinzialisiert also menschliche Perspektiven und führt zu 
einer Dezentrierung des Menschen. »Zahlenmäßig bilden Mikroben die 
Mehrheit der Lebensformen auf der Erde. Und diese anderen Lebens
formen – wie Bakterien oder das Phytoplankton in den Meeren –, die 
wir normalerweise als minderwertig betrachten, halten das Haus des 
Lebens lebendig. Wenn man sich das Leben als mehrstöckiges Gebäude 
vorstellt, kümmern sich die Geschöpfe unten um dessen Betrieb; wir 
leben in der obersten Etage und denken nicht an sie. Wir sind eine do
minante Minderheit, die dem lebenserhaltenden System des Planeten 
die Lebensfähigkeit nimmt« (Chakrabarty 2025: 8). 

Ein weiteres Spannungsmoment ergibt sich aus den extrem unter
schiedlichen Zeitlichkeiten, mit denen die Konzepte der Nachhaltigkeit 
bzw. des Anthropozäns operieren. Nachhaltigkeit hat das Leben künfti
ger Generationen (primär Kinder, Enkel und maximal noch Urenkel) im 
Blick. Das Anthropozän bezieht sich auf Zeithorizonte des Erdsystems, 
die im Rahmen menschlicher Temporalitäten schwer zu fassen sind. 
Doch zeigen Klimawandel und Biodiversitätsverlust die Notwendig

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

keit auf, auch ferne Zukünfte in die Entscheidungen der Gegenwart 
einzubeziehen. Sowohl die Folgen der Erderwärmung als auch die des 
Artenschwunds sind in keiner Weise zeitlich zu überschauen, sie werden 
mehrere Zehntausende oder gar Hunderttausende von Jahren umfas
sen und sprengen das bisherige Verständnis menschlicher Geschicht
lichkeit. Gleichzeitig läuft jede normative Inanspruchnahme ferner 
Zukünfte (»Longtermism«) Gefahr, gegenwärtige Einwände dadurch zu 
delegitimieren, dass sie auf zeitlich entfernte, aber vermeintlich höhere 
Ziele verweist – wie etwa das Überleben der Menschheit in der Zukunft 
(siehe Kapitel 4). 

Theoretische Konzepte und politische Begriffe wie Degrowth, Rechte 
der Natur, buen vivir, ubuntu, Resilienz, Habitabilität und Klimakolonia
lität weisen ebenfalls auf die Umstrittenheit des Nachhaltigkeitsbegriffs 
hin und formulieren eine deutliche Kritik am Brundtlandschen Ver
ständnis von Nachhaltigkeit (Sconfienza 2019). Insbesondere der Blick 
auf Epistemologien und Ontologien des Globalen Südens zeigt, dass 
der westliche Naturalismus, der auf der ontologischen Trennung von 
menschlichen Subjekten und Objekten der Natur beruht, nicht uni
versell gültig ist (Descola 2014). Auch das Verständnis dessen, was der 
Westen als »Natur« bezeichnet, variiert, denn auch innerhalb der Ge
sellschaften des Globalen Nordens werden Konflikte um diese Frage 
ausgetragen, da hier keineswegs ausschließlich ein dualistisches und 
instrumentelles Naturverständnis anzutreffen ist (vgl. Adloff 2025). 

Die Sozialwissenschaften benötigen aus meiner Sicht deshalb eine 
grundlegende ontologische Neuausrichtung, welche die traditionelle 
Trennung von Natur und Kultur überwindet.5 Dieses Erfordernis wurde 
zwar bereits im frühen 20. Jahrhundert durch Philosophen wie John 
Dewey, Alfred North Whitehead und Martin Heidegger thematisiert, 
blieb für die Soziologie langfristig gesehen jedoch weitgehend folgenlos. 
In den Anfangsjahren der Soziologie bestanden noch engere Verbin
dungen zu anderen wissenschaftlichen Disziplinen und der Blick auf 

5 Wie schwierig dies ist, zeigt sich allein schon sprachlich. Wir sind es gewohnt, 
von »der Natur« zu sprechen und in dieser Redeweise schwingt sogleich mit, 
dass wir diesen Bereich des Lebendigen von den Menschen und der Gesellschaft 
separieren und ihn verdinglichen (Morizot 2020: 7ff.). Uns fehlen die Begriffe 
für ein alternatives Verständnis von »Natur« – weshalb ich ihn notgedrungen 
weiterhin benutzen, trotz des Wissens um seine Problematik. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 177 

natürliche Gegebenheiten wie Klima, Bodenbeschaffenheit, die Verbrei
tung von Tieren und Pflanzen oder Wasserressourcen war ein anderer. 
Sie wurden regelmäßig in soziologische Analysen einbezogen (Schroer 
2022).6 Mit der zunehmenden Etablierung der Disziplin (spätestens ab 
Mitte des 20. Jahrhunderts) gingen jedoch die interdisziplinäre Perspek
tive wie das Einbeziehen nicht-menschlicher Gegebenheiten verloren 
und die Soziologie konzentrierte sich fortan auf menschliche Gesell
schaften und die Logik des Sozialen. Erst die aktuellen ökologischen 
Krisen haben dazu geführt, dass Natur und Gesellschaft umspannende 
Betrachtungsweisen wieder stärker in den Vordergrund rücken. Freilich 
lässt sich eine intensivere Auseinandersetzung mit dem Verhältnis von 
Natur und Gesellschaft erst seit den 2010er Jahren beobachten.7 Damit 
bleibt die Soziologie in ihrer theoretischen und methodischen Ausrich
tung weiterhin stark auf menschliche Interaktionen fixiert, während die 
Rückbesinnung auf materielle und ökologische Faktoren noch immer 
ein Randthema darstellt. 

Der vorherrschende kulturalistische Ansatz der Soziologie ba
siert auf einer problematischen Subjekt-Objekt-Dichotomie, die nicht 
nur zentrale Fragen unbeantwortet lässt, sondern selbst zum Teil des 
Problems geworden ist. Die soziologische Tradition der »sozialen Kon
struktion der Wirklichkeit« (Berger/Luckmann 1972) hat natürliche 

6 Das Werk des Soziologen Markus Schroer Geosoziologie. Die Erde als Raum des Le
bens (2022) revitalisiert vergessene Traditionen der Bio- und Geosoziologie – 
von René König bis Rudolf Steinmetz – und entwickelt eine radikal inklusive 
Gesellschaftstheorie, in die nicht-menschliche Aktanten wie Steine, Pflanzen 
und Tiere gleichberechtigt integriert werden sollen. Während der soziologische 
Mainstream noch immer am cartesianischen Ideal des von der Natur getrenn
ten Menschen festhält, analysiert Schroer Phänomene wie Pandemien, Klima

wandel und Artensterben auf Basis der These, dass die Trennung von Gesell
schaft und Natur nicht haltbar ist. Sein Buch entfaltet eine umfassende »ter
restrische« Theorie, die menschliche und nicht-menschliche Akteure in ihrem 
symbiotischen Zusammenspiel untersucht – von Geoarchitekturen über Tier- 
Mensch-Beziehungen bis hin zur Terrapolitik (vgl. Leggewie 2023). 

7 Als Ausnahme kann das Frankfurter Institut für Soziale Ökologie (ISOE) gelten: 
Seit Ende der 1980er Jahre arbeitet man hier explizit an einer kritischen Theorie 
gesellschaftlicher Naturverhältnisse. Dabei geht man nicht von isolierten Um

weltproblemen aus, sondern betrachtet Gesellschaft und Natur als Pole eines 
Vermittlungszusammenhangs (Brand/Görg 2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

Lebensgrundlagen systematisch ausgeblendet. Die Disziplin bewegt 
sich typischerweise im Rahmen des westlichen Naturalismus, der von 
einer einzigen Natur und von multiplen kulturellen Perspektiven darauf 
ausgeht. Der Anthropologe Philippe Descola (2011, 2014) hat die tief ver
wurzelte westliche Dichotomie zwischen Subjekt und Objekt analysiert, 
die sich in der Spannung zwischen materialistischen und mentalisti
schen Positionen manifestiert. Während die Naturwissenschaften alles 
auf materielle Prozesse reduzieren, betont der semiotische Idealismus 
die zeichenvermittelte Zugänglichkeit der Welt. Diese westliche dualis
tische Ontologie hat die Natur zum bloßen Ressourcenlager degradiert 
und sie gleichzeitig aus dem Gegenstandsbereich der Kulturwissen
schaften ausgegrenzt. 

Bemerkenswerterweise haben die einflussreichsten soziologischen 
Theorien – von Marx, Weber und Durkheim über Schütz, Mead und 
Parsons bis zu Habermas, Luhmann, Bourdieu, Giddens und Foucault 
– diese natur-kulturelle Trennung im Großen und Ganzen unkritisch 
übernommen und sich ausschließlich auf menschliche Gesellschaf
ten vor einem vermeintlich stabilen Naturhintergrund konzentriert. 
Die Science and Technology Studies, und insbesondere die Arbeiten 
Bruno Latours (2008), stellen hier eine wichtige Ausnahme dar. Der 
französische Soziologe und Philosoph Latour zeigt bekanntlich, dass 
die moderne Trennung von Natur und Kultur zwar diskursiv behauptet, 
aber praktisch nie vollzogen wurde. Tatsächlich ist unsere Realität durch 
hybride Mensch-Natur-Technik-Verbindungen geprägt, die Latour als 
Quasi-Subjekte mit eigener Handlungsmacht begreift.8 

Die Moderne betreibt nach Latour (2008: 127) eine doppelte Verleug
nung: Sie schafft fortwährend Hybridwesen, während sie gleichzeitig 
deren Existenz konzeptionell leugnet. Im Gegensatz dazu waren »vor
moderne« Gesellschaften sich der wechselseitigen Bedingtheit von 
Natur- und Sozialordnung bewusster und handelten entsprechend 
vorsichtiger. Das Anthropozän zwingt uns nun, diese verdrängten Zu
sammenhänge anzuerkennen, da wir in Phänomenen wie Klimawandel, 
Überfischung der Meere oder Wasserverschmutzung unsere eigenen 
Spuren in der Natur wiedererkennen müssen. Diese Einsicht markiert 

8 Die Ignoranz der soziologischen Klassiker gegenüber ökologischen Fragen gilt 
es auch in der universitären Lehre zu bedenken, gerade auf der Ebene des Ka
nons soziologischer Theorien besteht hier noch ein großer Reform- und Revisi
onsbedarf (weiterführend dazu: Gardner/Mueller 2025). 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 179 

den entscheidenden Wendepunkt im Verständnis des Mensch-Natur- 
Verhältnisses. 

Wichtig ist in diesem Zusammenhang aber auch zu sehen, dass der 
westliche Naturalismus nicht total ist: Zwar ist richtig, dass sich seit dem 
17. Jahrhundert eine mechanistische Naturvorstellung und seit dem spä
ten 19. Jahrhundert eine Trennung zwischen Natur- und Kulturwelten 
etabliert hat. Doch wäre es falsch, diese Kosmologie als die einzige west
liche Denktradition darzustellen. Wie Descola (2014) selbst einräumt, 
hat die phänomenologische Tradition stets auch holistische, ganzheit
liche Erfahrungsdimensionen betont, die nicht in der Subjekt-Objekt- 
Trennung aufgehen. So untersucht die Ökophänomenologie, wie Men
schen Natur sinnlich-leiblich erfahren, wie diese Erfahrungen persön
lich transformativ wirken und Werthaltungen begründen können (Ott/ 
Meyer 2024; Weber 2016). Solche Erfahrungen machen Menschen in ih
rem Alltag ständig – Natur wird nicht nur als Ressource oder mecha
nistisches System wahrgenommen, sondern auch emotional erlebt und 
als Interaktionspartner – als ein »Du« – erfahren (Krebs 2021). Diese al
ternativen Naturbeziehungen zeigen sich besonders deutlich in roman
tischen Bewegungen (vgl. Rosa 2016: 599ff.), auch wenn sie im wissen
schaftlichen Mainstream marginal blieben.9 

Moderne Lebenswelten oszillieren zwischen zwei Welten: einer
seits dem formalen Wissenschaftswissen, andererseits alltäglichen 
holistischen Erfahrungen, die damit nicht immer übereinstimmen (vgl. 
Feenberg 2013). Zwar prägt wissenschaftliches Wissen unsere Wahrneh
mung (etwa von Pflanzen durch das Wissen um die Photosynthese oder 
des Sternenhimmels durch Astronomie), doch existieren parallel stets 
nicht-wissenschaftliche, holistische Erfahrungsmodi, die im offiziellen 
Diskurs zumeist prekär bleiben. Die von Max Weber diagnostizier
te »Entzauberung der Welt« ist bei weitem nicht so vollständig, wie 
Descola und Latour suggerieren – dies zeigt sich in alternativen Heil
methoden, esoterischen Strömungen und ökologischen Bewegungen, 

9 Die lyrische Soziologie Andrew Abbotts (2007) liefert die passende Metho

dik. Sie beruht auf einer ästhetisch-emotionalen Herangehensweise, die soziale 
Wirklichkeit nicht primär erklären, sondern erlebbar machen will. Sie nutzt li
terarische Mittel, um Atmosphären, Stimmungen und subjektive Erfahrungen 
zu vermitteln – und erinnert daran, dass Gesellschaft nicht nur aus Strukturen, 
sondern auch phänomenologisch aus sinnlichen Erfahrungen besteht. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

die ganzheitliche Verbundenheit praktizieren.10 Interessanterweise 
kann sogar wissenschaftliche Erkenntnis, etwa über ökologische Ver
netzungen, zu einem Überwinden naturalistischer Ontologien im Alltag 
führen (Adloff 2025). Bewegungen wie Tierrechte oder Veganismus de
monstrieren deutlich, wie die westliche naturalistische Ontologie ins 
Wanken gerät. Alltägliche Praktiken von Schäfern, Hundebesitzerinnen 
oder Gärtner:innen, aber auch künstlerische Ausdrucksformen existie
ren jenseits der postulierten Dichotomie. Bauern, die nicht vollständig 
auf industrialisierte Tierhaltung umgestellt haben, beschreiben ihre 
Beziehung zu Kühen und Schweinen oft als wechselseitig – ein Geben 
und Nehmen von Fürsorge, Arbeit und Emotionen (Despret/Porcher 
2007). Porcher (2014) betont, dass Gesellschaften de facto aus Menschen 
und domestizierten Tieren bestehen. Seit der Jungsteinzeit arbeiten 
Tiere für den Menschen und formen so eine einzigartige symbiotische 
Beziehung. Sie existieren in einem Zustand des »becoming with«: nicht 
erst isoliert und dann in Kontakt tretend, sondern von vornherein 
aufeinander bezogen und sich wechselseitig transformierend. 

Latours (2018) politische Schlussfolgerungen, die unser etabliertes 
Politikverständnis grundlegend herausfordern, schließen hieran an. 
Sein zentrales Argument lautet, dass der Schutz des fragilen Systems 
Gaia eine Wiederherstellung unserer beschädigten Beziehungen zu den 
verschiedenen Bestandteilen der Erde erfordert – zu Regenwäldern, 
Ozeanen, Biodiversitäts-Hotspots, Tieren oder Böden. Seine Forderung 
zielt auf eine tiefgreifende Neuorientierung unseres politischen und 
gesellschaftlichen Systems ab. Er fordert, dass Gemeinschaften, deren 
Existenz eng mit bestimmten Ökosystemen verbunden ist, sich mit 
diesen nicht-menschlichen Entitäten aktiv verbünden sollen. Diese 
Allianzen beschreibt Latour als neue geo-soziale Klassen, ein Konzept, 
das er gemeinsam mit Nikolaj Schultz entwickelt hat (Latour/Schultz 
2022). 

10 Ganzheitliche Denkweisen sind selbstverständlich nicht per se normativ gut und 
unproblematisch. Der Impuls, ein anderes, esoterisches Naturverhältnis zu eta
blieren, kann auch in regressiven Naturmystizismus und Irrationalismus kippen. 
Esoterik ist in rechtsextremen und völkischen Kreisen seit dem frühen 20. Jahr
hundert verankert (Strube 2024). Sie bietet Anknüpfungspunkte durch ihren An
spruch auf »höheres Wissen«, Antimodernismus und verschwörungsideologi
sche Elemente. Während der Corona-Pandemie wurde Esoterik zum Bindeglied 
zwischen Querdenkern, alternativen Milieus und Rechtsextremen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 181 

Ein weiterer zentraler Aspekt von Latours Argumentation ist die 
Forderung nach politischer Repräsentation des Nicht-Humanen. Da 
Wälder, Ozeane oder Atmosphären nicht wie Menschen für ihre eigenen 
Interessen eintreten können, braucht es nach Latours Überzeugung ein 
radikal neues politisches Repräsentationssystem. Nicht-menschliches 
Leben und ganze Ökosysteme benötigen demnach eigene Anwälte oder 
institutionelle Fürsprecher:innen in politischen Entscheidungspro
zessen. Diese Vorstellung bedeutet nicht nur eine Revolution unseres 
Demokratieverständnisses, sondern auch eine des sozialwissenschaft
lichen Denkens, das bisher – wie oben schon dargelegt – und zu lange 
an der modernen Trennung zwischen Natur und Gesellschaft festge
halten hat. Das Konzept der geo-sozialen Klassen zielt genau auf die 
Überwindung dieser künstlichen Dichotomie ab. Die ökologische Krise 
kann nach Latour langfristig nur bewältigt werden, wenn wir unsere 
fundamentale Verwobenheit mit den Erd-Systemen nicht nur erken
nen, sondern diese Beziehungen auch politisch verankern (vgl. Kapitel 
5 zu den Rechten der Natur). So würden nicht mehr ausschließlich 
menschliche Interessen im Mittelpunkt stehen, sondern das komplexe 
Geflecht von Wechselwirkungen zwischen menschlichen und nicht- 
menschlichen Akteuren, die gemeinsam das Erdsystem bilden und 
erhalten. 

Fassen wir zusammen: Das Konzept des Anthropozäns verdeutlicht, 
dass der Mensch zum prägenden Faktor des Erdsystems geworden ist 
– nicht als abstrakte Menschheit, sondern durch Industriegesellschaf
ten und ihre globalen Folgen. Es fordert die Sozialwissenschaften auf, 
Natur und Gesellschaft nicht länger als getrennte Sphären zu denken, 
sondern ihre Verwobenheit anzuerkennen. Zugleich zeigt sich, dass 
die ökologische Krisenkonstellation langfristig nur durch eine radi
kale Neubestimmung von Politik, Wissen und Handlungsfähigkeit im 
planetaren Maßstab bewältigt werden kann. Dabei wäre ein transfor
matorisches Ziel, den westlichen Naturalismus, der im Übrigen schon 
älter ist als der Kapitalismus, im Zuge einer Ökologisierung der Ge
sellschaft zu überwinden. Auch in den Sozialwissenschaften sollte aus 
meiner Sicht die naturalistische Anschauungsweise überwunden wer
den. Gesellschaftsanalysen wären dann Analysen von Kollektiven aus 
menschlichen wie nicht-menschlichen Akteuren – ganz so, wie Latour 
dies vorschlägt. Hier stehen wir noch ganz am Anfang und ich kann 
nicht behaupten, dass meine Analyse schon hinreichend weit geht. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

Ethik des Kollapses 

Wenn nun im Anthropozän normative Fragen auch von den Sozial- 
wissenschaften adressiert werden sollten, und wenn wir (wie in Kapitel 
3 gesehen) vor existenziellen Herausforderungen und einem mögli
chen Kollaps von Gesellschaften stehen: Wie ist darauf nun ethisch 
zu reflektieren? Die Fragen nach den Möglichkeiten und Folgen eines 
gesellschaftlichen Kollapses sind aufs Engste mit den ethischen Fragen 
verknüpft, die an das von Hans Jonas vor über 45 Jahren formulierte 
Prinzip der Verantwortung anschließen können.11 Jonas hat das ethisch- 
politische Prinzip entwickelt, dass Unheilsprophezeiungen mehr Gehör 
zu geben sei als Heilsprophezeiungen (Jonas 1979: 70). Damit einher ge
he ein Bedarf an Einbildungskraft und eine Heuristik der Furcht; man 
müsse sich das drohende Übel auch vorstellen können. Zur gesellschaft
lichen Verantwortung zähle es, die Pflicht zur Furcht ernstzunehmen: 
eine Furcht um das, wofür wir Verantwortung haben – Furcht um das 
Leben selbst (ebd.: 191ff.). 

Häufig wird in Situationen großer Ungewissheit auf das Vorsorge
prinzip verwiesen, welches fordert, bei Entscheidungen unter großer 
Unsicherheit und bei potenziell irreversiblen Risiken die Beweislast 
umzukehren – nicht die Schädlichkeit, sondern die Unschädlichkeit 
eines Vorhabens muss nachgewiesen werden (Read/Alexander 2020). 
Für Krisen existenziellen Ausmaßes gilt, so heißt es dann, dass prä
ventives Handeln zur Pflicht wird. Der Philosoph Jean-Pierre Dupuy 
(2002) radikalisiert diese Perspektive in seinem Plädoyer für einen auf
geklärten Katastrophismus und zeigt, dass das Vorsorgeprinzip nicht 

11 Die Soziologie steht dem Begriff der Verantwortung traditionell skeptisch ge
genüber, vor allem wegen seiner neoliberalen Vereinnahmung, die individuel
le Schuld und Selbstoptimierung betont, während kollektive Solidarität negiert 
wird (Henkel et al. 2018). Doch muss Verantwortung nicht zwangsläufig indi
vidualistisch verstanden werden. Stattdessen kann sie relational und kollektiv 
gedacht werden – als Antwort auf die Verflechtungen des Lebens im Anthropo
zän. Hier geht es nicht um normative Vorschriften, sondern um ein situiertes 
Antworten auf menschliches und nicht-menschliches Leid, eingebettet in ein 
größeres Geflecht von Beziehungen. Feministische Denkerinnen wie Haraway, 
Barad und Tsing betonen diese »response-ability«: eine Praxis der Verantwor
tung, die nicht auf Schuld, sondern auf Verbundenheit und Reaktionsfähigkeit 
gründet (Hoppe 2024b). 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 183 

hinreicht, da es immer noch einem Wahrscheinlichkeitskalkül verhaftet 
bleibt. Sein Kerngedanke lautet: Die Apokalypse ist der Zukunft bereits 
eingeschrieben – nur ihre Eintrittswahrscheinlichkeit bleibt ungewiss. 
Verantwortlich zu handeln heiße, aufgeklärten Unheilsprophezeiungen 
zu glauben und davon auszugehen, dass die Katastrophe eintreten 
wird. Blickt man vom Status quo aus auf die Zukunft, um von dort aus 
wiederum zurück auf unsere Gegenwart zu schauen, wird tatsächlich 
deutlich, wie momentan alles auf die Katastrophe zuläuft. Daraus folgt 
für Dupuy, dass die Zukunft nicht als offener Möglichkeitsraum, son
dern als »Schicksal« gedacht werden muss, welches paradoxerweise 
aber allein von unserem heutigen Handeln abhängt. Unser Bild der Zu
kunft müsse nicht nur abschreckend sein, um Handlungen einzuleiten, 
die die unheilvolle Zukunft abwenden wollen, sondern vor allem auch 
glaubhaft. Wenn nicht geglaubt werde, dass die Katastrophe wirklich 
kommen kann, werde dies nicht zu abwehrenden Maßnahmen führen 
(Dupuy 2015). Dies kollidiert nur scheinbar mit dem in Kapitel 4 be
schriebenen Prinzip der Futurität, also der prinzipiellen Offenheit der 
Zukunft. Ohne Veränderungen in den weltweiten CO2-Emissionen ist 
die Katastrophe der Zukunft schon eingeschrieben, nur die Offenheit 
der Gegenwart und damit auch der Zukunft kann diesen Determinismus 
konterkarieren. 

Endzeitbewegungen wie die Letzte Generation oder Extinction 
Rebellion haben diese Pflicht zur Furcht sehr ernstgenommen und ihre 
Aktionsformen daran ausgerichtet. Durch spektakuläre Protestformen 
wie Straßenblockaden oder Kunstaktionen versuchen sie, die abstrakte 
Klimakrise emotional erfahrbar zu machen. Diese Strategie lässt sich 
als »moralische Streckübung« verstehen (Hentschel 2024), bei der Zu
kunftsimaginationen emotional und ethisch ins Hier und Jetzt geholt 
werden, um Handlungsdruck zu erzeugen. Die Soziologin Christine 
Hentschel spricht in diesem Zusammenhang auch von »Dehnübungen 
am Abgrund« (ebd.) und setzt sich mit der Frage auseinander, wie sich 
Verantwortung im Anthropozän neu begreifen und praktisch umsetzen 
lässt. Dabei schließt sie an die Analysen des Philosophen Günther An
ders an, der bereits in den 1950er Jahren die Möglichkeit der völligen 
menschlichen Selbstzerstörung durch die Atombombe durchdachte. 
Im heutigen Anthropozän hat sich diese Bedrohung auf schleichende 
ökologische Krisen wie Klimawandel und Artensterben ausgeweitet. 

Anders vertritt die Auffassung, dass es Ereignisse gibt, die von 
einer solchen unberechenbaren Größe sind, dass man sie nicht ge

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

schichtlich einordnen kann, sie stellen sich nicht dar als »Katastrophe 
in der Geschichte, vielmehr als Ende von Geschichte« – sie sind für ihn 
»geschichtlich überschwellig« (Anders 2024: 291, Herv. i. Orig.). Diese Art 
von Ereignissen kann man als Bedrohung kaum angemessen ein- und 
abschätzen. Die damit verbundene Gefahr ist noch nicht einmal in der 
Lage, das angemessene Quantum von Angst auszulösen. Man kann 
sich die Selbstvernichtung der Menschheit kaum vorstellen, geschweige 
denn, dass man in der Lage wäre, sie zu fühlen. Dies führt Anders zu 
der Aussage, dass wir in einem Zeitalter der Unfähigkeit zur Angst leben 
und Apokalypse-blind sind (ebd.: 292ff.). 

Günther Anders beschreibt die Bedeutung der Atombombe und der 
mit ihr einhergehenden potentiellen Selbstvernichtung der Menschheit 
auch als einen Riss im menschlichen Selbstverständnis. Auch wenn jeder 
Mensch sterblich ist und dies auch weiß, so kann man für gewöhnlich 
davon ausgehen, dass es Menschen geben wird, die sich nach unserem 
Ableben an uns erinnern werden. Im Falle der vollständigen Selbstaus
löschung ist dies anders: Wenn sich niemand mehr an Gewesenes erin
nert, ist es nicht einmal mehr gewesen (Anders 2024: 271). Es wird uns 
nicht gegeben haben, wenn alle zukünftigen und möglichen Erinnern
den ebenfalls sterben. 

Diesen Gedanken hat der Philosoph Samuel Scheffler (2015) ra
dikalisiert. Er zeigt in einem Gedankenexperiment, wie sehr unsere 
Lebensführung von der Existenz zukünftiger Generationen abhängt. Er 
lädt ein, sich eine Welt vorzustellen, in der wir wissen, dass die Mensch
heit 30 Tage nach unserem eigenen Tod durch einen riesigen Asteroiden 
ausgelöscht wird. Selbst wenn wir selbst nicht direkt betroffen wären 
(weil wir ja bereits tot sind), würde diese Vorstellung unserem heutigen 
Leben seinen Sinn entziehen und uns nicht gleichgültig lassen. Weil 
viele unserer Handlungen – ob Karriere, Kunst, Wissenschaft oder ein
fache Alltagsroutinen – implizit darauf bauen, dass es eine Zukunft für 
andere gibt. Ohne diese Perspektive verlören selbst die meisten hoch
persönlichen Projekte ihren Wert, und dies gilt auch für den Fall, dass 
man keine eigenen Kinder hat. Besonders Vorhaben, die auf lange Zeit
räume angelegt sind und sich auf andere richten, wie Krebsforschung 
oder pädagogische Arbeit, verlören völlig ihren Sinn. 

Schefflers Gedankenexperiment zeigt, dass nicht der eigene Tod 
das eigentlich Beunruhigende ist, sondern die Vorstellung, dass mit 
uns die gesamte menschliche Geschichte enden könnte. Unser Streben 
nach Sinn ist tiefer mit der Kontinuität eines Kollektivs von Menschen 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 185 

verbunden, als wir gemeinhin annehmen. Das Experiment enthüllt 
damit eine paradoxe Abhängigkeit: Obwohl wir uns als individuelle 
Akteure verstehen, ist unser Lebenssinn untrennbar mit dem Überleben 
der Menschheit im intergenerationellen Zusammenhang verbunden. 
Indirekt fordert uns Scheffler also auf, über Generativität und Ge
nerationengerechtigkeit12 neu nachzudenken – nicht als moralische 
Pflicht, sondern als existenzielle Notwendigkeit unseres Daseins. Wir 
sind darauf angewiesen, dass wir durch andere nach dem Tod wei
terleben: »Ohne das Vertrauen in die Existenz eines Lebens nach dem 
Tod würden viele der Dinge in unserem eignen Leben, die uns jetzt 
wichtig sind, weniger oder überhaupt nicht mehr wichtig« (Scheffler 
2015: 28). Wir vertrauen immer schon darauf, dass Gesellschaft – die 
»immortal ordinary society« (Garfinkel 1991) – auch nach unserem Tod 
weiterbesteht. 

Nun treiben wir aber einer etwaigen Selbstvernichtung entgegen 
und unternehmen zugleich nichts dagegen – das war schon Anders’ 

12 In seiner schon klassischen Analyse verdeutlicht Stephen Gardiner (2006), dass 
der Klimawandel ein tiefgreifendes moralisches Dilemma (»a perfect moral 
storm«) darstellt: Während die Vorteile heutiger Emissionen – wie billige En
ergie – unmittelbar spürbar sind, treten die verheerenden Kosten erst mit gro
ßer Verzögerung ein. Diese zeitliche Entkopplung verleitet Staaten und Indivi
duen dazu, kurzfristige Eigeninteressen über langfristige Folgen zu stellen, ob
wohl ihr Nichthandeln künftige Generationen existenziell bedroht. Anders als 
im klassischen Gefangenendilemma fehlt hier ein Mechanismus, der kollektives 
Handeln erzwingt – selbst internationale Regeln können die strukturelle Kurz
sichtigkeit nicht durchbrechen, da die künftigen Generationen ihre Ansprüche 
und Rechte nicht geltend machen können. Gardiners Analyse zeigt die Schwie
rigkeit, Verantwortung für die Generationen einer fernen Zukunft zu überneh
men, verführt die Gegenwart doch permanent zum Egoismus. 
Das Bundesverfassungsgericht stellte zwar im Jahr 2021 fest, dass die Freiheits
rechte künftiger Generationen vor der Klimakrise geschützt werden müssen. 
Diese erfordere entschlossenes Handeln in der Gegenwart, selbst wenn dies 
heute individuelle Freiheiten einschränke. Allerdings versteht das Gericht un
ter den »künftigen Generationen« eigentlich die jungen Generationen, also sol
che Menschen, die schon geboren sind. Generationen-Klimagerechtigkeit wird 
hier nichtsdestoweniger zum ersten Mal verfassungsrechtlich ausbuchstabiert. 
Siehe https://www.germanwatch.org/de/20196 (letzter Zugriff am 08.08.2025). 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.germanwatch.org/de/20196
https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.germanwatch.org/de/20196


186 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

Zeitdiagnose für das Zeitalter der Atombombe. Die Parallele zur Ge
genwart des Anthropozäns ist frappierend, und interessant ist auch 
Günther Anders’ Hypothese zu der Frage, warum eine gesellschaftliche 
Indolenz vorherrscht. Die Problematik der Atombombe sei zu groß, 
als dass sie uns etwas angehen könnte. Man kann die Situation nicht 
nur nicht überschauen, sondern auch nicht beeinflussen, nach dem 
Motto »Was ich nicht kann, geht mich nichts an« (ebd.: 315). Auch der 
Klimawandel entzieht sich sowohl der Wahrnehmung als auch dem 
Handeln: Er ist nicht von Einzelnen und selbst nicht von einigen Mil
lionen Menschen aufhaltbar, sofern diese nicht über sehr einflussreiche 
Entscheidungspositionen verfügen. Man kann dem Klimawandel ei
gentlich nur angemessen wahrnehmend und handelnd begegnen, wenn 
man sich nicht komplett überfordert fühlt und man Ansatzpunkte und 
Hebel kennt, wie man ihn abmildern kann.13 

Der Klimawandel ist einerseits ein globales Phänomen, anderer
seits jedoch immer nur lokal augenfällig. Das Erdsystem, wie es in 
den Erdsystemwissenschaften dargestellt wird, ist ein Konstrukt aus 
verschiedensten Datenquellen – von Satellitenbeobachtungen über 
Eisbohrkerndaten bis hin zu komplexen Klimamodellen, die auf Su
percomputern berechnet werden. Die wissenschaftliche Erfassung des 
Klimawandels ist im Grunde ein Rekonstruktionsprozess: Das Erdsys
tem als Ganzes ist kein erfahrbares Objekt, sondern ein theoretisches 
Gebilde, das sich erst durch die Zusammenführung und Interpretation 
unzähliger Messdaten und Modellierungen erschließt (Schneider 2023). 
Der Literaturwissenschaftler und Philosoph Timothy Morton (2018) 
spricht in diesem Zusammenhang von Hyperobjekten, die extrem weit 
über Zeit und Raum verteilt sind. Evolution, Biosphäre oder Klima sind 

13 Die ökologische Krise stellt einerseits die Frage nach generativer Verantwortung 
– die Sorge für nachfolgende Generationen –, andererseits zeigt sich eine Dis
krepanz zwischen Bekenntnissen und tatsächlichem Handeln. Psychoanalytisch 
betrachtet wirken hier Abwehrmechanismen wie die Verleugnung und Bagatel
lisierung des Klimawandels, aber auch apokalyptische und resignative Unter
gangsfantasien (»Es ist ohnehin zu spät«) – jeweils Haltungen, die Untätigkeit 
legitimieren. Nach Vera King (2022) liegt dem psychodynamisch eine Attacke 
auf die Zeit selbst zugrunde: Die Weitergabe einer lebenswerten Zukunft wird 
blockiert durch unbewusste Aggressionen gegen die Nachkommen, die die ei
gene Vergänglichkeit spiegeln. Die Jüngeren verkörpern eben nicht nur Zukunft, 
sondern auch den Tod und das eigene Abgelöstwerden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 187 

Beispiele für Hyperobjekte. Sie haben eine eigene Realität, sind also 
nicht auf einzelne beobachtbare Phänomene reduzierbar, und zugleich 
bekommt man sie nicht vollständig in den Blick. Es besteht eine drama
tische Kluft zwischen dem Objekt als Ganzen und einzelnen sinnlichen 
Objektqualitäten.14 

Moderne Klimabewegungen greifen diese Problematik in Form von 
(post-)apokalyptischer Rhetorik auf und verbinden sie mit emotionalen, 
spirituellen und hoffnungsvollen Elementen (Hentschel 2024). Bewe
gungen wie Extinction Rebellion oder Letzte Generation versuchen die 
Dringlichkeit der Klimakrise durch performative Protestformen ins 
öffentliche Bewusstsein rücken. Es werden Akte des zivilen Ungehor
sams ausgeübt (Straßensperrungen und -besetzungen etwa), »Die-ins« 
werden vollzogen, die zum Ausdruck bringen sollen, dass permanent 
Arten aussterben und die Menschheit als Spezies vielleicht auch vom 
Aussterben bedroht sein wird. Darüber hinaus sind viele Aktivist:innen 
in aktive Trauerarbeit angesichts vielfältiger ökologischer Verluste in
volviert. Hier begegnet man bewusst den Hyperobjekten Klimawandel 
und Artensterben – indem man das Unbegreifliche in Metaphern, Per
formances, Ritualen und »matters of concern« übersetzt. Man versucht 
trauernd, wütend und verzweifelt die Erfahrung eigener wie globaler 
Verletzlichkeit fassbar zu machen. 

Eine direkte Beziehung zu Hyperobjekten wie dem Klimawandel 
bleibt unmöglich – sie erschließen sich nur vermittelt, durch Meta
phern, Rituale und Performances, durch ästhetische, spirituelle und 
religiöse Zugänge. Hyperobjekte wie der Klimawandel verlangen ra
dikal neue Vorstellungswelten, die mit konventionellen Raum-Zeit- 
Konzepten brechen. Hier zeigt sich die bedeutende Rolle von Kunst und 
Religion, sie können Übersetzerinnen zwischen Wissenschaft und Phä
nomenologie sein: Während die Ästhetik neue Sichtweisen eröffnet, gibt 

14 Peter Haffs (2014) Konzept der drei Strata bietet ebenfalls einen produkti
ven analytischen Rahmen für diese Problematik: Während Stratum I mikrosko

pisch kleine Entitäten umfasst und Stratum II die direkt erfahrbare menschliche 
Handlungssphäre bezeichnet, bezieht sich Stratum III auf übermenschlich gro
ße Systeme. Entscheidend wird dabei die Übersetzungsproblematik zwischen 
diesen unterschiedlichen Maßstabsebenen, wie also Phänomene, die unsere 
unmittelbare Wahrnehmung übersteigen, dennoch begreifbar und handhabbar 
gemacht werden können. Diese Skalenfrage erweist sich als zentral für das Ver
ständnis komplexer Systemzusammenhänge. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

die Religion dem Unfassbaren Gestalt (Luhmann 1977: 200). Erst durch 
diese transzendierenden Imaginationen entstehen jene Anschauungen, 
Bindungen und Rituale, die ein gemeinsames Erdendasein stiften kön
nen. Die Kunst nimmt dabei eine Schlüsselstellung ein: Als verdichtete 
Form menschlicher Vorstellungskraft entwirft sie Lebensmöglichkeiten 
jenseits des Gegebenen und macht Unsichtbares sichtbar. Man denke 
bspw. nur an »Ice Watch« – die schmelzenden Eisblöcke, die 2018 auf 
dem Vorplatz des Tate Modern in London von Olafur Eliasson und Minik 
Rosing platziert wurden. Jedes Kunstwerk speist sich aus Imagination 
und wirkt zugleich auf sie zurück – es schafft eine schwebende »Als-ob«- 
Sphäre, die dennoch reale Veränderungen anzustoßen vermag (Adloff 
2018: 255ff.). In dieser Spannung zwischen Fiktion und Wirksamkeit 
liegt ihr transformatives Potenzial, gerade dann, wenn es um das »Be
greifen« von Hyperobjekten wie Klimawandel und Biodiversitätsverlust 
geht. 

Parallel zu dem Versuch, das »Großskalige« von Klimawandel und 
Biodiversitätsverlust ästehtisch oder spirituell zu begreifen, gibt es vie
le Praktiken, die konkret und vor Ort versuchen, ökologische Verände
rungen im Alltag sicht- und spürbar zu machen. Vermehrt zeigt sich im 
Smalltalk über das Wetter der Bezug auf das sich verändernde Klima, 
wenn bspw. darauf verwiesen wird, wie das Wetter verrücktspielt, wie 
es unberechenbarer und extremer wird: Auf diese Weise wird in alltägli
chen Praktiken die Omnipräsenz und Evidenz des Klimawandels sicht
bar gemacht (Blüml/Scheffer 2024). Menschen nehmen in ihren Gärten 
die Verschiebung der Jahreszeiten durchaus wahr – wenn etwa Bäume 
ungewöhnlich früh blühen oder Zugvögel ihr Verhalten ändern. Insbe
sondere diejenigen, die sich ohnehin schon Sorgen über den Klimawan
del oder das Artensterben machen, werden durch extreme Hitze oder 
Trockenheit noch besorgter. 

Allerdings zeigen empirische Studien insgesamt keine starken 
Zusammenhänge zwischen der Erfahrung von klimatisch bedingten 
Extremwetterereignissen und der generellen Einschätzung des Kli
mawandels (Xia et al. 2022). Die Beurteilung solcher Ereignisse hängt 
vor allem davon ab, welche Einstellung man zum Thema Klimawandel 
ohnehin bereits hat (Sambrook et al. 2021; Howe 2021). Psychologische 
Studien zeigen darüber hinaus, dass Erfahrungs- und Interaktions
räume nötig sind, in denen die Natur unmittelbar als ein Gegenüber 
erlebt werden kann (Chawla 2020): Fehlt Kindern der Kontakt zur Natur, 
wirkt sich dies negativ auf ihr Verständnis von Naturschutz aus. Liebe 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 189 

und Sorge für die Natur entstehen dort, wo emotional bedeutsame 
Erlebnisse in und mit der Natur möglich sind (Milton 2002; Soga 2023). 

In der direkten Interaktion mit der Natur, in der natürliche Enti
täten wie Tiere oder Bäume als ein »Du« erlebt werden, zeigt sich ein 
methodologischer Animismus (Sprenger 2021; Adloff 2025). Als me
thodologischer Animismus lässt sich ein Ansatz bezeichnen, der darin 
besteht, natürliche Entitäten in wissenschaftlichen und gesellschaftli
chen Praktiken vorübergehend oder dauerhaft als Quasi-Subjekte zu 
behandeln, obwohl wissenschaftlich nicht endgültig bestätigt werden 
kann, dass diese Wesen Bewusstsein oder Subjektivität besitzen oder 
intentional handeln. Diese methodische Haltung der Personifizierung 
ermöglicht es, natürliche Aktanten – wie Pflanzen, Tiere, Ökosysteme 
oder Landschaften – so zu berücksichtigen, dass sie nicht nur als pas
sive Ressourcen oder Mechanismen, sondern als aktive Partner und 
Gebende verstanden werden. Dabei geht es nicht um blinden Glauben 
oder metaphysische Überzeugungen, sondern um eine praktische, er
fahrungsbasierte Perspektive, die die Vernetzung und gegenseitige Be
ziehung zwischen Menschen und einer personifizierten Natur fördert. 
Diese Annäherung kann dazu beitragen, eine tiefere Verbundenheit, 
Verantwortungsbewusstsein und eine respektvolle Umgangsweise mit 
der natürlichen Welt zu entwickeln, da sie die Grenzen traditioneller 
Dualismen von Subjekt und Objekt bzw. von Kultur und Natur durch
bricht (Krebs 2021). Eine solche Haltung kann helfen, Natur zu schützen, 
gerade auch mit Blick auf die Erhaltung lokaler Biodiversität. 

Transdisziplinäre Forschung 

In der modernen wissensbasierten Gesellschaft spielen Wissenschaft 
und Technologie eine zentrale Rolle bei der Bewältigung gesellschaftli
cher Herausforderungen, etwa in Bereichen wie Energie, Demografie, 
Mobilität, Gesundheit, Klima, Biodiversität und Digitalisierung. Dabei 
sind die Erwartungen an die Wissenschaften in den letzten Jahren deut
lich gestiegen: Neben wissenschaftlicher Exzellenz wird zunehmend 
gesellschaftliche Relevanz gefordert, die sich in transdisziplinärer For
schung, gesellschaftlichem Engagement und ko-kreativen Ansätzen 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

ausdrückt (Maasen/Sutter 2022).15 In ihrem Buch Welche Wissenschaft für 
welche Gesellschaft? analysiert die Wissenschafts- und Technikforscherin 
Ulrike Felt (2022) die komplexe Beziehung zwischen Wissenschaft und 
Gesellschaft vor dem Hintergrund aktueller Krisen wie Klimawandel 
und Corona-Pandemie, die die Zerbrechlichkeit unserer Gesellschaften 
offengelegt haben. Die Zukunft der Wissenschaft sei untrennbar mit 
der Zukunft ihres Verhältnisses zur Gesellschaft verbunden. Felt betont, 
dass Wissenschaft, Technik und Gesellschaft sich gegenseitig formen 
– sie seien »koproduziert« (ebd.: 26f.). Heute gehe es nicht mehr dar
um, dass Gesellschaft Wissen konsumiere, sondern vielmehr um einen 
dynamischen Austausch zwischen beiden Bereichen. Wissenschaft 
müsse sich aktiv mit den Erwartungen, Werten und Erfahrungen der 
Gesellschaft auseinandersetzen. In den letzten Jahren wurde jedoch 
ein zu starker Fokus auf New Public Management, Effizienzdenken 
und Wettbewerbsdruck gelegt, so Felt, was zu einer »unternehmeri
schen Universität« geführt hat, die von einem neuen Relevanz- und 
Impactdenken geprägt ist. Dabei wird eine stärkere Einbindung der 
Gesellschaft in wissenschaftliche Prozesse verlangt – etwa durch die 
Etablierung einer »Dritten Mission«, bei der es darum geht, den Dia
log der Wissenschaft mit der Gesellschaft zu suchen. Universitäten 
sollen durch »Societal Impact« und »Transfer« eine dritte Leistungs
dimension neben Forschung und Lehre etablieren. Im Zuge dessen 
sehen sich Forschende zunehmend mit der Erwartung konfrontiert, als 
»academic citizens« aufzutreten – also gesellschaftliche Verantwortung 
zu übernehmen.16 Dagegen ist per se nichts zu sagen, solange diese 

15 Historisch lassen sich drei Modelle des »Gesellschaftsvertrags« zwischen Wis

senschaft und Gesellschaft identifizieren (Böhme/van den Daele/Krohn 1973; 
Nowotny et al. 2003; Maasen/Sutter 2022): das lineare Modell (Autonomie der 
Wissenschaft), das finalisierte Modell (politische Steuerung der Forschung) und 
das hybride Modell (kooperative Wissensproduktion im sog. Modus 2). Aktuell 
hat das hybride Modell deutlich an Bedeutung gewonnen, welches eine stärkere 
Einbindung gesellschaftlicher Akteure und transdisziplinäre Wissensprodukti

on betont. 
16 Academic Citizenship bezeichnet die aktive Beteiligung von Wissenschaftler:in

nen in Bereichen, die über Lehre und Forschung hinausweisen. Es handelt sich 
dabei um eine Praxis, bei der Wissenschaftler:innen unterschiedlichste Tätig
keiten – von Gremienarbeit bis hin zu gesellschaftlichem Wissenstransfer – frei
willig und nicht verpflichtend ausüben (Albia/Cheng 2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 191 

Erwartung nicht auf eine weitere Ökonomisierung von Wissenschaft 
hinausläuft. Denn mit der Ausweitung eines solches »Impact-Regimes« 
geht die Gefahr einher, dass Transferaktivitäten Teil der »Audit-Univer
sität« werden und es zu aufwendigen Evaluierungen im Rahmen einer 
»wirkungsorientierten Transferindikatorik« kommt (Maasen 2025: 10). 

Kritisch wird heute mehr und mehr die zunehmende »Projekti
fizierung« der Forschungskultur hinterfragt. Größere, längerfristige 
und breite Fragestellungen werden an den Rand gedrängt, da alles 
der Logik kurzfristiger Projekte untergeordnet wird. Unter einer im
mer weitergehenden Spezialisierung leidet zudem die Kompetenz, ein 
Überblickswissen zu generieren (Krull 2017: 60f.). Eine solche orga
nisatorische und epistemische Kleinteiligkeit behindert tiefgreifende 
und synthetisierende Erkenntnisprozesse. Als Gegenmodell plädiert 
Felt für eine neue Struktur- und Zeitpolitik: Wissenschaft müsse flexi
ble Räume schaffen, um nicht nur an akuten Problemen zu forschen, 
sondern auch »gegen den Trend einer Zeit zu denken, Gegenentwürfe 
zu schaffen, Alternativen aufzuzeigen, Widerspruch zu äußern« (Felt 
2022: 56). Kurzfristige Relevanz dürfe nicht das einzige Kriterium sein. 
Statt die Wissenschaft weiter zu beschleunigen, brauche es eine nach
haltige Wissensproduktion. Felt vergleicht das Wissenschaftssystem 
mit einem Ökosystem, in dem kurzfristig dringend benötigtes Wissen 
und langfristige Forschung koexistieren müssen. Nur so könne sich das 
Reservoir an Wissen regenerieren – eine Grundvoraussetzung für die 
Steigerung des wissenschaftlichen Reflexionspotenzials (Krull 2017: 79) 
und damit sowohl für eine nachhaltige Wissenschaft als auch für eine 
nachhaltige Gesellschaft.17 

Wie kann konkret die Relevanz der Sozialwissenschaften gestei
gert werden, wie ihre transformative Kraft vergrößert und wie ihre 

17 Frith (2020) geht noch einen Schritt in der Kritik der »Fast Science«-Kultur weiter, 
die durch Publikationsdruck und Quantitätsorientierung die Qualität der For
schung gefährde. Als Alternative fordert sie »Slow Science«: längere Förderzeit
räume, Bewertungen nach wissenschaftlicher Bedeutung statt Publikationszahl 
und mehr Anerkennung für Teamarbeit. Provokativ schlägt sie eine freiwillige 
Begrenzung der Publikationen pro Forscher:in vor, analog zur Qualitätssteige
rung im Weinbau durch Mengenbeschränkung. Damit solche Veränderungen 
gelingen, müssten Universitäten, Förderinstitutionen und Fachzeitschriften ge
meinsam neue Anreize setzen. Langfristig könnte eine entschleunigte Wissen

schaft robustere Erkenntnisse liefern. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

Einmischung in gesellschaftspolitische Debatten intensiviert werden? 
Wie können die Sozialwissenschaften stärker noch als bisher den ge
sellschaftlichen Dialog suchen, ohne sich einem Impactdenken und 
wissenschaftsfremden Relevanzsetzungen zu unterwerfen? Wie kann 
dabei epistemische Autonomie bewahrt werden? 

Transdisziplinarität ist das Stichwort der Zeit und wird im Zu
sammenhang mit diesen Fragen immer wieder gefordert. Sie spielt 
in interdisziplinären Forschungszusammenhängen zu Nachhaltig
keitsthemen schon eine Rolle, ist aber in den sozialwissenschaftlichen 
Disziplinen wie der universitären Soziologie noch nicht breit verankert. 
Transdisziplinäre Forschung zielt darauf ab, komplexe gesellschaftliche 
Herausforderungen aktiv anzugehen, indem wissenschaftliche und 
gesellschaftliche Akteure in einen engen Dialog gebracht werden (Jahn 
et al. 2012; Jahn et al. 2022). Im Kern versteht sie sich als eine reflexive, 
integrative Praxis, die über reine Wissensproduktion hinausgeht und 
darauf aus ist, gesellschaftliche Problemlagen durch die gemeinsame 
Entwicklung von Lösungen zu bewältigen. Dabei wird die traditionelle 
Trennung zwischen Wissenschaft und Gesellschaft überwunden, indem 
Stakeholder außerhalb der Wissenschaft in den Forschungsprozess 
eingebunden werden, um gegenseitiges Lernen und eine gemein
same Problembearbeitung zu ermöglichen. Diese Forschungsweise 
basiert auf der Annahme, dass nachhaltige Lösungen nur durch eine 
gleichberechtigte Zusammenarbeit unterschiedlicher Wissensformen, 
Interessen und Werte erzielt werden können. 

Transdisziplinäre Forschung verlangt eine enge Kooperation zwi
schen verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen und gesellschaft
lichen Akteuren, wobei ein gemeinsames Problemverständnis und 
flexible, praxisorientierte Methoden im Vordergrund stehen. Dabei 
durchläuft sie typischerweise mehrere Phasen: die Problemtransfor
mation, bei der gesellschaftliche Herausforderungen in gemeinsame 
Forschungsfragen übersetzt werden, die interdisziplinäre Integration, 
um Wissen aus unterschiedlichen Fachrichtungen zusammenzufüh
ren, und die transdisziplinäre Integration, bei der die Ergebnisse auf 
ihre gesellschaftliche Anwendbarkeit hin geprüft werden. Ziel ist es, 
Lösungen zu entwickeln, die sowohl wissenschaftlich fundiert als auch 
gesellschaftlich relevant sind, wobei der Fokus auf realen Problemen 
liegt, bei denen kaum Einigkeit über Wissen und Werte besteht und 
man deliberativ Brücken zwischen den unterschiedlichen Wissens- und 
Wertbeständen bauen muss (Renn 2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 193 

Die Vorteile der Transdisziplinarität liegen in ihrer Fähigkeit, gesell
schaftliche Probleme direkt zu adressieren und Lösungen zu entwickeln, 
die praktisch anwendbar und von gesellschaftlichem Nutzen sind. Zu
dem fördert sie den Austausch zwischen Wissenschaft und Gesellschaft, 
was die Glaubwürdigkeit und Akzeptanz von Forschungsergebnissen er
höhen kann. Unter dem Begriff der Reallabore ist diese Art der Koope
ration zwischen Wissenschaft und Gesellschaft auch diskutiert worden, 
wobei hier der Schwerpunkt auf den experimentellen Charakter gelegt 
wird (Böschen 2023). In Reallaboren werden neue Möglichkeiten der ge
sellschaftlichen Problemlösung erprobt und entwickelt. Transdiszipli
näre Forschung in Reallaboren ist idealtypisch auch transformativ. 

Die Kehrseite besteht jedoch darin, dass die Komplexität, die mit der 
Zusammenarbeit verschiedener Akteure verbunden ist, Forschungs
prozesse erheblich verlängern und erschweren kann. Die fehlende 
Einheitlichkeit in Definitionen, Methoden und Qualitätsstandards 
führt dazu, dass die Bewertung und Vergleichbarkeit transdisziplinärer 
Projekte schwierig sind. Zudem besteht die Gefahr, dass die Ergeb
nisse durch die starke Praxisorientierung weniger wissenschaftlich 
fundiert erscheinen oder in geringerem Umfang publiziert werden, 
was gerade für den wissenschaftlichen Nachwuchs mit Blick auf seine 
wissenschaftliche Karriere ein Problem darstellt. Nicht zuletzt besteht 
die Gefahr der gesellschaftlichen Vereinnahmung der Forschung und 
dass die Wissenschaften ihre Unabhängigkeit über Problemdefinition 
und -bearbeitung verlieren. 

Eine besondere Variante transdisziplinärer Forschung ist die par
tizipative Forschung, bei der die gleichberechtigte Zusammenarbeit 
zwischen Forschenden und nicht-akademischen Akteuren – oft aus 
marginalisierten Communities – im Vordergrund steht (von Unger 
2023, 2025). Sie wurzelt historisch in der Action Research, die viel älter 
ist als transdisziplinäre Forschung, und geht auf die sozialpsychologi
schen Arbeiten Kurt Lewins in den 1940er Jahren zurück.18 Betroffene 
werden in der partizipativen Forschung von Beginn bis zum Ende eines 

18 Eine weitere Form der Zusammenarbeit liegt mit der kollaborativen Forschung 
vor (Bogusz 2023), die vornehmlich aus den Science and Technology Studies 
(STS) stammt und auf der Zusammenarbeit heterogener Akteure beruht. Häufig 
geht es um Projekte, die Sozial-, Natur- und Technikwissenschaften gleicherma

ßen integrieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

Forschungsprojektes als Expert:innen ihrer Lebensrealität einbezo
gen, entwickeln Forschungsfragen und gestalten die Umsetzung der 
Ergebnisse aktiv mit.19 Der emanzipatorische Anspruch des Ansatzes 
zielt darauf ab, strukturelle Ungleichheiten nicht nur zu beschreiben, 
sondern Empowerment zu ermöglichen und Ungleichheiten durch 
gemeinsames Handeln zu überwinden. Normative Leitideen partizi
pativer Forschung sind Kooperation und soziale Teilhabe. Traditionelle 
akademische Qualitätsstandards und Neutralitätsgebote werden durch 
diese Art der Forschung natürlich herausgefordert. Und umgekehrt gibt 
es hier für Nachwuchswissenschaftler:innen ebenfalls das Problem, ob 
diese Forschungspraxis im akademischen Raum Anerkennung findet. 
Partizipative Forschung (wie transdisziplinäre Forschung insgesamt) ist 
riskant, verlangt Ressourcen für echte Teilhabe, eine kritische Reflexion 
von Machtverhältnissen, Mut sowie eine institutionell abgesicherte Po
sition, die es ermöglicht, tradierte Forschungslogiken zu hinterfragen. 

Im Rahmen transdisziplinärer und partizipativer Forschung wird 
darauf hingewiesen, dass es zu einer Symmetrisierung von Wissens
formen kommen soll. Dies bedeutet, dass die Validität von Laienwissen 
anerkannt werden muss. Es gibt nicht nur valides wissenschaftliches 
Wissen, sondern auch Formen praktischen, impliziten und lokalen 
Wissens, die valide und im Rahmen einer sozial-ökologischen Trans
formation von hohem Wert sind. Diese Wissensformen liegen zumeist 
nicht explizit und ausformuliert vor, sind aber keinesfalls theoriefrei. 
»Lokales Umweltwissen umfasst Wissen zu Pflanzen und Tieren, Bö

19 Idealerweise, muss man hinzufügen. Denn in der empirischen Realität dominie

ren die Forschenden nach wie vor mit ihrer hegemonialen epistemischen Positi
on den Forschungsprozess. Die Positionen zu symmetrisieren, ist extrem schwie
rig (Block 2024). Eine besondere Ausprägung partizipativer Forschung liegt im 
Konzept der Citizen Science vor, die insbesondere in den Naturwissenschaften 
Verbreitung gefunden hat (Böhning-Gaese/Kersten/Trischler 2025: 116ff.). Im 
Bereich von Monitoring und Schutz der Biodiversität sind hiermit umfangrei

che und gute Erfahrungen gemacht worden. Bestandsveränderungen von Arten 
bspw. bei Vögeln oder Insekten werden insbesondere in Nordamerika seit den 
1960er Jahren von Bürger:innen erfasst. Die berühmte Krefelder Studie, die ei
nen dramatischen Rückgang der Insektenbiomasse um 75 % über einen Zeit
raum von mehr als 25 Jahren beschrieben hat, geht ebenfalls auf bürgerwissen
schaftliches Engagement zurück. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 195 

den und Umweltbedingungen, aber auch spirituelle Denkweisen und 
Weltsichten« (Böhning-Gaese/Kersten/Trischler 2025: 124). 

Insbesondere die Erfahrungen und Wissensbestände indigener oder 
sogenannter »traditioneller« Gesellschaften werden in wissenschaftli
chen Narrativen oft marginalisiert bzw. als nicht valide betrachtet. Die 
wissenschaftlichen Methoden haben die ganzheitlichen Erfahrungen 
des Alltagslebens sowohl im Globalen Süden als auch im Norden lange 
als subjektiv und rückständig abgetan oder sie romantisiert – und sie 
in beiden Fällen epistemisch an den Rand gedrängt (vgl. Santos 2014; 
Banerjee 2021). Letztlich plädiert eine dekolonial sensibilisierte Sozi
alwissenschaft für eine grundlegende Demokratisierung des Wissens. 
Dies bedeutet konkret, eurozentrische und wissenschaftszentrierte 
Wahrheitsansprüche als historisch spezifisch zu begreifen, margina
lisierte Perspektiven systematisch einzubeziehen und hegemoniale 
Dualismen zu hinterfragen (Backhouse 2022). Eine Anerkennung von 
Wissenspluralität und die aktive Überwindung von Machtungleichhei
ten in der wissenschaftlichen Arbeit kann mit dazu beitragen, sozial- 
ökologische Krisen gerecht anzugehen. 

Die bisherige Marginalisierung lokalen Wissens wird mittlerweile 
vermehrt adressiert und es wächst das Bewusstsein dafür, dass bspw. 
zum Schutz der Biodiversität lokales ökologisches Wissen unabdingbar 
ist.20 Der Anthropologe Graham Harvey betont bspw., dass sowohl indi
gene Völker als auch die Bewohner westlicher Gesellschaften die Welt oft 
als eine »Gemeinschaft von Personen« begreifen, »most of whom are not 
human, but all of whom are interconnected and deserving of respect« 
(Harvey 2019: 80). Auch die Wissenschaft kann diese Wahrnehmung 
von Verbundenheit und Interdependenz stärken (vgl. Boisvert 2010): 
So können das lokale Wissen um ökologische Zusammenhänge oder 
die praktische Erhaltung der Biodiversität in einer bestimmten Region 
wissenschaftlich erfasst und ausgewertet werden. Der Weltbiodiver
sitätsrat (IPBES) erkennt die Bedeutung lokalen Wissens mittlerweile 

20 Dennoch muss der Naturschutz weiter dekolonialisiert werden (Ferdinand 
2022). Klassischer Naturschutz beruht nicht selten auf der Trennung von ideali
sierten Bereichen der »Wildnis« und menschlichen Gesellschaften, mit der Fol
ge, dass indigene Bevölkerungen aus den geschaffenen Nationalparks verdrängt 
und vertrieben wurden. Konvivialer Naturschutz versucht, Menschen und Natur 
miteinander zu verbinden und sie nicht gegeneinander auszuspielen (Büscher/ 
Fletcher 2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

klar an. Im Jahr 2022 machte er deutlich, dass die Fixierung auf markt
basierte, instrumentelle Naturwerte dazu geführt hat, dass politische 
Entscheidungsträger alternative Bewertungsmethoden vernachläs
sigten. Laut IPBES (2022) existieren weltweit über 50 verschiedene 
Ansätze, Natur zu bewerten – darunter spielen relationale Werte und 
Konzepte der Fürsorge eine zentrale Rolle (vgl. Himes/Muraca 2018; Jax 
et al. 2018; Zafra-Calvo 2020). Damit gewinnt die Forderung nach einem 
pluralistischen Zugang zur Beschreibung und Bewertung von Natur an 
Gewicht (Pascual et al. 2023). Indigene Wissenssysteme und Praktiken 
können diesen Paradigmenwechsel bereichern und ihre Anerkennung 
kann zu einer größeren epistemischen Gerechtigkeit beitragen (Conty 
2022; Gould et al. 2023). Zugleich können indigene Ansätze die Nachhal
tigkeitswissenschaften transformieren, indem sie nicht-menschliche 
Kollektive in den Mittelpunkt rücken. Singh (2015: 53) betont mit Blick 
auf relationale Ansätze, die von menschlichen und nicht-menschlichen 
Kollektiven ausgehen, sie seien vielleicht »new to Western social science, 
for many Indigenous and non-Western cultures, a view of the world as 
entangled, emergent, and deeply interdependent has long been integral 
to their cosmologies.« 

Kommen wir zurück zu den verschiedenen Alternativansätzen des 
Forschens. Das Konzept des Scholar-Activism zeigt ebenfalls eine Nähe 
zur transformativen Forschung, geht aber an entscheidenden Stellen 
darüber hinaus (Stephens/Bagelman 2023). Es betont die Verbindung 
zwischen wissenschaftlicher Arbeit und gesellschaftlichem Engagement 
und beschreibt eine Form des Aktivismus, bei dem Wissenschaftler:in
nen ihre Expertise aktiv nutzen, um gesellschaftliche Veränderungen 
herbeizuführen und soziale sowie ökologische Gerechtigkeit zu fördern. 
Die Humanökologin Vasna Ramasar (2024) versteht Scholar-Activism als 
bewusstes Handeln, bei dem Forschung, Lehre und praktisch-politische 
Aktivitäten untrennbar miteinander verbunden sind. Auch ihr geht 
es darum, interdisziplinär und transdisziplinär forschend komplexe 
Beziehungen zwischen Mensch und Natur zu verstehen, um transfor
mative Veränderungen zu bewirken. 

Im Kontext der Erderwärmung und des erstarkten Klimaaktivismus 
bedeutet Scholar-Activism, dass Wissenschaftler:innen sich nicht nur auf 
die reine Wissensproduktion beschränken, sondern gleichzeitig ihre 
Erkenntnisse durch Proteste, politische Lobbyarbeit oder die Unter
stützung sozialer Bewegungen in die Gesellschaft einbringen. Fossen 
(2025) argumentiert, dass Akademiker:innen angesichts des Versagens 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 197 

der politischen Systeme eine moralische Verantwortung haben, aktiv 
zu werden, um die bestehenden ökologischen und sozialen Krisen zu 
adressieren. Das Engagement als Klimaaktivist:in sollte Fossen zufolge 
nicht als Abkehr von den akademischen Pflichten angesehen werden, 
sondern als Erweiterung und Anpassung dieser Pflichten in der aktuel
len Krisensituation. Über Proteste hinaus spricht Jessica Green (2020) 
von der Notwendigkeit, klare Statements zu formulieren und die politi
schen Implikationen der eigenen Forschung offen zu legen. Für Green 
ist es entscheidend, dass Wissenschaftler:innen eine radikale Analyse 
der Ursachen des Klimawandels vornehmen, aktiv Stellung beziehen 
und Alternativen entwickeln sollen, die über den bestehenden dominan
ten Diskurs hinausgehen. Engagement im Rahmen des Scholar-Activism 
ist allerdings nicht frei von Herausforderungen: Denn das Konzept 
fordert von Wissenschaftler:innen, ihre Verantwortung nicht nur auf 
die Forschung zu beschränken, sondern im Namen von spezifischen 
Wertidealen aktiv an sozialen Kämpfen teilzunehmen. Man geht also 
noch einen Schritt über parteiliche, öffentliche Einlassungen hinaus 
und wird selbst politische Aktivistin. 

Wir haben nun eine Bandbreite an möglichen Positionierungen 
von Wissenschafter:innen kennengelernt. Gemeinsam ist bei ihnen 
im Hintergrund die Frage nach dem Verhältnis von Demokratie und 
Expertise präsent. Dieses Verhältnis ist geprägt von Ambivalenzen, 
da es sich nicht auf ein symbiotisches oder widersprüchliches Ver
ständnis reduzieren lässt. Moderne Demokratien streben an, rational 
und zugleich demokratisch zu entscheiden, was durch die Einbindung 
von Expertinnen und Experten in Entscheidungsprozesse unterstützt 
wird. Allerdings führt dies zu Spannungen, da Expertise einerseits 
notwendigerweise auf Daten und objektiven Erkenntnissen basieren 
soll, andererseits jedoch durch politische Wertungen gefiltert wird. Es 
besteht die Gefahr, dass Entscheidungen auf Grundlage von Exper
tenwissen kaum mehr transparent sind. Besonders deutlich trat dies 
während der Corona-Pandemie zutage, während der eine Vielzahl an 
naturwissenschaftlichen und medizinischen Expert:innen das Pande
miegeschehen beobachteten, analysierten und der Politik Empfehlun
gen gaben (Büttner/Laux 2021). Um diese Empfehlungen entspannen 
sich Auseinandersetzungen über die legitime Rolle von Expertise im 
politischen Entscheiden. Im Zuge der Corona-Proteste wurde zudem 
von einer gesellschaftlichen Minderheit auch die Geltung von Expertise 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

grundlegend in Frage gestellt.21 Und schließlich wurde sichtbar, dass 
politische Akteure sich auch auf verschiedene Wissensquellen und Ex
pertisen beziehen können. Politische Konflikte werden so als Konflikte 
um die bessere Expertise ausgetragen (ebd.: 16).22 Diese Ambivalenzen 
und konfligierenden Positionen lassen sich nicht auflösen: Die Balance 
zwischen demokratischer Entscheidungshoheit und der Verwendung 
von Fachwissen stellt eine zentrale und fortwährende Herausforderung 
dar. So lautet die Kernfrage für das politische System, wie demokratisch 
legitimierte Entscheidungsträger eine verantwortliche Nutzung von 
Expertise garantieren, ohne diese zu verabsolutieren (Münkler 2022). 

Halten wir fest: Die Wissenschaft steht heute unter dem doppelten 
Druck, exzellent und gesellschaftlich relevant zu sein – eine Forderung, 
die sich in transdisziplinären Ansätzen, Dritter Mission und ko-krea
tiver Wissensproduktion niederschlägt. Doch während diese Öffnung 
neue Dialogformen ermöglicht, drohen die Wissenschaften zugleich 
in kurzfristigen Impact- und Projekt-Logiken gefangen zu bleiben. Es 
braucht auch langfristige unabhängige Forschungsagenden, kritische 
Gegenentwürfe und eine Wissensökologie, die reflexiven Austausch 
mit gesellschaftlichen Akteuren ohne Vereinnahmung ermöglicht. 
Transdisziplinarität stärkt einerseits gesellschaftliche Relevanz und 
emanzipatorische Praxis (etwa in partizipativer Forschung oder Real
laboren), andererseits riskiert sie wissenschaftliche Autonomie durch 
politische Instrumentalisierung oder mangelnde akademische Aner
kennung. Will man sie breiter etablieren und damit auch anerkennen, 
müsste sie stärker institutionalisiert werden, das heißt auch positiv in 
die Anreizsysteme universitärer und außer-universitärer Forschung 
und Lehre eingebunden werden. Obwohl Hochschulen transdiszipli
näre Ansätze rhetorisch unterstützen, scheitert die Umsetzung oft an 

21 Nils Kumkar (2022b) zeigt die kommunikative Funktion der Redeweise von »al
ternativen Fakten« auf: Sie wirken wie Blendgranaten, die politische Diskussio
nen von Sachfragen auf erkenntnistheoretische Zweifel umlenken sollen. »Al
ternative Fakten« bieten keine eigenen Erklärungen, sondern leugnen vor allem 
bestehende Erkenntnisse (z.B. Klimawandel-Daten des IPCC). Ihr Ziel ist nicht 
Überzeugung, sondern Verunsicherung – eine Nullaussage, die Debatten blo
ckiert. 

22 Expertise bzw. Expertenschaft beruht in der Regel auf der Zuschreibung von 
Sachverstand, Problemlösungswissen, Überblickswissen, Definitions- und Deu
tungsmacht und schließlich Unabhängigkeit (Büttner/Laux 2021: 24). 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 199 

strukturellen Barrieren: starre Curricula, unzureichende Ressourcen, 
fehlende Anreize und mangelnde Integration in die Forschungspraxis 
und die Kernprozesse der Hochschulen (Klein 2023). Will man dies 
ändern, sollten institutionelle Reformen am besten Bottom-up-Initiati
ven mit Top-down-Strategien verbinden (Vienni-Baptista/Rojas-Castro 
2020). 

Noch radikaler positioniert sich der Scholar-Activism, der Forschende 
als aktive Gestalter:innen gesellschaftlicher Transformation begreift – 
sei es durch direkte Klimaproteste oder politische Interventionen. Diese 
Haltung überschreitet aus einer ethisch nachvollziehbaren Notstandslo
gik heraus bewusst die Grenze zwischen Analyse und Aktivismus. Letzt
lich zeigt sich: Wissenschaft kann sich nicht im Elfenbeinturm verber
gen, doch ihr gesellschaftliches Engagement muss reflexiv in doppelter 
Hinsicht bleiben. Die Herausforderung liegt darin, gesellschaftliche Re
levanz und wissenschaftliche Autonomie zu verbinden und konstruktive 
Kritik zu äußern, ohne im parteilichen Aktivismus das wissenschaftliche 
Proprium zu verlieren. 

In Prozessen der wissenschaftlichen Neuausrichtung kommt es 
insgesamt darauf an, den Dialog zwischen verschiedenen Wissens
kulturen weiterzutreiben. Dabei geht es nicht nur um verschiedene 
Wissenschaftskulturen, sondern auch um die Inklusion indigenen, 
lokalen und traditionellen Wissens. Academia benötigt mehr epistemi
sche Gerechtigkeit. Im Laufe der Modernisierung und des westlichen 
Kolonialismus wurde lokales Wissen im Namen des wissenschaftlich- 
rationalistischen Modells verdrängt, doch solange nur die westliche 
Kosmologie akzeptiert wird, werden mögliche bestehende Lösungen 
für unsere aktuellen globalen sozial-ökologischen Probleme übersehen 
oder ignoriert. Die Anerkennung traditioneller, praktischer, nicht-wis
senschaftlicher Erkenntnisse wird das wissenschaftliche Wissen nicht 
entwerten. Es wird jedoch seine Grenzen aufzeigen und verdeutlichen, 
dass es eine Pluralität von Wissensformen gibt, die in einen Dialog 
treten müssten. 

Willkürfreiheit vs. konviviale Freiheit 

Die Frage nach der epistemischen Autonomie von Wissensformen, nach 
ihrer Übersetzbarkeit und ihrer Verwobenheit berührt mittelbar auch 
unser westliches normatives Selbst- und Freiheitsverständnis: Wieviel 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

individuelle Unabhängigkeit ist notwendig und geboten, wo braucht es 
Ligaturen, die auf Interdependenz abzielen? Unser modernes Freiheits
verständnis ist vor allem rechtlich konfiguriert – es schützt die indivi
duelle Willkür, insbesondere im Umgang mit dem eigenen Eigentum, 
und entlastet den Einzelnen von jeder weitergehenden sittlichen Verant
wortung. Christoph Menke (2015) hat gezeigt, wie die bürgerliche Ge
sellschaft dieses Prinzip der negativen Freiheit verankert hat: Freiheit 
bedeutet hier vor allem Abwesenheit staatlicher Einmischung, eine ge
schützte Privatsphäre wird etabliert, in der das »beliebige Wollen« gilt. 
Doch dieser Freiheitsbegriff ist problematisch, weil er bloße Willkür le
gitimiert – ohne Rücksicht auf das Gemeinwohl oder die sozialen Bedin
gungen gelingender Selbstbestimmung. Die moderne bürgerliche Ge
sellschaft ist eine Gesellschaft, die ohne Sittlichkeit funktionieren muss 
(ebd.: 266). 

Angesichts der ökologischen Verheerungen, die als Antwort drin
gend eine gesellschaftliche Selbstbeschränkung benötigen, bedarf es 
einer Revision dieses reduzierten Freiheitsverständnisses. Ein ge
haltvollerer Freiheitsbegriff müsste über formal-rechtliche Freiheit 
hinausweisen. Diese Einsicht ist seit langer Zeit das Einfallstor für eine 
Kritik der Willkürfreiheit im Rahmen liberaler Freiheitsrechte. Der Re
publikanismus Philipp Pettits (2015) fordert etwa demokratische Regeln, 
die verhindern, dass private Interessen den Staat usurpieren. Freiheit 
besteht hier nicht in der Abwesenheit von Einmischung, sondern in 
der gemeinsamen Gestaltung einer Ordnung, die illegitime Herrschaft 
verhindert. In eine ähnliche Richtung denkt Axel Honneth (2011) mit 
seinem Konzept der sozialen Freiheit: Erst in kooperativen Praktiken 
und wechselseitiger Anerkennung kann Freiheit wirklich werden – 
indem wir unsere Ziele in Abhängigkeit von anderen verwirklichen. 
Doch diese Perspektiven erfordern eine grundsätzliche Kritik unseres 
überkommenen Freiheitsverständnisses. Wie Pierre Charbonnier (2022) 
betont, müssen wir zunächst den scheinbar selbstverständlichen Zu
sammenhang von Überfluss und Freiheit dekonstruieren. Denn solange 
Freiheit primär als privates Verfügungsrecht über Güter verstanden 
wird, bleibt sie ein Instrument der ökologischen Zerstörung. Es geht 
in diesem Zusammenhang nicht um die falsche Gegenüberstellung 
von Freiheit contra Klimaschutz, sondern um einen Konflikt zwischen 
unterschiedlichen Freiheitsvorstellungen. Doch selbst im vorherr
schenden Freiheitsverständnis sind weitreichendere (wechselseitige) 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 201 

Begrenzungen der Freiheit möglich, als sie für gewöhnlich umgesetzt 
werden.23 

An dieser Stelle lohnt es sich, an die Kommunitarismus-Debatte der 
1980er und 90er Jahre zu erinnern. Die kommunitaristische Kritik des 
liberal-individualistischen Freiheitsbegriff setzte sich zunächst intensiv 
mit John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit (1975) auseinander. Während Frei
heit bei Rawls atomistisch verstanden wird, betonen Kommunitaristen 
wie Michael Sandel, Charles Taylor und Alasdair MacIntyre, dass ein ato
mistisches Freiheitsverständnis abstrakt ist und die soziale Konstitution 
menschlicher Identität ignoriert. Aus kommunitaristischer Sicht ist das 
Rawls’sche Modell eines »ungebundenen Selbst«, das im »Urzustand« 
hinter einem »Schleier der Unwissenheit« rationale Prinzipien wählt, ei
ne realitätsferne Fiktion. Sandel (1982) kritisiert, dass dieses Modell ei
nes possessiven Selbst die Tatsache vernachlässigt, dass Menschen im
mer schon in konkrete Gemeinschaften, Traditionen und Wertvorstel
lungen eingebettet sind. Freiheit kann demnach nicht im bloßen Schutz 
privater Wahlmöglichkeiten bestehen, sondern muss sich in geteilten 
Praktiken und gemeinschaftlichen Bindungen entfalten. 

Ein zentrales kommunitaristisches Argument lautet, dass der Libe
ralismus die motivationalen Grundlagen seiner eigenen Ordnung unter
gräbt. Eine funktionierende Demokratie ist auf solidarische Bindungen 
und Gemeinsinn angewiesen – Werte, für die ein negativer Freiheits
begriff blind ist (vgl. Honneth 1993). Freiheit kann deshalb nicht indivi
dualistisch, sondern nur im sozialen Zusammenhang verwirklicht wer
den. Ein bloß rechtliches Freiheitsverständnis, das auf Neutralität und 
individueller Wahlfreiheit beharrt, läuft Gefahr, zur Zerstörung der ge
meinschaftlichen Ressourcen beizutragen, auf die moderne Gesellschaf
ten angewiesen sind. 

Die ökologischen Herausforderungen unserer Zeit offenbaren ei
ne fundamentale Schwäche des liberalen Gesellschaftsmodells: Sein 
individualistisches Freiheitsverständnis erweist sich als untauglich, 
um kollektive Probleme wie Klimawandel oder Artensterben zu bewäl
tigen. Genau an dieser Stelle gewinnt die kommunitaristische Kritik 

23 Selbst wenn man dem bestehenden Freiheitverständnis folgt, können Ein
schränkungen der schrankenlosen Selbstverwirklichung vorgenommen werden. 
Der Luxuskonsum, das SUV und die Flugreisen des einen stellen nämlich eine 
Beeinträchtigung der Freiheitsrechte der anderen dar (Ekardt 2024: 8ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

des Liberalismus neue Aktualität. Sie bietet ein alternatives Verständ
nis von Freiheit, das nicht in der Abwesenheit von Beschränkungen, 
sondern in der Teilhabe an gemeinschaftlichen Praktiken besteht – 
eine Perspektive, die für die ökologische Transformation unverzicht
bar ist. In Wahrheit sind wir immer schon eingebettet in soziale und 
natürliche Zusammenhänge, wir sind von ihnen abhängig. Aus sozial
wissenschaftlicher Perspektive lässt sich aus der Kommunitarismus- 
Debatte lernen, dass ein übermäßig individualistisches Freiheits
verständnis, welches kollektive Handlungsziele vernachlässigt, die 
notwendigen gesellschaftlichen Transformationsprozesse hemmt. Vor 
dem Hintergrund multipler globaler Krisen erscheint diese Entwick
lung besonders problematisch, da sie koordinierte Lösungsansätze 
behindert, die soziale und ökologische Dimensionen integrieren müs
sen. Die Katastrophensoziologie hat verdeutlicht (vgl. Kapitel 3), dass 
die Bewältigungskapazitäten von Gesellschaften in Krisensituationen 
wesentlich von ihrer Fähigkeit zur solidarischen Koordination und 
inklusiven Teilhabe abhängen. Auch aus einer eher wertkonservativen 
und nicht nur einer links-liberalen Perspektive bedarf es also einer 
Korrektur des atomistischen Individualismus. 

Negative Freiheit im Sinne einer »Freiheit von« (Isaiah Berlin) 
ist unzureichend. Ein weniger stark individualistisches Freiheitsver
ständnis sollte nun allerdings nicht als Direktangriff auf das Wertideal 
der individuellen Autonomie interpretiert werden. Autonomie muss 
vielmehr anders verstanden werden. Die feministische Kritik hat ja 
in verschiedenen Anläufen die Moderne dafür kritisiert, einen Dua
lismus von Autonomie und Abhängigkeit formuliert zu haben – mit 
individueller Autonomie auf der positiv bewerteten Seite, Abhängig
keit auf der abgewerteten Seite. Herrschaftsbeziehungen zwischen 
den Geschlechtern beruhen auf diese Weise auf Praktiken der Ver
leugnung von Abhängigkeiten, genauso wie die ökologischen Krisen 
auf Abhängigkeitsverleugnung beruhen (Hoppe 2024a). Cara Daggett 
(2023) sieht in der zeitgenössischen Petromaskulinität – ein Amalgam 
aus fossilen Brennstoffen und weißem patriarchalem Autoritarismus 
– den Versuch, wechselseitige Abhängigkeiten weiterhin zu leugnen. 
Anfechtungen der fossilen Lebensweise werden als Angriff auf weiße 
männliche Herrschaft interpretiert, was zu heftigen autoritären Gegen
reaktionen führt. Der moderne Gegensatz von Vernunft vs. Natur zeigt 
sich hier wiederum, wobei dem Bereich der Natur Tiere, Frauen wie 
auch People of Colour subsumiert werden. Die feministische Umwelt

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 203 

philosophin Val Plumwood hat schon vor mehr als 20 Jahren betont, 
dass Weiblichkeit genauso wie Natur im westlichen Dualismus auf der 
abgewerteten Seite steht: »›Nature‹ […] encompasses the underside 
of rationalist dualisms which oppose reason to nature, mind to body, 
emotional female to rational man, human to animal, and so on: progress 
is the progressive overcoming or control of this ›barbarian‹ non-human 
or semi-human sphere by the rational sphere of European culture and 
›modernity‹« (Plumwood 2002: 9). 

Die Kritik des westlich-männlich konnotierten Autonomiekonzepts 
hat tiefgreifende Konsequenzen für unseren Umgang mit ökologischen 
Krisen, da sie nach gemeinschaftlichen Antworten verlangen. Anders als 
der Liberalismus, der Gemeinwohl als Summe individueller Präferenzen 
begreift, versteht der Kommunitarismus ökologische Güter wie saubere 
Luft, stabiles Klima oder Artenvielfalt als eigenständige kollektive Wer
te, die unser gemeinsames Handeln leiten sollen. Eine solche Perspekti
ve verändert die politische Landschaft grundlegend. Denn es geht nicht 
mehr nur um individuelle Konsumentscheidungen unter Wahrung indi
vidueller Willkürfreiheit oder um technokratische Regulierungen, son
dern um die Frage, wie Gesellschaften ökologischere Lebensformen ent
wickeln können. 

Die ökologische Krise macht schmerzlich deutlich, wie sehr unser 
Wohlergehen mit natürlichen Systemen verwoben ist. Aber diese Ab
hängigkeit ist kein Mangel, sondern Grundlage einer neuen Freiheit. 
Wenn wir lernen, uns als Teil größerer Zusammenhänge zu begreifen 
– von lokalen Ökosystemen bis zum globalen Klima –, eröffnen sich 
ganz neue Möglichkeiten konvivialen und verantwortungsvollen Han
delns. Praktisch bedeutet dies eine Abkehr von rein individualistischen 
Lösungsansätzen hin zu gemeinschaftlichen Praktiken von Energiege
nossenschaften, solidarischer Landwirtschaft oder Urban-Gardening 
etc. pp. (vgl. Teilgabe-Team 2024). Gleichzeitig verweisen kommunitäre 
Perspektiven auf die Notwendigkeit, wirtschaftliche und politische 
Institutionen so umzugestalten, dass sie gemeinwohlorientiertes Han
deln fördern statt behindern. Ein zukunftsfähiges Freiheitsverständnis 
müsste in der Anerkennung unserer Verbundenheit und Abhängigkeit 
begründet sein – mit und von anderen Menschen, mit und von künfti
gen Generationen und mit und von der natürlichen Welt. In einer Zeit 
planetarer Grenzen ist dies vielleicht die wichtigste Einsicht: Erst wenn 
wir uns nicht mehr als isolierte Konsumenten, sondern als eingebet
tete Gemeinschaftswesen begreifen, werden wir über die kommenden 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

Jahrzehnte den ökologischen Herausforderungen abmildernd, fair und 
resilient begegnen können. Der kommunitaristische Soziologe Amitai 
Etzioni (1997) sprach davon, dass man vom »Ich« zu einem »Wir« kom
men müsse; dies gilt auch heute noch, sofern zu dem »Wir« auch nicht- 
menschliche Quasi-Subjekte gehören. 

Ich plädiere deshalb für ein neues, erweitertes kommunitäres Frei
heitsverständnis, genauer: für das Konzept der konvivialen Freiheit. 
Dieses geht über das westliche Ideal der Autonomie hinaus und begreift 
Freiheit nicht als Befreiung von Bindungen, sondern als Fähigkeit, 
wechselseitige Abhängigkeiten – auch gegenüber nicht-menschlichen 
Akteuren und Entitäten – bewusst zu gestalten. Die aktuellen ökologi
schen Krisen zeigen deutlich: Gerade unser vermeintlich unabhängiges, 
auf Ausbeutung natürlicher Ressourcen basierendes Lebensmodell 
im Globalen Norden erweist sich als zutiefst abhängig – von billi
gen Arbeitskräften anderswo, von endlichen Rohstoffen, von stabilen 
Ökosystemen. Konviviale Freiheit bedeutet in diesem Kontext, diese 
Abhängigkeiten nicht zu leugnen oder auf andere oder in die Zukunft 
zu verschieben, sondern aktiv zu gestalten – hin zu reziproken und fai
ren Beziehungen zwischen Nord und Süd, zwischen Mensch und Natur. 
Das konvivialistische Manifest (2014, 2020) mit seiner »Erklärung der 
wechselseitigen Abhängigkeiten« weist hier den Weg: Es geht nicht um 
Wohltätigkeit oder Almosen für die Ausgebeuteten dieser Welt, sondern 
um die Anerkennung, dass unser vermeintlich unabhängiges Leben nur 
durch die Auslagerung von Kosten an andere möglich wurde. 

Wer dagegen auf Autonomie pocht, will sagen, dass sich sein oder ihr 
Leben aus den Verbindungen mit anderen herauslösen lässt. Descartes 
verstand unter dem Begriff der Substanz eine Entität, die in ihrer Exis
tenz von keinem anderen Ding abhängt – also autonom ist. Eine neue 
Ökologie müsste diese Substanzontologie hinter sich lassen und die Zu
sammenhänge und Verbindungen zwischen allen Dingen betonen und 
daraus schlussfolgern, dass nicht zuerst die Entität und dann die Verbin
dung kommt, sondern dass die Assoziation das Primäre ist – ontologisch 
und ethisch (Boisvert 2010). Wenn man die Welt relational betrachtet, 
ist es sinnlos, anzunehmen, dass diesem Zusammenhang etwas voraus
geht. Es ist deshalb auch nicht überzeugend, strikt zwischen Kultur und 
Natur, zwischen menschlich und tierlich, tierlich und pflanzlich, belebt 
und unbelebt zu unterscheiden – die grundlegende konzeptionelle Ein
heit sollte vielmehr die Transaktion und das Kollektiv aus menschlichen 
und nicht-menschlichen Wesen sein. Konvivialität heißt auch: Niemand 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 205 

steht für sich allein, niemand kann sich von anderen unabhängig ma
chen. 

Der Konvivialismus fängt solche Erfahrungen ein und theoretisiert 
sie.24 Er beruht auf zwei zuerst in Frankreich publizierten Manifesten. 
Das erste konvivialistische Manifest einer Gruppe von französisch
sprachigen Intellektuellen um den Soziologen Alain Caillé erschien im 
Jahr 2013 und entwirft den Konvivialismus als eine politische Theorie, 
eine normative Überzeugung, eine transformatorische »Kunst des Zu
sammenlebens« sowie als ein politisches Programm, das die großen 
politischen Ideologien des 20. Jahrhunderts überwinden will. Ziel der 
Konvivialist:innen ist eine demokratische und egalitäre Gesellschaft 
jenseits der Wachstumslogik. In dieser sollen die Verbindungen von In
dividuen, Gruppen und Gemeinwesen auf neue Art und Weise sichtbar 
gemacht werden, daher auch der französische Untertitel in Abgrenzung 
zur amerikanischen Unabhängigkeitsbewegung: Declaration d’interde
pendence. Der Konvivialismus ist eine dezidiert anti-utilitaristische 
intellektuelle Strömung, die den Menschen anthropologisch weniger in 
seinem Verlangen zu nehmen, sondern in seiner Fähigkeit und seinem 
Bedürfnis charakterisiert, anderen etwas zu geben und sich miteinan
der zu verbinden. Der spiritus rector des Konvivialismus, Alain Caillé, 
ist zugleich auch der geistige Kopf der sog. M.A.U.S.S.-Bewegung 
(»Mouvement Anti-Utilitariste dans les Sciences Sociales«, also »Anti- 
utilitaristische Bewegung in den Sozialwissenschaften«). Das Manifest 
formuliert Prinzipien einer neuen konvivialen Ordnung, die das Mitein
ander ins Zentrum stellt. Entsprechend ist die einzige legitime Politik 
»diejenige, die sich auf das Prinzip einer gemeinsamen Menschheit, 
einer gemeinsamen Sozialität, der Individuation und der Konfliktbe
herrschung beruft.« (Les Convivialistes 2014: 61) Konvivialismus basiert 
auf vier Prinzipien, der Achtung einer gemeinsamen Menschheit und 
gleicher Menschenwürde, dem Prinzip der gemeinsamen Sozialität, das 

24 Konvivialismus leitet sich aus dem Begriff der Konvivialität (von lat. convivere: 
zusammenleben) ab. Convivialité, Convivialiad, Conviviality ist in vielen europäi
schen Sprachen durchaus gebräuchlich – auf Deutsch lässt sich seine Alltagsbe
deutung am ehesten mit gastlich oder gesellig übersetzen. Ausgehend von Ivan 
Illichs Buch Tools for Conviviality aus dem Jahr 1973, einem Klassiker der Sozial- 
und Technikkritik, hat der Begriff der Konvivialität in andere Debatten Eingang 
gefunden, etwa in die britische Diskussion um eine neue Alltags-Multikultur 
und eben in den aus Frankreich kommenden Konvivialismus. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

der Einsicht folgt, dass der größte menschliche Schatz in der Qualität 
sozialer Beziehungen liegt, dem Prinzip der Individuation, d.h., dass 
wir uns alle voneinander unterscheiden, dass Menschen also in ihrer 
Individualität anerkannt und geachtet werden wollen, und schließlich 
dem Prinzip, Konflikte auf nicht eskalative Weise auszutragen. 

Das 2020 erschienene 2. konvivialistische Manifest geht über diese 
vier Prinzipen hinaus und führt zwei weitere Prinzipien ein: das Prin
zip der gemeinsamen Natürlichkeit, d.h., dass Menschen nicht in einem 
Verhältnis der Äußerlichkeit zur Natur leben, sondern Teil von ihr sind 
und in einer wechselseitigen Abhängigkeit zu ihr stehen. Hinzu kommt 
ein allgemeiner Imperativ, nämlich Hybris einzuschränken, Maßlosig
keit und Allmachtstreben zu bekämpfen und nicht hinzunehmen. Ziel 
dieses Prinzips ist, eine Politik des Maßhaltens und der Selbstbegren
zung (gerade mit Blick auf die ökologische Frage) anzuleiten. 

Aus Sicht einer konvivialen Gesellschaft ist das moderne Verständ
nis von Natur als bloßer Ressource, die menschlichen Zwecken zur 
Verfügung steht, hochproblematisch. Stattdessen muss ein umfas
sender Gesellschaftsbegriff entwickelt und etabliert werden, der die 
Natur einschließt. Die Biologin Katrin Böhning-Gaese, der Rechts
wissenschaftler Jens Kersten und der Historiker Helmuth Trischler 
fordern in ihrem Manifest für eine biodiverse Gesellschaft (2025) im 
Anschluss an den Konvivialismus einen neuen Gesellschaftsvertrag: 
In der Präambel stünde, dass Menschen versprechen, im Einklang 
mit der Natur zu leben. Im ersten Artikel werden die intrinsischen, 
instrumentellen und relationalen Werte der Natur anerkannt. Artikel 
zwei und drei artikulieren zum einen die Abhängigkeit der Menschen 
von der biodiversen Lebenswelt, zum anderen die Verantwortung, die 
Menschen für die Natur zu übernehmen haben (ebd.: 40). Der Umgang 
mit der Natur müsse verantwortlich auf eine neue Balance abzielen, 
auf die Gegenseitigkeit von Gabe und Gegengabe. Auf diese Weise soll 
»die gemeinsame Entfaltung aller Arten (einschließlich der Menschen) 
auf einem geteilten Planeten« gewährleistet werden (ebd.: 56). Werden 
Naturressourcen genutzt, müssen Menschen Gegenleistungen für die 
Ökosysteme erbringen, die die Leistungen bereitstellen (Adloff 2018, 
2025). 

Solch neue Formen von Gegenseitigkeit und Solidarität setzen vor
aus, dass die Interdependenz menschlicher und nicht-menschlicher 
Existenzen erkannt und bejaht wird. Judith Butler (2016) stellt der 
(neo-)liberalen Forderung nach individueller Autonomie die Erfahrung 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 207 

entgegen, dass jeder Mensch von anderen Menschen und einer stabilen 
Infrastruktur abhängig ist. Sobald man beginnt, die anderen Leben 
(auch die nicht-menschlichen) als gleichwertig zum eigenen und ver
woben mit dem eigenen Leben anzusehen, kann daraus eine neue Ethik 
des Zusammenlebens erwachsen. Prekarität und alle Formen sozialer 
Ungleichheit beruhen auf der ungleichen Verteilung von Abhängig
keiten und Verwundbarkeiten. Eine konviviale Politik sollte aber eben 
nicht liberalistisch auf eine Autonomie ohne jede Abhängigkeit abzie
len, sondern auf die Bejahung wechselseitiger Abhängigkeiten – eine 
zentrale Idee Butlers, die sich bis zu Emile Durkheim und John Dewey 
zurückverfolgen lässt. Die Anerkennung der Verletzbarkeit des Lebens 
kann eine Kultur der Kooperation nähren. 

Alasdair MacIntyres (2001) Konzept der Anerkennung der Abhän
gigkeit erhält hier besondere Bedeutung. Eine konviviale Gesellschaft 
würde nicht nur die Abhängigkeit von anderen menschlichen Akteuren 
anerkennen, sondern auch unsere Abhängigkeit von intakten Ökosyste
men innerhalb planetarer Grenzen. Konviviale Freiheit fragt nicht: Wie 
können wir uns von natürlichen Grenzen emanzipieren?, sondern: Wie 
können wir unsere Abhängigkeit von der Natur so gestalten, dass sie für 
alle – Menschen wie nicht-menschliche Wesen – lebensfördernd ist? In 
praktisch-normativer Hinsicht bedeutet dies einen radikalen Wandel 
unserer Wirtschafts- und Lebensweise: von extraktiven zu regenera
tiven Systemen, von Ausbeutung zu Reziprozität. Angestrebt werden 
sollte – wenn wir uns auf einen Wunsch, eine konkrete Utopie für 
die kommenden 50 Jahre einlassen dürfen –also eine Gesellschaft, die 
nicht Steigerung und Beschleunigung als Selbstzweck verfolgt, sondern 
eine Gesellschaft, die sich autonom Ziele setzen kann und sich auch 
in Freiheit zu begrenzen vermag. Eine Gesellschaft also, die nicht von 
vorgeblichen ökonomischen oder systemischen Sachzwängen regiert 
wird und die die westliche Hybris überwindet, die Natur beherrschen 
zu wollen. Freiheit bedeutet dann nicht mehr Unabhängigkeit, sondern 
die Fähigkeit, in einem radikal interdependenten System verantwortlich 
zu koexistieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Frank Adloff: Wirkliches und Mögliches in der Klimakrise 

Schluss: Vulnerabilität, Grausamkeit und Selbstachtung 

Der moderne, rechtlich verankerte Freiheitsbegriff, der individuelle 
Willkür schützt und Verantwortung externalisiert, erweist sich an
gesichts ökologischer Krisen und sozialer Ungleichheiten als zutiefst 
problematisch. Die negative Freiheit des »beliebigen Wollens« legiti
miert strukturelle Grausamkeiten, indem sie die Verletzbarkeit und 
Abhängigkeit anderer – menschlicher wie nicht-menschlicher Wesen – 
systematisch ignoriert. Die kommunitaristische und konvivialistische 
Kritik offenbart, dass Autonomie ontologisch eine Fiktion ist. Wir sind 
immer schon eingebettet in soziale und ökologische Beziehungsgeflech
te. MacIntyres anerkannte Abhängigkeit, die konvivialistische Ächtung 
der Hybris sowie die Anerkennung der gemeinsamen Natürlichkeit 
werden zu Maximen einer Ethik, die Verletzlichkeit nicht als Defizit, 
sondern als konstitutiven Wesenszug des Seins begreift. Die Klimaka
tastrophe demonstriert täglich, wie sehr unser vermeintlich autonomes 
Handeln die Lebensgrundlagen anderer zerstört. Die konviviale Freiheit 
fordert daher eine radikale Umkehr: Nicht die Durchsetzung individu
eller Interessen, sondern der Schutz der Würde aller Verletzbaren 
– künftiger Generationen, marginalisierter Gemeinschaften, nicht- 
menschlicher Lebensformen – muss erste Maxime werden. 

Vor jedem Freiheitsanspruch steht das fundamentale Gebot, Leid 
und Grausamkeit zu vermeiden. Dieses Prinzip von »Putting Cruelty 
First« (Shklar 1982) ergibt sich aus der Anerkennung universaler Vul
nerabilität. Eine Gesellschaft, die sich an der Vermeidung von Ernied
rigung und Zerstörung orientiert statt an abstrakten Freiheitsrechten, 
schafft erst die Bedingungen für ein gutes Zusammenleben. Mit dem 
amerikanischen Pragmatisten Richard Rorty (1989) ist Grausamkeit das 
Schlimmste, was wir einander antun können. Es muss darum gehen, 
mit Blick auf andere Menschen und nicht-menschliches Leben zu sehen, 
dass unsere Unterschiede vernachlässigbar sind »im Vergleich zu den 
Ähnlichkeiten im Hinblick auf Schmerz und Demütigung« (ebd.: 310). 
Eine anständige Gesellschaft demütigt die Menschen nicht, verletzt sie 
in ihrer Selbstachtung nicht.25 

25 Daraus folgt, dass nicht nur Menschen-, sondern auch Bürgerrechte, also demo

kratische Prinzipien zu achten sind: »Wird einem Menschen das Bürgerecht ver
weigert, so ist das eine einschneidende Beeinträchtigung seiner Fähigkeit, sein 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Konvivialität im Anthropozän 209 

Konviviale Freiheit übersetzt diese Einsicht in politische Praxis: 
Sie fordert Institutionen, die nicht-menschliche Wesen repräsentieren, 
Wirtschaftsformen, die auf Reziprozität statt Ausbeutung basieren, und 
eine Demokratie, die ihre Entscheidungen an Maßstäben der Inklusion 
und Verwundbarkeit misst. Nur so lässt sich verhindern, dass Freiheit 
weiterhin als Recht auf rücksichtslose Aneignung missverstanden wird. 
In einer Welt radikaler Verflechtung wird damit die Vermeidung von 
Grausamkeit zur ersten politischen Pflicht und der Schutz der Würde 
aller Verletzbaren zum ethischen Maßstab. 

Dies führt uns zum letzten Punkt in diesem Essay, den besonders 
klar der Philosoph und Kognitionswissenschaftler Thomas Metzinger 
(2024) herausgestellt hat. Auch wenn die sozial-ökologischen Katastro
phen zum Teil nicht mehr abwendbar sind, wenn wir also im Kampf 
gegen das Überschreiten der planetaren Grenzen scheitern, kommt es 
darauf an, in Würde zu scheitern. Die Erhaltung von Selbstachtung 
fordert von uns, auch angesichts von Scheitern und Vergeblichkeit 
das Richtige zu tun, einfach, weil es das Richtige ist. Dazu braucht es 
Aufrichtigkeit, einen klaren Fokus auf Achtung der Würde sowie eine 
Haltung der ethischen Sensibilität und Selbstmitgefühl: »Wir müssen 
uns aktiv um die Vermeidung von Apathie, Verbitterung und emotio
naler Erschöpfung kümmern. Die planetare Krise erzeugt einen sich 
radikal verändernden psychologischen Kontext für unser aller Leben. 
Es kann deshalb sein, dass wir am Ende auch etwas ganz Neues lernen 
müssen: in Anmut zu scheitern« (ebd.: 178). Scheitern in Würde ist 
allerdings eine Möglichkeit neben anderen. Ohne Würde zu scheitern, 
wäre noch deprimierender und grausamer – wenn auch dafür eine nicht 
geringe Möglichkeit besteht. Aber es ist auch möglich, den ökologischen 
Katastrophen angemessen entgegenzutreten: in Würde, gerecht und 
mit vergrößerten gesellschaftlichen Problemlösungskapazitäten. 

Menschsein, das ja durch diese spezifische Gesellschaft geformt ist, auszudrü
cken, und stellt folglich eine Demütigung dar« (Margalit 1997: 59). 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476895-007 - am 12.02.2026, 10:33:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476895-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

