IsLAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLITIK.
UBERLEGUNGEN ZUR INTEGRATION DES ISLAMS
IM EUROPAISCHEN KONTEXT

S1GRID NOKEL

In einer erstaunlichen Parallelitit ist im Laufe der 19g9oer Jahre in Europa
iiberall dort, wo infolge von Einwanderung islamische Minderheiten entstan-
den sind, der Islam innerhalb der zweiten Migrantengeneration zu einer
Quelle von personlicher Identitit geworden. Ins Auge fallen dabei vor allem
jene junge Frauen und Midchen, die aufgrund ihres beruflichen Status und
ihrer schulischen bzw. universitiren Karrieren als >gut integriert< gelten
(>BildungsinlanderInnen<), und die ihre Ambitionen in dieser Hinsicht mit
einer >korrekten« islamischen Lebensweise verbinden wollen. Dies beinhaltet
fiir sie das Bediirfnis, die Pflicht wie auch das Recht, islamische Ethik und
Moral in ihrer Alltagspraxis zu integrieren. Karriere plus Kopftuch — so kann
schlagwortartig das Projekt der personlichen Islamisierung, der Gestaltung
des Selbst durch die Orientierung am Islam umrissen werden. Wenn Sozial-
wissenschaftlerinnen wie Jessica Jacobson (1998), Gritt Klinkhammer
(2000), Ruba Salih (2001) und Nancy Venel (1999) in diesem Projekt den
Prozess der Subjektivierung und der Emanzipierung von gleichermafen tra-
ditionellen Zwingen wie sozialen Zuschreibungen, die Angehérige einer
Minderheit auf bestimmte Identititsmuster festlegen, hervorheben, so ist das
sicherlich eine plausible Erklirung, die von den diesen Studien zugrundelie-
genden Interviews mit betroffenen Frauen und Midchen abgestiitzt ist. Al-
lerdings ist es eine Erklirung, die fiir sich allein zu kurz greift. Sie blendet
den weiteren sozialen und systemischen Kontext aus, indem sie sich vor-
nehmlich auf die handelnden Subjekte, auf ihre Ambitionen wie Weltdeu-
tungen bezieht. Sie — ich formuliere es bewusst drastisch, um das Argument
deutlich zu machen — konzipiert (post-moderne) Heroinnen, die aus subjek-
tiven Bediirfnissen und subjektiver Kraft heraus Grenzen sprengen, sich als
Individuen verwirklichen. Eine Gestaltung des Selbst wird gleichgesetzt mit
einer Optimierung der individuellen Kontrolle tiber die Bedingungen der so-
zialen Umwelt. Wenig Beachtung dagegen finden die Rahmenbedingungen
und Voraussetzungen, die dem Prozess der Identititsfindung und der Selbst-
affirmation tiber den Islam eine spezifische Form geben, die es erméglichen,
dass der Islam in diesem Kontext iiberhaupt als Quelle der Selbstaffirmation
wirksam werden kann.

Dafiir sind zwei Erklirungen anzufiihren. Die erste bezieht sich auf die
Methode. Biographische Erzihlungen, die die Grundlagen der angefiihrten
Untersuchungen bilden, sind zu verstehen als temporir giiltige und wandel-
bare »Fabelkompositionen« (Ricceur 1996: 199), die auf Alltagswissen basie-
ren und als solche zwar Bedingungen der Konstruktion mitfithren, diese aber
nicht elaborieren (Knapp 1997). Das heifdt keineswegs, dass den subjektiven

https://dol.org/10.14361/9783839401538-014 - am 13.02.2026, 21:57:28. -


https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLiTik | 291

Erzihlungen nicht zu >trauen< wire, aber es ist in Rechnung zu stellen, dass
die Erzdhlenden Akzente setzen und mit einer gewissen Flexibilitit umfor-
mulieren kénnen. Die Personen, ihre Lebensumstinde und Erfahrungen ver-
andern sich. Auch die Muster, sich zu erkennen und zu beschreiben, sich als
Selbst, als Subjekt zu fithlen, sind als genealogische zu begreifen. Nur wenn
dieser Kontext einbezogen wird, sind meines Erachtens die Voraussetzungen
gegeben, ein Phinomen wie die Wahl des Islams (des >Anderenc) als Quelle
personlicher Identitit in seiner Komplexitit analytisch zu erschlieRen.

Das bedeutet zweitens aber auch, dass man einen kritischen Umgang
mit >klassischen< Ideen wie Emanzipation und Subjektivierung als progressi-
ve Befreiung von Zwingen und Zuwachs an Rechten pflegt und sie nicht, ob
eingestanden oder nicht’, in Bewertungsmafstibe aufnimmt. Der kiihle
analytische Blick umfasst vielmehr die Zweischneidigkeiten, die Verdnde-
rungen von Reprisentationen und Machtspielen, die auf Identititsbildung
wirken, die Subjekte bilden, zum Handeln herausfordern, in Genealogien
einbetten und damit in andere Formen pressen, sie mit anderen Zwingen
konfrontieren (vgl. Elias; Foucault).

Entsprechend stehen in diesem Aufsatz nicht die jungen Frauen als
Identitatskonstrukteure im Vordergrund, sondern ich suche nach dem, was
>hinter< den Erzihlungen steht, nach den makrosozialen Einbettungen. Als
Wegweiser dienen dabei Ideen Foucaults, die meines Erachtens die Chance
er6ffnen, den Islam in Europa nicht apriori in Verbindung mit einer Moral
der Anerkennung des Anderen (auch aus der Perspektive der jungen Frauen
selbst) und damit wertend in den Blick zu nehmen, sondern als Bestandteil
eines bio-politischen Prozesses, der anderskulturelle Individuen integriert
und mit anderskulturellen Personen arbeitet. In diesem Rahmen kann das
nur in Ansitzen erfolgen.

Im ersten Teil meines Beitrages stelle ich die Hauptbereiche weiblicher
alltagsweltlicher Mikropolitiken junger islamischer Frauen der zweiten Mig-
rantengeneration vor. Dies ist hier nur sehr kurz, generalisierend und in der
engen Ausrichtung an dem oben genannten Ziel mdglich, so dass ich hier
auf detaillierte Ergebnisse an anderer Stelle (vgl. Nokel 2002) verweisen
muss. Im zweiten und dritten Teil steht die Frage nach dem Zusammenhang
von Islam und Bio-Politik sowie den fiir die Frauen relevanten Bedingungen
und Konsequenzen im Zentrum. Dabei wire es vermessen, eindeutige Er-
gebnisse prisentieren zu wollen. Hier ist es lediglich méglich, einen theoreti-
schen Horizont zu sondieren, der der Komplexitit des Phinomens >Islam —
Geschlecht — Europa< angemessen ist.

1 Gerade im Zusammenhang mit den Disputen um den Islam wird er sozialtheo-
retischer Erkenntnisse zum Trotz ungeahnt prominent. Aber auch das Theorem der
Multikulturalitit ist davon nicht frei (vgl. Taylor 1994).

014 - am 2157:28, -


https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | SiGRID NOKEL

Felder der personlichen Islamisierung

Die folgenden Ausfithrungen basieren auf fast zwanzig narrativ-biographi-
schen Erzihlungen von in Deutschland lebenden und aufgewachsenen Frau-
en im Alter von 18 bis 28 Jahren tiirkischer, marokkanischer, syrischer und
agyptischer Abstammung. Die meisten gelten als sozial gut situiert oder, wie
der Sprachgebrauch in diesem Falle nahe legt, gut integriert, denn sie haben
fundierte berufliche Ausbildungen oder steuerten zum Zeitpunkt der Unter-
suchung auf das Abitur oder den Studienabschluss zu. Nur ein Teil von ih-
nen stammt aus dezidiert religiosen Familien, von denen wiederum nur ein
Teil mit Beginn der Pubertit regelmifig ein Kopftuch anlegte. Andere haben
spater, meist um das achtzehnte Lebensjahr herum, den Islam als Quelle
»meiner Kultur« und als Prinzip der Gestaltung der eigenen Identitit und
Biographie entdeckt. Wihrend die ersteren in diesem Alter einen Umdeu-
tungsprozess vorgenommen und vorhandene Wissensbestinde reflektiert
haben, erfolgte bei den letzteren ein Entschliisselungsprozess einer bis dahin
kaum bekannten Religion. Beide stimmen iiberein in ihren Ansichten von
einem >modernenc Islam. Analysiert man ihre Erzihlungen, so zeigen sich
drei wichtige, im Bewusstsein der Frauen miteinander verwobene Felder der
praktischen Identititskonstruktion, in denen sie sich gleichermafien bewih-
ren miissen, um vor sich selber und vor anderen dem Anspruch auf kulturel-
le Authentizitit und Anerkennung gerecht zu werden.

Die Konstituierung als authentisches Selbst

Der Schuleintritt produziert fast ausnahmslos die einschneidende Erfahrung,
sich in der Position des kulturell Anderen wiederzufinden. Das zeigt sich im
Zusammenhang mit der in der Schule geforderten Sprache, die nahezu jedes
der Midchen zu diesem Zeitpunkt nicht beherrscht und sich mehr oder we-
niger mithsam aneignen muss. Die erste wichtige Erfahrung von Differenz
ist somit gleichbedeutend mit der Erfahrung von Hierarchie und (personli-
cher wie kollektiver) Unzulinglichkeit. Zunehmend werden sie auch, ge-
wohnlich im Rahmen einer Serie banaler Situationen und in Konnotation mit
Mangelhaftigkeit, darauf verwiesen, dass sie Middchen aus Familien mit einer
anderen, einer islamischen Kultur sind, die zumeist deutliche Spuren eines
Arbeitermilieu trigt. Diese Erfahrung des negativen kulturellen Anderen
setzt sich fort — und im Inneren fest —, auch wenn im Laufe der Zeit schuli-
sche beziehungsweise berufliche Leistungen und Freizeitverhalten eine per-
sonliche Gleichheit mit den nicht »auslindischen< Schiilern oder Kollegen
beweisen. Eine andere Erfahrung ist, dass eigene harte Arbeit und gute Leis-
tung Anerkennung sichern sowie gute Aussichten auf Karriere und sozialen
Aufstieg eréffnen. Hiufig erleben die jungen Frauen und Midchen sich als
Einzelkimpfer, die ohne elterliche Unterstiitzung die Regeln in mafRgebli-

https://dol.org/10.14361/9783839401538-014 - am 13.02.2026, 21:57:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoriTik | 293

chen sozialen Feldern wie der Schule selbst entziffern miissen. Erfahrungen
der Abwertung verbinden sich somit mit einer gewissen Selbststindigkeit.

Trotz personlicher Anerkennung in diversen funktionalen Feldern und
hochgradiger sozialer Integration (etwa in gemischten Jugendcliquen) besteht
eine Grunderfahrung weiter: man wird nie zum »>Einens, sondern bleibt stets
»der Andere«: »du bist nicht wie die anderen Tiirken«; »trotzdem bist du eine
Marokkanerin« — das sind auf Abstammung und Ursprung, auf unverriick-
bare, individuell nicht zu bearbeitende Zuordnungen verweisende Schluss-
folgerungen. In der Folge stellt sich den Midchen und jungen Frauen zu-
nehmend die Frage nach einer eigenen Kultur und ihrer eigenen Identitit.
Im Alltagswissen bleibt der Begriff Kultur ein Mysterium, das nicht zu fixie-
ren ist, aber intuitiv erscheint der Zusammenhang von Kultur — Identitit —
Macht. Auf der Suche nach der eigenen Identitit, die offenbar ohne die Kon-
notation mit dem Begriff Kultur undenkbar ist, stellen die Midchen und jun-
gen Frauen dann fest, dass die nichsten Vermittler von Identitit, Schule und
Familie, nur partiell einen Beitrag leisten konnen. Um es mit Foucault zu sa-
gen: Beide Seiten offerieren diffuse Moralcodes und -techniken, um gehor-
same Akteure (Leistungstriger, gute Téchter) zu erzeugen, aber keine Moral,
die handelnde, durch hohere Ideale motivierte moralische Subjekte erfordert
(vgl. Foucault 1989: 36ft.).

In dieser Situation wird der Islam bedeutsam. Er erscheint als universale
inklusive und logisch durchdringbare und praktisch umsetzbare Kultur, die
man sich allein aneignen kann durch Texte und auf das Selbst wirkende All-
tagspraktiken, gestiitzt von Generationen von Gelehrten, aber nicht monopo-
lisiert durch die Orthodoxie. Als >Hoch-Islamc« setzt er sich ab von der als dif-
fus und fragmentiert wahrgenommenen islamischen Kultur einer unwissen-
den, nicht hinterfragenden und von Autorititen abhingigen Unterschicht.
Mit seinem Sinn fiir Ordnung, fiir individuelle und unmittelbar leibliche
Selbsterfahrung, Selbstperfektion und Selbstdisziplin — Tugenden, die die
Midchen und jungen Frauen bereits hochgradig im Verlauf ihrer schulischen
Karrieren inkorporiert haben — bedeutet der neu entdeckte Islam keinen
Bruch mit der bisherigen Biographie, sondern eine Progression und Opti-
mierung. Er bildet iiberdies eine spirituelle Erginzung zu der Erfahrung, An-
erkennung nur als >Leistungsmaschines, die eines Tages versagen kann, zu
erwerben.

Wenn es, wie Bhabha (1994: 155f.) es formuliert, sowieso nicht méglich
ist, der >Eine« zu sein, dann bleibt als einzige Losung das »Hinzufiigen< der
eigenen Kultur. Hinzuftigen aber bedeutet, das Hinzuzufligende zu entde-
cken, Schnittstellen zu finden und die Verbindungen herzustellen. Ebendie-
ses ist fiir die Frauen durch einen >hohen Islams, der das moralische, reflek-
tierende und rational denkende Individuum anspricht, méglich, nicht aber
durch traditionelle, als kolonisierend begriffene Lesarten. Eine solche und

014 -am 21:57:28, - o


https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | SiGRID NOKEL

wahrscheinlich die wichtigste Schnittstelle ist die Vorstellung vom morali-
schen, an Fortschritt orientiertem Individuum und deren praktische Umset-
zung. Das zeigt sich zum Beispiel in folgenden Prinzipien, die in der Alltags-
praxis der jungen Frauen von allgemeiner Relevanz sind:

Das Essen

Zwar wissen muslimische Kinder ziemlich frith >wir essen kein Schweine-
fleischs, aber sie wissen nicht warum. Sie erleben Situationen der Hilflosig-
keit durch herablassende oder spéttische Bemerkungen tiber dieses Gebot,
dessen rationalen Sinn sie nicht kennen. Essen erscheint als eines der friihes-
ten Zeichen von Differenz, einer hierarchisierten Differenz auf der Grundla-
ge eines Mangels (etwas nicht zu diirfen). Mit der persénlichen Islamisierung
wandeln sich unfreiwillige Inkorporierung und Gehorsamkeit in rational er-
klirbares Wissen und begriindete, einer tieferen Ethik sich verpflichtenden
Wahl. Zusitzliches Gewicht verleihen wissenschaftliche Argumente tiber die
Schidlichkeit von Schweinefleisch fiir den menschlichen Organismus sowie
die Kompromisslosigkeit, mit der Substanzen, die in geringen Mengen in
Fertignahrungsmitteln vorhanden sind und die Anteile an Schweinefleisch
enthalten oder von dhnlicher chemischer Beschaffenheit sind (zum Beispiel
die fiir Emulgationszwecke eingesetzten Mono- und Diglyceride), verurteilt
werden. Ebenso die Art und Weise zu essen wird einem Wandel unterzogen:
man solle zum Beispiel diszipliniert essen, mit guten Manieren und in be-
scheidenen Mengen, so wie es vom Propheten tiberliefert ist. Am Beispiel des
Essens lisst sich nachvollziehen, wie abwertende Differenz durch Rationali-
sierung zu einer aufwertenden Differenz umformuliert wird, die sich auf ei-
ne Ethik stiitzt. Subjektwerdung durch Unterwerfung — Judith Butler (2001:
2ff.) weist auf die Wurzel subjugare hin — und durch Universalisierung, in-
dem der menschliche Kérper an sich die Referenz bildet: das ist sozusagen
das strategische Gespann der selbstbewussten Umwertung.

Fasten und Beten

Das jihrliche Fasten und das tigliche Beten gehéren, auch wenn Ausnah-
meregelungen vorhanden sind, zum rituellen Grundbestandteil. Insbesonde-
re jene Frauen, die nicht mit religiésen Riten aufgewachsen sind, halten die
tiglichen fiinf Gebete fiir obligatorisch, obwohl, aber auch gerade weil sich
ein stindiger Kampf mit der eigenen Selbstdisziplin damit verbindet. Andere
allerdings berufen sich auf Empfehlungen des Propheten hinsichtlich des so-
genannten Reisegebets, wobei, so die alltagssprachliche Erklirung, »fiinf Ge-
bete zu dreien zusammengezogen werdenx. Fiir sie bedeutet diese Praxis eine
Entlastung, weil Gebete, die in die Arbeitszeit fallen, in der privaten Zeit
nachgeholt werden kénnen.* Einige Frauen geben auch zu, fter ein Gebet

2 Generell fillt auf, dass die meisten jungen Frauen, auch wenn die Moglichkeit

https://dol.org/10.14361/9783839401538-014 - am 13.02.2026, 21:57:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLriTik | 295

zu versdumen, weil sie zu dem entsprechenden Zeitpunkt Unaufschiebbares
zu tun haben, wie dem Unterrichtsstoff zu folgen, sich intensiv auf eine Prii-
fung vorzubereiten, oder weil sie, wenn die Zeiten fiir das Nacht- oder Mor-
gengebet ungtinstig liegen, nicht auf den Schlaf verzichten wollen, um fiir
die Anforderungen des folgenden Tages geriistet zu sein. Eindeutig liegt im
Zweifelsfall die Priferenz auf der innerweltlichen Leistung und nicht auf der
religisen Pflicht.

Sich selbst verindern

Als zentral, weil als kreatives Handeln der bloflen Pflichterfiillung entgegen-
gestellt, erscheint die Modellierung des persénlichen Habitus, wobei die sun-
na, die Uberlieferung vom Leben des Propheten und seiner Gefihrten als
Richtlinie fiir >zivilisiertes Verhalten«< dient. Wie der Prophet versucht man
freundlich und héflich zu nahezu jedem und in jeder Situation zu sein, oder,
mit anderen Worten, souverin und selbstbewusst auch unerfreuliche Interak-
tionen zu meistern. Unabhingig davon, ob diese Vorstellungen nun mit his-
torischen Wahrheiten konsistent sind?, besteht das Modell einer Person, die
sich ihre eigene Identitit erarbeitet und kontrolliert, und zwar durch >Verleib-
lichungs, durch selbstdisziplinierte Korperpolitiken, die nach innen, auf die
eigene Person und nach auflen, auf die Anderen, wirken. Die Sprache des
Korpers, die sichtbare selbstbewusste korperliche Reprasentation erzeugt, das
legen die biographischen Erzihlungen nahe, weit effektiver als die gespro-
chene Sprache Anerkennung und Respekt.*

besteht, es vermeiden am Arbeitsplatz zu beten, zumal wenn sie, was die Regel ist,
die einzige Muslima in der Firma sind. Als Kontrast dazu s. Khedimallah 2001.

3 Al-Azmeh (1996: 13ff.) Zum Beispiel bestreitet dies, aber abgesehen davon, dass
die Vergangenheit in geschichtswissenschaftlichen Konstruktionen durch die Ge-
genwart erkannt und >kolonisiert« wird (Foucault 2001), spielt das im pragmati-
schen, im Hier und Jetzt kontextualisierten Alltagshandeln keine Rolle.

4 Zum Beispiel beschreibt eine der jungen Frauen, wie sie nach einem Schulwech-
sel die neue Schule am ersten Tag nicht einfach nur betritt, sondern als erste >Kopf-
tuchtragerin< geradezu triumphal einzieht. Der Eintritt der Neuen ist ein Paradie-
ren vor den ilteren Schiilern, die die Ankommenden mustern. Ihr fallen die er-
staunten, aber auch bewundernden Blicke auf, die an ihrer Person haften bleiben.
Spiter fiihrt sie mit den MitschiilerInnen immer wieder Gespriche tiber den Islam,
sie bemiiht sich zu erkliren, dass es mitnichten ein repressives, sondern ein freiwil-
lig gewidhltes ethisches System sei. Aber, so restimiert sie, »ich kann denen das
hundert Mal sagen, die kapieren das einfach nicht«. Was sie vor allem nicht kapie-
ren, ist, warum das Kopftuch dabei so wichtig ist. Uber eine betont isthetische
Kleidung, tiber gelegentliches Rauchen einer Zigarette in der Cafeteria, auch {iber
ihre Begeisterung fiirs Autofahren, zeigt sie, neben ihrer Eloquenz, dass sie >locker<

und die >kleinen< Grenzen bestimmend mit dem Islam umgehen kann.

014 -am 21:57:28, - o


https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | SIGRID NOKEL

In diesem Zusammenhang, und nicht als isoliertes Zeichen, ist das Kopf-
tuch von Bedeutung. Alle an dieser Studie beteiligten Frauen haben das Kopf-
tuch als minimale und obligatorische Form des hijab erklirt’ Es wird be-
schrieben als zentrale Praktik der Selbstkontrolle, indem es einen daran erin-
nert, sich wie eine Respekt beanspruchende und souverine Person, die weif
was sie will und was ihr zusteht, zu benehmen und das Verhalten eines Kin-
des oder einer »unerzogenen< Person ohne gute Manieren (zum Beispiel auf-
brausend oder trotzig zu reagieren, wenn man sich ungerecht behandelt
fithlt) abzustreifen. Als Zeichen der gewihlten Differenz beinhaltet das eben-
so, sich nicht weiblich in einem negativen Sinne, Hilflosigkeit oder Abhin-
gigkeit vermittelnd, darzustellen. Kurz, es vermittelt, dass man nicht jemand
ist, der Korrektur und Anleitung braucht von denjenigen, die glauben, das
beurteilen zu kénnen, sondern ein »autonomes< Subjekt. Hijab ist nicht nur
bedeutsam fur die Steuerung des Selbst. Es ist ein unmittelbar sichtbares
Medium der Beanspruchung von Anerkennung sowie der Initiierung eines
nicht-hierarchisierten dialogischen Austausches, bei dem man die Rolle eines
gleichberechtigten Partners annehmen kann und nicht mehr die eines bemit-
leidenswerten, kulturell und sozial benachteiligten Midchens, das sich als
Objekt der Nichstenliebe und der Materialisierung von Toleranz eignet. Da-
bei ist es kein Zufall, dass die jungen Frauen es durchweg ablehnen, uni-
form-dhnliche islamische Kleidung (Charchaf; Chador) zu tragen, sondern
groften Wert darauf legen, sich nach individuellem Geschmack und persén-
lichem Stil zu kleiden. In der Regel wihlen sie eine Kombination aus einem
ziemlich strengen, auf Disziplin und Wissen verweisendem Kopftuch, das
nicht ein Haar sehen lisst, was nur méglich ist durch konstante Kontrolle,
und sorgfiltig ausgewihlter modischer Kleidung, die der islamischen Ethik
entspricht.® Damit, so bringt eine der Frauen es deutlich auf den Punkt,
konne sie beweisen, dass »wir [die TiirkInnen; S.N.] auch Geschmack haben,
dass wir uns auch schén kleiden kénnen« und vor allen Dingen, dass es sich
um eine innerlich motivierte Asthetik und nicht um einen verordneten, wi-
derwillig ertragenen Kleiderzwang handele.

Hijab zu tragen ist der praktische Ausdruck der persénlichen Auseinan-
dersetzung mit >der eigenen Kultur<. Es fillt den Frauen schwer zu definie-

5 Dabei muss man allerdings beriicksichtigen, dass ein Teil der Frauen, auf die ich
mich beziehe, zum Zeitpunkt der Untersuchung analog zur Attitiide frisch Konver-
tierter betonten Wert auf >islamische Korrektheit< legte. Dass sich diese Haltung
drastisch dndern kann, zeigt sich am Beispiel einer jungen Frau, die etwa zwei Jah-
re nach Abschluss der Untersuchung sich gegen das Tragen des Kopftuches ent-
schied, nachdem sich ihre Lebensumstinde gravierend geidndert hatten.

6 Dazu gehéren lange Armel, knéchellange Récke, keine transparenten Stoffe, kei-
ne zu eng am Korper anliegende und dekolletierte Kleidung — wobei allerdings
auch hier ein individueller Spielraum besteht.

https://dol.org/10.14361/9783839401538-014 - am 13.02.2026, 21:57:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLiTik | 297

ren, was diese »eigene Kultur« ist. Eine der Frauen fiihlt einen »marokkani-
schen Teil« und einen »deutschen Teil« in sich, aber der Versuch, diese »Tei-
le« eindeutig zu bestimmen, lisst sie schnell ratlos verstummen. Kultur er-
weist sich als Chimire, aber ebenso als Realitit in der Gestalt von generali-
sierten Zerrbildern (>die« TiirkInnen), die man in der unvermeidbaren Uber-
nahme des Blickes der Anderen selber inkorporiert, auch wenn man ihn an-
zweifelt. Sie zeigt sich in der Gestalt von Werten, Praktiken und Interaktio-
nen (zum Beispiel in der Konfrontation mit Heiratsantrigen als Sechzehn-
jahrige wihrend des Besuches bei der Grofmutter in einem marokkanischen
Dorf), die man nicht versteht und ablehnt, mit denen man sich aber ausein-
andersetzen muss. Ebenso unumginglich erscheint es ihnen aber auch, eine
Kultur »haben« zu miissen, weil fiir sie aufler Frage steht, dass Kultur und
personliche Identitit untrennbar miteinander verbunden sind — ohne authen-
tische Kultur keine Identitit. Ein >hohers, reflektiv und rational durchdring-
barer Islam, der sich abhebt von den Restriktionen lokaler islamisch gefirbter
Traditionen und anschlussfihig ist an >universale Werte< (wie gleicher Zu-
gang zu Bildung unabhingig von Geschlecht) erweist sich als Matrix fiir die
Definition der >eigenen Kulturs, fiir kulturelle Selbst-Affirmation und kultu-
relle Umwertung.

Kulturelle Selbst-Affirmation — ein Begriff, den ich dem der >Individuali-
sierung« vorziehe, weil die Konnotation schwerpunktmifig nicht auf Befrei-
ung und Ablésung, sondern auf Umwertung liegt — ermichtigt das handeln-
de Subjekt. So kann zum Beispiel nur jeweils die einzelne Frau, das einzelne
Midchen selbst entscheiden, ob der persénliche Glaube stark genug ist, um
die Regeln so perfekt wie moglich zu erfiillen und ebenso, ob sie/es »stark
genug ist, sich in seiner Umgebung als Muslima zu behaupten, ohne einzu-
brechen und sich damit dem Verdacht auszusetzen, nicht souverin genug,
nicht skulturell authentisch< zu sein. So liegt beispielsweise die Entschei-
dung, im Klassenzimmer oder auf dem Arbeitsplatz als Kopftuchtrigerin
aufzutreten, jeweils bei der betreffenden Person. Denn nur sie kennt wie kein
anderer die spezifischen Bedingungen genau dieses Raumes, seine Bezie-
hungs- und Machtgeflechte, die in ihm gegebenen Aushandlungspotenziale.
Es gibt in den Augen der jungen Frauen und Méidchen keinen, der autorisiert
wire, in dieser Hinsicht Anweisungen zu geben.

Im Rahmen der islamischen Ethik existieren Bewertungsschemata, an
denen der Gliubige seine Handlungen und Absichten messen kann. Ein ge-
brauchliches besteht aus fiinf Kategorien. Diese bilden sozusagen drei grofie
Zonen: Positives — Neutrales — Negatives:

verpflichtend empfehlenswert neutral  tadelnswert verboten
Wajib mahmud halal makruh haram

Offensichtlich ist es jene mittlere Zone des Neutralen (halal) mit seinen

014 -am 21:57:28, - o


https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | SiGRID NOKEL

Randbereichen (mahmud, makruh) innerhalb der islamischen Kategorien des
Handelns, die von den jungen Frauen in der interkulturellen Auseinander-
setzung von besonderer Bedeutung ist. Sie verleiht dem Individuum einen
Souverinititsspielraum. Weitgehend unbehelligt von etablierten Orthodoxien
und Praxissystemen erscheint sie als der Raum der individuellen Freiheit be-
ziehungsweise der Eigenverantwortlichkeit. Sie verleiht das Gefiihl, ein mora-
lisches Subjekt zu sein. Entsprechend wird dieser Raum sorgfiltig inspiziert
und man findet unter den jungen Frauen geradezu Expertinnen im Testen
und Dehnen der Grenzen, ohne dabei den Rahmen der islamischen Ethik zu
verlassen.

Authentisches Selbst und interaktives Selbst

Das Streben nach Selbstsouverinitit und Anerkennung ist nicht selbstzent-
riert, sondern erstreckt sich auf soziale Beziehungen. Es dringt auf die Mo-
dellierung existierender Beziehungen in Richtung Gleichheit. Das schlieft
auch die Arbeit an der Detraditionalisierung der primiren sozialen Bezie-
hungen ein, vor allem jener zu den Eltern und den Ehepartnern, also jenen
Personen, die den gréfiten Druck auf das weibliche Selbst ausiiben. Demzu-
folge ist die personliche Islamisierung eng verbunden mit der Verschiebung
von Machtbalancen, mit der Etablierung de-hierarchisierter Beziehungen.

So wird die Legitimitit der Eltern, die Freizeitaktivititen und sozialen
Kontakte zu kontrollieren, angefochten. Man habe das Recht, zumal wenn
man achtzehn und damit miindig sei, auszugehen, sich mit anderen Leuten,
auch minnlichen Geschlechts zu treffen, ohne um Erlaubnis fragen zu miis-
sen. Folglich fragen die jungen Frauen nicht mehr, ob sie diirfen, sondern sie
teilen sachlich mit, was sie vorhaben. Diese Verinderung steht, wie die bio-
graphischen Erzihlungen derjenigen Frauen zeigen, die noch unverheiratet
sind, im elterlichen Haushalt leben und erst seit einigen Monaten »nach dem
Islam leben« und sich entsprechend kleiden, im engen Zusammenhang mit
dieser Wahl: Das Bewusstsein, zu wissen, was das Richtige ist, innerhalb ei-
nes anerkannten ethischen Systems zu handeln, eines >hohen« Islams, der
sich auf selbst-disziplinierte Individuen mit einem ausgeprigten Sinn fiir
Verantwortung griindet, auf den man als moralisches Subjekt antwortet,
driickt sich aus in einem souverinen Verhalten, das Fremdkontrolle ablehnt.
In Auseinandersetzungen mit den Eltern berufen sie sich jetzt auf qur’an und
sunna, entlehnen hier Argumente, die ihr Handeln billigen und entziehen
den Eltern mit ihren in der Regel bestenfalls fragmentarischen Kenntnissen
der Schriften die Argumentationsbasis. Auch wenn diese keine originire
Kausalitit von Glaubigkeit und >gutem Verhalten« sehen, so sind sie zumeist
doch beeindruckt von der Demonstration persoénlicher Souverinitit, so dass
die vormals klare Eltern-Kind-Hierarchie sich in Richtung einer Beziehung
von (nahezu) Gleichen wandeln kann. Die elterliche Autoritit wird begrenzt

https://dol.org/10.14361/9783839401538-014 - am 13.02.2026, 21:57:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsiAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLITik | 299

durch den Islam. Die jungen Frauen sind durchaus gewillt, den Eltern Res-
pekt zu zollen. Wenn sie betonen, dass sie damit einer islamischen Pflicht
nachkommen, dann verweisen sie ausdriicklich zugleich auf die Bedingung
der Wechselseitigkeit. Demnach sprechen qur’an und sunna den Eltern dieses
Recht unter der Bedingung zu, dass sie die individuellen Bediirfnisse ihrer
Kinder achten.

Deutlich wird dies im Zusammenhang mit der Stiftung von Ehen, einer,
wie die Narrative zeigen, offensichtlich prominenten Institution, in der die
Eltern zentrale Rollen einnehmen. Die jungen islamischen Frauen weisen
diese Praxis eindeutig zuriick. Die unumginglichen formellen Situationen,
bei denen mogliche Ehepartner und deren Familien sich kennen lernen sol-
len, werden von vielen verstanden als Aufruf zur Unaufrichtigkeit, weil jeder
gezwungen werde, die besten Seiten von sich zu zeigen, aber nicht seinen
wahren Charakter. Fiir die Frauen heifdt das, es wird nicht ersichtlich, ob der
Bewerber die eigenen Vorstellungen von einer konjugalen Ehe gleichberech-
tigter Ehepartner teilt. Die Kompetenz der Eltern wird von den Téchtern an-
gezweifelt. Fiir sie ist die Ehe tiber die Funktion der Versorgung und das Ge-
rist tradierter Geschlechterrollen hinausgehend eine Institution, die nur
dann erstrebenswert und erfolgreich ist, wenn von Anfang an eine wechsel-
seitige individuelle Ubereinstimmung zwischen zwei Personen gleichen Le-
bensstils und gleicher Interessen vorhanden ist. Zudem gehen sie davon aus,
dass die Eltern aufgrund ihrer traditionellen islamischen Einstellung nicht
unterscheiden kénnen zwischen einem >richtigen<, einem gewissenhaften
und modernen Muslim, der ihr Verstindnis vom Islam teilt, und einem tradi-
tionell eingestellten. Faktisch ist das alte System der Ehestiftung in dem hier
beschriebenen Kreis partiell ersetzt worden: Treffen islamischer Organisatio-
nen und Netzwerke, gebildet aus Freunden und deren Freunden, die sich
itber Hunderte von Kilometern erstrecken kénnen und die lokale peer-groups
beiderlei Geschlechts umfassen, sind wichtige Kanile der Partnersuche ge-
worden, wenn sie nicht sogar weitgehend die iltere Form ersetzt haben.

Die jungen Frauen verstehen unter einem »wahren« Muslim einen, der
die islamische Ethik méglichst vollstindig zum Leitfaden seiner Alltagspraxis
macht. Das erscheint ihnen als eine wesentliche Bedingung fiir eine mogli-
che gleichberechtigte Beziehung, die gekennzeichnet ist durch eine ausgewo-
gene Machtbalance. »Denn, wie eine junge Frau formuliert, »nur ein richti-
ger Muslim lisst sich von der sunna und dem Beispiel des Propheten beein-
drucken. Gegen einen anderen konnte ich gar nicht ankommenx.

Minner, so sagen die jungen Frauen, unterliegen der Gefahr, sich leicht
durch Traditionen, die ihnen Bequemlichkeit versprechen und Macht iiber
Frauen sichern, korrumpieren zu lassen. Das wiirde die weibliche Idee der
Selbststeuerung und des authentischen Selbst zerstéren. Diese Traditionen,
so scheint es, lauern tiberall, sind allgegenwirtig und stets bereit, sich bei der

014 -am 21:57:28, - o


https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | SiGRID NOKEL

kleinsten Unaufmerksamkeit auszubreiten.” Daher erscheint es ihnen not-
wendig, Minner zu Partnern erziehen, sie sozusagen zu coachen. Ein solches
coaching findet in spontanen alltagsweltlichen Situationen statt. Das kann
etwa der Fall sein, wenn eine junge Frau mit ihrer Freundin das Kino besu-
chen mochte und der Ehemann Bedenken hat, dass dann Gerede tiber ihn
und die Reputation beider entsteht. Aus solchen Situationen heraus entste-
hen Reflexion tiber und Aushandlungen von Geschlechterrollen. Eine der
groRten Angste ist es, wie eine der Frauen es drastisch formuliert, »zu en-
den« wie die Mutter, eingeschlossen in Haus und Familie, ausgeschlossen
aus der Welt. Die partnerschaftliche Ehe bildet somit einen ganz wesentli-
chen Aspekt, in dem sich das Projekt des souverinen Selbst bestitigt und
sichtbar, fiir sich selber wie fiir andere, realisiert.®

Authentisches Selbst und Selbstverstindnis als Biirger

Eminent wichtig ist fiir alle jungen islamischen Frauen berufliche Arbeit. Mit
Ausnahme jener, die niedrige Schulabschliisse und entsprechend schlechte
Arbeitsmarktchancen haben, planen sie, ihre Ausbildung oder Berufstitigkeit
auch nach der Heirat und einer kurzen Erziehungsphase fortzusetzen. IThrer
Ansicht nach gesteht der Islam den Frauen das Recht zu, in der Ehe den glei-
chen Status und die gleichen Lebensbedingungen wie zuvor zu geniefen,
und das schliefe auch Ausbildung und Berufstitigkeit ein. Am sichersten sei
es, das im Ehevertrag festzuhalten, um juristisch abgesichert zu sein.

Viele der Frauen jobben neben der Ausbildung, aber nicht weil es not-
wendig wire, Geld zu verdienen — in der Regel ist der Unterhalt durch die
Familie abgesichert —, sondern weil es ein wichtiges Zeichen fiir die persénli-
che Unabhingigkeit ist. Allerdings werden berufliche Karrieren nicht unter
dem Aspekt eines attraktiven Einkommens gewihlt, sondern unter dem der
Moral. Entscheidend ist das Motiv der sozialen Niitzlichkeit. Lehren, heilen,
rechtsprechen — das sind die Hauptbereiche beruflicher Aktivititen. Ein gutes
Mitglied der Gesellschaft zu sein, sich als niitzliche und verantwortungsbe-
wusste Biirgerin zu erweisen, ist zentral im Projekt des Selbst. Arbeit in ge-
hobenen Positionen, in 6ffentlichen Riumen, verbunden mit der sichtbaren
Anwendung von Bildungs- und Technikwissen, so dass man sich von den
>Einheimischen«< in Hinsicht auf Funktionalitit nicht unterscheidet, sondern

7 Ehen zwischen Partnern verschiedener lokaler Herkiinfte erscheinen den jungen
Frauen problematisch, denn man wisse dann nie, welchen Ballast an Tradition der
Partner mit in die Ehe bringe, wie seine Vorstellungen von Geschlechterrollen in
der Praxis sind.

8 Es scheint nicht ungewohnlich, dass die Frauen auf die Auflésung der Ehe dran-
gen mit der Begriindung, der Ehemann sei entgegen dem anfinglichen Anschein
kein >richtiger< Muslim gewesen. Allerdings ist das nach islamischem Recht kein
Scheidungsgrund.

https://dol.org/10.14361/9783839401538-014 - am 13.02.2026, 21:57:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLITik | 301

(unterstrichen durch das Kopftuch) >nur« in Bezug auf das >Kulturelles, bildet
ein Mittel zum Erwerb von Anerkennung und der »knappen Ressource Res-
pekt« (Sennet 2002: 15). In der qualifizierten Berufstitigkeit setzt sich, wie
auch im Projekt der Ehe gleichberechtigter, sich der islamischen Ethik ver-
pflichtenden Partner, die Idee des souverdnen islamischen Selbst praktisch
um, macht sie real. In der Verbindung von beidem erscheint kulturelle Iden-
titdt nicht mehr als ein Minus (Maddchen mit islamischen sozial marginalem
Hintergrund), sondern als ein Plus (vgl. Nokel 2001).

Die bio-politische Perspektive

Analysiert man die Lebensentwiirfe der jungen Frauen, so bietet sich die
Schlussfolgerung an, der Islam offeriere unter dem Paradigma von Interkul-
turalitit und Authentizitit (N6tzel 1999; Stauth 1999) das Substrat fiir eine
»postmoderne« Version weiblicher Emanzipation. Was allerdings den libera-
len, auf Prozesse von Fortschritt und Akkumulation gerichteten Blick stort,
ist die Unterwerfung unter ein anderes Gefiige von Normen und Werten. Be-
freiung aber ist der Zivilisationstheorie zufolge nicht einseitiger Zuwachs,
sondern steht in einem polyvalenten Geflecht komplexer Krifte und Michte,
die interdependente Individuen in einem Zirkel von Kontrolle und Selbstkon-
trolle bearbeiten (vgl. z.B. Elias 1976/78). Auf der Basis von Foucaults Sub-
jektbegriff erscheinen die neo-islamischen Frauen als Subjekte, die auf bio-
politische Diskurse und Praktiken antworten. Bio-Politik ist jene »Macht der
Regulation, die damit befasst ist, Bevolkerungen und ihre einzelnen Segmen-
te zu arrangieren« (Foucault 2001: 291), die die wertvollsten Ressourcen,
nimlich arbeitende Kérper und heterogenes Denken ordnet. Uber Macht und
Wissen gestaltet sie Diskurse und Praktiken, die die Ordnung der Bevolke-
rung definieren. Dazu gehort ein breites Angebot an Identititen, die sich ent-
lang der Fragmentierungs- und Fixing-Linien von Nationalititen, Ethnien
und Geschlecht herausbilden und Wissen tiber Nationalcharaktere und Kul-
turen transportieren. Bei den jungen Frauen ist zu beobachten, wie sich Ein-
zelne auf der alltagsweltlich-praktischen Ebene in den Diskurs der Interkul-
turalitit einklinken, Bio-Macht und Bio-Wissen zirkulieren lassen, Identitit
im Schatten von Macht und Wissen zu erzeugen. Das einzelne Subjekt aller-
dings begreift sich als Person, die aus eigenen inneren Bediirfnissen heraus
handelt. Demgegentiber steht die offensichtliche Konformitit mit anerkann-
ten Identititsformen und -diskursen sowie das Bemiihen, soweit wie moglich
an sie anzuschliefen. Diesem Paradox gehe ich in den folgenden Abschnit-
ten nach.

014 -am 21:57:28, - o


https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | SiGripD NOKEL

Islamische Wissen: Konvergenz und Divergenz

Mit Blick auf Foucault kann man die These aufstellen, dass der Islam nicht
das Andere ist, sondern in einer Okonomie der Differenz durch individuelle
Politiken (wie jene der jungen Frauen) transformiert worden ist in einen
>postmodernen«< Typ von Minorititswissen. Laut Foucault zirkulieren in einer
Gesellschaft verschiedene Minorititendiskurse, die aus den Wissen von Mi-
norititen stammen. Daneben existieren ungleich dominantere Einheitsdis-
kurse, die sich auf wissenschaftlich-technisches Wissen von Macht und
Wahrheit griinden. Foucault beschreibt Minorititenwissen als unterworfenes
Wissen, als »eine ganze Reihe von Wissen, die als nicht-begriffliches Wissen,
als unzureichend ausgearbeitetes Wissen abgewertet wurden: naive, am unte-
ren Ende der Hierarchie angesiedelte Wissen unterhalb des verlangten
Kenntnisstandes und des erforderlichen Wissenschaftsniveaus« (Foucault
2001 22). Minorititenwissen ist »das Wissen der Leute [...], ein Spezialwis-
sen, ein lokales, regionales, differentielles Wissen, das sich nicht in Uberein-
stimmung tiberfithren lisst und seine Kraft nur der Schirfe verdankt, mit der
es zu allen umgebenden in Gegensatz tritt« (ebd.).

Oft sind es marginalisierte Wissen, die trotz ihrer Marginalisierung wei-
ter wirken, die moglicherweise auch im »Innern funktionaler und systemati-
scher Ensembles« (ebd.: 21) schlummern, dort auf ihr Wiedererscheinen war-
ten. Das geschieht in der Regel durch Kritiker an den Einheitsdiskursen. Die-
se sind in der Regel in ihnen beheimatet. Sie argumentieren aus ihnen he-
raus. Thre Kritik kommt damit nicht von auRen, sondern erwichst aus den
Einheitsdiskursen. Bei einem durch sie verursachten »Aufstand der Wissen«
(ebd.) steht Foucault zufolge die Kritik an den zentralisierenden Effekten der
Macht an zentraler Stelle und »nicht so sehr die Inhalte, Methoden oder Be-
griffe der Wissenschaft« (ebd.).

Marginale Wissen werden somit rekonstruiert und zwar nicht von >nai-
ven< Rekonstrukteuren, sondern von politischen, die mit Einheitsdiskursen
und Einheitswissen vertraut sind und bei denen der Macht- und Verteilungs-
aspekt im Vordergrund steht. Sie bilden damit keine Gegenbewegung; sie
bewirken nicht Uberwindung, sondern fiihren bestenfalls zu Koalitionen mit
Einheitsdiskursen und Einheitswissen. Der Grund liegt in den Wissen reor-
ganisierenden Prinzipien selbst: In der »Normalisierungs, das heiflt in der
Angleichung differenter Wissen, um sie austauschbar zu machen; in der
»hierarchischen Klassifikation« von Wissen und in der »pyramidalen Zentra-
lisierung, die auf die Kontrolle und Selektion ihrer Inhalte zielt (ebd.: 215).

Einheitsdiskurse und Einheitswissen sind, bedingt durch ihre Verbin-
dung zu verschiedenen Funktions- und Wissensriumen, pluralistisch. Umso
mebhr sind es die anderen Wissen. Aber, wie Foucault anmerkt, »[a]b dem
Moment, da sich eine Form der Kontrolle in dem Mechanismus, also in der
inneren Disziplin, der Wissen dank eines dafiir bestimmten Apparates voll-
zieht, ab dem Moment, da man diese Form der Kontrolle hat, kann man |[...]

https://dol.org/10.14361/9783839401538-014 - am 13.02.2026, 21:57:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsiAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLITiK | 303

sehr wohl auf etwas wie die Orthodoxie der Aussagen verzichten« (ebd.: 219).
Die kostenaufwendige »strenge Selektion von Konformitit und Nonkonfor-
mitit« (ebd.) durch institutionalisierte Zensur und Exklusion weicht einer
internen Kontrolle, einer Art systemischen Selbstkontrolle, welche Liberalitit
hinsichtlich der Variationsbreite von Inhalten der Aussagen und ihrer zeitli-
chen Zirkulation erlaubt. Orthologie ersetzt die Orthodoxie, die Disziplin der
AuRerung die Zensur der Aussage. Wichtig dabei ist zu wissen, wer spricht,
ob er/sie qualifiziert ist zu sprechen, wie eine Aussage in Relation zum Gan-
zen positioniert ist und konform geht mit anderen Formen und Typen von
Wissen (vgl. ebd.: 219f.).

Folgt man diesen Ausfithrungen, so heifdt das generell, dass die gegen-
wirtigen Diskurse um Wissen und Wissen um Kultur, um das Multi- und
Interkulturelle nicht einfach einer Bewegungslinie vom Homogenen zum
Heterogenen folgen. Es handelt sich vielmehr um eine Inklusion, die auf Se-
lektion und Transformation beruht, um eine Anpassung des vormals Margi-
nalen an die Regeln des Zentrums, freilich bei einer Erweiterung des tolerier-
ten Spielraumes. Es gibt damit keine klaren antagonistischen Pole, sondern
in der Tat Zwischenriume, in denen subjektive Akteure wie die jungen isla-
mischen Frauen agieren kénnen. Spuren fiir die Existenz einer Selbstzensur
lassen sich zum Beispiel darin finden, dass jegliche islamischen Praktiken,
die mit Traditionalitit assoziiert werden, wie die Verehrung von Scheichs
oder die Ungleichheit der Geschlechter, in ihren Konzepten vom modernen
Islam, der konkurrenzfihig ist mit modernen Werten, keinen Platz finden.

Die seit den 199oer Jahren zirkulierenden Multikulturalismusdiskurse,
die kulturellen Pluralismus und Stimmen der Differenz hervortreten lassen,
die auch um ihrer Realisierung im Faktischen willen ein Bediirfnis nach dif-
ferenten Korpern und differenten >Ichs< entwickeln, haben einen Raum ge-
offnet fiir den Islam und fiir islamische Akteure. Muslimische Akteure, die
vor einigen Jahren ihre Religiositit noch in exklusiven und verborgenen
Riumen ausgeiibt haben und die, zumindest 6ffentlich, wenig geredet haben
iiber ihre Identitit und auch nicht danach gefragt wurden, die lediglich ver-
sucht haben, ihr Wissen aus den Heimatregionen zu transplantieren, werden
jetzt erzeugt. ReligiGse Einstellungen sind nicht mehr linger privat im Sinne
purer Selbstreferenz, sondern politisch. Sie sind Bestandteil in einem sicht-
baren »Theater des Austausches von Reprisentationen« (Foucault 2001: 111)
geworden, gezwungen in die Aushandlung mit anderen Selbsten und mit In-
stitutionen, die Wissen, Identititen und Kérper organisieren (z.B. Einrich-
tungen in Hinsicht auf Erziehung, Kultur, und Recht). Entstanden ist eine
Maschinerie der Selbstreflexion und der Reflexion islamischen Wissens, die
Publikationen wie zum Beispiel hinsichtlich einer »islamischen Pidagogik<
oder einer islamischen Geschichte und die Bildung zahlreicher islamischer
Organisationen einschliefdt. Entstanden ist auch eine Vielfalt islamischer
Stimmen, die im >engen« europiischen Raum koexistieren. Die einzelne Per-

014 -am 21:57:28, - o


https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | S1GRID NOKEL

son wird zugleich als Wihlende ermichtigt wie verpflichtet, sich zu informie-
ren, zu wihlen und ihr Wissen zu bearbeiten. Muslim zu sein, einer islami-
schen Familie anzugehoéren, ist zumindest fiir die junge Generation kein
Fakt mehr, der einfach gegeben ist, sondern einer, mit dem man sich ausein-
andersetzen, zu dem man eine Position einnehmen muss in einem Zeitalter,
in dem das Multikulturelle zum Bestandteil von Einheitsdiskursen und -wis-
sen geworden ist und das Marginale nicht linger nur einfach am Rande exis-
tiert.

Auch weibliche islamische Stimmen und weibliche Wissen® sind zu ei-
nem Bestandteil dieses Konzertes und der >Theater der Diskurse und Zei-
chen< geworden. Nimmt man die Ausfithrungen Foucaults ernst, dann mar-
kiert die blofe Tatsache der Inkludierung, die in dieser Perspektive gleichzu-
setzen ist mit Standardisierung, keinen Endpunkt, sondern sie umfasst wei-
tere Transformationsprozesse, die durchaus fruchtbare Spannungen hervor-
bringen. Denn einher mit der Tendenz zur Standardisierung gehen Frag-
mentierungsprozesse, die aus der spezifischen Positionierung von Kérpern
und Stimmen im Schatten von Wissen und Macht resultieren. Es handelt
sich somit um einen doppelldufigen, von Widerspriichen und Spannungen
gekennzeichneten Prozess.

Standorte und Verschiebungen
Um die — hier nur sehr knapp angedeuteten — weiblichen Mikropolitiken und
das weibliche alltagsweltliche Verstindnis von islamischer weiblicher Identi-
tit iiber die Deutungen der jungen Frauen hinausgehend erfassen zu kén-
nen, ist es hilfreich, sie mit anderen Positionen zu kontrastieren. Eine dieser
Positionen ist — ich formuliere es hier um des Kontrastes willen holzschnitt-
artig und idealtypisch, um die Argumentation schirfer hervortreten zu las-
sen und beschreibe keine empirischen Tatsachen — die eines ménnlichen
diskursiven und politisch orientierten Expertenwissens. Es geht mir im Fol-
genden nicht darum, empirische Tendenzen geschlechtsspezifischer und
handlungsebenenspezifischer Unterschiede theoretisch zu fixieren. Mein
Interesse liegt vielmehr darin, einen Blick auf die Bedingungen und Mecha-
nismen der (Re-)Strukturierung einer postkolonialen muslimischen Identitit
im Hinblick auf ihre Einbettung in die Idee der Multikulturalitit zu erdffnen.
Beispielhaft anfithren méchte ich in diesem Zusammenhang die Aus-
filhrungen Tariq Ramadans'™ iiber die Moglichkeit eines ordnungsgemiflen
gottgefilligen islamischen Lebens in der westlichen materialistischen und

9 Hier ist zu beachten, dass es sich nicht um ein weibliches Wissen handelt, son-
dern um eine Vielfalt, die sich lokalen und biographischen Verortungen ergibt.
10 Ramadan ist ein aus Agypten stammender Schweizer, Islamwissenschaftler, Be-
rater in EU-Gremien und Enkel von Hasan al-Banna, der in Agypten zwischen den
Weltkriegen die Vereinigung der Muslimbriider griindete.

https://dol.org/10.14361/9783839401538-014 - am 13.02.2026, 21:57:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstaM, INTERKULTURALITAT UND Bro-PoriTik | 305

»libermodernisierten Gesellschaft« (Ramadan 2001: 2779). In seinen Augen
ist »islamische Identitit< folgendermaflen charakterisiert: Sie speist sich aus
Pflichten wie Spiritualitit, Wissen von Text und Kontext, Bildung und Ver-
mittlung, aktiver Teilnahme an der Gesellschaft. Sie ist hochdynamisch, im-
mer auf der Suche nach »Interaktion mit dem sozialen Kontext, der unter-
sucht und verstanden werden muss, um die besten und harmonischsten
Antworten zu finden« (ebd.: 288). Islamische Identitit ist nicht quasi ur-
wiichsig vorhanden, sondern sie wird gebildet. Dazu bedarf es zuerst einer
»Reform des Bildes, das Muslime von sich selbst haben«, um »ein Selbst-Bild
zu entwickeln, das affirmativ, verantwortlich und konstruktiv ist« (ebd.). Da-
von ausgehend kénne man durch dialogische Interaktion, welche die Pflicht
eines jeden Muslims sei, »eine Verbindung herstellen zwischen dem theore-
tischen Rahmen des islamischen Gesetzes [...] und seiner lokalen Umset-
zung« (ebd.: 289).

Die Ubereinstimmungen mit der Position der jungen Frauen sind offen-
sichtlich: Hier wie da liegt der Fokus auf dem Individuum, auf dem morali-
schen Subjekt. Es ist sein Engagement, oder die Summe individueller Enga-
gements, die das Projekt der Einbettung des Islams in Europa trigt. Einigkeit
besteht auch in der Zuriickweisung eines starren Orthodoxismus und in der
Betonung von Dialogizitit und Aushandlung. Die eindeutige Priferenz liegt
auf islamischen Positionen, die Schnittstellen zum westlichen Lebensstil bie-
ten. Neben die Bedeutung des heiligen Textes riickt die des Kontextes. Kon-
textualitit erscheint fast als neue Orthodoxie. Das konvergiert mit der starken
Intention, islamisches Wissen, ein im Westen marginales Wissen mit Ein-
heitswissen und Einheitsdiskursen, vor allem jenes des Rechts, zu verbinden.
Eine wichtige Vorbedingung ist der Wandel der Konzeption der Welt durch
die Reformulierung der klassischen islamischen Binaritit von dar al-islam
und dar al-harb™. Diese strikte Trennung, die jegliche Aushandlung verhin-
dert, wird ersetzt durch das Konzept von Peripherie und Zentrum, um ange-
sichts der globalisierten Welt, ihrer unscharfen Grenzen und der weltweiten
Streuung islamischer Minorititen »klar die Vorstellung einer Offnung zur
Welt hin auszudriicken« (Ramadan 200r1: 183). Das Zentrum ist definiert
durch »den Westen und seine Hauptstadt-Bastionen im Siiden«, wihrend die
Peripherie den »Rest des Planeten« (ebd.: 183) bildet. Diese von ihm genann-
te »neue Reprisentation der Welt« ist sicherlich nicht neu, sondern ein wohl-
bekanntes Modell, das in den 1960er Jahren von Wallerstein und anderen
entwickelt wurde. Neu allerdings ist die Applikation auf eine islamische
Weltsicht und, in der Folge, auf die Positionierung des Islams innerhalb ei-
ner Serie von oppositionellen Kriften, die sich gegen das Zentrum richten
und auf Inklusion dringen (Luhmann 1995s).

1 In der Ubersetzung: >Haus des Islam< und >Haus des Krieges< bzw. >Welt der
Glaubigen«< und >Welt der Unglidubigenx.

014 -am 21:57:28, - o


https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | SiGrID NOKEL

Hierin spiegelt sich eine Verschiebung des Machtdiskurses wider, die
Foucault in einem anderen historischen Kontext als die Verschiebung von ei-
nem »rémischen Typ« hin zu einem »hebriisch-biblischen Typ« bezeichnet.
Der rémische oder vormoderne Machtdiskurs reprisentiert den Blickpunkt
der Macht. Die Besiegten werden gemass des »Postulat[s] [...], dass die Star-
ken die Geschichte fiir die Schwachen bereithalten« (Foucault 2001: 87), in
die Einheit der souverdnen Macht inkorporiert. Der biblische Typ hingegen
operiert nach dem »Prinzip der Heterogenitit«. Er transportiert den Gedan-
ken der »Gegengeschichte«, das heifdt die Idee, dass »die Geschichte der ei-
nen nicht die Geschichte der anderen ist«; womit »der Sieg iiber die einen die
Niederlage der anderen« bedeutet (ebd.). Die durch die Sieger erzeugte Ein-
heit wird abgelehnt, stattdessen riickt der Blickwinkel der Schwachen in den
Mittelpunkt und dringt sie zur »Entzifferung einer verborgenen Wahrheit«
und zu »der Wiederaneignung verdringten Wissens«. Aus diesem Blickwin-
kel, der »die Macht [...] attackiert und [...] sie fiir sich selbst [...] beansprucht,
nicht weil sie ungerecht wire, sondern weil sie nicht unsere ist« (ebd.: 91),
entsteht das Konzept einer illegitimen souverinen Macht, der eine Pluralitit
von Besiegten gegeniibersteht. Jeder von ihnen ist in diesem Konzept ein un-
terworfenes, seiner Rechte beraubtes Individuum (ein Volk, eine Nation, ein
Individuum). In diesem Diskurs derer, die ihrer Rechte beraubt sind, liegt
der Ausgangspunkt fiir den Kampf um Rechte, fiir Rebellion und Krieg wie
auch gleichermaflen fiir die Explosion des Wissens (z.B. Geschichte der Min-
derheiten).

Eine solche Struktur ist in der Argumentation Ramadans wie auch in
jener der jungen islamischen Frauen zu finden. Zumindest in den islami-
schen Peripherien wie Europa ist der Islam einer Macht unterworfen, die
seine Rechtsanspriiche und sein Wissen nahezu véllig marginalisiert. Behar-
rung auf der Position als Gleicher wiirde eine aussichtslose Konfrontation er-
zeugen oder alternativ in Eskapismus und Selbst-Exklusion miinden. Richtet
man sich stattdessen in der Position der Marginalisierten ein, so lisst sich ein
Recht beanspruchen, die Macht mit dem Zentrum zu teilen und fiir dieses
Recht zu kimpfen. Eine Art aktive »Koexistenz« bildet somit die einzige Al-
ternative zu »Assimilation« oder »Isolation« (ebd.: 288). Hergestellt wird sie
durch islamische Individuen, die Wissen erwerben und es zirkulieren lassen,
die im permanenten Dialog sind. Im Gegensatz zu den jungen islamischen
Frauen, die ebendiese Prinzipien praktisch in ihren Alltagswelten in kleinen
Schritten umsetzen, bezieht sich Ramadan auf die systemische Ebene, auf
institutionelle Verankerung im juristischen und pidagogischen Rahmen. Er
pladiert fiir die institutionalisierte Beratung durch islamische Experten, die
den Gliubigen dabei helfen, islamische und westliche Kultur, islamische
Ethik und Massenkultur zu verbinden (ebd.: 247f.). Auf der europiischen
Ebene konnten das Expertengremien sein, die sich zusammensetzen aus is-
lamischen Experten und fachlich-technischen Fachleuten verschiedener Dis-

https://dol.org/10.14361/9783839401538-014 - am 13.02.2026, 21:57:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLITik | 307

ziplinen (z.B. Medizin, Recht, Wissenschaft, Okonomie), die gemeinsam
komplexe Probleme der Moderne behandeln und deren geballtes Wissen
nicht zuletzt auch dazu beitrigt, die islamische Rechtsfindung zu moderni-
sieren (131f.).

Was immer man von Ramadans Vorschldgen im Einzelnen halten mag,
Klar ersichtlich ist die Intention einer intensiven Institutionalisierung des Is-
lams und verbunden damit eine Remodellierung verstreuten und marginalen
Wissens (aus europdischer Sicht) in Einheitswissen und Einheitsdiskurse.
Unbeachtet bleibt dabei die Frage nach den Konsequenzen fiir die Vielfalt an
Interpretationen beziehungsweise islamischen Haltungen, wie sie gegenwir-
tig in Europa zu finden sind.” Das betrifft ebenso die Frage danach, inwie-
weit die Erzeugung von Einheitlichkeit in einem kollektiven und institutionell
abgesicherten ijtihad” auf Kosten eines individuellen ijtihad gehen wird. Ge-
genwirtig kann man im Groflen und Ganzen von einer gewissen offenen
Situation sprechen, von einer Pluralitit von Wissen, die sich den Einzelnen
zur Wahl stellen, von ihnen Aushandlungen zwischen Empfehlungen und
dem persénlichen Leben erfordern. Die Idee des Dialogs im institutionellen
Rahmen dagegen beinhaltet eine Homogenisierung der Wissen, eine Selek-
tion der autorisierten Stimmen und, wenn man den >Weg der Frauen< im
Auge hat, weitere Auseinandersetzungen und Fragmentierungen. Denn wih-
rend auf der einen Seite eine Institutionalisierung den Frauen durchaus Vor-
teile bringen kann', werden sie moglicherweise auf der anderen Seite an
Autonomie, die sich aus der Pluralitit und aus der Nichtregulierung speist,
verlieren. Denn es sind gerade die Unsicherheiten und Mehrdeutigkeiten, die
ihnen die Chancen geben, sich als moralische Subjekte in der Auseinander-
setzung mit dem Zentrum bzw. dem, was es reprisentiert zu entfalten.

Das »>Selbst« — ein, wenn man es mit Foucault sehen will, institutionali-
siertes Instrument der persénlichen Aufnahme, Transformierung und Dis-
tribution von Macht und Wahrheit — ist konstituiert und konstituiert sich
selbst durch die personlich und lokal hergestellte Verbindung von Islam und
Nicht-Islam. Es bezieht Macht aus dem Wissen, das es selbst erwirbt. Persén-

12 Unbeachtet bleibt auch die Frage nach Legitimitit und Anerkennung in der isla-
mischen Welt.

13 Ijtihad, ein Begriff, der zu verschiedenen Zeiten, in verschiedenen Riumen und
innerhalb der verschiedenen Rechtsschulen variiert, bedeutet in etwa tibergreifend
personliche Bemithung eines Gelehrten um Auslegung (vgl. z.B. Gardet 1968:
152ft).

14 Das Muslim Law (Sharia) Council (MLSC) in UK zum Beispiel unterstiitzt Frau-
en in ihren Scheidungsgesuchen (vgl. Shah-Kazemi 2001). Seine Telefonnummer
zirkuliert auch unter islamischen Frauen in Deutschland, die ihre Ehe gegen den
Willen des Ehemannes auflésen wollen und dafiir auf eine islamische Rechtspre-
chung angewiesen sind.

014 - am 2157:28, -


https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | SiGRID NOKEL

liche Aushandlung im Bereich der Liicken, offene Rdume, die Ramadan zu-
folge in eine biirokratische Maschinerie einzubringen sind, vermittelt dem
Subjekt die Vorstellung, ein zentraler Co-Autor seiner kontingenten Biogra-
phie zu sein.

Die neo-islamischen Frauen, auf die ich mich hier beziehe, sind in den
meisten Fillen nicht daran interessiert, ihr gesamtes Leben mit einer islami-
schen Rationalisierung zu tiberziehen, islamische Akteure in allen Aspekten
des Lebens, bis in seine letzten Winkel hinein, zu sein. Teile des Lebens oder
Handlungen, die nicht durch islamische Regulierung betroffen sind, werden
nicht unbedingt als Objekte weitergehender Formalisierung betrachtet. Im
Gegenteil: Es ist, generell gesprochen, der Spielraum der Nicht-Regulierung,
der Nicht-Institutionalisierung, der den Weg bereitet fiir individuelle Kreativi-
tat und fiir die Vorstellung von individueller Souverinitit. Strengere Regulie-
rung und Institutionalisierung, so kann man annehmen, wiirde diesen Spiel-
raum, der von Pluralismus und der Idee des moralischen Subjektes lebt, zer-
storen. Es brichte, Experten und Expertenwissen begiinstigend und alle an-
deren Wissen disqualifizierend, neue Machtressourcen ins Spiel der ver-
schiedenen islamischen Akteure.

Dass Divergenzen bestehen, deutet sich beispielsweise in der Frage der
idealen muslimischen Loyalititsbeziehungen an. Ramadan verweist auf vier
ineinander verschachtelte Riume: Selbst — Familie — umma — (National-)Staat
(ebd: 188). Dabei wird das islamische Individuum vom Prinzip her als ge-
schlechtsneutral behandelt. Evident ist aber, dass die Geschlechtszugehorig-
keit und die Praxis der Loyalititsreferenzen Unterschiede erzeugen. Fiir die
jungen Frauen stehen die Loyalititen zu der ersten und der letzten Dimensi-
on aufler Frage. Schwieriger hingegen gestalten sich die Beziehungen zur
Familie und zur umma (Gemeinschaft der Muslime). Die Loyalitit hat fiir sie
eindeutig da ihre Grenzen, wo sie die personliche Authentizitit nicht aner-
kennt.” Die Lebenserfahrung hat sie gelehrt, umma als abstrakte und ideali-
sierte Gemeinschaft zu betrachten, als Pluralitit diverser Praktiken und
Ideen, die sich aus verschiedenen Lebenswelten speisen und die ihren eige-
nen Vorstellungen massiv zuwiderlaufen konnen. Durch Alltagserfahrung,
durch das Aufwachsen mit verschiedenen Stimmen und Lebenswelten, das
sie gelehrt hat, vor allem den eigenen inneren Stimmen und den eigenen
Schlussfolgerungen zu vertrauen, sind sie ebenso sensibel gegeniiber einer
Vielzahl islamischer Stimmen. Méannliche Stimmen und Interessenslagen
werden, unabhingig davon, ob man sich als Feministin, Nahezu-Feministin
oder Anti-Feministin beschreibt, schnell und sicher identifiziert. Offen ange-
prangert oder zum Objekt 6ffentlicher Diskurse gemacht werden sie aller-

15 Praktisch zeigt sich das etwa in der verbreiteten Uberzeugung, dass es legitim

sei, die eheliche Verbindung mit einen Mann auch ohne das Einverstindnis der

Eltern einzugehen, wenn er nachweisbar ein guter Muslim ist.

https://dol.org/10.14361/9783839401538-014 - am 13.02.2026, 21:57:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM, INTERKULTURALITAT UND Bro-PoLrTik | 309

dings kaum. In der Regel wird die Strategie des schweigenden Ubergehens
oder des >Hintergrundgemurmels« praktiziert. Das ist keineswegs als Mangel
an Kritik zu deuten. Der aufmerksame Beobachter findet viele Anzeichen von
kritischer Unruhe. Es ist die Vorstellung der Gleichheit der Geschlechter und
des Geschlechterkampfes in der modernen islamischen Diskussion, die, in-
tensiviert durch die Idee eines >autonomen und authentischen Selbst<, von
den Bediirfnissen und Wissen der Frauen vorwirts getrieben wird und wahr-
scheinlich unvermeidlich auf Grenziiberschreitungen zuliuft."®

Zwei Ebenen des Islams

Unter der bio-politischen Perspektive erscheinen die jungen Frauen der zwei-
ten Immigrantengeneration, die den Islam zum Kern von Identititspolitiken
machen, nicht mehr, wie haufig kritisiert, als individuelle, die pessimistische
These von der »Krise des Individuums« (Thies 1997) widerlegende Heroin-
nen, die die Grenzen einer disqualifizierten Minderheit sprengen und gleich-
zeitig als Vermittlerinnen von Authentizitit die interkulturelle Moral der
Mehrheit steigern. Authentizitit, jener fragwiirdige Kern von Individuen, sei-
en es Gruppen oder Einzelne, steht im Schatten von Macht und Wissen und
im Dienst von Sozialtechnologien. Ein Zwang, sich als islamisches Subjekt in
die Strukturen des Alltags einzubinden und Respekt zu erwerben, bedeutet
auf der anderen Seite, den Islam auf das bio-politische Netz zuzuschneiden.
Das beinhaltet, Vielférmigkeit einzugrenzen, islamisches Einheitswissen und
Einheitsdiskurse und einheitliche Praktiken zu erzeugen. Die Methoden der
Bio-Politik — fragmentieren, selektieren, institutionalisieren, professionalisie-
ren, zirkulieren durch selbstbewusste individuelle Kérper, ordnen durch Or-
thologie — greifen somit auch hier.

Das Zirkulieren durch Koérper fillt vor allem den Frauen zu.” Es vermit-
telt thnen individuelle Souverinitit, aber bindet sie auch an spezifische Logi-
ken. Es ist ihre permanente alltagspraktische, lokal wirksame und sichtbare
Arbeit der Herstellung von Authentizitit, Hybriditit und Dialogizitit, die sie
im Zentrum der Auseinandersetzung um Anerkennung platziert. Allerdings
ist dieses Zentrum nicht unumstritten. Vergleichen wir ihre Einstellungen
mit denen Ramadans, so zeigen sich Spannungen und Divergenzen. Beide
Positionen sind zu verstehen als Bestandteile eines grofleren islamischen
Feldes, in dem um Schlagworter wie >Euro-Islamc« oder »islamische Identitit
im Westen< herum die Auseinandersetzung um den >wahrenc« Islam, um le-

16 Auch Minner vertreten durchaus diese Ansicht, aber ins Auge fillt die Unter-
scheidung zwischen Ideologie oder Idee und Alltagspraxis, in welcher eindeutig
eine gréfere weibliche Sensibilitat vorherrscht.

17 Tatsichlich >besetzen« Frauen auch die diskursive Ebene, aber sie gestalten we-
sentlich deutlicher als die Méinner die im zeichensensitiven Alltag intensiver wir-
kende priverbale und pri-institutionelle Ebene.

014 - am 2157:28, -


https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | SIGRID NOKEL

gitime Ausdrucksformen und Transgressionen (vgl. Stauth 2001: 153f) im
Gange sind. Statt nun Wesensmerkmale des Islams im Generellen oder des
Islams im Westen herauszufiltern, schlage ich vor, von zwei Ebenen auszu-
gehen, die in einem doppelten Verhiltnis von Verkniipfung und Eigenlogik
stehen. Foucault und Deleuze unterscheiden die Ebene des Sagbaren und die
Ebene des Sichtbaren. Die eine besteht aus diskursiven Formationen und die
andere aus nicht-diskursiven Formationen. Jede weist spezifische Praktiken
auf. Beide zusammen, wie Deleuze bildlich erklirt, konstituieren das moder-
ne Kino. Bild und Stimme koénnen kompatibel oder parallel arrangiert sein.
Sie kénnen das Gleiche durch verschiedene Praktiken reprisentieren, sich
reziprok verstirken durch Synchronizitit oder Asynchronizitit. Zwar bilden
sie eine Einheit — Beispiele sind der Film oder das Gefingnis —, aber sie exis-
tieren nicht notwendigerweise zusammen. Jede Ebene kann unabhingig von
der anderen bestehen, ihre eigene Realitit schaffen und ein eigenstindiger
Vermittler von Botschaften sein, die im Widerspruch zur anderen Ebene ste-
hen. Jede Formation hat ihre eigene Logik. Es »besteht eine Disjunktion zwi-
schen Sprechen und Sehen, zwischen dem Sichtbaren und dem Sagbaren:
>was man sieht, ist nie in dem was man sagt< und umgekehrt« (Deleuze
1992: 92). Die Beziehung der beiden Dimensionen ist eine von hoher Kom-
plexitit: »Wesensdifferenz oder Nicht-Isomorphie; wechselseitige Umklam-
merung und Inbeschlagnahme; wohlbestimmter Primat gegentiber dem an-
deren« (ebd.: 97). Ebenso méglich ist auch die Nicht-Beziehung, ein >Nicht-
Orts, ein >leeres Zwischens, in dem »niemand verantwortlich [ist] fiir eine
Entstehung« (Foucault 1987: 77; vgl. auch Deleuze 1992: g7ff.).

Demzufolge kann man Ramadans Ausfithrungen verstehen als Repri-
sentationen der Ebene des Sagbaren, wohingegen die Praktiken und Strate-
gien der jungen Frauen zur Ebene des Sichtbaren gehéren. Der erstere stiitzt
sich ausschlieRlich auf Wérter und Texte, umkreist und definiert seine Ob-
jekte in einer mehr oder weniger juristischen Sprache. Bei den letzteren zih-
len nicht primir Worter und Texte (jedenfalls nicht fiir sich allein). Durch
ihren Korper, durch Handeln im Panoptikum des interaktiven Alltags mit
seinen zahllosen kritischen Beobachtern, durch vielfiltige Zeichen eines sou-
verdnen kulturellen authentischen Selbst machen sie den modernen Islam
sichtbar und fiihlbar im Detail. Sie schreiben >wie der Islam wirklich ist< in
die Képfe und Gefiihle der Anderen und sich selbst ein. Und, sehr wichtig,
sie sind es, die spontan mit Fragen und Wendungen, die im Netz des dialogi-
schen Alltags entstehen, umgehen. Thre Arbeit ist das unermiidliche Zu-
sammentfiigen von neuen Herausforderungen und islamischen Wissen. Sie
sind damit konfrontiert, Paradoxien, die in der Unmittelbarkeit des interakti-
ven Redens und Sehens schnell zu entdecken sind, auszubiigeln. Mit ihrer
Person stehen sie ein fiir Wahrhaftigkeit. Verpflichtet zur praktischen Au-
thentizitit, die im Personlichen verankert ist, sind sie in stindige Selbstbeob-
achtung und Optimierung verstrickt.

https://dol.org/10.14361/9783839401538-014 - am 13.02.2026, 21:57:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLriTik | 311

Offensichtlich operieren zwei Bewegungen oder Logiken: eine der Kon-
servierung und Fixierung (hier vertreten durch Ramadan) und eine der per-
manenten Kalibrierung und des stindigen Manévrierens, des Einbettens und
Wiedereinbettens. Es ist diese Divergenz, die die beiden Sphiren separiert
nach verschiedenen Zielen, Techniken. Obwohl die weiblichen Kérperpoliti-
ken ein Teil der Bio-Politik sind, bewirken weibliches Wissen und weibliche
Vorstellungen des Selbst, modelliert im Schatten von Macht und Wissen,
weitere Transgression. Frauen, um es holzschnittartig zu sagen, treibt es in
die Fraktion der radikaleren Transgressionisten durch ihre starke personliche
interaktive Verwicklung in den Alltag, der determiniert ist durch Praxis, Mik-
ropolitiken und das Spiel der Zeichen. Aber die Transgression selbst ist
hochgradig geformt durch Bio-Politiken. In diesem Sinne sind Frauen in der
Tat mehr als Symbole (Peleikis 1999) oder Beauftragte der Ebene des Sagba-
ren. Sie sind Akteure, die gebunden sind an die Eigenlogiken der Dimension
des Sichtbaren. Damit besteht nicht nur ein Verhiltnis der Uberlappung,
sondern ebenso der Divergenz, Spannung, zuweilen auch des Widerspruchs
zu der Co-Ebene. Was sich daraus ergibt, ist noch nicht abzusehen.

Literatur

Bhabha, Homi (1994): The Location of Culture, London, New York: Routledge.

Butler, Judith (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles (1992): Foucault, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Elias, Norbert (1976/78): Der Prozess der Zivilisation, 2 Bde., Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Foucault, Michel (1989): Der Gebrauch der Liiste, Sexualitit und Wahrheit Bd.
2, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2001): In Verteidigung der Gesellschaft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Jacobson, Jessica (1998): Islam in Transition. Religion and Identity among Bri-
tish Pakistani Youth, London/New York: Routledge.

Khedimellah, Moussa (2001): »Islam and public space. Young preachers of
the Tabligh movement in France, in: Jorg Risen (Hg.), Wissenschafis-
zentrum Nordrhein-Westfalen — Kulturwissenschaftliches Institut — Jahrbuch
2000/2001, Essen, 92-112.

Klinkhammer, Gritt (2000): Moderne Formen islamischer Lebensfiihrung, Mar-
burg: Diagonal-Verlag.

Knapp, Gudrun Axeli (1997): »Differenz und Konstruktion: Anmerkungen
zum >Paradigmenwechsel< in der Frauenforschunge, in: Stefan Hradil
(Hg.), Differenz und Integration. Die Zukunft moderner Gesellschaften. Ver-

014 -am 21:57:28, - o


https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | SI1GRID NOKEL

handlungen des 28. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir Soziolo-
gie in Dresden, Frankfurt/Main, New York: Campus, 941-951.

Luhmann, Niklas (1995): »Inklusion und Exklusion, in: Soziologische Aufkld-
rung, Bd. 6, Opladen: Westdeutscher Verlag, 137-161.

Nokel, Sigrid (2001): »Personal Identities and Public Spaces. Micropolitics of
Muslim Women in Germany, in: Jorg Rusen (Hg.), Wissenschaftszentrum
Nordrhein-Westfalen — Kulturwissenschaftliches Institut — Jahrbuch 2000/2001,
Essen, 113-147.

Nokel, Sigrid (2002): Die Tdchter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Soziologie
alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Feldstudie, Bielefeld: tran-
script.

Nétzel, Thomas (1999): Authentizitit als politisches Problem. Ein Beitrag zur
Theoriegeschichte der Legitimation politischer Ordnung, Berlin: Akademie
Verlag.

Peleikis, Anja (1999): »Ich bin kein Symbol, eine Frau bin ichl< Weibliche
Identifikationsmuster im >Globalisierten Dorf«. Siidlibanon und Elfen-
beinkiiste«, in: Ruth Klein-Hessling/Sigrid Nokel/Karin Werner (Hg.),
Der neue Islam der Frauen, Bielefeld: transcript, 208-221.

Ramadan, Tariq (2001): Muslimsein in Europa. Untersuchung der islamischen
Quellen im europdischen Kontext, Marburg: MSV.

Ricceur, Paul (1996): Das Selbst als ein Anderer, Miinchen: Fink

Salih, Ruba (2001): »Confronting Modernities. Muslim Women in Italy«, in:
ISIM Newsletter 7/01, 1pp.

Sennett, Richard (2002): Respekt im Zeitalter der Ungleichheit, Berlin, New
York.

Shah-Kazemi, Sonia Nurin (2001), »Untying the Knot: Divorce and Muslim
law in the Uk, ISIM Newsletter 7/o1, 31.

Stauth, Georg (2001): »Religiéser Fundamentalismus zwischen Orient und
Okzident: Religiose Identititspolitik und ihr Verhiltnis zur Demokratie,
in: Dietmar Loch/Wilhelm Heitmeyer (Hg.), Schattenseiten der Globalisie-
rung, Frankfurt/Main, 140-166.

Stauth,Georg (1999): Authentizitit und kulturelle Globalisierung, Bielefeld:
transcript.

Taylor, Charles (1994): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung,
Frankfurt/Main: Fischer.

Thies, Klaus (1997): Die Krise des Individuums, Frankfurt/Main: Fischer.

Venel, Nancy (1999): »Franzésische Muslimas — Glaubensbiographien von
Studentinnen mit Kopftuch«, in: Ruth Klein-Hessling/Sigrid Nokel/Ka-
rin Werner (Hg.), Der neue Islam der Frauen, Bielefeld: transcript, 81-105.

https://dol.org/10.14361/9783839401538-014 - am 13.02.2026, 21:57:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

