
 493 

plötzlichen Veränderungen gelten, nicht bei gradual improvement in einem Staat. 
Intervention bei einem anarchischen Staat lehnt er zunächst ab, akzeptiert sie aber 
später wegen der Bedrohung für das Staatensystem. Vgl. Balance of Power (1803), 
in: Henry, Lord Brougham, Contributions to the Edinburgh Review. – London (u.a.) 
: Griffin, 1856, II, 3-46, und in: Historical and Political Dissertations. – London 
1857 (Works of Henry, Lord Brougham ; 8) S. 1-50; Balance of Power (1807), in: 
Contributions to the Edinburgh Review II, 50-80 (eine Rezension von: Friedrich 
Gentz, Fragments upon the Balance of Power in Europe 1806). Brougham versucht 
noch stärker als Gentz alle ideologischen Gegensätze von der Außenpolitik fernzu-
halten. Er sieht kein Recht für Allianzen der Demokratien oder der Monarchien oder 
von Staaten gleicher Religion, das gefährdet die nationale Unabhängigkeit. Es liegt 
im generellen Interesse aller Nationen und damit der Menschheit, daß jede Nation 
jederzeit ausreichend gerüstet ist, um Angriffe abzuwehren; es ist aber ebenso die 
Pflicht aller Regierungen bleibende Feindschaften gegenüber anderen Nationen, die 
zu Kriegsforderungen führen könnten, zu unterbinden. Öffentliche Beteiligung be-
kommt der Außenpolitik nicht, weil sie Kriege unmäßig scheut oder umgekehrt 
überzogene Bedingungen stellt. Vgl. General Principles of Foreign Policy (ca. 
1843), in: Historical and Political Dissertations. – London 1857 (Works of Henry, 

Lord Brougham ; 8) S. 69-102. Lord Brougham mag kein Klassiker der Internatio-
nalen Beziehungen geworden sein, aber er sollte als Autor dieses ersten systemati-
schen Außenpolitiktraktats erwähnt werden. 

7.4 Deutschland 

Deutschland um 1800 ist gewiß nicht ein Land einer unbehinderten politischen Öf-
fentlichkeit mit konkretem Streit um den außenpolitischen Kurs einzelner Staaten in 
den Revolutionskriegen und den napoleonischen Kriegen (das heißt nicht, dass es 
nicht eine umfangreiche Publizistik gegeben hätte; auch einige der unten aufgeführ-
ten Autoren haben im Dienste der Propaganda einzelner Regierungen gestanden, 
andere haben auf eigene Faust und manchmal unter Gefahr Stellung bezogen). Noch 
weniger ist es ein Land, in dem in Parlamentsdebatten der neue Begriff einer republi-
kanischen Außenpolitik bestimmt worden wäre. Deutschland ist das Land philosophi-
scher (und literarischer) Friedens- und Kriegstheorien. Darüber gehen die Über-
blicksdarstellungen. Die fruchtbarsten sind: 
Friedrich Meinecke, Weltbürgertum und Nationalstaat. – München 1908 (ein Pro-
dukt des deutschen Nationalismus, der den Nationalstaat nur als Machtstaat und den 
Völkerfrieden nur als Traum sehen konnte; aber immer noch die beste Geschichte 
des romantisch-konservativen Zweiges der deutschen Nationalbewegung) 
Heinz Gollwitzer, Europabild und Europagedanke : Beiträge zur deutschen Geistes-
geschichte des 18. und 19. Jahrhunderts. – München 1951, 2. Aufl. 1964 (der klassi-
sche Überblick über das deutsche außenpolitische Denken zu Mächtegleichgewicht, 
Europäischem Völkerbund, napoleonischem kontinentalen System, Heiliger Allianz, 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 494

Nationalismus und demokratischem Europagedanken; immer eng im Zusammen-
hang mit der realen Geschichte) 
Otto Dann, Die Friedensdiskussion der deutschen Gebildeten im Jahrzehnt der Fran-
zösischen Revolution, in: Historische Beiträge zur Friedensforschung / hrsg. von 
Wolfgang Huber. – Stuttgart 1970 (Studien zur Friedensforschung ; 4) S. 95-133; 
ders., Vernunftfrieden und nationaler Krieg : der Umbruch im Friedensverhalten des 
deutschen Bürgertums zu Beginn des 19. Jahrhunderts, in: Kirche zwischen Krieg 
und Frieden : Studien zur Geschichte des deutschen Protestantismus / hrsg. von 
Wolfgang Huber und Johannes Schwerdtfeger. – Stuttgart 1976 (Forschungen und 
Berichte der Evangelischen Studiengemeinschaft ; 31) S. 169-224 (zusammen sind 
die beiden Aufsätze eine deutliche Akzentuierung des Weges vom Republikanischen 
Frieden der 1790er Jahre über dessen Kritik um 1800 und den Streit für oder gegen 
Universalmonarchie bis zu den Befreiungskriegen 1813) 
Massimo Mori, La ragione delle armi : guerra e conflitto nella filosofia classica 
tedesca ; 1770-1830. – Milano 1984; ders., Krieg und Frieden in der klassischen 
deutschen Philosophie, in: Machtpolitischer Realismus und pazifistische Utopie : 
Krieg und Frieden in der Geschichte der Sozialwissenschaften / hrsg. von Hans Joas 
und Helmut Steiner. – Frankfurt am Main 1989. – S. 49-91; ders., Das Bild des 
Krieges bei den deutschen Philosophen, in: Die Wiedergeburt des Krieges aus dem 
Geist der Revolution : Studien zum bellizistischen Diskurs des ausgehenden 18. und 
beginnenden 19. Jahrhunderts / hrsg. von Johannes Kunisch und Herfried Münkler. 
– Berlin 1999. – S. 225-240 (Moris Buch ist die einzige zureichende Darstellung des 
deutschen Denkens über Krieg und Frieden in der Zeit des Deutschen Idealismus 
und der Romantik; es ist eine Schande, daß es nie übersetzt wurde; die beiden Auf-
sätze sind kein Ersatz für die Fülle des Buches, machen Moris eigene Deutung des 
deutschen Denkens als eines Widerspruchs gegen die französische, pazifistische, 
eudämonistische Aufklärung aber deutlicher) 
Albert Portmann-Tinguely, Romantik und Krieg : eine Untersuchung zum Bild des 
Krieges bei deutschen Romantikern und „Freiheitssängern“ ; Adam Müller, Joseph 
Görres, Friedrich Schlegel, Achim von Arnim, Max von Schenkendorf und Theodor 
Körner. – Freiburg, Schweiz 1989 (vergleiche unten bei einzelnen Autoren) 
Echternkamp, Jörg, Der Aufstieg des deutschen Nationalismus (1770-1840). – 
Frankfurt am Main 1998 (zum historischen Hintergrund der Nationentheorien, mit 
kürzeren Referaten zu Herder, Fichte, Schlegel, Arndt, Jahn, Luden, Rotteck) 
Pauline Kleingeld, Six Varieties of Cosmopolitanism in Late Eighteenth-Century 
Germany, in: Journal of the History of Ideas 60 (1999) 505-524 (eine Typologie: 
moralischer, politisch-internationalistischer, rechtlich-internationalistischer, kultu-
reller, ökonomischer, romantisch-religiöser Kosmopolitismus) 
Die Wiedergeburt des Krieges aus dem Geist der Revolution : Studien zum belli-
zistischen Diskurs des ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhunderts / hrsg. 
von Johannes Kunisch und Herfried Münkler. – Berlin 1999 (Aufsätze zur Haltung 
deutscher Schriftsteller und Philosophen zum Krieg) 
Micha Brumlik, Deutscher Geist und Judenhaß : Das Verhältnis des philosophischen 
Idealismus zum Judentum. – München 2000 (über Ausgrenzungstendenzen des 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 495 

philosophischen Universalismus, der christliche Momente fortsetzt; besprochen 
werden Kant, Fichte, Schleiermacher, Hegel, Schelling, Marx) 
Marzia Ponso, Cosmopoliti e patrioti : trasformazioni dell’ideologia nazionale te-
desca tra Kant e Hegel (1795-1815). – Milano 2005 (gut für die großen Linien und 
für die Berücksichtigung sonst nie berücksichtigter Autoren) 
Andrea Albrecht, Kosmopolitismus : Weltbürgerdiskurse in Literatur, Philosophie 
und Publizistik um 1800. – Berlin 2005 (eine grob chronologisch geordnete Darstel-
lung der politischen Auseinandersetzungen zwischen Kosmopoliten und Antikos-
mopoliten 1780 bis 1810 vom Zeitalter des aufgeklärten Absolutismus über das 
Zeitalter der Französischen Revolution bis zum Streit über die Haltung gegenüber 
Napoléon; eingehende Analysen nicht zu Philosophen oder politischen Publizisten, 
sondern zu Schriftstellern, die die Ambivalenzen eines Kosmopolitismus in der 
Kleinstaaterei reflektieren: Schiller, Jean Paul, Eichendorff) 
Christian Koller, Fremdherrschaft : ein politischer Kampfbegriff im Zeitalter des 
Nationalismus. – Frankfurt am Main 2005. – S. 150-193 (über die recht verschiede-
nen Deutungen der französischen Besetzung Deutschlands 1806 bis 1813/15; ein 
einheitlicher Begriff der Fremdherrschaft ist erst später im Rückblick auf diese Zeit 
entstanden) 
Jörn Leonhard, Bellizismus und Nation : Kriegsdeutung und Nationsbestimmung in 
Europa und den Vereinigten Staaten 1750-1914. – München 2008. – S. 181-282. 
 
Eine nützliche Anthologie: 
Ewiger Friede? : Dokumente einer deutschen Diskussion um 1800 / hrsg. von Anita 
und Walter Dietze. – Leipzig 1989 (100 theoretische Texte, Gedichte, Briefe, jour-
nalistische Beiträge 1794 bis 1807). 

7.4.1 Kant  

Immanuel Kant, 1724-1804, geboren als Sohn eines Riemermeisters in Königsberg. 
Professor der Philosophie ebendort. Naturphilosophische, erkenntnistheoretische, 
moralphilosophische, rechtsphilosophische Schriften. 

 
Biographie: 
Wolfgang Ritzel, Immanuel Kant : eine Biographie. – Berlin 1985. 

 
Die Zeiten als bei Kant säuberlich die theoretische Philosophie der Kritik der reinen 

Vernunft, die dazu dienen konnte empirische Wissenschaft zu fundieren, von der 
Ethik des kategorischen Imperativs in Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und 

Kritik der praktischen Vernunft geschieden werden konnte, sind vorbei. Kants Inten-
tion, „das Wissen aufzuheben, um zum Glauben Platz zu bekommen“, wird wieder 
erst genommen. Die Kritik der reinen Vernunft hatte die Aufgabe, den Primat der 
praktischen Philosophie zu ermöglichen. Neben der Kritik der Urteilskraft sind die 
geschichtsphilosophischen und politischen Schriften, die lange als bloße Gelegen-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 496

heitsschriften galten, ins Zentrum der Debatten um Kant getreten. Es geht nicht um 
eine Grundlegung der (Natur)Wissenschaft und nicht um die Legitimation von Insti-
tutionen, sondern um die Vollendung der Vernunft im Leben. Die Spannung zwi-
schen dem Kant der Kantphilologen, einem (nachkritischen) Metaphysiker, und dem 
Kant der Philosophen, die bemerken, daß Kants Argumentationsbasis irgendwo auf 
dem Weg von der Aufklärung zur Postmoderne längst zerrieben ist (Apel), ist groß 
geworden. Deshalb ist hier viel mehr Literatur über den weiteren Hintergrund der 
Friedenstheorie nötig, vor allem aus dem großen Jahrzehnt der Erarbeitung eines 
neuen Kantbildes in den 1980er und frühen 1990er Jahren. 

 
Vergleiche als einen Überblick: 
The Cambridge Companion to Kant and Modern Philosophy / ed. by Paul Guyer. – 
Cambridge 2006 

 
Zur Systemarchitektur/Primat der praktischen Vernunft: 
Georg Picht, Kants Religionsphilosophie. – Stuttgart 1985 (Vorlesungen 1965/66); 
ders., Kants transzendentale Grundlegung des Völkerrechts (1971) jetzt in:George 
Picht, Hier und jetzt, Bd. 1. – Stuttgart 1980, S. 21-56 
Susan Meld Shell, The Rights of Reason : a Study of Kant’s Philosophy and Politics. 
– Toronto 1980 
Gerhard Krämling, Die systembildende Rolle von Ästhetik und Kulturphilosophie 
bei Kant. – Freiburg i. B. 1985 
Richard Velkey, Freedom and the End of Reason : on the Moral Foundation of 
Kant’s Critical Philosophy. – Chicago 1989 
John H. Zammito, The Genesis of Kant’s Critique of Judgement. – Chicago 1992 

 
Der Ausgangspunkt von Kants kritischem Unternehmen war die Antinomie von 
Naturkausalität und moralischem Willen. Diese Antinomie bringt in Kants Philoso-
phie einen nie aufgelösten Dualismus. Aber Kant versucht bis zuletzt Vermittlungen. 
Die Moral soll nicht zum reinen Sollen werden, sondern braucht immer die Hoff-
nung auf Wirksamkeit. 
Vergleiche zu Kants Moralphilosophie: 
Manfred Sommer, Die Selbsterhaltung der Vernunft. – Stuttgart 1977 
Friedrich Kaulbach, Das Prinzip Handlung in der Philosophie Kants. – Berlin 1978 
Gerold Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie. – Frankfurt am Main 1983 
Onora O’Neill, Constructions of Reason : Explorations of Kant’s Practical Philoso-
phy. – Cambridge 1989 
Rudolf Langthaler, Kants Ethik als ‚System der Zwecke’ : Perspektiven einer modi-
fizierten Idee der ‚moralischen Teleologie’ und Ethikotheologie. – Berlin 1991 
Paul Guyer, Kant and the Experience of Freedom. – Cambridge 1993 
Peter König, Autonomie und Autarkie : über Kants Metaphysik der Sitten. – Berlin 
1994 
Allen W. Wood, Kant’s Ethical Thought. – Cambridge 1999 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 497 

Kants Rechtlehre läuft darauf hinaus, daß die Freiheit eines jeden vereinbar sein 
muß mit der Freiheit jedes anderen. Das ist nur erreichbar, wenn die Personen in 
einer rechtlichen Vereinigung zusammenkommen. Das vernünftige Individuum darf 
sich nur Gesetzen unterwerfen, die es selber gegeben hat. Kants Rechtstaat muß 
deshalb ein republikanisches Gemeinwesen sein (wobei es nicht um bestimmte Re-
gierungsweisen geht, sondern darum, daß dieser Geist des ursprünglichen Vertrages 
wirkt; ‘republikanisch’ bei Kant ist der Gegensatz zu ‘despotisch’). Die Gesetze, die 
sich die Bürger geben, sind freilich Zwangsgesetze. Zu den bleibenden Leistungen 
Kants gehört deshalb die strenge Unterscheidung des Rechtes, das immer Zwang 
beinhaltet, von den Moral, die keinerlei Zwangsmoment beinhalten dar. 
Zur Rechtstheorie: 
Gerhard Luf, Freiheit und Gleichheit : die Aktualität im politischen Denken Kants. – 
Wien 1978 
Friedrich Kaulbach, Studien zur späten Rechtsphilosophie Kants und ihrer transzen-
dentalen Methode. – Würzburg 1982 
Hans-Georg Deggau, Die Aporien der Rechtslehre Kants. – Stuttgart 1983 
Wolfgang Kersting, Wohlgeordnete Freiheit : Immanuel Kants Rechts- und Staats-
philosophie. – Berlin 1984 (die Taschenbuchausgabe von 1993 hat ein umfangrei-
ches Vorwort, das auch auf die ursprünglich völlig „vergessenen“ internationalen 
Aspekte in Kants Rechtsdenken eingeht); ders., Kant über Recht. – Paderborn 2004 
(eine populärere Neubehandlung) 
Leslie Arthur Mulholland, Kant’s System of Rights. – New York 1990 
Recht, Staat und Völkerrecht bei Immanuel Kant : Marburger Tagung zu Kants 
‚Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre’ / hrsg. von Dieter Hüning und 
Burkhard Tuschling. – Berlin 1998 
Immanuel Kant: Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre / hrsg. von Otfried 
Höffe. – Berlin 1999 (Klassiker auslegen). 

 
Zur Politischen Theorie: 
Patrick Riley, Kant’s Political Philosophy. – Totowa, NJ 1983 
Howard Williams, Kant’s Political Philosophy. – Oxford 1983 
Claudia Langer, Reform nach Prinzipien : Untersuchungen zur politischen Theorie 
Immanuel Kants. – Stuttgart 1986 
Ingeborg Maus, Zur Aufklärung der Demokratietheorie : rechts- und demokratiethe-
oretische Überlegungen im Anschluß an Kant. – Frankfurt am Main 1992 
Peter Unruh, Die Herrschaft der Vernunft : zur Staatsphilosophie Immanuel Kants. – 
Baden-Baden 1993 
Volker Gerhardt, Immanuel Kants Entwurf ‘Zum ewigen Frieden’ : eine Theorie der 
Politik. – Darmstadt 1995 
Elisabeth Ellis, Kant’s Politics : Provisional Theory for an Uncertain World. – New 
Haven 2005 
Kants Lehre von Staat und Frieden / hrsg. von Henning Ottmann. – Baden-Baden 
2009. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 498

Zu Kants eigener politischer Haltung im Zeitalter der Französischen Revolution 
vergleiche: 
Domenico Losurdo, Immanuel Kant : Freiheit, Recht und Revolution. – Köln 1987 
(ital. Original 1983). 

 
Kants Friedenstheorie ist eine Fortschreibung dieser rechtsstaatlichen und republi-
kanischen Konstruktionen für die Beziehungen zwischen Staaten. Kant ist der ex-
tremste „Hobbesianer“ in der Beschreibung des internationalen Naturzustandes. 
Viele seiner Zeitgenossen sehen gar keinen Naturzustand zwischen den Staaten in 
Europa, sondern einen real existierenden europäischen Staatenverein. Kant braucht 
dagegen die Errichtung eines Rechtszustandes in Art eines Staates sehr viel dringen-
der. Das führt zu all den Unklarheiten der internationalen Friedensordnung, die Kant 
als Rechtsordnung und damit Zwangsordnung begreift, aber dann doch nicht in 
voller Analogie zum Staat nehmen will. Aber in einer Friedenstheorie nur Kants 
rechtliche Regelung zu beachten ist eine Reduzierung. Auch wenn er den Begriff des 
Friedens allein auf die rechtliche Gemeinschaft zwischen den Staaten anwendet, so 
müssen wir doch beachten, daß andere Bereiche der europäischen Friedenstradition 
bei Kant als moralische Gemeinschaft gefordert werden. Als Beweis für das Böse 
dient ihm nur ein Merkmal: die Weigerung auch zivilisierter Staaten in eine rechtli-
che Gemeinschaft einzutreten. Daß der Krieg überhaupt ein Übel ist, liegt daran, daß 
er das Haupthindernis des Fortschritts der Moral ist. Daß der Fortschritt der Moral 
(und damit der Frieden) so wichtig ist, setzt eine sehr komplexe Geschichtsphiloso-
phie voraus, ein Ziel der Menschheit, das allein Hoffnung uns vorstellen kann: Ent-
wicklung aller Anlagen des Menschengeschlechts. Es ist gestritten worden, ob Kants 
rechtliche Friedenstheorie kosmopolitisch ist oder nur internationalistisch. Der 
Kosmopolitismus ist klar Kants Ziel – aber in der Moral. Das ethische Gemeinwesen 
muß der Idee nach die ganze Menschheit umfassen. Es ist vom Staat nicht nur da-
durch geschieden, daß es keine Zwangsgesetze kennt, es kennt auch keine staatli-
chen Grenzen. Die Idee einer öffentlichen Rechtfertigung des Vernunftgebrauchs 
liegt Kants gesamter kritischer Philosophie zugrunde. Diese Rechtfertigung kann 
nicht ein einzelner für sich selber leisten, aber auch jede staatlich eingegrenzte Ge-
sellschaft ist dafür zu klein. Uns mag der theologische Kontext schwer nachvoll-
ziehbar geworden sein, aber es ist keine Lösung, wenn wir nur noch den rechtlichen 
Frieden bei Kant wahrnehmen. Ein Volk von Teufel kann einen Hobbesianischen 
Frieden organisieren. Aber ein Hobbesianischer Frieden hat einen Wert nur, weil er 
die moralischen Anlagen der Menschengattung födert. Wir müssen studieren, wa-
rum Kant selber die rechtliche Lösung nicht ausreichte und ob wir eine Transforma-
tion der potentiell universalen Kirche unter gottgegebenen Tugendgesetzen, des 
Reiches Gottes, in eine universale Kommunikationsgemeinschaft denken können. 
Zur Religionsphilosophie vergleiche: 
Allen W. Wood, Kant’s Moral Religion. – Ithaca, NY 1970 
Reiner Wimmer, Kant’s kritische Religionsphilosophie. – Berlin 1990 
Gordon E. Michalson, Jr., Fallen Freedom : Kant on Radical Evil and Moral Regen-
eration. – Cambridge 1990; ders., Jr., Kant and the Problem of God. – Oxford 1999 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 499 

Alfred Habichler, Reich Gottes als Thema des Denkens bei Kant : entwicklungsge-
schichtliche und systematische Studie zur kantischen Reich-Gottes-Idee. – Mainz 
1991 
Claus Dirksmeier, Das Noumenon Religion : eine Untersuchung zur Stellung der 
Religion im System der praktischen Philosophie Kants. – Berlin 1998 
Bettina Stangneth, Kultur der Aufrichtigkeit : zum systematischen Ort von Kants 
Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. – Würzburg 2000 
Kants „Ethisches Gemeinwesen“ / hrsg. von Michael Städtler. – Berlin 2005. 

 
Der Frieden ist bei Kant ein Gebot der Vernunft. Das ist häufig so ausgelegt worden, 
als es ein reines Gebot sei, ohne daß über die Bedingungen der Realisierung mehr 
als die bloße Möglichkeit gesagt werden muß. Seitdem Kants Ethik nicht mehr als 
reines Sollen interpretiert wird, werden auch Kants Bemühungen um die Verwirkli-
chung des Friedens ernster genommen. Es muß seine Gründe haben, daß Kant in der 
Friedensschrift dem Wirken der Natur einen so breiten Raum einräumt und die ge-
schichtsphilosophischen Schriften kommen immer wieder darauf zurück. Die span-
nendste Forschungstendenz ist das anhaltende Interesse für die seltsame Garantie der 
Natur, die mit Hilfe des Krieges zum Frieden schleift. In den Deutungen gibt es 
zwischen der Menschenanlage, durch Schaden klug zu werden, und der Ermittlung 
des Zwecks der gesamten Schöpfung durch reflexive Urteilskraft nicht weniger 
widersprechende Positionen als bei den nicht endenden Debatten um Staatenstaat 
oder Völkerbund freier Staaten, aber die Positionen sind frischer und rezipieren zum 
Teil einen neueren Stand der Diskussion um die Einheit von Kants Philosophie, um 
die Rolle der Urteilskraft und Religionsphilosophie. 
Zur Geschichtsphilosophie vergleiche: 
Yirmiahu Yovel, Kant and the Philosophy of History. – Princeton, NJ 1980 
Rudolf Makkreel, Imagination and Interpretation in Kant : the Hermeneutical Import 
of The Critique of judgement. – Chicago 1990 (die deutsche Ausgabe u.d.T.: Einbil-
dungskraft und Interpretation. – Paderborn 1997 ist überarbeitet) 
Pauline Kleingeld, Fortschritt und Vernunft : zur Geschichtsphilosophie Kants. – 
Würzburg 1995 

 
Bei den Beiträgen aus dem engeren Bereich der Internationalen Beziehungen gab es 
eine Konkurrenz zwischen kosmopolitischen und einzelstaatlichen Deutungen. Mar-
tin Wight (International Theory : the Three Traditions. – Leicester 1992) hat Kant 
zum Namensgeber seiner „revolutionären“ Tradition gemacht (und englische Auto-
ren verbrauchen immer noch viel Energie, um fest zu stellen, daß Kant so kosmopo-
litisch doch nicht sei). Kenneth N. Waltz (Man, the State, and War. – New York 
1959), der Kant als Klassiker der Erklärung von Krieg und Frieden aus der Verfas-
sung hat, verfolgt die Literatur bis heute mit der Feststellung, daß Kant, wenn man 
alle gute Absichten abzählt, doch als ein Realist der internationalen Beziehungen 
angesehen werden muß. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 500

Es ist zuviel über Kant und den Frieden publiziert worden; das sieht man mehr noch 
den vielen Beiträgen an, die hier nicht referiert werden. Das Jubiläum der Friedens-
schrift 1996 hat neue Formulierungen für alle denkbaren Positionen gebracht, aber 
keinen faßbaren Fortschritt. Manchmal kommt einem die Literatur zu Kant wie eine 
Abstimmung vor: Die Autoren nehmen Partei für eine der wohlbekannten kontro-
versen Deutungen, von denen anscheinend keine überwunden werden kann. Kant 
trägt da auch einen Teil der Schuld, die oft gelobte Kürze der Friedensschrift deutet 
auf einen Mangel, den auch die Rechtslehre der Metaphysik der Sitten nicht behoben 
hat (Cheneval). Aber man sollte mit üblichen philologischen Methoden in der Frage 
weiter kommen können, ob am Ende des 18. Jahrhunderts „freie Staaten“ eher Re-
publiken oder eher unabhängige Staaten meinte. Es gibt gelegentliche Hinweise, daß 
Widersprüche in Kants Positionen historisch auflösbar sein könnten (vgl. zuletzt 
Bruno Schoch, Kants Entwurf „Zum ewigen Frieden“ und die Französische Revolu-

tion, in: Wissenschaft verantworten / hrsg. von Christine Hauskeller … – Münster 
2001. – S. 164-175), aber es gibt immer noch keine moderne geduldige Abhandlung 
aller Äußerungen Kants zu Krieg und Frieden in ihrer zeitlichen Ordnung. Es ist 
zuviel publiziert worden und zuwenig. 

 
Kant ist der einzige Philosoph, dessen Friedenstheorien eine wirkliche Rezep-
tionsgeschichte hatten. Die Friedensschrift hatte einen heftigen Anfangserfolg und 
ist seitdem immer wieder rituell gelobt worden, zumeist als Ende einer Durchmuste-
rung der Geschichte von Sully über Saint-Pierre bis Bentham, obwohl der Unter-
schied zu dieser Tradition das einzige ist, das an seinem Konzept völlig klar ist. In 
die politische Debatte wurde die Schrift durch den demokratischen Internationalis-
mus gebracht (Jules Barni, der 1853 eine französische Ausgabe der Friedensschrift 
herausgebracht hatte, eröffnete 1867 den Genfer Friedenskongreß der Demokraten 
mit einem Hinweis auf Kant; die Ausgabe des Exulanten Gustav Vogt für die Inter-
nationale Friedens- und Freiheitsliga in Bern 1867 war die erste Einzelausgabe in 
deutscher Sprache seit 1796). In jeder neuen Phase internationaler Verrechtlichung 
wurde an Kant erinnert, die Ordnung der Haager Konferenzen soll er vorwegge-
nommen haben (Theodore Ruyssen 1900), Wilsons Völkerbundideen (Karl Vorlän-
der 1919), die Vereinten Nationen (Carl Joachim Friedrich 1948, vgl. unten S. 509). 
Jedesmal sind reale Bezüge auf Kant fraglich. Erst nach dem Zweiten Weltkrieg wur-
de Kant die Autorität für die Beziehung von Demokratie und Frieden (Lord Davies, A 

Federated Europe. - 1940 hat damit begonnen und auch die Rolle der Natur, die zum 
Frieden schleift, begriffen; Ralph Barton Perry, One World in the Making. – 1945 und 
Carl Joachim Friedrich haben die amerikanische Tradition begründet). Erst nach 1990 
wurde Kant wieder zum Schutzpatron einer neuen Weltordnung durch Demokratieför-
derung verschiedener Art und Weise. Aufschlußreicher als die Auflistung ungewisser 
Parallelen (am weitesten geht der Vergleich Kant–Wilson bei Gerhard Beestermöller, 
Die Völkerbundsidee. – Stuttgart 1995. – S. 94-142; vergleiche unten S. 514) wäre 
sowohl für Kant wie auch für den sogenannten Idealismus in der Theorie der Inter-
nationalen Beziehungen eine Reflexion über die Abwesenheit Kants in der 1. Hälfte 
des 20. Jahrhunderts und die Anwesenheit am Ende des Jahrhunderts. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 501 

Am Anfang des 20. Jahrhunderts wurde der Kant der ungeselligen Geselligkeit und 
der Natur, die zum Frieden schleift, auch als komplexer Konflikttheoretiker der 
Entwicklung durch Antagonismen wahrgenommen; vgl. Josiah Royce, War and 

Insurance. – New York 1914. – S. 28-30, 83-85; Paul Natorp (1924; siehe unten S. 
519-520). Der prominente Neukantianer (und früheste erklärte Rassist unter den 
Philosophen) Bruno Bauch schloß aus den bellizistischen Passagen in Kritik der 

Urteilskraft gar einen Imperativ: „Es soll kein Frieden sein.“ Der Frieden ist nur als 
reine Idee gut, so lange sie nicht völlig ausgeführt ist (Die Dialektik in dem Verhält-

nis von Krieg und Frieden bei Kant, in: Archiv für Rechts- und Wirtschaftsphiloso-
phie 19 ( 1925/26) 225-242). In Deutschland wurde Kant ein Helfer in der Ausei-
nandersetzung mit dem Universalismus des Westens. Die Präliminarartikel wurden 
interessanter als die Definitivartikel, die erst oder allenfalls für eine sehr späte Zu-
kunft gelten sollten. Im 1. Weltkrieg konnte die kantianische Parole sein: Nicht die 
Verschiedenheit auslöschen, nur den Haß (Ernst Katzer, Kant und der Krieg, in: 
Kant-Studien 20 (1915) 146-173). Nach dem 1. Weltkrieg wurde Kant Helfer in der 
Kriegsschuldfrage: Deutschland zu einer Verfassungsänderung zu drängen, war ein 
Verstoß gegen das Interventionsverbot (Kurt Borries, Kant als Politiker. – Leipzig 
1928); das unterlegene Volk soll sich nicht beschweren, daß Versailles ein Fehlurteil 
war, sondern daß überhaupt geurteilt wurde (Julius Ebbinghaus, Kants Lehre vom 

ewigen Frieden und die Kriegsschuldfrage. – 1929, siehe unten S. 507-508); die 
Ehre des Gegners ist rechtslogisch notwendiges Fundament eines ehrlichen Frie-
densvertrages (Heinrich Rogge, Nationale Friedenspolitik. – Berlin 1934, S. 528-
536 Kants Lehre von der (duell-)kriegs-rechtlichen Moral des ehrlichen Gegners als 

Fundament des Friedensvertrages, also des rechtlichen Völkerfriedens). Nach 1945 
fragte Herbert Kraus mit Kant nach den Pflichten des Siegers und verlangte zu ver-
gessen (Von ehrlicher Kriegführung und gerechtem Friedensschluss. – Tübingen 
1950). So wie der gerechte Feind bei Kant gefunden wurde, so wurde die Großraum-
idee bei Kant gefunden: Kant habe eine Neuordnung Europas gewollt „so weit, wie 
das deutsche Schwert dem Recht in der Welt Geltung verschaffen kann“ (Clemens 
August Hoberg, Der deutsche Friede : eine Untersuchung über Kants Friedensge-

danke, in: Reich und Reichsfeinde Bd. 1. – Hamburg 1941, S. 81-140). Kurt von 
Raumer (siehe unten 509-510) wird sich 1953 zwar von nationalsozialistischen Ve-
reinahmungen distanzieren, aber doch retten, was zu retten ist: der Föderalismus und 
das Interventionsverbot sind gegen Frankreich gerichtet, das Weltbürgerrecht und 
das Verbot des Strafkrieges gegen die angelsächsische Welt. Kants Friedenstheorie 
ist eine Theorie für die deutsche Mittellage: „Nicht raumlos war somit sein Frie-
densgedanke …“ 
Eine umfassende Darstellung der Rezeptionsgeschichte gibt es nicht, vgl. aber für 
Materialien zur Rezeptionsgeschichte: 
Georg Cavallar, Pax Kantiana : systematisch-historische Untersuchung des Entwurfs 
‚Zum ewigen Frieden’ (1795) von Immanuel Kant. – Wien 1992 
Volker Marcus Hackel, Kants Friedensschrift und das Völkerrecht. – Berlin 2000 
Peter Hoeres, Kants Friedensidee in der deutschen Kriegsphilosophie des Ersten 
Weltkrieges, in: Kant-Studien 93 (2002) 84-112 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 502

Eric S. Easley, War over Perpetual Peace : an Exploration into the History of a 
Foundational International Relations Text. – New York 2005 
Oliver Eberl, Demokratie und Frieden : Kants Friedensschrift in den Kontroversen 
der Gegenwart. – Baden-Baden 2008. – S. 47- 86 (der Schwerpunkt des Buches liegt 
zwar auf der Auseinandersetzung mit der gegenwärtigen Kant-Rezeption, aber die 
Skizze der Rezeptionsgeschichte gibt einen Überblick über das unterschiedliche 
Interesse an Kants Friedensschrift). 

 
 

Texte 
AA = Kant’s gesammelte Schriften / hrsg. von der Preußischen Akademie der Wis-
senschaften, 1900ff. 
Weischedel = Werke in sechs Bänden / hrsg. von Wilhelm Weischedel, 1956-1964 

 
Vorlesung des Wintersemesters 1775/76 – Nachschrift Friedländer  
AA XXV, 675-697 Vom Character der Menschheit überhaupt  
Über die Boshaftigkeit des Menschen und der sich daraus ergebenden Notwendig-
keit in den Zwang des Staates einzutreten. Die Wilden führen dauernd Krieg, aber 
unsere Kriege sind furchtbarer, weil uns die moralischen Forderungen bewußt ge-
worden sind. Dagegen müssen wir auf „moralischen Zwang“ setzen, auf die Ach-
tung des moralischen Gesetzes. Kant betont die Rolle der Religion bei der Beförde-
rung des Reichs Gottes auf Erden und die Rolle der Publizität als Erziehung der 
Regenten. Gegen Kriege muß es einen Völkerbund geben, alle Völker sollen Dele-
gierte zu einem Völkersenat schicken. Dieses Ende der Kriege ist so wichtig, weil 
durch die Zurüstung auf Kriege die eigentliche Aufgabe der Staaten, die Förderung 
der moralischen Besserung, versäumt wird. Die Verwirklichung des Völkerbundes 
kann aber noch tausende von Jahren benötigen, vielleicht so lange wie der Ausgleich 
der Tag- und Nachgleiche auf der ganzen Welt (der damals in 140.000 Jahren erwar-
tet wurde). 
 
Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht (1784) 
AA VIII; Weischedel VI 
7. Satz Eine vollkommene Staatsverfassung ist nur möglich, wenn das Problem 
der Beziehungen zwischen den Staaten gelöst wird. So wie die Natur die Individuen 
durch Antagonismus zu einer Vereinigung im Staat gezwungen hat, so treibt sie die 
Staaten durch die Kriege dazu, den Zustand der Wildheit zu verlassen. Man hat 
diese Idee bei Saint-Pierre und Rousseau verlacht (vielleicht weil sie die Verwirkli-
chung zu nahe glaubten), aber es wird am Ende so kommen. Freilich darf dieser 
„weltbürgerliche Zustand der öffentlichen Staatssicherheit“ nicht ohne alle Gefahr 
sein, damit die Kräfte der Menschheit nicht einschlafen, aber mit einem Gleichge-
wichtsmechanismus gegenseitiger Wirkung und Gegenwirkung, damit die Staaten 
einander nicht zerstören können. Die Staaten müssen aufhören, durch ihre gewalt-
samen Erweiterungsabsichten, die langsamen Bemühungen ihrer Bürger um morali-
sche Bildung zu hemmen. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 503 

8. Satz Die Geschichte der Menschheit zeigt einen verborgenen Plan der Natur, 
eine nach innen und außen vollkommene Staatsverfassung zu schaffen, einen  welt-
bürgerlichen Zustand, in dem alle Anlagen der Menschengattung entwickelt werden 
können. Ein Staat kann seine Position im Staatensystem nur erhalten, wenn er „inne-
re Kultur“ fördert, deshalb sind Regierungen gezwungen Freiheit, Handel und Bil-
dung zu fördern und Kriege zu vermeiden. 

 
Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschichte, in: Berlinische Monatsschrift 
Januar 1786 
AA VIII; Weischedel VI 
Die Geschichte der Menschheit führt aus einem instinktgeleiteten Zustand der Ge-
mächlichkeit und des Friedens durch die Vernunft zu einem Zustand der Arbeit und 
der Zwietracht. Die weitere Entwicklung führt zu bürgerlicher Sicherheit und Un-
gleichheit. Das größte Übel, das zivilisierte Völker drückt, ist der Krieg, wegen dem 
alle Kräfte des Staates von der weiteren notwendigen Kulturentwicklung abgezogen 
werden und wegen dem die Freiheit beschränkt wird. Aber wenn der Krieg ganz 
verschwunden wäre, wäre auch die Freiheit ganz verschwunden. Das zeigt das chi-
nesische Exempel. Auf der gegenwärtigen Stufe der Entwicklung der Menschheit ist 
der Krieg noch ein unentbehrliches Mittel der Entwicklung der Menschheit. 

 
Kritik der Urteilskraft (1790) 
AA V; Weischedel V 
§28 Den Feldherrn schätzen wir höher als den Staatsmann, weil er erhabener ist; ein 
Krieg kann erhaben sein, während eine lange Friedenszeit, in der nur der Handels-
geist herrscht, ein Volk erniedrigt. 
§83 Letzter Zweck der Natur kann nur Tauglichkeit zur Freiheit/Kultur sein. Da 
Kultur nur in Ungleichheit entwickelt werden kann, sind eine bürgerliche Gesell-
schaft (Staat) und ein weltbürgerliches Ganzes (System aller Staaten, die aufeinan-
der nachteilig zu wirken in Gefahr sind) nötig. Solange ein solches rechtliches Sy-
stem nicht errichtet ist, hat der Krieg eine Aufgabe, bei deren Erfüllung auch ein 
rechtliches System vorbereitet wird. 

 
Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (1793) 
AA VI; Weischedel IV 
Eine neue Edition mit Anmerkungen von Bettina Stangneth. – Hamburg : Mei-
ner, 2003 
geschrieben 1791-92, aber durch Zensur aufgehalten 
Daß der Mensch von Natur her böse ist, kann man am äußeren Völkerzustand leicht 
sehen: Zivilisierte Völker leben miteinander im Naturzustand, sie streben sich zu 
vergrößern, um am Ende gar Universalmonarchie zu werden (ein Ungeheuer, das 
sich immer rasch wieder auflöst, so daß das Spiel von neuem anfängt, „um den 
Krieg ja nicht aufhören zu lassen“). Die Staaten haben sich fest in den Kopf gesetzt, 
im Naturzustand zu bleiben, statt in einem Staatenverein zu leben, in einer Republik 
freier, verbündeter Völker. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 504

Gegen diese Neigung zum Bösen hilft nur eine ethische Vereinigung. In einem poli-
tischen Gemeinenwesen befinden sich die Bürger dennoch weiterhin im ethischen 
Naturzustand – und sie haben das Recht darin zu bleiben. Moralisch sind sie freilich 
verpflichtet, den ethischen Naturzustand zu verlassen und eine ethisch-bürgerliche 
(weil öffentliche) Gesellschaft zu bilden. Im Gegensatz zum politischen Gemeinwe-
sen umfaßt das ethische Gemeinwesen der Idee nach alle Menschen (bzw. alle endli-
chen vernünftigen Wesen). In der Praxis wird es nur ein Teil sein, der aber strebt, 
sich mit der ganzen Menschheit zu vereinigen. Während das politische Gemeinwe-
sen notwendig republikanisch sein muß, kann das ethische Gemeinwesen nur als das 
Reich Gottes gedacht werden. Nur Gott kann es stiften, aber der Mensch darf nicht 
untätig warten. (Konkret denkt er an Transformation der existierenden Kirchen.) 

 
Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht 
für die Praxis, in: Berlinische Monatsschrift September 1793, Teil III. Vom Ver-
hältnis der Theorie zur Praxis im Völkerrecht in allgemein-philanthropischer, 
d.i. kosmopolitischer Absicht betrachtet (Gegen Moses Mendelssohn) 
AA VIII; Weischedel VI 
Wir können die Menschheit nur lieben, wenn wir annehmen können, daß sie Anla-
gen hat, sich zum Besseren zu entwickeln. Wir vertrauen dabei nicht dem, was wir 
tun, sondern der Natur/Vorsehung, die uns auch zu Föderation/Völkerrecht bringen 
wird. Gerade die Kriegsneigung der Staaten mit ihren steigenden Kosten erzwingt 
eine Beteiligung der Bürger an der Entscheidung über den Krieg. Die Praxis kommt 
nur bis zum Mächtegleichgewicht, das wie ein Kartenhaus ist; die Theorie kann 
vertrauen, daß ein rechtliches System und der Frieden kommen werden. Fata volen-
tem ducunt, nolentem trahunt. 

 
Vorlesungen über Moralphilosophie : Metaphysik der Sitten 1793/94 – Nach-
schrift Vigilantius  
AA XXVII, 673f.  
Die Liebe zum Menschgeschlecht ist in Gefahr zu weit gestreut zu sein, die Liebe 
für besondere Gesellschaften in Gefahr zu stark eingeengt zu sein. Die Liebe zum 
Vaterland ist deshalb der Kreis für den Menschen, wenn auch der Wert der Men-
schenliebe auf der allgemeinen Menschenliebe beruht. Die Griechen waren zu patri-
otisch und sind deshalb untergegangen. 
 
Zum ewigen Frieden : ein philosophischer Entwurf (1795, vermehrte Auflage 
1796) 
AA VIII; Weischedel VI 
Vgl. AA XXIII, 153-192 Vorarbeiten zur Friedensschrift 
1. Abschnitt Präliminarartikel zum ewigen Frieden unter Staaten 
Neun Präliminarartikel: 1. bei Friedensschluß kein geheimer Vorbehalt, der einen 
künftigen Krieg bewirken könnte; 2., kein Staat soll von einem anderen Staat durch 
Vererbung, Tausch, Kauf, Schenkung erworben werden können; 3., stehende Heere 
sollen allmählich aufhören; 4., keine Kriege auf Kredit führen; 5., Verbot militäri-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 505 

scher Interventionen; 6., ehrlose Kampfweisen sollen unterlassen werden, weil sie 
das gegenseitige Zutrauen im künftigen Frieden unmöglich machen. 
2. Abschnitt Definitivartikel zum ewigen Frieden unter Staaten 
Drei Definitivartikel: 1. die bürgerliche Verfassung in jedem Staate soll republika-
nisch sein; 2., das Völkerrecht soll auf einen Föderalismus freier Staaten gegründet 
sein; 3., das Weltbürgerrecht soll auf Bedingungen der allgemeinen Hospitalität 
eingeschränkt sein. 
1. Zusatz  Von der Garantie des ewigen Friedens 
Die Natur hat den Menschen durch Kriege über den ganzen Globus zerstreut, sie 
zwingt ihn durch Krieg zur Aufgabe des Naturzustandes, sie verhindert durch Ab-
sonderung der Völker den falschen Frieden des Universalstaates, verbindet aber 
durch Handelsgeist diese Völker wieder. 
Anhang 
Objektiv gibt es keinen Streit zwischen Moral und Politik, nur subjektiv durch das 
selbstsüchtige Handeln der Menschen. Die transzendentale Formel des öffentlichen 
Recht lautet: alle auf des Recht anderer Menschen bezogene Handlungen müssen 
Publizität vertragen. Auch im Verkehr zwischen Staaten müssen die Maximen des 
Handelns öffentlich bekannt gemacht werden. 

 
Texte zur Rezeption sind bequem greifbar in: Friedensutopien : Kant/Fichte/Schle-

gel/Görres / hrsg. und eingel. von Zwi Batscha und Richard Saage. – Frankfurt am 
Main 1979; Immanuel Kant: Zum ewigen Frieden : ein philosophischer Entwurf : 

Texte zur Rezeption 1796-1800 / hrsg. von Manfred Buhr und Steffen Dietzsch. – 
Leipzig 1984; Ewiger Friede? : Dokumente einer deutschen Diskussion um 1800 / 
hrsg. von Anita und Walter Dietze. – Leipzig 1989. 
Das Jubiläum der Friedensschrift hat einige kommentierende Monographien und 
Sammelbände hervorgebracht: Georg Cavallar, Pax Kantiana : systematisch-

historische Untersuchung des Entwurfs ‚Zum ewigen Frieden’ (1795) von Immanuel 

Kant. – Wien 1992; Volker Gerhardt, Immanuel Kants Entwurf ‘Zum ewigen Frie-

den’ : eine Theorie der Politik. – Darmstadt 1995; Immanuel Kant: Zum ewigen 

Frieden / hrsg. von Otfried Höffe. – Berlin 1995; Proceedings of the Eight Internati-
onal Kant Congress Memphis 1995 / ed. by Hoke Robinson. – Milwaukee 1995 (vor 
allem vol. I/1, S. 1-360, aber verstreute Beiträge auch in anderen Teilbänden); „Zum 

ewigen Frieden“ : Grundlagen, Aktualität und Aussichten einer Idee von Immanuel 

Kant / hrsg. von Reinhard Merkel und Roland Wittmann. – Frankfurt am Main 
1996; Frieden durch Recht : Kants Friedensidee und das Problem einer neuen 

Weltordnung / hrsg. von Matthias Lutz-Bachmann und James Bohman. – Frankfurt 
am Main 1996; L’année 1795 : Kant Essai sur la paix / sous la direction de Pierre 
Laberge … – Paris 1997. Vgl. Georg Geismann, Nachlese zum Jahr des „ewigen 

Friedens“ : ein Versuch, Kant vor seinen Freunden zu schützen, in: Logos NF 3 
(1996) 317-345 (lauter Verrisse); Georg Zenkert, Politik als Friedensstrategie : 

Kants Entwurf zum ewigen Frieden in der Diskussion, in: Philosophische Rundschau 
46 (1999) 97-115 (lauter Verrisse, aber diesmal kriegt der Philosoph auch etwas ab: 
Kant ist viel zu vage, die Jubiläumsliteratur viel zu unkritisch). Eine erneute Lektüre 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 506

nach 10 Jahren Kantianismus in den Internationalen Beziehungen: Oliver Eberl, 
Demokratie und Frieden : Kants Friedensschrift in den Kontroversen der Gegen-

wart. – Baden-Baden 2008. 
 

Metaphysik der Sitten, 1. Teil: Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre 
(1797) 
AA VI; Weischedel IV 
Eine neue Edition von Bernd Ludwig. – Hamburg : Meiner, 1986 
§§53-61    Völkerrecht 
Kant geht von Staaten aus, die in einem nicht-rechtlichen Zustand zueinander ste-
hen, in einem Naturzustand. Die Staaten brauchen ein Recht zur Kriegsführung, um 
ihr Recht gegen andere Staaten durchzusetzen, sei es präventiv oder vergeltend. 
Einen Strafkrieg kann es nicht geben, weil kein Staat Obrigkeit eines anderen ist. 
Die Rechte eines kriegsführenden Staates sind im Krieg und nach dem Sieg streng 
begrenzt. Nur gegen einen ungerechten Feind, „dessen öffentlich (es sei wörtlich 
oder tätlich) geäußerter Wille eine Maxime verrät, nach welcher, wenn sie zur all-
gemeinen Regel gemacht würde, kein Friedenszustand unter Völkern möglich, son-
dern der Naturzustand verewigt werden müsste“, dürfen alle nötigen Mittel ange-
wandt werden. Aber auch dann darf das besiegte Volk nicht gehindert werden, sich 
selber eine neue Verfassung zu geben. 
Dieses ganze Kriegsrecht ist nur provisorisch, denn die Staaten sind von der Ver-
nunft gehalten in einen Staatenverein einzutreten. Da aber ein zu großer Völkerstaat 
nur wieder verfallen würde und eine Beschränkung auf mehrere Staatenvereine das 
Problem des internationalen Naturzustandes nicht aufhebt, ist der ewige Frieden eine 
unausführbare Idee. Die Pflicht sich einem solchen Zustand anzunähern, besteht 
aber dennoch. Eine solche Annäherung wäre z. B. ein permanenter Staatenkongreß. 
§ 62          Weltbürgerrecht 
Die Idee eines friedlichen (nicht unbedingt freundschaftlichen) Verkehrs der Völker 
untereinander ist keine philanthropische, sondern eine rechtliche Idee. Das Weltbür-
gerrecht legt fest, in welchem Ausmaß ein Recht auf gegenseitigen Besuch zwischen 
den Völkern besteht. 
Beschluß 
Die moralisch-praktische Vernunft in uns spricht: Es soll kein Krieg sein, weder 
zwischen den Menschen, noch zwischen den Staaten. Wir können nicht theoretisch 
fragen, ob es den ewigen Frieden gibt. Wir müssen der praktischen Vernunft folgen 
und auf ihn hinwirken (etwa durch eine republikanische Verfassung). 

 
Der Streit der Fakultäten (1798) 
AA VII; Weischedel VI 
2. Abschnitt Der Streit der philosophischen Fakultät mit der juristischen: Erneuer-
te Frage: Ob das menschliche Geschlecht im beständigen Fortschreiten zum Besse-
ren sei? 
Vorhersagen sind nur möglich, wenn man das Vorhergesagte selber macht. Der 
politische Realismus kann deshalb vorhersagen, weil die Politiker die Menschen zu 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 507 

dem machen, als was sie sie wieder finden. Eine unmittelbare Erfahrung vom Fort-
schreiten können wir nicht haben, aber Geschichtszeichen. Die Französische Revo-
lution ist ein solches Geschichtszeichen, weil sie die Idee gebracht hat, daß ein Volk 
sich nicht von anderen Mächten hindern lassen soll, sich eine Verfassung zu geben, 
und daß die Verfassung rechtlich und moralisch sein soll. Das heißt konkret eine 
Verfassung, die den Angriffskrieg verhindert. Der Krieg ist verboten als Quelle aller 
Übel und Verderbnis der Sitten. Das direkte Ergebnis der Revolution waren freilich 
wilde Kämpfe; der innere und der äußere Krieg zerstören das bisherige Recht, um 
Platz für eine Verfassung zu schaffen, die nicht kriegssüchtig ist. Das kann nicht 
mehr vergessen werden, weil es eine Anlage in der Menschheit aufgedeckt hat. Das 
wichtigste ist jetzt Öffentlichkeit, Volksaufklärung. 

 
 

Die folgende Darstellung trennt zwischen der Diskussion um die Struktur des Inter-
nationalen Friedens und der Diskussion über die Geschichtsphilosophie des Frie-
dens. Diese Trennung ist nur ein praktischer Versuch, die durchgehenden Fäden 
nicht ganz in der chronologischen Sortierung verschwinden zu lassen. Das ist nicht 
einfach die Trennung zwischen Politologen/Völkerrechtlern einerseits und Philoso-
phen andererseits. In einer merkwürdigen Verkehrung, haben Philosophen sehr 
direkt gegenwärtige Demokratien mit Kants Republiken identifiziert und Kants 
Völkerbund an realen oder gewünschten Internationalen Organisationen gemessen, 
während Politikwissenschaftler neuerdings versuchen, sich von Kants Urteilskraft zu 
einer Alternative zur bestehenden Wissenschaft von den Internationalen Beziehun-
gen anleiten zu lassen. Hier wird nur unterschieden nach Ansätzen, die nichts 
Tiefsinnigeres als die Friedensschrift und die Rechtslehre der Metaphysik der Sitten 
voraussetzen, und Ansätzen, die für die Exploration des Friedens tiefer in Kants 
Philosophie greifen müssen (die beste Erläuterung der Friedensschrift steht in die-
sem Teil, unten S.535). Auch in der dritten Abteilung, die Diskussionen zur Aktuali-
tät Kants sammelt, gibt es durchaus eigenständige Beiträge zur Kantexegese. 

 
Eine aktuelle Einführung: 
Pauline Kleingeld, Kant’s Theory of Peace, in: The Cambridge Companion to Kant 
and Modern Philosophy / ed. by Paul Guyer. – Cambridge 2006. – S. 477-504. 

7.4.1.1 Republik/Völkerbund/Völkerrecht  

Ebbinghaus, Julius 
Kants Lehre vom ewigen Frieden und die Kriegschuldfrage. – Tübingen : 
Mohr, 1929. – 36 S. (Philosophie und Geschichte ; 23) 
Neudruck in: Julius Ebbinghaus, Gesammelte Aufsätze, Vorträge und Reden. – 
Darmstadt : Wissenschaftl. Buchges., 1968. – S. 29-57 
Neudruck in: Julius Ebbinghaus, Sittlichkeit und Recht : praktisch Philosophie 
1929-1954. – Bonn : Bouvier, 1986 (Gesammelte Schriften ; 1) S. 1-34 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 508

Kants Pazifismus ist nichts anderes als der Abschluß seiner Lehre von der mögli-
chen Gemeinschaft freier Wesen. Der Krieg wird nicht wegen seiner Schrecken 
verworfen, sondern weil mit ihm eine gesetzlose Gewalt über Recht bestimmt. Nie-
mand darf Richter in eigener Sache sein, deshalb ist ein rechtlicher internationaler 
Zustand nötig. Weil Staaten aber bereits ein Rechtszustand sind, darf nicht ein Staat 
den anderen zu einem Zusammenschluß zwingen. Die Weigerung eines Staates kann 
nicht als Willen zur Gesetzlosigkeit interpretiert werden, wie die Weigerung eines 
Individuums, überhaupt in einen rechtlichen Zustand zu treten. Deshalb kann der 
Bund zwischen Staaten auf Friedensschutz beschränkt werden. Das ist ein Verteidi-
gungsbund, noch nicht der ewige Frieden. Warum Kant die Völker nicht gleich 
auffordert in einen universalen Bund zu treten, ist nicht klar, zumal er ja auch am 
Ende nur eine Weltrepublik ohne Zwangsgewalt will. Unklar ist auch, was die Staa-
ten von einem Bund ohne Zwang haben. Kant glaubt, das gemeinsame Interesse 
aller anderen übe einen ausreichenden Druck aus. Aber er ist sich nicht sicher, daß 
kein Krieg mehr ausbrechen könne. 
Diese erste klassische Kantdeutung hat ihren bleibenden Wert erwiesen. Sie hatte 
aber durchaus einen aktuellen politischen Anlaß: die Zurückweisung des Strafkrie-
ges im Namen Kants. Ebbinghaus empfiehlt, sich nicht auf Diskussionen einzulas-
sen, daß die Deutschen in Versailles in der Kriegsschuldfrage falsch beurteilt wur-
den, sondern zurückzuweisen, daß überhaupt über einen Staat geurteilt wurde. 

  
Kraus, Herbert 
Das Problem internationaler Ordnung bei Immanuel Kant. – Berlin : Hey-
mann, 1931. – XIII, 81 S. 
Neudruck in: Herbert Kraus, Internationale Gegenwartsfragen : Völkerrecht, 
Staatenethik, Internationalpolitik. – Würzburg : Holzner, 1963. – S. 158-229 
Die Staaten sollen einen Völkerstaat gründen, anders ist Völkerrecht nicht legiti-
mierbar. Da sie das nicht wollen, muß man sich mit dem Surrogat des Völkerbundes, 
einem bloß den Krieg abwehrenden Bund, zufrieden geben. Den Krieg behandelt 
Kant im Naturrecht der Rechtslehre und läßt dort sehr viel zu, vor allem einen Prä-
ventivkrieg. Aber das ist immer nur ein provisorisches Recht minderer Rechtsquali-
tät. Vor allem muß das Recht im Krieg bestimmt sein von dem Gedanken, daß der 
Frieden möglich sein soll. Die Schuldfrage darf nicht gestellt werden. 
Wie alle Naturrechtstheoretiker hat Kant eine Analogie von Personen und Staaten. 
So wie in seiner Individualethik nicht Liebe, Fortschritt, Glück sittlicher Endzweck 
sind, so baut er auch die Beurteilung internationaler Beziehungen streng auf die 
Begriffe Pflicht und Freiheit auf. An eine Verwirklichung des internationalen 
Rechtsstaates glaubt er nicht; das ist eine regulative, keine konstitutive Idee. Eine 
langsame Annäherung an diese Idee kann aber angenommen werden. 
 
Hoffmeister, Johannes 
Die Problematik des Völkerbundes bei Kant und Hegel. – Tübingen : Mohr, 
1934. – 48 S. (Recht und Staat in Geschichte und Gegenwart ; 111) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 509 

Für Kant ist Freiheit wichtiger als Frieden. Freiheit und Gefahr sind nötig, damit der 
Staat nicht erlahmt. Auf unserer Kulturstufe brauchen wir den Krieg und nur Gott 
weiß, wann es eine andere geben wird. Trotzdem kann man bei Kant von einer ganz 
eindeutigen Tendenz zum Frieden sprechen, weil der Entwicklungsgang der 
Menschheit kein geschichtlicher, sondern ein natürlicher ist. Die Menschen kennen 
immer nur Teile der Geschichte, nur die Natur kennt alles. 
Ein Völkerbund kann seinen Zweck erfüllen, ohne Völkerstaat zu sein. Freiheit, 
Unabhängigkeit, Selbständigkeit werden betont. Der einzelne Mensch gibt im Staat 
seine Freiheit auf, Staaten im Völkerbund aber nicht, weil sie bereits eine rechtliche 
Verfassung haben. Damit hat Kant die Analogie zwischen Personen und Staaten 
gesprengt, gesteht sich das aber nicht ein. Wie dann noch aus dem rechtlichen Zu-
stand zwischen den Völkern ein Friedenszustand werden kann bleibt unklar. Letzt-
lich hat er nur einen ständigen Völkerkongreß zur Abwehr von Aggression. Leisten 
kann sich das Kant, weil er noch nicht die Hegelschen Staaten hat, die um ihre Le-
bensinteressen kämpfen, ohne einen Leitfaden der Moral zu haben. Kants Völker-
bund setzt voraus, daß die Völker nicht wirklich als antagonistische „Volksgeister“ 
ernst genommen werden, sondern als abstrakte Staaten. Der Völkerbund setzt das, 
was er herstellen soll – Einstimmigkeit – bereits voraus. Dann braucht man ihn aber 
nicht. 

 
Friedrich, Carl Joachim 
Inevitable Peace. – Cambridge, MA : Harvard Univ. Pr., 1948. – 294 S. 
Neudruck New York 1996 
Das Buch enthält S. 241-281 eine Übersetzung von Kants Friedensschrift 
Friedrich hat die undankbare Aufgabe übernommen, zur Zeit des amerikanischen 
Sieges über Deutschland zu erläutern, warum ausgerechnet ein deutscher idealisti-
scher Philosoph für den Zusammenhang von Frieden und Demokratie herangezogen 
werden soll und nicht westlicher Utilitarismus. Bentham sei letztlich nicht über 
Patriotismus hinausgekommen, weiter kommt man nur mit dem kategorischen Impe-
rativ. Friedrich hat der amerikanischen Diskussion das Rechtsprinzip als Grundlage 
von Kants Friedenstheorie erläutert. Aber am nachhaltigsten lebt er fort als Autorität 
für ein Wort bei Kant: „by free states Kant clearly means states with a ‚republican 
constitution’.“ (S. 45) 

 
Raumer, Kurt von 
Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspläne seit der Renaissance. – Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1953. – (Orbus academicus) S. 151-207: Kant und Gentz 
Kant wird als „erster Realist des Friedensgedankens“ gefeiert, aber zusammenge-
stellt mit seinem Schüler Gentz, dessen ungebremster Realismus Raumer deutlich 
näher liegt. Jedenfalls für die Vergangenheit lobt Kant den Krieg und auch weiterhin 
hat die Menschengattung Spannung nötig; ohne eine Vielzahl von Staaten besteht 
Gefahr, daß die Kräfte der Menschen einschlafen. Die Republik als Bedingung des 
Friedens beeindruckt Raumer gar nicht (da werde nur „zu vorgerückter Stunde“ 
noch einmal behauptet, alle Kriege kämen von der Lust der Fürsten), der Kantsche 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 510

Föderalismus wird als Protest gegen einen französischen Universalstaat gesehen 
(ebenso das Interventionsverbot unter den Präliminarartikeln), das Weltbürgerrecht 
als Protest gegen englischen Kolonialismus (ähnlich auch zwei Präliminarartikel 
gegen die „dem kontinentaleuropäischen Denken fremde Vorstellung des ‚Strafkrie-
ges’“). Die Deutschen kommen in dieser Historisierung nur einmal vor: laut einer 
Mitschrift der Anthropologievorlesung hat Kant die deutsche Mittellage als ent-
scheidenden Faktor deutscher Sicherheitspolitik gewürdigt. 

 
Waltz, Kenneth N. 
Kant, Liberalism, and War, in: American Political Science Review 56 (1962) 
331-340 
Neudruck in: Kenneth N. Waltz, Realism and International Politics. – New 
York 2008. – S. 3-18 
Kant hat ein klares Argument für einen Weltstaat und ist dann doch mit einer frei-
willigen Organisation zufrieden: Staaten haben bereits einen Rechtzustand und ein 
Weltstaat könnte ein größeres Übel werden als der Krieg. Damit muß Kant darauf 
vertrauen, daß Staaten genügend moralisch werden (improve) und genügend aus 
Leiden und Zerstörung lernen, daß sie einen internationalen Rechtszustand aufrecht-
erhalten, auch wenn eine überstaatliche Gewalt fehlt. Kant setzt auf inneren Fort-
schritt und auf internationale Verrechtlichung, aber das zweite ist bei ihm ganz ab-
hängig vom ersten. Kant hat nicht nur eine Welt souveräner Staaten, sondern erwar-
tet den Frieden von gerüsteten Staaten. Letztlich bleibt das internationale System ein 
Gleichgewichtssystem und Waltz kann sich nicht vorstellen, warum ein demokrati-
sches Gleichgewichtssystem stabil sein soll, wenn traditionelle Gleichgewichtspoli-
tik nicht stabil ist. 
Man müsse Kant im Lichte seiner Moralphilosophie lesen, den Frieden als Gebot 
der praktischen Vernunft, das die Politiker nicht direkt umsetzen können. Kant erin-
nere uns, wie mühsam die Verwirklichung des Friedens ist. 
Eine Version mit Kommentaren zur Diskussion über den Demokratischen Frieden 
in: Kenneth N. Waltz, Kant, la démocratie et la paix, in: L’année 1795 : Kant: Essai 

sur la paix / sous la direction de Pierre Laberge … – Paris : Vrin, 1977. – S. 104-
113. 

 
Hinsley, F. H. 
Power and the Pursuit of Peace : Theory and Practice in the History of Rela-
tions between States. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 1963. – S. 62-80 
Zum ewigen Frieden besteht auf der Unhängigkeit der Staaten nicht anders als auf 
der der Individuen – aus Moral. Ein Staat ist eine Gesellschaft von Menschen und 
dadurch eine moralische Person. Deshalb müssen auch Staaten, die ihre Unabhän-
gigkeit verloren haben, wieder hergestellt werden. Das ist ein völliger Gegensatz zu 
Saint-Pierres Status quo-Modell. Der Weltbürgerartikel ist als Verbot der Zusam-
menlegung von Staaten gemeint. Gegen eine Föderation ist Kant genauso wie gegen 
einen Weltstaat (der foedus pacificum ist, wie das Wort schon sage, ein Vertrag, 
keine Internationale Organisation). Bei aller Verbeugung vor Saint Pierre meint 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 511 

Kant schon 1784 in Idee zu einer Geschichte in weltbürgerlicher Absicht mit Föde-
ration nur ein besseres Völkerrecht. In der Friedensschrift 1795 sind die Prälimina-
rartikel nicht die vorläufige Form, der eine engere Union folgen wird, sondern das 
endgültige Völkerrecht. Kants Argumentation ist: Weil das Problem der internatio-
nalen Organisation unlösbar ist, muß die Lösung auf der Ebene der Konstitutionen 
vorgenommen werden (wobei die Konstitution klar eine rechtstaatliche Monarchie 
ist; für sein Argument hätte er aber eine Demokratie gebraucht). 
Die Konstitution ist eine notwendige Bedingung, aber keine hinreichende. Kant muß 
deshalb versprechen, daß Natur und Vernunft in dieselbe Richtung wirken. In der 
Argumentation 1784 ist aber die republikanische Verfassung nicht die Voraussetzung 
des Friedens, sondern die Frucht des Friedens. 1795 wird das in der Garantie wieder-
holt, obwohl es im Definitivartikel zunächst umgekehrt ausgesehen hatte. 

 
Verosta, Stephan 
Der Angriffskrieg bei Immanuel Kant, in: Modern Problems of International 
Law and the Philosophy of Law : Miscellanea in Honour of D. S. Constan-
topoulos. – Thessaloniki : Inst. of International Public Law and International 
Relations, 1977. – S. 135-152 
Neudruck u.d.T.: Krieg und Angriffskrieg im Denken Kants, in: Österreichi-
sche Zeitschrift für Öffentliches Recht und Völkerrecht 31 (1980) 247-264 
Kant geht im Völkerrecht der Rechtslehre von einem Naturzustand ohne Recht aus. 
Wie andere Naturrechtler hält er diese Rechtlosigkeit aber nicht konsequent durch. 
Er spricht von einem Recht zum Krieg als Verteidigung gegen tätlichen Angriff, 
aber auch bereits bei Bedrohung durch Worte und Rüstungen, Bedrohungen durch 
das Anwachsen der Macht eines anderen Staates (potentia tremenda) und Krieg 
gegen einen „ungerechten Feind“ (einen Staat der sich in Worten und Taten so ver-
hält als sei das Verlassen des Naturzustandes zwischen den Staaten nicht das gebo-
tene Ziel). Verosta versteht das (wie bereits Gentz) als Krieg für die Balance gegen 
den übermächtigen Staat, der nach Hegemonie strebt. Der 3. Koalitionskrieg gegen 
das revolutionäre Frankreich, war ein solcher Krieg, den die Koalition aber als Ver-
teidigungskrieg ausgab. Gentz folgt dagegen seinem Lehrer Kant und nennt es einen 
gerechten Angriffskrieg. 

 
Gallie, W. B. 
Philosophers of Peace and War : Kant, Clausewitz, Marx, Engels and Tolstoy. –
Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1978 (The Wiles lectures) S. 8-36 Kant 
on Perpetual Peace 
Kant ist ein passionate legalizer und glaubt doch, daß der internationale Frieden von 
einem Willen getragen werden muß. Ein weltweiter Bund kann bei Kant nur hervor-
gehen aus der Zusammenarbeit einer kleinen Zahl gleichgesinnter Staaten. Die 
Freiwilligkeit ist das Wichtigste an dieser Konstruktion. Seine Vision ist ein System 
von souveränen Einzelstaaten mit Gastrecht. 
Der ganze Traktat ist zu provinziell dem 18. Jahrhundert verhaftet (nichts über Mas-
seninvasionen, nichts über Kolonialkriege), die Mechanismen sind zu dürftig (nichts 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 512

über Schiedsgerichte). Die Geschichtsphilosophie ist nicht unplausibel, aber auch zu 
dürftig (es wird nicht klar wie die Natur wirkt). Es bleibt deshalb nur die Idee, der 
Vernunftverpflichtung auf Frieden und Weltbürgerlichkeit eine politisch-rechtliche 
Form zu geben. 
 
Linklater, Andrew 
Men and Citizens in the Theory of International Relations. – London (u.a.) : 
Macmillan, 1982. – S. 97-120 Kantian Ethics and International Relations 
Bei Pufendorf und Vattel gehen politische Pflichten immer auf Vertrag zurück, bei 
Kant sind sie als moralische Pflichten gegeben. Der Staat ist deshalb keine zurei-
chende moralische Gemeinschaft. Die Priorität des Rechtszustandes verlangt, daß 
auch die Außenstehenden in einen gemeinsamen moralischen Rahmen gebracht 
werden. Auf der Ebene der Staaten sollten sich bei Pufendorf und Vattel die Staaten 
zwar an universale Werte halten, durften aber selber entscheiden in welchem Aus-
maß sie das tun. Kant macht keinen Versuch die Staaten (oder die Individuen) im 
Naturzustand dem kategorischen Imperativ zu unterwerfen, sondern setzt darauf, daß 
sie einen Zustand schaffen, in dem sie sich moralisch verhalten können. Die Staaten 
müssen ihre Freiheit nicht an einen Weltstaat abgeben, denn Kant glaubt (diesmal 
ganz in Übereinstimmung mit Vattel), daß internationale Ordnung durch einen Kon-
sens der Staaten zustande kommen muß oder nicht zustande kommen wird. Republik 
ist die Staatsform, die am stärksten fähig ist, sich in einen solchen internationalen 
Konsens einzuordnen. Die Föderation wird bei Linklater gar nicht mehr getrennt 
behandelt, so sehr ist sie Anhang des Republikanismus. Das internationale Recht 
verschwindet hinter der internationalen Moral. Es gibt nur die Unterscheidung zwi-
schen perfekten und imperfekten Pflichten in der Außenpolitik. Traditionell sollte 
das die Selbständigkeit der Staaten fördern, bei Kant dagegen „moral development 
of world society“. 

 
Geismann, Georg 
Kants Rechtslehre vom Weltfrieden, in: Zeitschrift für philosophische For-
schung 37 (1983) 363-388 
Rechtslehre, als Lehre einer möglichen Gemeinschaft freier Wesen, ist Friedensleh-
re. Kants Lehre vom Weltfrieden ist deshalb identisch mit der Gesamtheit seiner 
Rechtslehre. Die Staaten sollen sich in einen öffentlich-rechtlichen Zustand bege-
ben, in dem jeder Staat frei sein kann. Da diese Staaten nicht wild, sondern bereits 
Rechtstaaten sind, setzen sie etwas aufs Spiel und der Weltfrieden muß deshalb von 
ihrer unabhängigen Existenz ausgehen. Die Präliminarartikel halten das fest: Staaten 
können nicht durch Tausch, Kauf, Schenkung den Besitzer wechseln und im Krieg 
muß die Verurteilung eines Staates unterlassen werden. Der Republikanismus ist 
Norm auch für das Völkerrecht und das Weltbürgerrecht: Das letzte Ziel bleibt der 
„allgemeine Menschenstaat“ als universale Rechtssicherungsordnung und damit als 
eigentliche Weltfriedensordnung. Der einfache Völkerbund ist ein Nichtangriffs- 
und Verteidigungspakt ohne jede Sanktionsgewalt, damit ohne die Möglichkeit die 
Rechte der einzelnen Staaten verletzen zu können. Für alle weiteren Schritte gibt es 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 513 

diese Gewißheit nicht, sie sind deshalb mit Risiko behaftet, müssen aber irgendwann 
getan werden, wenn der Frieden auf Erden nicht eine bloße Idee bleiben soll. Am 
Ende wird ein „weltbürgerliches Gemeines Wesen unter einem Oberhaupt“ stehen. 
Ob es mehr Gewalt haben wird als der Völkerbund zur Sicherung der Freiheit seiner 
Mitglieder, der am Anfang stand, ist unbekannt. Aber es wäre nicht mehr proviso-
risch. Wie das ganze zustande kommen könnte, läßt sich apriorisch nicht sagen. 

 
Versionen dieses Arguments, mit neuen Polemiken zur Abgrenzung seiner Position: 
World Peace : Rational Idea and Reality ; on the Principles of Kant’s Political Phi-

losophy, in: Kant : Analysen – Probleme – Kritik / hrsg. Von Hariolf Oberer. – 
Würzburg, Bd. II (1996) 265-319; Kants Weg zum Frieden : Spätlese von Seels 

„Neulesung“ des Definitivartikels zum Völkerrecht, in: Kant : Analysen – Probleme 

– Kritik / hrsg. von Hariolf Oberer. – Würzburg, III (1997) S. 333-362 (die Staaten 
haben nicht das Recht, den Völkerstaat nicht zu wollen; sie haben nur das Recht, 
sich einem bestimmten Völkerstaat zu entziehen; dieses Recht muß respektiert wer-
den, deshalb wird mit einem Völkerbund angefangen). 

 
Hurrell, Andrew 
Kant and the Kantian Paradigm in International Relations, in: Review of In-
ternational Studies 16 (1990) 183-205 
Kants sieht das real existierende internationale System klar hobbesianisch, aber 
kritisiert Völkerrecht und Mächtegleichgewicht als unzulängliche Instrumente der 
Regulierung des Systems. Nötig ist ein Völkerstaat, den Kant noch 1793 allmählich 
aus einer Föderation zu Macht anwachsen sieht, 1795 und 1797 aber nur noch in der 
Schrumpfform eines losen Bundes kommen sieht (das Argument erinnert an Rous-
seau: der Weltstaat mit einem einheitlichen Willen wird nicht zustande kommen, 
also muß es mit einer Föderation versucht werden). 
Kant kann nicht einer der drei Analyseebenen bei Waltz zugeordnet werden. Die 
Bedeutung seines Republikanismus ist gerade, daß er Verknüpfungen zwischen den 
drei Ebenen herstellt. Die naive liberale Vorstellung, daß Völker friedlicher seien als 
Fürsten, teilt Kant nicht. Er kann sich auch (in der Rechtslehre) Interventionen im 
Namen der Welt als Ganzes vorstellen. Das macht Interventionen zwar nicht zu 
Recht, aber auch die Staaten sind nicht durch Moral entstanden. 
Kant will keinen Kosmopolitismus, der Staaten/Nationen aufhebt. Als Moralphilo-
soph wendet er sich nicht an Staaten, sondern an Individuen, die in einem globalen 
ethischen Gemeinwesen leben. Die globale Gesellschaft der Menschheit hat aber 
eine Realität, die nicht allein auf Universalität der Moral beruht, sondern vor allem 
im Handel. 
Kant ist viel etatistischer, als Wights Kennzeichnung einer Kantianischen Tradition 
denken läßt. Daß wir uns für ihn noch interessieren, liegt daran, daß seine etatisti-
schen und kosmopolitischen Züge in einer Spannung leben, wie in unserer Zeit. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 514

Cavallar, Georg 
Kant’s Society of Nations : Free Federation or World Republic?, in: Journal of 
the History of Philosophy 32 (1994) 461-482 
Neudruck in: Georg Cavallar, Kant and the Theory and Practice of Interna-
tional Right. – Cardiff : Univ. of Wales Pr., 1999 (Political Philosophy Now) S. 
113-131 
Besprechung der verschiedenen Interpretationen der internationalen Organisation bei 
Kant, wobei im Zentrum nicht die Frage nach einem Bund der Republiken oder aller 
unabhängiger Staaten steht (Cavallar neigt zur zweiten Deutung), sondern die Frage 
nach Zwangscharakter oder Freiwilligkeit des Bundes. Cavallar verteidigt die zweite 
Deutung für die Friedensschrift, indem er den Bruch zu früheren Schriften Kants 
betont (noch in den Vorarbeiten zur Friedensschrift spielt das exeundum e statu 
naturali eine Rolle). Für die Freiwilligkeit sind nicht die pragmatischen Gründe (die 
Staaten wollen die Weltrepublik nicht und sie wäre zu umfangreich um effektiv zu 
sein) entscheidend, sondern die rechtsphilosophischen (die Staaten sind schon recht-
lich und können deshalb nicht gezwungen werden, in einem größerem Verbund 
aufzugehen). Der 2. und 5. Präliminarartikel verlangen Achtung für alle bestehenden 
Staaten. Der 2. Definitivartikel hat da keine andere Position. Der Schluß des 2. De-
finitivartikels spricht aber doch davon, daß die Vernunft einen Weltstaat fordert, was 
als ein Endziel angesehen werden muß, das jetzt noch nicht ansteht. Zwang scheidet 
aber aus, weil Kant sich weigert, die Geschichte mit den Augen Gottes zu sehen. 
 
Beestermöller, Gerhard 
Die Völkerbundsidee : Leistungsfähigkeit und Grenzen der Kriegsächtung 
durch Staatensolidarität. – Stuttgart (u.a.) : Kohlhammer, 1995 (Theologie und 
Frieden ; 10) S. 19-93 Die philosophische Grundlegung der Völkerbundsidee : 
Kriegsächtung durch Solidarität in Kants Entwurf einer Föderation republika-
nischer Staaten 
Der foedus pacificum ist bei Kant nicht die zweitbeste Lösung, nicht der Ausgangs-
punkt eines künftigen Weltstaates, nicht ein heimlicher Weltstaat mit dem Auftrag 
weltweit Frieden zu erzwingen oder gegen seine Mitglieder Recht durchzusetzen. 
Aber er ist auch nicht eine bloße Absichtserklärung ohne jede Zwangsgewalt. Es soll 
keinen Zwang der Unterwerfung der Mitglieder unter Gesetze eines Bundes geben. 
Aber nirgends sagt Kant, daß der Frieden gewaltlos erhalten werden könnte. Kant 
verwirft nicht den Krieg, sondern die Vorstellung, Krieg könne als Rechtsverfahren 
gelten. (Daß der Bund nur Republiken umfassen soll, ist Beestermöller selbstver-
ständlich, er diskutiert nur Definitivartikel 2, holt aber aus Definitivartikel 1 und aus 
den Präliminarartikeln alles, was für Republik spricht. Eine Stärke ist, daß Beester-
möller die Positionen aufführt, die er nicht teilt; eine Schwäche ist, daß er sich nicht 
wirklich mit dieser Literatur auseinandersetzt.) 
Beestermöller findet in Kants Präliminarartikeln und in der Rechtslehre eine umfas-
sende Verteidigungsethik. Die ist gar nicht präliminar, sondern das künftige Kriegs-
recht der Friedensföderation: Es ist verboten Staaten aufzuheben oder in Abhängig-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 515 

keit zu halten, aber es ist erlaubt, aggressiven Staaten die Demokratie aufzuzwingen, 
die Verfassung, „die ihrer Natur nach der Neigung zum Kriege ungünstig ist.“ 
 
Höffe, Otfried 
Völkerbund oder Weltrepublik?, in: Immanuel Kant: Zum ewigen Frieden / 
hrsg. von Otfried Höffe. – Berlin : Akademie-Verl., 1995 (Klassiker auslegen ; 
1) S. 109-132 
Bearbeitet in: Otfried Höffe, „Königliche Völker“ : zu Kants kosmopolitischer 
Rechts- und Friedenstheorie. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 2001 (Suhr-
kamp Taschenbuch Wissenschaft ; 1519) S. 221-237 
Der 2. Definitivartikel ist das Herzstück der Friedensschrift, aber problematisch, 
weil er nur bis zu einem Völkerbund kommt, während Kants Argumentation mit 
dem Rechtsprinzip einen Völkerstaat verlangt hätte. Irgendeine Form von Staatlich-
keit benötigt dieser Bund (Höffe propagiert seit 1990 einen UMWS – ultraminima-
len Weltstaat). Ob es ein Bund von Republiken ist, läßt Höffe offen. Es muß ein 
staatsförmiger Zusammenschluß bereits bestehender Staaten sein, aber nur im Ideal-
falle ein republikanisch verfaßter Bund von Republiken. Das negative Surrogat des 
Friedensbundes ohne Institutionen ist in der Tat negativ gemeint (und nicht als Re-
spekt vor dem schon bestehenden Rechtscharakter der Staaten). 
Der Neufassung 2001 hat Höffe einen weiteren Aufsatz über den 1. Definitivartikel 
beigegeben, in dem er den Unterschied zu Idee zu einer allgemeinen Geschichte in 

weltbürgerlicher Absicht betont: 1784 bestimmen Selbstinteresse der Staaten und (in 
geringerem Maße) Moral. Beides ist allen Staaten zugänglich. In der Friedensschrift 
korrigiert Kant einen Fehler: Der Politiker leidet selber nicht unter dem Krieg und 
hat deshalb kein eigenes Interesse ihn zu vermeiden. Deshalb der Übergang zum 
Republikanismus. 

 
Lutz-Bachmann, Matthias 
Kants Friedensidee und das rechtsphilosophische Konzept einer Weltrepublik, 
in: Frieden durch Recht : Kants Friedensidee und das Problem einer neuen 
Weltordnung / hrsg. von Matthias Lutz-Bachmann und James Bohman. – 
Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1996 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft ; 
1269) S. 25-44 
In den Definitivartikeln ist die Republik die Voraussetzung des Friedens, in den 
Präliminarartikeln wird dagegen allen Staaten Achtung ihrer Souveränität zugespro-
chen, wofür es bei Kant kein ausreichendes rechtsphilosophisches Argument gibt. 
Auch das Recht im Krieg, das Kant nach seiner Rechtphilosophie nur durch Würde 
und Rechte der betroffenen Menschen hätte rechtfertigen können, versucht er völlig 
auf der Ebene zwischenstaatlicher Verhältnisse zu begründen (beim Ausrottungs-
krieg geht es bei ihm entsprechend nicht um Völkermord, sondern um Auslöschung 
eines Staates), d.h. er unterstellt wieder, daß mit jedem Staat schon ein Recht gege-
ben sei, das von der Vernunft unbedingt anerkannt werden müsse. Kants völker-
rechtliches Programm ist klar: eine Föderation ohne Zwangsgewalt. Seine Begrün-
dung aber ist widerspruchsvoll. Das zentrale Argument ist die Analogie von Perso-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 516

nen und Staaten: Staaten müssen in einem Völkerstaat leben, wie die Personen als 
Bürger eines Staates. Aber einen Weltstaat will Kant nicht akzeptieren. Daß die 
Analogie nicht gelten kann, weil Staaten bereits einen Rechtscharakter haben, ist ein 
Widerspruch zu der Ausgangserfahrung, daß Staaten nicht friedlich/rechtlich mit-
einander umgehen. Das Argument, daß die bestehenden Staaten nicht zu einer Welt-
republik bereit seien, kann als bloßes Argument der politischen Praxis nicht ent-
scheidend sein. Eine Weltrepublik kann man aus Kant nicht begründen, aber seine 
Argumente gegen eine Weltrepublik überzeugen nicht. 

 
Ipsen, Knut 
Ius gentium – ius pacis? : zur Antizipation grundlegender Völkerrechtsstruktu-
ren der Friedenssicherung in Kants Traktat „Zum ewigen Frieden“, in: „Zum 
ewigen Frieden“ : Grundlagen, Aktualität und Aussichten einer Idee von Imma-
nuel Kant / hrsg. von Reinhard Merkel und Roland Wittmann. – Frankfurt am 
Main : Suhrkamp, 1996 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft ; 1227) S. 290-
308 
Der Foedus pacificum ist ein Ersatz des in der Vernunft a priori angelegten ideellen 
Vertragsprinzips auf der internationalen Ebene. Gleichzusetzen ist das nicht mit 
dem, was bei Vattel ein Vertrag ist, sondern mit Vattels notwendigem Völkerrecht, 
das die Staaten innerlich zu halten verpflichtet sind und das unveränderlich ist. Kant 
versucht den Friedensbund möglichst weit an den Vernunftvertrag, der den Staat 
begründet, anzunähern, weiß aber daß eine Identität des Friedensbundes mit dem 
bürgerlichen Gesellschaftsbund nicht erreicht werden kann. 
Der Krieg kann kein Recht begründen, einen Strafkrieg und einen ungerechten Feind 
kann es nicht geben, weil es keinen Richter gibt. Diese klare Lehre hat Kant nicht in 
die Rechtslehre hinübergerettet, wo er die Verteidigung gegen Aggression, aber 
auch schon den Schutz vor dem Anwachsen eines anderen Staates zu einem Rechts-
grund für Krieg macht. Vor allem sieht Kant, daß das Recht im Krieg ein kaum 
lösbares Problem ist. Offenbar schwebt Kant ein Zwei-Ebenen-Modell vor. Krieg ist 
zwar ein Phänomen des Naturzustandes, doch die Grundsätze, nach denen Staaten 
Kriege führen, können in die Ebene eines Rechtszustandes gehoben werden. Diese 
Lösung ist im modernen Völkerrecht nicht anders (das Waffenanwendung verbietet, 
aber dann doch ein Recht im Krieg kennt). 1795 (Zum ewigen Frieden) gibt es bei 
Kant ein Völkerrecht nur unter Voraussetzung irgendeines rechtlichen Zustandes, 
1797 (Rechtslehre) hat Kant die absolute Ausrichtung auf das ideelle Vertragsprin-
zip aufgegeben und die Schaffung von inselhaften Rechtszuständen befürwortet. 
 
Huntley, Wade I. 
Kant’s Third Image : Systemic Sources of the Liberal Peace, in: International 
Studies Quarterly 40 (1996) 45-76 
Der Vorwurf der Realisten gegen die Theorie des Demokratischen Friedens ist, daß 
sie keine Analyse des Internationalen Systems besitzt. Kant hat aber eine intelligen-
tere Analyse als die Neorealisten. Die Anarchie ist nicht nur für den Unfrieden ver-
antwortlich, sondern auch das Mittel zum Frieden. Das Argument greift auf Legiti-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 517 

mität als Machtreserve zurück. Langfristig sind legitime Staaten auch stärker, so daß 
der Weg zur Republik mit den Mitteln der Realisten dargestellt werden kann. Auch 
die Sozialisierung von Staaten in der Staatengemeinschaft ist ein Thema, das den 
Realisten zugänglich ist. Auch Kant redet nicht von der Übernahme von Normen, 
sondern von der Nachahmung erfolgreicher Praxis anderer Staaten. Für Realisten 
haben republikanische Staaten nicht eine Neigung zum Frieden, wohl aber die Fähig-
keit, daß man ihnen traut. Konkurrenz und Sozialisation sind für die Neorealisten die 
Mechanismen der Anarchie. Für Kant bringt die Gewalt in den internationalen Be-
ziehungen eine Transformation des Systems auch gegen die Absicht der Handeln-
den. Anarchische Konkurrenz zwingt zur Verstärkung der Bedeutung des Rechtes 
innerhalb des Staates und zwischen Staaten, in denen Recht bedeutend ist. Sozialisa-
tion verstärkt die friedliche Zusammenarbeit zwischen diesen Staaten und das Be-
dürfnis anderer Staaten, diesen republikanischen Staaten sich anzuschließen. Während 
bei Waltz Konkurrenz und Sozialisation nicht die Natur des anarchischen Systems 
verändern, hat Kant einen dynamischen Ansatz für das System aufgezeigt. 
 
Cavallar, Georg 
Kant and the Theory and Practice of International Right. – Cardiff : Univ. of 
Wales Pr., 1999 (Political Philosophy Now) S. 103-112 The Unjust Enemy 
Kants gesamte Theorie beruht darauf, daß es keinen Gerechten Krieg geben kann – 
und doch taucht plötzlich in der Rechtslehre der ungerechte Feind auf. Das ist schon 
deshalb inkonsequent, weil es im Naturzustand zwischen Staaten gar keine Mög-
lichkeit gibt, gerecht/ungerecht zu unterscheiden. Der ungerechte Feind hat keinerlei 
Respekt vor dem Recht (Cavallar identifiziert Ludwig XIV als einen solchen un-
gerechten Feind, obwohl Vattel die Kriege gegen Ludwig XIV als Beispiel für den 
notwendigen Krieg um die Balance hat). Auch der ungerechte Feind soll aber nur 
bezwungen, aber nicht bestraft werden. 
Cavallar schließt, daß Kants Gegenüberstellung von Natur/Recht für Kant selber zu 
grob ist. Angemessener wäre ein Modell, das zwar immer noch keine Föderation 
hat, aber bereits ein gemeinsames Urteil der Staaten. 

 
Tuck, Richard 
The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order 
from Grotius to Kant. – Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. – S. 207-225 
Kant betont immer wieder, daß Hobbes’ Darstellung des internationalen Systems 
richtig ist, wobei er erkannte, daß Hobbes nicht von Aggressivität ausgeht, sondern 
von Konflikten über Urteile. Die deutsche Tradition einer Völkergemeinschaft lehnt 
Kant als völlig unzutreffend ab. Der Unterschied zu Hobbes besteht in der Trennung 
von Recht und Moral (der Souverän hat bei Kant im Bereich der Moral nichts verlo-
ren) und in der Frage nach der Gerechtigkeit der Gesetze (potentiell muß eine Zu-
stimmung durch alle Bürger möglich sein). Wie Rousseau erkennt Kant, daß der 
Staat im modernen Staatensystem keine Lösung des Problems der Furcht ist. 
Kants Völkerrechtsvorstellungen sind gemessen an den Völkerrechtsklassikern, vor 
allem an der deutschen Tradition, extremistisch: Präventivkrieg zum Erhalt der 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 518

Machtbalance und ein ausgedehntes Recht zur Okkupation „freien“ Landes. Aller-
dings folgt er Pufendorf in der Ablehnung des Krieges zum Strafen. 
Während Rousseau keinen Ausweg aus dem Kriegszustand sieht, sieht Kant im 
republikanischen Frieden eine Alternative zum bestehenden anarchischen internatio-
nalen System. Darin folgt er der deutschen Tradition, die aber dem geselligen Natur-
zustand verpflichtet war, den er nicht teilt. Der Kosmopolitismus kommt bei Kant vor, 
sollte aber nicht überschätzt werden. Die kosmopolitischen Gesetze haben frühere 
Autoren seit Cicero mehr beschäftigt als Kant; Humanitäre Intervention, das Merkmal 
des Kosmopolitismus, wird verworfen. Wenn man Kant von der zeitgenössischen 
französischen Debatte zwischen kosmopolitischen Jakobinern und hobbesianischen 
Sieyesianern her sieht, ist er klar ein Sieyesianer, kein Kosmopolit. 
 
Muthu, Sankar 
Enlightenment Against Empire. – Princeton (u.a.) : Princeton Univ. Pr., 2003. – 
S. 122-171 Humanity and Culture in Kant’s Politics; S. 172-209 Kant’s Anti-
Imperialism : Cultural Agency and Cosmopolitan Right 
Daß Kant keinen Sinn für emotionale Gruppenbindung hatte, ist Unsinn. Er braucht 
einen kosmopolitischen Rahmen, um Standards Geltung zu verschaffen, aber er 
weiß, daß Standards allein nicht motivieren. Patriotismus und Kosmopolitismus sind 
beide nötig und haben beide ihre Gefahren (Kant hat das in seiner Vorlesung zur 
Metaphysik der Sitten 1793/94 ausgeführt). 
Kultur ist bei Kant antipaternalistisch: man kann sich nur selber bilden und das 
Glück anderer nur mit Respekt vor deren eigener Wahl befördern. Auf internationa-
ler Ebene entspricht diesem Antipaternalismus ein Antiimperialismus. Der frühe 
Kant ist noch viel mit biologischen Rasseideen und soziologischen Kulturstufenmo-
dellen beschäftigt, ab den späten 1780er Jahren gibt es solche Töne nicht mehr. 
Im Zentrum von Kants Kosmopolitismus steht das Gastrecht (commercium), das 
nicht durchgegend ökonomisch besprochen wird. Ein Recht zu siedeln gibt es nur 
mit Zustimmung der Einheimischen. Die philosophische Begründung ist, daß es eine 
Pflicht gibt, sich selber zu zivilisieren, aber kein Recht andere zu zivilisieren. Die 
Kultur eines Volkes (Jäger/Hirten/Bauern) gilt als eine Wahl, die nicht kritisierbar 
ist. Es gibt keine universalen Standards der Glückseligkeit. Die Struktur des Ver-
nunftgebotes, eine rechtlich verfaßte Gemeinschaft einzugehen, ist bei Kant kultur-
neutral. Es gibt keine Pflicht, zu einer seßhaften, staatlichen Lebensweise überzuge-
hen. 

 
Kleingeld, Pauline 
Kant’s Cosmopolitan Patriotism, in: Kant-Studien 94 (2003) 299-316 
Ein moralischer Kosmopolit ist Kant zweifellos, ein politischer Kosmopolit nur in 
Ansätzen des Völkerbundes und des Weltbürgerrechtes. Ein Patriot ist Kant auch 
zweifellos, aber nur als Verfassungspatriot. Patriotismus ist eine Pflicht Republika-
nismus zu fördern. Indirekt hat das einen kosmopolitischen Nutzen: Viele Republi-
ken bringen Frieden. Den nationalistischen Patriotismus aus Abstammung rechtfer-
tigt Kant als eine Liebespflicht; bloße Weltliebe ist defizitär, weil die Verstreuung 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 519 

der Liebe sie ineffizient macht. Kleingeld kritisiert das Argument der Abstammung, 
weil es keine Begründung gibt, warum man sich auf die eigene Gruppe konzentrie-
ren soll, wenn man sich konzentrieren muß (z.B. könnte man sich hingezogen füh-
len, weltweit das Los der AIDS Waisen zu mildern). Kant selber fühlte die Schwie-
rigkeiten und nahm die Passagen über den Patriotismus nicht in die endgültige Fas-
sung seiner Tugendlehre auf und fordert nur noch abstrakter eine Fokussierung der 
Liebespflicht. Verfassungspatriotismus ist die einzige Form des Patriotismus, die 
Kant rechtfertigen kann. Andere Formen sind erlaubt, aber keine Pflicht. 
 
Kleingeld, Pauline 
Approaching Perpetual Peace : Kant’s Defence of a League of States and his 
Ideal of a World Federation, in: European Journal of Philosophy 12 (2004) 304-
325 

 
Kants Argumente für den Völkerbund, in: Recht – Geschichte – Religion : die 
Bedeutung Kants für die Gegenwart / hrsg. von Herta Nagl-Docekal und Ru-
dolf Langthaler. – Berlin : Akademie-Verl., 2004 (Deutsche Zeitschrift für Phi-
losophie : Sonderband ; 9) S. 99-111 
Kant lehrt weder, daß der Völkerstaat aus pragmatischen Gründen auf einen Völker-
bund reduziert werden soll, noch daß die Idee des Völkerstaates, als eines Staates 
der Staaten, in sich widersprüchlich sei. Der Völkerstaat bleibt das Ziel. Bis zum 
Ende des Naturzustandes im Völkerstaat wird alles Völkerrecht provisorisch sein. 
Da Staaten, im Gegensatz zu Individuen, bereits einen Rechtscharakter haben, gilt, 
daß Staaten in einen Völkerstaat treten sollen, daß es aber kein Recht gibt, sie mit 
Gewalt dazu zu zwingen. Der Völkerbund ist ein Mechanismus, dieses Ziel und das 
Recht der Staaten erst einmal zu verbinden. Der Widerspruch, von dem beim 2. 
Definitivartikel die Rede ist, ist nicht ein Widerspruch im Begriff des Völkerstaates, 
sondern zwischen dem Begriff des Völkerstaates und dem Völkerrecht, das eine 
Vielzahl von Staaten voraussetzt. Klar ist, daß Kant nicht die Völker verschmelzen 
will; das kann er sich nur als despotische Weltregierung vorstellen. Aber das Argu-
ment gegen Universalmonarchie muß nicht wie ein Argument gegen jede Weltregie-
rung gelesen werden. Kant braucht den Frieden, um die moralische Weiterentwick-
lung der Menschheit in den Staaten zu ermöglichen (was wiederum ein solideres 
Fundament für den Frieden gibt als das eigensüchtige Interesse). Dann wird aber 
unklar, warum ein Völkerbund zwischen friedensgeneigten Republiken nicht ausrei-
chen soll. Der Hauptgrund ist, daß die Freiheit immer eine Freiheit zum Bösen sein 
kann und daß auch Gutwillige irren können und eine Autorität nötig haben. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 520

7.4.1.2 Moralphilosophie/Geschichtsphilosophie 

Natorp, Paul 
Kant über Krieg und Frieden : ein geschichtsphilosophischer Essay. – Erlangen 
: Verlag der Philosophischen Akademie, 1924. – 56 S. 
Neudruck Leipzig 2008 
In Kants Dualismus von Sinnes- und Verstandeswelt ist die Natur ganz Krieg, der 
Frieden ganz Idee. Der Mensch will Eintracht, die Natur weiß es besser und zwingt 
zu Zwietracht und Mühe, anders wären die Menschen wie Schafe. Kant läßt in sei-
ner Geschichtsphilosophie nur Not und Selbstsucht gelten, die ökonomischen 
Kriegsfolgen. Trotz diesem Verzicht auf alle utopischen Momente, hat sich Kant 
doch verrechnet: die Menschen schätzen ihr eigenes Wohl nicht so hoch ein. Offen-
bar haben die Teufel mehr Bedarf an Recht und mehr Verstand. 
Der Frieden beruht völlig auf der Rechtsforderung der Überwindung des Krieges. 
Die moralische Forderung nach Frieden versteht sich von selbst und muß nicht aus-
geführt werden (wird aber am Ende der Friedensschrift eingeschärft). Eine Herlei-
tung des Friedens aus Recht war für Kant in der Naturrechtstradition noch einfach: 
seit Hobbes ist Krieg keine Form Recht zu suchen. Die republikanische Verfassung 
kommt aus der Rechtsidee und verspricht zugleich am ehesten eine Verwirklichung 
der Rechtsidee. Über die Pflicht und gegründetes Hoffen kann Kant aber nicht hin-
auskommen. Erziehung zum Frieden steht nicht im Mittelpunkt von Kants Friedens-
theorie. Das Fortschreiten muß von oben, vom Völkerbund her kommen, und kann 
nicht von unten, von Moral und Erziehung kommen. Der Krieg als das größte Hin-
dernis der Moral wird von Kant ernstgenommen. 
Natorps letztes Buch ist keine ruhige neukantianische Darlegung des Vernunftgebo-
tes des Rechts und des Friedens. Die Kantexegese ist eingeklemmt zwischen einer 
pseudoherakliteischen Improvisation, daß alles Leben Krieg ist, und einer Anrufung 
des Seins als Heimkehr zu uns selbst, zu innerem Frieden, Gemeinschaft. Eines der 
verstörendsten Dokumente, was der Weltkrieg in der deutschen Philosophie ange-
richtet hat, wenn Natorp auch meint, es liege an der kapitalistischen Wirtschaft, „die 
ja nichts als schlecht verkleideter Dauerkrieg ist, von Anfang an war“. 

 
Gross, Leo 
Pazifismus und Imperialismus : eine kritische Untersuchung ihrer theoreti-
schen Begründungen. – Leipzig (u.a.) : Deuticke, 1931 (Wiener staats- und 
rechtswissenschaftliche Studien ; 17) S. 166-208 Der idealistische Pazifismus 
Das Buch (einer der frühesten Versuche, eine methodisch reflektierte Friedenstheo-
rie zu begründen) bekämpft den naturalistisch-utilitarischen Pazifismus der Zeit vor 
dem Ersten Weltkrieg, der letztlich zu schrankenlosem Opportunismus geführt habe. 
Gross benötigt Kant (der so gut wie allein als Vertreter des idealistischen Pazifismus 
genommen wird), weil dieser nicht von Erfahrungssätzen, sondern von Vernunftge-
boten ausgeht. Der Frieden wird aus der Freiheit begründet: Recht soll Freiheit si-
chern, Frieden das Recht. Die Geschichtsphilosophie Kants ist nichts anderes als das 
Ziel, das Ethik und Rechtslehre ermittelt haben, zum Zweck des Naturablaufs zu 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 521 

machen. Die Garantie der Natur muß Gross herabspielen, die Äußerungen über 
Völkerstaat oder Völkerbund werden als eine Frage der Erfahrung eingestuft (auch 
Kant habe das empirisch behandelt und er habe sich nie klar entscheiden können). 
Die klassische Ableitung des Friedens aus dem kategorischen Imperativ im Gefolge 
des Spät-Neokantianismus Kelsens. 
 
Jaspers, Karl 
Kants ‚Zum ewigen Frieden’, in: Wesen und Wirklichkeit des Menschen : Fest-
schrift für Helmut Plessner / hrsg. von K. Ziegler. – Göttingen : Vandenhoeck 
und Ruprecht, 1957. – S. 131-152 
Neudruck in: Karl Jaspers, Aneignung und Polemik : Gesammelte Reden und 
Aufsätze zur Geschichte der Philosophie / hrsg. von Hans Saner. – München : 
Piper, 1968. – S. 205-232 
Kant will den Unterschied zwischen Staatsbürgerrecht und Völkerrecht bewahren. 
Nur im republikanischen Staat ist dauerhaft Frieden möglich, nicht aber in einem 
Völkerbund, der keine Zwangsgewalt hat. Kant will nicht den Frieden um jeden 
Preis, nicht den Frieden aus Angst, nicht den Frieden aus bloßem Sicherheitsbedürf-
nis. 
Der Willen der Natur ist nicht erkennbar wie ein Ding, hat aber doch die Objektivi-
tät der Ideen. Unsere Entscheidung kommt nicht von der Natur. Aber die Wirkung 
unserer Entscheidung können wir nicht kontrollieren. Der Frieden kann nur aus 
gutem Willen kommen und der Frieden kommt aus Angst. Diesen Widerspruch kann 
nur die kantische Philosophie im Ganzen auflösen, die von der Spannung von theo-
retischem Nichtwissen und praktischer Gewißheit lebt. „Kant hat den Frieden für 
wünschenswert gehalten nur unter Voraussetzung der Verwandlung des Menschen 
zum sittlichen Wesen.“ Der Willen der Natur gehört in den Bereich des Hoffens. 
Der Frieden würde nie entstehen, wenn sich die Menschen auf die Natur verließen. 
Aber der sittliche Willen allein reicht nicht, ohne Vertrauen in die Natur. 

 
Hassner, Pierre 
Les concepts de guerre et de paix chez Kant, in: Revue française de science 
politique 11 (1961) 642-670 
Zentral für Kant ist, daß das Recht mit einer Friedenslehre abgeschlossen werden 
muß. Wegen dieser Rechtsförmigkeit spricht Kant immer nur negativ vom Frieden. 
Das ist nicht anders als bei Hobbes. Aber Hobbes hat keine Idee, daß auch Staaten 
den Naturzustand verlassen müssen. Eine positive Demonstration der Möglichkeit 
des ewigen Friedens fehlt; Kant ist zufrieden, daß er nicht unmöglich ist (das ist 
schon nötig, wegen der Skepsis von Leibniz und Rousseau gegenüber Saint-Pierre). 
Die beiden großen Kräfte, die den Menschen bestimmen, der freie Willen der prakti-
schen Vernunft und die Natur, arbeiten beide zugunsten des Friedens. Vom Ge-
sichtspunkt des Rechtes her ist klar, daß Frieden sein muß und Krieg nicht sein darf. 
Vom Gesichtspunkt der Moral her ist Krieg (Tapferkeit) zwar faszinierend, aber 
doch das Haupthindernis der Moral. Der Frieden wird deshalb ein Kampf, kein Frie-
den der Ruhe. Vom Gesichtspunkt der Geschichte her ist der Krieg das Hauptin-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 522

strument der Geschichte, den Globus zu vereinen und den Gruppen kulturelle Identi-
tät zu geben. Der Frieden ist dadurch nicht ein arkadischer Zustand vor der Ge-
schichte, sondern ein Frieden nach der Geschichte: ewig, aber prekär. 

 
Saner, Hans 
Kants Weg vom Krieg zum Frieden. – München : Piper, Bd. 1. – Widerstand 
und Einheit : Wege zu Kants politischem Denken. – 1967. – 427 S. 
Die ungesellige Geselligkeit, die in Kants späten Arbeiten zur politischen Philoso-
phie thematisiert wird, ist Grundstruktur von Kants Denken schon in seinen frühen 
naturphilosophischen und in seinen kritischen Schriften. Das der Politik abgelausch-
te Konzept bringt über den Umweg der Naturphilosophie der Wechselwirkung bei 
der Rückkehr in die Rechtphilosophie in Kants Umgang mit Recht eine Härte, in der 
oft wenig von der ihm unterstellten Hochschätzung des Individuums zu spüren ist. 
Die Kritische Philosophie ist eine polemische/streitende Philosophie. Das Ziel ist ein 
ewiger Frieden im Denken, der aber nicht voreilig erlangt werden darf durch einfa-
che Zustimmung; die wäre nur ein Waffenstillstand. Die Vernunft muß in der Philo-
sophie siegen, wie das Recht in der Politik. Die Stufe des immerwährenden Kampfes 
der dogmatischen Metaphysik (die dem Krieg in der Politik entspricht) muß über-
wunden werden durch eine kritische Philosophie, die bestimmt, worüber gekämpft 
werden kann. Damit ist die Möglichkeit einer Friedensstiftung in der Metaphysik 
gegeben. Der Streit muß beendet werden, aber ohne Streit wäre es nie zur Stufe der 
kritischen Philosophie gekommen. Der Frieden in der Philosophie kann wie der 
Frieden in der Politik gedacht werden, als treibe die Natur selber durch die Kette der 
Negationen die Ordnung hervor. 
Freiheit ist nicht moralisch, sie ist das größte Gut und das größte Übel. Der Mensch 
muß die Freiheit unter das Gesetz der Einheit bringen; Einheit liegt transzendental 
dem sittlichen Handeln zugrunde, ist aber nicht in der Realität vollendbar. Für die 
Politik bedeutet das, daß sie im gesetzlosen Kampf des Naturzustandes beginnt, der 
die Streitenden aber selber zu Gesetzen zwingt. Damit verliert der Streit seine ur-
sprüngliche Aufgabe, der kantische Frieden bleibt aber immer davon geprägt: es ist 
kein ursprünglicher paradiesischer Frieden, sondern ein später Frieden, in dem die 
erreichte Distanzierung der Menschen bleibt und immer Friedensbruch droht. Es 
wird keine empirische Vollendung des Friedens geben. Aber man darf das Prinzip 
des Friedens bereits für den Frieden halten: keine absolute Ruhe, sondern die ge-
setzmäßige geordnete Bewegtheit. 
Ein 2. Band, der eine Besprechung von Kants politischen Schriften und seine politi-
sche Theorie des ewigen Friedens hätte erhalten müssen, ist nie erschienen. 

 
Philonenko, Alexis 
Kant et le problème de la paix, in: Guerres et paix 3 (1968) 3-20 
Neudruck in: Alexis Philonenko, Essais sur la philosophie de la guerre. – Paris : 
Vrin, 1976 (Problèmes et controverses) S. 26-42 
Der Krieg ist bei Kant „le visage même de la nature“. Der Frieden kommt nicht, 
weil die Menschen ihn wollen, sondern weil die Natur sie dazu schleift. Der ewige 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 523 

Frieden wird kommen, wenn die Menschen zwei Probleme gelöst haben: Rechtstaat 
und Völkerrecht. Dann kann der Mensch von einer Stufe der kriegsgetriebenen hi-
storischen Dialektik zu einer nicht dialektischen Geschichte fortschreiten. Da Kant 
die Revolution als illegitim ablehnt, muß er auf einen Fortschritt der Rechtsidee 
hoffen. Das gelingt ihm aber nur, weil er noch Gott und handelnde Natur annehmen 
kann. Erst mit Fichte beginnt eine neue Zeit, in der der moderne Mensch allein auf 
sich gestellt über Krieg und Frieden nachdenken muß. 
 
Freudenberg, Günter 
Kants Lehre vom ewigen Frieden und ihre Bedeutung für die Friedensfor-
schung, in: Studien zur Friedensforschung, Bd. 1 / hrsg. von Georg Picht und 
Heinz Eduard Tödt. – Stuttgart : Klett, 1969. – S. 178-208 
Der Frieden ist Vorhandensein eines Rechtszustandes. Das Recht folgt direkt aus 
dem kategorischen Imperativ. Aber den Frieden zu verwirklichen ist klar eine empi-
risch-politische Aufgabe. Daß die Natur in der Friedensschrift als Garant angeführt 
wird, ist kein Rückfall in die vorkritische Philosophie, das ist nicht mehr die deter-
ministische Natur der Kritik der reinen Vernunft. Der Mensch ist von Natur Kultur-
wesen und kann sich Zwecke seiner Handlungen selber setzen. Aber erst an der 
realen Geschichte läßt sich ablesen, wie weit es mit der Tauglichkeit des Menschen, 
sich Zwecke zu setzen, schon her ist. An Geschichtszeichen läßt sich ablesen, ob wir 
auf dem Weg zum Frieden sind. 

 
Timm, Hermann 
Wer garantiert den Frieden? : Über Kants Schrift ‚Zum ewigen Frieden’, in: 
Studien zur Friedensforschung, Bd. 1 / hrsg. von Georg Picht und Heinz Edu-
ard Tödt. – Stuttgart : Klett, 1969. – S. 209-239 
Timm deutet die Natur gegen Freudenberg weiter als Vorsehung und sieht damit in 
der Friedensschrift einen Rückfall in die vorkritische Philosophie. Geschichtszei-
chen sind mit der Kritischen Philosophie genauso unvereinbar wie eine handelnde 
Natur. Auf dem Niveau der kritischen Philosophie steht allein Kants Einsicht, daß 
wir die Geschichte genau so weit vorhersagen können, wie wir sie selber machen. 
Gentz hat sofort widersprochen: Garanten des Friedens sind die Staaten, nicht die 
Natur. Hegel hat dann eine wirkliche Vermittlung zwischen der entwicklungsge-
schichtlichen und der transzendentalen Begründung des kantischen Friedensent-
wurfs versucht. Kant hat keine Vermittlung. 

 
Hirsch, Eike Christian 
Der Frieden kommt nicht durch die Kirche : Thesen zu Kants Friedensschrift, 
in: Historische Beiträge zur Friedensforschung / hrsg. von Wolfgang Huber. – 
Stuttgart : Klett ; (u.a.), 1970 (Studien zur Friedensforschung ; 4) S. 70-94 
Bei Kant korrespondieren nicht nur Legalität und Moralität, sondern auch Staat und 
Kirche, Frieden und Reich Gottes, aber das entfaltet er nie. Der Frieden kommt dann 
doch nur aus dem Recht, nicht aus der Moral, ist damit nur Recht, nicht Gerechtig-
keit. Wenn der Frieden ganz dem Recht zugeschrieben wird, dann ist das Reich 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 524

Gottes weder Folge noch Bedingung des Ewigen Friedens und der Ewige Frieden 
weder Voraussetzung noch Folge des Reichs Gottes. Eine Friedenskonzeption, die 
keine Vermittlung zur Gerechtigkeit herstellen kann, ist defizitär (als Beispiel nennt 
er die Gerechtigkeit der Anti-Hitler-Koalition). Kants Stärke, Fundierung im Recht, 
ist seine Schwäche. 
Hirsch hat keine Probleme mit der Fundierung in Naturmechanismus und/oder mo-
ralischer Pflicht. Gar zu viel Natur ist das bei Kant nicht; er wußte immer, daß der 
Frieden gestiftet werden muß. Problematischer ist das vom theologischen Stand-
punkt her, der klar Vorsehung und menschliches Handeln unterscheiden muß. 
In einem Abschnitt zur Exegese der Definitivartikel, bzw. der entsprechenden Pas-
sagen der Rechtslehre vertritt Hirsch eine eigene Deutung der drei Definitivartikel 
als aufeinander aufbauende Phasen der Annäherung an den ewigen Frieden. Da die 
Bedingung des Republikanismus noch nicht erfüllt ist, werden die beiden darauf 
aufbauenden Artikel erst in provisorischen Annäherungen vorgestellt. 

 
Denker, Rolf 
Kants Theorie des dreifachen Weges zum Weltfrieden – oder: Die Absichten 
der Natur in der Geschichte, in: Selbst-Bild als Fremdentwurf : Aufsätze zur 
Philosophie von Kant bis Bloch. – Tübingen : Paul, 1985 (Edition Skarabäus) S. 
41-55 
Eine kürzere Version war 1974 in einem Sammelband der deutschen Auslandspro-
paganda zum 200jährigen Jubiläum von Kants Aufsatzes „Was ist Aufklärung?“ 
erschienen. 
Heute ist man geneigt, Vertreter der Aggressionstrieb-Theorie antiaufklärererischer 
Ideologien zu verdächtigen. Kant aber sieht gerade in der Spannung zwischen eigen-
süchtiger Aggressivität und dem Vernunftstreben nach Gesellschaft den eigentlichen 
Motor der Weltgeschichte, die wider Willen zum Guten führt. Der vernünftige 
Mensch will Eintracht, die (menschliche) Natur will Zwietracht und bewirkt damit 
Fortschritt. Freilich ist das ein Aufklärungsprozeß, am Ende steht eine Stufe der 
Vernünftigkeit. 
Die Aufklärung des Einzelnen kann aber nur im Rahmen der Aufklärung aller gelin-
gen. Deshalb ist Zu-sich-Kommen der Vernunft nur als Politik, letztlich nur als 
Weltpolitik denkbar. Die Natur läßt den Menschen frei, vernünftig muß er selber 
werden. Am ehesten gelingt das durch Öffentlichkeit, wobei ein Rahmen des repu-
blikanischen Rechtstaates im Innern und nach außen nötig ist. 
Das bloße Tun des Guten führt nicht zum Glück, nur die Vernunft kann zufrieden 
sein. Es geht auch nicht um eine allmähliche Ausstrahlung vom häuslichen Leben 
zur Welt. Angefangen werden muß mit dem Weltfrieden, die Kugelgestalt der Erde 
zeigt uns, daß wir nicht endlos durch Zerstreuung dem Frieden aus dem Weg gehen 
können.  
 
Mulholland, Leslie A. 
Kant on War and International Justice, in: Kant-Studien 78 (1978) 25-41 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 525 

Kant steht zwischen der Position, daß ohne Internationale Organisation kein Völker-
recht möglich ist, und der Position, daß Völkerrecht auch ohne Gewalt gilt. Er hat 
keinen Zweifel, daß es internationales Recht gibt, benötigt aber Mechanismen, wie 
es wirksam werden könnte. Die Stelle der Internationalen Organisation muß Ver-
trauen einnehmen. Die Republik als Grundlage des Friedens braucht er, weil allein 
eine republikanische Regeierungsform gegenseitiges Vertrauen schaffen kann. Die 
Natur kann den Despoten zu einem Interesse am Recht führen, aber sie kann nicht 
verhindern, daß er das Recht beendet, wenn es seinen Interessen nicht länger ent-
spricht. Deshalb muß die Menschheit zum Standpunkt der Moral bereit sein. Allein 
können weder Natur noch vernünftiger Willen zum Frieden führen, nur ihr Zusam-
menwirken macht Frieden möglich. Kant braucht den moralischen Politiker, der 
bereit ist, politische Ziele dem Ziel internationaler Gerechtigkeit unterzuordnen. 
Mulholland hat diesen Aufsatz in sein Buch Kant’s System of Rights. – New York : 
Columbia Univ. Pr., 1990, S. 348-372 eingearbeitet, in eine Diskussion des Glücks: 
Wie im Recht überhaupt ist im internationalen Recht die Beachtung des Rechtsprin-
zips der einzige sichere Weg zum Glück. 

 
Williams, Howard 
Kant’s Political Philosophy. – Oxford : Blackwell, 1983. – S. 244-271 : Kant’s 
Plan for International Peace : the Highest Political Good and the Highest Moral 
Good 
Auf nationaler Ebene kann Recht durch ein Volk verständiger Teufel etabliert wer-
den und es ist erlaubt Menschen gewaltsam in einen Staat zu zwingen. Auf interna-
tionaler Ebene kann das nicht wiederholt werden, weil das Interesse nicht unbedingt 
den Frieden verlangt. Williams greift deshalb auf die Religionsschrift zurück, mit 
ihrer Forderung nach Einheit der Menschheit. Das Reich Gottes führt Individuen 
zusammen, ist aber gerade nicht politisch und hat keine Zwangsgesetze. Die Analo-
gie des kantischen Völkerbundes besteht nicht mit dem Staat, sondern mit der Kir-
che. Politik und Religion streben dasselbe Ziel an, mit getrennten Mitteln; beide 
können es nicht erreichen, müssen es aber anstreben. Kant sagt klar, daß eine Gat-
tung von Vernunftwesen das Ziel haben muß, nach Tugendgesetzen zu leben. Errei-
chen kann das nur Gott. 

 
Nagl-Docekal, Herta 
Immanuel Kants Philosophie des Friedens und was die Friedensbewegung der 
Gegenwart daraus gewinnen könnte, in: Friedensbewegungen : Bedingungen 
und Wirkungen / hrsg. von Gernot Heiss und Heinrich Lutz. – München : Ol-
denbourg, 1984 (Wiener Beiträge zur Geschichte der Neuzeit ; 11) S. 55-74 
Nagl-Docekal bietet einen der letzten Versuche, den Frieden ganz direkt aus dem 
kategorischen Imperative abzuleiten: alle Maximen, die kriegerisches Handeln ge-
bieten, implizieren Instrumentalisierung des Menschen. Damit fallen alle Versuche, 
doch noch einen bestimmten Typ Krieg zu legitimieren. Der Frieden braucht einen 
Vernunftbegriff, aber Kant versucht eine Aporie zu vermeiden: daß zwar moralisch 
gehandelt wird, aber tatsächlich die Menschen von Neigungen bestimmt werden und 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 526

alles moralische Handeln hilflos bleibt. Deshalb braucht Kant einen Rechtszustand: 
wechselseitige Dominanzansprüche, Kampf, Sicherheitsdilemma sind nur durch 
einen Rechtszustand abzulösen. 
Gegen Freudenberg 1969 (oben S. 523) betont sie, daß die sinnvolle Entwicklung 
der Menschheit nicht als Notwendigkeit gezeigt werden kann. Daß die Geschichte 
sinnvoll sein muß, ist kein Postulat der praktischen Vernunft wie die Unsterblich-
keit, Freiheit, Dasein Gottes. Den Sinn der Geschichte weist Kant empirisch durch 
„Geschichtszeichen“ nach. Die Möglichkeit des ewigen Friedens reicht für die Pra-
xis, auch wenn bezweifelt werden kann, daß der Frieden mit Notwendigkeit eintritt. 

 
Nägler, Frank 
Von der Idee des Friedens zur Apologie des Krieges : eine Untersuchung geisti-
ger Strömungen im Umkreis des Rotteck-Welckerschen Staatslexikons. – Ba-
den-Baden : Nomos-Verl.-Ges., 1990 (Nomos Universitätsschriften : Geschichte 
; 4) S. 70-91. 104-115 
Die Forderung nach republikanischer Verfassung ist das zentrale Motiv von Kants 
Friedenstheorie (Völkerbund ohne Zwangsgewalt und nicht einklagbares Weltbür-
gerrecht können nur Ergänzung sein). In der Begründung der Republik für Kant liegt 
aber eine Abweichung vom versprochenen Apriorismus: Letztlich ist der Staat bei 
Kant nur die Sicherung der Besitzordnung, die ökonomisch selbständigen Staatsbür-
ger können Mitgesetzgeber werden, die Arbeiter bleiben als Schutzgenossen ohne 
politische Partizipation. Das ist eine kleinbürgerlich-egalitäre Vision, ein Gegenent-
wurf zur feudalen Ordnung. (Das Selbständigkeitskriterium und die Ausschließung 
der Arbeiter werden in der Friedensschrift nicht angeführt, müssen aber aus anderen 
Schriften ergänzt werden.) Diese kleinbürgerliche Besitzschicht entscheidet über 
Krieg und Frieden und stellt auch (nach dem 3. Präliminarartikel) die Miliz. 
Was in dem Garantieartikel zum Frieden treibt, ist Konkurrenzverhalten, wobei Kant 
letztlich die Geschichte der europäischen Neuzeit nachzeichnet: vom rohen Kampf 
zu gewaltlosen Erscheinungsformen der Konkurrenz. Die Angst um das Vermögen 
hat die Angst um das Leben zurückgedrängt. Was die Geschichte bewegt, ist nicht 
der Krieg selber, sondern die Vermögensbedrohung durch Rüstung, Kriegsschulden 
und Beanspruchung aller Kräfte des Staates für den Krieg. 
Näglers Buch als Ganzes handelt von der Auflösung der Einheit von Vernunftgebot 
und gegenwartsbezogenem Fortschrittsdenken im deutschen Frühliberalismus und er 
will zeigen, daß bereits Kants vermeintlich zeitlosen Begründungen zeitgebundene 
soziale Konstruktionen zugrunde lagen und mit dem sozialen Wandel der Frühindust-
rialisierung auch die Basis von Kants Friedenstheorie aufgelöst wurde. 

 
Chanteur, Janine 
From War to Peace. – Boulder (u.a.) : Westview Pr., 1992. – S. 137-176: Perpe-
tual Peace 
Französisches Original 1989 
Erst der letzte der großen Naturrechtsdenker, der nicht der optimistischste war, be-
müht sich um den ewigen Frieden. Dabei würdigt er stärker als seine Vorgänger den 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 527 

Krieg. Die menschliche Natur ist gut, gibt aber dem Bösen Raum; Menschen sind 
immer ambivalent gegenüber anderen Menschen. Die Vernunft ist im Individuum 
mehr oder weniger schwach, entwickelt wird sie nur in der Gattung. 
Die Menschheit ist frei und allein gelassen. Recht ist keine äußere Ordnung, sondern 
die Regulierung von realen Menschen, die alle ihren Willen haben. In der Kritik der 

reinen Vernunft gibt es die Hoffnung, daß am Ende alle Einzelgesetze fallen und nur 
noch generelle Prinzipien nötig sind. Diese Idee bestimmt alle weiteren Texte Kants, 
ohne daß sie politisch genauer werden. Wegen der Unsicherheit des menschlichen 
Charakters muß ein Rechtstatus bleiben. 
Der Traktat Zum ewigen Frieden zerfällt in zwei Teile. Die Präliminarartikel und 
Definitivartikel allein ergeben nur eine Utopie. Die Zusätze versuchen einen Weg 
zur Verwirklichung anzugeben. Natur bringt uns – durch Kriegsnot und Handels-
geist – zum Frieden, als ob wir der Vernunft folgen würden. Kant versucht, nicht als 
Utopist zu erscheinen; utopische Entwürfe sind mit seinem Freiheitsdenken auch 
nicht vereinbar. Wenn wir nicht Utopie wollen, dann müssen wir Kants Geschichts-
philosophie annehmen, daß uns die Kriege zum Frieden treiben und nur die späten 
Generationen etwas davon haben. 
Chanteur packt Kant in ein gemeinsames Kapitel mit Marx, freilich ohne Querbe-
ziehungen herzustellen 

 
Laberge, Pierre 
Das radikale Böse und der Völkerzustand, in: Kant über Religion / hrsg. von 
Friedo Rieken und Francois Marty. – Stuttgart (u.a.) : Kohlhammer, 1992 
(Münchner philosophische Studien : NF 7) S. 112-123 
Das Böse (Angriffslust) ist nicht der Grund dafür, daß der Naturzustand verlassen 
werden muß. Auch wenn die Menschen ganz gutartig wären, wäre das nötig. Kant 
rückt hier nahe zu Kenneth Waltz und der Erklärung des Krieges aus der Struktur 
des internationalen Systems, mit seinem dauernden präventiven Sicherheitsbedürf-
nis. Damit wird aber unklar, wo das Böse der Eroberung aufhört und der rechtmäßi-
ge Präventivschlag anfängt. Der Krieg kann nur dadurch verhindert werden, daß 
man die Lüge, wenn nicht unmöglich, so doch wenigstens schwierig macht. Das ist 
der Grund für die Idee einer Föderation von Republiken. Die Republiken können das 
Urteil den anderen Republiken überlassen, aber sie können nicht abrüsten, weil sie 
nie wissen können, ob die real existierenden Republiken tatsächlich republikanisch 
bestimmt sind. Es gibt in diesem Bund keinen Zwang, aber es geht um Rechtsgeset-
ze, nicht um Tugendgesetze eines bürgerlich-ethischen Zustandes (Kirche). Es 
macht keinen Sinn zu fragen, wie eine bürgerliche Verfassung oder der Völkerbund 
zur unsichtbaren Kirche stehen. Aber der Frieden (und damit der Völkerbund) er-
möglicht den Übergang vom Recht zur Tugend. Vorher dient aber die unsichtbare 
Kirche dazu, von der Tugend zum Recht voranzuschreiten, d.h. einen rechtlichen 
Bund zu befördern, indem sie die Lüge aufdeckt. Sie ist nicht eine Gemeinschaft der 
Heiligen, sondern ein Bündnis von Sündern, die gegen den Einfluß des Vaters der 
Lüge kämpfen. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 528

Allison, Henry 
The Gulf between Nature and Freedom and Nature’s Guarantee of Perpetual 
Peace, in: Proceedings of the Eight International Kant Congress Memphis 1995 
/ ed. by Hoke Robinson. – Milwaukee : Marquette Univ. Pr., 1995, I/1 S. 37-49 
Der gute Willen wird in Kants Moralphilosophie zwar nicht nach dem Erfolg be-
messen, aber dennoch muß nach Erfolg des Guten gestrebt werden. Kant hat zwei 
Konzeptionen des höchsten Gutes: die Existenz rationaler Wesen unter moralischen 
Gesetzen und die Glückseligkeit in Harmonie mit Moralität. Nur indem wir einen 
Endzweck der Schöpfung annehmen, kann es einen Endzweck geben und damit eine 
Pflicht, nach seiner Verwirklichung zu streben. In der Friedensschrift wird wie in 
der Kritik der Urteilskraft der Zweck vom Subjekt in die Natur hineingelegt. Die 
Natur hat die Menschen zerstreut, aber damit zum Recht gezwungen. Die Rede von 
„Garantie“ ist wohl nur Rhetorik; es gibt keinen Grund anzunehmen, daß hier mehr 
von der Natur geleistet wird, als in anderen Schriften Kants. Menschliche Anstrengung 
ist nötig. 

 
Wimmer, Reiner 
Kants philosophischer Entwurf Zum ewigen Frieden und die Religion, in: Pro-
ceedings of the Eighth International Kant Congress Memphis 1995 / ed. by 
Hoke Robinson. – Milwaukee : Marquette Univ. Pr., 1995, I/1 S. 113-120 
Der ewige Frieden wird von Kant als höchstes Gut beschrieben. Sonst bezeichnet 
Kant allein Gott und die Vereinigung von Vernunft und Glückseligkeit, die an Got-
tes Dasein hängt, als höchstes Gut. Der ewige Frieden ist geschichtlich zu verwirkli-
chen, gehört also zur phänomenalen Welt, nicht zur noumenalen Welt. Zugleich ist 
der ewige Frieden aber ein Ideal, das nicht theoretisch nachweisbar ist, ist also nou-
menal. 
Ein gewöhnlicher Staat kann nicht Reich Gottes auf Erden sein, nur ein ethisches 
Gemeinwesen (das weltweit wäre). Ein solches Gemeinwesen wäre noumenal. Ein 
solcher ewiger Frieden wäre nur denkbar als von Gott geschaffen (weil nur Gott die 
Einheit von Vernunft und Glückseligkeit schaffen kann). Kant selber stellt diese 
Verbindung nie her. 
Der Mensch kann weder den Standpunkt Gottes einnehmen, noch Geschichtsverläu-
fe vorhersehen. Wir können allenfalls Ziele hineindenken, regulierende Ideen unse-
rer reflexiven Urteilskraft. Wir können nur handeln, als ob die Natur bestimmte 
Absichten verfolge. Den Naturmechanismus zum Frieden kann Kant nur zurückhal-
tend anbieten, unentschlossen deutet er mal Natur, mal Vorsehung, mal Schicksal 
an, die Geltung ist jedes Mal begrenzt. Daß der gute Willen/die Moralität vom Men-
schen hervorgebracht werden können, läßt sich lediglich hoffen. Garanten im eigent-
lichen Sinne gibt es in keinem Fall! 
 
Cavallar, Georg 
Kants Urteilen über den Krieg, in: Proceedings of the Eight International Kant 
Congress Memphis 1995 / ed. by Hoke Robinson. – Milwaukee : Marquette 
Univ. Pr., 1995, II/1 S. 81-90 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 529 

Englisch in: Georg Cavallar, Kant and the Theory and Practive of Internatio-
nal Right. – Cardiff : Univ. of Wales Pr., 1999 (Political Philosophy Now) S. 61-
74 Judging war 
Der Widerspruch zwischen Kants Lob des Krieges und Kants Verbot des Krieges 
kann nicht als zwei Phasen seiner Entwicklung gedacht werden, sondern muß aus 
der jeweils eingenommenen Perspektive erklärt werden. Aus der Perspektive der 
Moral und des Rechtes gibt es keine andere Möglichkeit, als den Krieg zu verurtei-
len. Im Urteilen wird dagegen die Frage nach der Moral ausgeklammert. Wenn das 
Geschmacksurteil rein sein soll, darf sich kein Interesse einmischen. Das Urteilen in 
der Geschichtsphilosophie fragt ebenfalls nicht nach der Moral, sondern nach der 
Bedeutung für einen Endzweck. Kant leitet aus den Entwürfen der ästhetischen und 
reflektierenden Urteilskraft keine Handlungsanweisungen ab. Der Mensch darf im-
mer nur als Mensch, der unter dem Sittengesetz steht, und nie in der Rolle der Vor-
sehung handeln. Die Frage nach der Rechtmäßigkeit der Kriege gehört in die prakti-
sche Philosophie, zur Frage „Was soll ich tun?“ Die Frage nach dem Zweck der 
Kriege gehört in die Geschichtsphilosophie, zur Frage „Was darf ich hoffen?“ 

 
Bartelson, Jens 
The Trial of Judgement : a Note on Kant and the Paradox of Internationalism, 
in: International Studies Quarterly 39 (1995) 255-279 
Äußerungen zu Kant aus dem Bereich der Internationale Beziehungen haben alle 
denselben Fehler: Sie gehen von der Dualität von Natur und Vernunft aus und kön-
nen den Ewigen Frieden dann nur als ein Vernunftgebot sehen. Deutlich ist aber, 
daß Kant gerade diese Kluft überbrücken wollte. Deshalb muß das politische Den-
ken auf Urteilskraft, nicht auf theoretisches Wissen aufbauen. Da Kant eine Födera-
tion ohne irgendeine Zwangsgewalt will, braucht er andere Garantien: die innere 
Verfassung der Staaten. Aber letztlich gründet er den Frieden auf eine Gemeinschaft 
der Menschheit, regiert nach Weltbürgerrecht. Der einzelne Willen kann eine solche 
Gemeinschaft nicht schaffen, eine graduelle Annäherung der Menschheit ist aber 
wahrscheinlich. Kants Theorie beruht nicht auf einem bloßen transzendentalen Prin-
zip, sondern auf einer cosmopolis under perpertual construction. An Geschichtszei-
chen (den seltenen Ereignissen der Geschichte, in denen Notwendigkeit und Freiheit 
zusammenstimmen) können wir am Enthusiasmus der Zuschauer die Möglichkeit 
dieser Gemeinschaft sehen. 
Bartelson ist weniger mit Kants Beiträgen zur Theorie Internationaler Beziehungen 
befaßt, sondern versucht der Wissenschaft der Internationalen Beziehungen eine 
neue Epistemologie aus kantianischen Quellen zu geben. 

 
Franke, Mark F. N. 
Immanuel Kant and the (Im)Possibility of International Relations Theory, in: 
Alternatives 20 (1995) 279-322 
In der Theorie Internationaler Beziehungen dreht sich immer noch alles darum, ob 
eine Theorie Realismus oder Idealismus sei. Aber Kants Äußerungen zu Internatio-
nalen Beziehungen waren schon immer schwer einzuordnen. Seine Philosophie 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 530

macht diese IB-Frage sinnlos. Die Kritische Philosophie kann das angebliche Wis-
sen der Internationalen Beziehungen nicht als Wissen akzeptieren. Kants friedliche 
Weltordnung von Menschen und Staaten ist keine Theorie, die auf objektive Gege-
benheiten zurückgreifen könnte, sondern beruht auf Urteilen, die jedes Subjekt sel-
ber formen muß, um sich als freies Wesen zu konstituieren. (Entsprechend hängt in 
der Friedensschrift der Frieden daran, daß die Souveräne ihn kontinuierlich wollen.) 
Dieses epistemologische Problem meint Kant, wenn er sagt, der ewige Frieden sei 
nicht erreichbar, wohl aber sei es erreichbar ihn zu erzielen. Kants Republiken sind 
frei, so weit sie es schaffen, an einer Partnerschaft der Nationen mitzuarbeiten. Man 
kann aber nie die anderen und die eigene Beziehung zu ihnen objektiv kennen, da 
alle dieselbe Freiheit haben sich zu den anderen in ein Verhältnis zu setzen. 

 
Mark F. N. Franke, Global Limits : Immanuel Kant, International Relations, and 

Critique of World Politics. – Albany, NY 2001 enthält diesen Aufsatz vermehrt um 
eine Diskussion der Folgen für naivere Annahmen des Internationalismus. Da Fran-
ke das Recht eines jeden, bei der Bestimmung der Vernunft mitzureden, damit iden-
tifiziert, daß jeder seine eigene Welt schafft, und da das Vernünftige daran nur der 
Respekt für die Entscheidungen der anderen bleibt, ist keine Privilegierung kosmo-
politischer Konzepte mehr möglich. 

 
Baumgartner, Hans Michael 
Dreimal „Ewiger Friede“ : über Struktur und Kontexte der kantischen Rede 
vom „ewigen Frieden“, in: Frieden durch Recht : Kants Friedensidee und das 
Problem einer neuen Weltordnung / hrsg. von Matthias Lutz-Bachmann und 
James Bohman. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1996 (Suhrkamp Taschen-
buch Wissenschaft ; 1269) S. 76-86 
Kant kennt den ewigen Frieden in der Philosophie: Gegen den Krieg der dogmati-
schen Meinungen hat die kritische Methode eine rechtsförmige Klärung gebracht 
und den Krieg durch Prozeß ersetzt. 
Kant kennt den ewigen Frieden in der internationalen Politik. Auch hier steht Will-
kür gegen Willkür (von Kant immer durch die Grundbedingung menschlicher Exis-
tenz gesehen, die ein Stück Boden braucht, der anderen dann fehlt). Auch hier wird 
der Frieden gestiftet, indem ein Rechtszustand hergestellt wird. Die Garantie der 
Natur ist kein Rückfall in dogmatische Naturphilosophie, sondern eine Theorie der 
Urteilskraft, die die Natur nur beurteilen kann, wenn sie sie als auf den Menschen 
hin angelegt auffassen kann. Die Natur selber hat das Auftreten der Vernunft vorge-
sehen; das ist die einzige Vorsehung, die Kant kennt. Die Entfaltung der menschli-
chen Naturanlagen muß zur Republik führen, was wiederum zu einem rechtlichen 
Zusammenhang der Republiken führen muß. Der Aufbau der Friedensschrift von 
1795 ist schon ganz in Idee zu einer Geschichte in weltbürgerlicher Absicht 1784 
vorweggenommen. 
Die dritte Konzeption des ewigen Friedens bei Kant ist das notwendig geforderte 
ethische gemeine Wesen, das Reich Gottes in Kants Religionsschrift. Der ethische 
Naturzustand, in dem sich jeder selber Gesetze gibt und jeder Richter des anderen 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 531 

ist, muß verlassen werden, zugunsten einer öffentlichen Ordnung, in der aber nicht 
Zwangsgesetze, sondern Tugendgesetze herrschen, nicht ein Staat sondern eine 
universale Kirche. Auch hier fügt die Urteilskraft hinzu, daß es eine Art Vorsehung 
gibt, die dieses Vorhaben gelingen läßt. 
Eine übersichtliche Skizze des ethischen gemeinen Wesens gibt Hans Michael 
Baumgartner, Das „ethische gemeine Wesen“ und die Kirche in Kants „Religions-
schrift“, in: Kant über Religion / hrsg. von Friedo Ricken und Francois Marty. – 
Stuttgart 1992. – S. 156-167 
 
Brandt, Reinhard 
Quem fata non ducunt, trahunt : der Staat, die Staaten und der friedliche Han-
del, in: Der Vernunftfrieden : Kants Entwurf im Widerstreit / hrsg. von Klaus-
M. Kodalle. – Würzburg : Könighausen und Neumann, 1996 (Kritisches Jahr-
buch der Philosophie ; 1) S. 61-86 
In den Schriften bis 1793 sieht Kant klar eine Pflicht der Staaten, den Naturzustand 
zu verlassen und sieht die Republik als Frucht. In Zum ewigen Frieden 1795 sieht er 
das umgekehrt: zuerst die Republik, danach den Völkerbund, der nur noch ein loser 
Bund sein muß. Diese Umkehrung verdankt Kant der Französischen Revolution. 
Daß Republiken friedliebend sind, ist eine Idee, die Kant bereits in der Tradition 
vorfindet. Jetzt kann er glauben, man könne zu solchen Republiken auch kommen. 
Die Natur hat es eingerichtet, daß das, was rechtlich geboten ist, auch klug ist. Wenn 
die Menschen nicht ausreichend klug sind, so werden sie zum Frieden geschleift. 
„Zum ewigen Frieden“ meint „Hin-zum-ewigen-Frieden“. Es geht nicht um Prinzi-
pien, sondern um Verwirklichungsbedingungen. Kants Rechtsphilosophie beruht 
darauf, daß die Natur mit dem Rechtsstaat schwanger geht. Er kann Loyalität gegen-
über den (Un)Rechtsstaaten fordern, weil diese sich entwickeln. Die Natur legt uns 
nicht eine Pflicht auf (das kann nur die praktische Vernunft), sie tut es selber. Die 
Garantie der Natur bezieht sich auf eine Situation, in der der Mensch seine Rechts-
pflicht nicht erfüllt. Die verständigen Teufel sind Wesen, die der natürlichen Nei-
gung folgen, Menschen sind Wesen, die zugleich der Naturneigung und der prakti-
schen Vernunft folgen. Während die verständigen Teufel nur einen Staat zusam-
menkriegen, braucht die Republik eine „moralisch einfließende Ursache“ (Streit der 

Fakultäten 1798, eventuell korrigiert Kant damit seine Position von 1795). 
Das Weltbürgerrecht hat eine ähnliche Stellung wie das Prinzip der Mitteilbarkeit 
unserer ästhetischen Urteile; wir leisten mit unserm Urteil einen Beitrag zur gemein-
samen Welt der Beurteilung des Schönen. Mit dem Handel wird eine gemeinsame 
kommerzielle Welt konstituiert. 

 
Apel, Karl-Otto 
Kants ‚Philosophischer Entwurf : Zum ewigen Frieden’ als geschichtsphiloso-
phische Quasi-Prognose aus moralischer Pflicht : Versuch einer kritisch-
methodologischen Rekonstruktion der Kantschen Konstruktion aus der Sicht 
einer transzendental-pragmatischen Verantwortungsethik, in: „Zum ewigen 
Frieden“ : Grundlagen, Aktualität und Aussichten einer Idee von Immanuel 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 532

Kant / hrsg. von Reinhard Merkel und Roland Wittmann. – Frankfurt am 
Main : Suhrkamp, 1996 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft ; 1227) S. 290-
308 
Kant Gedanken oszillieren zwischen juristisch/deontisch-ethischen Postulaten und 
naturalistisch/teleologischen Quasi-Prognosen – für beides ist die Basis irgendwo 
zwischen Aufklärung und Postmoderne längst zerrieben. Eine handelnde Natur kön-
nen wir nicht mehr denken. Aber festhalten will Apel daran, daß die Verwirklichung 
der Vernunftforderung allein durch den guten Willen der Menschen nicht erfüllt 
werden kann, der Lauf der Dinge muß ihm entgegenkommen. Direkt können wir die 
Folgen unserer Handlungen nicht bestimmen, aber die Naturabsicht ist, daß wir 
selber die Finalisierung der Geschichte als Aufgabe haben, d.h. die Ergebnisse der 
Kriege als eine Chance einer Neuordnung begreifen. 
Kant hat letztlich nicht begründet, woher die Pflicht kommt, am Rechtsstaat oder an 
der weltbürgerlichen Rechts- und Friedensordnung mitzuarbeiten. Das liegt daran, 
daß Kant nie Einwirkungen auf die reale Welt begründen kann und deshalb immer 
nur bis zu reiner Gesinnung kommt. Apel versucht eine transzendentalpragmatische 
Umdeutung: Wir haben das Sittengesetz schon immer als Voraussetzung des ver-
nünftigen Denkens anerkannt. Kants Idee der idealen Gemeinschaft der Vernunftwe-
sen muß transformiert werden zum Apriori einer unbegrenzten idealen Kommunika-
tionsgemeinschaft. Die kantische Pflicht zum Frieden wird umformuliert: die Reali-
sierung einer internationalen Rechts- und Friedensordnung ist nicht nur die 
Voraussetzung der vollkommenen bürgerlichen Verfassung der Einzelstaaten son-
dern entlastet die Menschen vom strategischen Handeln auf allen Ebenen der indivi-
duellen und kollektiven Selbstbehauptungssysteme, so daß ihnen Moralität zumutbar 
wird. 

 
Pangle, Thomas L. 
Modern Idealism : from the Grotian Law of Nations to Kantian International 
Organization, in: Thomas L. Pangle ; Peter J. Ahrensdorf, Justice Among Na-
tions : on the Moral Basis of Power and Peace. – Lawrence, Kansas : Univ. Pr. 
of Kansas, 1999. – S. 190-209 
Kant beschreibt die Beziehungen zwischen Nationen gesetzloser als irgendein Theo-
retiker vor ihm (Hobbes nicht ausgenommen), um dann zu mehr internationaler 
Organisation zu kommen als irgendein Theoretiker vor ihm. Gerade aus der Recht-
losigkeit der internationalen Beziehungen folgt eine Pflicht der Staaten, in ein Ver-
tragsverhältnis zu kommen. Einen Weltstaat verwirft er als gefährlich für die Frei-
heit, aber sein Völkerbund wird nie recht klar. Am ehesten ist es eine Anzahl von 
Föderationen, die sich zur Verteidigung zusammenschließen, aber allmählich zu 
einem Bunde zusammenwachsen. Die Universalisierung setzt aber eine neue Bil-
dungsstufe der Menschheit voraus. Völlig unklar bleibt, wie sich der moralische 
Mensch in der internationalen Politik verhalten soll, bevor die Zerstörungen alle 
Menschen überzeugt haben, daß eine handlungsfähige internationale Organisation 
notwendig ist. Wenn es aber die Zerstörungen sind, die die Menschen zum Frieden 
treiben, dann haben die Machiavellisten mehr geleistet als die Moralisten. Einen 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 533 

wirklichen Frieden als Lohn für moralisches Bemühen, kann Kant erst im Jenseits 
versprechen. 

 
Guyer, Paul 
Kant on Freedom, Law, and Happiness. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 
2000. – S. 408-434 Nature, Morality, and the Possibility of Peace 
Revidierte Fassung seines Vortrags auf dem 8. Internationalen Kantkongreß 
1995 

 
The Possibility of Perpetual Peace, in: Kant’s Perpetual Peace : New Interpre-
tative Essays / ed. by Luigi Caranti. – Roma : Luiss Univ. Pr., 2006. – S. 161-
181 
In Zum ewigen Frieden reproduziert Kant nicht die Naturteleologie aus Idee zu einer 

allgemeinen Geschichte, sondern verabschiedet sie endgültig als nicht mit seiner 
Philosophie der Freiheit der 1790er Jahre vereinbar. Das Problem ist eine Ordnung 
zu schaffen, die möglichst viel Freiheit läßt. Diese Ordnung wird von der Moral 
verlangt, kann aber ohne Moral errichtet werden, würde dann aber den Akteuren 
keine Schätzung als sittliche Wesen eintragen. Handeln nach der Natur ist Klugheit, 
Klugheit kann nur bis zum Völkerbund führen. Für einen ewigen Frieden wäre die 
Moral der Mitgliedstaaten nötig. Aber auch Republiken können ohne Moral den 
Frieden nicht garantieren; das zeigen die Anhänge über politische Moral und Öffent-
lichkeit gar zu deutlich (und dem entspricht auch die Erfahrung, daß demokratische 
Regierung als solche noch nicht Krieg unmöglich macht). 
Kant warnt vor Ideen, die unsere moralischen Anstrengungen vermindern könnten 
(indem wir auf die Vorsehung vertrauen). Aber immer wenn er vom Frieden redet, 
will er mehr als einen Nachweis, daß der Frieden nicht unmöglich ist. Das gehört in 
seine Tendenz der 1790er Jahre, v. a. in Kritik der Urteilskraft, die Kluft zwischen 
Natur und Freiheit zu überwinden. Die rationale Natur des Menschen braucht nur 
einen Hinweis, daß der ewige Frieden nicht unmöglich ist, die sinnliche Natur des 
Menschen braucht eine deutlichere Versicherung, daß es tatsächlich einen Fortschritt 
gibt. 

 
Der Aufsatz von 2006 will ebenfalls zeigen, daß es keine Garantie, sondern nur eine 
Wahrscheinlichkeit des Friedens geben kann, zeichnet sich aber durch eine größere 
Konzentration und Klarheit aus: Da der Mensch frei ist, sich für das Böse zu ent-
scheiden, kann es keine Garantie des Friedens geben. Daß der Frieden notwendig ist 
und welche Regierungsweise für den Frieden notwendig ist, das sind Naturbedin-
gungen, die auch für einsichtige Teufel verständlich sind. Wenn aber wirklich 
Selbstliebe herrschen würde, dann kann es nicht zum Frieden kommen. Die Natur 
schafft das Mittel, aber nur das Mittel. Kant ist aber realistisch und setzt auf einen 
moralischen Politiker, nicht auf bloß moralische Personen. Zum ewigen Frieden 
spricht die Leser als rationale Personen an, mit Argumenten, daß der ewige Frieden 
geboten ist, daß es Mittel gibt ihn zu erreichen und daß er möglich ist, wenn wir ihn 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 534

wollen. Gleichzeitig werden wir als gewöhnliche, emotionale Menschen angespro-
chen, mit der Versicherung, daß die Natur uns treibt, wenn wir selber nachlassen. 

 
Anderson-Gold, Sharon 
Unnecessary Evil : History and Moral Progress in the Philosophy of Immanuel 
Kant. – Albany, NY : State Univ. of New York Pr., 2001. – 158 S. (SUNY Series 
in Philosophy) 
Das Böse kann nicht individuell bewältigt werden, sondern nur in einem ethischen 
Gemeinwesen, wie es Kants Religionsschrift skizziert. Moralische Entwicklung ist 
nur möglich als Entwicklung der Gattung. Entwicklung der Gattung bringt immer 
kulturelle Differenz. Mit der Freiheit ist immer Konflikt gegeben, ohne daß die 
menschliche Natur als speziell böse angesehen werden müsse. Deshalb ist von An-
fang an Staat/Internationale Organisation nötig. Die volle Reichweite menschlicher 
Anlagen kann nur in einer kosmopolitischen Gesellschaft verwirklicht werden. Die 
Geschichte ist nicht erst seit Hegel das Weltgericht. Bereits Kant befragt jede politi-
sche Assoziation, was sie zu der Entwicklung der menschlichen Fähigkeiten beiträgt 
(so wie jeder einzelne gefragt wird, wie er die Leistung seiner Kultur befördert). 
Wer seine vernünftige Fähigkeit, Vernunftziele zu setzen, nicht ausübt, verletzt seine 
eigene „Natur“, seine Gesellschaft und letztlich die Menschlichkeit. Kants Modell 
kennt Kulturen, nicht aber abgeschottete Kulturen. Es gibt ein internationales oder 
kosmopolitisches Publikum, das aber immer ein pluralistisches Publikum bleibt. 
Eine Föderation braucht ein kosmopolitisches Publikum, sonst bleibt sie ein Staaten-
system antagonistischer Staaten. 

 
Höffe, Otfried 
 „Königliche Völker“ : zu Kants kosmopolitischer Rechts- und Friedenstheorie. 
– Frankfurt am Main : Suhrkamp, 2001 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 
; 1519) S. 238-263 Kritik der reinen Vernunft: Eine kosmo-politische Lektüre 
Höffes Ziel ist, den Vorwurf des Solipsismus, den Apel und Habermas Kant ma-
chen, zurückzuweisen mit Hinweisen auf den öffentlichen Gebrauch der Vernunft. 
Kant verbietet entschieden Privatsprachen: es gibt nur eine Vernunft, die jeder Dis-
ziplin ihren Platz zuweist. Daß die objektive Welt eine gemeinsame Welt ist, liegt 
nicht an der Geselligkeit des Menschen, sondern an der Objektivität, deren Bedin-
gungen die Bedingungen für jede Sozialität bilden. Die Vernunft setzt Republika-
nismus voraus, aber letztlich auch Kosmopolitismus, denn sie wäre nicht Vernunft, 
wenn sie an Grenzen halt machen würde. Selbst wenn die Menschen politisch noch 
keine Weltbürger sind, sind sie schon epistemische Weltbürger: „Alle Menschen 
sind zur Erkenntnis der ihnen gemeinsamen Welt gleichberechtigt berufen und eben-
so gleichberechtigt fähig.“ Kants Weltbürgertum des Wissens muß ausgeweitet 
werden auf Weltbürgertum der Moral und Weltbürgertum der Hoffnung. 

 
Cheneval, Francis 
Philosophie in weltbürgerlicher Bedeutung : über die Entstehung und die phi-
losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 535 

der Moderne. – Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophica ; 4) S. 401-621 
Der Kosmopolitismus Kants 
Kants gesamte Philosophie seit den 1770er Jahren ist Philosophie in weltbürgerli-
cher Absicht, entscheidend ist dabei in den 1780/90er Jahren der Übergang von 
einer moralisch-kosmischen Position zu einer rechtlich-kosmopolitischen. Da das 
höchste Gut die realisierte moralische Gesellschaft ist, können das reine Sollen und 
die Postulatenlehre der Kritik der praktischen Vernunft keine Lösung sein. In der 
Religionsschrift konzipiert Kant die Gründung einer moralischen Gemeinschaft als 
Gattungspflicht. Dieser Tugendbund hat keine eigene Gesetzgebung, sondern ist 
Reich Gottes, ein Bund mit Gott als Gesetzgeber. Seit 1793 verfolgt Kant nicht mehr 
diese Version eines theologischen Chiliasmus, sondern den Weg eines philosophi-
schen Chiliasmus. Weil die Menschheit das höchste Gut verwirklicht, kann es kein 
moralisches sein, sondern muß ein rechtliches sein. Das Recht tritt nicht an die Stel-
le der Moral, sondern schafft äußere Bedingungen, unter denen Zwecke verwirklicht 
werden können, die moralisch Pflicht sind. Der Frieden als Endzweck, als höchstes 
politisches Gut, muß deshalb ein rechtliches, nicht ein moralisches Ziel sein. 
Kant hütet sich, eine Verbindung von Recht und Glück oder gar Staat und Glück zu 
versprechen. Realisiert werden kann deshalb nur Glückswürdigkeit. Für eine Kon-
vergenz von Glückswürdigkeit und Glückseligkeit in der universalen Rechtsgemein-
schaft, benötigt er Geschichtsphilosophie. Innerhalb der kritischen Philosophie kann 
die Vervollkommnung nicht als Naturprozeß gedacht werden, sondern als ein Ideal 
(nicht als theoretische Aussage, sondern als ein Urteil der reflektiven Urteilskraft). 
Das liegt auch der Realismuskritik der Friedensschrift zugrunde: Die staatsklugen 
Politiker erkennen nicht ein objektives Geschehen, sondern beschreiben das Produkt 
ihres eigenen Handelns. Man kann nicht voraussagen, daß der Ewigen Frieden ge-
lingen wird, aber voraussagen, daß die Menschen es immer wieder versuchen wer-
den, so daß es doch unter der Bedingung unendlicher Zeit, gelingen muß. Die Philo-
sophie in weltbürgerlicher Bedeutung vollendet sich nicht in den Köpfen der Philo-
sophen, sondern in der Geschichte, durch öffentlichen Diskurs. Deshalb die zentrale 
Rolle der Publizität in der Friedensschrift. 
Die neue Interpretation hat Folgen für die konkreten Anweisungen der Friedens-
schrift, indem Cheneval die prozessualen Bedingungen des ewigen Friedens betont. 
Nur wenn die Vernunftidee selber Triebfeder wäre, müßte es zu unmittelbarer Stiftung 
des Friedens kommen. So sind alle drei Definitivartikel nach demselben Schema der 
Distanz zwischen Ausgangspunkt und Vernunftidee angelegt: Nach der Vernunft-
idee werden Republiken gefordert, akzeptiert werden Regime wie das Preußen 
Friedrichs. Nach der Vernunftidee wird ein Völkerstaat gefordert, akzeptiert wird 
ein loser Völkerbund. Nach der Vernunftidee müßten alle Menschen Bürger eines 
allgemeinen Menschheitsstaates sein, akzeptiert wird die Hospitalität. Das liegt nicht 
daran, daß Kant der Souveränität einen hohen Wert zuschreiben wollte, sondern 
daran daß die Inhaber der konventionellen Souveränität sie nicht aufgeben wollen. 
Freiwilligkeit ist aber eine nicht aufgebbare Voraussetzung des ewigen Friedens. 
Der ewige Frieden beginnt mit einem Zustand, in dem Krieg kein Mittel der Politik 
mehr ist, ist aber erst vollendet, wenn alle Staaten Republiken sind und alle Men-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 536

schen und Staaten in einem Völkerstaat vereint sind. Man kann Kant nicht vorwer-
fen, daß er den Völkerbund nicht ausreichend staatlich denkt; umgekehrt kann man 
ihm vorwerfen, daß er den Staat zu sehr hobbesianisch als Zwangsstaat denkt. 
Zweifellos die wichtigste Darstellung der Stellung des Friedens innerhalb Kants 
Philosophie. Das Buch als Ganzes verfolgt die Idee einer kosmopolitischen Philoso-
phie von Leibniz über Wolff zu Kant, einen Weg von Metaphysik über Moral zum 
Recht (siehe oben S. 235). 
 
Lutz-Bachmann, Matthias 
Das ‚ethische gemeine Wesen’ und die Idee der Weltrepublik : der Beitrag der 
Religionsschrift Kants zur politischen Philosophie internationaler Beziehungen, 
in: Kants „Ethisches Gemeinwesen“ : die Religionsschrift zwischen Vernunft-
kritik und praktischer Philosophie / hrsg. von Michael Städtler. – Berlin : Aka-
demie Verl., 2005. – S. 207-219 
Kants Idee eines ethischen Gemeinwesens wird zwar als Hilfe im Kampf gegen die 
Neigung zum Bösen gerechtfertigt, kommt aber letztlich aus der Idee des höchsten 
Gutes, einer letzten Zwecksetzung, die mit der Vernunftidee gegeben ist. Kant er-
wartet den Frieden als Ausgang aus dem Naturzustand zwischen Staaten in einen 
Rechtzustand und akzeptiert aber einen Völkerbund als ein erreichbares Ziel. Damit 
das Volk Gottes errichtet und der ethische Naturzustand verlassen werden kann, 
muß die Menschheit den rechtlichen Naturzustand verlassen haben. Es muß einen 
weltweiten Rechtszustand geben, damit die Idee eines Volk Gottes unter Tugendge-
setzen nicht unmöglich erscheint. 
 
Behnke, Andreas 
‘Eternal Peace’ as the Graveyard of the Political : a Critique of Kant’s Zum 

Ewigen Frieden, in: Millennium 36 (2007) 513-531 
Trotz aller Überlegungen Kants über die Verwirklichungsbedingungen des ewigen 
Friedens, wird Kants Friedensbegriff nicht klar. Letzlich kennt er nur bourgeoise 
Sekurität, für die ein politischer Umgang („creative and agonistic“) mit anderen 
Staaten geopfert wird. Kants Universalismus ist nur aus seinem philosophischen 
Interesse am moralischen Fortschritt der Menschheit zu begreifen, eine Geschichts-
philosophie, die nur aus der europäischen Erfahrung Sinn macht und alle nicht in 
diesen Prozeß einbezogenen Kulturen dehumanisieren muß. Auch gegen Kolonia-
lismus ist Kant nur, weil er zu ewigen Kriegen in Europa führt und damit den mora-
lischen Fortschritt aufhält. Kants Ewiger Frieden wäre das Reich von Nietzsches 
Letztem Menschen. 
Beim Reichtum bellizistischer Ansätze in der Theoriegeschichte wird nicht klar, 
welche Behnke mit „agonistic engagement with opponents and enemies“ meinen 
könnte. Er zitiert eine der feuilletonistischeren Äußerungen Santayanas. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 537 

7.4.1.3 Kant und Theorien des Demokratischen Friedens 

Einen Überblick über die neuere Rezeption gibt Oliver Eberl, Demokratie und Frie-
den : Kants Friedensschrift in den Kontroversen der Gegenwart. – Baden-Baden 
2008. – S. 87-182. 

 
Doyle, Michael W. 
Kant, Liberal Legacies, and Foreign Affairs, in: Philosophy and Public Affairs 
12 (1983) 205-235, 323-353 
Neudruck in: Debating the Democratic Peace / ed. by Michael E. Brown ... – 
Cambridge, MA (u.a.) : MIT Pr., 1996. – S. 3-57 (die Kant-Exegese am ehesten 
S. 20-27) 
Um zu erklären, warum Demokratien mit anderen Demokratien keinen Krieg führen, 
wohl aber mit Nichtdemokratien, entwickelt Doyle ein Theorem, daß gegenseitiger 
Respekt der Demokratien Basis des Demokratischen Friedens ist. Dieses Theorem 
führt er auf Kant zurück, indem er den ersten und den zweiten Definitivartiken ver-
schmelzt: Liberale Republiken werden fortschreitend einen Friedensbund unterein-
ander errichten und neue liberale Republiken sukzessive in ihren Bund aufnehmen. 
Völkerbund und UNO haben Züge eines solchen Bundes, aber einen speziellen libe-
ralen Friedensbund gab es historisch nicht. Statt dessen haben die liberalen Staaten 
im 19. und 20. Jahrhundert sich verhalten, als hätten sie einen kantischen Bund er-
richtet. Das Problem ist, daß genau diese Züge, die zwischen liberalen Staaten dafür 
sorgen, daß Konflikte nicht zu Kriegen führen, den Verkehr zwischen liberalen und 
illiberalen Staaten konfliktanfälliger machen. Hier fühlen sich liberale Staaten mora-
lisch zur Intervention verpflichtet oder zu zynischen Bündnissen mit Diktatoren. 
Der 2. Teil dieses Aufsatzes gibt politische Empfehlungen für amerikanische Au-
ßenpolitik. Statt Nationalinteresse und Kräftegleichgewicht klare Prinzipien: keine 
liberale Staaten als Feinde haben und mit keinen illiberalen Staaten bedingungslose 
Bündnisse eingehen. Aber: auch in illiberalen Staaten nicht gewaltsam intervenie-
ren. Es wird deutlich, wie stark neben den Prinzipien die reale Existenz der anderen 
Weltmacht Sowjetunion Doyles Überlegungen prägt. 

 
Doyle, Michael W. 
Ways of War and Peace. – New York (u.a.) : Norton, 1997. – S. 251-300 Inter-
nationalism : Kant 
Kants Leistung für Internationale Beziehungen war, daß er gezeigt hat, daß Staaten-
system (systemic relations of states) und Politisches System (varieties of state beha-
vior) nicht isoliert von einander studiert werden können. Doyle referiert Zum ewigen 

Frieden, wobei er den 2. Definitivartikel ohne Begründung deutet, daß liberale Staa-
ten durch einen Friedensbund fortschreitend Frieden unter einander schaffen wer-
den. Die Garantie der Natur deutet er: nach vielen Fehlstarts werden die Nationen 
endlich zum Frieden bereit sein; ein Mechanismus, den er nur für liberale Staaten 
gegeben sieht. Daß die Zahl der liberalen Staaten zunimmt, kann Doyle mit Kant 
erklären durch den Mechanismus, daß Monarchien liberal werden müssen, wenig-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 538

stens den Handel fördern müssen, um international mithalten zu können. Die eigent-
liche „Logic of a separate peace“ unter Demokratien muß Doyle aber ohne Bezug 
auf Kant darstellen, formuliert aber die Definitivartikel in diesem Sinn um. 
Es folgt eine Diskussion von Zweifelsfällen des Demokratischen Friedens. Die poli-
tischen Ratschläge über den Umgang mit illiberalen Staaten sind stark geschrumpft, 
das Interventionsverbot spielt nach dem Ende der Sowjetunion keine Rolle mehr. 

 
Pogge, Thomas W. 
Kant’s Theory of Justice, in: Kant-Studien 79 (1988) 407-433 
Die Schriften der 1790er Jahre formulieren einen völlig neuen Ansatz in Kants Mo-
ralphilosophie: Statt kategorischem Imperativ eine strenge Trennung von Tugend-
pflichten (gegen mich selber, damit ich als Vernunftwesen gelten kann) und Rechts-
pflichten (um Konflikte mit anderen zu vermeiden oder zu regulieren). Ohne effek-
tives Recht gibt es keine Moralität. Der kategorische Imperativ, in dem jeder selber 
entscheidet, kann keine überpersönliche Sicherheit schaffen. Auch naturrechtliche 
Regeln sind unzulänglich. Einer muß entscheiden. Kant ist gezwungen, in seine 
politische Theorie das Hobbes’sche Parameter übernehmen. Staaten sind eine not-
wendige, aber keine hinreichende Bedingung für einen Rechtstaat, deshalb muß eine 
republikanische Verfassung gefordert werden. 
Diese Theorie verlangt einen Weltstaat, den will Kant aber vermeiden. Kants Argu-
mente sind unzureichend. Nationale Differenzen können keinen Unterschied der 
Gerechtigkeit begründen: Die real existierenden Nationalstaaten sind deshalb in-
ferior gegenüber dem Weltstaat. Daß ein Weltstaat uneffizient wäre und deshalb 
dem Naturzustand nahe kommen würde, muß heute kein zutreffendes Argument 
mehr sein. Daß ein Staat bereits ein Recht hat und deshalb nicht aufgelöst werden 
läßt Pogge nicht gelten – es kann doch die Pflicht des Souverän bestehen, auf einen 
Weltstaat hinzuarbeiten. Kants Rechtphilosophie beruht auf dem Dogma des absolu-
ten Souveräns – das sollte man als erstes aufgeben. Damit wird eine wirkliche Ge-
waltenteilung möglich, aber auch eine wirkliche Föderation. Dann würde es keinen 
Weltsouverän geben und doch eine zentrale Autorität mit genügend Gewalt gegen 
Widerstand. Das wäre stabiler als eine freie Assoziation und republikanischer, als 
ein Weltstaat sonst gedacht wird. 

 
Tesón, Fernando R. 
The Kantian theory of international law, in: Columbia Law Review 92 (1992) 
53-102 
Als kantianisch gilt Tesón nur die minimale These, daß internationales Recht und 
innerstaatlicher Rechtszustand unlösbar verbunden sind. Der 1. und 2. Definitivarti-
kel werden als Einheit genommen. Die Staaten müssen Republiken sein, weil das 
Völkerrecht auf einer Föderation von Republiken beruhen soll. Der 2. Definitivarti-
kel wird umgeschrieben: Es kann kein Völkerrecht geben, außer dem zwischen libe-
ralen Staaten. Es kann keinen Bund mit tyrannischen Staaten geben, denn allein die 
freiheitliche Verfassung legitimiert den internationalen Respekt für Staaten. Tesón 
besteht auf zwei klaren Abweichungen von Kant: einem Recht auf Revolution und 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 539 

einem Recht auf Weltstaat/Intervention. Die tyrannischen Staaten haben kein Recht, 
daß gegen sie nicht interveniert wird, ihre Bürger haben aber ein Recht darauf, daß 
interveniert wird. Deshalb haben die Bürger legitimer Staaten ein Recht frei zu be-
schließen, ob sie den Bürgern illegitimer Staaten helfen wollen. Kant war klar gegen 
Intervention, aber von seinem ganzen Denken her hätte er davon ausgehen müssen, 
daß Nichtintervention abhängig ist von der Einhaltung des ersten Definitivartikels. 
 
Fernando R.Tesón, A Philosophy of International Law. – Boulder, CO 1998 enthält 
außer diesem Aufsatz zusätzliche Beiträge, die sich von der Kant-Exegese freima-
chen oder auf ähnliche Weise Rawls gegen Rawls lesen. Eine Rezension dieses 
Buches durch Patrick Capps, The Kantian project in modern international legal 

theory, in: European Journal of International Law 12 (2001) 1003-1025 notiert Un-
terschiede zu anderen „Kantianern“ wie Anne-Marie Slaughter und Martti Kosken-
niemi und kritisiert Tesóns völliges Unverständnis für Kants Zentralmotiv der insti-
tutionellen/prozeduralen Sicht des Rechtes, das zwar in Moral gegründet sei, aber 
begrifflich streng unterschieden werden müsse. 

 
Soerensen, Georg 
Kant and Processes of Democratization : Consequences for Neorealist Thought, 
in: Journal of Peace Research 29 (1992) 397-414 
Formuliert die drei Definitivartikel so: die demokratische Konfliktschlichtungskul-
tur, die gegenseitigen Bindungen der Demokratien und die ökonomische Zusam-
menarbeit zwischen Demokratien. Ein Blick auf die Gegenwart zeigt nicht, daß es 
auf einen universalen Friedensbund alter und neuer Demokratien hinausläuft. Es gibt 
real nur den Friedensbund älterer westlicher Demokratien. Der Friedensbund ist 
deshalb eher eine Sicherheitsgemeinschaft, die durchaus in das neorealistische 
Weltbild paßt (auch wenn Mearsheimer das nicht glauben kann). 

 
MacMillan, John 
A Kantian Protest Against the Peculiar Discourse of Inter-liberal State Peace, 
in: Millennium 24 (1995) 549-562 
Neubearbeitung u.d.T.: Immanuel Kant and the Democatic Peace, in: Classical 
Theory in International Relations / ed. by Beate Jahn. – Cambridge : Cam-
bridge Univ. Pr., 2006 (Cambridge Studies in International Relations ; 103) S. 
52-73 
Die neuere Betonung der Liberalität der Staaten ist ein Versuch, den Unterschied 
zwischen liberalen und illiberalen Staaten hochzuspielen und die Selbstkritik libera-
ler Staaten zu unterdrücken. Daß der kantische Friedensbund als ein Bund liberaler 
Staaten verstanden wird, kommt allein aus diesem politischen Vorhaben. Kant hat 
zwar eine Beziehung zwischen Republik und Frieden gesehen, aber er hat keinen 
Platz für Demokratisierung als Technik; das ist für ihn ein langer Prozeß, wie die 
ganze Förderung des Friedens. Wichtig ist für Kant hingegen, die Verpflichtungen 
gegen andere Staaten einzuhalten, auch wenn man deren System nicht begrüßt. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 540

MacMillan besteht auf dem gleichen Status der Staaten im Völkerrecht, die allein 
eine rule of law möglich macht. 
Bezüglich des 1. Definitivartikels ist MacMillan skeptisch, daß mit Kants Begriff 
der Republik tatsächlich heutige demokratische und undemokratische Staaten unter-
schieden werden können. Dafür haben Demokratien viel zu wenig Partizipation in 
Fragen internationaler Politik. Im 2. Definitivartikel müsse „freie Staaten“ nach dem 
sonstigen Sprachgebrauch Kants „unabhängige Staaten“ meinen und die Skizze, daß 
ein solcher Friedensbund mit einer Republik beginnt, geht nicht davon aus, daß die 
weiteren Mitglieder auch Republiken sein sollen. In Idee zu einer allgemeinen Ge-

schichte denkt Kant auf jeden Fall, daß erst eine Internationale Organisation die 
Möglichkeit bietet, daß die Staaten Republiken werden können. Daß es bei Kant 
Republiken nicht zur Intervention bei Nichtrepubliken ermutigt werden, ist nicht 
Zurückhaltung aus Klugheit, sondern die Grundlage seiner Lehre, die Moral und 
Recht sorgfältig trennt. 

 
Habermas, Jürgen 
Kants Idee des ewigen Friedens – aus dem historischen Abstand von 200 Jah-
ren, in: Kritische Justiz 28 (1995) 293-319 
Neudruck in: Jürgen Habermas, Die Einbeziehung des Anderen : Studien zur 
politischen Theorie. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1996. – S. 192-236 
Eine um die Auseinandersetzung mit Carl Schmitt gekürzte Version in: Frieden 
durch Recht : Kants Friedensidee und das Problem einer neuen Weltordnung / 
hrsg. von Matthias Lutz-Bachmann und James Bohman. – Frankfurt am Main : 
Suhrkamp, 1996 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft ; 1269) S. 7-24  
Der ewige Frieden ist nur ein Symptom des weltbürgerlichen Zustandes. Mit der 
Beendigung des Naturzustandes zwischen Staaten wird das Völkerrecht aufhören. 
Das Weltbürgerrecht wird für immer gelten. Mit der Vollendung des Völkerbundes 
tritt bei Kant an die Stelle einer rechtlichen Bindung der Staaten, eine bloß morali-
sche Bindung. Habermas Revisionen bestehen darin, daß das Weltbürgerrecht so 
institutionalisiert werden muß, daß es die Regierungen bindet; daß jeder Mensch 
zugleich Staatsbürger und Weltbürger sein soll; daß Interventionen, die auf Demo-
kratisierung drängen, möglich sein müssen. 

 
Czempiel, Ernst-Otto 
Kants Theorem oder: Warum sind Demokratien (noch immer) nicht friedlich? 
in: Zeitschrift für internationale Beziehungen 3 (1996) 79-101 
Ein Protest gegen die statistische Erforschung des Demokratischen Friedens; nötig 
ist vielmehr Erforschung der tatsächlichen Entscheidungs- und Partizipationsprozes-
se. Diese Forschungen zeigen, daß die gegenwärtigen westlichen Demokratien noch 
nicht den Anforderungen, die Kant gestellt hat, entsprechen. Wenn Frieden an De-
mokratie gebunden ist, dann muß demokratische Außenpolitik vor allem (gewaltlo-
se) Demokratisierungspolitik sein. 
Den Friedensbund interpretiert Czempiel gegen philosophische Weltstaatphantasien 
als Abbau des Sicherheitsdilemmas durch Stärkung Internationaler Organisationen. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 541 

(Vgl. ebd. S. 123-132 Anmerkungen von Andrew Moravcsik zu Czempiels Aufsatz: 
Die Argumente, daß internationale Organisationen zum Frieden führen, sind theore-
tisch und empirisch schwach. „For the moment, only the ambiguous authority of 
Kant himself stands behind it.“) 

 
Maus, Ingeborg 
Volkssouveränität und das Prinzip der Nichtintervention in der Friedensphilo-
sophie Immanuel Kants, in: Einmischung erwünscht? : Menschenrechte in 
einer Welt der Bürgerkriege / hrsg. von Hauke Brunkhorst. – Frankfurt am 
Main : Fischer, 1998. – S. 88-116 
Die kantischen Republiken können nicht mit gegenwärtigen Staaten identifiziert 
werden, die Friedenswirkung der Staaten ist für Kant nur gegeben, bei „Realisierung 
jener Idee des ursprünglichen Vertrags“ und diese Realisierung ist nur asymptotisch 
möglich. Was Kant Republik nennt, ist nicht weniger, sondern mehr als das, was der 
heutige Begriff der Demokratie bezeichnet. Für Kant sind die politischen Systeme 
seiner Zeit vorläufig tolerierbar, wenn sie sich diesem Ziel annähern. Mehr Legiti-
mität haben auch unsere politischen Systeme nicht. 
Gegen neuere Lehren, die Souveränität nicht mehr als einen Rechtsbegriff erkennen 
(Beitz, Held, Habermas), betont sie, daß Kant die Staatssouveränität verteidigt, weil 
sie die Bedingung der Möglichkeit von Volkssouveränität ist. Es geht Kant nicht um 
„die faktische Besonderheit politischer Systeme, sondern die Besonderheit ihres 
Weges zu einer je spezifischen Republik“. Aus diesem Zusammenhang von Volks-
souveränität und Staatssouveränität folgt das rigide Verdikt gegen jede militärische 
Intervention. Das einzige, was Kant empfehlen kann, ist die Demokratie im eigenen 
Land zu entwickeln und sie in anderen zu unterstützen. 

 
Laberge, Pierre 
Kant on Justice and the Law of Nations, in: International Society : Diverse 
Ethical Perspectives / ed. by David R. Mapel and Terry Nardin. – Princeton, NJ 
: Princeton Univ. Pr., 1998 (The Ethikon Series in Comparative Ethics) S. 82-
102 
Die „kantianische” Aufgabe sei, die rechtliche Koexistenz aller freien Willen in der 
Gemeinsamen Welt zu schaffen. Letztlich hätte Kant alle Menschen der ganzen 
Welt in einem Vertrag zusammenfassen müssen. Nachdem er schon Staaten hat, 
muß er lavieren. 
Nach der „Friedrich-Tesón-These“ bilden nur Republiken einen Bund, nach der 
„progressive-conservative These“ wird jeder Staat für den Bund benötigt. Laberge 
gibt zu, daß die „Friedrich-Tesón-These“ nicht so richtig in Zum ewigen Frieden 
steht, verteidigt sie aber als eine „kantianische“ Position. Seine eigene Lösung ist 
überparteilich: Sowohl eine „progressive-conservative league“ (wie die Vereinten 
Nationen), als auch eine „Friedrich-Tesón league“ (wie die NATO) können als An-
satzpunkt der „world panrepublican league“ willkommen sein. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 542

Russett, Bruce ; Oneal, John R. 
Triangulating Peace : Democracy, Interdependence and International Organi-
zations. – New York (u.a.) : Norton, 2001. – 393 S. 
So wie die Debatte um den Demokratischen Frieden bei Doyle mit dem Hinweis auf 
Kant begann, endet die statistische Erforschung des Demokratischen Friedens bei 
Russett mit Kant. Das Dreieck des Friedens ist an einer (freien) Interpretation der 
drei Definitivartikel orientiert: Demokratie, Internationale Organisation, Ökonomi-
sche Beziehungen. Auf exegetische Fragen, ob Kant eine Föderation von liberalen 
Staaten oder irgendwelcher Staaten gemeint hat, müssen die Autoren nicht eingehen: 
alle drei Faktoren wirken unabhängig und gemeinsam wirken sie verstärkend. Von 
einem der drei Faktoren allein den Frieden zu erwarten, ist eine Überforderung. Das 
Buch endet (in Analogie zu Doyles ursprünglichem Aufsatz) mit Politikempfehlun-
gen gegen amerikanischen Unilateralismus: Die real existierende Friedenszustand 
zwischen den Demokratien muß bewahrt werden, indem die Partner respektiert 
werden, und um neue Partner verstärkt werden. Statt auf Gewalt muß auf Demokra-
tie, Interdependenz und internationale Zusammenarbeit gesetzt werden. 
 
Cavallar, Georg 
Kantian Perspectives on Democratic Peace : Alternatives to Doyle, in: Review 
of International Studies 27 (2001) 229-248 
Kritisiert Doyles Versuch, Kants transzendentale Forderungen zu empirisch prüfba-
ren Fakten umzudeuten. Bei Kant sind alle Staaten moralische Personen, egal wie 
weit sie in der Überwindung des Naturzustandes gekommen sind. Die Intervention 
ist deshalb bei Kant prinzipiell verboten. Kant ist viel zu sehr an Rechtsprozeduren 
orientiert, als daß er einem Staat erlauben könnte, über andere Staaten zu urteilen, 
sie in eine Föderation zu zwingen oder ihnen eine republikanische Konstitution 
aufzudrängen. Freilich hat Kant keine totalitären Regime vorhergesehen. Wir benö-
tigen klarere Angaben, wann eine Intervention gerechtfertigt ist; gewöhnliche Illibe-
ralität reicht jedenfalls nicht. 
Die Föderation freier Staaten, die Doyle als Föderation liberaler Staaten ansieht, 
sieht Cavallar als einen Völkerbund/Vereinte Nationen, der alle friedensbereiten 
Staaten aufnimmt. Das Argument beruht nicht auf expliziten Äußerungen Kants, 
sondern auf einer Interpretation von Kants Theorie überhaupt: Zur Beendigung der 
internationalen Anarchie braucht Kant alle Staaten; ein Bund bestimmter Staaten 
verschiebt nur das Sicherheitsdilemma. In Idee zu einer allgemeinen Geschichte in 

weltbürgerlicher Absicht kann Kant deshalb auch den umgekehrten Mechanismus 
vortragen: Als Mitglieder eines Völkerbundes können Staaten liberaler werden. 
 
Williams, Michael C. 
The Discipline of the Democratic Peace : Kant, Liberalism, and the Social Con-
struction of Security Communities, in: European Journal of International Rela-
tions 7 (2001) 525-553 
Neubearbeitung u.d.T.: The Discipline of the Democratic Peace : Kant, Liberal-
ism, and Symbolic Power, in: Michael C. Williams, Culture and Security : 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 543 

Symbolic Power and the Politics of International Security. – New York (u.a.) : 
Routledge, 2007. – S. 42-61 
Die Grundlage des Demokratischen Friedens ist Anerkennung. Das liberale Selbst 
kann tolerant sein, aber nur wenn die Anderen (im Prinzip) diesen Liberalismus und 
die Disziplin, die er auferlegt, akzeptieren. In der Rechtslehre verlangt Kant von 
Gesellschaften, ihren Nachbarn eine Garantie ihres Wohlverhaltens abzulegen. Staa-
tenlose Gesellschaften können gezwungen werden, in einen staatlichen Verband 
einzutreten. Die Staaten haben ein Recht Unsicherheit zu bekämpfen, auch wenn 
keine direkte Drohung vorliegt. Diese Selbstzuschreibung als liberal bildet eine 
Gemeinsamkeit zwischen den liberalen Staaten gegen die als undiszipliniert wahr-
genommenen Staaten. Das ist der Grund für die Beliebtheit Kants in der Situation 
nach dem Kalten Krieg. „Far from being a simple empirical description or moral 
imperative, the Kantian peace also represents and illustrates a multi-layered identity 
strategy.“ 
 
Jahn, Beate 
Kant, Mill, and Illiberal Legacies in International Affairs, in: International 
Organization 59 (2005) 177-207 
Neubearbeitung u.d.T.: Classical Smoke, Classical Mirror : Kant and Mill in 
Liberal International Relations Theory, in: Classical Theory in International 
Relations / ed. by Beate Jahn. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2006 (Cam-
bridge Studies in International Relations ; 103) S. 178-203 
Kritik an Kant-Vereinnahmung für neuere Interventionspolitik: Doyle, Beitz, Archi-
bugi, Linklater, Held. Sowohl die normative wie die empirische Spielart dieses Libe-
ralismus identifiziert real existierende Staaten als ausreichend liberal, um ihnen 
Souveränität und Schutz gegen Intervention zuzusprechen, während andere Staaten 
als so illiberal klassifiziert werden, daß ihnen kein Schutz vor Interventionen zu-
steht. Die Theorie des Demokratischen Friedens hat die Dialektik von Natur/Ge-
schichte und Vernunft/Theorie nicht begriffen. An die Stelle von Kants Universalis-
mus tritt eine Privilegierung europäischer Staaten. Das kantische Prinzip der Staa-
tengleichheit und absoluter Nichtintervention wird genauso wenig beachtet wie der 
Grundsatz, daß Konstitutionen auf Konsens beruhen müssen und nicht von außen 
kommen können. 
Jahn fordert eine historisierende Lektüre: der 1. Definitivartikel ist gegen Kriegslust 
absoluter Staaten gerichtet; der 2. Definitivartikel kann nicht nur liberalen Staaten 
meinen, weil Kant sein Preußen einschließt, gewiß kein liberaler Staat; der 3. Defi-
nitivartikel schließt den alten Kolonialismus aus (und die heutige Praxis von IMF 
und WTO). 
Im 2. Teil des Aufsatzes argumentiert Jahn, daß als Klassiker der kritisierten „Kanti-
aner“ eher John Stuart Mill in Frage kommt. 

 
Müller, Harald 
Kants Schurkenstaat : “der ungerechte Feind” und die Selbstermächtigung 
zum Krieg, in: Den Krieg überdenken : Kriegsbegriffe und Kriegstheorien in 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 544

der Kontroverse / hrsg. von Anna Geis. – Baden-Baden : Nomos-Verl.-Ges. 
2006 (Schriftenreihe der Sektion Politische Theorien und Ideengeschichte in 
der Deutschen Vereinigung für Politische Wissenschaft ; 6) S. 229-249 
Kant hält sein absolutes Interventionsgebot aufrecht, obwohl er mit dem Begriff des 
„ungerechten Feindes“ durchaus eine Entsprechung zum Schurkenstaat kannte. Der 
normale Herrscher will seine Herrschaft erhalten, muß dafür Ökonomie fördern und 
öffnet deshalb langfristig seinen Staat dem Recht. In diesen Prozeß durch eine Inter-
vention einzugreifen, ist nicht gerechtfertigt. Der ungerechte Feind hat im Sinne, die 
Entwicklung der Menschheitsgeschichte hin zu einem Rechtverhältnis aufzuhalten. 
Diese Position ist eine Denknotwendigkeit der liberalen politischen Theorie und 
spätestens seit dem 2. Weltkrieg und Auschwitz auch als Realität erwiesen. Eine 
liberale Theorie muß deshalb eine spezifisch demokratische Militanz erhalten. Es 
ergibt sich eine Notwendigkeit, nichtdemokratische Staaten auf einer Skala von 
entwicklungsfähigen Kooperationspartnern bis zu „ungerechten Feinden“ einzustu-
fen. Diese Einstufung ist nur empirisch feststellbar. Es gibt keinen Königsweg aus 
dem Risiko zwischen tödlicher Bedrohung der Demokratien und demokratisch-
interventionistischer Überreaktion. Es gibt nur Verfahren, die den Entschei-
dungsprozeß an öffentliche und parlamentarische Debatten binden und international 
Verpflichtung auf Institutionen der Weltgesellschaft verlangen. 

7.4.2 Herder  

Johann Gottfried (von) Herder, 1744-1803, geboren in Mohrungen in Ostpreußen als 
Sohn eines Kantors. Lehrer und Geistlicher in Riga, Hofprediger in Bückeburg, 
Generalsuperintendent in Weimar. Dichter, Übersetzer, Sammler von Volksliedern 
(vieler Völker), Literaturkritiker, Schriften zur Ästhetik, Geschichtsphilosophie, 
Metaphysik. Anreger Goethes und des Sturm und Drang. Autor verschiedener zeit-
schriftenartiger Lehrschriften zur Beförderung der Humanität. 

 
Biographie: 
Rudolf Haym, Herder nach seinem Leben und seinen Werken. – Berlin 1877-1885 
(Neudrucke 1954 und 1978) 
Robert T. Clark, Jr., Herder : his Life and Thought. – Berkeley 1955. 

 
Zur Einführung: 
Jens Heise, Johann Gottfried Herder zur Einführung. – Hamburg 2006. 

 
Überblick über die diversen Tätigkeitsfelder Herders: 
Nationen und Kulturen ; zum 250. Geburtstag Johann Gottfried Herders / hrsg. von 
Regine Otto. – Würzburg 1996 
Herder im Spiegel der Zeiten : Verwerfungen der Rezeptionsgeschichte und Chan-
cen einer Relektüre / hrsg. von Tilmann Borsche. – München 2006. 

 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493 - am 22.01.2026, 03:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

