
Anthropos  106.2011

723Rezensionen

ny’s when he taught at Ohio State University, the other 
on Dusun notions about illness and healing in Brunei Da-
russalam, where Anthony has most recently been teach-
ing, and where, also, Pauline worked with him. Finally, 
Part Seven “A Fascination for Religious Diversity, Myth, 
and Ritual” again follows an enduring interest of Pauline, 
whose father was once a Lutheran pastor and who had 
lived much of her life in Asia, as Deborah Akers points 
out in her chap. 17. Chapter 19 is by the distinguished an-
thropologist of Thailand, Paul Cohen, and it is on mobil-
ity and residence in the Upper Mekong, and its connec-
tion with Buddhist ideals of pilgrimage. It also deals with 
the way pilgrimage and the related mobility create, for 
the Lue of Lao, wide kinship connections. Chapter 20, by 
Gregory Forth, is “Transformation and Replacement. A 
Comparison of Some Indonesian Bird Myths.” This chap-
ter, by another distinguished anthropologist of Indonesia, 
who stayed briefly with the Walkers in Singapore, con-
nects up with Pauline’s interest in natural history, e.g., 
her membership in the Brunei Nature Society. The final 
chapter (21) is by Donald Tayler, sometime a curator of 
Oxford’s Pitt-Rivers Museum, who was a contemporary 
of Anthony’s at Oxford. It concerns the Sacred Mountain 
of the Ika of Colombia. The appendix (421 – ​453) is An-
thony Walker’s compilation of Pauline’s very consider-
able writings (1957 – ​2005) on most or all the subjects the 
contributed essays deal with. It is notable that much of her 
corpus was itself ethnographic, concerning the peoples in 
India and Southeast Asia that Anthony worked with. This 
gives one a fair insight into the essentially collaborative 
work of an interested spouse in serious fieldwork! There 
follows a very useful index and glossary.

F. K. Lehman

Wang-Riese, Xiaobing, and Thomas O. Höllmann 
(eds.): Time and Ritual in Early China. Wiesbaden: Har-
rassowitz Verlag, 2009. 209 pp. ISBN 978-3-447-06106-3.  
(Asiatische Forschungen, 153) Price: € 38.00

Viel wird über transpazifische Zusammenhänge zwi-
schen China und Mesoamerika spekuliert. Objektkultur, 
Schrift, Ritus und Kalender legen Verbindungen nahe, 
welche die alten Kulturen in Kontakt und Austausch ge-
bracht haben mögen. Gefördert von der Volkswagenstif-
tung organisierte das Tandem-Projekt “Writing, Ritual, 
and Cultural Memory – Comparing Ancient China and 
Mesoamerica” eine internationale Konferenz zum Thema 
“Writing, Ritual, and Cultural Memory in Early States” 
2007 in München. Die acht Kapitel des vorliegenden Bu-
ches stellen eine Auswahl der zentralen chinesischen 
Beiträge zu dieser Konferenz dar, der mesoamerikani-
sche Teil der Konferenz ist aus methodischen Gründen 
nicht aufgenommen worden, weil eine Vergleichbarkeit 
sich in dem frühen Stadium des Projektes noch nicht zei-
gen lässt. Es ist hilfreich, diesen Entstehungshintergrund 
des Buches zu kennen, wenn man die Zusammenstellung 
der sehr heterogenen Beiträge unter diesem breiten Titel 
verstehen möchte. Sie sind als komparative Studien ent-
worfen worden, die kommunikativ gemeint ihr je eigenes 
mesoamerikanisches Gegenüber in der Vorstellungswelt 

der Autoren hatten. “The problem is clear”, so beginnt 
die Einleitung des Buches, “time is a concept that is not 
easy to grasp” (9). Dabei ging es bei der Konferenz gar 
nicht um Zeitkonzepte. Auch im weiteren Verlauf ver-
mag die Einleitung trotz aller Bemühung keine systema-
tische Einheit unter den Kapiteln des Buches herzustel-
len und hätte dies meines Erachtens auch gar nicht zu 
versuchen brauchen. Denn die Beiträge haben beste Re-
ferenzen. Sie stammen so gut wie durchweg von interna-
tional renommierten Experten aus den USA, China und 
dem deutschsprachigen Raum und gründen allesamt in 
deren erstklassiger eigener Forschung im Feld der Shang 
und Zhou Texte. 

Edward Shaughnessy eröffnet den Band mit einer 
Studie über die vier Datierungsbegriffe chuji, jisheng-
po, jiwang und jisipo, die in vielen West-Zhou-zeitlichen 
Bronzeinschriften auftauchen und von denen nicht be-
kannt ist, ob sie einen bestimmten Tag oder eine Zeit
periode bezeichnen, und welche(n). Auf der Grundlage 
neuer Funde datierter Bronzen prüft Shaughnessy die 
weit verbreitete These Wang Guoweis, dass es sich um 
Bezeichnungen von Mondquartalen handele, verifiziert 
sie grundsätzlich und modifiziert sie etwas. Chuji be-
zeichnet demnach den ersten bis sechsten, siebten oder 
achten Tag des Mondmonats, jishengpo den siebten, ach-
ten oder neunten bis 14. oder 15. Tag, jiwang den 15. oder 
16. bis 22. oder 23. und jisipo den 22. oder 23. bis zum 
Ende des Monats. Diese relativ stabile Bedeutung der Be-
griffe erlangt er durch eine methodisch flexible Arbeits-
weise, welche mit unverlässlichen Schaltmonaten, unter-
schiedlichen Kalendern und verschiedenen Mondphasen 
innerhalb eines Mondmonats operiert und so im Hinblick 
auf diese vier Begriffe zu dem Schluss kommt, dass “as 
long as we allow for just a bit of grey, they can certainly 
be used in the future as constants in the attempt to under-
stand the other components of date notations” (32). Da 
mag man nur hoffen, dass das Grau diese Klarheit nicht 
verdunkelt. 

Ken-ichi Takashima schließt sich mit einer Untersu-
chung an, in der er ebenfalls die Bedeutung von Begriffen 
in Auseinandersetzung mit Wang Guowei diskutiert. Auf 
der Grundlage der inzwischen gut aufgearbeiteten Ora-
kelknocheninschriften untersucht er zunächst die Bedeu-
tung der Begriffe ji und si, die ursprünglich zwei ganz un-
terschiedliche Dinge bezeichneten, bis sie als Binom im 
Opferkontext verwendet werden und im modernen Chine-
sisch heute noch “opfern” bedeuten. In einer äußerst ge-
lehrigen und nicht immer nachvollziehbaren (“after some 
thought, the hypothesis I would like to test is …”) philo-
logischen Untersuchung kommt er zu dem Ergebnis, dass 
ji ursprünglich wohl so etwas wie “Hackfleisch” bzw. “et-
was in Stücke / zu Hackfleisch schneiden” bedeutete, was 
dann bedeutsam im Opferkontext wurde, und si so etwas 
wie Befragung, Voraussicht und göttliche Leitung (provi-
dence) im divinatorischen und rituellen Kontext. Si wird 
später dann zeitlich konnotiert und bezeichnet ein Jahres-
zeitenritual ebenso wie eine Zeitperiode.

Liú Yuán klassifiziert in seinem Beitrag Opfer in sol-
che, die ein spezifisches Anliegen verfolgen, und solche, 
welche einen generellen Charakter haben. Diese Zwei-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-723 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-723


724

Anthropos  106.2011

Rezensionen

teilung erinnert an die Klassifikation in kalendarische 
Wiederholungsriten und kasuale Krisenriten, die man in 
manchen Ritentheorien findet. Seine Hauptthese ist, dass 
zwischen der Shang- und Chunqiu-Zeit erstere ab- und 
letztere zunahmen. Auf der Grundlage einer breit ange-
legten Studie von Opferbegriffen in Orakelknochen- und 
Bronzeinschriften sowie Ritualtexten nimmt er eine Neu-
ordnung der Opfer vor, die sich nicht an deren Namen, 
sondern an deren Funktion und der dahinter liegenden In-
tention orientiert. 

Eine ähnliche Einteilung in unterschiedliche Klas-
sen unternimmt auch Robert Gassmann in seiner Analyse 
des Graphems xiao, das gemeinhin mit “kindliche Pietät” 
übersetzt wird, die allerdings, wie Gassmann zeigt, ge-
genüber lebenden Eltern, verstorbenen Eltern sowie an-
deren verstorbenen Ahnen ausgeübt und in verschiedenen 
rituellen Kontexten von Herrschaftsnachfolge auch un-
terschiedliche Bedeutungen annehmen konnten. Um dies 
nachzuweisen, interpretiert Gassmann eine Anzahl von 
Narrativen, die mit historischen Persönlichkeiten verbun-
den sind, welche das Epitheton xiao im Namen tragen, um 
zu zeigen, nach welchen Kriterien diese Epitheta jeweils 
vergeben wurden. Er zeigt anhand der Narrative, dass das 
Epitheton xiao mit der Östlichen Zhou zunehmend auf der 
Grundlage einer gegenüber den Eltern ausgeübten Pietät 
und immer weniger aufgrund einer den Ahnen gegenüber 
praktizierten Pietät erlangt wurde, was in seinen Augen 
direkt den Niedergang der alten “geneataktischen” zhao-
mu-Verwandtschaftsordnung spiegelt.

Liú Xuéshùn schließt sich mit einem Beitrag zur Ent-
wicklung früher Kalender (bis Westliche Han) an. Er 
zeigt, dass diese Entwicklung aufgrund der Einführung 
neuer Kalender durch neue Herrscher keineswegs linear 
verlief, sondern oftmals zur Wiederbelebung von Elemen-
ten führte, die im früheren Kalender aufgegeben worden 
waren. So wurden in der chinesischen Geschichte dreimal 
Schaltmonate am Ende des Jahres durch Schaltmonate in-
nerhalb des Jahres ersetzt, bevor sich das als beständiges 
Element des chinesischen Kalenders im Jahre 104 v. Chr. 
unter Han Wudi festigte. 

Ein weiterer Beitrag zum Kalender kommt von Ma-
ria Khayutina, die besonders die soziologischen Impli-
kationen der kalendarischen Jahresaufzeichnungen in 
Bronzeinschriften der Westlichen Zhou untersucht. Da-
für fragt sie besonders nach dem Status und der Funk
tion der Datierungsangaben in den Bronzeinschriften und 
der Funktion von Zeitbegriffen allgemein für das kultu-
relle Gedächtnis. Khayutina zeigt, dass Ortsangaben in 
den frühen Bronzen den weitaus stärkeren Bezugspunkt 
für Ereignisse darstellen und Zeitangaben erst allmählich 
an Wichtigkeit gewinnen. Sie erklärt dies mit der zuneh-
menden Bürokratisierung des Zhou-Staates und der zu-
nehmenden Formalisierung und Standardisierung büro-
kratischer Prozeduren, die “korrekt datierte” Dokumente 
verlangten. Die abnehmende Mobilität der Zhou-Könige 
führte auch zu einer Restrukturierung des textuellen Ge-
dächtnisses in Begriffen von Zeit statt in örtlich gebunde-
nen Erinnerungen, da die wichtigsten Ereignisse immer 
mehr an denselben Orten stattfanden. Andere Bezug-
nahmen auf den königlichen Kalender erklärt Khayutina 

durch eine dichte soziologische Kontextualisierung der 
entsprechenden Texte unter anderem mit ordnungs- und 
machtpolitischen Motiven. Der Beitrag legt durch seine 
vielen kontextualisierenden Details nicht nur überzeugen-
de Erklärungen für die Frage nach der unterschiedlichen 
Vollständigkeit der Datierungseinträge vor, sondern gibt 
gleichzeitig auch einen wunderbaren Einblick in Gesell-
schaft, Politik und Kultur der Westlichen Zhou.

Liú Lèxián untersucht lokale Unterschiede in chrono-
mantischen Texten (rishu), die in Gräbern aus dem 3. und 
2. Jh. v. Chr. gefunden wurden. Er vergleicht die divinato-
rischen Methoden zwischen einem Text aus Chu (Jiudian) 
und einem aus Qin (Fangmatan) und zeigt, dass zwar ei-
nige systematische, nicht aber grundsätzlich prinzipielle 
Unterschiede in der Art der Tagewählerei zwischen diesen 
Texten bestehen. Liú zeigt anhand späterer Befunde aus 
der Hanzeit, dass die meisten Chu-Systeme der Tagewäh-
lerei von den Qin-Systemen abgelöst wurden.

Xiaobing Wang-Riese beschließt mit ihrem Kapitel 
über Zukunftskonzeptionen der Shang- und Zhou-Pe-
riode das Buch. Anhand von Orakelknocheninschriften 
zeigt sie, dass die Shang in ihren Divinationen viel mehr 
mit gegenwärtigen Angelegenheiten beschäftigt waren 
als mit Dingen in der fernen Zukunft. Dagegen stellt sie 
die Bronzeinschriften, die nach ihrer Analyse eine viel 
stärkere Ausrichtung auf die Zukunft (zehntausend Jahre 
ohne Ende) aufweisen. Die Zukunftssuperlative steigen 
bis zur Mitte der Westlichen Zhou und werden dann all-
mählich aufgegeben. In einer genaueren Untersuchung 
einzelner Inschriften und Begriffe kommt Wang-Riese 
zu der Schlussfolgerung, dass die hinter den Zukunfts-
bezeichnungen stehenden Konzeptionen vermutlich sehr 
viel vager waren als die genauen zeitlichen Bezüge zur 
Vergangenheit.

Am Ende des Buches findet sich eine Gesamtbiblio-
grafie, ein Index und eine Liste der Beitragenden. Im 
gesamten Buch werden Langzeichen verwendet, viele 
Beiträge enthalten ausführliche tabellarische Dokumen-
tationen und Veranschaulichungen.

Wie aus der Besprechung der Einzelbeiträge deutlich 
geworden sein mag, handelt es sich um eine Sammlung 
hochspezifischer und sehr substantieller Forschungsbei-
träge, die sich nur in den wenigsten Fällen interdiszipli-
när einfach erschließen. Das Buch ist ein äußerst berei-
cherndes Fachwerk für Sinologen, die sich mit shang- und 
zhouzeitlichem China beschäftigen. Da die meisten ar-
chäologischen Artefakte der Shang- und frühen Zhou-Zeit 
aus dem rituellen Kontext stammen, ist “Ritual” nicht so 
sehr ein signifikant einigendes Merkmal der acht Beiträge 
wie deren Fokus auf Textanalyse. Alle acht Autoren ana-
lysieren Texte, keine archäologischen Objekte. Insofern 
verbindet sie am ehesten so etwas wie die philologische 
Erschließung von rituellen und kalendarischen Konzep-
ten und Praktiken im historischen Wandel der Shang- und 
Zhou-Zeit.  Joachim Gentz 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-723 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-723

