Rezensionen

ny’s when he taught at Ohio State University, the other
on Dusun notions about illness and healing in Brunei Da-
russalam, where Anthony has most recently been teach-
ing, and where, also, Pauline worked with him. Finally,
Part Seven “A Fascination for Religious Diversity, Myth,
and Ritual” again follows an enduring interest of Pauline,
whose father was once a Lutheran pastor and who had
lived much of her life in Asia, as Deborah Akers points
out in her chap. 17. Chapter 19 is by the distinguished an-
thropologist of Thailand, Paul Cohen, and it is on mobil-
ity and residence in the Upper Mekong, and its connec-
tion with Buddhist ideals of pilgrimage. It also deals with
the way pilgrimage and the related mobility create, for
the Lue of Lao, wide kinship connections. Chapter 20, by
Gregory Forth, is “Transformation and Replacement. A
Comparison of Some Indonesian Bird Myths.” This chap-
ter, by another distinguished anthropologist of Indonesia,
who stayed briefly with the Walkers in Singapore, con-
nects up with Pauline’s interest in natural history, e.g.,
her membership in the Brunei Nature Society. The final
chapter (21) is by Donald Tayler, sometime a curator of
Oxford’s Pitt-Rivers Museum, who was a contemporary
of Anthony’s at Oxford. It concerns the Sacred Mountain
of the Ika of Colombia. The appendix (421-453) is An-
thony Walker’s compilation of Pauline’s very consider-
able writings (1957-2005) on most or all the subjects the
contributed essays deal with. It is notable that much of her
corpus was itself ethnographic, concerning the peoples in
India and Southeast Asia that Anthony worked with. This
gives one a fair insight into the essentially collaborative
work of an interested spouse in serious fieldwork! There
follows a very useful index and glossary.

F. K. Lehman

Wang-Riese, Xiaobing, and Thomas O. Hollmann
(eds.): Time and Ritual in Early China. Wiesbaden: Har-
rassowitz Verlag, 2009. 209 pp. ISBN 978-3-447-06106-3.
(Asiatische Forschungen, 153) Price: € 38.00

Viel wird iiber transpazifische Zusammenhinge zwi-
schen China und Mesoamerika spekuliert. Objektkultur,
Schrift, Ritus und Kalender legen Verbindungen nahe,
welche die alten Kulturen in Kontakt und Austausch ge-
bracht haben mogen. Gefordert von der Volkswagenstif-
tung organisierte das Tandem-Projekt “Writing, Ritual,
and Cultural Memory — Comparing Ancient China and
Mesoamerica” eine internationale Konferenz zum Thema
“Writing, Ritual, and Cultural Memory in Early States”
2007 in Miinchen. Die acht Kapitel des vorliegenden Bu-
ches stellen eine Auswahl der zentralen chinesischen
Beitridge zu dieser Konferenz dar, der mesoamerikani-
sche Teil der Konferenz ist aus methodischen Griinden
nicht aufgenommen worden, weil eine Vergleichbarkeit
sich in dem frithen Stadium des Projektes noch nicht zei-
gen ldsst. Es ist hilfreich, diesen Entstehungshintergrund
des Buches zu kennen, wenn man die Zusammenstellung
der sehr heterogenen Beitrige unter diesem breiten Titel
verstehen mochte. Sie sind als komparative Studien ent-
worfen worden, die kommunikativ gemeint ihr je eigenes
mesoamerikanisches Gegeniiber in der Vorstellungswelt

Anthropos 106.2011

1P 216.73.218711,
Inhat

723

der Autoren hatten. “The problem is clear”, so beginnt
die Einleitung des Buches, “time is a concept that is not
easy to grasp” (9). Dabei ging es bei der Konferenz gar
nicht um Zeitkonzepte. Auch im weiteren Verlauf ver-
mag die Einleitung trotz aller Bemiihung keine systema-
tische Einheit unter den Kapiteln des Buches herzustel-
len und hitte dies meines Erachtens auch gar nicht zu
versuchen brauchen. Denn die Beitriige haben beste Re-
ferenzen. Sie stammen so gut wie durchweg von interna-
tional renommierten Experten aus den USA, China und
dem deutschsprachigen Raum und griinden allesamt in
deren erstklassiger eigener Forschung im Feld der Shang
und Zhou Texte.

Edward Shaughnessy eroffnet den Band mit einer
Studie iiber die vier Datierungsbegrifte chuji, jisheng-
po, jiwang und jisipo, die in vielen West-Zhou-zeitlichen
Bronzeinschriften auftauchen und von denen nicht be-
kannt ist, ob sie einen bestimmten Tag oder eine Zeit-
periode bezeichnen, und welche(n). Auf der Grundlage
neuer Funde datierter Bronzen priift Shaughnessy die
weit verbreitete These Wang Guoweis, dass es sich um
Bezeichnungen von Mondquartalen handele, verifiziert
sie grundsitzlich und modifiziert sie etwas. Chuji be-
zeichnet demnach den ersten bis sechsten, siebten oder
achten Tag des Mondmonats, jishengpo den siebten, ach-
ten oder neunten bis 14. oder 15. Tag, jiwang den 15. oder
16. bis 22. oder 23. und jisipo den 22. oder 23. bis zum
Ende des Monats. Diese relativ stabile Bedeutung der Be-
griffe erlangt er durch eine methodisch flexible Arbeits-
weise, welche mit unverlisslichen Schaltmonaten, unter-
schiedlichen Kalendern und verschiedenen Mondphasen
innerhalb eines Mondmonats operiert und so im Hinblick
auf diese vier Begriffe zu dem Schluss kommt, dass “as
long as we allow for just a bit of grey, they can certainly
be used in the future as constants in the attempt to under-
stand the other components of date notations” (32). Da
mag man nur hoffen, dass das Grau diese Klarheit nicht
verdunkelt.

Ken-ichi Takashima schlie3t sich mit einer Untersu-
chung an, in der er ebenfalls die Bedeutung von Begriffen
in Auseinandersetzung mit Wang Guowei diskutiert. Auf
der Grundlage der inzwischen gut aufgearbeiteten Ora-
kelknocheninschriften untersucht er zunichst die Bedeu-
tung der Begriffe ji und si, die urspriinglich zwei ganz un-
terschiedliche Dinge bezeichneten, bis sie als Binom im
Opferkontext verwendet werden und im modernen Chine-
sisch heute noch “opfern” bedeuten. In einer duBerst ge-
lehrigen und nicht immer nachvollziehbaren (“after some
thought, the hypothesis I would like to test is ...”) philo-
logischen Untersuchung kommt er zu dem Ergebnis, dass
Ji urspriinglich wohl so etwas wie “Hackfleisch” bzw. “et-
was in Stiicke / zu Hackfleisch schneiden” bedeutete, was
dann bedeutsam im Opferkontext wurde, und si so etwas
wie Befragung, Voraussicht und gottliche Leitung (provi-
dence) im divinatorischen und rituellen Kontext. Si wird
spater dann zeitlich konnotiert und bezeichnet ein Jahres-
zeitenritual ebenso wie eine Zeitperiode.

Lid Yuan klassifiziert in seinem Beitrag Opfer in sol-
che, die ein spezifisches Anliegen verfolgen, und solche,
welche einen generellen Charakter haben. Diese Zwei-

12.01.2026, 05:39:25. @ Urhsbemschtiich geschitzter Inhalt, Ohne gesondarts
1r oder In KI-Sy: .

Erlaubnis Ist its Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-723

724

teilung erinnert an die Klassifikation in kalendarische
Wiederholungsriten und kasuale Krisenriten, die man in
manchen Ritentheorien findet. Seine Hauptthese ist, dass
zwischen der Shang- und Chungiu-Zeit erstere ab- und
letztere zunahmen. Auf der Grundlage einer breit ange-
legten Studie von Opferbegriffen in Orakelknochen- und
Bronzeinschriften sowie Ritualtexten nimmt er eine Neu-
ordnung der Opfer vor, die sich nicht an deren Namen,
sondern an deren Funktion und der dahinter liegenden In-
tention orientiert.

Eine &dhnliche Einteilung in unterschiedliche Klas-
sen unternimmt auch Robert Gassmann in seiner Analyse
des Graphems xiao, das gemeinhin mit “kindliche Pietit”
iibersetzt wird, die allerdings, wie Gassmann zeigt, ge-
geniiber lebenden Eltern, verstorbenen Eltern sowie an-
deren verstorbenen Ahnen ausgeiibt und in verschiedenen
rituellen Kontexten von Herrschaftsnachfolge auch un-
terschiedliche Bedeutungen annehmen konnten. Um dies
nachzuweisen, interpretiert Gassmann eine Anzahl von
Narrativen, die mit historischen Personlichkeiten verbun-
den sind, welche das Epitheton xiao im Namen tragen, um
zu zeigen, nach welchen Kriterien diese Epitheta jeweils
vergeben wurden. Er zeigt anhand der Narrative, dass das
Epitheton xiao mit der Ostlichen Zhou zunehmend auf der
Grundlage einer gegeniiber den Eltern ausgetibten Pietiit
und immer weniger aufgrund einer den Ahnen gegeniiber
praktizierten Pietét erlangt wurde, was in seinen Augen
direkt den Niedergang der alten “geneataktischen” zhao-
mu-Verwandtschaftsordnung spiegelt.

Lit Xuéshun schlieB3t sich mit einem Beitrag zur Ent-
wicklung frither Kalender (bis Westliche Han) an. Er
zeigt, dass diese Entwicklung aufgrund der Einfiihrung
neuer Kalender durch neue Herrscher keineswegs linear
verlief, sondern oftmals zur Wiederbelebung von Elemen-
ten fiihrte, die im fritheren Kalender aufgegeben worden
waren. So wurden in der chinesischen Geschichte dreimal
Schaltmonate am Ende des Jahres durch Schaltmonate in-
nerhalb des Jahres ersetzt, bevor sich das als bestindiges
Element des chinesischen Kalenders im Jahre 104 v. Chr.
unter Han Wudi festigte.

Ein weiterer Beitrag zum Kalender kommt von Ma-
ria Khayutina, die besonders die soziologischen Impli-
kationen der kalendarischen Jahresaufzeichnungen in
Bronzeinschriften der Westlichen Zhou untersucht. Da-
fiir fragt sie besonders nach dem Status und der Funk-
tion der Datierungsangaben in den Bronzeinschriften und
der Funktion von Zeitbegriffen allgemein fiir das kultu-
relle Gedichtnis. Khayutina zeigt, dass Ortsangaben in
den frithen Bronzen den weitaus stirkeren Bezugspunkt
fiir Ereignisse darstellen und Zeitangaben erst allmihlich
an Wichtigkeit gewinnen. Sie erkldrt dies mit der zuneh-
menden Biirokratisierung des Zhou-Staates und der zu-
nehmenden Formalisierung und Standardisierung biiro-
kratischer Prozeduren, die “korrekt datierte” Dokumente
verlangten. Die abnehmende Mobilitédt der Zhou-Konige
fiihrte auch zu einer Restrukturierung des textuellen Ge-
didchtnisses in Begriffen von Zeit statt in 6rtlich gebunde-
nen Erinnerungen, da die wichtigsten Ereignisse immer
mehr an denselben Orten stattfanden. Andere Bezug-
nahmen auf den koniglichen Kalender erklédrt Khayutina

Rezensionen

durch eine dichte soziologische Kontextualisierung der
entsprechenden Texte unter anderem mit ordnungs- und
machtpolitischen Motiven. Der Beitrag legt durch seine
vielen kontextualisierenden Details nicht nur tiberzeugen-
de Erkldrungen fiir die Frage nach der unterschiedlichen
Vollstiandigkeit der Datierungseintrige vor, sondern gibt
gleichzeitig auch einen wunderbaren Einblick in Gesell-
schaft, Politik und Kultur der Westlichen Zhou.

Lid Lexidn untersucht lokale Unterschiede in chrono-
mantischen Texten (rishu), die in Griabern aus dem 3. und
2. Jh. v. Chr. gefunden wurden. Er vergleicht die divinato-
rischen Methoden zwischen einem Text aus Chu (Jiudian)
und einem aus Qin (Fangmatan) und zeigt, dass zwar ei-
nige systematische, nicht aber grundsitzlich prinzipielle
Unterschiede in der Art der Tagewihlerei zwischen diesen
Texten bestehen. Liu zeigt anhand spéterer Befunde aus
der Hanzeit, dass die meisten Chu-Systeme der Tagewéh-
lerei von den Qin-Systemen abgeldst wurden.

Xiaobing Wang-Riese beschliet mit ihrem Kapitel
iiber Zukunftskonzeptionen der Shang- und Zhou-Pe-
riode das Buch. Anhand von Orakelknocheninschriften
zeigt sie, dass die Shang in ihren Divinationen viel mehr
mit gegenwirtigen Angelegenheiten beschiftigt waren
als mit Dingen in der fernen Zukunft. Dagegen stellt sie
die Bronzeinschriften, die nach ihrer Analyse eine viel
stirkere Ausrichtung auf die Zukunft (zehntausend Jahre
ohne Ende) aufweisen. Die Zukunftssuperlative steigen
bis zur Mitte der Westlichen Zhou und werden dann all-
mihlich aufgegeben. In einer genaueren Untersuchung
einzelner Inschriften und Begriffe kommt Wang-Riese
zu der Schlussfolgerung, dass die hinter den Zukunfts-
bezeichnungen stehenden Konzeptionen vermutlich sehr
viel vager waren als die genauen zeitlichen Beziige zur
Vergangenheit.

Am Ende des Buches findet sich eine Gesamtbiblio-
grafie, ein Index und eine Liste der Beitragenden. Im
gesamten Buch werden Langzeichen verwendet, viele
Beitrige enthalten ausfiihrliche tabellarische Dokumen-
tationen und Veranschaulichungen.

Wie aus der Besprechung der Einzelbeitrige deutlich
geworden sein mag, handelt es sich um eine Sammlung
hochspezifischer und sehr substantieller Forschungsbei-
trige, die sich nur in den wenigsten Fillen interdiszipli-
nér einfach erschliefen. Das Buch ist ein duferst berei-
cherndes Fachwerk fiir Sinologen, die sich mit shang- und
zhouzeitlichem China beschiftigen. Da die meisten ar-
chiologischen Artefakte der Shang- und frithen Zhou-Zeit
aus dem rituellen Kontext stammen, ist “Ritual” nicht so
sehr ein signifikant einigendes Merkmal der acht Beitrige
wie deren Fokus auf Textanalyse. Alle acht Autoren ana-
lysieren Texte, keine archidologischen Objekte. Insofern
verbindet sie am ehesten so etwas wie die philologische
ErschlieBung von rituellen und kalendarischen Konzep-
ten und Praktiken im historischen Wandel der Shang- und
Zhou-Zeit. Joachim Gentz

Anthropos 106.2011

1P 216.73.218711,
Inhat

12.01.2026, 05:39:25. @ Urhsbemschtiich geschitzter Inhalt, Ohne gesondarts
1r oder In KI-Sy: .

Erlaubnis Ist

its Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-723

