
G »Freiheit« und »Geschichte« –
Theologische Impulse f�r die Weiter-
entwicklung philosophischer Begriffe

Ob sich von den philosophischen Begriffen der »Natur« und der
»Person« ein theologischer Gebrauch machen läßt, hängt davon ab,
auf welche Weise diese Begriffe sich mit dem der »Freiheit« verknüp-
fen lassen. Denn wenn beide Begriffe in ihrem theologischen Ge-
brauch dazu dienen, eine »eschatologische Zeitansage« auszulegen,
dann schließt dieser Gebrauch ein bestimmtes Verständnis der Ge-
schichte ein. Die Geschichte aber ist, im Unterschied zum Naturpro-
zeß, ein Ablauf von Ereignissen, an dem Akte der freien Entschei-
dung einen wesentlichen Anteil haben – sei es der göttlichen
Freiheit, die »Tage und Stunden« bestimmt, sei es der menschlichen
Freiheit, die durch ihre Entscheidungen in diesen Ereignis-Ablauf
eingreift. Entsprechend werden die Begriffe »Natur« und »Person«
im theologischen Zusammenhang durch einen spezifischen Bezug
zur Geschichte definiert. Die göttliche »Natur« als das »principium
actuum divinorum« muß theologisch so gedacht werden, daß sie freie
Akte, z. B. solche der Erwählung oder auch der Begnadung, möglich
macht: »Dieser ist mein Erwählter, an dem meine Seele Wohlgefallen
hat«1 Und es sind Akte dieser Art, in denen die »Personalität« Gottes
erfahrbar wird. Gleiches gilt auch von der menschlichen »Natur« und
den Akten menschlicher »Personen«: Die menschliche »Natur«
macht freie Akte, z. B. solche des freien Gehorsams, möglich, und
die menschliche »Person« ist das Subjekt, das solche Akte vollzieht.
So verbindet das Wort, das der Sohn auf der Schwelle seines Eintritts
in die Welt spricht, die ewige Selbsthingabe des Sohnes an den Vater
mit dem Gehorsam des Menschgewordenen, dem dieser Vater »einen
Leib bereitet hat«, damit er diesen für das Leben der Welt hingebe:
»Einen Leib hast du mir bereitet, siehe, ich komme, deinen Willen zu
tun«2. Dabei kann vorläufig offenbleiben, ob der Begriff der »Frei-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 329

1 Is 42,1.
2 Hebr 10,9 in Abwandlung von Ps 40,8 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit« im gleichen Sinne gebraucht werden kann, wenn er von Gott
und vom Menschen ausgesagt ist. Unentbehrlich ist er jedenfalls in
beiden Fällen.

1. Der Begriff der Freiheit – religi�se und s�kulare Kontexte

Mit Bezug auf den Begriff der Freiheit ist einleitend anzumerken:
Dieser Begriff ist im philosophischen Zusammenhang weder eindeu-
tig noch frei von Schwierigkeiten seines Gebrauchs. Darum muß die
soeben gestellte Frage in diesem Falle korrigiert werden: Sie kann
nicht, wie bei den Begriffen »Natur« und »Person«, lauten: Stört eine
theologische Verwendung dieses Begriffs den geordneten philosophi-
schen Kontext, dem er entstammt, und setzt sie deshalb diesen zu-
nächst eindeutigen Begriff der Gefahr einer Sinn-Entleerung aus?
Die Frage muß vielmehr lauten: Wie wird die theologische Verwen-
dung des Freiheitsbegriffs durch die durchaus offene Auseinander-
setzung der Philosophen um das rechte Verständnis der Freiheit mit-
betroffen? Und daran wird sich die zweite Frage anschließen: Ist die
theologische Verwendung dieser Begriffe geeignet, einen Beitrag
auch zur philosophischen Klärung seiner Bedeutung und seines Ge-
brauches zu leisten?

Um diese beiden Fragen zu klären, kann es hilfreich sein, sich
daran zu erinnern, daß der Begriff der Freiheit Gottes und der Men-
schen in den religiösen Traditionen innerhalb und außerhalb der Bi-
bel seine feste Stelle hat. An früherer Stelle war von dem Begriff der
»numinosen Freiheit« die Rede: Primärer »Ort« der Freiheit ist im
religiösen Kontext das Handeln der Gottheit, die »im Anfang« jene
Entscheidung zwischen Tod und Leben, Heil und Unheil getroffen
hat und jeweils im Augenblick ihres Erscheinens diese Ur-Entschei-
dung zu neuer Gegenwart ankommen läßt und so »alles neu macht«.
Menschliche Freiheit ist Dienst an der Re-Präsentation der gött-
lichen, wie sie in ausgezeichneter Weise in den Worten und Hand-
lungen des Kults geschieht. Ein Teil der Schwierigkeiten, mit denen
die philosophische Erörterung des Freiheitsbegriffs zu ringen hat, hat
sich erst daraus ergeben, daß die Philosophie, aus einer Notwendig-
keit ihrer Sache heraus, fortschreitend säkular geworden ist und des-
wegen das Freiheitsproblem auf neue Weise stellen mußte.

330 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a) Die traditionelle Deutung der menschlichen Freiheit:
Die Fähigkeit zur Wahl zwischen Wegen zum »guten Leben«

Das philosophische Interesse hat sich zunächst nicht auf die göttliche,
sondern auf die menschliche Freiheit konzentriert, näherhin auf die
Frage, ob und wie menschliche Freiheit in den Verlauf der Ereignisse
in der Welt eingreifen könne. Gefragt war also, schon in der Antike,
nach der Handlungsfreiheit und nach den Spielräumen, die der Lauf
der Dinge einer solchen Handlungsfreiheit offenlasse. Die Leitfrage
lautete: Unter welchen Bedingungen und innerhalb welcher Grenzen
kann der Mensch, angesichts der vermeintlichen oder wirklichen
Übermacht fremder Wirkmächte, die den Gang der Dinge bestim-
men, »tun, was er will«? Erst in einem zweiten Reflexionsschritt ist,
vor allem in der Neuzeit, die Frage gestellt worden, wie der mensch-
liche Wille selbst zu seinen Entscheidungen komme. Gefragt wurde
nun nach der Willensfreiheit. Die Leitfrage lautete dann: Kann der
Mensch, angesichts der Notwendigkeit, der Wirklichkeit, die ihn um-
gibt, die Möglichkeit seines Lebens abzugewinnen, und angesichts
der vermeintlichen oder wirklichen Übermacht der Antriebe, die sich
aus dieser Angewiesenheit auf die vorgefundenen »Lebensbedingun-
gen« ergeben, noch selber »bestimmen, was er will«? In welchem
Maße ist sein Wille »selbstbestimmt«, statt durch die Beziehung auf
äußere Bedingungen »fremdbestimmt« zu sein?

Stellt man die Frage nach der menschlichen Freiheit in diesem
doppelten Sinne, als Frage nach der Handlungsfreiheit und nach der
Willensfreiheit, dann zeigt sich: Die Frage nach der Handlungsfrei-
heit findet im religiösen Zusammenhang eine eindeutige, dem reli-
giösen Erfahrungskontext entsprechende Antwort: Der Mensch hat
die Fähigkeit, die von Gott bestimmten Tage und Stunden, an denen
über sein Heil oder Unheil entschieden wird, zu ergreifen oder zu
versäumen. (Vgl. die Klage Jesu: »Daß du es doch erkannt hättest,
und zwar an diesem deinem Tage, was dir zum Frieden dient«3.) Er-
greift er die Stunde, dann wird er fähig, Gegenwartszeichen der gött-
lichen, den ganzen Weltlauf bestimmenden Freiheit zu setzen. Ver-
säumt er die Stunde, dann geht der Lauf der Dinge über ihn hinweg.
Nun kann, trotz der Identität und Unüberbietbarkeit des göttlich ge-
setzten Ursprungs, jede seiner Gegenwartsgestalten von über-
raschender Neuheit sein und insofern »das Antlitz der Erde erneu-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 331

Der Begriff der Freiheit – religi�se und s�kulare Kontexte

3 Luc 19,42.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ern«. Darum sind auch die Handlungen des Menschen, sofern sie sol-
che Gegenwartsgestalten des göttlichen Wirkens setzen, von innova-
torischer Kraft. Noch einmal sei in diesem Zusammenhang an den
schon zitierten Satz von Heidegger erinnert, das Fest, an dem das
Heilige »grüßt und grüßend erscheint«, sei »der Ursprung der Ge-
schichte«4. Die Re-Präsentatio der göttlich gewirkten Ursprünge,
die im »Gruß des Heiligen« geschieht und den Inhalt des Festes aus-
macht, ermöglicht zugleich inmitten der Zeit jene Akte des Neu-Be-
ginns, aus denen die Geschichte hervorgeht. Es ist, um dafür ein be-
kanntes Beispiel aus der Religionsgeschichte in Erinnerung zu rufen,
kein Zufall gewesen, daß die römische Säkularfeier, durch die die Er-
eignisse der Stadt-Gründung »re-präesentiert« wurden, der geeig-
nete Zeitpunkt für jene radikale Neufassung des Römischen Rechts
gewesen sind, die unter Augustus geschah.

Entsprechend ist die Willensfreiheit, religiös verstanden, vor al-
lem die Fähigkeit, eine einzige Alternative zu entscheiden: Der
Mensch kann wählen zwischen der Lebensführung des »Weisen«,
der auf alle Selbstdurchsetzung individueller Absichten verzichtet,
um zum selbstlosen »Bild« der Gottheit, d. h. zur Gegenwarts- und
Erscheinungs-Gestalt ihrer Weltwirksamkeit, zu werden, und der Le-
bensführung des »Toren«, der seine eigenen, egoistischen Ziele ver-
folgt und deshalb niemals erreicht, was er erstrebt, weil der Lauf der
Dinge, von der göttlichen Entscheidung bestimmt, seine Absichten
immer wieder durchkreuzt. (Dabei muß die Frage zunächst offenblei-
ben, wie sich dieses allgemein religiöse Verständnis der göttlichen
und der menschlichen Freiheit zu dem spezifisch biblischen Freiheits-
verständnis verhalte, an dem die Theologie sich orientieren muß.)

Weit schwerer als der Religion fiel es der säkular werdenden
Philosophie, im kausal geordneten Ablauf der Weltereignisse einen
Spielraum für das wirksame Eingreifen menschlicher Willensfreiheit
zu entdecken. Da im philosophischen Zeitverständnis das Fest als die
ausgezeichnete »Stunde«, die den kontinuierlichen Fluß der Zeit un-
terbricht und »Unmittelbarkeit zu den Ursprüngen« gestattet, nicht
vorkommt, kann im philosophischen Kontext auch eine Unterbre-
chung der innerweltlichen Kausalreihen zugunsten ihrer »Wiederge-
burt aus den Ursprüngen« nicht gedacht werden. Ein wirksames Ein-
greifen der menschlichen Freiheit konnte demgemäß nur unter einer
der folgenden Voraussetzungen gedacht werden: Entweder schafft

332 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

4 M. Heidegger, Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung 99.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Natur-Kausalität nicht strenge Determination; oder der freie Akt
des Menschen findet außerhalb der Zeit statt und erzielt doch sekun-
där in der Zeit seine Wirkung.

Die erste Voraussetzung liegt der geläufigen Vorstellung vom
menschlichen Handeln zugrunde. Die Dinge zeigen eine Wirkkraft,
aus der, solange der Mensch nicht eingreift, bestimmte Effekte her-
vorgehen. Aber diese Wirkung tritt nicht notwendig ein. Deshalb
kann der Mensch die Wirkungsweise der Dinge beeinflussen und da-
durch ihre Kraft für seine eigenen Zwecke nutzen; so kann er die
Dinge als Mittel zur Erreichung seiner Absichten gebrauchen. In die-
sem Sinne hat schon Aristoteles, aber auch noch Kant die mensch-
liche Handlungsfreiheit verstanden. »Der Erfolg unserer Handlun-
gen hängt von der Kenntnis der Naturgesetze und von unserem
physischen Vermögen ab, sie zu unseren Absichten zu gebrauchen«5.

Die ontologischen und anthropologischen Implikate dieser Auf-
fassung von der menschlichen Handlungsfreiheit sind von Aristote-
les deutlicher expliziert worden als von Kant. Die Möglichkeit eines
Eingreifens in den Verlauf der Ereignisse ergibt sich, ontologisch ge-
sehen, aus einer doppelten Potentialität der Dinge: einerseits durch
eine »Potentia activa«, die von sich her, kraft eines »natürlichen Stre-
bens«, zur Aktuierung dieser Potentialität übergeht, andererseits
einer »potentia passiva«, durch die sie fremder Einwirkung unterlie-
gen. (Ein Stein fällt, wenn er von niemandem gehindert wird, kraft
seines »natürlichen Strebens« zu Boden. Aber er kann, entgegen sei-
nem »natürlichen Streben«, vom Menschen emporgehoben werden.)
Hört diese fremde Einwirkung auf, dann folgen die Dinge, kraft ihrer
»Potentia activa«, wieder dem »natürlichen Streben« (Der Stein fällt
wieder zu Boden). Die menschliche Handlungsfähigkeit beruht, so
verstanden, auf dem Wechselspiel von passiver und aktiver Potenz.
(Der Stein, zunächst passiv und entgegen seiner Eigenwirksamkeit
emporgehoben, dann wieder, gemäß seinem eigenen Gesetz, zu Bo-
den fallend, bringt eine vom Menschen beabsichtigte Wirkung her-
vor; er zerschlägt beispielsweise die Schale einer Nuß oder einer Mu-
schel, die der Mensch öffnen will.)

Dieser ontologischen Voraussetzung entspricht eine anthro-
pologische. Der Mensch ist, kraft seiner aktiven Potenz, auf die Errei-
chung gewisser Zwecke gerichtet (z. B. auf den Nahrungs-Erwerb).
Zur Erreichung dieser Zwecke aber ist er darauf angewiesen, die

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 333

Der Begriff der Freiheit – religi�se und s�kulare Kontexte

5 I. Kant Kritik der praktischen Vernunft A 204.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eigen-Aktivität der Dinge, entgegen ihrem natürlichen Streben, zu-
nächst zu unterbrechen (den Stein emporzuheben, ein fließendes
Wasser zu stauen), sodann aber in einer von ihm gewünschten Weise
wieder geschehen zu lassen (den Stein auf die Nuß oder Muschel fal-
len zu lassen, das gestaute Wasser über ein Mühlrad abfließen zu
lassen). Die Handlungsfreiheit des Menschen besteht so auf seiner
Fähigkeit, Mittel zu gebrauchen; die Wahlfreiheit besteht darin, un-
ter mehreren möglichen Mitteln dasjenige zu wählen, das ihm zur
Erreichung seiner Zwecke besonders geeignet erscheint. So gesehen
sind wir nicht darin frei, den jeweils »letzten Zweck« unseres Han-
delns zu wählen (gewöhnlich »gutes Leben« oder auch »Glück« ge-
nannt), wohl aber in der Wahl und im Gebrauch der dazu tauglichen
Mittel.

Für eine philosophische Einübung in die Theologie ist dieses
Freiheitsverständnis deswegen von Interesse, weil es in der Geschich-
te der Theologie – und ansatzweise schon in der Bibel – Versuche
gegeben hat, die jüdische und christliche Botschaft in diesen Kontext
einzuzeichnen: Die Freiheit des Menschen beruht, so verstanden,
darauf, daß sein »natürliches Streben« auf ein »gutes« oder »glück-
liches Leben« gerichtet ist, während der Gehorsam gegen Gottes Wil-
len sich als das allein taugliche Mittel zur Erreichung dieses Zieles
erweist. »Wenn du gute Tage sehen willst …«6. Die göttliche Freiheit
aber zeigt sich nach diesem Verständnis darin, daß Gott nicht nur die
Bösen bestrafen und die Guten belohnen kann, sondern in einem un-
genötigten und ungeschuldeten Akt seiner Barmherzigkeit auch dem
Sünder Wege der Umkehr öffnet, die ihn befähigen, das Ziel seines
»natürlichen Strebens« zu erreichen. Es wird zu prüfen sein, ob die-
ses Verständnis der menschlichen Freiheit dazu ausreicht, das Ver-
hältnis zwischen göttlicher und menschlicher Freiheit auf eine Weise
zu bestimmen, die der biblischen Botschaft gemäß ist.

b) Philosophische Kritik an der traditionellen Deutung
und das Determinismusproblem

Um die Frage zu erörtern, ob der theologische Gebrauch des Frei-
heitsbegriffs geeignet sei, in eine offene philosophische Diskussion
einzugreifen und damit auch zur Klärung einer im Gang befindlichen
philosophischen Bemühung um eine Neufassung des Freiheitsver-

334 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

6 Ps. 34,13 = 1 Petr. 3,10.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ständnisses beizutragen, ist folgender Hinweis hilfreich: In der Ge-
schichte der Philosophie ist die soeben beschriebene Weise, die Wahl-
freiheit und Handlungsfreiheit des Menschen zu bestimmen, nicht
die einzige geblieben. Denn gegen die beiden Implikate dieser Auf-
fassung von der menschlichen Wahl- und Handlungsfreiheit sind
Einwendungen vorgebracht worden. Gegen die Lehre von der dop-
pelten Potentialität (potentia activa et passiva) wird eingewandt, daß
die Dinge, wenn man ihnen schon ein »natürliches Streben« unter-
stellt, sich auf die Dauer der passiven Hinnahme fremder Einflüsse
entziehen werden; mancherlei Beispiele vom »Aufstand der Mittel«
gegen die ihnen »von außen« aufgenötigten fremden Zwecksetzun-
gen verstärken diesen Zweifel. Weiterhin wird darauf hingewiesen,
daß jeder Gebrauch von Mitteln den »Gebrauch« unseres eigenen
Körpers voraussetzt. (Wir müssen den eigenen Arm heben, um den
Stein emporzuheben.) Um aber unseren eigenen Körper als »Mittel«
zu gebrauchen, müßten wir zunächst dessen »natürliches Streben«
außer Kraft setzen; und es scheint schwer denkbar, daß er sich, durch
rein »seelische« Beeinflussung, an der Realisierung dieses seines
Eigen-Strebens hindern läßt. Sind, so wird dann gefragt, die ver-
meintlich willentlichen Bewegungen des Körpers »in Wahrheit« un-
vermeidliche Reaktionen, die sich aus dem Zusammenspiel zwischen
physiologischen Prozessen und wahrgenommenen Situationen erge-
ben? (Der Hunger zwingt uns, Nahrung zu suchen, und das Sehen
einer Nuß und zugleich eines Steins löst die Reaktion des Emporhe-
bens und Fallenlassens unvermeidlich aus.) Die »begleitende Vorstel-
lung«, die entsprechende Körperbewegung sei durch einen freien Akt
des Willens erzeugt, wäre dann eine Illusion. Allgemeiner gesagt:
Was als »freie Wahl der Mittel« erscheint, ist »in Wahrheit« eine
unvermeidliche Reaktion auf unabweisliche Bedürfnisse unseres
leiblichen Lebens und auf die im Lichte dieser Bedürfnisse erfaßte
Lebens-Situation.

Nun mag man derartige »deterministische« Argumentationen
für einigermaßen erfahrungsfern halten. Aber rein theoretisch ist
ihre Widerlegung nicht leicht. Im Zusammenhang der hier vorgetra-
genen Überlegungen aber ist diese theoretische Schwierigkeit auf-
schlußreich. Der Begriff der Handlungsfreiheit, der im religiösen Zu-
sammenhang die Aufgabe des Menschen beschrieb, wirksame
Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten der »numinosen« Freiheit
Gottes oder von »Gott-Mächten« zu setzen, wird im Zusammenhang
einer fortschreitend säkular werdenden Philosophie zunehmend pre-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 335

Der Begriff der Freiheit – religi�se und s�kulare Kontexte

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kär. Entgegen einer weit verbreiteten Auffassung führt also die
Säkularisierung der Auffassung vom Menschen nicht notwendig zu
einem »Fortschritt im Bewußtsein der Freiheit«, sondern hat zu-
gleich, wie die »Determinismus-Debatte« zeigt, auch wachsende
Zweifel an der Berechtigung dieses Freiheits-Bewußtseins hervor-
gebracht.

Und selbst der Gegen-Einwand, der Determinismus sei eine er-
fahrungs-ferne Gedankenkonstruktion, verliert an Überzeugungs-
kraft, wenn man die Zweifel an der Handlungsfreiheit des Menschen
mit einem empirischen Argument verbindet. In gegebenen Situatio-
nen ist die Menge der möglichen Mittel zur Erreichung eigener
Zwecke begrenzt. Der notwendige Zweck, unser Leben zu fristen,
treibt uns, in einer arbeitsteiligen Gesellschaft, mit Notwendigkeit
dazu an, Arbeiten zu übernehmen, durch die wir uns die notwendi-
gen »Mittel« verschaffen; und sobald auch die Arbeit zum »knappen
Gut« wird, sind wir genötigt, Arbeits- und damit Lebens-Bedingun-
gen zu akzeptieren, in deren Wahl wir keineswegs frei sind. All-
gemeiner formuliert: Wenn der Zweck, aufgrund unseres »natür-
lichen Strebens«, feststeht und die Mittel zur Erreichung dieses
Zwecks knapp werden, wird eine Handlungsfreiheit, die als »Fähig-
keit, Mittel zu wählen und zu gebrauchen« definiert wurde, zur Illu-
sion. Mag ein rein physiologisch argumentierender Determinismus,
der vermeintliche Wahlhandlungen als notwendige Körper-Reaktio-
nen deutet, unserer Selbst- und Lebenserfahrung widersprechen, so
ist ein mit sozio-ökonomischen Argumenten vorgetragener Deter-
minismus weit weniger erfahrungs-fremd.

Wiederum mag an dieser Stelle ein religionsphilosophischer
Hinweis hilfreich sein: Wenn die religiös verstandene Handlungs-
freiheit auf der Fähigkeit des Menschen beruht, wirksame Gegen-
wartszeichen göttlichen Wirkens zu setzen, und wenn dies vorwie-
gend in den Ritualhandlungen des Gottesdienstes geschieht, wird es
verständlich, daß das religiöse Fest in vielen Kulturen mit der Unter-
brechung der alltäglichen Arbeit verbunden ist. Um deutlich zu ma-
chen, daß das wahrhaft weltwirksame Handeln allein Sache Gottes
bzw. der Götter ist, muß der Mensch, wenn er wirksame Gegenwarts-
zeichen dieses göttlichen Wirkens setzen will, auf alle selbstgeplan-
ten Eingriffe in den Lauf der Dinge verzichten. Das Zeichen dafür ist
die Arbeitsruhe; und die Bedingung dafür ist, daß diejenigen Teile
der Bevölkerung, die durch Unterbrechung der Arbeit in Not geraten
würden, während der Festzeit für ihren Verdienst-Ausfall entschä-

336 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


digt werden. (Daher in Rom die Verteilung von Brot an Tagen der
kultisch verstandenen Circus-Spiele – »panem et circenses«). Die
Freiheit, die der Mensch gewinnt, indem er Gegenwartszeichen der
göttlichen Wirksamkeit setzt, muß empirisch durch Entlastung vom
Druck der Erwerbsarbeit ihren Ausdruck finden. Entsprechend ist
auch in Israel die Entlastung von Knecht, Magd und Vieh vom Druck
der Arbeit die Bedingung dafür, durch die Ruhe des Sabbath die Be-
freiung der Väter aus dem ägyptischen Sklavenhaus und damit den
Ursprung der Geschichte Israels zu feiern. Für das Freiheitsverständ-
nis bedeutet dies: Die Freiheit des Menschen ist, als Gegenwarts-
gestalt des freien Wirkens der Gottheit, stets »befreite Freiheit« und
will, als »befreiende Freiheit«, an die Mitmenschen und sogar an die
außermenschliche Kreatur weitergegeben werden. Auf solche Weise
wirkt die Unterbrechung der Arbeit am Feiertag auf die Arbeit des
Alltags zurück: Im Lichte der kultischen Wirkzeichen gedeutet, kann
auch die werktägliche Arbeit, als das jenem »Fanum« zugeordnete
»Pro-fanum«, den Charakter eines wirksamen Zeichens göttlicher
Welt-Erneuerung gewinnen und sich so aus einem unfreien
»Knechtsdienst« (biblisch: Abodah) in die freie Erfüllung einer »Sen-
dung« (Melachah) verwandeln (so die zweifache Bezeichnung für die
Arbeit der »sechs Tage« im biblischen Sabbath-Gebot).

Es ist hilfreich, sich an dieses allgemein religiöse, aber auch in
der Bibel bezeugte Freiheitsverständnis zu erinnern, um die Schwie-
rigkeiten zu verstehen, mit denen eine säkular gewordene Philoso-
phie zu ringen hatte, wenn sie die menschliche Freiheit angemessen
deuten wollte. Und die soeben beschriebenen Unzulänglichkeiten
einer Theorie der Freiheit, die ontologisch auf der Lehre von der
»doppelten Potentialität« der Dinge, anthropologisch auf der Lehre
von naturgegebenen Zwecken und frei gewählten Mitteln beruhte,
sind Folgen dieser Schwierigkeiten, die sich aus der Säkularisierung
des Freiheitsverständnisses ergeben haben.

c) Abweichende Deutungen der menschlichen Freiheit

Philosophische Möglichkeiten, diese Schwierigkeiten zu überwinden,
konnten zunächst in dem Versuch gesehen werden, nicht bei der
Handlungsfreiheit sondern bei der Willensfreiheit anzusetzen und
diese nicht als die Fähigkeit zur Wahl der Mittel, sondern als die Fä-
higkeit zur Setzung von Zwecken zu sehen. Dabei konnte es, ange-
sichts der Bedrohung der Freiheit durch die »Knappheit der Mittel«,

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 337

Der Begriff der Freiheit – religi�se und s�kulare Kontexte

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Kriterium rechter Zwecksetzung gelten, die Zwecke so zu wählen,
daß der Wählende von all denjenigen Mitteln unabhängig wird, die
ihm durch den Einfluß fremder Dinge und Menschen entzogen wer-
den könnten. Wer nach Reichtum, öffentlichem Ansehen oder auch
nur nach der Erfüllung der unabweislichen Bedürfnisse des Leibes
strebt, macht sich von denen abhängig, die ihm die dafür erforder-
lichen Mittel vorenthalten können. Freiheit beruht, so verstanden,
auf der Fähigkeit, Zwecke zu wählen, an deren Erreichung nichts
und niemand den Wählenden hindern kann. Als solche Zwecke gal-
ten dann: die Erkenntnis der Wahrheit und der Erwerb sittlicher
Tugend. Die Bewährung dieses Ethos war »der Mannesmut vor Für-
stenthronen« und, als dessen Bedingung, eine asketische Minimie-
rung der Bedürfnisse: Alle Mittel zur Bedürfnis-Befriedigung und
sogar zur Fristung des Lebens gehören zu denjenigen Gütern, die
dem Menschen durch fremde Macht geraubt werden können. Darum
ist Bedürfnis-Askese die Bedingung der Freiheit. Auf diesem Frei-
heitsverständnis beruhte des Ethos der Stoiker.

Mit diesem Verständnis der Willensfreiheit wurde freilich der
Begriff der Handlungsfreiheit problematisch: Der Erfolg unserer
Handlungen hängt im Regelfall von Bedingungen ab, die uns von
fremden Dingen und vor allem von den Handlungen fremder Men-
schen vorgezeichnet werden. »Wahre Freiheit« schien, so verstanden,
nur dann erreichbar, wenn wir den Erfolg unserer Handlungen nicht
zum Kriterium unserer Entscheidungen machen. Tritt dieser Erfolg
ein, so mag man sich freuen; bleibt er aus, so besteht kein Anlaß zur
Trauer. Die Erkenntnis der Wahrheit und der Erwerb von Sittlichkeit
sind sich selber genug.

Auch diese Auffassung von der menschlichen Freiheit ist für
eine philosophische Einübung in die Theologie bedeutsam. Zunächst
nämlich hat sie auf die Gottesvorstellung der Stoiker eingewirkt. Das
göttliche Urbild der menschlichen Freiheit ist jene »Seligkeit in sich
selbst«, die die Götter auszeichnet. Und die Folge davon besteht dar-
in, daß sie von allen Wechselfällen des Weltlaufs unberührt bleiben.
Aus dieser Vorstellung von den Göttern ergeben sich zugleich an-
thropologische Konsequenzen. Abbild dieses göttlichen Urbildes
nämlich ist die menschliche Freiheit, kraft derer der Mensch keine
andere »Seligkeit« sucht als die, die er »in sich selber« besitzen kann.
Von hier aus ergab sich die Kritik der Stoiker an der jüdisch-christ-
lichen Heilserwartung, deren Erfüllung von dem unverfügbaren
Willen der Gottheit abhängt und die deswegen das erstrebte Glück

338 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Menschen von der Unterwerfung unter den göttlichen Willen
abhängig macht. Alle spätere Polemik gegen die »Heteronomie«,
der die biblische Botschaft den Menschen unterwerfe, ist in diesem
stoischen Verständnis der menschlichen Freiheit vorgebildet. Für die
Theologie ergibt sich daraus die Frage, ob und wie sie ein Freiheits-
verständnis entwickeln kann, das von dem der Stoiker abweicht, ohne
sich dadurch dem Vorwurf auszusetzen, sie wende sich an einen
menschlichen »Heils-Egoismus«, der Mittel zur Erreichung seiner
Zwecke sucht und gerade dadurch verfehlt, was er erstrebt: jenes
»Glück«, das der Mensch nicht finden kann, wenn er es anderswo
sucht als in sich selbst und seiner sich selber genügenden Freiheit.

Nun ist die philosophische Entwicklung auch über das stoische
Freiheitsverständnis hinausgegangen. Versucht wurde, die mensch-
liche Wahlfreiheit so zu denken, daß sie nicht auf die Wahl geeig-
neter Mittel zur Erreichung eines dem Menschen durch seine Natur
vorgegebenen Zwecks eingeschränkt blieb, sondern als Fähigkeit zur
Zweck-Setzung begriffen werden konnte. Versucht wurde zugleich,
diese Freiheit der Zwecksetzung so zu denken, daß sie die Wirksam-
keit der Handlungen nicht als gleichgültig erscheinen läßt. Das war
der Sinn der schon erwähnten Regel gewesen: Sich freuen, wenn
Handlungen erfolgreich sind, aber nicht traurig sein, wenn ihnen
der Erfolg versagt bleibt. Um stattdessen Wahlfreiheit und Hand-
lungsfreiheit in einem inneren Zusammenhang zu sehen, wurde auf
Deutungsweisen zurückgegriffen, die lange vor der Stoa entwickelt
worden waren, aber geeignet erschienen, wichtige Momente des
stoischen Freiheitsverständnisses in sich aufzunehmen.

Eine solche Deutung hatte vor allem Platon geboten. Unter
Rückgriff auf ihn haben immer wieder Philosophen sich dafür ent-
schieden, die freie Handlung als eine Tat außerhalb der Zeit zu ver-
stehen, die freilich innerhalb der Zeit Wirkungen hervorruft. Platon
dachte die freie Handlung als eine Wahlhandlung der »Seelen« vor
ihrem Eintritt in den Leib, durch die diese »Seelen« sich freilich ein
bestimmtes, durchaus innerweltliches »Lebenslos« zueigen machen.
Auf andere, aber vergleichbare Weise dachte Kant die freie Handlung
als eine »intelligible Tat«, durch die der Mensch sich seinen »intelli-
giblen Charakter« gibt, der freilich in die Erscheinungsreihen da-
durch hineinwirkt, daß er im »empirischen Charakter« eines Men-
schen seine Erscheinungsgestalt findet; dieser aber ist die für ein
Individuum spezifische Weise, auf die Einflüsse seiner Umwelt zu
reagieren.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 339

Der Begriff der Freiheit – religi�se und s�kulare Kontexte

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir sind, platonisch verstanden, nicht darin frei, der Verkettung
von Ursachenreihen zu entgehen, die unser Schicksal bestimmen,
wohl aber darin, frei darüber zu entscheiden, auf welche Weise wir
uns zu Gliedern dieser Ursachenreihen machen (welches »Lebenslos«
wir wählen). Wir sind, kantisch verstanden, nicht darin frei, uns die
Umwelt-Einflüsse zu wählen, denen wir bei unseren Willens-Ent-
scheidungen unterliegen, wohl aber darin, uns einen intelligiblen
(und infolge davon einen empirischen) Charakter zu geben, von
dem unsere Reaktion auf diese Umwelt-Einflüsse abhängt. Beiden –
im Übrigen untereinander sehr verschiedenen – Deutungen sind
wichtige Momente gemeinsam: Wir können Akte der Wahlfreiheit
nur setzen, wenn diese Akte nicht die Resultate innerweltlicher Kau-
salreihen sind, die auf uns einwirken; aber wir können diese Wahl-
freiheit nicht ausüben, ohne zu akzeptieren, daß unsere Handlungs-
freiheit – die Fähigkeit, die Folgen unserer Entscheidungen zu
bestimmen – durch fremde Wirk-Ursachen eingeschränkt ist. Wir
müssen, wenn wir unser »Lebenslos« einmal gewählt haben, das dar-
aus resultierende »Schicksal« akzeptieren; wir müssen, wenn wir uns
unseren »Charakter« gegeben haben, hinnehmen, daß dieser Cha-
rakter sich immer nur in unserer Reaktion auf Fremd-Einflüsse als
wirksam erweist. Insofern gehört zur Ausübung unserer Freiheit un-
vermeidlich ein Moment der Freiheits-Hingabe. Für die Theologie
aber ergibt sich daraus die Aufgabe, zu prüfen, ob auf diesem Wege
eine Möglichkeit gewonnen werden kann, die göttliche wie die
menschliche »Selbst-Entleerung« als den entscheidenden Akt der
göttlichen wie der menschlichen Freiheit zu begreifen.

d) Erneute kritische Anfragen und ein neues Verständnis
der Freiheit: die Fähigkeit zu geschichtlichem Handeln

Unabhängig jedoch von der Frage der theologischen »Verwendbar-
keit« sind, rein innerphilosophisch, an das platonische und an das
mit ihm verwandte kantische Freiheitsverständnis kritische Anfra-
gen zu richten.

Zunächst ist die Herkunft dieses Freiheitsverständnisses aus der
Religion so deutlich, daß gefragt werden muß, ob es innerhalb einer
säkular gewordenen Philosophie noch fortbestehen kann. Innerhalb
der Religion nämlich hat der Gedanke einer »Handlung außerhalb
der Zeitbestimmung« seinen klar verstehbaren Sinn: In der Bezie-
hung zum Heiligen erlangt der Mensch jene »Gleichzeitigkeit mit

340 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Ursprüngen«, die ihm einen Standort außerhalb aller Differen-
zen der Zeit vermittelt; so gewinnen auch seine Handlungen Anteil
an der Ewigkeit der numinosen Ursprünge, die nicht Mangel an Be-
ziehung zur Zeit bedeutet, sondern Gleichzeitigkeit mit allen Ereig-
nissen des Weltlaufs.

Das gilt offensichtlich auch für Platons Vorstellung von der
»Wahl der Lebenslose«, die außerhalb der Zeit geschieht (vor der
»Einkörperung« der Seele) und nur unter der Anrede des Heiligen
geschehen kann: Die Seelen werden zu ihrer Wahl durch einen »Pro-
pheten« der Schicksalsgöttin Lachesis aufgefordert, der seine Anrede
mit der charakteristisch prophetischen Botenformel »So spricht La-
chesis, die Tochter der Ananke« einleitet und dann in der ebenfalls
charakteristisch prophetischen Redeweise eines mehrfach wiederhol-
ten »antithetischen Parallelismus Membrorum« fortfährt. Die Frei-
heit der Wahl ist so als Folge der prophetisch vermittelten göttlichen
Anrede gedacht. Aber auch die »intelligible Tat« Kants, die »außer-
halb aller Zeitbestimmung« geschieht, ist nur möglich, weil der
Mensch seine Vernunft, gerade in ihrer Autonomie, als die Erschei-
nungsgestalt einer göttlichen Gesetzgebung begreift und deshalb
»seine Pflichten als göttliche Gebote« verstehen kann. Beide Arten
des Freiheitsverständnisses, die platonische wie die kantische, können
deswegen als »unvollständige Säkularisate« eines Gedankens ver-
standen werden, der nur im religiösen Kontext seine ursprüngliche
Bedeutung und seine argumentative Kraft bewahren kann. Nun
braucht das Nachwirken religiöser Vorstellungen innerhalb der Phi-
losophie kein Mangel zu sein (davon wird an späterer Stelle noch zu
sprechen sein). Aber es kann doch den Verdacht erregen, derartige
Anleihen bei der Religion dienten nur dazu, Lücken im philosophi-
schen Argumentationsgang zu schließen, der für sich alleine die
Möglichkeit der Willensfreiheit nicht nachzuweisen vermag.

Aber auch unabhängig von diesem Verdacht ist ein Verständnis
der menschlichen Freiheit unzulänglich, das diese auf die Fähigkeit
einschränkt, eine einzige Entscheidung zu treffen. Ist das »Lebens-
los« einmal gewählt bzw. der »intelligible Charakter« einmal gege-
ben, dann folgen alle weiteren Handlungen und Leiden im Leben
des Menschen daraus mit unabwendbarer Notwendigkeit. Der
Mensch hat, so verstanden, keine Geschichte, die ihn vor immer neue
offene Entscheidungen stellt, sondern nur ein selbstverursachtes,
dann aber unabwendbares und unwandelbares Schicksal. Es muß be-
zweifelt werden, ob ein solches Freiheitsverständnis der sittlichen Er-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 341

Der Begriff der Freiheit – religi�se und s�kulare Kontexte

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fahrung des Menschen und der moralischen Bedeutung des Person-
begriffs entspricht. Die Person im moralischen Verständnis dieses
Begriffs gibt sich die eigene Gestalt (ihr »Lebenslos« oder ihren »in-
telligiblen Charakter«) nicht in der Einsamkeit eines weltlosen Au-
genblicks »außerhalb aller Zeit«, sondern dadurch, daß sie in der Be-
gegnung mit Menschen und Dingen das »Eine Notwendige« findet,
an das sie sich hingibt, um sich in verwandelter Gestalt neu zu emp-
fangen. Ihre Freiheit erschöpft sich deswegen nicht darin, Unabhän-
gigkeit von allen bestimmenden Fremd-Einflüssen zu sein – so sehr
diese Unabhängigkeit die Bedingung der freien Entscheidung dar-
stellt. Sie ist zugleich die Fähigkeit, sich in der Begegnung mit der
Wirklichkeit dieser Welt zu einer Antwort herausfordern zu lassen,
aus der auch das Subjekt selber verwandelt hervorgeht.

Das schließt ein Vertrauen ein, mit dem dieses Subjekt sich den
Unvorhersehbarkeiten und Zufälligkeiten des Weltlaufs ausliefert,
um sich von neuen Möglichkeiten der Selbstfindung durch Selbst-
hingabe überraschen zu lassen. Das ausgezeichnete Beispiel dafür ist
der Liebende: Er kann nicht wissen, wohin der Weg ihn führen wird,
den er eingeschlagen hat, als er sich dafür entschied, sein Leben an
das des geliebten Menschen zu binden. Die einmal – und ein für alle-
mal – frei gewählte Selbsthingabe wird sich in immer neuen, unvor-
hersehbaren Lebenssituationen durch neue konkrete und alltägliche
Formen der Selbsthingabe bewähren müssen und dann ebenso neue
und unvorhersehbare Weisen der Selbstfindung möglich machen.
Die Geschichte, auf die der Liebende sich eingelassen hat, spottet im-
mer wieder der vorausschauenden Planung und gewinnt doch durch
die Treue zur einmal gefällten Entscheidung ihre Kontinuität und
Verläßlichkeit. Freiheit ist, so verstanden, die Fähigkeit, sich in Treue
zur eigenen Entscheidung vertrauensvoll auf die Kontingenz der ei-
genen Geschichte einzulassen und diese, durch die Antwort auf ihre
unvorhersehbaren Herausforderungen, zu einer Abfolge von Chan-
cen neuer Selbstfindung werden zu lassen.

Diesem Begriff der Freiheit müssen die Begriffe der »Person«
und der »Natur« entsprechen, wenn sie der sittlichen Erfahrung des
Menschen gerecht werden sollen: »Person«, verstanden als das Sub-
jekt sittlichen Wollens und Handelns, ist gewiß, dem traditionellen
Begriff gemäß, »ein Wesen, das zu Einsicht und verantwortlicher
Entscheidung fähig ist« und in diesem Sinne »subjectum rationalis
naturae«. Aber dieser traditionelle Begriff der »Person« ist zu all-
gemein, als daß er die spezifisch moralische Qualität der Person

342 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Ausdruck bringen könnte. Er ist zu ergänzen durch das weitere
Merkmal: Person ist ein Wesen, das in der freien Bindung an begeg-
nende Wirklichkeiten dazu fähig wird, sich für die Verwandlungen
offenzuhalten, die sich aus dem kommenden Dialog mit dem Wirk-
lichen ergeben werden, und sich so die Kontingenzen dieses Dialogs
als seine eigene Geschichte anzueignen. Entsprechend ist das Prinzip,
aus dem die spezifisch personalen Akte eines solchen Subjekts her-
vorgehen, also seine »Natur«, gewiß jene Art des Seinsvollzuges,
der sich in Akten des Erkennens und des verantwortlichen Entschei-
dens realisiert; die »Natur« eines solchen Wesens kann darum, mit
der Tradition, als »rationalis natura« bezeichnet werden. Aber wie-
derum ist dieser Begriff der »Natur« zu allgemein, als daß er das be-
sondere Akt-Prinzip der Person hinlänglich beschreiben könnte. Er
ist zu ergänzen durch ein weiteres Merkmal: Diejenige »Natur«, aus
der die spezifisch personalen Akte entspringen, ist eine Weise des
Seinsvollzuges (actus essendi), die a priori nicht monologischen, son-
dern dialogischen Charakter hat und deshalb nur im Wechselspiel
zwischen Selbsthingabe an das Fremde und Selbstgewinnung aus
der Begegnung mit ihm vollzogen werden kann. Man könnte, wenn
man die soeben skizzierten Bedeutungsmomente beider Begriffe im
Gedächtnis behält, dafür die vereinfachte Formulierung wählen: Per-
son ist ein Wesen, das zur Geschichte fähig ist; die Natur eines sol-
chen Wesens ist jener Selbstvollzug, aus dem diese Fähigkeit zur Ge-
schichte hervorgeht.

Dieses Ergebnis bestätigt noch einmal die Fruchtbarkeit der hier
gewählten Methode. Sie kann die Gründe dafür benennen, daß Be-
griffe überhaupt eine Geschichte haben; und sie kann an der histori-
schen Veränderung von Begriffen aktiv mitwirken: im hier behandel-
ten Beispiel durch jene Weiterentwicklung der Begriffe »Freiheit«,
»Natur« und »Person«, die sich aus theologischen wie aus philo-
sophischen Gründen als notwendig erwiesen hat.

Daß Begriffe überhaupt eine Geschichte haben, wird im Rahmen
einer solchen Theorie daraus verständlich, daß Begriffe Mittel sind,
um den Dialog mit dem Wirklichen zu führen. Der Anspruch des
Wirklichen läßt Fragen entstehen, welche ihrerseits, wenn sie ange-
messen gestellt und beantwortet werden sollen, die Ausformung von
Begriffen erfordern, während der Anspruch des Wirklichen sich die-
sen Fragestellungen und Begriffen gegenüber immer wieder als »je
größer« erweist und so die Neuformulierung der Fragen und die Neu-
fassung der Begriffe notwendig macht (s. Band I, S. 132 ff.). Darum

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 343

Der Begriff der Freiheit – religi�se und s�kulare Kontexte

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind weder philosophische noch theologische Begriffe feststehende
Größen, auch nicht Ausdrucksgestalten einer als feste Größe gedach-
ten Geistesart (etwa des »hebräischen« oder des »griechischen Den-
kens«), sondern Phasen im Prozeß des Dialogs mit der Wirklichkeit.

Was aber speziell den Begriff der »Freiheit« betrifft, so kann
Freiheit, wie sich gezeigt hat, als die Fähigkeit zu diesem Dialog
beschrieben werden. Denn diesen Dialog zu führen, ist ein Akt der
sittlichen Freiheit. Indem das Subjekt sich auf den Anspruch des
Wirklichen einläßt, sich von ihm zu einer Umgestaltung seines An-
schauens und Denkens herausfordern läßt und, so umgestaltet, zu
neuen Weisen der Antwort auf diesen Anspruch fähig wird, gelingt
ihm auf spezifische Weise das, was an früherer Stelle als das Ziel sitt-
licher Akte beschrieben wurde: Selbstfindung durch Selbsthingabe.
Die Freiheit des anschauenden und denkenden Subjekts ist in diesem
Sinne sittliche Freiheit; und das Ethos des Erkennenden kommt nicht
sekundär – sei es ermutigend, sei es beschränkend – zum Akt des
Erkennens hinzu, sondern ist die Bedingung des Erkenntnisaktes
selbst: die Fähigkeit, unter dem Anspruch des Wirklichen nicht zu
verstummen, aber auch nicht auf bisher gewonnenen und bewährten
Deutungen dieses Anspruchs zu beharren, sondern sich auf die Um-
gestaltung einzulassen, die dem Subjekt im Verlauf dieses Dialogs
widerfahren wird. Es ließe sich zeigen, daß ein solches Ethos des Er-
kennens nicht auf das Feld reiner Theorie beschränkt bleibt. Jener
Dialog mit dem Wirklichen, der »Erfahrung« heißt, wird auf allen
Feldern der Begegnung mit dem Wirklichen geführt, auch auf dem
Felde des praktischen Umgangs mit anderen Subjekten, aber auch
auf dem Felde des künstlerischen Gestaltens oder der politischen Ge-
staltung des Gemeinwesens. Auch die religiöse Verehrung des Heili-
gen ist eine Weise dieses Dialogs und damit der Vollzug jener Frei-
heit, die diesen Dialog möglich macht.

Dieses Verständnis der Freiheit, gewonnen im Rahmen einer
Theorie des Dialogs mit der Wirklichkeit, kann auch diejenigen For-
derungen einlösen, die an früherer Stelle an die Begriffe »Natur«
und »Person« gerichtet worden sind. An früherer Stelle wurde ge-
sagt: Sowohl aus theologischen als auch aus philosophischen Grün-
den muß eine Weiterentwicklung der Begriffe »Natur« und »Person«
gefordert werden, weil diese Begriffe ihre Aufgabe nur erfüllen kön-
nen, wenn sie in ein angemessenes Verhältnis zum Begriff der »Frei-
heit« gebracht werden (s. o. S. 317 ff.). Im weiteren Verlauf der Über-
legungen hat sich jedoch gezeigt, daß auch der Begriff der Freiheit

344 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer solchen Weiterentwicklung bedarf (s. o. S. 329 ff.). Bei dem Ver-
such einer solchen Weiterentwicklung hat sich ergeben: Diese Auf-
gabe ist nur durch eine Philosophie zu lösen, die die Erfahrung als
einen Dialog mit der Wirklichkeit begreift und deshalb die »Person«
und ihre »Natur« von ihrer Fähigkeit her bestimmt, einen solchen
Dialog zu führen.

Dabei bewahren die so verstandenen Begriffe »Person« und
»Natur« ihren bisherigen Bedeutungsgehalt. »Person« bleibt, auch
in dieser Weise verstanden, ein Wesen, das zu freien Handlungen
fähig ist. Und »Natur« bleibt das »Principium actuum«, aus dem der-
artige Akte entspringen. Aber beide Begriffe werden nun so ver-
standen, daß sie die Bedingungen des Dialogs mit dem Wirklichen
beschreiben. Es wird zu prüfen sein, ob die auf solche Weise weiter-
entwickelten Begriffe von »Person« und »Natur« auch dazu geeignet
sind, der Erfüllung spezifisch theologischer Aufgaben besser zu die-
nen, als das traditionelle Verständnis dieser Begriffe es vermocht hat.

2. »Natur« – »Person« – »Geschichte«
Die Christusverk�ndigung als Impuls f�r die philosophische
Reflexion

a) Die Aufgabenstellung

Eine philosophiehistorische Reflexion bestätigt, was an früherer
Stelle angekündigt worden ist: An der Geschichte der Begriffe »Na-
tur«, »Person« und »Freiheit« hat der Dialog zwischen Theologie und
Philosophie einen aktiven Anteil. Jene Weiterentwicklung dieser Be-
griffe, die zuvor aus philosophischen wie aus theologischen Gründen
gefordert werden mußte, hat tatsächlich stattgefunden, als die Phi-
losophie, in der diese Begriffe ursprünglich heimisch waren, einer
Theologie begegnete, die sich um die Beantwortung der beiden chri-
stologischen Fragen bemühte, wer der Christus sei (die Frage nach
seiner Person) und von welcher Wesensart er sei (die Frage nach sei-
ner Natur). Eine philosophische Einübung in die Theologie gewinnt
dadurch eine weitere Aufgabe hinzu. Sie hat nicht nur zu prüfen,
inwieweit gewisse philosophische Begriffe, die in den Aussagen der
Konzilien verwendet werden, (vor allem die Begriffe der »Person«
und der »Natur«) so weiterentwickelt werden können, daß ihre theo-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 345

»Natur« – »Person« – »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logische Verwendung dadurch einsichtig und plausibel wird. Sie hat
darüber hinaus die Impulse deutlich zu machen, die von der bibli-
schen wie von der konziliaren Christologie ausgegangen sind, phi-
losophiehistorisch wirksam wurden und von dort her auf die Theo-
logie zurückwirken konnten. Xavier Tilliette hat in seinen beiden
Büchern »Le Christ des Philosophes«7 und »Le Christ de la Philoso-
phie«8 die mannigfachen Formen, in denen Philosophen im Lichte
des Christus-Dogmas und seiner biblischen Quellen neue Wege der
philosophischen Theologie und Anthropologie gefunden haben, ge-
sammelt, gesichtet und kritisch gewürdigt9.

Christologie und Trinitätstheologie werden auf solche Weise
nicht »fideistisch« zu Prämissen im philosophischen Argument ge-
macht; aber sie bewähren sich, im Sinne der bekannten Habilitations-
thesen von Franz Brentano, als »Leitsterne«, die – nicht im Begrün-
dungs- wohl aber im Entdeckungszusammenhang – deutlich machen,
von welcher Art philosophische Begriffe sein müssen, wenn sie jenen
Bezug zur Geschichte gewinnen wollen, der aus rein innerphilo-
sophischen Gründen von ihnen verlangt werden muß.

Daß die Theologie auch der Philosophie bei ihrer Bemühung um
ein besseres Verständnis dessen, was die Begriffe »Natur«, »Person«
und »Freiheit« intendieren, derartige weitertreibende Impulse ver-
mitteln kann, ergibt sich aus ihrer eigenen Aufgabe: von dem Chri-
stus zu sprechen, der nicht nur als ein »Lehrer ewiger Wahrheiten«
aufgetreten ist, sondern als Mittler der richtenden und rettenden
Wirksamkeit des Vaters in einer konkreten historischen Stunde.

Denn der Christus, von dem die christliche Botschaft spricht, ist
offensichtlich der »ausgezeichnete Fall«, auf den der Begriff der »Per-
son«, wie er soeben umrissen wurde, in höchstem Maße zutrifft: Er
hat sich in Freiheit an die Menschen, mit denen er in einen Dialog
eintrat, gebunden; an seinem Schicksal, das ihn zum Tod am Kreuze
geführt hat, läßt sich exemplarisch ablesen, was es bedeutet, die be-
drohlichen Kontingenzen, die sich aus diesem dialogischen Verhält-
nis ergeben, auf sich zu nehmen; und er hat sich dieses Schicksal, das
ihm zunächst von außen widerfuhr, als seine eigene Geschichte an-

346 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

7 X. Tilliette, Le Christ des philosophes, in drei Teilen Paris 1974–1973, in einem Band
Paris 1993.
8 X. Tilliette, Le Christ de la Philosophie, Paris 1990, deutsch unter dem Titel »Philo-
sophische Christologie«, Freiburg 1998.
9 Vgl. dazu meine Rezension in: Theologische Literaturzeitung 124 [1999] 1270–1273.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geeignet, sodaß er, nachösterlich, seine Jünger zu verstehen lehrte,
daß er »all dies leiden mußte, um so in seine Herrlichkeit einzuge-
hen«. Fragt man aber nach seiner »Natur«, also nach dem »Prinzip«,
das derartige Weisen des Tuns und Leidens möglich gemacht hat,
dann gilt auch von ihr im höchsten Maße, was soeben von der »Na-
tur« eines jeden zu personalem Verhalten fähigen Wesens gesagt
worden ist: Nur für ein Wesen, dessen Natur apriori nicht monologi-
schen, sondern dialogischen Charakter hat, ist ein solches freies Ein-
treten in die Geschichte und damit in die bedrohlichen Kontingenzen
der Begegnung mit fremder Wirklichkeit möglich.

Was mit dem nun mehrfach gebrauchten Ausdruck »im höch-
sten Maße« gemeint ist, läßt sich zunächst nur theologisch ausspre-
chen. Dazu freilich erweisen sich Begriffe, die einer philosophischen
Theorie des Dialogs entstammen, als besonders geeignet: Die Natur
des Christus ist im ausgezeichneten Sinne dialogischer Art, weil der
Dialog mit dem Vater nicht sekundär zum Seinsakt dieser beiden Per-
sonen hinzutritt, sondern deren ganzes Sein apriori bestimmt. Des-
halb ist die primäre Aussage über die Natur des Christus: Das Prinzip
seiner Akte ist jenes dialogische Wechselverhältnis zum Vater, das
den Sohn erst zum Sohn, aber auch den Vater erst zum Vater macht
und insofern der Differenz und Korrelation (der »oppositio correlati-
va«) der Personen, sie konstituierend, vorausliegt. Es ist daher die
eine und identische Natur, aus der die Akte dieser beiden Personen
gemeinsam hervorgehen. Dieser innertrinitarische Dialog, der für
den Sohn wie den Vater konstitutiv und daher wesensnotwendig ist,
ist der Möglichkeitsgrund für den geschichtlichen Dialog des Chri-
stus mit den sündigen, dem Tode verfallenen Menschen, in den er in
einem Akt ungenötigter Freiheit eingetreten ist. Dieser Dialog bleibt
kontingent und durch keine Wesensnotwendigkeit vorgezeichnet.
Aber der für den Sohn wie für den Vater wesens-konstitutive und
daher notwendige innertrinitarische Dialog ist zugleich der Möglich-
keitsgrund der kontingenten Geschichte, in die der Sohn freiwillig
eintrat und in der er zugleich die Geschichte der ganzen Menschheit
zu der seinen gemacht hat. Und diese Aneignung der Geschichte
jedes einzelnen Menschen und der gesamten Menschheit ist in sol-
chem Maße konstitutiv für das Tun und Leiden des Christus, daß
man davon sprechen kann und muß, der habe »die menschliche Na-
tur angenommen«. Das freiwillig eingegangene dialogische Verhält-
nis zum Menschen ist für ihn – »neben« dem dialogischen Verhältnis
zum Vater und durch dieses ermöglicht – zum zweiten »Principium

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 347

»Natur« – »Person« – »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


actuum«, zum zweiten »inneren Leben« geworden, das sich in all
seinem Tun und Leiden seinen Ausdruck verschafft.

Von hier aus läßt sich das, was der Ausdruck »im höchsten Ma-
ße« meint, auch philosophisch aussprechen: Der Versuch der Theo-
logen, die Begriffe »Person« und »Natur« so zu gebrauchen, daß sie
das besondere Verhältnis des Christus zur Geschichte begreiflich ma-
chen, macht zugleich dem Philosophen deutlich, von welcher Art sei-
ne Begriffe sein müssen, wenn sie ihrer eigenen Aufgabe gerecht
werden sollen. Denn es hat sich gezeigt: Es ist eine innerphilosophi-
sche Aufgabe, jene relative Ferne gegenüber der Geschichte zu über-
winden, die den philosophischen Begriffen und »Wesens-Aussagen«
nicht selten anhaftet. Deshalb wurde soeben, mit Bezug auf die Be-
griffe »Person« und »Natur«, eine Neubestimmung vorgeschlagen:
»Person ist ein Wesen, das sich die Kontingenzen seines Dialogs mit
der Weltwirklichkeit als seine eigene Geschichte aneignen kann. Die
Natur eines solchen Wesens ist jener Selbstvollzug, aus dem diese
Fähigkeit zur Geschichte hervorgeht«. Was jedoch diese abstrakten
Formulierungen in concreto bedeuten, läßt sich an den besonderen
Aufgaben einer Kreuzes-Theologie exemplarisch ablesen. Wo phi-
losophisch und abstrakt von »Kontingenzen des Dialogs mit der
Weltwirklichkeit« gesprochen wird, spricht die Theologie konkret
vom Kreuz Jesu als der Weise, wie der Dialog mit den sündigen Men-
schen in einer sündigen Welt diesen einen Menschen in den Tod ge-
führt hat. Und wo philosophisch abstrakt von der Aufgabe gespro-
chen wird, sich diese »Kontingenzen« als eigene Geschichte
anzueignen, spricht die Theologie konkret vom Gehorsam des leiden-
den Gottesknechts, der den Weg in diesen Tod als seine Berufung
erkannt und angenommen hat. So wird die Theologia Crucis zu-
nächst zur Bewährungsprobe allen theologischen Sprechens von Jesu
Person und Natur. Aber auch alle philosophischen Bemühungen, die
Begriffe »Person« und »Natur«, »Freiheit« und »Geschichte« ins
rechte Verhältnis zu setzen, werden sich daran messen lassen müs-
sen, ob sie auch dann noch angemessen erscheinen, wenn philoso-
phisch versucht wird, sie auf ähnliche Weise auf die Konkretheit der
Geschichte anzuwenden.

Die Weise, wie die Theologie der Philosophie derartige Impulse
vermitteln konnte, läßt sich an Beispielen aus der Philosophie-
geschichte deutlich machen. Unter diesen spielt, wie sogleich zu zei-
gen sein wird, Hegel eine herausragende Rolle.

348 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Philosophiehistorische Beispiele

Nicht selten hat die Verkündigung von Christi Tod und Auferste-
hung, aber auch das christologische Dogma von den zwei Naturen
in der einen Person Christi und das trinitarische Dogma von den drei
Personen in der einen Natur Gottes Philosophen zu neuen Weisen
des Nachdenkens über Gott und den Menschen angeregt. Es muß an
dieser Stelle genügen, auf zwei Beispiele wenigstens hinzuweisen:
auf Schellings Verständnis der göttlichen und der menschlichen Frei-
heit und auf Hegels Geist-Metaphysik.

Für Schelling war die »Kenosis-Theologie« des Hymnus aus
dem Brief an die Philipper das maßgebende Beispiel dafür, daß Frei-
heit nur wirken kann, indem sie fremde Freiheit hervorruft, und daß
sie deswegen den Charakter der »Selbst-Entleerung« hat, die dem
Fremden Raum zu geben und gerade auf diese Weise interpersonal
wirksame Neu-Anfänge zu setzen vermag. Für Hegel war der Prolog
des Johannes-Evangeliums, der vom Logos spricht, der aus Gott her-
vorgeht und auf ihn hin gesprochen wird, der maßgebende Text, aus
dem hervorgeht, daß der eine Gott, statt »tote Substanz« zu sein, ein
inneres Leben enthält, das sich in innertrinitarischen »Hervorgän-
gen« realisiert, sich in der »Hauchung« des Geistes vollendet und so
die Geist-Mitteilung an den Menschen und vor allem an die Ge-
meinde der Glaubenden möglich macht. Der Satz des johanneischen
Christus »Gott ist Geist«10, verknüpft mit der trinitätstheologischen
Aussage, daß die »Hauchung« des Geistes den letzten der innertrini-
tarischen »Hervorgänge« darstellt, wurde für ihn zum Anlaß, das
»Wesen« Gottes als ein Leben zu bestimmen, in welchem Gott als
der Vater sich auf das ihm zugehörige Andere (das »Andere seiner
selbst«) bezieht und so in der Abfolge seiner inneren Hervorbringun-
gen sich selbst realisiert und zum Bewußtsein seiner selbst gelangt
(»zu sich selber kommt«).

Freilich haben sich die Philosophen nicht selten gerade deswe-
gen für das christologische Dogma und für seine biblischen Quellen
interessiert, weil sie darin Wesens-Sachverhalte ausgedrückt fanden,
die geeignet sind, sowohl der philosophischen Theologie als auch der
philosophischen Anthropologie neue Wege aufzuschließen. Das
macht die Frage umso dringlicher: Können philosophische Begriffe,
gegebenenfalls in geeigneter Umprägung, dazu dienen, nicht nur

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 349

»Natur« – »Person« – »Geschichte«

10 Joh 4,24.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ewige Wesens-Sachverhalte zu beschreiben, sondern zugleich ein
konkretes und unverwechselbares Ereignis inmitten der Geschichte
zu deuten: den Tod und die Auferweckung Jesu? Und können von
der Christus-Verkündigung Impulse ausgehen, die die Philosophie
zu der Entdeckung veranlassen, daß eine solche Neuprägung ihrer
Begriffe (z. B. der Begriffe »Person« und »Natur«) nicht nur ein
Dienst an der Theologie ist, sondern in ihrem eigenen, innerphiloso-
phischen Interesse liegt?

Im Zusammenhang der hier vorgetragenen Überlegungen ge-
winnen diese Fragen besonderes Gewicht. Theologisch nämlich ist
zu fragen: Sind derartige philosophische Aneignungsversuche geeig-
net, der Christologie und der mit ihr verbundenen Trinitätslehre den
Bezug zur historischen Konkretheit und Einmaligkeit des Lebens,
Leidens und der Auferweckung Jesu zu wahren? Oder verwandeln
sie die apostolische »Katangelía« in die bloße Angabe eines Beispiels
für ewige Wesens-Sachverhalte? Und da sich gezeigt hat, daß auf der
Verbindung von historischer Konkretheit und universalem Gel-
tungsanspruch die »Torheit« beruht, die »die Griechen« in dieser
Botschaft wahrzunehmen meinten, kann die Frage auch so gestellt
werden: Wird durch derartige philosophische Aneignungsversuche
die Botschaft von Jesu Kreuz – und präziser: der Skandal dieser Bot-
schaft – »leer gemacht«? Vor einer solchen »Entleerung« der Kreu-
zesbotschaft und ihrer »Torheit« hat der Apostel Paulus gewarnt11.
Angesichts dieser Warnung werden theologisch zwei Fragen gestellt
werden müssen: Kann man das Wort vom Kreuz und die Wirklich-
keit, die damit gemeint ist, zum Gegenstand theologischer oder gar
philosophischer Argumentation machen, ohne daß es dadurch »leer«
wird? Kann man es zum hermeneutischen Prinzip eines Selbst- und
Weltverständnisses erklären, ohne daß es aufhört, ein »Skandal« zu
sein?

Philosophisch aber werden diese kritischen Fragen deswegen be-
deutsam, weil sie sich auf die Anwendung metaphysischer Begriffe
beziehen (»Natur« und »Person«, aber auch »Geist«, »Leben« und
»Freiheit«) und damit zugleich die allgemeinere Frage implizieren,
ob die Entfremdung gegenüber der Geschichte das unausweichliche
Schicksal jeder Theologie und Philosophie ist, die sich derartiger Be-
griffe bedient. Muß eine Transzendentalphilosophie der hier vor-
geschlagenen Art, die die Erfahrung als einen »Dialog mit der Wirk-

350 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

11 1 Kor 1,17; Gal 5,11.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit« versteht, der durch das vorantreibende Moment der »Veri-
tas semper maior« in Gang gehalten wird, auf den Gebrauch meta-
physischer Begriffe konsequent verzichten? Was aber kann eine Phi-
losophie (und auch eine Theologie) noch sagen, wenn sie auf den
Gebrauch aller derartigen Begriffe konsequent verzichten will? Steht
sie vor dem Dilemma, entweder, solche Begriffe gebrauchend, ihr
Thema, die vorantreibende Kraft der Veritas semper maior, zu verlie-
ren, oder, auf solche Begriffe verzichtend, sich selber sprachlos und
stumm zu machen?

Die Frage, ob ein metaphysisches Sprechen von Gott und von
Christus das Kreuz und seinen Skandal »leer macht«, impliziert so
die allgemeinere Frage, ob der Gebrauch metaphysischer Begriffe
überhaupt die »Para-Doxía«, die über die jeweilige Weise des Auffas-
sens (déchesthai) hinaustreibende Kraft der »je größeren Wahrheit«,
entschärft und dadurch wirkungslos macht. Um Mißverständnisse zu
vermeiden, sei an dieser Stelle hinzugefügt: Es kann sich nicht darum
handeln, das Skándalon Crucis zu einem austauschbaren Beispiel für
vorantreibende Paradoxien zu machen; aber sehr wohl kann gefragt
werden, ob ein Denken, das dieses Skándalon »entleert«, nicht ein
Beispiel für ein Denken solcher Art ist, daß es die Paradoxien unserer
Erfahrung entschärft und der Wahrheit ihre vorantreibende Kraft
raubt. Nicht das Kreuz selbst, wohl aber das Denken, das sich dieses
Kreuz zum Gegenstand macht, kann als ein Beispiel für die Bemü-
hung aufgefaßt werden, der Paradoxie als der Erscheinungsgestalt
der Veritas semper maior gerecht zu werden, ohne auf Aussagen
und deren argumentative Rechtfertigung zu verzichten. Es wird sich
zeigen, daß in diesem Zusammenhang Hegels Versuch einer philoso-
phischen »Theologia Crucis« sowohl speziell theologische als auch
allgemein philosophische Bedeutung gewinnt. An diesem Versuch
lassen sich die Chancen, aber auch die methodischen Gefahren beson-
ders deutlich ablesen, die sich aus der philosophischen Aneignung
theologischer Begriffe ergeben. Deshalb wird auch jeder von Hegel
abweichende Versuch einer solchen Aneignung an Hegel kritisch zu
messen sein. Es ist, wie sogleich zu zeigen sein wird, nötig, über He-
gel hinauszugehen; aber es wäre verfehlt, methodisch hinter ihn zu-
rückzufallen.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 351

»Natur« – »Person« – »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Ein exemplarischer Aneignungsversuch:
Hegels Dialektik als »Theologia Crucis«

(Der folgende Abschnitt gibt auszugsweise einen Gedankengang wie-
der, den ich ausführlicher in meinem Artikel »Theologia Crucis – ein
widersprüchlicher Begriff?« dargelegt habe. Der Artikel ist in der
Festschrift für Bischof Hubert Luthe erschienen, der die Warnung
des Apostels Paulus »Non evacuetur Crux« zu seinem Wappenspruch
gemacht hat12.)

Hegel unterscheidet sich von anderen Philosophen dadurch, daß
sein metaphysisches Denken sich niemals der Geschichte entfremdet,
sondern bestrebt ist, diese bis in alle ihm bekannten Einzelheiten
hinein philosophisch zu deuten. Es wird zu zeigen sein, daß es die
christliche Botschaft gewesen ist, die ihn zu dieser philosophischen
Hochschätzung der Geschichte veranlaßt hat, und daß insbesondere
die Botschaft vom Kreuz, die sonst »den Griechen eine Torheit« ge-
wesen ist, für ihn zum Impuls für eine »Umgestaltung im Denken«
geworden ist.

a) Vom »historischen« zum »Speculativen Charfreitag«
Das Kreuz Jesu ist, wie man an Hegels früher Schrift »Glauben und
Wissen« ablesen kann, jenes Thema gewesen, an dem er die Notwen-
digkeit entdeckt hat, alles Wirkliche, aber auch das Denken, dialek-
tisch zu begreifen. Kant, Jacobi und Fichte, denen diese kritische Stu-
die gewidmet ist, haben die »wahre Philosophie« nur vorbereitet,
aber noch nicht zustandegebracht. Deren Aufgabe aber besteht darin,
»den speculativen Charfreitag, der sonst historisch war, und diesen
selbst, in der ganzen Wahrheit und Härte seiner Gottlosigkeit wieder
her[zustellen]«13. »Gottlosigkeit« meint an dieser Stelle nicht den
Mangel an Gottesverehrung, sondern die Gottesferne in einer Welt,
in der »Gott selbst tot« ist. Erst in späteren Schriften, in denen dieser
Ausdruck wiederkehrt, merkt Hegel ausdrücklich an, daß er damit
ein Karfreitagslied zitiert: »O große Not; Gott selbst ist tot«14. Der
»unendliche Schmerz« über den »Tod Gottes« am »historischen
Charfreitag« ist »das Gefühl, worauf die Religion der neuen Zeit be-

352 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

12 R. Schaeffler, »Theologia Crucis« – ein widersprüchlicher Begriff? Oder: Von der Tor-
heit des Kreuzes und der Klugheit der Theologie, in: G. Berghaus/ B. Hermans [Hrsg.]
Kreuzungen, Festschrift für Bischof Dr. H. Luthe, Mülheim/Ruhr 2002, 233–248.
13 G. W. F. Hegel, Wissen und Glauben, Ausg. Glockner I,433.
14 So z.B.: Philos. d. Religion, Ausg.Glockner XVI, 306.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ruht«15. Zum »spekulativen Charfreitag« wird der bislang nur »hi-
storische« dadurch, daß die beiden Momente des Kreuzes Jesu in
ihrer allgemeinen Bedeutung erfaßt werden. Das Kreuz ist »Negati-
on« im radikalsten Sinne; und zugleich ist es, als »Negation der Ne-
gation« und näherhin als »Tod des Todes«16, das im höchsten Sinne
Emporhebende und Bewahrende, durch das die gesamte bisherige
Geschichte der Religion, ja der Menschheit, auf eine neue Ebene ge-
hoben und vor dem Untergang errettet wird.

Das Denken aber, das diesem Ereignis gerecht werden will, muß
seinerseits ein dialektisches Denken sein: Zunächst muß es jene Dia-
lektik nachzeichnen, der die dreifache Bedeutung des Wortes »auf-
heben« entspricht, als negieren, emporheben und aufbewahren. Vor
allem aber muß es sich zu einer neuen Weise des Begreifens erheben.
Der Begriff, der dieses verwandelte Denken auszeichnet, ist nicht die
»Allgemeinvorstellung«, die umso ärmer an Inhalt wird, je höher sie
sich zur Allgemeinheit erhebt, sondern der inhaltsgefüllte Begriff,
der das jeweils Konkrete in seiner individuellen Unverwechselbarkeit
aus dem »lebendigen« Zusammenhang der Geschichte begreift17. Die
Metamorphose des Denkens, die durch diesen Inhalt notwendig ge-
macht wird, ist seine Wendung vom Abstrakt-Allgemeinen zum
Konkret-Historischen und zu dem dialektischen Prozeß, in dem es
mitsamt seinen Gegenständen seine Stelle findet.

An dieser Stelle sei eine Bemerkung gestattet: Es ist erstaunlich,
daß ein anderer biblisch bezeugter Sachverhalt in Hegels Texten
kaum Beachtung findet, obgleich er als ausgezeichnetes Beispiel für
die von ihm beschriebene Dialektik hätte fungieren können: das Ver-
hältnis von Gesetz und Evangelium. Nach einem Wort aus dem Brief
an die Epheser hat Christus durch sein am Kreuz vergossenes Blut
»das Gesetz der Gebote abgetan« (katargésas); dagegen sagt Jesus im
Evangelium nach Matthäus, er sei »nicht gekommen, das Gesetz auf-
zulösen, sondern es zur Vollendung zu führen«18. Beide Aussagen
sind nur dann miteinander vereinbar, wenn das »Abgetane« gleich-
wohl nicht »aufgelöst« ist, oder, mit Hegel gesprochen, wenn es als
das Negierte (»Abgetane«) zugleich auf eine höhere Ebene empor-
gehoben (»zur Vollendung geführt«) und gerade so erhalten worden

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 353

»Natur« – »Person« – »Geschichte«

15 Wissen und Glauben a. a. .O. 433.
16 Philos. d. Religion. a. a. .O. 301.
17 G. W. F. Hegel, Heidelberger Enzyklopädie §113, Ausg.Glockner VI, 99–101.
18 Mt 5,17.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist. Die dreifache Bedeutung des deutschen Wortes »aufheben«: ne-
gieren, emporheben und aufbewahren, trifft auf das so verstandene
»Gesetz« in ausgezeichnetem Maße zu.

Fragt man nun, mit Hegel, nach dem Prinzip, aus dem sich die
dialektische Natur sowohl des Geschichtsprozesses als auch des ihm
entsprechenden Denkens ergibt, dann lautet die Antwort: Es ist die
Natur Gottes als Geist (gemäß dem johanneischen Jesuswort »Gott
ist Geist«19), aber nicht im Sinne leerer Intellektualität, sondern in
dem neuen Sinne, in dem Gottes Geistnatur erst »im Christentum
offenbargemacht ist«20. Gott ist Geist in seiner vorbehaltlosen
Selbsthingabe, zunächst an den Sohn in seiner Verschiedenheit vom
Vater, dann durch den Sohn an die Welt bis zur völligen Selbst-Ent-
leerung des »Gottestodes« am Kreuz und zur Selbstmitteilung dieses
Geistes an die glaubende Gemeinde21. Was der Satz »Gott ist Geist«,
so verstanden, bedeutet, ist erst im Kreuzestode Jesu »offenbarge-
macht« worden. Auf solche Weise dient die gesamte dialektische Phi-
losophie Hegels unter Einschluß seiner Geist-Metaphysik einer Me-
tamorphose des Denkens, die notwendig ist, »ut non evacuetur
Crux«.

b) Eine kritische Zwischenbilanz
Der soeben gebotenen Skizze der Kreuzestheologie Hegels sind zwei
Fragen vorangestellt worden, die erste im Blick auf 1 Kor 1,17, die
zweite im Blick auf Gal 5,11. Die erste dieser Fragen lautete: Kann
man das Wort vom Kreuz und die Wirklichkeit, die damit gemeint
ist, zum Gegenstand theologischer oder gar philosophischer Argu-
mentation machen, ohne daß es dadurch »leer« wird? Auf diese Frage
kann zunächst geantwortet werden: Hegels Philosophie unterliegt
nicht dem Verdacht, das Wort vom Kreuz zu einem inhaltslosen und
damit zugleich wirkungslosen Wort zu machen. Freilich meldet sich
an dieser Stelle ein erstes theologisches Bedenken: Wird das Wort
vom Kreuz, wenn ein Philosoph es sich auf solche Weise aneignet,
nicht doch wieder zu einem Wort der »Menschenweisheit« gemacht?
Und diesem theologischen Bedenken korrespondiert ein philosophi-
sches: Gesetzt, es sei möglich, auf philosophischem Wege zu erken-
nen, daß »Gott Geist ist«, und man könne das Wesen des Geistes dar-

354 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

19 Joh 4,24.
20 G. W. F. Hegel, Philosophie der Geschichte, Ausg.Glockner XI,415.
21 Philos. d. Religion, a. a. .O. 300f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in sehen, daß er sein Wesen nur in der vorbehaltlosen Selbsthingabe
realisieren kann, wird damit nicht ein Wissen beansprucht, das das
Ganze der Geschichte aus ihrem Prinzip begreift und so aufhört, su-
chende »Liebe zur Weisheit« zu sein, und statt dessen zur »Weisheit«
geworden ist? Und geht einer solchermaßen beanspruchten »Weis-
heit« nicht die Beziehung zur vorantreibenden Kraft der »Veritas
semper maior« verloren?

Nun hat Hegel auf diese Frage eine Antwort bereit, und auch sie
stützt sich auf biblische Aussagen. Wohl ruft Paulus im Römerbrief
aus: »Wie unerforschlich sind seine [Gottes] Entscheidungen, wie
unaufspürbar seine Wege!«22. Aber an anderer Stelle gibt der Apostel
selber die Antwort. »Wer unter den Menschen weiß, was des Men-
schen ist, wenn nicht der Geist des Menschen, der in ihm ist? Ebenso
weiß niemand, was Gottes ist, wenn nicht der Geist Gottes. Wir aber
haben […] den Geist empfangen, der aus Gott ist«23. Und wie ein
Echo auf die rhetorische Frage von Rom 11, wer die Tiefen der Gott-
heit erforschen könne, klingt die Antwort im Brief an die Korin-
ther24: »Der Geist erforscht alles, sogar die Tiefen der Gottheit«.

Nun macht das Selbst-Wissen Gottes auch vor dem Kreuze nicht
Halt. Gott weiß, was das Kreuz »für ihn« ist: die unüberbietbare Ge-
stalt seiner Selbsthingabe, durch die er inmitten der Zeit sein Wesen
offenbar gemacht hat, Geist und deswegen Fähigkeit zur absoluten
Selbsthingabe, also Liebe zu sein. Alle menschliche Kreuzestheolo-
gie, auch und gerade die Hegels, ist darum erst durch jene Geistsen-
dung möglich geworden, die nach Jesu eigenen Worten erst gesche-
hen konnte, als er »hingegangen« war25. Auf diesen Zusammenhang
weist Hegel ausdrücklich hin26. Daraus aber resultiert ein Wechsel-
verhältnis: Man muß »im Geiste« sprechen, wenn man angemessen
vom Kreuz Jesu sprechen will; und man muß vom Kreuz Jesu spre-
chen, wenn man die Sendung des Geistes verstehen will. »Geistmeta-
physik« und »Theologia Crucis« schließen sich gegenseitig ein.

Daraus zieht Hegel die Folgerung: Wenn die Geistsendung, die
nach Jesu eigener Aussage erst durch seinen Kreuzestod möglich ge-
worden ist, kein bloß innerkirchliches, sondern ein wahrhaft welt-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 355

»Natur« – »Person« – »Geschichte«

22 Röm 11,33.
23 1 Kor 2,11 f.
24 1 Kor 2,10.
25 Joh 16,7.
26 Philos. d. Geschichte, a. a. .O. 417.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschichtliches Ereignis gewesen ist, dann beschränkt ihre Wirkung
sich nicht auf Gottesdienst und Frömmigkeit der Glaubenden, son-
dern hat eine »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« bewirkt,
von der auch das Philosophieren betroffen wird. Auch das philoso-
phische Denken ist, in der weltgeschichtlichen Zeit »nach Pfingsten«,
ein Denken aus der Kraft der Selbstmitteilung Gottes im Geiste ge-
worden; damit aber hat es Anteil gewonnen an der Weise, wie der
Geist Gottes sich im menschlichen Geist zu erkennen gibt. Daraus
ergibt sich zugleich die Antwort auf die erste der eingangs gestellten
Fragen: Verwandelt eine solche Philosophie nicht die Botschaft vom
Kreuz in »Menschenweisheit«? Die Antwort auf diese Frage lautet:
Gott, der »nur durch sich selbst erkannt werden kann« (»Deus non
cognoscitur nisi per seipsum«), hat den Menschen durch die Sendung
des Geistes Anteil an seinem eigenen Selbst-Wissen gegeben, das al-
lein »weiß, was Gottes ist«. Für eine »Menschenweisheit«, die mit
der »Weisheit Gottes« konkurrieren oder sich gar gegen sie aufleh-
nen könnte, bleibt innerhalb eines solchen »geistgewirkten Wissens«
kein Raum.

Daraus ergibt sich zugleich eine erste Antwort auf die soeben
vorgebrachte philosophische Einrede: Hegel erhebt in der Tat den
Anspruch, von der »Liebe zur Weisheit« zu dieser selbst übergegan-
gen zu sein27. Aber er tut dies nicht, wie man ihm oft unterstellt hat,
deswegen, weil er meinte, als Person oder auch als Bürger des nach-
revolutionären Zeitalters am Ende der Geschichte zu stehen, sondern
weil in Christus die »Fülle der Zeiten« gekommen ist28, und weil er in
seinem Philosophieren nur dasjenige auf den Begriff bringen will,
was in Christus schon geschehen ist. In diesem Sinne haben auch
die Kirchenväter, auf die Hegel sich gerne beruft, keine Scheu ge-
zeigt, die Botschaft von Christus als die »wahre Philosophie« und
diese als »Weisheit« zu bezeichnen. Freilich wird der Philosoph fra-
gen müssen, ob ihm eine solche theologische Rechtfertigung des An-
spruchs genügt, von der Philo-Sophia zur Weisheit übergegangen zu
sein. Denn hier wiederholt sich, philosophisch gewendet, die These
der Theologen, in Christus sei, wenn auch verborgenerweise, die ge-
samte Zeit und Geschichte schon in ihre Fülle gelangt (»die Zeit er-
füllet«). Diese Aussage, so unvermeidlich sie im theologischen Zu-
sammenhang sein mag, ist schon für die Theologen angesichts der

356 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

27 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Ausg. Glockner II,14.
28 Gal 4,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2000 Jahre, die die Geschichte post Christum weitergegangen ist, mit
vielen Problemen belastet. (Welche Schwierigkeiten für die Theo-
logie durch die »Verzögerung« der Wiederkunft Christi entstanden
sind, ist bekannt.) Vollends fragwürdig jedoch wird Hegels Verfah-
ren, aus dieser theologischen These die geschichtsphilosophische Fol-
gerung zu ziehen, alle Ereignisse in der Geschichte, auch die ganz
»profanen«, ließen sich als Explikationen jener einen in Christus ge-
schehenen Offenbarung begreifen, daß »Gott Geist sei«, und daß die-
ser Geist den gesamten Weltlauf bestimme.

Dieser philosophische Einwand verweist auf die zweite der ein-
gangs gestellten theologischen Fragen zurück: Kann man das Wort
vom Kreuz zum hermeneutischen Prinzip eines Selbst- und Weltver-
ständnisses erklären, ohne daß es aufhört, ein »Skandal« zu sein? Die
Antwort auf diese Frage ist weit weniger eindeutig. Selbst das Wort
vom »Tode Gottes« verliert bei Hegel den Charakter des Skanda-
lösen, sofern er diesen Tod als die unüberbietbare Erscheinungs-
gestalt jener Selbsthingabe in die »Negation seiner selbst« versteht,
die, nach seiner Überzeugung, das Wesen des Geistes und darum
auch das Wesen Gottes ausmacht. Skandalös ist dieses Wort vom
Kreuz nur für die, die nicht zur Einsicht gelangt sind. Und so könnte
Hegel, auch wenn er diese Bibelstelle nicht zitiert, für sich die Selig-
preisung Jesu in Anspruch nehmen: »Selig, wer sich an mir nicht
skandalisiert«29.

An dieser Stelle freilich meldet sich ein zweites philosophisches
Bedenken: Gesetzt, es gebe eine Philosophie, die von einem inmitten
der Zeit schon geschehenen »Eschaton« ausgeht, liegt dann der wah-
re Skandal nicht darin, daß der empirisch feststellbare Geschichtsver-
lauf nichts von dem »schon herbeigekommenen Ende« erkennen
läßt? Und hat diese Divergenz zwischen eschatologischer Verkündi-
gung und empirischer Geschichtserfahrung nicht zur Folge, daß eine
Theorie, die von diesem Ende her das Ganze der Geschichte zu über-
blicken meint, sich auf unvermeidliche Weise als »Kind ihrer Zeit«
mit all ihren Befangenheiten und sogar Verblendungen erweist?
Muß nicht, um den philosophischen Einwand mit dem theologischen
zu verbinden, eine Theologia Crucis der Tatsache Rechnung tragen,
daß der Anspruch des Wortes vom Kreuz, von dem »Sieg« zu spre-
chen, durch den »diese Welt überwunden ist«, angesichts der histori-
schen Tatsächlichkeit der Welt immer wieder und unvermeidlich in

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 357

»Natur« – »Person« – »Geschichte«

29 Mt 11,6, Luk 7,23.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


philosophischer Hinsicht als »Torheit«, in religiöser Hinsicht als
»Skandalon« erscheinen? Und muß diese Botschaft nicht jedem Ver-
such widerstehen, ihr diesen Charakter der Torheit und des Skandals
zu nehmen, »ut non evacuetur scandalon Crucis«?

3. Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die
Dialektik der Freiheit

a) Zum erreichten Problemstand

Von Hegel mußte im letzten Abschnitt der hier vorgetragenen Über-
legungen die Rede sein, weil an ihm auf exemplarische Weise die
Impulse beobachtet werden können, die von der Theologie ausgingen
und einen Philosophen zur Umgestaltung seiner Begriffe veranlaßt
haben. Hegel hat wie kein anderer Philosoph den »Charfreitag« ins
Zentrum seiner Aufmerksamkeit gerückt. Damit hat er nicht nur ein
bestimmtes historisches Ereignis, den Tod Jesu, und zugleich dessen
theologische Deutung als »Mors mortis« zum Prüfstein seiner Be-
griffsbildung gemacht, sondern damit zugleich ein neues Verständnis
von der Aufgabe des Begreifens überhaupt gewonnen. Begriffe sind
nicht »abstrakte Allgemeinvorstellungen«, die von den historischen
Differenzen abstrahieren; sie sind vielmehr dazu bestimmt, jene in-
nere Dialektik des Wirklichen nachzuzeichnen, kraft derer sich jedes
»Sein« von sich her zur geschichtlichen Entfaltung bestimmt.

Das eröffnete ihm die Möglichkeit, jene relative Ferne gegen-
über der Geschichte zu überwinden, die dem traditionellen Gebrauch
der Begriffe »Natur« und »Person« eigen ist; und nur wenn diese
Geschichts-Ferne überwunden werden kann, ist es möglich, jene kri-
tischen Anfragen zu prüfen, die teils von Philosophen, teils von
Theologen an den theologischen Gebrauch dieser Begriffe gerichtet
werden (s. o. S. 308 ff.).

Der traditionelle Gebrauch dieser Begriffe wird dieser Anforde-
rung nicht gerecht. Der Begriff der »Natur« (»das Wesen eines Sei-
enden, sofern aus ihm all seine Akte hervorgehen«) scheint dasjenige
an einem Seienden zu benennen, was über allen historischen Wandel
erhaben ist. Der Begriff der »Person« aber benennt ein Identifikati-
onsprinzip, das es gestattet, die unterschiedlichsten Weisen des Tuns
und Leidens dem stets gleichen Subjekt zuzuschreiben. So scheint
auch dieser Begriff einen Inhalt zu beschreiben, der von allem histo-

358 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rischen Wandel unbetroffen bleibt. Beide Begriffe benennen je auf
ihre Art den Möglichkeitsgrund, der aller Veränderung (allen »actus
secundi«) vorausliegt und ebendeshalb nicht selber der Veränderung
unterliegt. Wird daher die Geschichte als der Gesamtzusammenhang
aller Veränderungen verstanden, dann scheint die »Natur« eines Sei-
enden ebenso wie die »Person« eines Menschen außerhalb aller Ge-
schichte zu stehen. Das gilt in ausgezeichnetem Maße für die Natur
Gottes: die Ewigkeit im Unterschied von aller Zeitlichkeit und Ver-
änderlichkeit gilt als das Merkmal des göttlichen Wesens, das in allen
Weisen des göttlichen Handelns seinen Ausdruck findet (Gott han-
delt stets »nach seinem ew’gen Rat«). Und es gilt deshalb in ebenso
ausgezeichnetem Maße von der göttlichen Person. »Himmel und Er-
de vergehen wie ein Gewand. Du aber bleibst, und Deine Jahre altern
nicht«30. Aber es gilt, wenn auch in anderer Weise, auch vom Men-
schen. So lange er lebt, bleibt er, was er ist (ein Mensch) und derjeni-
ge, der er ist (diese bestimmte Person). Er (oder in traditioneller Aus-
drucksweise: Das an ihm, was sterblich ist) kann untergehen; aber
solange er da ist, kann er nicht aufhören, ein Mensch zu sein und
diese bestimmte Person zu sein. Alle Veränderung und damit alle
Geschichte bleibt, so scheint es, für die Natur und für die Person nicht
nur Gottes, sondern auch des Menschen akzidentell.

Nun hat sich an einer früheren Stelle im hier vorgetragenen
Gedankengang gezeigt: Begriffe der christlichen Theologie müssen
sich dadurch bewähren, daß sie zu jener »eschatologischen Zeitansa-
ge« beitragen, die im Zentrum der christlichen Verkündigung steht
(s. o. S. 261 ff.). Deshalb konnte es zweifelhaft erscheinen, ob die Be-
griffe »Natur« und »Person«, die in ihrem traditionellen Gebrauch
von allem historisch Veränderlichen absehen, sich für eine theologi-
sche Verwendung eignen. Daraus erklärt sich die Zurückhaltung, mit
der heute nicht wenige Theologen der »metaphysischen Christo-
logie« begegnen, die in ihrem Zentrum auf dem Gebrauch dieser bei-
den Begriffe beruht.

Hegel dagegen gewann durch sein dialektisches Verständnis von
Begriffen überhaupt die Möglichkeit, auch den Begriff der »Natur«
so zu fassen, daß er in enge Beziehung zum Begriff der »Geschichte«
trat. Das zeigt sich besonders deutlich an seinem Verständnis der
»Natur Gottes«. Schon an früherer Stelle wurde seine Aussage zi-
tiert: »Die Natur Gottes, reiner Geist zu sein, wird dem Menschen

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 359

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

30 Ps 102, 28.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der christlichen Religion offenbar«31. Und es ist der Tod Jesu, in
welchem Gott sich als Geist, d. h. als zur reinen Selbsthingabe fähig,
erwiesen hat. Durch diese Selbsthingabe Gottes, die im Tode Jesu ge-
schah, wurden auch die, die an Jesus glauben, zu einem »Leben im
Geiste« fähig gemacht. Ort dieses Lebens im Geiste ist die Gemeinde,
der nach der Himnmelfahrt Jesu dieser Geist geschenkt worden ist.
Dies alles aber geschah inmitten der Geschichte, »als die Zeit erfüllet
war«32. Darum muß nicht nur die Natur Gottes in ihrer Beziehung
zur Geschichte gesehen, sondern auch die Natur des Menschen so
verstanden werden, daß begreiflich wird, wie er inmitten von Zeit
und Geschichte das Geschenk des Geistes empfangen konnte. Nur so
wurde er zum Glied einer Gemeinde der Liebenden – einer Gemein-
de, die dazu bestimmt ist, sich zur Menschheit zu erweitern.

An diesem Beispiel konnte deutlich gemacht werden: Die Chri-
stus-Verkündigung hat zu denjenigen Impulsen gehört, die auch der
Philosophie zu einer geschärften Sensibilität für das Geschichtliche
verholfen haben. Daraus wird verständlich, daß auch von philosophi-
scher Seite in jüngerer Zeit gegen die traditionelle, geschichtsferne
Verwendung dieser beiden Begriffe Vorbehalte angemeldet werden;
sie scheinen, wenn sie auf den Menschen angewandt werden, eine
»Exterritorialität gegenüber der Geschichte« zu behaupten, der ge-
genüber alle Kontingenzen dieser Geschichte als akzidentell ab-
gewertet werden. Das aber erscheint dem geschärften historischen
Bewußtsein unserer Epoche als eine Illusion. Theologische und phi-
losophische Argumente konvergieren also in der Forderung, die Be-
griffe »Natur« und »Person« kritisch daraufhin zu überprüfen, ob sie
bei einer geeigneten Weiterentwicklung einem angemessenen Ver-
ständnis der Geschichte dienen oder im Wege stehen.

Gerade Hegels Versuch läßt freilich auch die methodischen Ge-
fahren deutlich werden, die sich aus dem Bemühen ergeben können,
Inhalte der christlichen Botschaft philosophisch anzueignen: Es han-
delt sich, philosophisch gesehen, um die Gefahr, die Geschichte als die
notwendige Explikation des göttlichen Wesens zu begreifen und so
ihre Kontingenz zum Vergessen zu bringen; und es handelt sich,
theologisch gesehen, um die Gefahr, eine »Weisheit der Logoi«33 zu-
standezubringen, die das Kreuz und vor allem seinen Skandal »ent-

360 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

31 Philosophie der Geschichte, Ausg.Glockner XI, 415.
32 Von Hegel zitiert a. a. .O. 410.
33 1 Kor 2,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leeren« würde. Um diese Gefahren zu vermeiden, hat es sich als nötig
erwiesen, bei der philosophischen Aneignung der christlichen Bot-
schaft von Hegel abzuweichen. Diese Notwendigkeit ergab sich zu-
nächst aus theologischen Gründen: Das Verhältnis zwischen einer
Theologia Crucis und der Erfahrung der Geschichte muß anders be-
stimmt werden, als dies bei Hegel geschah. Das »Skandalöse« des
Kreuzes besteht gerade darin, daß es als »jetzt« errungener Sieg über
den »Fürsten dieser Welt«34 verkündet sein will, während es in der
empirischen Realität des Weltlaufs nicht nur als die »Niederlage« er-
scheint, in der Jesus sich gegenüber den geistlichen und weltlichen
»Fürsten« als machtlos erwiesen hat, sondern darüber hinaus als ein
– dem Augenschein nach – folgenloses Ereignis, über das der Gang
der Geschichte unverändert hinweggeschritten ist. Selbst wer die
Machtlosigkeit Jesu gegenüber den »Machthabern dieser Welt« als
Folge einer freiwilligen »Selbst-Entleerung« begreift, hat damit das
Ausbleiben empirisch feststellbarer Folgen nicht erklärt. An dieser
Divergenz zwischen der Botschaft vom Kreuz als dem Sieg, kraft des-
sen »der Fürst dieser Welt jetzt (!) hinausgeworfen« ist, und der Er-
fahrung der Geschichte muß festgehalten werden, »ut non evacuetur
scandalum Crucis«.

An diesen theologischen Grund aber schließt sich ein philoso-
phischer an. Gerade Hegels Versuch, den Kreuzestod Jesu und die
Sendung des Geistes in dem Sinne als das Eschaton zu verstehen,
daß von ihm her das Ganze der Weltgeschichte auf sein bis dahin
verborgenes Prinzip hin ausgelegt werden kann, muß als Warnung
dienen. Es ist nicht möglich, die bleibende Verborgenheit zu über-
springen, mit der sich die Herrschaft des göttlichen Geistes über die
Geschichte unserem Auge entzieht. Die Deduktion der Welt-
geschichte aus diesem »Prinzip« scheitert an den empirischen Tatsa-
chen – auch wenn man mit Hegel feststellen mag, daß dies nicht ge-
gen die These von dieser Weltherrschaft des Geistes, sondern gegen
die Tatsachen spricht. Es ist »desto schlimmer für die Tatsachen«,
wenn in ihnen von dieser Herrschaft des Geistes so wenig zu spüren
ist. Aber an der Feststellung, daß es auch »post Christum passum et
resuscitatum« derartig »schlimm« um die Tatsachen bestellt ist,
führt auch eine noch so subtil ausgearbeitete Kreuzes-Theologie
und Geist-Metaphysik nicht vorbei. Die Weltgeschichte, wie wir sie
erfahren, kann nicht, wie Hegel meinte, als die fortschreitende »Aus-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 361

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

34 Joh 12,13.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


legung des [göttlichen] Geistes in die Zeit«35 beschrieben werden, der
die Liebe ist.

Man wird also von Hegels Deutung der Geschichte abweichen
müssen. Aber auch ein solcher von Hegel abweichender Versuch
muß sich in wichtigen Hinsichten an Hegel messen lassen. Die Be-
griffe, deren ein solcher neuer Versuch sich bedient, werden nicht
weniger dialektischer Natur sein müssen als die Begriffe Hegels: In
theologischer Hinsicht wird es sich nicht um abstrakte Allgemeinvor-
stellungen von der Herrschaft Gottes über die Welt handeln, sondern
um konkrete Begriffe von der Geschichte, in der sich aus dem Wech-
selverhältnis von göttlichem Auftrag, menschlicher Sünde und gött-
licher Gnade die jeweils konkreten Situationen ergeben, in denen das
menschliche Tat-Zeugnis gefordert, aber auch möglich gemacht wird.
Und diese Geschichte selbst muß als ein dialektisches Wechselver-
hältnis von Gottes Ja zur Schöpfung, dem Nein der menschlichen
Schuld und des göttlichen Gerichts und der »Negation dieser Negati-
on« durch die gnädige Zuwendung Gottes zu den Sündern beschrie-
ben werden: zu jenen Sündern nämlich, die Gott in einer sündhaft
gewordenen Welt zu Zeugen seines Heilswirkens berufen hat. In phi-
losophischer Hinsicht aber wird es sich um Begriffe handeln, in de-
nen die Dialektik der Freiheit zum Ausdruck kommt. Zur Freiheit
nämlich gehört es, daß sie sich in der Begegnung mit der Weltwirk-
lichkeit so an das Kontingente binden kann, daß dieses für das Sub-
jekt wesentlich wird. Nur so kann die dialogische Natur des Subjekts
als das Prinzip aller seiner Akte im Dialog mit der begegnenden
Weltwirklichkeit, vor allem mit fremden freien Subjekten wirksam
und sichtbar werden.

Aus der Kritik an Hegel ergeben sich deswegen kritische Anfra-
gen, die auch an jeden von Hegel abweichenden Versuch gerichtet
werden müssen, mit Hilfe dialektischer Begriffe den Zusammenhang
zwischen »Natur«, »Person« und »Freiheit« zu denken: Geschichte
nämlich ergibt sich stets aus der freien Aneignung des Kontingenten.
Muß aber nicht jeder Versuch, die Geschichte aus der »Natur« – sei
es die Natur Gottes oder des Menschen – dialektisch herzuleiten, da-
zu führen, »den Anschein des Kontingenten aus der Geschichte zu
entfernen«? Kann die Geschichte, in Übereinstimmung mit Hegel,
dialektisch gedacht werden, ohne sie dadurch in die notwendige
Selbst-Entfaltung der Natur aufzuheben? Die Antwort auf diese

362 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

35 Philos. d. Geschichte, a. a. O. 111.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frage hängt davon ab, ob es eine spezifische Dialektik der Freiheit
gibt, die von der Dialektik des Wesens unterschieden und doch zu-
gleich in Beziehung zu ihr gesehen werden kann.

b) Die Dialektik des Wesens und die Dialektik der Freiheit – oder:
Prozeß und Geschichte

Freiheit, so wurde an früherer Stelle ausgeführt, muß als die Fähig-
keit verstanden werden, sich auf die Kontingenz der eigenen Ge-
schichte einzulassen (s. o. S. 340 ff.). Dies schließt, so wurde soeben
ergänzend gesagt, die Bereitschaft ein, sich in der Begegnung mit
der Weltwirklichkeit so an das Kontingente zu binden, daß dieses
für das Subjekt wesentlich wird. In dieser freien Bindung an die Kon-
tingenz der Begegnung mit dem Wirklichen und damit an die Kon-
tingenz der eigenen Geschichte liegt der Grund einer spezifischen
Dialektik der Freiheit. Eine so verstandene Dialektik der Freiheit un-
terscheidet sich von derjenigen, die Hegel als das Grundgesetz alles
Wirklichen entdeckt zu haben meinte, vor allem dadurch, daß sie
einer anderen Art von Dialektik in deutlicher Unterschiedenheit ge-
genübertritt: der Dialektik notwendiger Prozesse.

Philosophiehistorisch geht diese Unterscheidung vor allem auf
Schelling zurück, der im Sinne einer Programmformel den Satz auf-
gestellt hat: »Im Prozeß ist bloße Notwendigkeit; in der Geschichte
ist Freiheit«36. Dabei ist das ausgezeichnete Beispiel für einen »Pro-
zeß« das innere Leben der Gottheit, christlich gedeutet als der ewige
und aus der Notwendigkeit des göttlichen Wesens sich ergebende
Hervorgang (»Processio«) des Sohnes aus dem Vater und des Geistes
aus beiden. Das ausgezeichnete Beispiel für einen freien Akt aber ist
die Erschaffung der Welt und damit der Anfang der Offenbarung
Gottes »nach außen« und zugleich der Geschichte37. Freilich muß be-
zweifelt werden, ob Schelling selbst an dieser seiner eigenen Unter-
scheidung mit hinlänglicher Konsequenz festgehalten hat; zu sehr
hat auch er, nicht weniger als Hegel, die Geschichte als Explikation
der innertrinitarischen »Processiones« gedeutet (daher seine an Joa-
chim von Fiore gemahnende Lehre von den drei »Zeitaltern« der Ge-
schichte, die als »Zeit des Vaters, des Sohnes und des Geistes« den
drei göttlichen Personen zugeordnet werden). Es wird zu prüfen sein,

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 363

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

36 Schelling, Philosophie der Offenbarung, Ausg. Schröter VI,395.
37 Vgl. a. a. O. 403.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ob eine Theorie, die die Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit
versteht, die geeignete Grundlage dafür bietet, sowohl Hegels als
auch Schellings Impulse kritisch anzueignen und zugleich deren me-
thodische Schwächen zu vermeiden.

Es gibt, so läßt sich von Hegel und Schelling lernen, eine Dia-
lektik des Wesens, insofern die Natur jedes Seienden sich in die
Korrelation unterschiedlicher, einander in Selbständigkeit gegen-
übertretender Momente entfaltet, die dem »actus essendi« den ener-
getischen Charakter eines Lebensprozesses verleihen. Schon die Na-
tur der unbelebten Materie entfaltet sich in den korrelativen
Gegensatz von Gravitation und Trägheit, durch den die Gestirne in
ihren Bahnen gehalten werden. Ähnliche Korrelationen von Mo-
menten bestimmen den Seinsvollzug der belebten Materie mit der
Scheidung und Zuordnung von »innen« und »außen«, das Leben
des Bewußtseins mit seiner dialektischen Wechselbeziehung von
Wissen und Gewußtem, aber auch das Leben der Gottheit in der »op-
positio relativa« der göttlichen Personen. Alle diese Formen der Dia-
lektik ergeben sich mit Notwendigkeit aus der Natur des jeweiligen
Seienden und bestimmen deshalb mit gleicher Notwendigkeit den
Ablauf der Prozesse, in denen diese Notwendigkeit sich manifestiert.

Nun gibt es, so ließe sich mit Hegel und gegen Schelling geltend
machen, innerhalb dieser Prozesse eine eigene Art von Freiheit. Die-
se beginnt mit jener allgemeinen Form der Selbstbestimmung, kraft
derer der »actus essendi« von jedem Seienden in unvertretbarer Ei-
gentätigkeit vollzogen wird und, als »actus primus«, auch allen
Fremdeinflüssen die Bedingungen vorzeichnet, unter denen allein
sie in einer Abfolge von »actus secundi« rezipiert werden können.
Eine höhere Stufe dieser Selbstbestimmung kennzeichnet die Akte
der Selbstgestaltung und Selbstentfaltung des Lebendigen (»Vita est,
quod ab intra movetur«). Eine weitere Stufe ist die Selbstbestim-
mung des Denkens und Wollens; denn zwar sind es immer die Ge-
genstände, die »uns zu denken geben« bzw. unser Wollen »moti-
vieren«, also wörtlich: »in Bewegung setzen«, aber kein Akt des
Denkens oder Wollens läßt sich als bloße »Folge« auf den Gegen-
stand als seine »Ursache« zurückführen; man muß schon in unver-
tretbarer Eigentätigkeit selber denken bzw. wollen, wenn wirkliche
Gegenstände dem Verstande so gegenübertreten sollen, daß sie ihm
»zu denken geben«, und wenn mögliche Gegenstände dem Willen so
gegenübertreten sollen, daß sie ihn »motivieren«. Schließlich aber
ist, innerhalb einer christlichen Trinitätslehre, das Verhältnis der drei

364 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


göttlichen Personen untereinander ein in höchstem Maße freies Ver-
hältnis der gegenseitigen Selbsthingabe, auch wenn dieses Verhältnis
sich mit Notwendigkeit aus dem Wesen der Gottheit ergibt.

Aber keine dieser Formen der Freiheit hat – und dies ist mit
Schelling gegen Hegel geltend zu machen – den Charakter der Wahl-
freiheit. So hat, um sogleich den für die hier erörterte Problematik
wichtigsten Punkt zu nennen, der göttliche Vater sich nicht in einem
Akt der Wahl dafür entschieden, zum Vater des göttlichen Sohnes zu
werden, ebensowenig wie der Sohn sich dafür entschieden hat, »vor
aller Zeit« aus dem Vater geboren zu werden. Wohl aber hat Gott
sich in einem Akt ungenötigter Wahlentscheidung dafür entschie-
den, die Welt und in ihr den Menschen zu erschaffen, diesem Men-
schen seinerseits die Fähigkeit zu Wahlentscheidungen zu geben und
auf diese Wahlentscheidungen wiederum auf ungenötigte Weise mit
der göttlichen Wahlentscheidung zwischen tötendem Gericht und
belebender »Erhaltungsgnade« zu antworten. Die auf solche Weise
zustandekommende Geschichte Gottes mit den Menschen ist nicht,
mit Hegel, so zu verstehen, daß die ewigen und notwendigen inner-
trinitarischen Hervorgänge sich in die Zeit hinein explizieren. Die
Geschichte bleibt durch das Moment der göttlichen wie der mensch-
lichen Wahlfreiheit von allen Prozessen, auch und gerade den inner-
göttlichen, wesentlich verschieden. Und dieser Unterschied ist, ob-
gleich er von Schelling programmatisch formuliert worden ist, auch
gegen Schellings konkrete Durchführung seiner Geschichts- und Of-
fenbarungsphilosophie zur Geltung zu bringen.

Gerade an dem von Schelling betonten Unterschied zwischen
innertrinitarischen Hervorgängen und der Erschaffung der Welt läßt
sich exemplarisch ablesen: Der Akt der Wahlentscheidung ist ein
kontingenter Akt, der sich, im Unterschied von den Phasen des »blo-
ßen Prozesses«, nicht mit Notwendigkeit aus dem Wesen eines Sei-
enden ergibt. Und was aus ihm folgt, ist eine Reihe weiterer kontin-
genter Ereignisse, die auch aus der einmal gefällten Entscheidung
nicht mit Notwendigkeit hervorgehen. Im hier zunächst erörterten
Falle, der Erschaffung des Menschen, ergibt sich der freie göttliche
Schöpfungs-Akt nicht als notwendige Konsequenz aus dem trinitari-
schen innergöttlichen Leben; und aus der freien Entscheidung Gottes,
die Welt zu erschaffen, folgt die Reihe weiterer kontingenter Akte
des Wechselverhaltens zwischen dem Schöpfer und seiner Schöp-
fung. Dazu gehört an ausgezeichneter Stelle das kontingente Wech-
selverhalten zwischen dem Menschen, der aus eigener Wahlentschei-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 365

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dung (nicht aus einer Notwendigkeit seines Wesens!) zum Sünder
wurde, und Gott, der in freier Wahlhandlung (nicht aus der Notwen-
digkeit seiner wesenhaften Güte heraus!) nie wieder das Vernich-
tungsgericht einer neuen Sintflut über die sündige Menschheit her-
einbrechen lassen will, um in freier Erhaltungsgnade »immer einen
Rest übrigzubehalten für ein großes Entrinnen«. In den Kontingen-
zen des Geschichtsverlaufs spiegelt sich die Kontingenz der Wahl,
mit der Gott selbst sich dafür entschieden hat, die Welt in ihrer Ei-
genexistenz und den Menschen in seiner Selbstbestimmung zum
Partner eines dialogischen Verhältnisses zu machen. Die Dialektik
der göttlichen Freiheit besteht, so verstanden, darin, daß Welt und
Mensch, die sowohl »an sich« als auch »für Gott« kontingent sind
(nicht existieren müßten und auch für Gott nicht notwendige Objek-
te seines Schöpfungs- und Erhaltungswillens sind), als von Gott frei
gewählte Dialogpartner für Gott wesentlich werden: Gott will seinem
einmal gefällten Entschluß die Treue halten und daher fortan nicht
mehr abseits von der Geschichte existieren, die nun seine Geschichte
mit der Welt und dem Menschen geworden ist.

Ist dieser Unterschied zwischen der Dialektik des Wesens, das
sich in die »oppositio correlativa« von Momenten eines Prozesses
entfaltet, und der Dialektik der Freiheit, die sich in einem kontingen-
ten Akt an die Kontingenzen eines Dialogs mit dem Wirklichen bin-
det, ein für alle Mal deutlich gemacht, dann freilich kann und muß
hinzugefügt werden: Die Dialektik des Wesens und damit des Pro-
zesses, der sich aus ihm notwendig ergibt, macht die Dialektik der
Freiheit nicht notwendig, wohl aber möglich. Und entsprechend er-
gibt sich die Geschichte nicht aus dem Prozeß des sich realisierenden
Wesens (Gottes oder des Menschen); wohl aber könnte ohne die in-
nere Dynamik und Energetik dieses Prozesses auch keine Geschichte
zustandekommen. Beide Formen der Dialektik, ihre Differenz, aber
auch ihr Zusammenhang, lassen sich angemessen beschreiben, wenn
sie als die Bedingung des Dialogs mit der Wirklichkeit bzw. als dessen
notwendige Gestalt begriffen werden: Die »Dialektik des Wesens«,
kraft derer aus der Natur Gottes und der Menschen der lebendige
Prozeß ihres Lebens hervorgeht, macht den Dialog mit der Weltwirk-
lichkeit möglich; die Dialektik der Freiheit aber bestimmt die Gestalt,
in der dieser Dialog geführt wird. Nur wenn die Begriffe »Natur«
und »Person« im Sinne dieser doppelten Dialektik gebraucht werden,
sind sie geeignet, auf Gott, aber auch auf den Menschen angewandt
zu werden.

366 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In seiner theologischen Anwendung bezeichnet der Begriff der
»Natur« jenes eine Prinzip aller Akte der Gottheit, das sich in die
»oppositio correlativa« der drei göttlichen Personen entfaltet. Der
Begriff der »Person« aber bezeichnet die Subjekte dieser innergött-
lichen Gegensatz-Einheit. Innerhalb dieser Korrelation ist für jede
der drei göttlichen Personen die Beziehung auf die jeweils andere
wesentlich. Jede göttliche Person ist für die jeweils andere das »ihr
wesenhaft zugehörige Andere« oder, mit einer von Hegel geprägten
Kurzformel, »das Andere ihrer selbst«. Auf dieser notwendigen Kor-
relation des Unterschiedenen beruht das innergöttliche Leben, das
sich nur als der ewige Dialog der drei Personen vollziehen kann.
Was oben die »Dialektik des Wesens« genannt worden ist, bietet so
den Ansatz zum Verständnis der Einheit der göttlichen Natur in der
Dreiheit der göttlichen Personen.

Dieses innertrinitarische Leben der Gottheit ist die Bedingung
für die ungenötigte Willensentscheidung Gottes, eine Welt zu er-
schaffen. Diese Welt als ganze und jede einzelne Kreatur in der Welt
ist für Gott ein Anderes, das ihm nicht wesenhaft zugehört, sondern
zu dem er in Freiheit eine kontingente Beziehung aufnimmt. Die
freie Entscheidung zur Schöpfung wird durch das innertrinitarische
Leben zwar möglich gemacht, aber nicht inhaltlich präjudiziert und
ist ihrerseits der Grund für die kontingente Ereignisreihe der Ge-
schichte Gottes mit dem Menschen. Nur weil die eine Natur Gottes
sich in der Dreiheit seiner Personen als eine dialogische Natur er-
weist, können auch Welt und Mensch, wenn Gott dies in ungenötig-
ter Freiheit will, zum Partner jenes Dialogs mit Gott werden, der
»Geschichte« heißt. Der kontingente Dialog Gottes »nach außen«
(mit seiner Schöpfung) wird durch den wesensnotwendigen Dialog
»nach innen« (das dialogische Verhältnis der drei göttlichen Per-
sonen) nicht erzwungen, aber möglich gemacht. Was oben die »Dia-
lektik der Freiheit« genannt wurde, bietet daher den Ansatz für eine
Lehre von Schöpfung und Heilsgeschichte, die diese nicht (wie bei
den Idealisten) mit dem innertrinitarischen Prozeß identifiziert, aber
aufzeigen kann, wie das geschichtlich-freie Verhältnis Gottes zur
Welt durch das (aus der göttlichen Natur heraus) notwendige inner-
göttliche Verhältnis der drei göttlichen Personen ermöglicht wird.

Gerade weil Gott, christlich verstanden, in sich dreipersönlich
ist, realisiert er seine göttliche Natur in ihrer dialogischen Eigenart,
ohne dazu der Welt und des Menschen zu bedürfen. Traditionell ge-
sprochen: Die Wesens-Aussage »Gott ist die Liebe« schließt nicht

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 367

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein, daß er einer Schöpfung »bedarf«, um »Gegenstände seiner Liebe
zu haben«; die drei göttlichen Personen sind sich als solche Gegen-
stände ihrer Liebe genug. Aber die Wesensaussage »Gott ist die Lie-
be« macht begreiflich, daß er, wenn er will, Geschöpfe hervorbringen
und zu Gegenständen seiner Liebe machen kann, um sich dann frei-
lich so an sie zu binden, daß ihre Geschichte auch die seine wird. Auf
diesem freien Willen Gottes, sich diese Geschichte seiner Geschöpfe
als die seine anzueignen, beruht die Dialektik der göttlichen Freiheit.
Und die »Annahme der Menschennatur« durch den Sohn Gottes
kann als die Höchstform dieser freien Aneignung der kontingenten
Geschichte Gottes mit dem Menschen verstanden werden.

Wird die christliche Trinitätslehre so verstanden, dann wird es
möglich, auch philosophisch von ihr zu lernen. Denn diese theologi-
sche Lehre gestattet es, die Eigenart der Geschichte zu begreifen: ein
Dialog zu sein, in dem für die Beteiligten das Kontingente wesentlich
wird. Ist nämlich der Philosoph einmal, veranlaßt durch die christ-
liche Lehre vom dreieinigen Gott, auf Differenz und Zusammenhang
zwischen der Dialektik des Wesens und der Dialektik der Freiheit
aufmerksam geworden, dann entdeckt er das gleiche Verhältnis auch
als einen Wesenszug des Menschen, ja aller Seienden wieder. Nur
weil der Mensch, kraft seiner personalen Natur, ein dialogisches We-
sen ist, kann er in freiem Entschluß in jenen Dialog mit anderen
Menschen, ja auch mit der außermenschlichen Natur eintreten, in
welchem er deren Anspruch vernimmt und antwortend zur Sprache
bringt. Aber er führt diesen Dialog in ungenötigter Freiheit als Aus-
druck einer Entscheidung, von der es abhängt, an welche Personen,
Sachen und Institutionen er sich so bindet, daß deren Kontingenz für
ihn wesentlich wird. Der Dialog mit dem Wirklichen, der »Erfah-
rung« heißt, ist nicht notwendig voranschreitender Prozeß, sondern
aus der menschlichen Wahlfreiheit entspringende Geschichte. Aber
diese Geschichte wäre nicht möglich, wenn der Mensch nicht seiner
Natur nach und also wesensnotwendig ein dialogisches Wesen wäre,
und wenn er nicht in allem Wirklichen, das ihm begegnet, eine An-
rede vernehmen könnte, die ihn zum Dialog einlädt.

Derartige Entsprechungen dürfen freilich die »je größere Diffe-
renz« nicht zum Vergessen bringen, die, nach der Aussage des Vier-
ten Lateran-Konzils, jede Analogie zwischen dem Schöpfer und sei-
nen Geschöpfen bestimmt. Das menschliche Subjekt ist seiner Natur
nach nicht dreipersönlich. Die »oppositio correlativa«, mit der ihm
diejenige Wirklichikeit gegenübertritt, mit der er in einen Dialog

368 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eintreten kann, ist zwar für ihn wesentlich (ohne sie wäre er kein
Mensch); aber sie ergibt sich nicht aus diesem Wesen nach einem
Gesetz der Notwendigkeit, sondern ist die Folge eines Aktes gött-
licher Freiheit: Durch Gottes freie Anrede ins Dasein gerufen, voll-
zieht der Mensch seinen »actus primus«, d. h. die ihm wesensgemäße
Tätigkeit seines Lebens, als Antwort auf diese schöpferische Anrede
durch Gottes Wort, auch wenn er sich zumeist dessen nicht bewußt
ist. Erst dieser dialogische Charakter seines Lebensvollzuges (actus
primus) macht den Menschen zu den vielfältigen Weisen fähig, in
»sekundären Akten« auf eine freie, geschichtliche Weise in den Dia-
log mit der Weltwirklichkeit einzutreten.

Wenn also von einer »dialogischen Natur« des Menschen die
Rede sein kann (und nicht nur von gelegentlich, auf akzidentelle
Weise, geführten Dialogen in seinem Leben), dann aus einem zwei-
fachen Grunde: Erstens muß ein dialogischer Charakter des »actus
primus« vorausgesetzt werden, wenn die tatsächlich geführten Dia-
loge als dessen »actus secundi« verstanden werden sollen. Anders
ausgedrückt: Der Mensch muß auf dialogische Weise sein, wenn er
sich im Verlauf seines Lebens bei wechselnden Gelegenheiten dia-
logisch soll verhalten können. Und zweitens kann diese Vorausset-
zung, im Sinne einer postulatorischen Gotteslehre, so gedeutet wer-
den, daß der Mensch seinem Wesen nach unter Gottes Anrede steht,
daß also sein »actus essendi«, die lebendige Form seines Lebensvoll-
zuges, die Antwort ist, die er auf diese Anrede gibt; nur aufgrund
dieses dialogischen Charakters seiner Existenz ist er fähig, in den An-
sprüchen, die die ihm begegnende Weltwirklichkeit an ihn richtet,
die vielfältigen Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten der einen
Anrede zu entziffern, mit der Gott ihn in Anspruch nimmt und zur
Antwort herausfordert. Gerade im Rahmen einer Theorie, die die Er-
fahrung als einen Dialog mit der Wirklichkeit begreift, benennen die
Gottespostulate die Bedingung, auf der die Möglichkeit der Erfah-
rung beruht. Die dialogische Beziehung des Menschen zu Gott, die
die Natur des Menschen ausmacht, muß vorausgesetzt werden, wenn
die dialogische Beziehung des Menschen zur Erfahrungswelt, die
stets kontingent ist und auf freien Akten des Menschen beruht, be-
griffen werden soll.

Das bedeutet für die Begriffe »Natur« und »Person«: In seiner
Anwendung auf den Menschen bezeichnet der Begriff der »Natur«
jenes dialogische Verhältnis zur Anrede Gottes, das sich als der (zu-
meist verborgen bleibende) Möglichkeitsgrund des Dialogs mit der

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 369

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weltwirklichkeit erweist. »Person« aber ist das Subjekt eines Dialogs,
der kraft der Notwendigkeit der menschlichen Natur als eine Abfolge
von Antworten auf den schöpferischen Anruf Gottes geführt wird,
und der gerade deswegen im freien, ungenötigten und geschicht-
lichen Dialog mit der Weltwirklichkeit die jeweils konkreten Gestal-
ten dieses göttlichen Anrufs entziffern kann. Die »Dialektik des We-
sens«, kraft derer der Mensch sein eigenes Leben nicht anders
vollziehen kann als dadurch, daß er sich dem für ihn unverfügbaren
Anruf Gottes anvertraut, macht die »Dialektik der Freiheit« möglich,
kraft derer er in einer Abfolge freier Entschlüsse in dem stets kon-
tingenten Verlauf seiner Begegnungen mit der Weltwirklichkeit im-
mer neu Möglichkeiten seiner Selbstfindung durch Selbsthingabe
entdeckt. Auf solche Weise ist die dialogische Natur des Menschen,
unter Gottes Anrede zu stehen und durch sie zur Antwort gerufen zu
sein, der Möglichkeitsgrund für alle Formen jenes Dialogs mit der
Wirklichkeit, der »Erfahrung« heißt. Nur weil der Mensch durch
den göttlichen Schöpfungsakt, aus dem er hervorgegangen ist, seiner
Natur nach ein Hörender und Antwortender ist, kann er auch in der
Begegnung mit der Weltwirklichkeit die immer neuen Gestalten ent-
decken, wie Gott ihn unter seine Anrede stellt.

Aber weder der Eintritt des Menschen in diesen Dialog der
Weltwirklichkeit noch der Verlauf dieses Dialogs wird durch die dia-
logische Natur des Menschen inhaltlich präjudiziert. Die Erfahrung
bleibt ein kontingent-geschichtlicher Vorgang, der nicht mit der Not-
wendigkeit des Lebensprozesses identifiziert werden darf. Der Akt
der sittlichen Freiheit, in der kontingenten Begegnung mit dem
Weltwirklichen das »Unum Necessarium« zu finden, das dem Men-
schen Selbstfindung durch Selbsthingabe möglich macht, kann, von
seiten des Menschen, als der ausgezeichnete Fall für die Dialektik der
Freiheit gelten. Diese besteht darin, daß es stets kontingente Inhalte
der Welterfahrung sind, die den Menschen zur Antwort herausfor-
dern, daß diese kontingenten Inhalte aber für den Menschen zum
»Unum Necessarium« seiner Selbsthingabe werden können, wenn
er sich in freier Entscheidung an sie gebunden hat. Man muß die
Welt und konkreter: jeweils bestimmte Wirklichkeiten in der Welt
lieben, um sie und ihren jeweils neuen Anspruch als solche Gegen-
wartsgestalt der göttlichen Anrede zu begreifen; und man muß in
postulatorischer Hoffnung auf Gott vertrauen, um die Geschichte
des Dialogs mit der Weltwirklichkeit, auch in all ihren unvermuteten
Wendungen und Diskontinuitäten, als einen Weg zu begreifen, auf

370 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem das Subjekt gerade dann sich selbst gewinnt, wenn es sich nicht
»festhält«, sondern bereit ist, sich zu verschenken.

Die Dialektik jenes Prozesses aber, der mit Notwendigkeit aus
der Natur des Menschen entspringt, besteht, so verstanden, darin,
daß der Mensch sich selbst nicht findet und begreift, wenn er in blo-
ßer Reflexion um sich selber kreist, sondern nur dann, wenn er sich
an jenes Wort bindet, das er sich nicht selber sagen kann, sondern das
ihm, als für ihn unverfügbare Anrede, durch die Dinge und Men-
schen seiner Erfahrungswelt vermittelt wird. Indem er postulatorisch
in diesem Wort die Anrede Gottes erkennt, gewinnt er gegenüber
dem Anspruch der Weltwirklichkeit jene Freiheit, die es ihm erlaubt,
in ungenötigten Wahlhandlungen selber die Weise zu bestimmen,
wie er in den »actus secundi« seiner Theorie und Praxis den »actus
primus« seines Dialogs mit dem Schöpfer konkretisiert: Er gewinnt
die Inhalte des Dialogs mit dem Schöpfer jeweils neu aus den Kon-
tingenzen des Dialogs mit der Weltwirklichkeit, die ihm den An-
spruch Gottes vermittelt. Auch für den Menschen also macht jene
dialogische Natur, die die notwendige Gestalt aller menschlichen Ver-
haltensformen bestimmt, die Freiheit der Dialoge mit der Weltwirk-
lichkeit möglich, ohne die Entscheidungen dieser Freiheit inhaltlich
zu präjudizieren.

Was aber den Zusammenhang beider Formen der Dialektik be-
trifft, so kann noch einmal Schelling als Argumentationshelfer die-
nen. An der Stelle, an der er vom Unterschied zwischen Prozeß und
Geschichte spricht, fährt er fort: »Die innere Notwendigkeit des Pro-
zesses selbst führt auf einen Punkt, wo alles auf eine freie Tat gestellt
erscheint«38. Das ist zunächst auf den innertrinitarischen »Prozeß«
und den freien Akt der Schöpfung bezogen: Die ewige Zeugung des
Sohnes aus dem Vater führt zu der offenen, nur durch Gottes Freiheit
zu entscheidenden Alternative, ob das in Gott gesprochene Wort zu-
gleich das die Welt hervorrufende Schöpfungswort werden oder in
rein innergöttlicher Ewigkeit verharren soll. Für den Menschen wür-
de das bedeuten: Der Prozeß, in welchem der Mensch dadurch, daß er
ist, die immer neuen Gestalten seines Lebens hervorbringt, in denen
er Gottes Schöpfungswort beantwortet, führt zu der offenen, nur
durch seine Freiheit zu entscheidenden Alternative, ob er seine Ant-
wort auf Gottes Schöpfungswort nur naturhaft, durch die Energetik
seines Lebens, geben will oder ob er sie geschichtlich und deshalb in

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 371

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

38 Schelling, Philosophie der Offenbarung, a. a. O. 399.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit gibt, indem er im Endlichen und Bedingten dieser Welt die
unbedingte Anrede Gottes erkennt und ergreift. Der Prozeß des in-
nertrinitarischen Lebens führt auf den »Punkt« des freien Schöp-
fungswillens; der Prozeß des individuellen menschlichen Lebens
führt auf den »Punkt«, an dem in der frei gewählten Begegnung mit
der Weltwirklichkeit die Geschichte des Menschen beginnt.

c) Die Bewährungsprobe:
Die »Theologia Crucis« als »eschatologische Zeitansage«

In einem früheren Teil der hier vorgetragenen Überlegungen ist die
Frage aufgeworfen worden, was die Begriffe »Natur« und »Person«
zur Auslegung der Christusbotschaft beitragen können; dabei wur-
den zugleich die Schwierigkeiten deutlich, die einer theologischen
Verwendung dieser Begriffe im Wege stehen (s. o. S. 270–308). An-
schließend wurde eine Weiterentwicklung dieser Begriffe nach-
gezeichnet, die sich nicht nur aus theologischen, sondern auch aus
innerphilosophischen Gründen als notwendig erwies, und dabei ins-
besondere das Verhältnis dieser Begriffe zu denen der Freiheit und
der Geschichte neu bestimmt (s. o. S. 308–324). Nun kann die Frage
gestellt werden, ob die auf solche Weise weiterentwickelten Begriffe
der »Natur« und der »Person« geeignet sind, jene Entfremdung ge-
genüber der Geschichte zu überwinden, die dem traditionellen Ge-
brauch dieser Begriffe anhaftete und ihrer theologischen Verwen-
dung am wirksamsten entgegenstand. Davon hängt es ab, ob sie sich
als tauglich erweisen, zur Auslegung von Kreuz und Auferweckung
Jesu beizutragen.

Ehe freilich die Auslegungs-Leistung kritisch beurteilt werden
kann, zu der der Gebrauch der Begriffe »Natur« und »Person« dienen
soll, ist noch einmal die Auslegungs-Aufgabe in Erinnerung zu ru-
fen, um derentwillen in der Theologie von diesen Begriffen Gebrauch
gemacht wird.

a) Die Begriffe »Natur« und »Person« als Interpretamente des
Todes und der Auferweckung Jesu

Begriffe von der »Person« und der »Natur« des Christus sind dazu
bestimmt, die Frage zu beantworten: »Wer ist dieser?«. Diese Frage
aber hat ganz allgemein eine doppelte Bedeutung: Sie zielt auf die
unverwechselbare Identität dessen, der dem Fragenden vor den Au-
gen steht (Frage nach der Person), aber auch auf die Eigenart seines

372 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensvollzuges, die sich in den vielfältigen Formen seines Tuns und
Leidens ihren Ausdruck verschafft (Frage nach der Natur). In beider-
lei Hinsicht aber ist diese Frage nicht ohne Anlaß. Es sind jeweils
bestimmte beobachtete oder berichtete Weisen des Tuns und Leidens,
an denen sich die Frage nach Person und Natur des betreffenden In-
dividuums entzündet. Das gilt auch, wenn die Frage »Wer ist die-
ser?« speziell im Blick auf Jesus gestellt wird. In den »synoptischen«
Evangelien ist es beispielsweise das Wunder des gestillten Seesturms,
das die Frage veranlaßt »Wer ist dieser, daß ihm sogar der Sturm und
das Wasser gehorchen?«39. Für die junge Gemeinde der Christen war
es der Tod und die Auferweckung Jesu, die diese Frage veranlaßten –
näherhin die »Heilsbedeutung« dieser Ereignisse, die den Inhalt der
christlichen Verkündigung ausmacht. Man könnte, bezogen auf diese
Situation, die Frage so formulieren: »Wer ist dieser, daß sein Tod und
seine Auferweckung das Heil für die Ekklesia Israel und die ganze
Menschheit bewirken?«.

Diese Frage ihrerseits setzt eine bestimmte Situation in der Ge-
schichte der Ekklesia Israel voraus; diese Situation mußte erlebt wor-
den sein, wenn es sinnvoll erscheinen sollte, von einem »heilbringen-
den Leiden« zu sprechen. Es handelte sich um jene Krisen-Situation
in der Geschichte der Ekklesia Israel, in der die bevorstehende Zer-
störung des Zweiten Tempels sich schon abzeichnete und dadurch
der alten Frage des in der Wüste »murrenden Volkes« neue Aktuali-
tät verlieh: Sind die Väter nur deswegen aus dem Sklavenhaus Ägyp-
ten geführt worden, damit die Söhne und Töchter »in der Wüste ver-
dursten« oder in anderen Sklavenhäusern zugrundegehen40? In
dieser Situation hatte die Überzeugung an Glaubwürdigkeit gewon-
nen, in neuen Leiden neuer Generationen werde die Berufung des
Volkes deutlich, der »leidende Gottesknecht« zu sein, der die Gott-
Entfremdung der ganzen Welt stellvertretend durchleidet und da-
durch überwindet. Die Frage lautete dann: Worauf kann die zweifa-
che Hoffnung sich gründen, daß Israel die Gott-Entfremdung der
Welt nicht nur stellvertretend durchleidet, sondern damit zugleich
wirksam überwindet, und daß auch die, für die in den Krisen der Ge-
schichte Israels kein »Weg des Entrinnens« offenstand, nicht aus der
göttlichen Erwählung herausgefallen sind? Und die Antwort der
christlichen Glaubensboten lautete: Nur die »Auslösung« durch den

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 373

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

39 Mk 4,41 und Parallelen.
40 Vgl. Ex 16,3 und 17,3.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tod des neuen Osterlamms ist zugleich der Grund der Gewißheit,
daß nicht nur für den Einen, sondern auch für die Vielen das stell-
vertretende Leiden einen wirksamen Dienst an dem Sieg Gottes über
»diese Weltzeit« darstelle.

Erst mit diesem Sieg kommt die Herausführung des erwählten
Volkes aus Ägypten (und aus allen weiteren Sklavenhäusern, in die
dieses Volk im Verlauf seiner Geschichte geraten ist!) in ihre »Fülle«.
Jene allgemeine Gott-Entfremdung der Welt, die Israel als gegeben
erfuhr und die die Rede von der »Erwählung« eines »Sondergutes«
erst verständlich macht, aber auch die Botschaft von jenem Neu-An-
fang, der mit dieser Erwählung gesetzt sei und der sich darin voll-
enden sollte, daß dieses Volk »zum Segen für alle Sippen des Erd-
bodens« werde, erweisen sich rückschauend als Momente eines
göttlichen »Ratschlusses«, der in einer bestimmten Phase dieser Ge-
schichte das Leiden des Gottesknechts zum Dienst am Heil der Völ-
ker werden ließ41. Das »Jetzt« des im Kreuzesleiden Jesu errungenen
Sieges über »diese Welt« und ihren »Fürsten« ist deshalb das »escha-
tologische Jetzt«, in dem die gesamte Geschichte zu ihrer Fülle
kommt. Und die Botschaft von diesem Sieg muß als »eschatologische
Zeitansage« verstanden werden (s. o. S. 270).

Wenn nun die Begriffe »Natur« und »Person«, angewandt auf
Jesus, die Botschaft von Kreuz und Auferstehung Jesu auslegen sol-
len, müssen sie sich als Mittel dieser »eschatologischen Zeitansage«
bewähren. Erst in diesem Kontext gewinnt die Frage nach Person und
Natur des Christus ihre konkrete Bedeutung: Wer ist dieser, wenn
sein Tod, als »Schlachtung des neuen Passah-Lammes«, der Sieg über
diese Welt und ihren »Fürsten« sein soll? An der auf solche Weise
konkretisierten Frage sind alle theologischen Begriffe von Person
und Natur des Christus zu messen.

b) Die »Theologia Crucis« – inhaltliche und formale Bedeutung
Der Ausdruck »Theologia Crucis« wird in zweifacher Bedeutung ge-
braucht. Er gibt einerseits ein Thema an, das, so wichtig es ist, andere
Themen theologischer Reflexion neben sich hat. In diesem Sinne gibt
es »neben« der Kreuzes-Theologie auch eine Schöpfungslehre oder
eine theologische Anthropologie oder eine »Lehre von den letzten
Dingen«. Sodann aber bezeichnet der Ausdruck »Theologia Crucis«
eine Form, Theologie zu treiben, die auf alle Themen der Theologie

374 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

41 Vgl. das Bekenntnis der »Könige der Völker« Jes 53.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angewandt werden kann und muß. Wenn eine so verstandene »Theo-
logia Crucis« etwas außer sich hat, dann nicht ein anderes Sachgebiet,
sondern eine andere Weise theologischen Denkens, vor allem jene
»Theologia Gloriae«, vor der Martin Luther gewarnt hat: eine Theo-
logie, die sich nicht selber unter das Gericht des Kreuzes stellt, son-
dern so vorgetragen wird, als vermittle sie ein Wissen von göttlichen
Dingen, das über alle Krisis der von Gott gerichteten Menschenweis-
heit erhaben ist. Dabei hängen beide Bedeutungen des Ausdrucks
»Theologia Crucis« untereinander zusammen. Im Blick auf das
Kreuz Jesu als einen besonderen Inhalt theologischen Nachdenkens
entsteht eine »Forma Mentis«, die auch die Behandlung aller anderen
theologischen Themen bestimmt. Wer einmal über das Kreuz Jesu so
gesprochen hat, daß er weiß, was er dabei tut, wird auch über alle
anderen theologischen Themen auf veränderte Weise sprechen. So
wird die angemessene inhaltliche Auslegung der Kreuzesbotschaft
zur Bewährungsprobe für die Form theologischen Denkens und
Sprechens überhaupt.

Von Hegel aber läßt sich lernen, daß die Auslegung des »Char-
freitag« die Bewährungsprobe nicht nur theologischer, sondern auch
philosophischer Begriffe darstellt; denn hier muß sich zeigen, ob die-
se Begriffe die Entfremdung gegenüber der Geschichte wirklich über-
wunden haben. Die Aufforderung des Apostels »Lasset euch umge-
stalten zur Neuheit des Denkens« hat sich hier auch philosophisch als
fruchtbar erwiesen. Vom Zeugnis des Glaubens, das vom heilbrin-
genden Tode Jesu spricht, ist ein Impuls ausgegangen, der auch das
philosophische Denken zu einer Umgestaltung genötigt und gerade
dadurch auf neue Weise zur Erfüllung seiner eigenen Aufgabe fähig
gemacht hat. Eine über Hegel hinausgehende Reflexion aber hat
deutlich gemacht, welche zweifache Form von Dialektik alle Begriffe
und Aussagen bestimmen muß, wenn ein angemessenes Verständnis
der Geschichte zustandekommen soll; und auch für diese über Hegel
hinausgehende Reflexion wird die »Theologia Crucis« zur Bewäh-
rungsprobe: Begriffe und Aussagen, die sich nicht als tauglich erwei-
sen, den Kreuzestod Jesu als einen unverwechselbaren Inhalt der re-
ligiösen Verkündigung auszulegen, sind auch ihrer Form nach nicht
tauglich, zu einem angemessenen Verständnis der Geschichte bei-
zutragen.

Freilich wird man hinzufügen müssen: Die Botschaft vom Kreuz
wird diesen vorantreibenden, das Denken »zur Neuheit umgestalten-
den« Impuls nur dann ausüben können, wenn man »ihr Skandalon

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 375

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht wegschafft«42. Sie gewinnt und behält aber den Charakter des
Skandals nur im Kontext einer bestimmten Geschichte, der Ge-
schichte Israels, das sich als der »erwählte Knecht« weiß, dessen Un-
tergang auch dem göttlichen Heilswillen sein Werkzeug entziehen
und die Welt an die Herrschaft der Götzen ausliefern würde. Nur so
verstanden war die Zerstörung Jerusalems, nur so verstanden ist auch
der Kreuzestod Jesu der Fallstein, »an dem viele zu Fall kommen und
viele wieder aufstehen«43. Die gesamte Geschichte Israels war jene
»Schule der Erfahrung«, in der jene »Forma Mentis« entstehen
konnte, in der gewisse Ereignisse als zunächst niederwerfendes und
sodann das gesamte Denken verwandelndes Skandalon erfahren wur-
den. Und nur in dieser Schule der Erfahrung konnte gelernt werden,
auch das Kreuz Jesu als Skandalon zu erfahren und durch die Frage
»Wer ist dieser?« nach einer Deutung dieses Skandals zu suchen.

Begriffe, so wurde in den einleitenden Überlegungen zur Me-
thode einer »metaphysischen Christologie« gesagt, dienen dazu, die
bloße subjektive Betroffenheit durch gewisse Inhalte des Erlebens in
Inhalte entscheidbarer Fragen der Deutung zu übersetzen (s. o.
S. 257 ff.). Derartige Fragen geben jenem Kontext seine Struktur, in
den diese Inhalte des Erlebens eingetragen werden müssen, um in
Erfahrungen transformiert zu werden. Dieser Kontext aber erweist
sich als variabel, nicht weil der Gebrauch von Begriffen willkürlich
verändert würde, sondern weil der vorantreibende Anspruch des
Wirklichen immer wieder eine Umgestaltung der Fragestellungen
und Begriffe erzwingt. Darum ist die Kontinuität des Dialogs, der
mit dem Wirklichen und seinem Anspruch geführt wird, die Bedin-
gung dafür, den einmal vernommenen Anspruch des Wirklichen
nicht aus dem Bewußtsein zu verlieren, aber seinem vorantreibenden
Anspruch durch eine »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« und
damit durch eine Weiterentwicklung von Fragen und Begriffen zu
entsprechen. Fragen »themengerecht« stellen heißt: sie auf jenen
Anspruch des Wirklichen beziehen, der das Thema dieses Dialogs
war und bleiben soll. Wer sich Fragen (und damit Begriffe) zueigen
machen will, die er in überlieferten Zeugnissen vorfindet, tritt in die
Geschichte dieses Dialogs ein, den andere vor ihm geführt haben und
den er fortführen will und soll.

Das bedeutet im hier erörterten Zusammenhang: Die Geschich-

376 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

42 Gal 5,11.
43 Luk 2,34.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te Israels und speziell die sich abzeichnende Krise des Zweiten Tem-
pels waren nicht austauschbare Anlässe, um die Frage »Wer ist die-
ser?« themengerecht zu stellen, sondern die Bedingung, unter der
allein diese Frage ihre spezifische Bedeutung gewann und unter der
auch die Begriffe, in denen diese Frage ausgelegt wird, davor bewahrt
bleiben konnten, ihre Bedeutung zu verlieren und zu leeren Wort-
hülsen zu werden. Darum ist auch die »eschatologische Zeitansage«
nicht eine Weise neben anderen, wie diese Frage beantwortet werden
kann, sondern die Bedingung dafür, die Frage »Wer ist dieser?« the-
mengerecht zu beantworten. Deswegen wurde es auch den »Heiden«
– seien sie Proselyten, die sich dem Judentum zuwandten, seien es
»Heidenchristen« – nicht erspart, in diese Schule der Erfahrung zu
gehen. Die Glaubenszeugnisse der gesamten Geschichte Israels, »Ge-
setz und Propheten«, wurden nicht, wie Marcion dies vorgeschlagen
hat, aus der Bibel der Christen entfernt, sondern blieben deren un-
entbehrlicher Bestandteil. Nur wer von diesen Zeugnissen lernt, wird
fähig, die Botschaft vom Kreuz zu verstehen oder auch nur die the-
mengerechten Fragen zu stellen, die zu einem solchen Verständnis
führen können.

Darum bleiben auch alle theologischen Begriffe daran zu mes-
sen, ob sie geeignet sind, Jesu Kreuz und Auferweckung im Kontext
dieser Geschichte auszulegen. Nun aber hat sich gezeigt: Darin liegt
nicht nur eine Bewährungsprobe für theologische, sondern auch für
philosophische Begriffe. Die kritische Funktion dieser Bewährungs-
probe tritt besonders deutlich hervor, wenn philosophische Begriffe
daraufhin geprüft werden sollen, ob sie der Form theologischen Den-
kens angemessen sind und daher im theologischen Zusammenhang
verwendet werden können. Das gilt auch für die Begriffe »Person«
und »Natur«, sei es in ihrem traditionellen, sei es in einem philoso-
phisch weiterentwickelten Verständnis. Eine Bedingung dafür, daß
diese Bewährungsprobe gelingt, ist schon an früherer Stelle erwähnt
worden: Begriffe, die ein angemessenes Verständnis der Kreuzesbot-
schaft zum Ausdruck bringen sollen, müssen ihrer Form nach ein für
sie konstitutives Verhältnis zur Geschichte erkennen lassen; nur so
können sie dazu beitragen, den Tod Jesu als jenes Ereignis auszule-
gen, in welchem die Geschichte Israels, ja die Geschichte der gesam-
ten Menschheit zu ihrer Fülle gelangt. Darum muß sich gerade bei
dem Versuch, solche Begriffe theologisch »anzuwenden«, jeweils erst
herausstellen, ob sie, auch als rein philosophische Begriffe, eine Mög-
lichkeit eröffnen, ein angemessenes Verhältnis des philosophischen

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 377

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkens zur Geschichte zu vermitteln. Im vorigen Abschnitt der hier
vorgetragenen Überlegungen ist deutlich geworden, wie ein Begriff
beschaffen sein muß, um diese Bedingung zu erfüllen: Er muß seiner
Form nach durch jene doppelte Dialektik bestimmt sein, die soeben
die »Dialektik des Wesens und des aus ihm hervorgehenden Prozes-
ses« und die »Dialektik der Freiheit und der aus ihr entspringenden
Geschichte« genannt worden sind (s. o. S. 363 ff.).

g) Eine Anwendung auf die Begriffe »Natur« und »Person«
Das Gesagte trifft, wie sich gezeigt hat, auch auf die Begriffe zu, die
angeben wollen, wer Jesus ist und was Jesus ist, also für Begriffe, die
seine Person und seine Natur beschreiben sollen. Der Begriff der Per-
son als eines »Wesens, das zur Geschichte fähig ist«, und der Begriff
jener »Natur«, durch die ein personales Wesen zum Eintritt in den
geschichtlichen Dialog mit der Weltwirklichkeit fähig ist, haben sich
in dem erwähnten doppelten Sinne als dialektische Begriffe erwiesen;
denn der Begriff der »Person« schließt die Fähigkeit ein, sich an das
Fremde und Kontingente hinzugeben und es so als wesentliches Mo-
ment der eigenen Geschichte anzueignen; der Begriff der »Natur«
aber bestimmt den Seinsvollzug eines solchen Seienden als ein not-
wendig dialogisches Geschehen, in welchem der schöpferische Anruf
Gottes durch den lebendigen Selbstvollzug des Angerufenen beant-
wortet wird und so den notwendigen Prozeß des Lebens aus sich her-
vortreibt; handelt es sich dabei um die Natur eines personalen We-
sens, dann ist dieser notwendige Lebensprozeß von solcher Art, daß
er den freien Akt des Eintritts in konkrete Weisen des Dialogs mit der
Weltwirklichkeit möglich macht, aber nicht erzwingt. An dieses er-
reichte Ergebnis schließt sich, im Rahmen einer philosophischen Ein-
übung in die Christologie, die Frage an: In welcher Weise bewähren
sich Begriffe von dieser zweifach dialektischen Form, wenn sie dazu
dienen sollen, den besonderen Inhalt der Botschaft von Jesu Tod und
Auferweckung auszulegen?

Eine erste Antwort lautet: Was soeben als »Dialektik des We-
sens« und »Dialektik der Freiheit« beschrieben worden ist, gibt in
der Tat die Bedingung an, unter der diejenigen Begriffe themenge-
recht gebraucht werden können, derer sich die Theologie bedient,
um eine Christologie und Trinitätslehre zu entwickeln. Denn wenn
die Christologie die Person Jesu mit der »Zweiten Person der Gott-
heit« gleichsetzt, dann deutet sie jenen Dialog, der den »actus essen-
di« dieser Person bestimmt, nicht primär als den Dialog zwischen

378 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem göttlichen Schöpfungswort und dem als Antwort verstandenen
Lebensvollzug eines Geschöpfs, sondern als den ewigen lebenschaf-
fenden Dialog innerhalb der drei-persönlichen Gottheit. Dieser Dia-
log wird mit Notwendigkeit geführt und entspringt der einen gött-
lichen Natur, die sich in jenen Prozeß entfaltet, in welchem der Sohn
aus dem Vater, der Geist aus beiden hervorgeht. Die Person Jesu, ver-
standen als »Zweite Person der Gottheit« ist nur aus jener dialogi-
schen Natur Gottes zu verstehen, die sich in einer ihr immanenten
Dialektik zu den innertrinitarischen »Hervorgängen« (Processiones)
entfaltet. Aber diese »Dialektik des Wesens« macht die »Dialektik
der Freiheit« möglich, kraft welcher der Sohn in freiem Gehorsam
bereit ist, den geschaffenen »Leib« eines Menschen (und damit die
»Menschennatur«) anzunehmen und sich den Kontingenzen einer
menschlich-innerweltlichen Geschichte auszuliefern. »Einen Leib
hast du mir bereitet, siehe, ich komme, deinen Willen zu tun«44.
Auf solche Weise geht aus der dialogischen Natur der göttlichen Per-
sonen auch ihre Fähigkeit zu jenem Akt der ungenötigten Freiheit
hervor, durch die der Sohn sich die kontingenten Bedingungen eines
Menschenlebens und die kontingenten Begegnungen mit Menschen
einer bestimmten historischen Situation als seine Geschichte zueigen
macht – einer Geschichte, die zuletzt in den tödlichen Konflikt mit
den geistlichen und weltlichen Autoritäten seiner Zeit geführt hat.
Der Tod Jesu ist so die letzte Bewährungsprobe eines freien, ge-
schichtlichen Gehorsams gegen den Vater; und dieser freie Gehorsam
Jesu als eines zum Tode bereiten Menschen ist seinerseits in jener
Wesens-Einheit mit dem Vater begründet, in der die Person Jesu sich
als die zweite Person der einen Gottheit erweist, die ihren »actus es-
sendi« ausschließlich im Dialog mit dem Vater vollzieht. Nur aus
seiner »göttlichen Natur« und aus deren dialogischer Eigenart kann
jene Freiheit entspringen, kraft derer die »Annahme der Menschen-
natur« und mit ihr der Sterblichkeit ein Akt des ungenötigten Gehor-
sams ist, der sich im Kreuzestode Jesu vollendet: »gehorsam gewor-
den bis zum Tode, zum Tode aber am Kreuze«45.

Doch muß die weiterführende Frage gestellt werden, ob damit
jene Auslegungsaufgabe schon erfüllt ist, um derentwillen die Frage
»Wer ist der Christus?« ursprünglich gestellt worden war und deren

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 379

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

44 Hebr. 10,5.
45 Phil 2,8.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konkreter Inhalt soeben noch einmal in Erinnerung gerufen worden
ist: die Aufgabe, den Tod Jesu in seiner Heilsbedeutung für die Ekkle-
sia Israel und für die ganze Menschheit begreiflich zu machen. Prä-
ziser gefragt: Die Christologie, wie sie in der christlichen Lehrtradi-
tion entwickelt und von den frühchristlichen Konzilien als
verbindlich erklärt wurde, bezeichnet die Person des Gekreuzigten
als identisch mit der »zweiten Person der Gottheit«; und sie begreift
das »Aktprinzip«, aus dem all sein Tun und Leiden hervorgeht, einer-
seits als die wesenhaft dialogische Natur des dreipersönlichen Gottes,
andererseits als die von ihm freiwillig angenommene Menschen-
natur. Was trägt eine solche Christologie dazu bei, den Kreuzestod
Jesu als jenen »Sieg über diese Welt« verständlich zu machen, der
auch dem gemeinschaftlichen Leiden des Volkes die Kraft verleiht,
die Gott-Ferne der Welt nicht nur anzuzeigen, sondern wirksam zu
überwinden? Was tragen näherhin die Begriffe »Person« und »Na-
tur«, angewandt auf den »leidenden Gottesknecht«, dazu bei, diesen
Übergang vom stellvertretenden zum befreienden Leiden verständ-
lich zu machen?

Berücksichtigt man die soeben beschriebene »doppelte Dialek-
tik« dieser Begriffe, dann kann auf diese Frage geantwortet werden:
Was zunächst die »Dialektik der Freiheit« betrifft, so äußert sie sich
nicht nur allgemein darin, daß der ewige Sohn Gottes, gerade in der
Souveränität seiner göttlichen Natur, fähig war, die Natur des Men-
schen (und damit die Sterblichkeit) anzunehmen, sondern konkret
darin, daß er sich in Freiheit entschließen konnte, ein Glied der israe-
litischen Überlieferungsgemeinschaft zu werden – und dies just zu
dem Zeitpunkt, zu dem diese in ihre entscheidende Krise geführt
wurde. Nicht nur die Menschennatur im Allgemeinen, sondern das
Menschsein in der konkreten Gestalt des Judeseins in der Spätphase
des Zweiten Tempels war die spezifische Weise lebendigen Lebens-
vollzuges, die in allen konkreten Formen von Jesu Handeln und Lei-
den ihren Ausdruck fand. Dieses Jude-Sein Jesu ist kein akzidenteller
Zusatz zu seinem essentiellen Menschsein, sondern die Bedingung
dafür, daß der Heilsratschluß Gottes, der mit der Erwählung der Vä-
ter begann und darauf abzielte, die Gott-Entfremdung der ganzen
Welt zu überwinden, in diesem konkreten Menschen zu seiner Fülle
gelangte. Diese historisch konkrete Gestalt, Jude zu sein, war seine in
göttlicher Freiheit gewählte Lebensform. Darum fand die souveräne
Freiheit Gottes auch noch in der Machtlosigkeit ihren Ausdruck, die
dieser eine Gottesknecht gewählt hatte, um sich das Schicksal des

380 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Volkes zueigen zu machen, das die leidvolle Berufung zur gemein-
schaftlichen Lebensform des Gottesknechts erfahren mußte.

Und nur weil auch noch diese Machtlosigkeit Ausdruck der gött-
lichen Freiheit war, konnte sie das unterscheidende Kennzeichen der
göttlichen Freiheit an sich tragen: mitten in der Zeit den göttlich ge-
wirkten Neubeginn aller Dinge gegenwärtig zu setzen. An früherer
Stelle war davon die Rede, daß die religiöse Erfahrung dem, der sie
macht, eine »Zeitgenossenschaft mit den Ursprüngen« vermittelt
und deshalb nur durch die Erzählung von dem, was »im Anfang ge-
schah«, angemessen ausgelegt werden kann. In der religiösen Erfah-
rung begegnet der, der sie macht, jener »numinosen Willensmacht«,
die jene offenen Alternativen von Heil und Unheil, die der Weltwirk-
lichkeit von ihren Ursprüngen an eingestiftet sind, in ungenötigter
Freiheit entschieden hat. Der Augenblick der religiösen Erfahrung
ist der Augenblick, in dem diese ur-anfängliche Entscheidung in im-
mer neuer Gestalt wirksam wiederkehrt und damit für den Men-
schen erst offenbar wird. Das gilt auch für die besondere Erfahrung,
die die Jünger in der Begegnung mit dem Auferstandenen gemacht
haben. Sie erfuhren dieses Ereignis als Offenbarwerden des »gehei-
men Ratschlusses, der seit ewigen Zeiten verborgen war in Gott«46.
Was aber hier als die vor aller Zeit gefaßte Entscheidung Gottes of-
fenbar wurde, ist die paradox erscheinende Einheit von Gottes Zorn
und Gnade: von Gottes richtendem Zorn über eine Welt von Götzen-
dienern und von Gottes Gnade, die inmitten dieses Gerichts »dem All
in Christus ein neues Haupt« und damit dem zerfallenen Haus Got-
tes seinen »neuen Schlußstein« geben will47. Göttliche Freiheit ist
stets welt-stiftende Freiheit; und wo sie inmitten der Zeit neu in Er-
scheinung tritt, ist sie auf radikale Weise welt-erneuernde Freiheit.
Wenn daher in der »Annahme der Menschennatur« die göttliche
Freiheit des Sohnes zum Ausdruck kam, hat der ungenötigte Eintritt
in die Kontingenzen der menschlichen Geschichte – auch und vor
allem in die Geschichte der Ekklesia Israel zum Zeitpunkt ihrer Krisis
– den Charakter jener Erneuerung der Welt aus ihren Ursprüngen,
der das Kennzeichen jedes theophantischen Ereignisses ist.

Von hier aus kann auch angegeben werden, was jene »Dialektik
des Wesens« bedeutet, die die soeben skizzierte »Dialektik der Frei-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 381

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

46 Eph 1,9, vgl. Rom 16,25.
47 So der bewußt doppeldeutige Gebrauch des Verbums »anakephalaioústhai« Eph.
1,10.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit« nicht erzwang, aber möglich machte. Jenes göttliche Wesen, das
sich in einem notwendigen Prozeß zur Dreipersönlichkeit entfaltet,
hat den Charakter eines ewigen Dialogs, der aller dialogischen Wech-
selbeziehung zwischen Gott und seinen Geschöpfen ermöglichend
vorausliegt. Nur weil Gottes »Lebensvollzug« (actus primus) immer
schon und mit Notwendigkeit dialogisch ist, kann der Bezug Gottes
zu seinen Geschöpfen sich in der Weise eines ungenötigten Dialogs
zur Geschichte Gottes mit der Welt und vor allem mit den Menschen
entfalten. Nur weil der innergöttliche Dialog den Charakter der vor-
behaltlosen Hingabe hat, in welcher der Vater dem Sohn »alles gege-
ben hat, was sein ist«, und der Sohn antwortend sich selbst in vor-
behaltlosem Gehorsam dem Vater übergibt, kann der ungenötigte
und also kontingente Dialog, den der Sohn, in die Geschichte eintre-
tend, mit den Geschöpfen führt, auch seinerseits den Charakter einer
freien und vorbehaltlosen Selbsthingabe gewinnen. Nur weil die dia-
logische Natur der Gottheit sich im innertrinitarischen Dialog voll-
ständig realisiert und daher des historischen Dialogs mit der Kreatur
nicht bedarf, kann keine Sünde, durch die die Kreatur sich der gött-
lichen Anrede verweigert, der Realisierung des göttlichen Wesens
Abbruch tun; und nur deshalb ist der ungenötigt freie Akt Gottes
möglich, auch in den Dialog mit einer ihm entfremdeten Welt der
Verehrer fremder Götter einzutreten. Nur aufgrund dieser Unabhän-
gigkeit des inneren Lebens der Gottheit von der Geschichte der
Schöpfung und von deren Verirrungen braucht dieser Dialog Gottes
mit der ihm entfremdeten Welt sein letztes Wort nicht im vernich-
tenden Wort des Gerichts zu finden, sondern kann, wenn Gott will,
sich im Sieg über die Mächte vollenden, die diese Gott-Entfremdung
bewirken. Diese Reihe der Ermöglichungen aber hat ein letztes Glied:
Nur weil der innere Dialog der dreipersönlichen Gottheit außerhalb
aller Zeitbestimmung geführt wird, kann der geschichtliche Dialog,
den Gott mit seinen Geschöpfen führt, diese zu »Zeitgenossen der
absoluten Ursprünge« machen und so auch eine gott-entfremdete
Welt aus diesen ihren Ursprüngen erneuern. Dabei sei an dieser Stel-
le noch einmal betont: Die soeben mehrfach verwendete Formulie-
rung »Nur weil … kann« drückt keine Notwendigkeit aus, mit der
der geschichtliche Dialog Gottes mit seiner Kreatur aus dem ewigen
und notwendigen innertrinitarischen Dialog hervorginge, wohl aber
das Verhältnis eines Möglichkeitsgrundes zu dem, was durch diesen
Grund ermöglicht, aber nicht erzwungen wird.

In diesen Zusammenhang ist auch die Menschwerdung des gött-

382 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Wortes einzuordnen, die in der historisch konkreten Gestalt
seiner »Jude-Werdung« geschehen ist: Weil die wesenhafte Autarkie
Gottes, dessen dialogische Natur sich in seinem dreipersönlichen Le-
ben vollständig realisiert, die ungenötigten Akte des geschichtlichen
Dialogs mit einer gott-entfremdeten Welt möglich macht, kann der
freie Akt des göttlichen Logos, Menschennatur anzunehmen, sich in
der konkreten Weise vollziehen, daß er zum Glied desjenigen Volkes
wird, das diese Gott-Entfremdung der Welt auf spezifische Weise
stellvertretend durchleidet. Dann aber wird diese konkrete Weise
der »Menschwerdung des Wortes«, der Eintritt in die Geschichte Is-
raels, zugleich das charakteristische Merkmal der Parousía der Gott-
heit an sich tragen: die Erneuerung der Welt aus ihren Ursprüngen.
Die Menschwerdung des Wortes in der Gestalt seiner Teilhabe am
Schicksal des leidenden Gottesknechts wird dieses aus einem bloß
stellvertretend durchlittenen zu einem heilbringenden Leiden wer-
den lassen. Oder kurz: Nur weil Jesus die Berufung des Volkes, in
einer bestimmten Phase seiner Geschichte der leidende Gottesknecht
zu sein, aus einer Freiheit heraus angenommen hat, die ihrerseits in
der Autarkie des göttlichen Wesens gründet, konnte er diese Beru-
fung des Volkes zu ihrer Fülle führen, »ein Segen für alle Sippen
des Erdbodens« zu sein. Im Aufweis dieser heilswirksamen Mächtig-
keit des Todes Christi als des einen »Leidenden Gottesknechts« be-
währt sich alle Theologie der Göttlichkeit seiner Person und der Ver-
bindung seiner beiden Naturen.

Was die Theologie mit Hilfe solcher Begriffe zustandezubringen
hat, ist eine Antwort auf die Frage »Wer ist dieser?«, die die Bedin-
gungen des Wirkens und Leidens Christi freilegt, ohne den Bezug
zur historischen Konkretheit der unverwechselbaren Ereignisse sei-
nes Todes und seiner Auferweckung aus dem Blick zu verlieren. Die
Philosophie aber, die sich von einer so verstandenen »Theologia Cru-
cis« für die Dialektik der menschlichen und sogar der göttlichen Frei-
heit sensibilisieren läßt, wird daraus ein neues Verständnis der Ge-
schichte gewinnen – nicht nur der Lebens- und Leidensgeschichte
Jesu, sondern der Geschichte überhaupt. Eine solche Philosophie wird
die Kontingenzen der Geschichte nicht, nach dem Vorbilde Hegels, in
die Erscheinungsgestalten einer göttlichen Notwendigkeit verwan-
deln. Wohl aber wird sie den stets kontingenten Verlauf der Ge-
schichte als einen Dialog mit der Weltwirklichkeit verstehen, der zu-
gleich als Medium eines Dialogs mit Gott, seiner Zuwendung und
seinem Anspruch verstanden werden darf. Die Ansprüche, die die

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 383

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weltwirklichkeit an das Subjekt richtet, können aus keinem Prinzip
deduziert werden. Aber das erfahrende Subjekt kann sich auf diese
unvorhersehbaren Ansprüche einlassen, weil es in ihnen die Erschei-
nungsgestalten einer göttlichen Freiheit erkennt, die sich in ungenö-
tigter Treue an den Menschen bindet, dem sie sich einmal zugewandt
hat.

Siebtes Teilergebnis

Die Möglichkeit, die Begriffe »Natur« und »Person« so weiterzuent-
wickeln, daß sie für eine theologische Verwendung geeignet sind,
hängt, so hat sich gezeigt, davon ab, in welches Verhältnis sie zum
Begriff der »Freiheit« gesetzt werden können. Versucht man aber,
dieses Verhältnis zu bestimmen, dann zeigt sich zunächst: Der Frei-
heitsbegriff ist zwar im philosophischen Kontext heimisch, dort aber
weder eindeutig noch frei von Schwierigkeiten seines Gebrauchs. So-
wohl der Begriff der Selbstbestimmung der Willens-Entscheidung
(»Willensfreiheit«) als auch der Begriff der willentlichen Bestim-
mung der nach außen hervortretenden Handlungen (»Handlungs-
freiheit«) wirft vielmehr so viele und schwere Probleme auf, daß in-
nerhalb der Philosophie immer wieder der »Determinismus« als die
logisch kohärentere Auffassung angesehen wurde, so sehr er dem
unmittelbaren Selbstverständnis der Wollenden und Handelnden wi-
derspricht.

Diese Schwierigkeiten des Freiheitsverständnisses konnten den
Philosophen so lange verborgen bleiben, wie in ihrem Denken noch
Momente des religiösen Freiheitsverständnisses fortwirkten. Ein
Beispiel dafür ist das Freiheitsverständnis Platons, wonach die
menschliche Wahlfreiheit an Zeiten und Orten außerhalb der Erfah-
rungswelt (vor dem Wiedereintritt der Seelen in den Leib) ausgeübt
werde und dazu nur durch die Anrede eines gottgesandten »Prophe-
ten« ermächtigt werden könne. Ein anderes Beispiel dafür ist das
Freiheitsverständnis der Stoiker, wonach die menschliche Freiheit
nur errungen werden kann, wenn der Mensch sich für alle Wechsel-
fälle des äußeren Schicksals unempfindlich macht und so eine »Un-
erschütterlichkeit« (Ataraxía) gewinnt, die die göttliche »Seligkeit in
sich selbst« auf endliche Weise nachahmt. Aber auch im kantischen
Begriff der Freiheit, sofern diese sich auf eine »intelligible Hand-
lung« bezieht, die »außerhalb aller Zeitbestimmungen« vollzogen

384 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, ist die Nachwirkung solcher religiöser Vorstellungen noch
deutlich zu erkennen.

Derartige philosophische Interpretationen der Freiheit können
heute nicht mehr befriedigen – nicht nur weil ein fortschreitend sä-
kular gewordenes Denken die religiöse Herkunft dieser Freiheits-
begriffe spürt und dadurch zum Protest herausgefordert wird, son-
dern vor allem deshalb, weil eine geschärfte Sensibilität für die
Geschichte auch die Freiheit nicht nur in einer Unabhängigkeit von
ihr suchen kann, sondern auch und vor allem in einer Beziehung zu
ihr suchen muß. Freiheit ist, so verstanden, die Fähigkeit, sich auf die
Kontingenz der eigenen Geschichte einzulassen, die sich aus dem
Wechselspiel von eigener und fremder Entscheidung ergibt, und der
einmal getroffenen eigenen Entscheidung gerade im Bewußtsein sol-
cher Kontingenz die Treue zu halten. Dementsprechend ist »Person«
ein Wesen, das zur freien Bindung an begegnende Wirklichkeiten fä-
hig ist und sich die Kontingenzen dieses Dialogs mit dem Anderen als
seine eigene Geschichte aneignen kann. Die »Natur«, aus der die Ak-
te der so verstandenen Person hervorgehen, muß als eine Weise des
Seinsvollzuges (actus essendi) begriffen werden, die a priori nicht
monologischen, sondern dialogischen Charakter hat und deshalb
nur im Wechselspiel zwischen der Selbsthingabe an das Fremde und
der Selbstgewinnung aus der Begegnung mit ihm vollzogen werden
kann. Dabei zeigt eine historische Betrachtung: Ein solcher Begriff
von »Freiheit«, »Person« und »Natur« erweist sich zwar aus inner-
philosophischen Gründen als notwendig. Dennoch hat die Begeg-
nung mit der Theologie zur Entstehung derartiger philosophischer
Begriffe wesentlich beigetragen.

Exemplarisch dafür sind die Versuche der Vertreter des Deut-
schen Idealismus, die Christus-Botschaft so zu verstehen, daß daraus
– weit über die theologische und religionsphilosophische Anwen-
dung hinaus – die philosophischen Begriffe eine neue Gestalt er-
halten. So ist Hegels schon in den »Frühschriften« einsetzender Ver-
such, den »Charfreitag«, also den Kreuzestod Jesu, nicht nur
»historisch«, sondern zugleich »speculativ« zu verstehen, einer der
wichtigsten Entstehungsgründe für sein verändertes Verständnis
von Begriffen überhaupt; sie bleiben nicht als »starre Allgemeinvor-
stellungen« von aller Differenz der unter sie subsumierten Inhalte
unbetroffen, sondern bestimmen sich in einem dialektischen Prozeß
selber zur historischen Konkretheit. »Person«, »Natur«, »Freiheit«
werden in diesem Zusammenhang als Begriffe verstanden, die die

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 385

Siebtes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fähigkeit des Subjekts beschreiben, sich in der Hingabe an das ihm
wesenhaft zugehörige »Andere« (das »Andere seiner selbst«) zu ver-
schenken und gerade dadurch erst auf historische Weise zu realisie-
ren. Der Versuch einer philosophischen Christologie ist hier zum Ur-
sprung eines dialektischen Denkens geworden, das den Satz »Gott ist
Geist« als jene Beschreibung der göttlichen »Natur« versteht, aus der
die innertrinitarischen »Processiones« ebenso resultieren wie die Er-
eignisreihen der Weltgeschichte. Auch wer, aus wohlerwogenen
Gründen, der hegelschen Geist-Metaphysik nicht zu folgen bereit ist,
wird anerkennen müssen, daß damit Maßstäbe gesetzt sind, an denen
auch jeder von Hegel abweichende Versuch sich messen lassen muß,
dem philosophischen Begriff im Allgemeinen und den Begriffen von
»Freiheit«, »Person« und »Natur« im Besonderen eine neue Gestalt
zu geben, die ihrer wesentlichen Beziehung zur Geschichte gemäß
ist.

Aus den Versuchen der idealistischen Philosophie ist kritisch zu
lernen: Die Natur jedes Seienden entfaltet sich, in einer »Dialektik
des Wesens«, in die Korrelation unterschiedlicher, einander in Selb-
ständigkeit gegenübertretender Momente, die dem »actus essendi«
den Charakter eines energetischen Lebensprozesses verleihen. In je-
dem Akt dieses Lebensvollzuges ist, wenn auch in gestufter Weise,
ein Moment von Selbstbestimmung und insofern von Freiheit am
Werk; aber kein Moment des notwendigen Lebensprozesses hat, wie
vor allem von Schelling zu lernen ist, den Charakter der Wahlfrei-
heit. Deren Entscheidungen bleiben ungenötigt und kontingent; und
was aus ihnen entspringt, sind nicht neue Stufen des notwendigen
Lebensprozesses, sondern die Kontingenzen der Geschichte. Das
Formgesetz, das den Zusammenhang der Ereignisse dieser Geschich-
te bestimmt, ist nicht die »Dialektik des Wesens«, sondern die »Dia-
lektik der Freiheit«. Auch eine Theorie, die die Erfahrung als Dialog
mit der Wirklichkeit versteht, hat so, gegen Hegel und mit Schelling,
an der Differenz zwischen Prozeß und Geschichte festzuhalten.

Wendet man diese Regel auf die Gotteslehre an, dann ergibt
sich: Die »Dialektik des göttlichen Wesens« besteht darin, daß die
eine göttliche Natur sich notwendig in dem Prozeß der »Hervorgän-
ge« entfaltet, kraft welcher die göttlichen Personen sich in »korrela-
tiver Entgegensetzung« als die Partner eines Dialogs gegenübertre-
ten. Die »Dialektik der göttlichen Freiheit« aber besteht darin, daß
dieses innergöttliche Leben den Dialog Gottes mit der Kreatur mög-
lich, aber nicht notwendig macht: Gott schafft sich in ungenötigter

386 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit Kreaturen, zu denen er sich als Partner eines Dialogs verhält,
in welchem er sich die kontingente Geschichte der Kreatur, vor allem
des Menschen, als seine eigene Geschichte aneignet: So wird er zum
Gott bestimmter Individuen und Gruppen, zum »Gott Abrahams,
Isaaks und Jakobs«. Diese Aneignung der Geschichte hat ihre Voll-
endung darin gefunden, daß der göttliche Sohn die Menschennatur
angenommen und so in ungenötigter Freiheit die Geschichte der
gott-entfremdeten Menschheit zu seiner eigenen Geschichte ge-
macht hat.

Wendet man die gleiche Unterscheidung von »Dialektik des We-
sens« und »Dialektik der Freiheit« auf die Lehre vom Menschen an,
dann ergibt sich: Die »Dialektik des menschlichen Wesens« besteht
darin, daß der Mensch kraft der Notwendigkeit seiner Natur sein Le-
ben nicht in reiner Selbstbezüglichkeit, sondern nur als (zumeist un-
bewußte) Antwort auf den schöpferischen Anruf Gottes vollziehen
kann. Die »Dialektik der menschlichen Freiheit« aber besteht darin,
daß diese ontische Beziehung auf das göttliche Schöpferwort den
Dialog mit der Weltwirklichkeit möglich, aber nicht notwendig
macht. Der Mensch findet, in Akten ungenötigter Freiheit, in der
Vielfalt der Weisen, wie die Weltwirklichkeit ihn in Anspruch
nimmt, jeweils neu den unbedingten Anspruch, an den er sich vor-
behaltlos hingeben kann, um sich so erst als sittliches Subjekt selber
zu finden und zu realisieren. Auf solche Weise wird er fähig, sich
gerade dort zu gewinnen, wo er sich in Freiheit vorbehaltlos ver-
schenkt.

Diese Weise, die Begriffe »Natur« und »Person« auf Gott und
den Menschen anzuwenden, findet ihre Bewährungsprobe in dem
Versuch, eine »Theologia Crucis« im doppelten Sinne des Wortes zu-
standezubringen: als inhaltlich angemessene Deutung des Todes und
der Auferweckung Jesu, aber auch als Entwicklung einer Form des
Denkens, die an diesem speziellen Thema gewonnen wurde, dann
aber über dieses konkrete Thema hinaus die Eigenart allen Sprechens
von Gott und vom Menschen bestimmt. Die beiden genannten Be-
griffe können diese Bewährungsprobe bestehen: Die Dialektik der
göttlichen Freiheit muß als der Möglichkeitsgrund dafür verstanden
werden, daß der ewige Sohn Gottes nicht nur in abstracto »Men-
schennatur« annehmen konnte, sondern dies in concreto dadurch tat,
daß er als der »leidende Gottesknecht« in die Welt eintrat und so die
Geschichte Israels zu ihrer Vollendung brachte. Und in eben diesem
ungenötigten, aus keinem Prinzip deduzierbaren Akt der göttlichen

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 387

Siebtes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit ist zugleich die Eigenart der göttlichen Natur und der gött-
lichen Personen sichtbar geworden: Die vorbehaltlose Hingabe des
Sohnes für das Heil der sündig gewordenen Menschheit ist dadurch
möglich (nicht notwendig!) geworden, daß schon das innertrinitari-
sche Leben den Charakter der vorbehaltlosen Hingabe hat: der Hin-
gabe des Vaters, der dem Sohn »alles gegeben hat, was sein ist«, und
der Hingabe des Sohnes, der dem Wort des Vaters ohne Vorbehalt
gehorsam geworden ist. Aber nur weil die dialogische Natur Gottes
sich in seinem dreipersönlichen Leben in vollendeter Autarkie voll-
zieht, kann der ungenötigte Entschluß des göttlichen Logos, in die
Geschichte Israels als des gemeinschaftlich »leidenden Gottes-
knechts« einzutreten, das Unterscheidungsmerkmal der göttlichen
Freiheit an sich tragen: die Kraft, die Welt aus ihren Ursprüngen
(konkret: aus Gottes ursprünglichem Schöpfungs- und Heilswillen)
zu erneuern. Und erst im Blick auf diesen »ausgezeichneten Fall«
von dialogischer Natur und geschichtlicher Freiheit konnten, phi-
losophiehistorisch gesehen, auch die Begriffe von Natur und Person
des Menschen so weiterentwickelt werden, daß sie sich in einem ge-
schichtlichen Verständnis der menschlichen Natur und Person auch
rein innerphilosophisch bewähren konnten.

Der Dialog zwischen Theologie und Philosophie über den rech-
ten Gebrauch der Begriffe »Natur«, »Person« und »Freiheit« wird so
zum ausgezeichneten Beispiel dafür, auf welche Weise unterschiedli-
che Traditionen, deren Fragestellungen und Begriffe aus dem weiter-
gegebenen Zeugnis unterschiedlicher Erfahrungen entspringen, sich
gegenseitig den weitertreibenden Anspruch des Wirklichen bezeu-
gen. Dadurch werden sie fähig, auch der jeweils anderen Tradition
neue Möglichkeiten zu erschließen, ihre je eigene Aufgabe besser zu
begreifen und so themengerechtere Formen des eigenen Fragens zu
finden und Kriterien einer kritischen Selbstbeurteilung zu finden.
Die Geschichte der Begriffe »Natur«, »Person« und »Freiheit« ist in
entscheidenden Hinsichten die Geschichte eines solchen für beide
Beteiligten fruchtbaren philosophisch-theologischen Dialogs.

388 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

»Freiheit« und »Geschichte«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der Begriff der Freiheit – religiöse und säkulare Kontexte
	a) Die traditionelle Deutung der menschlichen Freiheit: Die Fähigkeit zur Wahl zwischen Wegen zum »guten Leben«
	b) Philosophische Kritik an der traditionellen Deutung und das Determinismusproblem
	c) Abweichende Deutungen der menschlichen Freiheit
	d) Erneute kritische Anfragen und ein neues Verständnis der Freiheit: die Fähigkeit zu geschichtlichem Handeln

	2. »Natur« – »Person« – »Geschichte« Die Christusverkündigung als Impuls für die philosophische Reflexion
	a) Die Aufgabenstellung
	b) Philosophiehistorische Beispiele
	c) Ein exemplarischer Aneignungsversuch: Hegels Dialektik als »Theologia Crucis«
	a) Vom »historischen« zum »Speculativen Charfreitag«
	b) Eine kritische Zwischenbilanz


	3. Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit
	a) Zum erreichten Problemstand
	b) Die Dialektik des Wesens und die Dialektik der Freiheit – oder: Prozeß und Geschichte
	c) Die Bewährungsprobe: Die »Theologia Crucis« als »eschatologische Zeitansage«
	a) Die Begriffe »Natur« und »Person« als Interpretamente des Todes und der Auferweckung Jesu
	b) Die »Theologia Crucis« – inhaltliche und formale Bedeutung
	g) Eine Anwendung auf die Begriffe »Natur« und »Person«


	Siebtes Teilergebnis

