G »Freiheit« und »Geschichte« —
Theologische Impulse fiir die Weiter-
entwicklung philosophischer Begriffe

Ob sich von den philosophischen Begriffen der »Natur« und der
»Person« ein theologischer Gebrauch machen lif3t, hingt davon ab,
auf welche Weise diese Begriffe sich mit dem der »Freiheit« verkniip-
fen lassen. Denn wenn beide Begriffe in ihrem theologischen Ge-
brauch dazu dienen, eine »eschatologische Zeitansage« auszulegen,
dann schlief3t dieser Gebrauch ein bestimmtes Verstindnis der Ge-
schichte ein. Die Geschichte aber ist, im Unterschied zum Naturpro-
zef3, ein Ablauf von Ereignissen, an dem Akte der freien Entschei-
dung einen wesentlichen Anteil haben — sei es der gottlichen
Freiheit, die »Tage und Stunden« bestimmt, sei es der menschlichen
Freiheit, die durch ihre Entscheidungen in diesen Ereignis-Ablauf
eingreift. Entsprechend werden die Begriffe »Natur« und »Person«
im theologischen Zusammenhang durch einen spezifischen Bezug
zur Geschichte definiert. Die gottliche »Natur« als das »principium
actuum divinorum« mufS theologisch so gedacht werden, dafs sie freie
Akte, z.B. solche der Erwihlung oder auch der Begnadung, méglich
macht: »Dieser ist mein Erwiahlter, an dem meine Seele Wohlgefallen
hat«! Und es sind Akte dieser Art, in denen die »Personalitit« Gottes
erfahrbar wird. Gleiches gilt auch von der menschlichen »Natur« und
den Akten menschlicher »Personen«: Die menschliche »Natur«
macht freie Akte, z.B. solche des freien Gehorsams, moglich, und
die menschliche »Person« ist das Subjekt, das solche Akte vollzieht.
So verbindet das Wort, das der Sohn auf der Schwelle seines Eintritts
in die Welt spricht, die ewige Selbsthingabe des Sohnes an den Vater
mit dem Gehorsam des Menschgewordenen, dem dieser Vater »einen
Leib bereitet hat«, damit er diesen fiir das Leben der Welt hingebe:
»Einen Leib hast du mir bereitet, siehe, ich komme, deinen Willen zu
tun«?. Dabei kann vorldufig offenbleiben, ob der Begriff der »Frei-

1 1s42,1.
2 Hebr 10,9 in Abwandlung von Ps 40,8f.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 329

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

»Freiheit« und »Geschichte«

heit« im gleichen Sinne gebraucht werden kann, wenn er von Gott
und vom Menschen ausgesagt ist. Unentbehrlich ist er jedenfalls in
beiden Fllen.

1. Der Begriff der Freiheit — religiése und sdkulare Kontexte

Mit Bezug auf den Begriff der Freiheit ist einleitend anzumerken:
Dieser Begriff ist im philosophischen Zusammenhang weder eindeu-
tig noch frei von Schwierigkeiten seines Gebrauchs. Darum muf§ die
soeben gestellte Frage in diesem Falle korrigiert werden: Sie kann
nicht, wie bei den Begriffen »Natur« und »Person, lauten: Stort eine
theologische Verwendung dieses Begriffs den geordneten philosophi-
schen Kontext, dem er entstammt, und setzt sie deshalb diesen zu-
nichst eindeutigen Begriff der Gefahr einer Sinn-Entleerung aus?
Die Frage mufS vielmehr lauten: Wie wird die theologische Verwen-
dung des Freiheitsbegriffs durch die durchaus offene Auseinander-
setzung der Philosophen um das rechte Verstdndnis der Freiheit mit-
betroffen? Und daran wird sich die zweite Frage anschlieflen: Ist die
theologische Verwendung dieser Begriffe geeignet, einen Beitrag
auch zur philosophischen Kldrung seiner Bedeutung und seines Ge-
brauches zu leisten?

Um diese beiden Fragen zu kliren, kann es hilfreich sein, sich
daran zu erinnern, daf$ der Begriff der Freiheit Gottes und der Men-
schen in den religiosen Traditionen innerhalb und aufSerhalb der Bi-
bel seine feste Stelle hat. An fritherer Stelle war von dem Begriff der
»numinosen Freiheit« die Rede: Primarer »Ort« der Freiheit ist im
religiosen Kontext das Handeln der Gottheit, die »im Anfang« jene
Entscheidung zwischen Tod und Leben, Heil und Unheil getroffen
hat und jeweils im Augenblick ihres Erscheinens diese Ur-Entschei-
dung zu neuer Gegenwart ankommen lif3t und so »alles neu macht«.
Menschliche Freiheit ist Dienst an der Re-Prisentation der gott-
lichen, wie sie in ausgezeichneter Weise in den Worten und Hand-
lungen des Kults geschieht. Ein Teil der Schwierigkeiten, mit denen
die philosophische Erdrterung des Freiheitsbegriffs zu ringen hat, hat
sich erst daraus ergeben, dafl die Philosophie, aus einer Notwendig-
keit ihrer Sache heraus, fortschreitend sidkular geworden ist und des-
wegen das Freiheitsproblem auf neue Weise stellen muf3te.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff der Freiheit — religidse und sikulare Kontexte

a) Die traditionelle Deutung der menschlichen Freiheit:
Die Fihigkeit zur Wahl zwischen Wegen zum »guten Leben«

Das philosophische Interesse hat sich zunichst nicht auf die gottliche,
sondern auf die menschliche Freiheit konzentriert, niherhin auf die
Frage, ob und wie menschliche Freiheit in den Verlauf der Ereignisse
in der Welt eingreifen konne. Gefragt war also, schon in der Antike,
nach der Handlungsfreiheit und nach den Spielrdumen, die der Lauf
der Dinge einer solchen Handlungsfreiheit offenlasse. Die Leitfrage
lautete: Unter welchen Bedingungen und innerhalb welcher Grenzen
kann der Mensch, angesichts der vermeintlichen oder wirklichen
Ubermacht fremder Wirkmichte, die den Gang der Dinge bestim-
men, »tun, was er will«? Erst in einem zweiten Reflexionsschritt ist,
vor allem in der Neuzeit, die Frage gestellt worden, wie der mensch-
liche Wille selbst zu seinen Entscheidungen komme. Gefragt wurde
nun nach der Willensfreiheit. Die Leitfrage lautete dann: Kann der
Mensch, angesichts der Notwendigkeit, der Wirklichkeit, die ihn um-
gibt, die Moglichkeit seines Lebens abzugewinnen, und angesichts
der vermeintlichen oder wirklichen Ubermacht der Antriebe, die sich
aus dieser Angewiesenheit auf die vorgefundenen »Lebensbedingun-
gen« ergeben, noch selber »bestimmen, was er will«? In welchem
Mafe ist sein Wille »selbstbestimmytc, statt durch die Beziehung auf
duflere Bedingungen »fremdbestimmt« zu sein?

Stellt man die Frage nach der menschlichen Freiheit in diesem
doppelten Sinne, als Frage nach der Handlungsfreiheit und nach der
Willensfreiheit, dann zeigt sich: Die Frage nach der Handlungsfrei-
heit findet im religiosen Zusammenhang eine eindeutige, dem reli-
giosen Erfahrungskontext entsprechende Antwort: Der Mensch hat
die Fahigkeit, die von Gott bestimmten Tage und Stunden, an denen
iiber sein Heil oder Unheil entschieden wird, zu ergreifen oder zu
versdumen. (Vgl. die Klage Jesu: »Daf3 du es doch erkannt hittest,
und zwar an diesem deinem Tage, was dir zum Frieden dient«®.) Er-
greift er die Stunde, dann wird er fihig, Gegenwartszeichen der gott-
lichen, den ganzen Weltlauf bestimmenden Freiheit zu setzen. Ver-
saumt er die Stunde, dann geht der Lauf der Dinge tiber ihn hinweg.
Nun kann, trotz der Identitdt und Uniiberbietbarkeit des gottlich ge-
setzten Ursprungs, jede seiner Gegenwartsgestalten von iiber-
raschender Neuheit sein und insofern »das Antlitz der Erde erneu-

> Luc19,42.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 331

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332

»Freiheit« und »Geschichte«

ern«. Darum sind auch die Handlungen des Menschen, sofern sie sol-
che Gegenwartsgestalten des gottlichen Wirkens setzen, von innova-
torischer Kraft. Noch einmal sei in diesem Zusammenhang an den
schon zitierten Satz von Heidegger erinnert, das Fest, an dem das
Heilige »griifst und griifiend erscheint«, sei »der Ursprung der Ge-
schichte«*. Die Re-Prisentatio der gottlich gewirkten Urspriinge,
die im »Gruf$ des Heiligen« geschieht und den Inhalt des Festes aus-
macht, ermdglicht zugleich inmitten der Zeit jene Akte des Neu-Be-
ginns, aus denen die Geschichte hervorgeht. Es ist, um dafiir ein be-
kanntes Beispiel aus der Religionsgeschichte in Erinnerung zu rufen,
kein Zufall gewesen, daf3 die romische Sakularfeier, durch die die Er-
eignisse der Stadt-Griindung »re-priesentiert« wurden, der geeig-
nete Zeitpunkt fiir jene radikale Neufassung des Rémischen Rechts
gewesen sind, die unter Augustus geschah.

Entsprechend ist die Willensfreiheit, religios verstanden, vor al-
lem die Fihigkeit, eine einzige Alternative zu entscheiden: Der
Mensch kann wihlen zwischen der Lebensfithrung des »Weiseng,
der auf alle Selbstdurchsetzung individueller Absichten verzichtet,
um zum selbstlosen »Bild« der Gottheit, d.h. zur Gegenwarts- und
Erscheinungs-Gestalt ihrer Weltwirksambkeit, zu werden, und der Le-
bensfithrung des »Torenc, der seine eigenen, egoistischen Ziele ver-
folgt und deshalb niemals erreicht, was er erstrebt, weil der Lauf der
Dinge, von der gottlichen Entscheidung bestimmt, seine Absichten
immer wieder durchkreuzt. (Dabei muf3 die Frage zunichst offenblei-
ben, wie sich dieses allgemein religiose Verstindnis der gottlichen
und der menschlichen Freiheit zu dem spezifisch biblischen Freiheits-
verstindnis verhalte, an dem die Theologie sich orientieren mufs.)

Weit schwerer als der Religion fiel es der sdkular werdenden
Philosophie, im kausal geordneten Ablauf der Weltereignisse einen
Spielraum fiir das wirksame Eingreifen menschlicher Willensfreiheit
zu entdecken. Da im philosophischen Zeitverstindnis das Fest als die
ausgezeichnete »Stunde, die den kontinuierlichen Fluf3 der Zeit un-
terbricht und »Unmittelbarkeit zu den Urspriingen« gestattet, nicht
vorkommt, kann im philosophischen Kontext auch eine Unterbre-
chung der innerweltlichen Kausalreihen zugunsten ihrer »Wiederge-
burt aus den Urspriingen« nicht gedacht werden. Ein wirksames Ein-
greifen der menschlichen Freiheit konnte demgemifs nur unter einer
der folgenden Voraussetzungen gedacht werden: Entweder schafft

4 M. Heidegger, Erliuterungen zu Hoélderlins Dichtung 99.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff der Freiheit — religidse und sikulare Kontexte

die Natur-Kausalitit nicht strenge Determination; oder der freie Akt
des Menschen findet aufSerhalb der Zeit statt und erzielt doch sekun-
dér in der Zeit seine Wirkung.

Die erste Voraussetzung liegt der geldufigen Vorstellung vom
menschlichen Handeln zugrunde. Die Dinge zeigen eine Wirkkraft,
aus der, solange der Mensch nicht eingreift, bestimmte Effekte her-
vorgehen. Aber diese Wirkung tritt nicht notwendig ein. Deshalb
kann der Mensch die Wirkungsweise der Dinge beeinflussen und da-
durch ihre Kraft fiir seine eigenen Zwecke nutzen; so kann er die
Dinge als Mittel zur Erreichung seiner Absichten gebrauchen. In die-
sem Sinne hat schon Aristoteles, aber auch noch Kant die mensch-
liche Handlungsfreiheit verstanden. »Der Erfolg unserer Handlun-
gen hingt von der Kenntnis der Naturgesetze und von unserem
physischen Vermdgen ab, sie zu unseren Absichten zu gebrauchen«®.

Die ontologischen und anthropologischen Implikate dieser Auf-
fassung von der menschlichen Handlungsfreiheit sind von Aristote-
les deutlicher expliziert worden als von Kant. Die Moglichkeit eines
Eingreifens in den Verlauf der Ereignisse ergibt sich, ontologisch ge-
sehen, aus einer doppelten Potentialitidt der Dinge: einerseits durch
eine »Potentia activax, die von sich her, kraft eines »natiirlichen Stre-
bens«, zur Aktuierung dieser Potentialitdt tibergeht, andererseits
einer »potentia passivas, durch die sie fremder Einwirkung unterlie-
gen. (Ein Stein fillt, wenn er von niemandem gehindert wird, kraft
seines »natiirlichen Strebens« zu Boden. Aber er kann, entgegen sei-
nem »natiirlichen Streben«, vom Menschen emporgehoben werden.)
Hort diese fremde Einwirkung auf, dann folgen die Dinge, kraft ihrer
»Potentia activa«, wieder dem »natiirlichen Streben« (Der Stein fallt
wieder zu Boden). Die menschliche Handlungsfiahigkeit beruht, so
verstanden, auf dem Wechselspiel von passiver und aktiver Potenz.
(Der Stein, zunichst passiv und entgegen seiner Eigenwirksamkeit
emporgehoben, dann wieder, gemifS seinem eigenen Gesetz, zu Bo-
den fallend, bringt eine vom Menschen beabsichtigte Wirkung her-
vor; er zerschligt beispielsweise die Schale einer Nuf3 oder einer Mu-
schel, die der Mensch 6ffnen will.)

Dieser ontologischen Voraussetzung entspricht eine anthro-
pologische. Der Mensch ist, kraft seiner aktiven Potenz, auf die Errei-
chung gewisser Zwecke gerichtet (z.B. auf den Nahrungs-Erwerb).
Zur Erreichung dieser Zwecke aber ist er darauf angewiesen, die

> L. Kant Kritik der praktischen Vernunft A 204.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 333

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

»Freiheit« und »Geschichte«

Eigen-Aktivitit der Dinge, entgegen ihrem natiirlichen Streben, zu-
nichst zu unterbrechen (den Stein emporzuheben, ein flieflendes
Wasser zu stauen), sodann aber in einer von ihm gewiinschten Weise
wieder geschehen zu lassen (den Stein auf die Nuf$ oder Muschel fal-
len zu lassen, das gestaute Wasser iiber ein Miihlrad abflieflen zu
lassen). Die Handlungsfreiheit des Menschen besteht so auf seiner
Fihigkeit, Mittel zu gebrauchen; die Wahlfreiheit besteht darin, un-
ter mehreren moglichen Mitteln dasjenige zu wihlen, das ihm zur
Erreichung seiner Zwecke besonders geeignet erscheint. So gesehen
sind wir nicht darin frei, den jeweils »letzten Zweck« unseres Han-
delns zu wihlen (gewdhnlich »gutes Leben« oder auch »Gliick« ge-
nannt), wohl aber in der Wahl und im Gebrauch der dazu tauglichen
Mittel.

Fir eine philosophische Einiibung in die Theologie ist dieses
Freiheitsverstdndnis deswegen von Interesse, weil es in der Geschich-
te der Theologie — und ansatzweise schon in der Bibel — Versuche
gegeben hat, die jiidische und christliche Botschaft in diesen Kontext
einzuzeichnen: Die Freiheit des Menschen beruht, so verstanden,
darauf, daf3 sein »natiirliches Streben« auf ein »gutes« oder »gliick-
liches Leben« gerichtet ist, wihrend der Gehorsam gegen Gottes Wil-
len sich als das allein taugliche Mittel zur Erreichung dieses Zieles
erweist. »Wenn du gute Tage sehen willst ...«°. Die gottliche Freiheit
aber zeigt sich nach diesem Verstindnis darin, dafy Gott nicht nur die
Bosen bestrafen und die Guten belohnen kann, sondern in einem un-
gendtigten und ungeschuldeten Akt seiner Barmherzigkeit auch dem
Siinder Wege der Umkehr 6ffnet, die ihn befihigen, das Ziel seines
»natiirlichen Strebens« zu erreichen. Es wird zu priifen sein, ob die-
ses Verstindnis der menschlichen Freiheit dazu ausreicht, das Ver-
hiltnis zwischen gottlicher und menschlicher Freiheit auf eine Weise
zu bestimmen, die der biblischen Botschaft gemif3 ist.

b)  Philosophische Kritik an der traditionellen Deutung
und das Determinismusproblem

Um die Frage zu erortern, ob der theologische Gebrauch des Frei-
heitsbegriffs geeignet sei, in eine offene philosophische Diskussion
einzugreifen und damit auch zur Klarung einer im Gang befindlichen
philosophischen Bemiithung um eine Neufassung des Freiheitsver-

¢ Ps. 34,13 =1 Petr. 3,10.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff der Freiheit — religidse und sikulare Kontexte

stindnisses beizutragen, ist folgender Hinweis hilfreich: In der Ge-
schichte der Philosophie ist die soeben beschriebene Weise, die Wahl-
freiheit und Handlungsfreiheit des Menschen zu bestimmen, nicht
die einzige geblieben. Denn gegen die beiden Implikate dieser Auf-
fassung von der menschlichen Wahl- und Handlungsfreiheit sind
Einwendungen vorgebracht worden. Gegen die Lehre von der dop-
pelten Potentialitdt (potentia activa et passiva) wird eingewandt, daf3
die Dinge, wenn man ihnen schon ein »natiirliches Streben« unter-
stellt, sich auf die Dauer der passiven Hinnahme fremder Einfliisse
entziehen werden; mancherlei Beispiele vom »Aufstand der Mittel«
gegen die ihnen »von aulen« aufgendtigten fremden Zwecksetzun-
gen verstirken diesen Zweifel. Weiterhin wird darauf hingewiesen,
dafl jeder Gebrauch von Mitteln den »Gebrauch« unseres eigenen
Korpers voraussetzt. (Wir miissen den eigenen Arm heben, um den
Stein emporzuheben.) Um aber unseren eigenen Korper als »Mittel«
zu gebrauchen, miifsten wir zunichst dessen »natiirliches Streben«
aufler Kraft setzen; und es scheint schwer denkbar, daf8 er sich, durch
rein »seelische« Beeinflussung, an der Realisierung dieses seines
Eigen-Strebens hindern laft. Sind, so wird dann gefragt, die ver-
meintlich willentlichen Bewegungen des Korpers »in Wahrheit« un-
vermeidliche Reaktionen, die sich aus dem Zusammenspiel zwischen
physiologischen Prozessen und wahrgenommenen Situationen erge-
ben? (Der Hunger zwingt uns, Nahrung zu suchen, und das Sehen
einer Nuf$ und zugleich eines Steins lost die Reaktion des Emporhe-
bens und Fallenlassens unvermeidlich aus.) Die »begleitende Vorstel-
lung, die entsprechende Korperbewegung sei durch einen freien Akt
des Willens erzeugt, wire dann eine Illusion. Allgemeiner gesagt:
Was als »freie Wahl der Mittel« erscheint, ist »in Wahrheit« eine
unvermeidliche Reaktion auf unabweisliche Bediirfnisse unseres
leiblichen Lebens und auf die im Lichte dieser Bediirfnisse erfafSte
Lebens-Situation.

Nun mag man derartige »deterministische« Argumentationen
fiir einigermaflen erfahrungsfern halten. Aber rein theoretisch ist
ihre Widerlegung nicht leicht. Im Zusammenhang der hier vorgetra-
genen Uberlegungen aber ist diese theoretische Schwierigkeit auf-
schlufireich. Der Begriff der Handlungsfreiheit, der im religiosen Zu-
sammenhang die Aufgabe des Menschen beschrieb, wirksame
Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten der »numinosen« Freiheit
Gottes oder von »Gott-Michten« zu setzen, wird im Zusammenhang
einer fortschreitend sikular werdenden Philosophie zunehmend pre-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 335

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

»Freiheit« und »Geschichte«

kir. Entgegen einer weit verbreiteten Auffassung fiihrt also die
Sakularisierung der Auffassung vom Menschen nicht notwendig zu
einem »Fortschritt im Bewuf3tsein der Freiheit«, sondern hat zu-
gleich, wie die »Determinismus-Debatte« zeigt, auch wachsende
Zweifel an der Berechtigung dieses Freiheits-Bewuf3tseins hervor-
gebracht.

Und selbst der Gegen-Einwand, der Determinismus sei eine er-
fahrungs-ferne Gedankenkonstruktion, verliert an Uberzeugungs-
kraft, wenn man die Zweifel an der Handlungsfreiheit des Menschen
mit einem empirischen Argument verbindet. In gegebenen Situatio-
nen ist die Menge der moglichen Mittel zur Erreichung eigener
Zwecke begrenzt. Der notwendige Zweck, unser Leben zu fristen,
treibt uns, in einer arbeitsteiligen Gesellschaft, mit Notwendigkeit
dazu an, Arbeiten zu iibernehmen, durch die wir uns die notwendi-
gen »Mittel« verschaffen; und sobald auch die Arbeit zum »knappen
Gut« wird, sind wir genétigt, Arbeits- und damit Lebens-Bedingun-
gen zu akzeptieren, in deren Wahl wir keineswegs frei sind. All-
gemeiner formuliert: Wenn der Zweck, aufgrund unseres »natiir-
lichen Strebens«, feststeht und die Mittel zur Erreichung dieses
Zwecks knapp werden, wird eine Handlungsfreiheit, die als »Fahig-
keit, Mittel zu wihlen und zu gebrauchen« definiert wurde, zur Illu-
sion. Mag ein rein physiologisch argumentierender Determinismus,
der vermeintliche Wahlhandlungen als notwendige Kérper-Reaktio-
nen deutet, unserer Selbst- und Lebenserfahrung widersprechen, so
ist ein mit sozio-okonomischen Argumenten vorgetragener Deter-
minismus weit weniger erfahrungs-fremd.

Wiederum mag an dieser Stelle ein religionsphilosophischer
Hinweis hilfreich sein: Wenn die religios verstandene Handlungs-
freiheit auf der Fahigkeit des Menschen beruht, wirksame Gegen-
wartszeichen gottlichen Wirkens zu setzen, und wenn dies vorwie-
gend in den Ritualhandlungen des Gottesdienstes geschieht, wird es
verstindlich, daf3 das religiose Fest in vielen Kulturen mit der Unter-
brechung der alltiglichen Arbeit verbunden ist. Um deutlich zu ma-
chen, daf3 das wahrhaft weltwirksame Handeln allein Sache Gottes
bzw. der Gotter ist, mufs der Mensch, wenn er wirksame Gegenwarts-
zeichen dieses gottlichen Wirkens setzen will, auf alle selbstgeplan-
ten Eingriffe in den Lauf der Dinge verzichten. Das Zeichen dafiir ist
die Arbeitsruhe; und die Bedingung dafiir ist, daf3 diejenigen Teile
der Bevolkerung, die durch Unterbrechung der Arbeit in Not geraten
wiirden, wihrend der Festzeit fiir ihren Verdienst-Ausfall entschi-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff der Freiheit — religidse und sikulare Kontexte

digt werden. (Daher in Rom die Verteilung von Brot an Tagen der
kultisch verstandenen Circus-Spiele — »panem et circenses«). Die
Freiheit, die der Mensch gewinnt, indem er Gegenwartszeichen der
gottlichen Wirksamkeit setzt, muf$ empirisch durch Entlastung vom
Druck der Erwerbsarbeit ihren Ausdruck finden. Entsprechend ist
auch in Israel die Entlastung von Knecht, Magd und Vieh vom Druck
der Arbeit die Bedingung dafiir, durch die Ruhe des Sabbath die Be-
freiung der Viter aus dem #gyptischen Sklavenhaus und damit den
Ursprung der Geschichte Israels zu feiern. Fiir das Freiheitsverstind-
nis bedeutet dies: Die Freiheit des Menschen ist, als Gegenwarts-
gestalt des freien Wirkens der Gottheit, stets »befreite Freiheit« und
will, als »befreiende Freiheit«, an die Mitmenschen und sogar an die
auflermenschliche Kreatur weitergegeben werden. Auf solche Weise
wirkt die Unterbrechung der Arbeit am Feiertag auf die Arbeit des
Alltags zuriick: Im Lichte der kultischen Wirkzeichen gedeutet, kann
auch die werktagliche Arbeit, als das jenem »Fanum« zugeordnete
»Pro-fanum«, den Charakter eines wirksamen Zeichens gottlicher
Welt-Erneuerung gewinnen und sich so aus einem unfreien
»Knechtsdienst« (biblisch: Abodah) in die freie Erfiillung einer »Sen-
dung« (Melachah) verwandeln (so die zweifache Bezeichnung fiir die
Arbeit der »sechs Tage« im biblischen Sabbath-Gebot).

Es ist hilfreich, sich an dieses allgemein religidse, aber auch in
der Bibel bezeugte Freiheitsverstindnis zu erinnern, um die Schwie-
rigkeiten zu verstehen, mit denen eine sikular gewordene Philoso-
phie zu ringen hatte, wenn sie die menschliche Freiheit angemessen
deuten wollte. Und die soeben beschriebenen Unzuldnglichkeiten
einer Theorie der Freiheit, die ontologisch auf der Lehre von der
»doppelten Potentialitit« der Dinge, anthropologisch auf der Lehre
von naturgegebenen Zwecken und frei gewahlten Mitteln beruhte,
sind Folgen dieser Schwierigkeiten, die sich aus der Sékularisierung
des Freiheitsverstindnisses ergeben haben.

¢) Abweichende Deutungen der menschlichen Freiheit

Philosophische Moglichkeiten, diese Schwierigkeiten zu iiberwinden,
konnten zunichst in dem Versuch gesehen werden, nicht bei der
Handlungsfreiheit sondern bei der Willensfreiheit anzusetzen und
diese nicht als die Fahigkeit zur Wahl der Mittel, sondern als die Fa-
higkeit zur Setzung von Zwecken zu sehen. Dabei konnte es, ange-
sichts der Bedrohung der Freiheit durch die »Knappheit der Mittel«,

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 337

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

»Freiheit« und »Geschichte«

als Kriterium rechter Zwecksetzung gelten, die Zwecke so zu wihlen,
dafl der Wihlende von all denjenigen Mitteln unabhingig wird, die
ihm durch den Einfluf8 fremder Dinge und Menschen entzogen wer-
den konnten. Wer nach Reichtum, 6ffentlichem Ansehen oder auch
nur nach der Erfiillung der unabweislichen Bediirfnisse des Leibes
strebt, macht sich von denen abhingig, die ihm die dafiir erforder-
lichen Mittel vorenthalten konnen. Freiheit beruht, so verstanden,
auf der Fihigkeit, Zwecke zu wihlen, an deren Erreichung nichts
und niemand den Wahlenden hindern kann. Als solche Zwecke gal-
ten dann: die Erkenntnis der Wahrheit und der Erwerb sittlicher
Tugend. Die Bewidhrung dieses Ethos war »der Mannesmut vor Fiir-
stenthronen« und, als dessen Bedingung, eine asketische Minimie-
rung der Bediirfnisse: Alle Mittel zur Bediirfnis-Befriedigung und
sogar zur Fristung des Lebens gehoren zu denjenigen Giitern, die
dem Menschen durch fremde Macht geraubt werden kénnen. Darum
ist Bediirfnis-Askese die Bedingung der Freiheit. Auf diesem Frei-
heitsverstandnis beruhte des Ethos der Stoiker.

Mit diesem Verstindnis der Willensfreiheit wurde freilich der
Begriff der Handlungsfreiheit problematisch: Der Erfolg unserer
Handlungen hingt im Regelfall von Bedingungen ab, die uns von
fremden Dingen und vor allem von den Handlungen fremder Men-
schen vorgezeichnet werden. »Wahre Freiheit« schien, so verstanden,
nur dann erreichbar, wenn wir den Erfolg unserer Handlungen nicht
zum Kriterium unserer Entscheidungen machen. Tritt dieser Erfolg
ein, so mag man sich freuen; bleibt er aus, so besteht kein Anlafs zur
Trauer. Die Erkenntnis der Wahrheit und der Erwerb von Sittlichkeit
sind sich selber genug.

Auch diese Auffassung von der menschlichen Freiheit ist fiir
eine philosophische Einiibung in die Theologie bedeutsam. Zunichst
namlich hat sie auf die Gottesvorstellung der Stoiker eingewirkt. Das
gottliche Urbild der menschlichen Freiheit ist jene »Seligkeit in sich
selbst«, die die Gotter auszeichnet. Und die Folge davon besteht dar-
in, dafi sie von allen Wechselfillen des Weltlaufs unberiihrt bleiben.
Aus dieser Vorstellung von den Gottern ergeben sich zugleich an-
thropologische Konsequenzen. Abbild dieses gottlichen Urbildes
niamlich ist die menschliche Freiheit, kraft derer der Mensch keine
andere »Seligkeit« sucht als die, die er »in sich selber« besitzen kann.
Von hier aus ergab sich die Kritik der Stoiker an der jiidisch-christ-
lichen Heilserwartung, deren Erfiillung von dem unverfiigbaren
Willen der Gottheit abhingt und die deswegen das erstrebte Gliick

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff der Freiheit — religidse und sikulare Kontexte

des Menschen von der Unterwerfung unter den gottlichen Willen
abhiingig macht. Alle spitere Polemik gegen die »Heteronomieg,
der die biblische Botschaft den Menschen unterwerfe, ist in diesem
stoischen Verstindnis der menschlichen Freiheit vorgebildet. Fiir die
Theologie ergibt sich daraus die Frage, ob und wie sie ein Freiheits-
verstandnis entwickeln kann, das von dem der Stoiker abweicht, ohne
sich dadurch dem Vorwurf auszusetzen, sie wende sich an einen
menschlichen »Heils-Egoismus«, der Mittel zur Erreichung seiner
Zwecke sucht und gerade dadurch verfehlt, was er erstrebt: jenes
»Gliick«, das der Mensch nicht finden kann, wenn er es anderswo
sucht als in sich selbst und seiner sich selber gentigenden Freiheit.

Nun ist die philosophische Entwicklung auch iiber das stoische
Freiheitsverstandnis hinausgegangen. Versucht wurde, die mensch-
liche Wahlfreiheit so zu denken, daf3 sie nicht auf die Wahl geeig-
neter Mittel zur Erreichung eines dem Menschen durch seine Natur
vorgegebenen Zwecks eingeschrinkt blieb, sondern als Fahigkeit zur
Zweck-Setzung begriffen werden konnte. Versucht wurde zugleich,
diese Freiheit der Zwecksetzung so zu denken, daf3 sie die Wirksam-
keit der Handlungen nicht als gleichgiiltig erscheinen 1af3t. Das war
der Sinn der schon erwihnten Regel gewesen: Sich freuen, wenn
Handlungen erfolgreich sind, aber nicht traurig sein, wenn ihnen
der Erfolg versagt bleibt. Um stattdessen Wahlfreiheit und Hand-
lungsfreiheit in einem inneren Zusammenhang zu sehen, wurde auf
Deutungsweisen zuriickgegriffen, die lange vor der Stoa entwickelt
worden waren, aber geeignet erschienen, wichtige Momente des
stoischen Freiheitsverstandnisses in sich aufzunehmen.

Eine solche Deutung hatte vor allem Platon geboten. Unter
Riickgriff auf ihn haben immer wieder Philosophen sich dafiir ent-
schieden, die freie Handlung als eine Tat auflerhalb der Zeit zu ver-
stehen, die freilich innerhalb der Zeit Wirkungen hervorruft. Platon
dachte die freie Handlung als eine Wahlhandlung der »Seelen« vor
ihrem Eintritt in den Leib, durch die diese »Seelen« sich freilich ein
bestimmtes, durchaus innerweltliches »Lebenslos« zueigen machen.
Auf andere, aber vergleichbare Weise dachte Kant die freie Handlung
als eine »intelligible Tat«, durch die der Mensch sich seinen »intelli-
giblen Charakter« gibt, der freilich in die Erscheinungsreihen da-
durch hineinwirkt, daf$ er im »empirischen Charakter« eines Men-
schen seine Erscheinungsgestalt findet; dieser aber ist die fiir ein
Individuum spezifische Weise, auf die Einfliisse seiner Umwelt zu
reagieren.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 339

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340

»Freiheit« und »Geschichte«

Wir sind, platonisch verstanden, nicht darin frei, der Verkettung
von Ursachenreihen zu entgehen, die unser Schicksal bestimmen,
wohl aber darin, frei dariiber zu entscheiden, auf welche Weise wir
uns zu Gliedern dieser Ursachenreihen machen (welches »Lebenslos«
wir wihlen). Wir sind, kantisch verstanden, nicht darin frei, uns die
Umwelt-Einfliisse zu wihlen, denen wir bei unseren Willens-Ent-
scheidungen unterliegen, wohl aber darin, uns einen intelligiblen
(und infolge davon einen empirischen) Charakter zu geben, von
dem unsere Reaktion auf diese Umwelt-Einfliisse abhingt. Beiden —
im Ubrigen untereinander sehr verschiedenen — Deutungen sind
wichtige Momente gemeinsam: Wir konnen Akte der Wahlfreiheit
nur setzen, wenn diese Akte nicht die Resultate innerweltlicher Kau-
salreihen sind, die auf uns einwirken; aber wir konnen diese Wahl-
freiheit nicht ausiiben, ohne zu akzeptieren, daf$ unsere Handlungs-
freiheit — die Fihigkeit, die Folgen unserer Entscheidungen zu
bestimmen — durch fremde Wirk-Ursachen eingeschrinkt ist. Wir
miissen, wenn wir unser »Lebenslos« einmal gewihlt haben, das dar-
aus resultierende »Schicksal« akzeptieren; wir miissen, wenn wir uns
unseren »Charakter« gegeben haben, hinnehmen, daf} dieser Cha-
rakter sich immer nur in unserer Reaktion auf Fremd-Einfliisse als
wirksam erweist. Insofern gehort zur Ausiibung unserer Freiheit un-
vermeidlich ein Moment der Freiheits-Hingabe. Fiir die Theologie
aber ergibt sich daraus die Aufgabe, zu priifen, ob auf diesem Wege
eine Moglichkeit gewonnen werden kann, die gottliche wie die
menschliche »Selbst-Entleerung« als den entscheidenden Akt der
gottlichen wie der menschlichen Freiheit zu begreifen.

d)  Erneute kritische Anfragen und ein neues Verstindnis
der Freiheit: die Fihigkeit zu geschichtlichem Handeln

Unabhingig jedoch von der Frage der theologischen »Verwendbar-
keit« sind, rein innerphilosophisch, an das platonische und an das
mit ihm verwandte kantische Freiheitsverstidndnis kritische Anfra-
gen zu richten.

Zunichst ist die Herkunft dieses Freiheitsverstandnisses aus der
Religion so deutlich, daf3 gefragt werden muf3, ob es innerhalb einer
sikular gewordenen Philosophie noch fortbestehen kann. Innerhalb
der Religion niamlich hat der Gedanke einer »Handlung auflerhalb
der Zeitbestimmung« seinen klar verstehbaren Sinn: In der Bezie-
hung zum Heiligen erlangt der Mensch jene »Gleichzeitigkeit mit

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff der Freiheit — religidse und sikulare Kontexte

den Urspriingen«, die ihm einen Standort auflerhalb aller Differen-
zen der Zeit vermittelt; so gewinnen auch seine Handlungen Anteil
an der Ewigkeit der numinosen Urspriinge, die nicht Mangel an Be-
ziehung zur Zeit bedeutet, sondern Gleichzeitigkeit mit allen Ereig-
nissen des Weltlaufs.

Das gilt offensichtlich auch fiir Platons Vorstellung von der
»Wahl der Lebenslose«, die auflerhalb der Zeit geschieht (vor der
»Einkorperung« der Seele) und nur unter der Anrede des Heiligen
geschehen kann: Die Seelen werden zu ihrer Wahl durch einen »Pro-
pheten« der Schicksalsgottin Lachesis aufgefordert, der seine Anrede
mit der charakteristisch prophetischen Botenformel »So spricht La-
chesis, die Tochter der Ananke« einleitet und dann in der ebenfalls
charakteristisch prophetischen Redeweise eines mehrfach wiederhol-
ten »antithetischen Parallelismus Membrorum« fortfihrt. Die Frei-
heit der Wahl ist so als Folge der prophetisch vermittelten gottlichen
Anrede gedacht. Aber auch die »intelligible Tat« Kants, die »aufler-
halb aller Zeitbestimmung« geschieht, ist nur moglich, weil der
Mensch seine Vernunft, gerade in ihrer Autonomie, als die Erschei-
nungsgestalt einer gottlichen Gesetzgebung begreift und deshalb
»seine Pflichten als gottliche Gebote« verstehen kann. Beide Arten
des Freiheitsverstandnisses, die platonische wie die kantische, konnen
deswegen als »unvollstindige Séakularisate« eines Gedankens ver-
standen werden, der nur im religiosen Kontext seine urspriingliche
Bedeutung und seine argumentative Kraft bewahren kann. Nun
braucht das Nachwirken religiéser Vorstellungen innerhalb der Phi-
losophie kein Mangel zu sein (davon wird an spiterer Stelle noch zu
sprechen sein). Aber es kann doch den Verdacht erregen, derartige
Anleihen bei der Religion dienten nur dazu, Liicken im philosophi-
schen Argumentationsgang zu schlieen, der fiir sich alleine die
Moglichkeit der Willensfreiheit nicht nachzuweisen vermag.

Aber auch unabhingig von diesem Verdacht ist ein Verstindnis
der menschlichen Freiheit unzuldnglich, das diese auf die Fahigkeit
einschrinkt, eine einzige Entscheidung zu treffen. Ist das »Lebens-
los« einmal gewéhlt bzw. der »intelligible Charakter« einmal gege-
ben, dann folgen alle weiteren Handlungen und Leiden im Leben
des Menschen daraus mit unabwendbarer Notwendigkeit. Der
Mensch hat, so verstanden, keine Geschichte, die ihn vor immer neue
offene Entscheidungen stellt, sondern nur ein selbstverursachtes,
dann aber unabwendbares und unwandelbares Schicksal. Es mufS be-
zweifelt werden, ob ein solches Freiheitsverstindnis der sittlichen Er-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 341

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342

»Freiheit« und »Geschichte«

fahrung des Menschen und der moralischen Bedeutung des Person-
begriffs entspricht. Die Person im moralischen Verstindnis dieses
Begriffs gibt sich die eigene Gestalt (ihr »Lebenslos« oder ihren »in-
telligiblen Charakter«) nicht in der Einsamkeit eines weltlosen Au-
genblicks »aufSerhalb aller Zeit«, sondern dadurch, dafi sie in der Be-
gegnung mit Menschen und Dingen das »Eine Notwendige« findet,
an das sie sich hingibt, um sich in verwandelter Gestalt neu zu emp-
fangen. Thre Freiheit erschopft sich deswegen nicht darin, Unabhin-
gigkeit von allen bestimmenden Fremd-Einfliissen zu sein — so sehr
diese Unabhingigkeit die Bedingung der freien Entscheidung dar-
stellt. Sie ist zugleich die Fihigkeit, sich in der Begegnung mit der
Wirklichkeit dieser Welt zu einer Antwort herausfordern zu lassen,
aus der auch das Subjekt selber verwandelt hervorgeht.

Das schlieft ein Vertrauen ein, mit dem dieses Subjekt sich den
Unvorhersehbarkeiten und Zufilligkeiten des Weltlaufs ausliefert,
um sich von neuen Mdglichkeiten der Selbstfindung durch Selbst-
hingabe iiberraschen zu lassen. Das ausgezeichnete Beispiel dafiir ist
der Liebende: Er kann nicht wissen, wohin der Weg ihn fiithren wird,
den er eingeschlagen hat, als er sich dafiir entschied, sein Leben an
das des geliebten Menschen zu binden. Die einmal — und ein fiir alle-
mal — frei gewihlte Selbsthingabe wird sich in immer neuen, unvor-
hersehbaren Lebenssituationen durch neue konkrete und alltigliche
Formen der Selbsthingabe bewihren miissen und dann ebenso neue
und unvorhersehbare Weisen der Selbstfindung moglich machen.
Die Geschichte, auf die der Liebende sich eingelassen hat, spottet im-
mer wieder der vorausschauenden Planung und gewinnt doch durch
die Treue zur einmal gefillten Entscheidung ihre Kontinuitit und
VerlafSlichkeit. Freiheit ist, so verstanden, die Fihigkeit, sich in Treue
zur eigenen Entscheidung vertrauensvoll auf die Kontingenz der ei-
genen Geschichte einzulassen und diese, durch die Antwort auf ihre
unvorhersehbaren Herausforderungen, zu einer Abfolge von Chan-
cen neuer Selbstfindung werden zu lassen.

Diesem Begriff der Freiheit miissen die Begriffe der »Person«
und der »Natur« entsprechen, wenn sie der sittlichen Erfahrung des
Menschen gerecht werden sollen: »Person, verstanden als das Sub-
jekt sittlichen Wollens und Handelns, ist gewif, dem traditionellen
Begriff gemaf, »ein Wesen, das zu Einsicht und verantwortlicher
Entscheidung fihig ist« und in diesem Sinne »subjectum rationalis
naturae«. Aber dieser traditionelle Begriff der »Person« ist zu all-
gemein, als daf8 er die spezifisch moralische Qualitdt der Person

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff der Freiheit — religidse und sikulare Kontexte

zum Ausdruck bringen konnte. Er ist zu erginzen durch das weitere
Merkmal: Person ist ein Wesen, das in der freien Bindung an begeg-
nende Wirklichkeiten dazu fahig wird, sich fiir die Verwandlungen
offenzuhalten, die sich aus dem kommenden Dialog mit dem Wirk-
lichen ergeben werden, und sich so die Kontingenzen dieses Dialogs
als seine eigene Geschichte anzueignen. Entsprechend ist das Prinzip,
aus dem die spezifisch personalen Akte eines solchen Subjekts her-
vorgehen, also seine »Natur«, gewifs jene Art des Seinsvollzuges,
der sich in Akten des Erkennens und des verantwortlichen Entschei-
dens realisiert; die »Natur« eines solchen Wesens kann darum, mit
der Tradition, als »rationalis natura« bezeichnet werden. Aber wie-
derum ist dieser Begriff der »Natur« zu allgemein, als daf3 er das be-
sondere Akt-Prinzip der Person hinlanglich beschreiben konnte. Er
ist zu erginzen durch ein weiteres Merkmal: Diejenige »Naturg, aus
der die spezifisch personalen Akte entspringen, ist eine Weise des
Seinsvollzuges (actus essendi), die a priori nicht monologischen, son-
dern dialogischen Charakter hat und deshalb nur im Wechselspiel
zwischen Selbsthingabe an das Fremde und Selbstgewinnung aus
der Begegnung mit ihm vollzogen werden kann. Man konnte, wenn
man die soeben skizzierten Bedeutungsmomente beider Begriffe im
Gedachtnis behilt, dafiir die vereinfachte Formulierung wihlen: Per-
son ist ein Wesen, das zur Geschichte fihig ist; die Natur eines sol-
chen Wesens ist jener Selbstvollzug, aus dem diese Fihigkeit zur Ge-
schichte hervorgeht.

Dieses Ergebnis bestitigt noch einmal die Fruchtbarkeit der hier
gewihlten Methode. Sie kann die Griinde dafiir benennen, daf3 Be-
griffe iiberhaupt eine Geschichte haben; und sie kann an der histori-
schen Verinderung von Begriffen aktiv mitwirken: im hier behandel-
ten Beispiel durch jene Weiterentwicklung der Begriffe »Freiheit,
»Natur« und »Persong, die sich aus theologischen wie aus philo-
sophischen Griinden als notwendig erwiesen hat.

Daf3 Begriffe iiberhaupt eine Geschichte haben, wird im Rahmen
einer solchen Theorie daraus verstandlich, dafy Begriffe Mittel sind,
um den Dialog mit dem Wirklichen zu fithren. Der Anspruch des
Wirklichen &3t Fragen entstehen, welche ihrerseits, wenn sie ange-
messen gestellt und beantwortet werden sollen, die Ausformung von
Begriffen erfordern, wihrend der Anspruch des Wirklichen sich die-
sen Fragestellungen und Begriffen gegeniiber immer wieder als »je
grofler« erweist und so die Neuformulierung der Fragen und die Neu-
fassung der Begriffe notwendig macht (s. Band I, S. 132 ff.). Darum

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 343

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344

»Freiheit« und »Geschichte«

sind weder philosophische noch theologische Begriffe feststehende
GrofSen, auch nicht Ausdrucksgestalten einer als feste Grofle gedach-
ten Geistesart (etwa des »hebriischen« oder des »griechischen Den-
kens«), sondern Phasen im Prozef3 des Dialogs mit der Wirklichkeit.

Was aber speziell den Begriff der »Freiheit« betrifft, so kann
Freiheit, wie sich gezeigt hat, als die Fahigkeit zu diesem Dialog
beschrieben werden. Denn diesen Dialog zu fiihren, ist ein Akt der
sittlichen Freiheit. Indem das Subjekt sich auf den Anspruch des
Wirklichen einléf3t, sich von ihm zu einer Umgestaltung seines An-
schauens und Denkens herausfordern ldf$t und, so umgestaltet, zu
neuen Weisen der Antwort auf diesen Anspruch fihig wird, gelingt
ihm auf spezifische Weise das, was an friiherer Stelle als das Ziel sitt-
licher Akte beschrieben wurde: Selbstfindung durch Selbsthingabe.
Die Freiheit des anschauenden und denkenden Subjekts ist in diesem
Sinne sittliche Freiheit; und das Ethos des Erkennenden kommt nicht
sekundir — sei es ermutigend, sei es beschrinkend — zum Akt des
Erkennens hinzu, sondern ist die Bedingung des Erkenntnisaktes
selbst: die Fihigkeit, unter dem Anspruch des Wirklichen nicht zu
verstummen, aber auch nicht auf bisher gewonnenen und bewihrten
Deutungen dieses Anspruchs zu beharren, sondern sich auf die Um-
gestaltung einzulassen, die dem Subjekt im Verlauf dieses Dialogs
widerfahren wird. Es liefSe sich zeigen, daf3 ein solches Ethos des Er-
kennens nicht auf das Feld reiner Theorie beschrinkt bleibt. Jener
Dialog mit dem Wirklichen, der »Erfahrung« heiflt, wird auf allen
Feldern der Begegnung mit dem Wirklichen gefiihrt, auch auf dem
Felde des praktischen Umgangs mit anderen Subjekten, aber auch
auf dem Felde des kiinstlerischen Gestaltens oder der politischen Ge-
staltung des Gemeinwesens. Auch die religiose Verehrung des Heili-
gen ist eine Weise dieses Dialogs und damit der Vollzug jener Frei-
heit, die diesen Dialog moglich macht.

Dieses Verstiandnis der Freiheit, gewonnen im Rahmen einer
Theorie des Dialogs mit der Wirklichkeit, kann auch diejenigen For-
derungen einlosen, die an fritherer Stelle an die Begriffe »Natur«
und »Person« gerichtet worden sind. An fritherer Stelle wurde ge-
sagt: Sowohl aus theologischen als auch aus philosophischen Griin-
den muf3 eine Weiterentwicklung der Begriffe »Natur« und »Person«
gefordert werden, weil diese Begriffe ihre Aufgabe nur erfiillen kon-
nen, wenn sie in ein angemessenes Verhiltnis zum Begriff der »Frei-
heit« gebracht werden (s.o. S. 317 ff.). Im weiteren Verlauf der Uber-
legungen hat sich jedoch gezeigt, dafl auch der Begriff der Freiheit

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« — »Person« — »Geschichte«

einer solchen Weiterentwicklung bedarf (s. 0. S. 3291f.). Bei dem Ver-
such einer solchen Weiterentwicklung hat sich ergeben: Diese Auf-
gabe ist nur durch eine Philosophie zu 16sen, die die Erfahrung als
einen Dialog mit der Wirklichkeit begreift und deshalb die »Person«
und ihre »Natur« von ihrer Fihigkeit her bestimmt, einen solchen
Dialog zu fiihren.

Dabei bewahren die so verstandenen Begriffe »Person« und
»Natur« ihren bisherigen Bedeutungsgehalt. »Person« bleibt, auch
in dieser Weise verstanden, ein Wesen, das zu freien Handlungen
fahig ist. Und »Natur« bleibt das »Principium actuumc, aus dem der-
artige Akte entspringen. Aber beide Begriffe werden nun so ver-
standen, daf sie die Bedingungen des Dialogs mit dem Wirklichen
beschreiben. Es wird zu priifen sein, ob die auf solche Weise weiter-
entwickelten Begriffe von »Person« und »Natur« auch dazu geeignet
sind, der Erfiillung spezifisch theologischer Aufgaben besser zu die-
nen, als das traditionelle Verstidndnis dieser Begriffe es vermocht hat.

2. »Natur« — »Person« — »Geschichte«
Die Christusverkiindigung als Impuls fiir die philosophische
Reflexion

a) Die Aufgabenstellung

Eine philosophiehistorische Reflexion bestitigt, was an friiherer
Stelle angekiindigt worden ist: An der Geschichte der Begriffe »Na-
tur«, »Person« und »Freiheit« hat der Dialog zwischen Theologie und
Philosophie einen aktiven Anteil. Jene Weiterentwicklung dieser Be-
griffe, die zuvor aus philosophischen wie aus theologischen Griinden
gefordert werden muflte, hat tatsichlich stattgefunden, als die Phi-
losophie, in der diese Begriffe urspriinglich heimisch waren, einer
Theologie begegnete, die sich um die Beantwortung der beiden chri-
stologischen Fragen bemiihte, wer der Christus sei (die Frage nach
seiner Person) und von welcher Wesensart er sei (die Frage nach sei-
ner Natur). Eine philosophische Einiibung in die Theologie gewinnt
dadurch eine weitere Aufgabe hinzu. Sie hat nicht nur zu priifen,
inwieweit gewisse philosophische Begriffe, die in den Aussagen der
Konzilien verwendet werden, (vor allem die Begriffe der »Person«
und der »Natur«) so weiterentwickelt werden kénnen, daf3 ihre theo-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 345

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346

»Freiheit« und »Geschichte«

logische Verwendung dadurch einsichtig und plausibel wird. Sie hat
dariiber hinaus die Impulse deutlich zu machen, die von der bibli-
schen wie von der konziliaren Christologie ausgegangen sind, phi-
losophiehistorisch wirksam wurden und von dort her auf die Theo-
logie zuriickwirken konnten. Xavier Tilliette hat in seinen beiden
Biichern »Le Christ des Philosophes«” und »Le Christ de la Philoso-
phie«® die mannigfachen Formen, in denen Philosophen im Lichte
des Christus-Dogmas und seiner biblischen Quellen neue Wege der
philosophischen Theologie und Anthropologie gefunden haben, ge-
sammelt, gesichtet und kritisch gewiirdigt®.

Christologie und Trinitdtstheologie werden auf solche Weise
nicht »fideistisch« zu Primissen im philosophischen Argument ge-
macht; aber sie bewihren sich, im Sinne der bekannten Habilitations-
thesen von Franz Brentano, als »Leitsterne, die — nicht im Begriin-
dungs- wohl aber im Entdeckungszusammenhang — deutlich machen,
von welcher Art philosophische Begriffe sein miissen, wenn sie jenen
Bezug zur Geschichte gewinnen wollen, der aus rein innerphilo-
sophischen Griinden von ihnen verlangt werden muf3.

Daf3 die Theologie auch der Philosophie bei ihrer Bemiihung um
ein besseres Verstiandnis dessen, was die Begriffe »Natur«, »Person«
und »Freiheit« intendieren, derartige weitertreibende Impulse ver-
mitteln kann, ergibt sich aus ihrer eigenen Aufgabe: von dem Chri-
stus zu sprechen, der nicht nur als ein »Lehrer ewiger Wahrheiten«
aufgetreten ist, sondern als Mittler der richtenden und rettenden
Wirksamkeit des Vaters in einer konkreten historischen Stunde.

Denn der Christus, von dem die christliche Botschaft spricht, ist
offensichtlich der »ausgezeichnete Fall«, auf den der Begriff der »Per-
son«, wie er soeben umrissen wurde, in hochstem Mafle zutrifft: Er
hat sich in Freiheit an die Menschen, mit denen er in einen Dialog
eintrat, gebunden; an seinem Schicksal, das ihn zum Tod am Kreuze
gefiihrt hat, lif3t sich exemplarisch ablesen, was es bedeutet, die be-
drohlichen Kontingenzen, die sich aus diesem dialogischen Verhalt-
nis ergeben, auf sich zu nehmen; und er hat sich dieses Schicksal, das
ihm zunichst von auflen widerfuhr, als seine eigene Geschichte an-

7 X. Tilliette, Le Christ des philosophes, in drei Teilen Paris 1974-1973, in einem Band
Paris 1993.

8 X. Tilliette, Le Christ de la Philosophie, Paris 1990, deutsch unter dem Titel »Philo-
sophische Christologie«, Freiburg 1998.

% Vgl. dazu meine Rezension in: Theologische Literaturzeitung 124 [1999] 1270-1273.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« — »Person« — »Geschichte«

geeignet, sodafl er, nachosterlich, seine Jiinger zu verstehen lehrte,
dafs er »all dies leiden mufdte, um so in seine Herrlichkeit einzuge-
hen«. Fragt man aber nach seiner »Natur«, also nach dem »Prinzip«,
das derartige Weisen des Tuns und Leidens méglich gemacht hat,
dann gilt auch von ihr im héchsten Mafle, was soeben von der »Na-
tur« eines jeden zu personalem Verhalten fihigen Wesens gesagt
worden ist: Nur fiir ein Wesen, dessen Natur apriori nicht monologi-
schen, sondern dialogischen Charakter hat, ist ein solches freies Ein-
treten in die Geschichte und damit in die bedrohlichen Kontingenzen
der Begegnung mit fremder Wirklichkeit moglich.

Was mit dem nun mehrfach gebrauchten Ausdruck »im hoch-
sten MafSe« gemeint ist, ldf3t sich zunichst nur theologisch ausspre-
chen. Dazu freilich erweisen sich Begriffe, die einer philosophischen
Theorie des Dialogs entstammen, als besonders geeignet: Die Natur
des Christus ist im ausgezeichneten Sinne dialogischer Art, weil der
Dialog mit dem Vater nicht sekundir zum Seinsakt dieser beiden Per-
sonen hinzutritt, sondern deren ganzes Sein apriori bestimmt. Des-
halb ist die primére Aussage tiber die Natur des Christus: Das Prinzip
seiner Akte ist jenes dialogische Wechselverhiltnis zum Vater, das
den Sohn erst zum Sohn, aber auch den Vater erst zum Vater macht
und insofern der Differenz und Korrelation (der »oppositio correlati-
va«) der Personen, sie konstituierend, vorausliegt. Es ist daher die
eine und identische Natur, aus der die Akte dieser beiden Personen
gemeinsam hervorgehen. Dieser innertrinitarische Dialog, der fiir
den Sohn wie den Vater konstitutiv und daher wesensnotwendig ist,
ist der Moglichkeitsgrund fiir den geschichtlichen Dialog des Chri-
stus mit den siindigen, dem Tode verfallenen Menschen, in den er in
einem Akt ungenétigter Freiheit eingetreten ist. Dieser Dialog bleibt
kontingent und durch keine Wesensnotwendigkeit vorgezeichnet.
Aber der fiir den Sohn wie fiir den Vater wesens-konstitutive und
daher notwendige innertrinitarische Dialog ist zugleich der Moglich-
keitsgrund der kontingenten Geschichte, in die der Sohn freiwillig
eintrat und in der er zugleich die Geschichte der ganzen Menschheit
zu der seinen gemacht hat. Und diese Aneignung der Geschichte
jedes einzelnen Menschen und der gesamten Menschheit ist in sol-
chem Mafle konstitutiv fiir das Tun und Leiden des Christus, daf3
man davon sprechen kann und muf3, der habe »die menschliche Na-
tur angenommenc. Das freiwillig eingegangene dialogische Verhalt-
nis zum Menschen ist fiir ihn — »neben« dem dialogischen Verhiltnis
zum Vater und durch dieses ermoglicht — zum zweiten »Principium

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 347

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348

»Freiheit« und »Geschichte«

actuume, zum zweiten »inneren Leben« geworden, das sich in all
seinem Tun und Leiden seinen Ausdruck verschafft.

Von hier aus 1af3t sich das, was der Ausdruck »im hochsten Ma-
e« meint, auch philosophisch aussprechen: Der Versuch der Theo-
logen, die Begriffe »Person« und »Natur« so zu gebrauchen, daf3 sie
das besondere Verhaltnis des Christus zur Geschichte begreiflich ma-
chen, macht zugleich dem Philosophen deutlich, von welcher Art sei-
ne Begriffe sein miissen, wenn sie ihrer eigenen Aufgabe gerecht
werden sollen. Denn es hat sich gezeigt: Es ist eine innerphilosophi-
sche Aufgabe, jene relative Ferne gegeniiber der Geschichte zu tiber-
winden, die den philosophischen Begriffen und »Wesens-Aussagen«
nicht selten anhaftet. Deshalb wurde soeben, mit Bezug auf die Be-
griffe »Person« und »Natur«, eine Neubestimmung vorgeschlagen:
»Person ist ein Wesen, das sich die Kontingenzen seines Dialogs mit
der Weltwirklichkeit als seine eigene Geschichte aneignen kann. Die
Natur eines solchen Wesens ist jener Selbstvollzug, aus dem diese
Fihigkeit zur Geschichte hervorgeht«. Was jedoch diese abstrakten
Formulierungen in concreto bedeuten, 1dfit sich an den besonderen
Aufgaben einer Kreuzes-Theologie exemplarisch ablesen. Wo phi-
losophisch und abstrakt von »Kontingenzen des Dialogs mit der
Weltwirklichkeit« gesprochen wird, spricht die Theologie konkret
vom Kreuz Jesu als der Weise, wie der Dialog mit den stindigen Men-
schen in einer siindigen Welt diesen einen Menschen in den Tod ge-
fithrt hat. Und wo philosophisch abstrakt von der Aufgabe gespro-
chen wird, sich diese »Kontingenzen« als eigene Geschichte
anzueignen, spricht die Theologie konkret vom Gehorsam des leiden-
den Gottesknechts, der den Weg in diesen Tod als seine Berufung
erkannt und angenommen hat. So wird die Theologia Crucis zu-
nichst zur Bewiahrungsprobe allen theologischen Sprechens von Jesu
Person und Natur. Aber auch alle philosophischen Bemiithungen, die
Begriffe »Person« und »Natur«, »Freiheit« und »Geschichte« ins
rechte Verhiltnis zu setzen, werden sich daran messen lassen miis-
sen, ob sie auch dann noch angemessen erscheinen, wenn philoso-
phisch versucht wird, sie auf dhnliche Weise auf die Konkretheit der
Geschichte anzuwenden.

Die Weise, wie die Theologie der Philosophie derartige Impulse
vermitteln konnte, laflt sich an Beispielen aus der Philosophie-
geschichte deutlich machen. Unter diesen spielt, wie sogleich zu zei-
gen sein wird, Hegel eine herausragende Rolle.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« — »Person« — »Geschichte«

b)  Philosophiehistorische Beispiele

Nicht selten hat die Verkiindigung von Christi Tod und Auferste-
hung, aber auch das christologische Dogma von den zwei Naturen
in der einen Person Christi und das trinitarische Dogma von den drei
Personen in der einen Natur Gottes Philosophen zu neuen Weisen
des Nachdenkens tiber Gott und den Menschen angeregt. Es muf3 an
dieser Stelle geniigen, auf zwei Beispiele wenigstens hinzuweisen:
auf Schellings Verstiandnis der gottlichen und der menschlichen Frei-
heit und auf Hegels Geist-Metaphysik.

Fiir Schelling war die »Kenosis-Theologie« des Hymnus aus
dem Brief an die Philipper das mafigebende Beispiel dafiir, daf8 Frei-
heit nur wirken kann, indem sie fremde Freiheit hervorruft, und daf3
sie deswegen den Charakter der »Selbst-Entleerung« hat, die dem
Fremden Raum zu geben und gerade auf diese Weise interpersonal
wirksame Neu-Anfinge zu setzen vermag. Fiir Hegel war der Prolog
des Johannes-Evangeliums, der vom Logos spricht, der aus Gott her-
vorgeht und auf ihn hin gesprochen wird, der mafigebende Text, aus
dem hervorgeht, daf3 der eine Gott, statt »tote Substanz« zu sein, ein
inneres Leben enthilt, das sich in innertrinitarischen »Hervorgin-
gen« realisiert, sich in der »Hauchung« des Geistes vollendet und so
die Geist-Mitteilung an den Menschen und vor allem an die Ge-
meinde der Glaubenden méoglich macht. Der Satz des johanneischen
Christus »Gott ist Geist«'°, verkniipft mit der trinititstheologischen
Aussage, daf3 die »Hauchung« des Geistes den letzten der innertrini-
tarischen »Hervorginge« darstellt, wurde fiir ihn zum Anlafi, das
»Wesen« Gottes als ein Leben zu bestimmen, in welchem Gott als
der Vater sich auf das ithm zugehorige Andere (das »Andere seiner
selbst«) bezieht und so in der Abfolge seiner inneren Hervorbringun-
gen sich selbst realisiert und zum Bewuf3tsein seiner selbst gelangt
(»zu sich selber kommt«).

Freilich haben sich die Philosophen nicht selten gerade deswe-
gen fiir das christologische Dogma und fiir seine biblischen Quellen
interessiert, weil sie darin Wesens-Sachverhalte ausgedriickt fanden,
die geeignet sind, sowohl der philosophischen Theologie als auch der
philosophischen Anthropologie neue Wege aufzuschlielen. Das
macht die Frage umso dringlicher: Kénnen philosophische Begriffe,
gegebenenfalls in geeigneter Umpridgung, dazu dienen, nicht nur

10 Joh 4,24.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 349

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350

»Freiheit« und »Geschichte«

ewige Wesens-Sachverhalte zu beschreiben, sondern zugleich ein
konkretes und unverwechselbares Ereignis inmitten der Geschichte
zu deuten: den Tod und die Auferweckung Jesu? Und konnen von
der Christus-Verkiindigung Impulse ausgehen, die die Philosophie
zu der Entdeckung veranlassen, daf8 eine solche Neuprigung ihrer
Begriffe (z.B. der Begriffe »Person« und »Natur«) nicht nur ein
Dienst an der Theologie ist, sondern in ihrem eigenen, innerphiloso-
phischen Interesse liegt?

Im Zusammenhang der hier vorgetragenen Uberlegungen ge-
winnen diese Fragen besonderes Gewicht. Theologisch namlich ist
zu fragen: Sind derartige philosophische Aneignungsversuche geeig-
net, der Christologie und der mit ihr verbundenen Trinititslehre den
Bezug zur historischen Konkretheit und Einmaligkeit des Lebens,
Leidens und der Auferweckung Jesu zu wahren? Oder verwandeln
sie die apostolische »Katangelia« in die blofle Angabe eines Beispiels
fiir ewige Wesens-Sachverhalte? Und da sich gezeigt hat, daf3 auf der
Verbindung von historischer Konkretheit und universalem Gel-
tungsanspruch die »Torheit« beruht, die »die Griechen« in dieser
Botschaft wahrzunehmen meinten, kann die Frage auch so gestellt
werden: Wird durch derartige philosophische Aneignungsversuche
die Botschaft von Jesu Kreuz — und praziser: der Skandal dieser Bot-
schaft — »leer gemacht«? Vor einer solchen »Entleerung« der Kreu-
zesbotschaft und ihrer »Torheit« hat der Apostel Paulus gewarnt!!.
Angesichts dieser Warnung werden theologisch zwei Fragen gestellt
werden miissen: Kann man das Wort vom Kreuz und die Wirklich-
keit, die damit gemeint ist, zum Gegenstand theologischer oder gar
philosophischer Argumentation machen, ohne daf es dadurch »leer«
wird? Kann man es zum hermeneutischen Prinzip eines Selbst- und
Weltverstandnisses erkldren, ohne daf3 es aufhért, ein »Skandal« zu
sein?

Philosophisch aber werden diese kritischen Fragen deswegen be-
deutsam, weil sie sich auf die Anwendung metaphysischer Begriffe
beziehen (»Natur« und »Person, aber auch »Geist«, »Leben« und
»Freiheit«) und damit zugleich die allgemeinere Frage implizieren,
ob die Entfremdung gegeniiber der Geschichte das unausweichliche
Schicksal jeder Theologie und Philosophie ist, die sich derartiger Be-
griffe bedient. Muf3 eine Transzendentalphilosophie der hier vor-
geschlagenen Art, die die Erfahrung als einen »Dialog mit der Wirk-

11 1 Kor 1,17; Gal 5,11.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« — »Person« — »Geschichte«

lichkeit« versteht, der durch das vorantreibende Moment der » Veri-
tas semper maior« in Gang gehalten wird, auf den Gebrauch meta-
physischer Begriffe konsequent verzichten? Was aber kann eine Phi-
losophie (und auch eine Theologie) noch sagen, wenn sie auf den
Gebrauch aller derartigen Begriffe konsequent verzichten will? Steht
sie vor dem Dilemma, entweder, solche Begriffe gebrauchend, ihr
Thema, die vorantreibende Kraft der Veritas semper maior, zu verlie-
ren, oder, auf solche Begriffe verzichtend, sich selber sprachlos und
stumm zu machen?

Die Frage, ob ein metaphysisches Sprechen von Gott und von
Christus das Kreuz und seinen Skandal »leer macht«, impliziert so
die allgemeinere Frage, ob der Gebrauch metaphysischer Begriffe
tiberhaupt die »Para-Doxiac, die iiber die jeweilige Weise des Auffas-
sens (déchesthai) hinaustreibende Kraft der »je grofieren Wahrheitc,
entschirft und dadurch wirkungslos macht. Um MifSverstindnisse zu
vermeiden, sei an dieser Stelle hinzugefiigt: Es kann sich nicht darum
handeln, das Skdndalon Crucis zu einem austauschbaren Beispiel fiir
vorantreibende Paradoxien zu machen; aber sehr wohl kann gefragt
werden, ob ein Denken, das dieses Skandalon »entleert«, nicht ein
Beispiel fiir ein Denken solcher Art ist, daf3 es die Paradoxien unserer
Erfahrung entschirft und der Wahrheit ihre vorantreibende Kraft
raubt. Nicht das Kreuz selbst, wohl aber das Denken, das sich dieses
Kreuz zum Gegenstand macht, kann als ein Beispiel fiir die Bemii-
hung aufgefafit werden, der Paradoxie als der Erscheinungsgestalt
der Veritas semper maior gerecht zu werden, ohne auf Aussagen
und deren argumentative Rechtfertigung zu verzichten. Es wird sich
zeigen, daf$ in diesem Zusammenhang Hegels Versuch einer philoso-
phischen »Theologia Crucis« sowohl speziell theologische als auch
allgemein philosophische Bedeutung gewinnt. An diesem Versuch
lassen sich die Chancen, aber auch die methodischen Gefahren beson-
ders deutlich ablesen, die sich aus der philosophischen Aneignung
theologischer Begriffe ergeben. Deshalb wird auch jeder von Hegel
abweichende Versuch einer solchen Aneignung an Hegel kritisch zu
messen sein. Es ist, wie sogleich zu zeigen sein wird, nétig, iiber He-
gel hinauszugehen; aber es wire verfehlt, methodisch hinter ihn zu-
riickzufallen.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 351

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352

»Freiheit« und »Geschichte«

¢) Ein exemplarischer Aneignungsversuch:
Hegels Dialektik als »Theologia Crucis«

(Der folgende Abschnitt gibt auszugsweise einen Gedankengang wie-
der, den ich ausfiihrlicher in meinem Artikel » Theologia Crucis — ein
widerspriichlicher Begriff?« dargelegt habe. Der Artikel ist in der
Festschrift fiir Bischof Hubert Luthe erschienen, der die Warnung
des Apostels Paulus »Non evacuetur Crux« zu seinem Wappenspruch
gemacht hat'2.)

Hegel unterscheidet sich von anderen Philosophen dadurch, daf§
sein metaphysisches Denken sich niemals der Geschichte entfremdet,
sondern bestrebt ist, diese bis in alle ihm bekannten Einzelheiten
hinein philosophisch zu deuten. Es wird zu zeigen sein, daf8 es die
christliche Botschaft gewesen ist, die ihn zu dieser philosophischen
Hochschitzung der Geschichte veranlafSt hat, und daf8 insbesondere
die Botschaft vom Kreuz, die sonst »den Griechen eine Torheit« ge-
wesen ist, fiir ihn zum Impuls fiir eine »Umgestaltung im Denken«
geworden ist.

a) Vom »historischen« zum »Speculativen Charfreitag«

Das Kreuz Jesu ist, wie man an Hegels frither Schrift »Glauben und
Wissen« ablesen kann, jenes Thema gewesen, an dem er die Notwen-
digkeit entdeckt hat, alles Wirkliche, aber auch das Denken, dialek-
tisch zu begreifen. Kant, Jacobi und Fichte, denen diese kritische Stu-
die gewidmet ist, haben die »wahre Philosophie« nur vorbereitet,
aber noch nicht zustandegebracht. Deren Aufgabe aber besteht darin,
»den speculativen Charfreitag, der sonst historisch war, und diesen
selbst, in der ganzen Wahrheit und Hirte seiner Gottlosigkeit wieder
her[zustellen]«®. »Gottlosigkeit« meint an dieser Stelle nicht den
Mangel an Gottesverehrung, sondern die Gottesferne in einer Welt,
in der »Gott selbst tot« ist. Erst in spateren Schriften, in denen dieser
Ausdruck wiederkehrt, merkt Hegel ausdriicklich an, daf§ er damit
ein Karfreitagslied zitiert: »O grofie Not; Gott selbst ist tot«'*. Der
»unendliche Schmerz« {iber den »Tod Gottes« am »historischen
Charfreitag« ist »das Gefiihl, worauf die Religion der neuen Zeit be-

12 R. Schaeffler, »Theologia Crucis« — ein widerspriichlicher Begriff? Oder: Von der Tor-
heit des Kreuzes und der Klugheit der Theologie, in: G. Berghaus/ B. Hermans [Hrsg.]
Kreuzungen, Festschrift fiir Bischof Dr. H. Luthe, Miilheim/Ruhr 2002, 233-248.

3 G. W. E. Hegel, Wissen und Glauben, Ausg. Glockner 1,433.

4 So z.B.: Philos. d. Religion, Ausg.Glockner XV1, 306.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« — »Person« — »Geschichte«

ruht«®. Zum »spekulativen Charfreitag« wird der bislang nur »hi-
storische« dadurch, daf3 die beiden Momente des Kreuzes Jesu in
ihrer allgemeinen Bedeutung erfafst werden. Das Kreuz ist »Negati-
on« im radikalsten Sinne; und zugleich ist es, als »Negation der Ne-
gation« und naherhin als »Tod des Todes«'¢, das im hochsten Sinne
Emporhebende und Bewahrende, durch das die gesamte bisherige
Geschichte der Religion, ja der Menschheit, auf eine neue Ebene ge-
hoben und vor dem Untergang errettet wird.

Das Denken aber, das diesem Ereignis gerecht werden will, muf3
seinerseits ein dialektisches Denken sein: Zunichst muf3 es jene Dia-
lektik nachzeichnen, der die dreifache Bedeutung des Wortes »auf-
heben« entspricht, als negieren, emporheben und aufbewahren. Vor
allem aber muf es sich zu einer neuen Weise des Begreifens erheben.
Der Begriff, der dieses verwandelte Denken auszeichnet, ist nicht die
»Allgemeinvorstellung«, die umso drmer an Inhalt wird, je hoher sie
sich zur Allgemeinheit erhebt, sondern der inhaltsgefiillte Begriff,
der das jeweils Konkrete in seiner individuellen Unverwechselbarkeit
aus dem »lebendigen« Zusammenhang der Geschichte begreift'’. Die
Metamorphose des Denkens, die durch diesen Inhalt notwendig ge-
macht wird, ist seine Wendung vom Abstrakt-Allgemeinen zum
Konkret-Historischen und zu dem dialektischen Prozef3, in dem es
mitsamt seinen Gegenstinden seine Stelle findet.

An dieser Stelle sei eine Bemerkung gestattet: Es ist erstaunlich,
daf ein anderer biblisch bezeugter Sachverhalt in Hegels Texten
kaum Beachtung findet, obgleich er als ausgezeichnetes Beispiel fiir
die von ihm beschriebene Dialektik hitte fungieren kénnen: das Ver-
hiltnis von Gesetz und Evangelium. Nach einem Wort aus dem Brief
an die Epheser hat Christus durch sein am Kreuz vergossenes Blut
»das Gesetz der Gebote abgetan« (katargésas); dagegen sagt Jesus im
Evangelium nach Matthius, er sei »nicht gekommen, das Gesetz auf-
zulbsen, sondern es zur Vollendung zu fiihren«'s. Beide Aussagen
sind nur dann miteinander vereinbar, wenn das »Abgetane« gleich-
wohl nicht »aufgeldst« ist, oder, mit Hegel gesprochen, wenn es als
das Negierte (»Abgetane«) zugleich auf eine hohere Ebene empor-
gehoben (»zur Vollendung gefiihrt«) und gerade so erhalten worden

5 Wissen und Glauben a.a..O. 433.

16 Philos. d. Religion. a.a..O. 301.

7 G. W. E. Hegel, Heidelberger Enzyklopadie §113, Ausg.Glockner VI, 99-101.
8 Mt 5,17.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 353

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354

»Freiheit« und »Geschichte«

ist. Die dreifache Bedeutung des deutschen Wortes »aufheben«: ne-
gieren, emporheben und aufbewahren, trifft auf das so verstandene
»Gesetz« in ausgezeichnetem MafSe zu.

Fragt man nun, mit Hegel, nach dem Prinzip, aus dem sich die
dialektische Natur sowohl des Geschichtsprozesses als auch des ihm
entsprechenden Denkens ergibt, dann lautet die Antwort: Es ist die
Natur Gottes als Geist (geméfS dem johanneischen Jesuswort »Gott
ist Geist«'?), aber nicht im Sinne leerer Intellektualitit, sondern in
dem neuen Sinne, in dem Gottes Geistnatur erst »im Christentum
offenbargemacht ist«?. Gott ist Geist in seiner vorbehaltlosen
Selbsthingabe, zunichst an den Sohn in seiner Verschiedenheit vom
Vater, dann durch den Sohn an die Welt bis zur volligen Selbst-Ent-
leerung des »Gottestodes« am Kreuz und zur Selbstmitteilung dieses
Geistes an die glaubende Gemeinde?'. Was der Satz »Gott ist Geistg,
so verstanden, bedeutet, ist erst im Kreuzestode Jesu »offenbarge-
macht« worden. Auf solche Weise dient die gesamte dialektische Phi-
losophie Hegels unter Einschluf3 seiner Geist-Metaphysik einer Me-
tamorphose des Denkens, die notwendig ist, »ut non evacuetur
Crux«.

B) Eine kritische Zwischenbilanz

Der soeben gebotenen Skizze der Kreuzestheologie Hegels sind zwei
Fragen vorangestellt worden, die erste im Blick auf 1 Kor 1,17, die
zweite im Blick auf Gal 5,11. Die erste dieser Fragen lautete: Kann
man das Wort vom Kreuz und die Wirklichkeit, die damit gemeint
ist, zum Gegenstand theologischer oder gar philosophischer Argu-
mentation machen, ohne daf3 es dadurch »leer« wird? Auf diese Frage
kann zunichst geantwortet werden: Hegels Philosophie unterliegt
nicht dem Verdacht, das Wort vom Kreuz zu einem inhaltslosen und
damit zugleich wirkungslosen Wort zu machen. Freilich meldet sich
an dieser Stelle ein erstes theologisches Bedenken: Wird das Wort
vom Kreuz, wenn ein Philosoph es sich auf solche Weise aneignet,
nicht doch wieder zu einem Wort der »Menschenweisheit« gemacht?
Und diesem theologischen Bedenken korrespondiert ein philosophi-
sches: Gesetzt, es sei moglich, auf philosophischem Wege zu erken-
nen, daf3 »Gott Geist ist«, und man konne das Wesen des Geistes dar-

19 Joh 4,24.
2 G. W. E Hegel, Philosophie der Geschichte, Ausg.Glockner XI,415.
21 Philos. d. Religion, a.a..O. 3001f.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« — »Person« — »Geschichte«

in sehen, daf3 er sein Wesen nur in der vorbehaltlosen Selbsthingabe
realisieren kann, wird damit nicht ein Wissen beansprucht, das das
Ganze der Geschichte aus ihrem Prinzip begreift und so aufhort, su-
chende »Liebe zur Weisheit« zu sein, und statt dessen zur » Weisheit«
geworden ist? Und geht einer solchermaflen beanspruchten »Weis-
heit« nicht die Beziehung zur vorantreibenden Kraft der »Veritas
semper maior« verloren?

Nun hat Hegel auf diese Frage eine Antwort bereit, und auch sie
stiitzt sich auf biblische Aussagen. Wohl ruft Paulus im Romerbrief
aus: »Wie unerforschlich sind seine [Gottes] Entscheidungen, wie
unaufspiirbar seine Wege!«??. Aber an anderer Stelle gibt der Apostel
selber die Antwort. »Wer unter den Menschen weif3, was des Men-
schen ist, wenn nicht der Geist des Menschen, der in ihm ist? Ebenso
weif3 niemand, was Gottes ist, wenn nicht der Geist Gottes. Wir aber
haben [...] den Geist empfangen, der aus Gott ist«?*. Und wie ein
Echo auf die rhetorische Frage von Rom 11, wer die Tiefen der Gott-
heit erforschen konne, klingt die Antwort im Brief an die Korin-
ther?*: »Der Geist erforscht alles, sogar die Tiefen der Gottheit«.

Nun macht das Selbst-Wissen Gottes auch vor dem Kreuze nicht
Halt. Gott weif3, was das Kreuz »fiir ihn« ist: die uniiberbietbare Ge-
stalt seiner Selbsthingabe, durch die er inmitten der Zeit sein Wesen
offenbar gemacht hat, Geist und deswegen Fihigkeit zur absoluten
Selbsthingabe, also Liebe zu sein. Alle menschliche Kreuzestheolo-
gie, auch und gerade die Hegels, ist darum erst durch jene Geistsen-
dung moglich geworden, die nach Jesu eigenen Worten erst gesche-
hen konnte, als er »hingegangen« war®. Auf diesen Zusammenhang
weist Hegel ausdriicklich hin?. Daraus aber resultiert ein Wechsel-
verhiltnis: Man muf$ »im Geiste« sprechen, wenn man angemessen
vom Kreuz Jesu sprechen will; und man muf8 vom Kreuz Jesu spre-
chen, wenn man die Sendung des Geistes verstehen will. »Geistmeta-
physik« und »Theologia Crucis« schlieflen sich gegenseitig ein.

Daraus zieht Hegel die Folgerung: Wenn die Geistsendung, die
nach Jesu eigener Aussage erst durch seinen Kreuzestod moglich ge-
worden ist, kein blo8 innerkirchliches, sondern ein wahrhaft welt-

2 Rom 11,33.

3 1 Kor 2,111,

4 1 Kor 2,10.

5 Joh 16,7.

6 Philos. d. Geschichte, a.a..O. 417.

[

IS

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 355

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

356

»Freiheit« und »Geschichte«

geschichtliches Ereignis gewesen ist, dann beschrinkt ihre Wirkung
sich nicht auf Gottesdienst und Frommigkeit der Glaubenden, son-
dern hat eine »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« bewirkt,
von der auch das Philosophieren betroffen wird. Auch das philoso-
phische Denken ist, in der weltgeschichtlichen Zeit »nach Pfingstenc,
ein Denken aus der Kraft der Selbstmitteilung Gottes im Geiste ge-
worden; damit aber hat es Anteil gewonnen an der Weise, wie der
Geist Gottes sich im menschlichen Geist zu erkennen gibt. Daraus
ergibt sich zugleich die Antwort auf die erste der eingangs gestellten
Fragen: Verwandelt eine solche Philosophie nicht die Botschaft vom
Kreuz in »Menschenweisheit«? Die Antwort auf diese Frage lautet:
Gott, der »nur durch sich selbst erkannt werden kann« (»Deus non
cognoscitur nisi per seipsumc), hat den Menschen durch die Sendung
des Geistes Anteil an seinem eigenen Selbst-Wissen gegeben, das al-
lein »weif3, was Gottes ist«. Fiir eine »Menschenweisheit«, die mit
der »Weisheit Gottes« konkurrieren oder sich gar gegen sie aufleh-
nen konnte, bleibt innerhalb eines solchen »geistgewirkten Wissens«
kein Raum.

Daraus ergibt sich zugleich eine erste Antwort auf die soeben
vorgebrachte philosophische Einrede: Hegel erhebt in der Tat den
Anspruch, von der »Liebe zur Weisheit« zu dieser selbst tibergegan-
gen zu sein?. Aber er tut dies nicht, wie man ihm oft unterstellt hat,
deswegen, weil er meinte, als Person oder auch als Biirger des nach-
revolutionéren Zeitalters am Ende der Geschichte zu stehen, sondern
weil in Christus die »Fiille der Zeiten« gekommen ist?®, und weil er in
seinem Philosophieren nur dasjenige auf den Begriff bringen will,
was in Christus schon geschehen ist. In diesem Sinne haben auch
die Kirchenviter, auf die Hegel sich gerne beruft, keine Scheu ge-
zeigt, die Botschaft von Christus als die »wahre Philosophie« und
diese als »Weisheit« zu bezeichnen. Freilich wird der Philosoph fra-
gen miissen, ob ihm eine solche theologische Rechtfertigung des An-
spruchs geniigt, von der Philo-Sophia zur Weisheit tibergegangen zu
sein. Denn hier wiederholt sich, philosophisch gewendet, die These
der Theologen, in Christus sei, wenn auch verborgenerweise, die ge-
samte Zeit und Geschichte schon in ihre Fiille gelangt (»die Zeit er-
fillet«). Diese Aussage, so unvermeidlich sie im theologischen Zu-
sammenhang sein mag, ist schon fiir die Theologen angesichts der

7 G. W. E Hegel, Phdnomenologie des Geistes, Ausg. Glockner 1I,14.
% Gal 4,4.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Natur« — »Person« — »Geschichte«

2000 Jahre, die die Geschichte post Christum weitergegangen ist, mit
vielen Problemen belastet. (Welche Schwierigkeiten fiir die Theo-
logie durch die »Verzogerung« der Wiederkunft Christi entstanden
sind, ist bekannt.) Vollends fragwiirdig jedoch wird Hegels Verfah-
ren, aus dieser theologischen These die geschichtsphilosophische Fol-
gerung zu ziehen, alle Ereignisse in der Geschichte, auch die ganz
»profanenc, lielen sich als Explikationen jener einen in Christus ge-
schehenen Offenbarung begreifen, daf3 »Gott Geist sei«, und dafs die-
ser Geist den gesamten Weltlauf bestimme.

Dieser philosophische Einwand verweist auf die zweite der ein-
gangs gestellten theologischen Fragen zuriick: Kann man das Wort
vom Kreuz zum hermeneutischen Prinzip eines Selbst- und Weltver-
standnisses erklaren, ohne daf3 es authért, ein »Skandal« zu sein? Die
Antwort auf diese Frage ist weit weniger eindeutig. Selbst das Wort
vom »Tode Gottes« verliert bei Hegel den Charakter des Skanda-
losen, sofern er diesen Tod als die uniiberbietbare Erscheinungs-
gestalt jener Selbsthingabe in die »Negation seiner selbst« versteht,
die, nach seiner Uberzeugung, das Wesen des Geistes und darum
auch das Wesen Gottes ausmacht. Skandalos ist dieses Wort vom
Kreuz nur fiir die, die nicht zur Einsicht gelangt sind. Und so kinnte
Hegel, auch wenn er diese Bibelstelle nicht zitiert, fiir sich die Selig-
preisung Jesu in Anspruch nehmen: »Selig, wer sich an mir nicht
skandalisiert«?.

An dieser Stelle freilich meldet sich ein zweites philosophisches
Bedenken: Gesetzt, es gebe eine Philosophie, die von einem inmitten
der Zeit schon geschehenen »Eschaton« ausgeht, liegt dann der wah-
re Skandal nicht darin, daf$ der empirisch feststellbare Geschichtsver-
lauf nichts von dem »schon herbeigekommenen Ende« erkennen
l&Bt? Und hat diese Divergenz zwischen eschatologischer Verkiindi-
gung und empirischer Geschichtserfahrung nicht zur Folge, dafs eine
Theorie, die von diesem Ende her das Ganze der Geschichte zu iiber-
blicken meint, sich auf unvermeidliche Weise als »Kind ihrer Zeit«
mit all ihren Befangenheiten und sogar Verblendungen erweist?
Muf3 nicht, um den philosophischen Einwand mit dem theologischen
zu verbinden, eine Theologia Crucis der Tatsache Rechnung tragen,
daf3 der Anspruch des Wortes vom Kreuz, von dem »Sieg« zu spre-
chen, durch den »diese Welt iiberwunden ist«, angesichts der histori-
schen Tatsdchlichkeit der Welt immer wieder und unvermeidlich in

» Mt 11,6, Luk 7,23.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 357

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358

»Freiheit« und »Geschichte«

philosophischer Hinsicht als »Torheit«, in religioser Hinsicht als
»Skandalon« erscheinen? Und muf$ diese Botschaft nicht jedem Ver-
such widerstehen, ihr diesen Charakter der Torheit und des Skandals
zu nehmen, »ut non evacuetur scandalon Crucis«?

3. Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die
Dialektik der Freiheit

a) Zum erreichten Problemstand

Von Hegel muf3te im letzten Abschnitt der hier vorgetragenen Uber-
legungen die Rede sein, weil an thm auf exemplarische Weise die
Impulse beobachtet werden konnen, die von der Theologie ausgingen
und einen Philosophen zur Umgestaltung seiner Begriffe veranlaf3t
haben. Hegel hat wie kein anderer Philosoph den »Charfreitag« ins
Zentrum seiner Aufmerksambkeit geriickt. Damit hat er nicht nur ein
bestimmtes historisches Ereignis, den Tod Jesu, und zugleich dessen
theologische Deutung als »Mors mortis« zum Priifstein seiner Be-
griffsbildung gemacht, sondern damit zugleich ein neues Verstindnis
von der Aufgabe des Begreifens iiberhaupt gewonnen. Begriffe sind
nicht »abstrakte Allgemeinvorstellungen«, die von den historischen
Differenzen abstrahieren; sie sind vielmehr dazu bestimmt, jene in-
nere Dialektik des Wirklichen nachzuzeichnen, kraft derer sich jedes
»Sein« von sich her zur geschichtlichen Entfaltung bestimmt.

Das erdffnete ihm die Moglichkeit, jene relative Ferne gegen-
iiber der Geschichte zu iiberwinden, die dem traditionellen Gebrauch
der Begriffe »Natur« und »Person« eigen ist; und nur wenn diese
Geschichts-Ferne tiberwunden werden kann, ist es moglich, jene kri-
tischen Anfragen zu priifen, die teils von Philosophen, teils von
Theologen an den theologischen Gebrauch dieser Begriffe gerichtet
werden (s.o. S. 308ff.).

Der traditionelle Gebrauch dieser Begriffe wird dieser Anforde-
rung nicht gerecht. Der Begriff der »Natur« (»das Wesen eines Sei-
enden, sofern aus ihm all seine Akte hervorgehen«) scheint dasjenige
an einem Seienden zu benennen, was iiber allen historischen Wandel
erhaben ist. Der Begriff der »Person« aber benennt ein Identifikati-
onsprinzip, das es gestattet, die unterschiedlichsten Weisen des Tuns
und Leidens dem stets gleichen Subjekt zuzuschreiben. So scheint
auch dieser Begriff einen Inhalt zu beschreiben, der von allem histo-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

rischen Wandel unbetroffen bleibt. Beide Begriffe benennen je auf
ihre Art den Moglichkeitsgrund, der aller Verinderung (allen »actus
secundi«) vorausliegt und ebendeshalb nicht selber der Veranderung
unterliegt. Wird daher die Geschichte als der Gesamtzusammenhang
aller Verinderungen verstanden, dann scheint die »Natur« eines Sei-
enden ebenso wie die »Person« eines Menschen auferhalb aller Ge-
schichte zu stehen. Das gilt in ausgezeichnetem Mafle fiir die Natur
Gottes: die Ewigkeit im Unterschied von aller Zeitlichkeit und Ver-
anderlichkeit gilt als das Merkmal des gottlichen Wesens, das in allen
Weisen des gottlichen Handelns seinen Ausdruck findet (Gott han-
delt stets »nach seinem ew’gen Rat«). Und es gilt deshalb in ebenso
ausgezeichnetem MafSe von der gottlichen Person. »Himmel und Er-
de vergehen wie ein Gewand. Du aber bleibst, und Deine Jahre altern
nicht«®. Aber es gilt, wenn auch in anderer Weise, auch vom Men-
schen. So lange er lebt, bleibt er, was er ist (ein Mensch) und derjeni-
ge, der er ist (diese bestimmte Person). Er (oder in traditioneller Aus-
drucksweise: Das an ihm, was sterblich ist) kann untergehen; aber
solange er da ist, kann er nicht aufhéren, ein Mensch zu sein und
diese bestimmte Person zu sein. Alle Verinderung und damit alle
Geschichte bleibt, so scheint es, fiir die Natur und fiir die Person nicht
nur Gottes, sondern auch des Menschen akzidentell.

Nun hat sich an einer fritheren Stelle im hier vorgetragenen
Gedankengang gezeigt: Begriffe der christlichen Theologie miissen
sich dadurch bewihren, dafs sie zu jener »eschatologischen Zeitansa-
ge« beitragen, die im Zentrum der christlichen Verkiindigung steht
(s.0.S. 261 ff.). Deshalb konnte es zweifelhaft erscheinen, ob die Be-
griffe »Natur« und »Person, die in ihrem traditionellen Gebrauch
von allem historisch Veranderlichen absehen, sich fiir eine theologi-
sche Verwendung eignen. Daraus erklrt sich die Zuriickhaltung, mit
der heute nicht wenige Theologen der »metaphysischen Christo-
logie« begegnen, die in ihrem Zentrum auf dem Gebrauch dieser bei-
den Begriffe beruht.

Hegel dagegen gewann durch sein dialektisches Verstindnis von
Begriffen iiberhaupt die Méglichkeit, auch den Begriff der »Natur«
so zu fassen, daf3 er in enge Beziehung zum Begriff der »Geschichte«
trat. Das zeigt sich besonders deutlich an seinem Verstindnis der
»Natur Gottes«. Schon an friiherer Stelle wurde seine Aussage zi-
tiert: »Die Natur Gottes, reiner Geist zu sein, wird dem Menschen

30 Ps 102, 28.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 359

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

360

»Freiheit« und »Geschichte«

in der christlichen Religion offenbar«®'. Und es ist der Tod Jesu, in
welchem Gott sich als Geist, d. h. als zur reinen Selbsthingabe fihig,
erwiesen hat. Durch diese Selbsthingabe Gottes, die im Tode Jesu ge-
schah, wurden auch die, die an Jesus glauben, zu einem »Leben im
Geiste« fahig gemacht. Ort dieses Lebens im Geiste ist die Gemeinde,
der nach der Himnmelfahrt Jesu dieser Geist geschenkt worden ist.
Dies alles aber geschah inmitten der Geschichte, »als die Zeit erfiillet
war«*2. Darum muf3 nicht nur die Natur Gottes in ihrer Beziehung
zur Geschichte gesehen, sondern auch die Natur des Menschen so
verstanden werden, dafd begreiflich wird, wie er inmitten von Zeit
und Geschichte das Geschenk des Geistes empfangen konnte. Nur so
wurde er zum Glied einer Gemeinde der Liebenden — einer Gemein-
de, die dazu bestimmt ist, sich zur Menschheit zu erweitern.

An diesem Beispiel konnte deutlich gemacht werden: Die Chri-
stus-Verkiindigung hat zu denjenigen Impulsen gehort, die auch der
Philosophie zu einer geschirften Sensibilitit fiir das Geschichtliche
verholfen haben. Daraus wird verstandlich, daf$ auch von philosophi-
scher Seite in jiingerer Zeit gegen die traditionelle, geschichtsferne
Verwendung dieser beiden Begriffe Vorbehalte angemeldet werden;
sie scheinen, wenn sie auf den Menschen angewandt werden, eine
»Exterritorialitdt gegentiber der Geschichte« zu behaupten, der ge-
geniiber alle Kontingenzen dieser Geschichte als akzidentell ab-
gewertet werden. Das aber erscheint dem geschirften historischen
Bewuftsein unserer Epoche als eine Illusion. Theologische und phi-
losophische Argumente konvergieren also in der Forderung, die Be-
griffe »Natur« und »Person« kritisch darauthin zu tiberpriifen, ob sie
bei einer geeigneten Weiterentwicklung einem angemessenen Ver-
standnis der Geschichte dienen oder im Wege stehen.

Gerade Hegels Versuch laf3t freilich auch die methodischen Ge-
fahren deutlich werden, die sich aus dem Bemiihen ergeben kionnen,
Inhalte der christlichen Botschaft philosophisch anzueignen: Es han-
delt sich, philosophisch gesehen, um die Gefahr, die Geschichte als die
notwendige Explikation des gottlichen Wesens zu begreifen und so
ihre Kontingenz zum Vergessen zu bringen; und es handelt sich,
theologisch gesehen, um die Gefahr, eine »Weisheit der Logoi«?* zu-
standezubringen, die das Kreuz und vor allem seinen Skandal »ent-

w

! Philosophie der Geschichte, Ausg.Glockner X1, 415.
3 Von Hegel zitiert a.a..O. 410.
3 1 Kor 2,4.

w

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

leeren« wiirde. Um diese Gefahren zu vermeiden, hat es sich als nétig
erwiesen, bei der philosophischen Aneignung der christlichen Bot-
schaft von Hegel abzuweichen. Diese Notwendigkeit ergab sich zu-
nichst aus theologischen Griinden: Das Verhiltnis zwischen einer
Theologia Crucis und der Erfahrung der Geschichte muf§ anders be-
stimmt werden, als dies bei Hegel geschah. Das »Skandalose« des
Kreuzes besteht gerade darin, dafs es als »jetzt« errungener Sieg tiber
den »Fiirsten dieser Welt«3* verkiindet sein will, wihrend es in der
empirischen Realitat des Weltlaufs nicht nur als die »Niederlage« er-
scheint, in der Jesus sich gegeniiber den geistlichen und weltlichen
»Fiirsten« als machtlos erwiesen hat, sondern dariiber hinaus als ein
— dem Augenschein nach - folgenloses Ereignis, iiber das der Gang
der Geschichte unveridndert hinweggeschritten ist. Selbst wer die
Machtlosigkeit Jesu gegeniiber den »Machthabern dieser Welt« als
Folge einer freiwilligen »Selbst-Entleerung« begreift, hat damit das
Ausbleiben empirisch feststellbarer Folgen nicht erkliart. An dieser
Divergenz zwischen der Botschaft vom Kreuz als dem Sieg, kraft des-
sen »der Fiirst dieser Welt jetzt (!) hinausgeworfen« ist, und der Er-
fahrung der Geschichte mufS festgehalten werden, »ut non evacuetur
scandalum Crucis«.

An diesen theologischen Grund aber schliefit sich ein philoso-
phischer an. Gerade Hegels Versuch, den Kreuzestod Jesu und die
Sendung des Geistes in dem Sinne als das Eschaton zu verstehen,
daf3 von ihm her das Ganze der Weltgeschichte auf sein bis dahin
verborgenes Prinzip hin ausgelegt werden kann, muf$ als Warnung
dienen. Es ist nicht moglich, die bleibende Verborgenheit zu tiber-
springen, mit der sich die Herrschaft des gottlichen Geistes iiber die
Geschichte unserem Auge entzieht. Die Deduktion der Welt-
geschichte aus diesem »Prinzip« scheitert an den empirischen Tatsa-
chen — auch wenn man mit Hegel feststellen mag, daf3 dies nicht ge-
gen die These von dieser Weltherrschaft des Geistes, sondern gegen
die Tatsachen spricht. Es ist »desto schlimmer fir die Tatsacheng,
wenn in ihnen von dieser Herrschaft des Geistes so wenig zu spiiren
ist. Aber an der Feststellung, daf3 es auch »post Christum passum et
resuscitatum« derartig »schlimm« um die Tatsachen bestellt ist,
fithrt auch eine noch so subtil ausgearbeitete Kreuzes-Theologie
und Geist-Metaphysik nicht vorbei. Die Weltgeschichte, wie wir sie
erfahren, kann nicht, wie Hegel meinte, als die fortschreitende » Aus-

* Joh 12,13.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 361

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

362

»Freiheit« und »Geschichte«

legung des [gottlichen] Geistes in die Zeit«*® beschrieben werden, der
die Liebe ist.

Man wird also von Hegels Deutung der Geschichte abweichen
miissen. Aber auch ein solcher von Hegel abweichender Versuch
muf3 sich in wichtigen Hinsichten an Hegel messen lassen. Die Be-
griffe, deren ein solcher neuer Versuch sich bedient, werden nicht
weniger dialektischer Natur sein miissen als die Begriffe Hegels: In
theologischer Hinsicht wird es sich nicht um abstrakte Allgemeinvor-
stellungen von der Herrschaft Gottes iiber die Welt handeln, sondern
um konkrete Begriffe von der Geschichte, in der sich aus dem Wech-
selverhiltnis von gottlichem Auftrag, menschlicher Siinde und gott-
licher Gnade die jeweils konkreten Situationen ergeben, in denen das
menschliche Tat-Zeugnis gefordert, aber auch moglich gemacht wird.
Und diese Geschichte selbst muf3 als ein dialektisches Wechselver-
hiltnis von Gottes Ja zur Schopfung, dem Nein der menschlichen
Schuld und des gottlichen Gerichts und der »Negation dieser Negati-
on« durch die gnddige Zuwendung Gottes zu den Siindern beschrie-
ben werden: zu jenen Siindern némlich, die Gott in einer siindhaft
gewordenen Welt zu Zeugen seines Heilswirkens berufen hat. In phi-
losophischer Hinsicht aber wird es sich um Begriffe handeln, in de-
nen die Dialektik der Freiheit zum Ausdruck kommt. Zur Freiheit
namlich gehort es, daB sie sich in der Begegnung mit der Weltwirk-
lichkeit so an das Kontingente binden kann, daf8 dieses fiir das Sub-
jekt wesentlich wird. Nur so kann die dialogische Natur des Subjekts
als das Prinzip aller seiner Akte im Dialog mit der begegnenden
Weltwirklichkeit, vor allem mit fremden freien Subjekten wirksam
und sichtbar werden.

Aus der Kritik an Hegel ergeben sich deswegen kritische Anfra-
gen, die auch an jeden von Hegel abweichenden Versuch gerichtet
werden missen, mit Hilfe dialektischer Begriffe den Zusammenhang
zwischen »Natur«, »Person« und »Freiheit« zu denken: Geschichte
namlich ergibt sich stets aus der freien Aneignung des Kontingenten.
Muf$ aber nicht jeder Versuch, die Geschichte aus der »Natur« — sei
es die Natur Gottes oder des Menschen — dialektisch herzuleiten, da-
zu fithren, »den Anschein des Kontingenten aus der Geschichte zu
entfernen«? Kann die Geschichte, in Ubereinstimmung mit Hegel,
dialektisch gedacht werden, ohne sie dadurch in die notwendige
Selbst-Entfaltung der Natur aufzuheben? Die Antwort auf diese

35 Philos. d. Geschichte, a.a.O. 111.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

Frage hingt davon ab, ob es eine spezifische Dialektik der Freiheit
gibt, die von der Dialektik des Wesens unterschieden und doch zu-
gleich in Beziehung zu ihr gesehen werden kann.

b) Die Dialektik des Wesens und die Dialektik der Freiheit — oder:
Prozefl und Geschichte

Freiheit, so wurde an friiherer Stelle ausgefiihrt, mufs als die Fihig-
keit verstanden werden, sich auf die Kontingenz der eigenen Ge-
schichte einzulassen (s.o0. S. 340ff.). Dies schlieft, so wurde soeben
erginzend gesagt, die Bereitschaft ein, sich in der Begegnung mit
der Weltwirklichkeit so an das Kontingente zu binden, daf3 dieses
fiir das Subjekt wesentlich wird. In dieser freien Bindung an die Kon-
tingenz der Begegnung mit dem Wirklichen und damit an die Kon-
tingenz der eigenen Geschichte liegt der Grund einer spezifischen
Dialektik der Freiheit. Eine so verstandene Dialektik der Freiheit un-
terscheidet sich von derjenigen, die Hegel als das Grundgesetz alles
Wirklichen entdeckt zu haben meinte, vor allem dadurch, daf3 sie
einer anderen Art von Dialektik in deutlicher Unterschiedenheit ge-
geniibertritt: der Dialektik notwendiger Prozesse.
Philosophiehistorisch geht diese Unterscheidung vor allem auf
Schelling zuriick, der im Sinne einer Programmformel den Satz auf-
gestellt hat: »Im Prozef3 ist blofle Notwendigkeit; in der Geschichte
ist Freiheit«*®. Dabei ist das ausgezeichnete Beispiel fiir einen »Pro-
zef3« das innere Leben der Gottheit, christlich gedeutet als der ewige
und aus der Notwendigkeit des gottlichen Wesens sich ergebende
Hervorgang (»Processio«) des Sohnes aus dem Vater und des Geistes
aus beiden. Das ausgezeichnete Beispiel fiir einen freien Akt aber ist
die Erschaffung der Welt und damit der Anfang der Offenbarung
Gottes »nach aufSen« und zugleich der Geschichte?”. Freilich mufs be-
zweifelt werden, ob Schelling selbst an dieser seiner eigenen Unter-
scheidung mit hinlédnglicher Konsequenz festgehalten hat; zu sehr
hat auch er, nicht weniger als Hegel, die Geschichte als Explikation
der innertrinitarischen »Processiones« gedeutet (daher seine an Joa-
chim von Fiore gemahnende Lehre von den drei »Zeitaltern« der Ge-
schichte, die als »Zeit des Vaters, des Sohnes und des Geistes« den
drei gottlichen Personen zugeordnet werden). Es wird zu priifen sein,

36 Schelling, Philosophie der Offenbarung, Ausg. Schréter VI1,395.
7 Vgl. a.a.O. 403.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 363

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

364

»Freiheit« und »Geschichte«

ob eine Theorie, die die Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit
versteht, die geeignete Grundlage dafiir bietet, sowohl Hegels als
auch Schellings Impulse kritisch anzueignen und zugleich deren me-
thodische Schwichen zu vermeiden.

Es gibt, so laf$t sich von Hegel und Schelling lernen, eine Dia-
lektik des Wesens, insofern die Natur jedes Seienden sich in die
Korrelation unterschiedlicher, einander in Selbstindigkeit gegen-
iibertretender Momente entfaltet, die dem »actus essendi« den ener-
getischen Charakter eines Lebensprozesses verleihen. Schon die Na-
tur der unbelebten Materie entfaltet sich in den korrelativen
Gegensatz von Gravitation und Triagheit, durch den die Gestirne in
ihren Bahnen gehalten werden. Ahnliche Korrelationen von Mo-
menten bestimmen den Seinsvollzug der belebten Materie mit der
Scheidung und Zuordnung von »innen« und »auflen«, das Leben
des Bewuf3tseins mit seiner dialektischen Wechselbeziehung von
Wissen und Gewufdtem, aber auch das Leben der Gottheit in der »op-
positio relativa« der gottlichen Personen. Alle diese Formen der Dia-
lektik ergeben sich mit Notwendigkeit aus der Natur des jeweiligen
Seienden und bestimmen deshalb mit gleicher Notwendigkeit den
Ablauf der Prozesse, in denen diese Notwendigkeit sich manifestiert.

Nun gibt es, so liefe sich mit Hegel und gegen Schelling geltend
machen, innerhalb dieser Prozesse eine eigene Art von Freiheit. Die-
se beginnt mit jener allgemeinen Form der Selbstbestimmung, kraft
derer der »actus essendi« von jedem Seienden in unvertretbarer Ei-
gentatigkeit vollzogen wird und, als »actus primus«, auch allen
Fremdeinfliissen die Bedingungen vorzeichnet, unter denen allein
sie in einer Abfolge von »actus secundi« rezipiert werden konnen.
Eine hohere Stufe dieser Selbstbestimmung kennzeichnet die Akte
der Selbstgestaltung und Selbstentfaltung des Lebendigen (»Vita est,
quod ab intra movetur«). Eine weitere Stufe ist die Selbstbestim-
mung des Denkens und Wollens; denn zwar sind es immer die Ge-
genstinde, die »uns zu denken geben« bzw. unser Wollen »moti-
vieren«, also wortlich: »in Bewegung setzen«, aber kein Akt des
Denkens oder Wollens laf3t sich als blofle »Folge« auf den Gegen-
stand als seine »Ursache« zuriickfithren; man muf} schon in unver-
tretbarer Eigentitigkeit selber denken bzw. wollen, wenn wirkliche
Gegenstinde dem Verstande so gegeniibertreten sollen, daf8 sie ihm
»zu denken geben«, und wenn mogliche Gegenstinde dem Willen so
gegeniibertreten sollen, daf3 sie ihn »motivieren«. Schliefslich aber
ist, innerhalb einer christlichen Trinitdtslehre, das Verhiltnis der drei

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

gottlichen Personen untereinander ein in hochstem MafSe freies Ver-
hiltnis der gegenseitigen Selbsthingabe, auch wenn dieses Verhiltnis
sich mit Notwendigkeit aus dem Wesen der Gottheit ergibt.

Aber keine dieser Formen der Freiheit hat — und dies ist mit
Schelling gegen Hegel geltend zu machen — den Charakter der Wahl-
freiheit. So hat, um sogleich den fiir die hier erorterte Problematik
wichtigsten Punkt zu nennen, der gottliche Vater sich nicht in einem
Akt der Wahl dafiir entschieden, zum Vater des gottlichen Sohnes zu
werden, ebensowenig wie der Sohn sich dafiir entschieden hat, »vor
aller Zeit« aus dem Vater geboren zu werden. Wohl aber hat Gott
sich in einem Akt ungendtigter Wahlentscheidung dafiir entschie-
den, die Welt und in ihr den Menschen zu erschaffen, diesem Men-
schen seinerseits die Fihigkeit zu Wahlentscheidungen zu geben und
auf diese Wahlentscheidungen wiederum auf ungendstigte Weise mit
der gottlichen Wahlentscheidung zwischen totendem Gericht und
belebender »Erhaltungsgnade« zu antworten. Die auf solche Weise
zustandekommende Geschichte Gottes mit den Menschen ist nicht,
mit Hegel, so zu verstehen, daf3 die ewigen und notwendigen inner-
trinitarischen Hervorginge sich in die Zeit hinein explizieren. Die
Geschichte bleibt durch das Moment der gottlichen wie der mensch-
lichen Wahlfreiheit von allen Prozessen, auch und gerade den inner-
gottlichen, wesentlich verschieden. Und dieser Unterschied ist, ob-
gleich er von Schelling programmatisch formuliert worden ist, auch
gegen Schellings konkrete Durchfiihrung seiner Geschichts- und Of-
fenbarungsphilosophie zur Geltung zu bringen.

Gerade an dem von Schelling betonten Unterschied zwischen
innertrinitarischen Hervorgingen und der Erschaffung der Welt laf3t
sich exemplarisch ablesen: Der Akt der Wahlentscheidung ist ein
kontingenter Akt, der sich, im Unterschied von den Phasen des »blo-
8en Prozesses«, nicht mit Notwendigkeit aus dem Wesen eines Sei-
enden ergibt. Und was aus ihm folgt, ist eine Reihe weiterer kontin-
genter Ereignisse, die auch aus der einmal gefillten Entscheidung
nicht mit Notwendigkeit hervorgehen. Im hier zunéchst erorterten
Falle, der Erschaffung des Menschen, ergibt sich der freie géttliche
Schopfungs-Akt nicht als notwendige Konsequenz aus dem trinitari-
schen innergottlichen Leben; und aus der freien Entscheidung Gottes,
die Welt zu erschaffen, folgt die Reihe weiterer kontingenter Akte
des Wechselverhaltens zwischen dem Schépfer und seiner Schop-
fung. Dazu gehort an ausgezeichneter Stelle das kontingente Wech-
selverhalten zwischen dem Menschen, der aus eigener Wahlentschei-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 365

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

366

»Freiheit« und »Geschichte«

dung (nicht aus einer Notwendigkeit seines Wesens!) zum Siinder
wurde, und Gott, der in freier Wahlhandlung (nicht aus der Notwen-
digkeit seiner wesenhaften Giite heraus!) nie wieder das Vernich-
tungsgericht einer neuen Sintflut iiber die siindige Menschheit her-
einbrechen lassen will, um in freier Erhaltungsgnade »immer einen
Rest iibrigzubehalten fiir ein groffes Entrinnen«. In den Kontingen-
zen des Geschichtsverlaufs spiegelt sich die Kontingenz der Wahl,
mit der Gott selbst sich dafiir entschieden hat, die Welt in ihrer Ei-
genexistenz und den Menschen in seiner Selbstbestimmung zum
Partner eines dialogischen Verhaltnisses zu machen. Die Dialektik
der gottlichen Freiheit besteht, so verstanden, darin, dafd Welt und
Mensch, die sowohl »an sich« als auch »fiir Gott« kontingent sind
(nicht existieren miifiten und auch fiir Gott nicht notwendige Objek-
te seines Schopfungs- und Erhaltungswillens sind), als von Gott frei
gewihlte Dialogpartner fiir Gott wesentlich werden: Gott will seinem
einmal gefillten Entschluf$ die Treue halten und daher fortan nicht
mehr abseits von der Geschichte existieren, die nun seine Geschichte
mit der Welt und dem Menschen geworden ist.

Ist dieser Unterschied zwischen der Dialektik des Wesens, das
sich in die »oppositio correlativa« von Momenten eines Prozesses
entfaltet, und der Dialektik der Freiheit, die sich in einem kontingen-
ten Akt an die Kontingenzen eines Dialogs mit dem Wirklichen bin-
det, ein fiir alle Mal deutlich gemacht, dann freilich kann und muf3
hinzugefiigt werden: Die Dialektik des Wesens und damit des Pro-
zesses, der sich aus ihm notwendig ergibt, macht die Dialektik der
Freiheit nicht notwendig, wohl aber maéglich. Und entsprechend er-
gibt sich die Geschichte nicht aus dem Prozef3 des sich realisierenden
Wesens (Gottes oder des Menschen); wohl aber kénnte ohne die in-
nere Dynamik und Energetik dieses Prozesses auch keine Geschichte
zustandekommen. Beide Formen der Dialektik, ihre Differenz, aber
auch ihr Zusammenhang, lassen sich angemessen beschreiben, wenn
sie als die Bedingung des Dialogs mit der Wirklichkeit bzw. als dessen
notwendige Gestalt begriffen werden: Die »Dialektik des Wesens«,
kraft derer aus der Natur Gottes und der Menschen der lebendige
Prozef3 ihres Lebens hervorgeht, macht den Dialog mit der Weltwirk-
lichkeit moglich; die Dialektik der Freiheit aber bestimmt die Gestalt,
in der dieser Dialog gefiihrt wird. Nur wenn die Begriffe »Natur«
und »Person« im Sinne dieser doppelten Dialektik gebraucht werden,
sind sie geeignet, auf Gott, aber auch auf den Menschen angewandt
zu werden.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

In seiner theologischen Anwendung bezeichnet der Begriff der
»Natur« jenes eine Prinzip aller Akte der Gottheit, das sich in die
»oppositio correlativa« der drei gottlichen Personen entfaltet. Der
Begriff der »Person« aber bezeichnet die Subjekte dieser innergott-
lichen Gegensatz-Einheit. Innerhalb dieser Korrelation ist fiir jede
der drei gottlichen Personen die Beziehung auf die jeweils andere
wesentlich. Jede gottliche Person ist fiir die jeweils andere das »ihr
wesenhaft zugehorige Andere« oder, mit einer von Hegel geprigten
Kurzformel, »das Andere ihrer selbst«. Auf dieser notwendigen Kor-
relation des Unterschiedenen beruht das innergottliche Leben, das
sich nur als der ewige Dialog der drei Personen vollziehen kann.
Was oben die »Dialektik des Wesens« genannt worden ist, bietet so
den Ansatz zum Verstindnis der Einheit der gottlichen Natur in der
Dreiheit der gottlichen Personen.

Dieses innertrinitarische Leben der Gottheit ist die Bedingung
fiir die ungenotigte Willensentscheidung Gottes, eine Welt zu er-
schaffen. Diese Welt als ganze und jede einzelne Kreatur in der Welt
ist fiir Gott ein Anderes, das ihm nicht wesenhaft zugehort, sondern
zu dem er in Freiheit eine kontingente Beziehung aufnimmt. Die
freie Entscheidung zur Schopfung wird durch das innertrinitarische
Leben zwar moglich gemacht, aber nicht inhaltlich prijudiziert und
ist ihrerseits der Grund fiir die kontingente Ereignisreihe der Ge-
schichte Gottes mit dem Menschen. Nur weil die eine Natur Gottes
sich in der Dreiheit seiner Personen als eine dialogische Natur er-
weist, konnen auch Welt und Mensch, wenn Gott dies in ungenotig-
ter Freiheit will, zum Partner jenes Dialogs mit Gott werden, der
»Geschichte« heifst. Der kontingente Dialog Gottes »nach aufSen«
(mit seiner Schopfung) wird durch den wesensnotwendigen Dialog
»nach innen« (das dialogische Verhiltnis der drei gottlichen Per-
sonen) nicht erzwungen, aber moglich gemacht. Was oben die »Dia-
lektik der Freiheit« genannt wurde, bietet daher den Ansatz fiir eine
Lehre von Schopfung und Heilsgeschichte, die diese nicht (wie bei
den Idealisten) mit dem innertrinitarischen Prozef3 identifiziert, aber
aufzeigen kann, wie das geschichtlich-freie Verhiltnis Gottes zur
Welt durch das (aus der gottlichen Natur heraus) notwendige inner-
gottliche Verhiltnis der drei gottlichen Personen ermoglicht wird.

Gerade weil Gott, christlich verstanden, in sich dreipersonlich
ist, realisiert er seine gottliche Natur in ihrer dialogischen Eigenart,
ohne dazu der Welt und des Menschen zu bediirfen. Traditionell ge-
sprochen: Die Wesens-Aussage »Gott ist die Liebe« schlieft nicht

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 367

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

368

»Freiheit« und »Geschichte«

ein, daf3 er einer Schopfung »bedarf«, um »Gegenstinde seiner Liebe
zu habeng; die drei gottlichen Personen sind sich als solche Gegen-
stinde ihrer Liebe genug. Aber die Wesensaussage »Gott ist die Lie-
be« macht begreiflich, daf3 er, wenn er will, Geschépfe hervorbringen
und zu Gegenstinden seiner Liebe machen kann, um sich dann frei-
lich so an sie zu binden, daf3 ihre Geschichte auch die seine wird. Auf
diesem freien Willen Gottes, sich diese Geschichte seiner Geschopfe
als die seine anzueignen, beruht die Dialektik der gottlichen Freiheit.
Und die »Annahme der Menschennatur« durch den Sohn Gottes
kann als die Hochstform dieser freien Aneignung der kontingenten
Geschichte Gottes mit dem Menschen verstanden werden.

Wird die christliche Trinititslehre so verstanden, dann wird es
moglich, auch philosophisch von ihr zu lernen. Denn diese theologi-
sche Lehre gestattet es, die Eigenart der Geschichte zu begreifen: ein
Dialog zu sein, in dem fiir die Beteiligten das Kontingente wesentlich
wird. Ist ndmlich der Philosoph einmal, veranlaf3t durch die christ-
liche Lehre vom dreieinigen Gott, auf Differenz und Zusammenhang
zwischen der Dialektik des Wesens und der Dialektik der Freiheit
aufmerksam geworden, dann entdeckt er das gleiche Verhiltnis auch
als einen Wesenszug des Menschen, ja aller Seienden wieder. Nur
weil der Mensch, kraft seiner personalen Natur, ein dialogisches We-
sen ist, kann er in freiem Entschlufl in jenen Dialog mit anderen
Menschen, ja auch mit der aulermenschlichen Natur eintreten, in
welchem er deren Anspruch vernimmt und antwortend zur Sprache
bringt. Aber er fiihrt diesen Dialog in ungendétigter Freiheit als Aus-
druck einer Entscheidung, von der es abhingt, an welche Personen,
Sachen und Institutionen er sich so bindet, daf§ deren Kontingenz fiir
ihn wesentlich wird. Der Dialog mit dem Wirklichen, der »Erfah-
rung« heifit, ist nicht notwendig voranschreitender Prozef3, sondern
aus der menschlichen Wahlfreiheit entspringende Geschichte. Aber
diese Geschichte wire nicht moglich, wenn der Mensch nicht seiner
Natur nach und also wesensnotwendig ein dialogisches Wesen wire,
und wenn er nicht in allem Wirklichen, das ihm begegnet, eine An-
rede vernehmen konnte, die ihn zum Dialog einladst.

Derartige Entsprechungen diirfen freilich die »je groflere Diffe-
renz« nicht zum Vergessen bringen, die, nach der Aussage des Vier-
ten Lateran-Konzils, jede Analogie zwischen dem Schépfer und sei-
nen Geschopfen bestimmt. Das menschliche Subjekt ist seiner Natur
nach nicht dreipersonlich. Die »oppositio correlativa«, mit der ihm
diejenige Wirklichikeit gegeniibertritt, mit der er in einen Dialog

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

eintreten kann, ist zwar fiir ihn wesentlich (ohne sie wire er kein
Mensch); aber sie ergibt sich nicht aus diesem Wesen nach einem
Gesetz der Notwendigkeit, sondern ist die Folge eines Aktes gott-
licher Freiheit: Durch Gottes freie Anrede ins Dasein gerufen, voll-
zieht der Mensch seinen »actus primusc, d. h. die ihm wesensgemifle
Tatigkeit seines Lebens, als Antwort auf diese schopferische Anrede
durch Gottes Wort, auch wenn er sich zumeist dessen nicht bewuf3t
ist. Erst dieser dialogische Charakter seines Lebensvollzuges (actus
primus) macht den Menschen zu den vielfiltigen Weisen fihig, in
»sekunddren Akten« auf eine freie, geschichtliche Weise in den Dia-
log mit der Weltwirklichkeit einzutreten.

Wenn also von einer »dialogischen Natur« des Menschen die
Rede sein kann (und nicht nur von gelegentlich, auf akzidentelle
Weise, gefﬁhrten Dialogen in seinem Leben), dann aus einem zwei-
fachen Grunde: Erstens mufs ein dialogischer Charakter des »actus
primus« vorausgesetzt werden, wenn die tatsichlich gefithrten Dia-
loge als dessen »actus secundi« verstanden werden sollen. Anders
ausgedriickt: Der Mensch muf8 auf dialogische Weise sein, wenn er
sich im Verlauf seines Lebens bei wechselnden Gelegenheiten dia-
logisch soll verhalten konnen. Und zweitens kann diese Vorausset-
zung, im Sinne einer postulatorischen Gotteslehre, so gedeutet wer-
den, dafd der Mensch seinem Wesen nach unter Gottes Anrede steht,
dafs also sein »actus essendi, die lebendige Form seines Lebensvoll-
zuges, die Antwort ist, die er auf diese Anrede gibt; nur aufgrund
dieses dialogischen Charakters seiner Existenz ist er fahig, in den An-
spriichen, die die ihm begegnende Weltwirklichkeit an ihn richtet,
die vielfiltigen Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten der einen
Anrede zu entziffern, mit der Gott ihn in Anspruch nimmt und zur
Antwort herausfordert. Gerade im Rahmen einer Theorie, die die Er-
fahrung als einen Dialog mit der Wirklichkeit begreift, benennen die
Gottespostulate die Bedingung, auf der die Moglichkeit der Erfah-
rung beruht. Die dialogische Beziehung des Menschen zu Gott, die
die Natur des Menschen ausmacht, muf vorausgesetzt werden, wenn
die dialogische Beziehung des Menschen zur Erfahrungswelt, die
stets kontingent ist und auf freien Akten des Menschen beruht, be-
griffen werden soll.

Das bedeutet fiir die Begriffe »Natur« und »Person«: In seiner
Anwendung auf den Menschen bezeichnet der Begriff der »Natur«
jenes dialogische Verhiltnis zur Anrede Gottes, das sich als der (zu-
meist verborgen bleibende) Moglichkeitsgrund des Dialogs mit der

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 369

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

370

»Freiheit« und »Geschichte«

Weltwirklichkeit erweist. »Person« aber ist das Subjekt eines Dialogs,
der kraft der Notwendigkeit der menschlichen Natur als eine Abfolge
von Antworten auf den schopferischen Anruf Gottes gefiihrt wird,
und der gerade deswegen im freien, ungendétigten und geschicht-
lichen Dialog mit der Weltwirklichkeit die jeweils konkreten Gestal-
ten dieses gottlichen Anrufs entziffern kann. Die »Dialektik des We-
sens«, kraft derer der Mensch sein eigenes Leben nicht anders
vollziehen kann als dadurch, daf3 er sich dem fiir ihn unverfiigbaren
Anruf Gottes anvertraut, macht die »Dialektik der Freiheit« moglich,
kraft derer er in einer Abfolge freier Entschliisse in dem stets kon-
tingenten Verlauf seiner Begegnungen mit der Weltwirklichkeit im-
mer neu Moglichkeiten seiner Selbstfindung durch Selbsthingabe
entdeckt. Auf solche Weise ist die dialogische Natur des Menschen,
unter Gottes Anrede zu stehen und durch sie zur Antwort gerufen zu
sein, der Moglichkeitsgrund fiir alle Formen jenes Dialogs mit der
Wirklichkeit, der »Erfahrung« heifit. Nur weil der Mensch durch
den gottlichen Schopfungsakt, aus dem er hervorgegangen ist, seiner
Natur nach ein Horender und Antwortender ist, kann er auch in der
Begegnung mit der Weltwirklichkeit die immer neuen Gestalten ent-
decken, wie Gott ihn unter seine Anrede stellt.

Aber weder der Eintritt des Menschen in diesen Dialog der
Weltwirklichkeit noch der Verlauf dieses Dialogs wird durch die dia-
logische Natur des Menschen inhaltlich prijudiziert. Die Erfahrung
bleibt ein kontingent-geschichtlicher Vorgang, der nicht mit der Not-
wendigkeit des Lebensprozesses identifiziert werden darf. Der Akt
der sittlichen Freiheit, in der kontingenten Begegnung mit dem
Weltwirklichen das »Unum Necessarium« zu finden, das dem Men-
schen Selbstfindung durch Selbsthingabe moglich macht, kann, von
seiten des Menschen, als der ausgezeichnete Fall fiir die Dialektik der
Freiheit gelten. Diese besteht darin, daf3 es stets kontingente Inhalte
der Welterfahrung sind, die den Menschen zur Antwort herausfor-
dern, daf3 diese kontingenten Inhalte aber fiir den Menschen zum
»Unum Necessarium« seiner Selbsthingabe werden konnen, wenn
er sich in freier Entscheidung an sie gebunden hat. Man muf3 die
Welt und konkreter: jeweils bestimmte Wirklichkeiten in der Welt
lieben, um sie und ihren jeweils neuen Anspruch als solche Gegen-
wartsgestalt der gottlichen Anrede zu begreifen; und man muf3 in
postulatorischer Hoffnung auf Gott vertrauen, um die Geschichte
des Dialogs mit der Weltwirklichkeit, auch in all ihren unvermuteten
Wendungen und Diskontinuititen, als einen Weg zu begreifen, auf

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

dem das Subjekt gerade dann sich selbst gewinnt, wenn es sich nicht
»festhilt«, sondern bereit ist, sich zu verschenken.

Die Dialektik jenes Prozesses aber, der mit Notwendigkeit aus
der Natur des Menschen entspringt, besteht, so verstanden, darin,
daf3 der Mensch sich selbst nicht findet und begreift, wenn er in blo-
Ber Reflexion um sich selber kreist, sondern nur dann, wenn er sich
an jenes Wort bindet, das er sich nicht selber sagen kann, sondern das
ihm, als fiir ihn unverfiigbare Anrede, durch die Dinge und Men-
schen seiner Erfahrungswelt vermittelt wird. Indem er postulatorisch
in diesem Wort die Anrede Gottes erkennt, gewinnt er gegeniiber
dem Anspruch der Weltwirklichkeit jene Freiheit, die es ihm erlaubt,
in ungendtigten Wahlhandlungen selber die Weise zu bestimmen,
wie er in den »actus secundi« seiner Theorie und Praxis den »actus
primus« seines Dialogs mit dem Schopfer konkretisiert: Er gewinnt
die Inhalte des Dialogs mit dem Schépfer jeweils neu aus den Kon-
tingenzen des Dialogs mit der Weltwirklichkeit, die ihm den An-
spruch Gottes vermittelt. Auch fiir den Menschen also macht jene
dialogische Natur, die die notwendige Gestalt aller menschlichen Ver-
haltensformen bestimmt, die Freiheit der Dialoge mit der Weltwirk-
lichkeit moglich, ohne die Entscheidungen dieser Freiheit inhaltlich
zu prijudizieren.

Was aber den Zusammenhang beider Formen der Dialektik be-
trifft, so kann noch einmal Schelling als Argumentationshelfer die-
nen. An der Stelle, an der er vom Unterschied zwischen Prozef3 und
Geschichte spricht, fahrt er fort: »Die innere Notwendigkeit des Pro-
zesses selbst fiihrt auf einen Punkt, wo alles auf eine freie Tat gestellt
erscheint«’®. Das ist zunichst auf den innertrinitarischen »Prozef3«
und den freien Akt der Schopfung bezogen: Die ewige Zeugung des
Sohnes aus dem Vater fithrt zu der offenen, nur durch Gottes Freiheit
zu entscheidenden Alternative, ob das in Gott gesprochene Wort zu-
gleich das die Welt hervorrufende Schopfungswort werden oder in
rein innergottlicher Ewigkeit verharren soll. Fiir den Menschen wiir-
de das bedeuten: Der Prozef3, in welchem der Mensch dadurch, dafi er
ist, die immer neuen Gestalten seines Lebens hervorbringt, in denen
er Gottes Schopfungswort beantwortet, fithrt zu der offenen, nur
durch seine Freiheit zu entscheidenden Alternative, ob er seine Ant-
wort auf Gottes Schopfungswort nur naturhaft, durch die Energetik
seines Lebens, geben will oder ob er sie geschichtlich und deshalb in

3 Schelling, Philosophie der Offenbarung, a.a.O. 399.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 371

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

372

»Freiheit« und »Geschichte«

Freiheit gibt, indem er im Endlichen und Bedingten dieser Welt die
unbedingte Anrede Gottes erkennt und ergreift. Der Prozef3 des in-
nertrinitarischen Lebens fiihrt auf den »Punkt« des freien Schop-
fungswillens; der Prozefl des individuellen menschlichen Lebens
fithrt auf den »Punkt«, an dem in der frei gewihlten Begegnung mit
der Weltwirklichkeit die Geschichte des Menschen beginnt.

¢) Die Bewihrungsprobe:
Die »Theologia Crucis« als »eschatologische Zeitansage«

In einem friiheren Teil der hier vorgetragenen Uberlegungen ist die
Frage aufgeworfen worden, was die Begriffe »Natur« und »Person«
zur Auslegung der Christusbotschaft beitragen konnen; dabei wur-
den zugleich die Schwierigkeiten deutlich, die einer theologischen
Verwendung dieser Begriffe im Wege stehen (s.0. S. 270-308). An-
schlielend wurde eine Weiterentwicklung dieser Begriffe nach-
gezeichnet, die sich nicht nur aus theologischen, sondern auch aus
innerphilosophischen Griinden als notwendig erwies, und dabei ins-
besondere das Verhiltnis dieser Begriffe zu denen der Freiheit und
der Geschichte neu bestimmt (s.o. S. 308-324). Nun kann die Frage
gestellt werden, ob die auf solche Weise weiterentwickelten Begriffe
der »Natur« und der »Person« geeignet sind, jene Entfremdung ge-
geniiber der Geschichte zu iiberwinden, die dem traditionellen Ge-
brauch dieser Begriffe anhaftete und ihrer theologischen Verwen-
dung am wirksamsten entgegenstand. Davon hangt es ab, ob sie sich
als tauglich erweisen, zur Auslegung von Kreuz und Auferweckung
Jesu beizutragen.

Ehe freilich die Auslegungs-Leistung kritisch beurteilt werden
kann, zu der der Gebrauch der Begriffe »Natur« und »Person« dienen
soll, ist noch einmal die Auslegungs-Aufgabe in Erinnerung zu ru-
fen, um derentwillen in der Theologie von diesen Begriffen Gebrauch
gemacht wird.

a) Die Begriffe »Natur« und »Person« als Interpretamente des
Todes und der Auferweckung Jesu

Begriffe von der »Person« und der »Natur« des Christus sind dazu

bestimmt, die Frage zu beantworten: »Wer ist dieser?«. Diese Frage

aber hat ganz allgemein eine doppelte Bedeutung: Sie zielt auf die

unverwechselbare Identitit dessen, der dem Fragenden vor den Au-

gen steht (Frage nach der Person), aber auch auf die Eigenart seines

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

Lebensvollzuges, die sich in den vielfiltigen Formen seines Tuns und
Leidens ihren Ausdruck verschafft (Frage nach der Natur). In beider-
lei Hinsicht aber ist diese Frage nicht ohne Anlaf. Es sind jeweils
bestimmte beobachtete oder berichtete Weisen des Tuns und Leidens,
an denen sich die Frage nach Person und Natur des betreffenden In-
dividuums entziindet. Das gilt auch, wenn die Frage »Wer ist die-
ser?« speziell im Blick auf Jesus gestellt wird. In den »synoptischen«
Evangelien ist es beispielsweise das Wunder des gestillten Seesturms,
das die Frage veranlaf3t »Wer ist dieser, daf$ ihm sogar der Sturm und
das Wasser gehorchen?«*. Fiir die junge Gemeinde der Christen war
es der Tod und die Auferweckung Jesu, die diese Frage veranlafiten —
niherhin die »Heilsbedeutung« dieser Ereignisse, die den Inhalt der
christlichen Verkiindigung ausmacht. Man konnte, bezogen auf diese
Situation, die Frage so formulieren: »Wer ist dieser, dafs sein Tod und
seine Auferweckung das Heil fiir die Ekklesia Israel und die ganze
Menschheit bewirken?«.

Diese Frage ihrerseits setzt eine bestimmte Situation in der Ge-
schichte der Ekklesia Israel voraus; diese Situation mufdte erlebt wor-
den sein, wenn es sinnvoll erscheinen sollte, von einem »heilbringen-
den Leiden« zu sprechen. Es handelte sich um jene Krisen-Situation
in der Geschichte der Ekklesia Israel, in der die bevorstehende Zer-
storung des Zweiten Tempels sich schon abzeichnete und dadurch
der alten Frage des in der Wiiste s murrenden Volkes« neue Aktuali-
tit verlieh: Sind die Viter nur deswegen aus dem Sklavenhaus Agyp-
ten gefithrt worden, damit die S6hne und Tochter »in der Wiiste ver-
dursten« oder in anderen Sklavenhdusern zugrundegehen*? In
dieser Situation hatte die Uberzeugung an Glaubwiirdigkeit gewon-
nen, in neuen Leiden neuer Generationen werde die Berufung des
Volkes deutlich, der »leidende Gottesknecht« zu sein, der die Gott-
Entfremdung der ganzen Welt stellvertretend durchleidet und da-
durch iiberwindet. Die Frage lautete dann: Worauf kann die zweifa-
che Hoffnung sich griinden, daf3 Israel die Gott-Entfremdung der
Welt nicht nur stellvertretend durchleidet, sondern damit zugleich
wirksam iiberwindet, und daf3 auch die, fiir die in den Krisen der Ge-
schichte Israels kein »Weg des Entrinnens« offenstand, nicht aus der
gottlichen Erwéhlung herausgefallen sind? Und die Antwort der
christlichen Glaubensboten lautete: Nur die »Auslosung« durch den

3 Mk 4,41 und Parallelen.
4 Vgl. Ex 16,3 und 17,3.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 373

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

374

»Freiheit« und »Geschichte«

Tod des neuen Osterlamms ist zugleich der Grund der Gewifsheit,
daf3 nicht nur fiir den Einen, sondern auch fiir die Vielen das stell-
vertretende Leiden einen wirksamen Dienst an dem Sieg Gottes tiber
»diese Weltzeit« darstelle.

Erst mit diesem Sieg kommt die Herausfithrung des erwihlten
Volkes aus Agypten (und aus allen weiteren Sklavenhiusern, in die
dieses Volk im Verlauf seiner Geschichte geraten ist!) in ihre »Fiille«.
Jene allgemeine Gott-Entfremdung der Welt, die Israel als gegeben
erfuhr und die die Rede von der »Erwihlung« eines »Sondergutes«
erst verstandlich macht, aber auch die Botschaft von jenem Neu-An-
fang, der mit dieser Erwéhlung gesetzt sei und der sich darin voll-
enden sollte, daf3 dieses Volk »zum Segen fiir alle Sippen des Erd-
bodens« werde, erweisen sich riickschauend als Momente eines
gottlichen »Ratschlusses«, der in einer bestimmten Phase dieser Ge-
schichte das Leiden des Gottesknechts zum Dienst am Heil der Vol-
ker werden lief3*'. Das »Jetzt« des im Kreuzesleiden Jesu errungenen
Sieges tiber »diese Welt« und ihren »Fiirsten« ist deshalb das »escha-
tologische Jetzt«, in dem die gesamte Geschichte zu ihrer Fiille
kommt. Und die Botschaft von diesem Sieg muf als »eschatologische
Zeitansage« verstanden werden (s.o. S. 270).

Wenn nun die Begriffe »Natur« und »Person«, angewandt auf
Jesus, die Botschaft von Kreuz und Auferstehung Jesu auslegen sol-
len, miissen sie sich als Mittel dieser »eschatologischen Zeitansage«
bewdhren. Erst in diesem Kontext gewinnt die Frage nach Person und
Natur des Christus ihre konkrete Bedeutung: Wer ist dieser, wenn
sein Tod, als »Schlachtung des neuen Passah-Lammes, der Sieg tiber
diese Welt und ihren »Fiirsten« sein soll? An der auf solche Weise
konkretisierten Frage sind alle theologischen Begriffe von Person
und Natur des Christus zu messen.

B) Die »Theologia Crucis« — inhaltliche und formale Bedeutung

Der Ausdruck »Theologia Crucis« wird in zweifacher Bedeutung ge-
braucht. Er gibt einerseits ein Thema an, das, so wichtig es ist, andere
Themen theologischer Reflexion neben sich hat. In diesem Sinne gibt
es »neben« der Kreuzes-Theologie auch eine Schopfungslehre oder
eine theologische Anthropologie oder eine »Lehre von den letzten
Dingen«. Sodann aber bezeichnet der Ausdruck »Theologia Crucis«
eine Form, Theologie zu treiben, die auf alle Themen der Theologie

4 Vgl. das Bekenntnis der »Kénige der Volker« Jes 53.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

angewandt werden kann und muf}. Wenn eine so verstandene »Theo-
logia Crucis« etwas aufier sich hat, dann nicht ein anderes Sachgebiet,
sondern eine andere Weise theologischen Denkens, vor allem jene
»Theologia Gloriae«, vor der Martin Luther gewarnt hat: eine Theo-
logie, die sich nicht selber unter das Gericht des Kreuzes stellt, son-
dern so vorgetragen wird, als vermittle sie ein Wissen von gottlichen
Dingen, das tiber alle Krisis der von Gott gerichteten Menschenweis-
heit erhaben ist. Dabei hingen beide Bedeutungen des Ausdrucks
»Theologia Crucis« untereinander zusammen. Im Blick auf das
Kreuz Jesu als einen besonderen Inhalt theologischen Nachdenkens
entsteht eine »Forma Mentis, die auch die Behandlung aller anderen
theologischen Themen bestimmt. Wer einmal iiber das Kreuz Jesu so
gesprochen hat, daf3 er weif3, was er dabei tut, wird auch tber alle
anderen theologischen Themen auf verdnderte Weise sprechen. So
wird die angemessene inhaltliche Auslegung der Kreuzesbotschaft
zur Bewihrungsprobe fiir die Form theologischen Denkens und
Sprechens tiberhaupt.

Von Hegel aber laf3t sich lernen, daf3 die Auslegung des »Char-
freitag« die Bewdhrungsprobe nicht nur theologischer, sondern auch
philosophischer Begriffe darstellt; denn hier muf3 sich zeigen, ob die-
se Begriffe die Entfremdung gegeniiber der Geschichte wirklich tiber-
wunden haben. Die Aufforderung des Apostels »Lasset euch umge-
stalten zur Neuheit des Denkens« hat sich hier auch philosophisch als
fruchtbar erwiesen. Vom Zeugnis des Glaubens, das vom heilbrin-
genden Tode Jesu spricht, ist ein Impuls ausgegangen, der auch das
philosophische Denken zu einer Umgestaltung genotigt und gerade
dadurch auf neue Weise zur Erfiillung seiner eigenen Aufgabe fihig
gemacht hat. Eine tiber Hegel hinausgehende Reflexion aber hat
deutlich gemacht, welche zweifache Form von Dialektik alle Begriffe
und Aussagen bestimmen muf3, wenn ein angemessenes Verstindnis
der Geschichte zustandekommen soll; und auch fiir diese iiber Hegel
hinausgehende Reflexion wird die »Theologia Crucis« zur Bewih-
rungsprobe: Begriffe und Aussagen, die sich nicht als tauglich erwei-
sen, den Kreuzestod Jesu als einen unverwechselbaren Inhalt der re-
ligiosen Verkiindigung auszulegen, sind auch ihrer Form nach nicht
tauglich, zu einem angemessenen Verstindnis der Geschichte bei-
zutragen.

Freilich wird man hinzufiigen miissen: Die Botschaft vom Kreuz
wird diesen vorantreibenden, das Denken »zur Neuheit umgestalten-
den« Impuls nur dann austiben kénnen, wenn man »ihr Skandalon

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 375

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

376

»Freiheit« und »Geschichte«

nicht wegschafft«*. Sie gewinnt und behilt aber den Charakter des
Skandals nur im Kontext einer bestimmten Geschichte, der Ge-
schichte Israels, das sich als der »erwihlte Knecht« weif3, dessen Un-
tergang auch dem gottlichen Heilswillen sein Werkzeug entziehen
und die Welt an die Herrschaft der Gotzen ausliefern wiirde. Nur so
verstanden war die Zerstorung Jerusalems, nur so verstanden ist auch
der Kreuzestod Jesu der Fallstein, »an dem viele zu Fall kommen und
viele wieder aufstehen«*. Die gesamte Geschichte Israels war jene
»Schule der Erfahrung«, in der jene »Forma Mentis« entstehen
konnte, in der gewisse Ereignisse als zunichst niederwerfendes und
sodann das gesamte Denken verwandelndes Skandalon erfahren wur-
den. Und nur in dieser Schule der Erfahrung konnte gelernt werden,
auch das Kreuz Jesu als Skandalon zu erfahren und durch die Frage
»Wer ist dieser?« nach einer Deutung dieses Skandals zu suchen.

Begriffe, so wurde in den einleitenden Uberlegungen zur Me-
thode einer »metaphysischen Christologie« gesagt, dienen dazu, die
blofe subjektive Betroffenheit durch gewisse Inhalte des Erlebens in
Inhalte entscheidbarer Fragen der Deutung zu iibersetzen (s.o.
S. 257 ff.). Derartige Fragen geben jenem Kontext seine Struktur, in
den diese Inhalte des Erlebens eingetragen werden miissen, um in
Erfahrungen transformiert zu werden. Dieser Kontext aber erweist
sich als variabel, nicht weil der Gebrauch von Begriffen willkiirlich
verandert wiirde, sondern weil der vorantreibende Anspruch des
Wirklichen immer wieder eine Umgestaltung der Fragestellungen
und Begriffe erzwingt. Darum ist die Kontinuitdt des Dialogs, der
mit dem Wirklichen und seinem Anspruch gefiihrt wird, die Bedin-
gung dafiir, den einmal vernommenen Anspruch des Wirklichen
nicht aus dem Bewuf3tsein zu verlieren, aber seinem vorantreibenden
Anspruch durch eine »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« und
damit durch eine Weiterentwicklung von Fragen und Begriffen zu
entsprechen. Fragen »themengerecht« stellen heifSt: sie auf jenen
Anspruch des Wirklichen beziehen, der das Thema dieses Dialogs
war und bleiben soll. Wer sich Fragen (und damit Begriffe) zueigen
machen will, die er in iiberlieferten Zeugnissen vorfindet, tritt in die
Geschichte dieses Dialogs ein, den andere vor ihm gefiihrt haben und
den er fortfithren will und soll.

Das bedeutet im hier erorterten Zusammenhang: Die Geschich-

2 Gal 5,11.
4 Luk2,34.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

te Israels und speziell die sich abzeichnende Krise des Zweiten Tem-
pels waren nicht austauschbare Anlisse, um die Frage »Wer ist die-
ser?« themengerecht zu stellen, sondern die Bedingung, unter der
allein diese Frage ihre spezifische Bedeutung gewann und unter der
auch die Begriffe, in denen diese Frage ausgelegt wird, davor bewahrt
bleiben konnten, ihre Bedeutung zu verlieren und zu leeren Wort-
hiilsen zu werden. Darum ist auch die »eschatologische Zeitansage«
nicht eine Weise neben anderen, wie diese Frage beantwortet werden
kann, sondern die Bedingung dafiir, die Frage »Wer ist dieser?« the-
mengerecht zu beantworten. Deswegen wurde es auch den »Heiden«
— seien sie Proselyten, die sich dem Judentum zuwandten, seien es
»Heidenchristen« — nicht erspart, in diese Schule der Erfahrung zu
gehen. Die Glaubenszeugnisse der gesamten Geschichte Israels, »Ge-
setz und Propheten«, wurden nicht, wie Marcion dies vorgeschlagen
hat, aus der Bibel der Christen entfernt, sondern blieben deren un-
entbehrlicher Bestandteil. Nur wer von diesen Zeugnissen lernt, wird
fahig, die Botschaft vom Kreuz zu verstehen oder auch nur die the-
mengerechten Fragen zu stellen, die zu einem solchen Verstindnis
fiihren konnen.

Darum bleiben auch alle theologischen Begriffe daran zu mes-
sen, ob sie geeignet sind, Jesu Kreuz und Auferweckung im Kontext
dieser Geschichte auszulegen. Nun aber hat sich gezeigt: Darin liegt
nicht nur eine Bewihrungsprobe fiir theologische, sondern auch fiir
philosophische Begriffe. Die kritische Funktion dieser Bewihrungs-
probe tritt besonders deutlich hervor, wenn philosophische Begriffe
darauthin gepriift werden sollen, ob sie der Form theologischen Den-
kens angemessen sind und daher im theologischen Zusammenhang
verwendet werden konnen. Das gilt auch fiir die Begriffe »Person«
und »Natur, sei es in ihrem traditionellen, sei es in einem philoso-
phisch weiterentwickelten Verstindnis. Eine Bedingung dafiir, daf3
diese Bewihrungsprobe gelingt, ist schon an friiherer Stelle erwihnt
worden: Begriffe, die ein angemessenes Verstindnis der Kreuzesbot-
schaft zum Ausdruck bringen sollen, miissen ihrer Form nach ein fiir
sie konstitutives Verhiltnis zur Geschichte erkennen lassen; nur so
konnen sie dazu beitragen, den Tod Jesu als jenes Ereignis auszule-
gen, in welchem die Geschichte Israels, ja die Geschichte der gesam-
ten Menschheit zu ihrer Fiille gelangt. Darum mufS sich gerade bei
dem Versuch, solche Begriffe theologisch »anzuwenden, jeweils erst
herausstellen, ob sie, auch als rein philosophische Begriffe, eine Mog-
lichkeit er6ffnen, ein angemessenes Verhiltnis des philosophischen

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 377

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

378

»Freiheit« und »Geschichte«

Denkens zur Geschichte zu vermitteln. Im vorigen Abschnitt der hier
vorgetragenen Uberlegungen ist deutlich geworden, wie ein Begriff
beschaffen sein muf3, um diese Bedingung zu erfiillen: Er muf8 seiner
Form nach durch jene doppelte Dialektik bestimmt sein, die soeben
die »Dialektik des Wesens und des aus ihm hervorgehenden Prozes-
ses« und die »Dialektik der Freiheit und der aus ihr entspringenden
Geschichte« genannt worden sind (s. 0. S. 363 {f.).

y) Eine Anwendung auf die Begriffe »Natur« und »Person«

Das Gesagte trifft, wie sich gezeigt hat, auch auf die Begriffe zu, die
angeben wollen, wer Jesus ist und was Jesus ist, also fiir Begriffe, die
seine Person und seine Natur beschreiben sollen. Der Begriff der Per-
son als eines »Wesens, das zur Geschichte fahig ist«, und der Begriff
jener »Natur«, durch die ein personales Wesen zum Eintritt in den
geschichtlichen Dialog mit der Weltwirklichkeit fihig ist, haben sich
in dem erwiihnten doppelten Sinne als dialektische Begriffe erwiesen;
denn der Begriff der »Person« schliefst die Fahigkeit ein, sich an das
Fremde und Kontingente hinzugeben und es so als wesentliches Mo-
ment der eigenen Geschichte anzueignen; der Begriff der »Natur«
aber bestimmt den Seinsvollzug eines solchen Seienden als ein not-
wendig dialogisches Geschehen, in welchem der schopferische Anruf
Gottes durch den lebendigen Selbstvollzug des Angerufenen beant-
wortet wird und so den notwendigen Prozef3 des Lebens aus sich her-
vortreibt; handelt es sich dabei um die Natur eines personalen We-
sens, dann ist dieser notwendige Lebensprozefd von solcher Art, daf3
er den freien Akt des Eintritts in konkrete Weisen des Dialogs mit der
Weltwirklichkeit méglich macht, aber nicht erzwingt. An dieses er-
reichte Ergebnis schlieSt sich, im Rahmen einer philosophischen Ein-
ibung in die Christologie, die Frage an: In welcher Weise bewihren
sich Begriffe von dieser zweifach dialektischen Form, wenn sie dazu
dienen sollen, den besonderen Inhalt der Botschaft von Jesu Tod und
Auferweckung auszulegen?

Eine erste Antwort lautet: Was soeben als »Dialektik des We-
sens« und »Dialektik der Freiheit« beschrieben worden ist, gibt in
der Tat die Bedingung an, unter der diejenigen Begriffe themenge-
recht gebraucht werden konnen, derer sich die Theologie bedient,
um eine Christologie und Trinitédtslehre zu entwickeln. Denn wenn
die Christologie die Person Jesu mit der »Zweiten Person der Gott-
heit« gleichsetzt, dann deutet sie jenen Dialog, der den »actus essen-
di« dieser Person bestimmt, nicht priméar als den Dialog zwischen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

dem gottlichen Schopfungswort und dem als Antwort verstandenen
Lebensvollzug eines Geschopfs, sondern als den ewigen lebenschaf-
fenden Dialog innerhalb der drei-personlichen Gottheit. Dieser Dia-
log wird mit Notwendigkeit gefiihrt und entspringt der einen gott-
lichen Natur, die sich in jenen Prozefs entfaltet, in welchem der Sohn
aus dem Vater, der Geist aus beiden hervorgeht. Die Person Jesu, ver-
standen als »Zweite Person der Gottheit« ist nur aus jener dialogi-
schen Natur Gottes zu verstehen, die sich in einer ihr immanenten
Dialektik zu den innertrinitarischen »Hervorgingen« (Processiones)
entfaltet. Aber diese »Dialektik des Wesens« macht die »Dialektik
der Freiheit« moglich, kraft welcher der Sohn in freiem Gehorsam
bereit ist, den geschaffenen »Leib« eines Menschen (und damit die
»Menschennatur«) anzunehmen und sich den Kontingenzen einer
menschlich-innerweltlichen Geschichte auszuliefern. »Einen Leib
hast du mir bereitet, siche, ich komme, deinen Willen zu tun«*:.
Auf solche Weise geht aus der dialogischen Natur der gottlichen Per-
sonen auch ihre Fihigkeit zu jenem Akt der ungenétigten Freiheit
hervor, durch die der Sohn sich die kontingenten Bedingungen eines
Menschenlebens und die kontingenten Begegnungen mit Menschen
einer bestimmten historischen Situation als seine Geschichte zueigen
macht — einer Geschichte, die zuletzt in den tédlichen Konflikt mit
den geistlichen und weltlichen Autorititen seiner Zeit gefiihrt hat.
Der Tod Jesu ist so die letzte Bewidhrungsprobe eines freien, ge-
schichtlichen Gehorsams gegen den Vater; und dieser freie Gehorsam
Jesu als eines zum Tode bereiten Menschen ist seinerseits in jener
Wesens-Einheit mit dem Vater begriindet, in der die Person Jesu sich
als die zweite Person der einen Gottheit erweist, die ihren »actus es-
sendi« ausschliefllich im Dialog mit dem Vater vollzieht. Nur aus
seiner »gottlichen Natur« und aus deren dialogischer Eigenart kann
jene Freiheit entspringen, kraft derer die » Annahme der Menschen-
natur« und mit ihr der Sterblichkeit ein Akt des ungendotigten Gehor-
sams ist, der sich im Kreuzestode Jesu vollendet: »gehorsam gewor-
den bis zum Tode, zum Tode aber am Kreuze«*.

Doch muf8 die weiterfithrende Frage gestellt werden, ob damit
jene Auslegungsaufgabe schon erfiillt ist, um derentwillen die Frage
»Wer ist der Christus?« urspriinglich gestellt worden war und deren

“ Hebr. 10,5.
4 Phil 2,8.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 379

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

380

»Freiheit« und »Geschichte«

konkreter Inhalt soeben noch einmal in Erinnerung gerufen worden
ist: die Aufgabe, den Tod Jesu in seiner Heilsbedeutung fiir die Ekkle-
sia Israel und fiir die ganze Menschheit begreiflich zu machen. Pra-
ziser gefragt: Die Christologie, wie sie in der christlichen Lehrtradi-
tion entwickelt und von den frithchristlichen Konzilien als
verbindlich erklart wurde, bezeichnet die Person des Gekreuzigten
als identisch mit der »zweiten Person der Gottheit«; und sie begreift
das » Aktprinzip, aus dem all sein Tun und Leiden hervorgeht, einer-
seits als die wesenhaft dialogische Natur des dreipersonlichen Gottes,
andererseits als die von ihm freiwillig angenommene Menschen-
natur. Was trigt eine solche Christologie dazu bei, den Kreuzestod
Jesu als jenen »Sieg iiber diese Welt« verstindlich zu machen, der
auch dem gemeinschaftlichen Leiden des Volkes die Kraft verleiht,
die Gott-Ferne der Welt nicht nur anzuzeigen, sondern wirksam zu
iiberwinden? Was tragen niherhin die Begriffe »Person« und »Na-
turg, angewandt auf den »leidenden Gottesknecht«, dazu bei, diesen
Ubergang vom stellvertretenden zum befreienden Leiden verstind-
lich zu machen?

Beriicksichtigt man die soeben beschriebene »doppelte Dialek-
tik« dieser Begriffe, dann kann auf diese Frage geantwortet werden:
Was zunichst die »Dialektik der Freiheit« betrifft, so duflert sie sich
nicht nur allgemein darin, daf8 der ewige Sohn Gottes, gerade in der
Souverinitit seiner gottlichen Natur, fihig war, die Natur des Men-
schen (und damit die Sterblichkeit) anzunehmen, sondern konkret
darin, daf3 er sich in Freiheit entschlief3en konnte, ein Glied der israe-
litischen Uberlieferungsgemeinschaft zu werden — und dies just zu
dem Zeitpunkt, zu dem diese in ihre entscheidende Krise gefiihrt
wurde. Nicht nur die Menschennatur im Allgemeinen, sondern das
Menschsein in der konkreten Gestalt des Judeseins in der Spitphase
des Zweiten Tempels war die spezifische Weise lebendigen Lebens-
vollzuges, die in allen konkreten Formen von Jesu Handeln und Lei-
den ihren Ausdruck fand. Dieses Jude-Sein Jesu ist kein akzidenteller
Zusatz zu seinem essentiellen Menschsein, sondern die Bedingung
dafiir, daf3 der Heilsratschlufl Gottes, der mit der Erwéhlung der Vi-
ter begann und darauf abzielte, die Gott-Entfremdung der ganzen
Welt zu iiberwinden, in diesem konkreten Menschen zu seiner Fiille
gelangte. Diese historisch konkrete Gestalt, Jude zu sein, war seine in
gottlicher Freiheit gewihlte Lebensform. Darum fand die souverine
Freiheit Gottes auch noch in der Machtlosigkeit ihren Ausdruck, die
dieser eine Gottesknecht gewihlt hatte, um sich das Schicksal des

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

Volkes zueigen zu machen, das die leidvolle Berufung zur gemein-
schaftlichen Lebensform des Gottesknechts erfahren mufte.

Und nur weil auch noch diese Machtlosigkeit Ausdruck der gott-
lichen Freiheit war, konnte sie das unterscheidende Kennzeichen der
gottlichen Freiheit an sich tragen: mitten in der Zeit den gottlich ge-
wirkten Neubeginn aller Dinge gegenwiirtig zu setzen. An fritherer
Stelle war davon die Rede, daf3 die religiose Erfahrung dem, der sie
macht, eine »Zeitgenossenschaft mit den Urspriingen« vermittelt
und deshalb nur durch die Erzihlung von dem, was »im Anfang ge-
schah«, angemessen ausgelegt werden kann. In der religiosen Erfah-
rung begegnet der, der sie macht, jener »numinosen Willensmachtg,
die jene offenen Alternativen von Heil und Unbheil, die der Weltwirk-
lichkeit von ihren Urspriingen an eingestiftet sind, in ungenétigter
Freiheit entschieden hat. Der Augenblick der religiosen Erfahrung
ist der Augenblick, in dem diese ur-anfingliche Entscheidung in im-
mer neuer Gestalt wirksam wiederkehrt und damit fiir den Men-
schen erst offenbar wird. Das gilt auch fiir die besondere Erfahrung,
die die Jiinger in der Begegnung mit dem Auferstandenen gemacht
haben. Sie erfuhren dieses Ereignis als Offenbarwerden des »gehei-
men Ratschlusses, der seit ewigen Zeiten verborgen war in Gott«*.
Was aber hier als die vor aller Zeit gefalSte Entscheidung Gottes of-
fenbar wurde, ist die paradox erscheinende Einheit von Gottes Zorn
und Gnade: von Gottes richtendem Zorn tiber eine Welt von Gotzen-
dienern und von Gottes Gnade, die inmitten dieses Gerichts »dem All
in Christus ein neues Haupt« und damit dem zerfallenen Haus Got-
tes seinen »neuen Schlufstein« geben will¥’. Géttliche Freiheit ist
stets welt-stiftende Freiheit; und wo sie inmitten der Zeit neu in Er-
scheinung tritt, ist sie auf radikale Weise welt-erneuernde Freiheit.
Wenn daher in der »Annahme der Menschennatur« die gottliche
Freiheit des Sohnes zum Ausdruck kam, hat der ungenétigte Eintritt
in die Kontingenzen der menschlichen Geschichte — auch und vor
allem in die Geschichte der Ekklesia Israel zum Zeitpunkt ihrer Krisis
— den Charakter jener Erneuerung der Welt aus ihren Urspriingen,
der das Kennzeichen jedes theophantischen Ereignisses ist.

Von hier aus kann auch angegeben werden, was jene »Dialektik
des Wesens« bedeutet, die die soeben skizzierte »Dialektik der Frei-

4 Eph 1,9, vgl. Rom 16,25.
47 So der bewuft doppeldeutige Gebrauch des Verbums »anakephalaiotisthai« Eph.
1,10.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 381

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

382

»Freiheit« und »Geschichte«

heit« nicht erzwang, aber moglich machte. Jenes gottliche Wesen, das
sich in einem notwendigen Prozef$ zur Dreipersonlichkeit entfaltet,
hat den Charakter eines ewigen Dialogs, der aller dialogischen Wech-
selbeziehung zwischen Gott und seinen Geschipfen ermdglichend
vorausliegt. Nur weil Gottes »Lebensvollzug« (actus primus) immer
schon und mit Notwendigkeit dialogisch ist, kann der Bezug Gottes
zu seinen Geschopfen sich in der Weise eines ungenotigten Dialogs
zur Geschichte Gottes mit der Welt und vor allem mit den Menschen
entfalten. Nur weil der innergéttliche Dialog den Charakter der vor-
behaltlosen Hingabe hat, in welcher der Vater dem Sohn »alles gege-
ben hat, was sein ist«, und der Sohn antwortend sich selbst in vor-
behaltlosem Gehorsam dem Vater iibergibt, kann der ungenétigte
und also kontingente Dialog, den der Sohn, in die Geschichte eintre-
tend, mit den Geschopfen fiihrt, auch seinerseits den Charakter einer
freien und vorbehaltlosen Selbsthingabe gewinnen. Nur weil die dia-
logische Natur der Gottheit sich im innertrinitarischen Dialog voll-
standig realisiert und daher des historischen Dialogs mit der Kreatur
nicht bedarf, kann keine Stinde, durch die die Kreatur sich der gott-
lichen Anrede verweigert, der Realisierung des gottlichen Wesens
Abbruch tun; und nur deshalb ist der ungenétigt freie Akt Gottes
moglich, auch in den Dialog mit einer ihm entfremdeten Welt der
Verehrer fremder Gotter einzutreten. Nur aufgrund dieser Unabhan-
gigkeit des inneren Lebens der Gottheit von der Geschichte der
Schopfung und von deren Verirrungen braucht dieser Dialog Gottes
mit der ihm entfremdeten Welt sein letztes Wort nicht im vernich-
tenden Wort des Gerichts zu finden, sondern kann, wenn Gott will,
sich im Sieg iiber die Michte vollenden, die diese Gott-Entfremdung
bewirken. Diese Reihe der Ermoglichungen aber hat ein letztes Glied:
Nur weil der innere Dialog der dreipersonlichen Gottheit auflerhalb
aller Zeitbestimmung gefiihrt wird, kann der geschichtliche Dialog,
den Gott mit seinen Geschopfen fiihrt, diese zu »Zeitgenossen der
absoluten Urspriinge« machen und so auch eine gott-entfremdete
Welt aus diesen ihren Urspriingen erneuern. Dabei sei an dieser Stel-
le noch einmal betont: Die soeben mehrfach verwendete Formulie-
rung »Nur weil ... kann« driickt keine Notwendigkeit aus, mit der
der geschichtliche Dialog Gottes mit seiner Kreatur aus dem ewigen
und notwendigen innertrinitarischen Dialog hervorginge, wohl aber
das Verhiltnis eines Moglichkeitsgrundes zu dem, was durch diesen
Grund erméglicht, aber nicht erzwungen wird.

In diesen Zusammenhang ist auch die Menschwerdung des gott-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit

lichen Wortes einzuordnen, die in der historisch konkreten Gestalt
seiner »Jude-Werdung« geschehen ist: Weil die wesenhafte Autarkie
Gottes, dessen dialogische Natur sich in seinem dreipersonlichen Le-
ben vollstindig realisiert, die ungendtigten Akte des geschichtlichen
Dialogs mit einer gott-entfremdeten Welt moglich macht, kann der
freie Akt des gottlichen Logos, Menschennatur anzunehmen, sich in
der konkreten Weise vollziehen, daf8 er zum Glied desjenigen Volkes
wird, das diese Gott-Entfremdung der Welt auf spezifische Weise
stellvertretend durchleidet. Dann aber wird diese konkrete Weise
der »Menschwerdung des Wortes, der Eintritt in die Geschichte Is-
raels, zugleich das charakteristische Merkmal der Parousia der Gott-
heit an sich tragen: die Erneuerung der Welt aus ihren Urspriingen.
Die Menschwerdung des Wortes in der Gestalt seiner Teilhabe am
Schicksal des leidenden Gottesknechts wird dieses aus einem blofs
stellvertretend durchlittenen zu einem heilbringenden Leiden wer-
den lassen. Oder kurz: Nur weil Jesus die Berufung des Volkes, in
einer bestimmten Phase seiner Geschichte der leidende Gottesknecht
zu sein, aus einer Freiheit heraus angenommen hat, die ihrerseits in
der Autarkie des gottlichen Wesens griindet, konnte er diese Beru-
fung des Volkes zu ihrer Fiille fiihren, »ein Segen fiir alle Sippen
des Erdbodens« zu sein. Im Aufweis dieser heilswirksamen Méchtig-
keit des Todes Christi als des einen »Leidenden Gottesknechts« be-
wihrt sich alle Theologie der Géttlichkeit seiner Person und der Ver-
bindung seiner beiden Naturen.

Was die Theologie mit Hilfe solcher Begriffe zustandezubringen
hat, ist eine Antwort auf die Frage »Wer ist dieser?«, die die Bedin-
gungen des Wirkens und Leidens Christi freilegt, ohne den Bezug
zur historischen Konkretheit der unverwechselbaren Ereignisse sei-
nes Todes und seiner Auferweckung aus dem Blick zu verlieren. Die
Philosophie aber, die sich von einer so verstandenen » Theologia Cru-
cis« fiir die Dialektik der menschlichen und sogar der géttlichen Frei-
heit sensibilisieren 14f3t, wird daraus ein neues Verstindnis der Ge-
schichte gewinnen — nicht nur der Lebens- und Leidensgeschichte
Jesu, sondern der Geschichte tiberhaupt. Eine solche Philosophie wird
die Kontingenzen der Geschichte nicht, nach dem Vorbilde Hegels, in
die Erscheinungsgestalten einer gottlichen Notwendigkeit verwan-
deln. Wohl aber wird sie den stets kontingenten Verlauf der Ge-
schichte als einen Dialog mit der Weltwirklichkeit verstehen, der zu-
gleich als Medium eines Dialogs mit Gott, seiner Zuwendung und
seinem Anspruch verstanden werden darf. Die Anspriiche, die die

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 383

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

384

»Freiheit« und »Geschichte«

Weltwirklichkeit an das Subjekt richtet, konnen aus keinem Prinzip
deduziert werden. Aber das erfahrende Subjekt kann sich auf diese
unvorhersehbaren Anspriiche einlassen, weil es in ihnen die Erschei-
nungsgestalten einer gottlichen Freiheit erkennt, die sich in ungens-
tigter Treue an den Menschen bindet, dem sie sich einmal zugewandt

hat.

Siebtes Teilergebnis

Die Moglichkeit, die Begriffe »Natur« und »Person« so weiterzuent-
wickeln, daf$ sie fiir eine theologische Verwendung geeignet sind,
hingt, so hat sich gezeigt, davon ab, in welches Verhiltnis sie zum
Begriff der »Freiheit« gesetzt werden konnen. Versucht man aber,
dieses Verhiltnis zu bestimmen, dann zeigt sich zunichst: Der Frei-
heitsbegriff ist zwar im philosophischen Kontext heimisch, dort aber
weder eindeutig noch frei von Schwierigkeiten seines Gebrauchs. So-
wohl der Begriff der Selbstbestimmung der Willens-Entscheidung
(»Willensfreiheit«) als auch der Begriff der willentlichen Bestim-
mung der nach auflen hervortretenden Handlungen (»Handlungs-
freiheit«) wirft vielmehr so viele und schwere Probleme auf, dafs in-
nerhalb der Philosophie immer wieder der »Determinismus« als die
logisch kohidrentere Auffassung angesehen wurde, so sehr er dem
unmittelbaren Selbstverstindnis der Wollenden und Handelnden wi-
derspricht.

Diese Schwierigkeiten des Freiheitsverstindnisses konnten den
Philosophen so lange verborgen bleiben, wie in ihrem Denken noch
Momente des religiosen Freiheitsverstindnisses fortwirkten. Ein
Beispiel dafiir ist das Freiheitsverstindnis Platons, wonach die
menschliche Wahlfreiheit an Zeiten und Orten auflerhalb der Erfah-
rungswelt (vor dem Wiedereintritt der Seelen in den Leib) ausgeiibt
werde und dazu nur durch die Anrede eines gottgesandten »Prophe-
ten« ermichtigt werden kénne. Ein anderes Beispiel dafiir ist das
Freiheitsverstindnis der Stoiker, wonach die menschliche Freiheit
nur errungen werden kann, wenn der Mensch sich fiir alle Wechsel-
falle des dufleren Schicksals unempfindlich macht und so eine »Un-
erschiitterlichkeit« (Ataraxia) gewinnt, die die gottliche »Seligkeit in
sich selbst« auf endliche Weise nachahmt. Aber auch im kantischen
Begriff der Freiheit, sofern diese sich auf eine »intelligible Hand-
lung« bezieht, die »auflerhalb aller Zeitbestimmungen« vollzogen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Siebtes Teilergebnis

wird, ist die Nachwirkung solcher religioser Vorstellungen noch
deutlich zu erkennen.

Derartige philosophische Interpretationen der Freiheit konnen
heute nicht mehr befriedigen — nicht nur weil ein fortschreitend si-
kular gewordenes Denken die religiose Herkunft dieser Freiheits-
begriffe spiirt und dadurch zum Protest herausgefordert wird, son-
dern vor allem deshalb, weil eine geschirfte Sensibilitdt fir die
Geschichte auch die Freiheit nicht nur in einer Unabhingigkeit von
ihr suchen kann, sondern auch und vor allem in einer Beziehung zu
ithr suchen muf3. Freiheit ist, so verstanden, die Fihigkeit, sich auf die
Kontingenz der eigenen Geschichte einzulassen, die sich aus dem
Wechselspiel von eigener und fremder Entscheidung ergibt, und der
einmal getroffenen eigenen Entscheidung gerade im Bewuf3tsein sol-
cher Kontingenz die Treue zu halten. Dementsprechend ist »Person«
ein Wesen, das zur freien Bindung an begegnende Wirklichkeiten fi-
hig ist und sich die Kontingenzen dieses Dialogs mit dem Anderen als
seine eigene Geschichte aneignen kann. Die »Natur«, aus der die Ak-
te der so verstandenen Person hervorgehen, mufS als eine Weise des
Seinsvollzuges (actus essendi) begriffen werden, die a priori nicht
monologischen, sondern dialogischen Charakter hat und deshalb
nur im Wechselspiel zwischen der Selbsthingabe an das Fremde und
der Selbstgewinnung aus der Begegnung mit ihm vollzogen werden
kann. Dabei zeigt eine historische Betrachtung: Ein solcher Begriff
von »Freiheit«, »Person« und »Natur« erweist sich zwar aus inner-
philosophischen Griinden als notwendig. Dennoch hat die Begeg-
nung mit der Theologie zur Entstehung derartiger philosophischer
Begriffe wesentlich beigetragen.

Exemplarisch dafiir sind die Versuche der Vertreter des Deut-
schen Idealismus, die Christus-Botschaft so zu verstehen, daf3 daraus
— weit tber die theologische und religionsphilosophische Anwen-
dung hinaus — die philosophischen Begriffe eine neue Gestalt er-
halten. So ist Hegels schon in den »Friihschriften« einsetzender Ver-
such, den »Charfreitag«, also den Kreuzestod Jesu, nicht nur
»historisch«, sondern zugleich »speculativ« zu verstehen, einer der
wichtigsten Entstehungsgriinde fiir sein verindertes Verstindnis
von Begriffen iiberhaupt; sie bleiben nicht als »starre Allgemeinvor-
stellungen« von aller Differenz der unter sie subsumierten Inhalte
unbetroffen, sondern bestimmen sich in einem dialektischen Prozef3
selber zur historischen Konkretheit. »Person«, »Natur«, »Freiheit«
werden in diesem Zusammenhang als Begriffe verstanden, die die

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 385

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

386

»Freiheit« und »Geschichte«

Fihigkeit des Subjekts beschreiben, sich in der Hingabe an das ihm
wesenhaft zugehorige » Andere« (das » Andere seiner selbst«) zu ver-
schenken und gerade dadurch erst auf historische Weise zu realisie-
ren. Der Versuch einer philosophischen Christologie ist hier zum Ur-
sprung eines dialektischen Denkens geworden, das den Satz »Gott ist
Geist« als jene Beschreibung der gottlichen »Natur« versteht, aus der
die innertrinitarischen »Processiones« ebenso resultieren wie die Er-
eignisreihen der Weltgeschichte. Auch wer, aus wohlerwogenen
Griinden, der hegelschen Geist-Metaphysik nicht zu folgen bereit ist,
wird anerkennen miissen, dafy damit Maf3stibe gesetzt sind, an denen
auch jeder von Hegel abweichende Versuch sich messen lassen muf,
dem philosophischen Begriff im Allgemeinen und den Begriffen von
»Freiheit«, »Person« und »Natur« im Besonderen eine neue Gestalt
zu geben, die ihrer wesentlichen Beziehung zur Geschichte gemif3
ist.

Aus den Versuchen der idealistischen Philosophie ist kritisch zu
lernen: Die Natur jedes Seienden entfaltet sich, in einer »Dialektik
des Wesens, in die Korrelation unterschiedlicher, einander in Selb-
standigkeit gegeniibertretender Momente, die dem »actus essendi«
den Charakter eines energetischen Lebensprozesses verleihen. In je-
dem Akt dieses Lebensvollzuges ist, wenn auch in gestufter Weise,
ein Moment von Selbstbestimmung und insofern von Freiheit am
Werk; aber kein Moment des notwendigen Lebensprozesses hat, wie
vor allem von Schelling zu lernen ist, den Charakter der Wahlfrei-
heit. Deren Entscheidungen bleiben ungenétigt und kontingent; und
was aus ihnen entspringt, sind nicht neue Stufen des notwendigen
Lebensprozesses, sondern die Kontingenzen der Geschichte. Das
Formgesetz, das den Zusammenhang der Ereignisse dieser Geschich-
te bestimmt, ist nicht die »Dialektik des Wesens«, sondern die »Dia-
lektik der Freiheit«. Auch eine Theorie, die die Erfahrung als Dialog
mit der Wirklichkeit versteht, hat so, gegen Hegel und mit Schelling,
an der Differenz zwischen Prozef3s und Geschichte festzuhalten.

Wendet man diese Regel auf die Gotteslehre an, dann ergibt
sich: Die »Dialektik des gottlichen Wesens« besteht darin, daf die
eine gottliche Natur sich notwendig in dem Prozef3 der »Hervorgin-
ge« entfaltet, kraft welcher die gottlichen Personen sich in »korrela-
tiver Entgegensetzung« als die Partner eines Dialogs gegeniibertre-
ten. Die »Dialektik der gottlichen Freiheit« aber besteht darin, daf8
dieses innergottliche Leben den Dialog Gottes mit der Kreatur mog-
lich, aber nicht notwendig macht: Gott schafft sich in ungenotigter

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Siebtes Teilergebnis

Freiheit Kreaturen, zu denen er sich als Partner eines Dialogs verhalt,
in welchem er sich die kontingente Geschichte der Kreatur, vor allem
des Menschen, als seine eigene Geschichte aneignet: So wird er zum
Gott bestimmter Individuen und Gruppen, zum »Gott Abrahams,
Isaaks und Jakobs«. Diese Aneignung der Geschichte hat ihre Voll-
endung darin gefunden, daf§ der gottliche Sohn die Menschennatur
angenommen und so in ungenotigter Freiheit die Geschichte der
gott-entfremdeten Menschheit zu seiner eigenen Geschichte ge-
macht hat.

Wendet man die gleiche Unterscheidung von »Dialektik des We-
sens« und »Dialektik der Freiheit« auf die Lehre vom Menschen an,
dann ergibt sich: Die »Dialektik des menschlichen Wesens« besteht
darin, dafy der Mensch kraft der Notwendigkeit seiner Natur sein Le-
ben nicht in reiner Selbstbeziiglichkeit, sondern nur als (zumeist un-
bewuf3te) Antwort auf den schopferischen Anruf Gottes vollziehen
kann. Die »Dialektik der menschlichen Freiheit« aber besteht darin,
daf3 diese ontische Beziehung auf das gottliche Schopferwort den
Dialog mit der Weltwirklichkeit moglich, aber nicht notwendig
macht. Der Mensch findet, in Akten ungenétigter Freiheit, in der
Vielfalt der Weisen, wie die Weltwirklichkeit ihn in Anspruch
nimmt, jeweils neu den unbedingten Anspruch, an den er sich vor-
behaltlos hingeben kann, um sich so erst als sittliches Subjekt selber
zu finden und zu realisieren. Auf solche Weise wird er fihig, sich
gerade dort zu gewinnen, wo er sich in Freiheit vorbehaltlos ver-
schenkt.

Diese Weise, die Begriffe »Natur« und »Person« auf Gott und
den Menschen anzuwenden, findet ihre Bewihrungsprobe in dem
Versuch, eine »Theologia Crucis« im doppelten Sinne des Wortes zu-
standezubringen: als inhaltlich angemessene Deutung des Todes und
der Auferweckung Jesu, aber auch als Entwicklung einer Form des
Denkens, die an diesem speziellen Thema gewonnen wurde, dann
aber iiber dieses konkrete Thema hinaus die Eigenart allen Sprechens
von Gott und vom Menschen bestimmt. Die beiden genannten Be-
griffe konnen diese Bewédhrungsprobe bestehen: Die Dialektik der
gottlichen Freiheit mufs als der Moglichkeitsgrund dafiir verstanden
werden, daf$ der ewige Sohn Gottes nicht nur in abstracto »Men-
schennatur« annehmen konnte, sondern dies in concreto dadurch tat,
dafs er als der »leidende Gottesknecht« in die Welt eintrat und so die
Geschichte Israels zu ihrer Vollendung brachte. Und in eben diesem
ungendtigten, aus keinem Prinzip deduzierbaren Akt der gottlichen

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 387

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

388

»Freiheit« und »Geschichte«

Freiheit ist zugleich die Eigenart der gottlichen Natur und der gott-
lichen Personen sichtbar geworden: Die vorbehaltlose Hingabe des
Sohnes fiir das Heil der stindig gewordenen Menschheit ist dadurch
moglich (nicht notwendig!) geworden, daf3 schon das innertrinitari-
sche Leben den Charakter der vorbehaltlosen Hingabe hat: der Hin-
gabe des Vaters, der dem Sohn »alles gegeben hat, was sein ist«, und
der Hingabe des Sohnes, der dem Wort des Vaters ohne Vorbehalt
gehorsam geworden ist. Aber nur weil die dialogische Natur Gottes
sich in seinem dreipersonlichen Leben in vollendeter Autarkie voll-
zieht, kann der ungenétigte Entschlufs des gottlichen Logos, in die
Geschichte Israels als des gemeinschaftlich »leidenden Gottes-
knechts« einzutreten, das Unterscheidungsmerkmal der gottlichen
Freiheit an sich tragen: die Kraft, die Welt aus ihren Urspriingen
(konkret: aus Gottes urspriinglichem Schopfungs- und Heilswillen)
zu erneuern. Und erst im Blick auf diesen »ausgezeichneten Fall«
von dialogischer Natur und geschichtlicher Freiheit konnten, phi-
losophiehistorisch gesehen, auch die Begriffe von Natur und Person
des Menschen so weiterentwickelt werden, dafs sie sich in einem ge-
schichtlichen Verstandnis der menschlichen Natur und Person auch
rein innerphilosophisch bewihren konnten.

Der Dialog zwischen Theologie und Philosophie tiber den rech-
ten Gebrauch der Begriffe »Natur«, »Person« und »Freiheit« wird so
zum ausgezeichneten Beispiel dafiir, auf welche Weise unterschiedli-
che Traditionen, deren Fragestellungen und Begriffe aus dem weiter-
gegebenen Zeugnis unterschiedlicher Erfahrungen entspringen, sich
gegenseitig den weitertreibenden Anspruch des Wirklichen bezeu-
gen. Dadurch werden sie fihig, auch der jeweils anderen Tradition
neue Moglichkeiten zu erschliefen, ihre je eigene Aufgabe besser zu
begreifen und so themengerechtere Formen des eigenen Fragens zu
finden und Kriterien einer kritischen Selbstbeurteilung zu finden.
Die Geschichte der Begriffe »Natur«, »Person« und »Freiheit« ist in
entscheidenden Hinsichten die Geschichte eines solchen fiir beide
Beteiligten fruchtbaren philosophisch-theologischen Dialogs.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der Begriff der Freiheit – religiöse und säkulare Kontexte
	a) Die traditionelle Deutung der menschlichen Freiheit: Die Fähigkeit zur Wahl zwischen Wegen zum »guten Leben«
	b) Philosophische Kritik an der traditionellen Deutung und das Determinismusproblem
	c) Abweichende Deutungen der menschlichen Freiheit
	d) Erneute kritische Anfragen und ein neues Verständnis der Freiheit: die Fähigkeit zu geschichtlichem Handeln

	2. »Natur« – »Person« – »Geschichte« Die Christusverkündigung als Impuls für die philosophische Reflexion
	a) Die Aufgabenstellung
	b) Philosophiehistorische Beispiele
	c) Ein exemplarischer Aneignungsversuch: Hegels Dialektik als »Theologia Crucis«
	a) Vom »historischen« zum »Speculativen Charfreitag«
	b) Eine kritische Zwischenbilanz


	3. Ein Ausblick: »Natur«, »Person«, »Geschichte« und die Dialektik der Freiheit
	a) Zum erreichten Problemstand
	b) Die Dialektik des Wesens und die Dialektik der Freiheit – oder: Prozeß und Geschichte
	c) Die Bewährungsprobe: Die »Theologia Crucis« als »eschatologische Zeitansage«
	a) Die Begriffe »Natur« und »Person« als Interpretamente des Todes und der Auferweckung Jesu
	b) Die »Theologia Crucis« – inhaltliche und formale Bedeutung
	g) Eine Anwendung auf die Begriffe »Natur« und »Person«


	Siebtes Teilergebnis

