Ruine Pergamon
Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

durch kinstlerische Praxis

Niklas Hebing

Pergamon ist der ortlose Ort. Seine geschichtliche Griindungskontinuitit ist
abgerissen. Was ihn wesentlich als Ort auszeichnet, ist die Verbundenheit mit
der Historie, und deren Relikte sind zerstreut auf viele Orte. Thr wichtigster
ist Berlin und nicht Pergamon; und selbst was gebiindelt im Hauptort aufler-
halb Pergamons iibrig ist, bleibt nurmehr Bruchstiick einer Versteinerung.
Dennoch — und gerade deshalb so signifikant: Dass ausgerechnet Bruchstiicke
einer Versteinerung des Untergegangenen ihren je verschieden bedeutsamen
Sinn in bisher jede Gegenwart retten konnten, zeigt, wie tief die Spur des Ver-
gangenen sich in den Reststein eingeritzt hat. Was das Vergangene ist, das
sich vergegenstindlicht hat, was wie aus Relikten gelesen werden kann, sind
Fragen, auf die sich im Fortgang Antworten werden finden lassen.
Geschichte, Stein, Relikt — was im Folgenden vorgelegt werden wird, ist
eine materialistische Verhiltnisbestimmung von Kunst und Handlung. Ziel-
punkt des Unternehmens ist es, im Anschluss an Walter Benjamin und Pe-
ter Weiss durchsichtig zu machen, dass der Wahrheitsgehalt kiinstlerischen
Ausdrucks die Vergegenstindlichung geschichtlicher Handlungsprozesse ist.!
Um die These auf diesem Argumentationsweg darlegen zu kénnen, wird es
notwendig sein, unter Riickgriff auf Fichte, Hegel und Engels einen Hand-
lungsbegriff zu entwickeln, der intentionale Téitigkeit als Weltaneignung,
WelterschlieBung, Weltbemichtigung denken lisst. Handlung ist Vergegen-
stindlichung einer Zwecksetzung, deren Prozess und Resultat sich wiederum

1 | Benjamins und Weiss’ Texte werden in der vorliegenden Studie mit den Siglen »UBG«
und »AW« sowie Band- und Seitenzahl zitiert. Zur vollstandigen Bibliographie: Walter
Benjamin: »Uber den Begriff der Geschichte«, in: Kritische Gesamtausgabe, Bd. 19,
hg. v. Gérard Raulet, Frankfurt a.M. 2010, S. 69-81; Peter Weiss: Werke, Bd. 3: Die
Asthetik des Widerstands. In drei Teilbanden. Frankfurt a.M. 1991.

- am 14.02.2026, 11:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

94

Niklas Hebing

Subjektivitit konstituierend auswirken. Es ist vor allem Hegels Position, von
der ausgehend solche Bestimmungen auf kiinstlerische Handlung iibertragen
und erweitert werden konnen. Hegel demonstriert an der antiken griechischen
Kunst, dass isthetische Praxis Manifestierung von Handlung als titig erleb-
ter Geschichte der kulturellen Selbsterzeugung des Menschen ist. Einen be-
sonderen Stellenwert der Verbildlichung nimmt dabei der Gétterkampf ein.
Was in der Auseinandersetzung mit Positionen der klassischen deutschen
Philosophie Liicke der Gedankenentwicklung bleibt, lisst sich mit Benjamins
Geschichtsphilosophie der Ruine und Weiss’ Ekphrasis der Altarrelikte von
Pergamon ausfiillen. Auch bei Weiss ist anschauliches Werk der Verhiltnis-
bestimmung von Kunst und Handlung der Gétterkampf, versteinert im an-
schaulich und haptisch erfahrbaren Altarfries. Doch erst in der romanhaften
Freilegung des Steins auf seinen Wahrheitskern kann die konkrete Handlung
der geschichtlichen Subjektivitit sichtbar gemacht und erkannt werden. So
wird sich am Ende zuspitzen lassen, dass mit Hegel verstanden werden kann,
wie handelnde Subjektivitdt sich im Kunstwerk materialisiert und Gelegenheit
zur Selbstreflexion bietet, sowie dass mit Weiss verstanden werden kann, dass
diese versteinerte Subjektivitit aus den Kunstwerken befreit werden muss, da-
mit sie zur Gegenwart zu sprechen vermag.

EBENE I: TITANENKAMPF —
HANDLUNG ALS BEMACHTIGUNG UND BEHERRSCHUNG

Etymologischer wie essentialer Ursprung der Handlung ist die Hand. Wird
diese Voraussetzung in den Vordergrund gestellt, lisst sich Handeln transi-
tiv verstehen als Beriihren, Bewegen, Bearbeiten von etwas, als einfache oder
auch komplexere Hand-habung einer ganz bestimmten Sache.? In der Besin-
nung auf das Wesen der Handlung muss somit der Gegenstandsbezug immer
schon mitgedacht werden. Doch selbst die basale Bestimmung der Handlung
als Verrichtung der Hand mit oder an einem Gegenstand lisst sich nicht vo-
raussetzungslos begreifen, sie muss vielmehr (natur)geschichtlich entwickelt
werden. — Charles Darwin identifiziert den entscheidenden Ubergang vom Af-
fen zum Menschen mit der Entwohnung vom Gebrauch der Hinde zum Ge-
hen und Klettern; erst verselbstindigt kénnen die Hinde in ihrem Objektbe-
zug fiir mannigfache Titigkeiten und Techniken verfeinert werden.® So kann
die geschichtlich erlernte »Unterscheidung zwischen Kraft- und Feingriffenc,

2 | Vgl. Art. »Handlung, in: Deutsches Warterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Bd.
10, Leipzig 1877, S. 404-407; Art. »handeln«, ebd., S. 373-379.

3 | Vgl. Charles Darwin: The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex, London
1871, S. 138ff.

- am 14.02.2026, 11:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

die selbstregulierende Steuerungsfihigkeit einer Hand, die den Kraftaufwand
oder die Gewaltanwendung angemessen dosieren kann, als »die bedeutendste
evolutionire Errungenschaft«4 betrachtet werden, die sich ausbildet zu einer
Vielzahl verschiedener Griffformen.

Mit diesem qualitativen Schrittist eine quantitativ grenzenlose Erweiterung
moglich und wirklich geworden. Friedrich Engels fithrt in diesem Zusammen-
hang aus, trotz gleicher anatomischer Voraussetzungen sei die menschliche
Hand gegeniiber der animalischen »frei geworden«, sich »immer neue Ge-
schicklichkeiten [zu] erwerben«; nur im Prozess der Handlung, »durch Arbeit,
durch Anpassung an immer neue Verrichtungen« habe »die Menschenhand
jenen hohen Grad von Vollkommenbheit erhalten«.’> Aus diesem Grund nennt
Hegel sie ein »absolute[s] Werkzeug«.®

Die Hand ist somit nicht nur Organ, sondern ebenso Produkt der Hand-
lung; und dass sie sowohl Mittel als auch Zweck sein kann, griindet in der
Eigenschaft der menschlichen Titigkeit, gegeniiber dem animalischen In-
stinkt zwecksetzende Handlung zu sein. Zu seinem Zweck kann der Mensch
die Hand und in ihr fiir diesen Zweck den Gegenstand instrumentell als Mittel
einsetzen. Erst die menschliche Hand ist zur formal wie inhaltlich unendli-
chen Handlung fihig, weil das Handlungssubjekt sich in der vorsitzlichen
Titigkeit ebenso unendlich verschiedene Zwecke setzen kann: Die Hand bildet
sich den Gegenstand duflerlich gemif ihren Bediirfnissen zurecht und bil-
det sich dabei selber durch Differenzierung innerlicher Fihigkeiten heran; sie
passt also sowohl das Objekt als auch sich selber bildend an.”

Die Subjekt-Objekt-Relation der Handlung lasst sich allerdings als Macht-
verhiltnis beschreiben, das niherer Betrachtung bedarf: Wenn sich das Hand-
lungssubjekt immer neue Mittel durch immer andere Techniken zu immer
neuen Zwecken erschlieflt, erscheint ihm die Gegenstandsseite seines Han-
delns lediglich als niederes Mittel zu seinem hoheren Zweck. Was erfolgreich

4 | Oskar Negt/Alexander Kluge: Geschichte und Eigensinn, Frankfurt a.M. 1981,
S. 20f.

5 | Friedrich Engels: »Antheil der Arbeit an der Menschwerdung des Affen«, in: Marx
Engels Gesamtausgabe, Bd. 1,26, Berlin 1985, S. 543f.

6 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaf-
ten im Grundrisse (1830). Gesammelte Werke, Bd. 20, hg. v. Wolfgang Bonsiepen und
Hans-Christian Lucas, Hamburg 1992, S. 420.

7 | Esist weitgehender Konsens aller Anséatze der philosophischen Handlungstheorie,
in dieser Vorséatzlichkeit als Umsetzung eines gewollten Zwecks in die Realitat das We-
sen von Handlung zu entdecken, das damit Voraussetzung der ethischen Zurechenbar-
keit einer Tat ist. Vgl. Christoph Horn/Guido Lohrer: »Die Wiederentdeckung teleologi-
scher Handlungserklarungene, in: dies. (Hg.), Grinde und Zwecke. Texte zur aktuellen
Handlungstheorie, Frankfurt a.M. 2010, S. 7-45.

- am 14.02.2026, 11:50:38.

95


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

96

Niklas Hebing

einen selbstgesetzten Zweck verwirklichen kann, gewinnt Macht iiber den al-
lererst subjektiv als Gegenstand gesetzten Gegenstand. In diesem Sinne deu-
tet Elias Canetti das Handeln als subjektive Machtausiibung tiber ein Objekt,
ganz basal bereits in der instinkthaften Ergreifung niitzlicher Sachen. Die im
Greifen bewiesene Macht strebt nach Erweiterung und muss daher tiber sich
selber hinaus-greifen, d.h. sich neue Handlungsweisen erarbeiten, um ihren
Machtbereich fortwihrend vergrofRern zu kénnen.® Diese Sphire der Objekt-
welt muss aber an sich willenlos und damit rechtlos sein, soll sich ein Zweck
ihrer erfolgreich bemichtigen konnen. In der Handlungstheorie der klassi-
schen deutschen Philosophie wird diese Sphire mit dem Begriff >Natur« ver-
sehen, als das Andere einer zwecksetzenden Vernunft, weil Natur eben selber
nicht zur Konstitution eines Begriffs von Zweckmifligkeit gelangen kann; er
kann ihr lediglich subjektiv unterstellt werden.

Hiermit ist Fichte aufgerufen, der den instrumentellen Zu-griff auf die
Natur im Rahmen der zivilisationstheoretischen Anwendung seiner Trans-
zendentalphilosophie angemessen durchdringen kann. In dieser vordkologi-
schen Kulturphilosophie ohne Deduktion eines Eigenrechts der Natur wird
der »Zweck der menschlichen Gattung« darin entdeckt, »die sie umgebende,
und auf ihre Existenz, so wie auf ihr Handeln, Einflufl habende Natur, ganz
und vollkommen unter die Botmifigkeit des Begriffs« zu bringen. Kampf und
Krieg sind die konkreten Handlungsformen der Bemichtigung; der Mensch
ziehe »durch Naturwissenschaft und Kunst, durch schickliche Werkzeuge und
Maschinen, bewafnet« in den Kampf, um »iiber alle Naturgewalt erhéhet« zu
werden, »so dafd ohne viel Zeit, und Kraftaufwand alle irdischen Zwecke des
Menschen erreicht werdenc.’

Die Handlungsform des Kampfes ist fiir das Weitere ein wesentlicher
Grundzug: Selbsterhaltung und Selbstbemichtigung vermitteln sich not-
wendig objektbezogen durch die Bemichtigung der umgebenden willen- und
zwecklosen Natur. Dabei stoflen sie aber auch auf andere Selbste, die an sich
den gleichen instrumentellen Bildungsprozess vollziehen wie das erste Selbst
sowie entgegen der Natur und ebenso wie dieses darauf hinwirken, eigene
Zwecke objektiv durchzusetzen. Nochmals mit Darwin, Engels und Canetti
gesprochen: Der Ast, der dem Affen neben weiteren Asten noch als Wegsystem
der Nahrungssuche diente, wird vom Menschen abgebrochen und zum Stock;
dieser wird als Waffe verwendet, um sich gegen fremde Zwecke zu behaupten.
Im Zeichen der Macht stehen somit sowohl der Zweck als auch das Mittel zu
diesem Zweck. In der langen Kulturgeschichte von Kampf und Krieg ist diese

8 | Vgl. Elias Canetti: Masse und Macht, Frankfurt a.M. 1980, S. 249.

9 | Johann Gottlieb Fichte: Die Grundziige des gegenwértigen Zeitalters (1806), in:
ders., Gesamtausgabe Bd. 1,8, hg. v. Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky, Stuttgart-Bad
Cannstatt 1991, S. 323.

- am 14.02.2026, 11:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

»naheliegendste Waffe« Stock dem Prinzip nach »nie aufgegeben worden«.!
Zum Speer gespitzt, zum Pfeil gespalten, zum Schwert verwandelt, erweitert
er die Tatmdoglichkeiten der Hand. Die besagte Notwendigkeit des Uber-sich-
Hinausgreifens — hier wird sie wirklich. Die Machtverhiltnisse der Selbste
untereinander bestimmen sich fortan vor allem danach, wer Besitz an den am
wirkungsvollsten gefertigten, qualitativ wie quantitativ iberlegenen Waffen
hat; und diese Waffen sind nicht lediglich vorhandener, passiv besessener Be-
sitz, sondern mit ihnen will auch aktiv gehandelt werden. Wie schon am Prin-
zip des Brechens des Asts zum Stock als Voraussetzung der instrumentellen
Handlung der Hand abgelesen werden kann, ist das Wesen der Handlung die
Richtungsinderung des Telos des Gegenstandes; dies kann bis zur Zerstérung
des angeeigneten Objekts reichen, das nicht auf Sachen beschrinkt werden
darf, sondern auch die anderen Selbste einschlieit. Die Bedingung der ers-
ten Waffe legt bereits die Substanz des Handelns als Brechen des dem Objekt
einwohnenden Zweckes fest. Dieser Bruch geht fort bis zur Vernichtung des
gegenstindlichen Selbstzwecks fiir sich sowie weiter bis zur absoluten Nega-
tion eines objektgewordenen anderen Selbst durch dessen Tétung.

Bis zu diesem Punkt und als Grundlage fiir die weitere Thesenentwick-
lung kann somit festgehalten werden, dass Handlung als Naturaneignung und
Objektbemichtigung erfasst werden muss. Es ist Hegel, der diesen Zusam-
menhang emblematisch verdichtet und auf den kunstphilosophischen Diskurs
bezieht; vor allem im Rahmen der Asthetik riickt er den Handlungsbegriff
sehr nahe an den der Arbeit, quasi als konkret gewordene Handlung."! Am Ti-
tanenkampf stellt Hegel heraus, wie sich kulturgeschichtlich in prototypischer
Weise im Mythos das Selbstbewusstsein des zivilisierten Menschen konstitu-
iert, in sich reflektierte, zwecksetzende Subjektivitit zu sein — eine Subjektivi-
tit, die gerade in der titigen Auseinandersetzung mit der blof§ vorfindlichen
dufleren Natur ihre eigene innere Natur zur zweiten Natur, und damit zur kul-
turell sich heranbildenden Vernunft, arbeitend iiberwindet. Hegel spricht von
diesem Kampf der Arbeit als von einer »Umkehrung« der an die Naturmacht
gebundenen individuellen Handlungsweise in eine selbstindig geistige; und

10 | E. Canetti: Masse und Macht, S. 249.

11 | Vgl. zu Hegels Handlungsbegriff Brigitte Hilmer: Scheinen des Begriffs. Hegels Lo-
gik der Kunst, Hamburg 1997, S. 98-123; Reiner Wiehl: »Uber den Handlungsbegriff als
Kategorie der hegelschen Asthetike, in: ders., Philosophische Asthetik zwischen Imma-
nuel Kant und Arthur C. Danto, hg. v. H. J. Gerigk, Gottingen 2005, S. 88-123; Michael
Quante: Die Wirklichkeit des Geistes. Studien zu Hegel, Berlin 2011, S. 196-206; Da-
niel Martin Feige: Kunst als Selbstversténdigung, Minster 2012, S. 15-28; Klaus Vie-
weg: »Hegels Handlungsbegriff in der praktischen Philosophie und in der Asthetik, in:
A. Gethmann-Siefert u.a. (Hg.), Hegels Asthetik als Theorie der Moderne, Berlin 2013,
S. 177-196.

- am 14.02.2026, 11:50:38.

97


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

98

Niklas Hebing

diese Revolution vollzieht sich wiederum in der Form des Krieges: »der Krieg
der neuen Gétter mit den alten«.!* Warum Krieg? Weil Krieg die radikalste
Negation, der konsequenteste Umsturz und Ubergang in einen neuen Zustand
ist, hier in den der weiter fortgeschrittenen Zivilisation.

Auf dieser geschichtlichen Stufe ist es signifikant, dass das archaische
Griechentum seine hochste Vorstellung vom Géttlichen noch in den Titanen
als allgemeiner Naturmacht bzw. in den olympischen Géttern als beginnen-
der Be- respektive Ubermichtigung derselben weif. Somit artikuliert sich das
Selbstbewusstsein eines praktischen Weltbezugs, in dem das Handlungssub-
jekt noch mit dem Natiirlichen in Einheit steht, sich diesem teils noch subordi-
niert, teils aber bereits seine Erhabenheit ahnt. Als durch arbeitende Handlung
Ordnungsgefiige herstellende Subjektivitit, die sich diese selbstgeschaffene
Ordnung zur ge-eigneten Bediirfnisbefriedigung an-eignet, hat sich diese
noch nicht. Vielmehr wird die substantielle Macht gar als das Andere einer
vor ihr ohnmichtigen Subjektivitit aufgefasst, manifest etwa in der Nemesis
als der bloR sie duRerlich griindenden Gleichheit und Rechtlichkeit.”® Die Zeit
personifiziert sich in Chronos, Himmel, Meer und Erde in Uranos — all dies
sind formale Personen, gefangen in ihrer bewusstlos handlungsunfihigen All-
gemeinheit. Natur verbleibt mittelpunktlos im abstrakten Zustand des Ansich,
weil sie noch nicht die Bedeutung eines titig gestifteten Erzeugnisses trigt.
Wird hingegen das Moment der selbstreflektiert titigen Subjektivitit sowohl
zur causa efficiens als auch zur causa finalis, und damit zur selbstgesetzt selbst-
gesetzlichen Macht tiber eine nur vermeintliche Naturmacht, konkretisiert
sich die leere Person zum selbstbewusst in sich freien Individuum, zum olym-
pischen Gott, der das ihn Umgebende seiner eigenen Bediirfnisstruktur an-
passen kann, d.h. der die Natur seiner Vernunft unterwirft. Hegel deutet die
griechisch-mythologische Narration somit um zu einer Verbildlichung hand-
lungstheoretischer Kernbestimmungen seiner eigenen Philosophie.

Der Titanenkampf macht den spekulationsphilosophisch beschreibbaren
Grundzug der Handlung anschaulich: Vermittelt iiber die zum individuellen
Gegenstand angeeignete Natur schliefit sich die oder der Handelnde mit sich
selbst zusammen. An und fiir sich ist das Individuum nicht mehr und nicht
weniger als die Summe seiner Handlungen. In ihnen enthiillt es sich zur Klar-
heit und Sichtbarkeit. Fiir sich erkennt es sich in eigenen Handlungen als sich
selbst Hervorgebrachtes nach seiner individuellen Ganzheit von Denken und
Tun, die beide erst in der vorsitzlichen Handlung identisch werden. Hegel
sagt daher, »die Handlung ist das wodurch das Individuum sich zeigt was es

12 | G. W. F. Hegel: Vorlesung Die Philosophie der Kunst. Im Sommer 1823, nach-
geschr. v. H. G. Hotho. Zitiert nach dem Manuskript, S. 149.
13 | vgl. ebd., S. 150.

- am 14.02.2026, 11:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

ist«, die »Wirklichkeit« seiner »Individualitit«.” Diese Wirklichkeit ist auf das
Engste mit Wissensakten als Selbsterkenntnisakten verkniipft.

Bisher konnte festgehalten werden: Zum Vollzug einer Handlung ist
Zwecksetzung der Handelnden mittels eines Gegenstands notig; kein gelun-
gener Vollzug ohne bedingende reflektierte Absicht, die sich objektiv wirklich
wird. Doch diese These muss erweitert werden, indem sie mit im engeren Sin-
ne kunstphilosophischen Bestimmungen fortgesetzt wird; denn es sollte be-
riicksichtigt werden, dass die Handlung sich prospektiv noch nicht umfassend
weil3, erst ex post begreift das Handlungssubjekt seine Tat im Gesamt der Um-
stinde und Kontexte. Das Handlungssubjekt erkennt Wesen und Ausmaf sei-
ner Handlung im Handlungsresultat, das sich gegenstindlich darbietet dem
handelnden Bewusstsein von der eigenen Tat. Das Produkt verkérpert ihm so-
mit Wissen von seiner Tat, die in diesem Wissen immer schon verbunden ist
mit ihrem vorausgesetzten Gegenstand. Ist dieses Wissen aber ein kollektives,
das wegen der Fliichtigkeit der Handlungserfahrung nach bestindiger Mani-
festation verlangt, stellt sich den Subjekten als Erfahrungstrigern die Aufgabe,
den gewussten Handlungsresultaten materielle Entsprechungen zur dauerhaf-
ten Sicherung dieses Wissens zu verschaffen.

Spitestens an diesem Punkt gerit der Konnex von Kunst und Handlung in
Sicht; ankniipfend an Hegels Ausfithrungen wird er niher lokalisierbar: Wenn
der volle Umfang der Handlung erst nachtriglich ins Wissen gezogen werden
kann und diese Handlung entweder Werk vieler Subjekte ist oder aber sich
viele Subjekte ihre Handlungen reprisentativ verallgemeinert in einer einzi-
gen bewusst machen, miissen Formen gefunden werden, in denen dieses Wis-
sen erscheint. Solche Formen sind fiir Hegel u.a. die Kunstwerke. Ins Wissen
ihrer selbst gesetzte Handlung verlangt nach kiinstlerischer Praxis im Sinne
der Selbstgewissheit einer die Individualitit in Handlungen stiftenden Praxis.
Wenn sich in der Handlung die kollektive Individualitit zur Identitit enthiillt,
ist sie dazu auf Formen angewiesen, in denen sie prozessual permanent mit
sich identisch werden kann. Erst im kiinstlerischen Ausdruck wird sich diese
Handlung in immanenter Bestimmtheit tiber sich selbst vollstindig durch-
sichtig. — Was dieser abstrakte Begriff von kiinstlerischer Handlung konkret
bezeichnet, verdeutlichen die folgenden Kapitel.

EBENE I1: PERGAMON — DIE PRAXIS DER PLASTIK

Im Jahre 1879 kommt eine Schiffsladung skulpturaler Fragmente im Berliner
Hafen an. Thr Herkunftsort ist das tiirkische Bergama, nérdlich von Izmir,
besser bekannt unter seinem antiken griechischen Namen Pergamon, der u.a.

14 | Ebd., S. 85.

- am 14.02.2026, 11:50:38.

99


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

100

Niklas Hebing

in der Johannes-Apokalypse (2, 12-17) prominente Erwihnung findet. Die Be-
deutung des Inhalts der Holzkisten, heroisch geformter Stein, schitzen Berli-
ner Altertumsforscher so hoch, dass ihm nur wenige Jahre spiter ein eigenes
Museum geschenkt wird."® Was dies mit dem Vorangegangenen zu tun hat?
Unschwer zu erraten ist, dass die angedeutete Szene die allmihliche Uber-
fiihrung des Pergamonaltars ins Deutsche Kaiserreich zum Hintergrund hat,
welches sich mit ihm ein monumentales Relikt des Hellenismus aneignet.'®
Bedeutsam fiir das spitantike Griechenland ist das Kunstwerk, weil ihm der
oben benannte Wesenszug kiinstlerischer Praxis in besonderer Weise zu-
kommt: kollektiv angeschauter Ausdruck in ihm gewusster und selbstbewuss-
ter geschichtlicher Handlung der Selbstproduktion zu sein. So bedeutsam
griechischer Geist der preuflischen Antikenverehrung ist, so aussagekriftig
vergegenstindlicht der Altarfries diesen Geist in seiner Geschichte.

Johann Georg Sulzer hebt zur Handlung in der antiken Kunst hervor, ihre
Kiinstler hitten es geschafft, mit einem »scharfen Beobachtungsgeist« »alles
auf das lebhafteste zu schildernc, so dass sie »uns mit den berithmtesten grie-
chischen und phrygischen Helden so bekannt gemacht, als wenn wir selbst
mit ihnen gelebt und ihren Handlungen zugesehen hitten«.” Allerdings —
Sulzer tibersieht diesen fiir die antike griechische Kunst nicht unbedeutenden
Zusatz — ist es gerade kein singulires historisches Ereignis, das im Falle des
Pergamonaltars mit den Mitteln der Plastik nachgeahmt wird, um es fiir die
kollektive Anschauung dauerhaft zu speichern und damit einem blof historio-

15 | Mit umfangreichen Ausgrabungen der Uberreste von Pergamon beginnen 1878
Carl Humann und Alexander Conze im Auftrag der Berliner Museen. Nach dem Abtrans-
port der steinernen Uberreste finden in Berlin erste Rekonstruktionen statt. Zuvor an
unterschiedlichen Orten und in verdnderten Fassungen gezeigt, werden sie ab 1930
im neugebauten Pergamonmuseum (Entwurf: Alfred Messel, Ausfihrung: Ludwig Hoff-
mann) ausgestellt. Die Anordnung der Steine wird verdndert und ergénzt. Vgl. Staatli-
che Museen zu Berlin: Die Antikensammlung. Altes Museum — Neues Museum — Perga-
monmuseum, hg. v. A. Schwarzmaier, A. Scholl und M. Maischberger, Darmstadt 2012,
S. 320ff.

16 | Vgl. zum Pergamonaltar und seiner Bedeutung Heinz K&hler: Der grof3e Fries von
Pergamon. Untersuchungen zur Kunstgeschichte und Geschichte Pergamons, Berlin
1948; Elisabeth Rohde: Pergamon. Burgberg und Altar, Berlin 1961; Michael Pfanner:
»Bemerkungen zur Komposition und Interpretation des Groflen Frieses von Pergamong,
in: Archdologischer Anzeiger 1 (1979), S. 46-57; Max Kunze: Der Pergamonaltar. Seine
Geschichte, Entdeckung und Rekonstruktion, Mainz 1995; Martin Zimmermann: Perga-
mon. Geschichte, Kultur, Archdologie, Miinchen 2011; Staatliche Museen zu Berlin: Die
Antikensammlung, S. 318ff.

17 | Johann Georg Sulzer: Art. »Handlungs, in: ders., Allgemeine Theorie der Schénen
Kiinste. Neue vermehrte zweyte Auflage, Bd. 2, Leipzig 1792, S. 464.

- am 14.02.2026, 11:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

graphischen Zweck zu dienen; es ist vielmehr eine mythologische Handlung,
in welcher nicht ein einzelnes Ereignis, auch nicht eine Kette oder ein Clus-
ter verschiedener, untereinander in Verbindung stehender historischer Ereig-
nisse verdichtend nachgeahmt wird — sondern die Geschichte als empirische
Geschichte wird zur allgemeinen Geschichtlichkeit transzendiert, ja in der
mythologischen Handlung wird dem kollektiven Selbstbewusstsein ein allge-
meiner Ausdruck des Begriffs geschichtlicher Handlung tiberhaupt verschaftt.
Wie an Hegels Gedanken der Permanenz kollektiven Handlungsbewusstseins
gezeigt, wird hier ganz konkret die Material gewordene Vorstellung von sich
angeschaut als sich selber durch Handlung geschichtlich Hervorgebrachtes,
nicht als blofle Abspiegelung vereinzelter menschlicher Handlungen, sondern
hypostasiert zu substantiellen Taten. Antik hypostasiert sind sie Taten von Got-
tern, die als héhere Michte iiber die gegenstindliche Welt der vorfindlichen
Natur hinausgehen.

Wie driickt der Stein dies aber aus? Der Altarfries zeigt die plastische Dar-
stellung einiger Elemente der bereits besprochenen Titanomachie sowie vor al-
lem der Gigantomachie, die bereits von griechischen Autoren hiufig miteinan-
der verwechselt wurden. Gemifs dem herausgestellten allgemeinen Wesen der
Handlung als Objektaneignung zur Objektbemichtigung stellt sich die kiinst-
lerisch verdichtete Handlung in der antiken Kunst in erster Linie als Kampf
und Krieg dar: »besonders die des Zeus mit seinen Gegnern, den Titanen, wie
im Giebel von Korfu, den Giganten, wie im groflen Fries von Pergamon, und
mit Typhon, wie auf vielen archaischen Bildern«.'® Zementierten Machtver-
hiltnissen von Mensch und Natur, Feind und Feind werden ausdrucksstarke
Bilder zwecks dsthetischer Veranschaulichung gegeben. So wird etwa in einem
dieser Kimpfe das Gemicht des Titanen Uranos abgeschlagen, der Herrscher-
gott besiegt, seine Macht kastriert, als deutlichste Verduflerung verlorener
Potenz. Auch hier ist es eine Fortbildung des Stocks als Urinstrument und
Verlingerung bzw. Umbildung der Hand, d.h. das Schwert, das diese Macht-
geste vollfiihrt. Hinwiederum auf dem Altarfries sind es in erster Linie Zeus
und seine Geschwister, die bemichtigend handeln — demgegeniiber erleiden
die Giganten deren Macht mehr als dass sie ihren eigenen Zweck erfiillen,
bis hin zur vollstindigen Entmichtigung und absoluten Ubermichtigung im
Tod. Nichts ist auf dem Fries hiufiger dargestellt worden als die Hand, die zur
morderischen Tat erhoben ist.

So zeigt sich sogleich in drei Sinnschichten, wie die herausgearbeite-
te zweckmiRige Ubermichtigung der Naturunmittelbarkeit im Kontext der
Friesdarstellung kiinstlerische Form annimmt: Zum einen materialisiert sich
ganz direkt in der Architektur des Altars zweckgerichtete Handlung als harte

18 | Karl Schefold: Gétter- und Heldensagen der Griechen in der friih- und hocharchai-
schen Kunst, Miinchen 1993, S. 44,

- am 14.02.2026, 11:50:38.

101


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

102

Niklas Hebing

kérperliche Umgestaltung der — hier iiberwiegend geologischen — Natur. Um
nimlich den Siidhang des Felsens in eine grof3flichige Terrasse verwandeln
zu konnen, musste im Norden der anstehende Felsen brachial weggebrochen
werden; das dabei anfallende Ger6ll diente zugleich der Unterfiillung des
Burgbergs im Siiden.” Erst darauf konnte schlieRlich das Fundament errichtet
werden. Zu seiner Uberbauung mit der eigentlichen Altararchitektur und de-
taillierten Ausgestaltung der Friese beschlugen die pergamenischen Arbeiter
grobe Marmorblécke, die aufwendig tiber lingere Seewege hergebracht wur-
den, nach dem Generalplan einer kulturell verbindlichen, einheitsstiftenden
Mythologie. Doch dabei gehen Architektur und Skulptur nicht nur eine ju-
Rerliche, bauplanerische, sondern zudem eine inhaltlich selbstreflektierende
Verbindung ein. Von dieser ersten Schicht muss eine zweite unterschieden
werden.

Die Friesdarstellung ist nicht nur Materialisierung von Handlung, son-
dern bildet den zugrundeliegenden Prozess kiinstlerischer Praxis selber ab,
jedoch nicht mimetisch in blof§ abgespiegelten Titigkeiten, sondern begrift-
lich verdichtet zur besagten mythologischen Handlung des Kampfes. In allen
Friesreliefs ist der instrumentelle Umgang des Menschen mit der geistlosen
Unmittelbarkeit des Naturprozesses — Stein, Pflanze, Tier — veranschaulicht,
oder zugespitzt: ist >Handlung« als zweckgerichtet die entgegenstehende Ob-
jektivitit aneignende und verformende im Kampf der olympischen Vernunft-
gotter mit den Naturgottheiten vor Augen gebracht worden. Die Friesreliefs
erzeugen das »Bild eines allumfassenden kosmischen Geschehens, in dem die
Olympier, unterstiitzt von den Gottern des Tages und der Nacht, des Schicksals
und des Meeres einen iiberlegenen Sieg tiber die Krifte des Chaos in Gestalt
der Giganten, den rebellierenden Abkémmlingen der Erdmutter Ge und des
Tartaros, erringen«, naturhaft verwurzelt sind die »dimonischen Krifte der
Giganten durch Schlangenbeine, Tierképfe und gewaltige Fliigel als ganz und
gar unmenschlich charakterisiert«.?’

Die thetische Entfaltung muss aber noch um eine dritte Schicht erginzt
werden. Der architektonisch-skulpturale Bezug auf das Wesen der Handlung,
der wesentlich Selbstbezug ist, erschépft sich nicht in der Verduferung im
Fries. Der Fries ist lediglich Schmuck, demgegentiber befindet sich der eigent-
liche Mittelpunkt des Altars im Innenhof, wo das Podium als Stitte fiir den
Opferkult genutzt wurde. Hier wiederholt sich die bildlich gestaltete und da-
durch selbstreflexiv gewordene Handlung der Gotterszene im realen prakti-
schen Vollzug des Gottesdienstes, und somit wiederholte sie sich in Pergamon
zu regelmifigen Kultzeiten: Auf dem Opferaltar wird der Sieg des Menschen,
der seine instrumentell-zwecksetzende Vernunft zur Géttlichkeit hyposta-

19 | Vgl. Staatliche Museen zu Berlin: Die Antikensammlung, S. 322f.
20 | Ebd., S. 327ff.

- am 14.02.2026, 11:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

siert, iiber die Natur zelebriert. Natur erscheint hier nicht als in einzelnen
Géttern personifizierte Naturmacht, sondern als Opfertier, dessen graduelle
Unterlegenheit in der Tétung demonstriert ist. Der Kehlenschnitt trennt am
Opfer zugleich die beiden religiésen Hauptsphiren voneinander ab: die niede-
re, irdische, unreine Endlichkeit des animalischen Kérpers, im Blut und bluti-
gen Fleisch gegenwirtig, und die Zweck und Bestimmung des Opfers gebende
gottliche Unendlichkeit, in dieser Zwei-Welten-Lehre die Substanz vermitteln-
de Welt des Absoluten, an welcher der Mensch dort, wo er gerade nicht ein
solcher Korper ist, Anteil hat.

Kollektivitat stiftet sich durch die im Kunstwerk anschaulich gemachte Ge-
schichte der gesamtkulturellen Selbstproduktion des zivilisierten Menschen.
In archaischen, noch weitgehend lose verrechtlichten Gesellschaften ist diese
Geschichte kimpferische Handlung im weitesten und doppelten Sinne, ver-
standen als >titig erlebte Geschichte« der Naturbeherrschung und des Ausbaus
der politischen Machtsicherung gegeniiber anderen Staaten und Kulturen,
summierte Erfahrung, die ihre Ganzheit nicht durch naturalistische Anein-
anderreihung, sondern durch einheitsvolle Verdichtung der Erfahrungen in
transzendent-allegorischer Mythologie gewinnt. In Kunst wird sie zur dstheti-
schen Gestaltung der Erfahrung, um — materialistisch gewendet und auf den
Boden der Welthaltigkeit zuriickgeholt — erlebte Geschichte der Nachwelt in
der Erstarrung zu Stein aufzubewahren und zu tradieren.! So muss in der
plastischen Darstellung der Gigantomachie dieser doppelte Kampf der sich als
Gottlichkeit verstehenden menschlichen Vernunft gegen die rohe Natur auch
als ein Kampf der Vernunft um selbstgeschaffene Ordnung im Chaos und Zu-
fall einer unbearbeiteten Welt gesehen werden.

Die Dynamik dieses komplexen Handlungsgeschehens wire allerdings
eine abstrakte, wiirde sie sich als Inhalt nicht auch an der Form ablesen lassen.
Sie schreibt sich in das Gestaltgesetz dieser Kunst ein. Das »Dynamische [ist]
Grundelement griechischer Bildauffassung«*? — im Pergamonaltar ist die Be-
wegtheit der Gestaltung zur Perfektion getrieben und zu plastischer Wirkung
gesteigert worden. Hier liest sich der Wille ab, durch bildhauerische Handlung
dem Stein gréfitmogliche Dynamik abzuringen. Das zeigt sich nicht zuletzt
an einem als randstindig erscheinenden Teilaspekt: Heinz Luschey verweist
in einer Studie zu den Bewegungsrichtungen in der antiken Bildsprache da-
rauf, in der Komposition des Dringens von links nach rechts liege ein »Aus-

21 | Vgl. Lisa und Wolfgang Abendroth: »Die »Asthetik des Widerstands« als Beitrag zur
Geschichte der Arbeiterbewegunge, in: K.-H. Gétze/K. R. Scherpe (Hg.), Die »Asthetik
des Widerstands« lesen, Argument Sonderband 75, Berlin 1981, S. 18-28, hier S. 20.
22 | Heinz Luschey: Rechts und Links. Untersuchungen (ber Bewegungsrichtung, Sei-
tenordnung und Héhenordnung als Elemente der antiken Bildsprache, Tibingen/Berlin
2002, S. 54.

- am 14.02.2026, 11:50:38.

103


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

104

Niklas Hebing

druck von Sieg, von Uberwindung, von Unwiderstehlichkeit des Ansturms,
von heroischer Kraft«, aber auch von »Auszug« und Streben »in die Fernec,
also der Verinderung, Dynamik und des Neuen. Demgegeniiber zeige sich
die Linksrichtung in Szenen der »Heimkehr, aber auch »des Raubes und der
Entfiihrung«.?® In dieser Verbindung aus Handlungsrichtung und Sinngehalt
prisentiert sich der Pergamonfries als in Stein {ibersetzter dynamischer Ge-
schichtsmythos.

Doch mit dieser Rechtsldufigkeit der Handlungsfolge im Stein geht ein-
her, dass das Geschehen in seinem bildlichen Aufbau der Schriftrichtung ent-
spricht und damit anzeigt, gelesen werden zu wollen wie ein Text in Bildern,
der, weil er sich des Bildes bedient, schnell an die Grenzen der Bildlichkeit
stofit. Die Darstellungsmittel sind in der Bildhauerei wie gezeigt selber Hand-
lung, und mit der Begrenzung der Darstellungsmittel auf raumlich vereng-
te, lediglich rdumlich ineinander verschrinkte, aber dem Riumlichen immer
unterworfen bleibende Handlungsabliufe kann die Schranke dieses Kunst-
mediums gar nicht tiberstiegen werden. Im Pergamonfries verbleibt die ge-
schichtsmythologische Handlung innerhalb der Grenzen der Plastik.

Hegel sagt, in der Handlung werde sich das Individuum wirklich und zeige
sich in der Ganzheit seines Seins, doch die kiinstlerische »darstellung dersel-
ben gehort vorziiglich der Rede an; denn die andern Kiinste kénnen nur ein
einzelnes Moment herausheben, haben zu ihrem Mittel die ganze Gestalt, den
Ausdruk der Gebirde und des ganzen Kérpers. Aber diese Aufrung ist eine
Weise, welche der deutlichkeit durch die Rede nachsteht.«?4

Die Darstellung als raumliches Bild der Plastik zeigt sich somit als Vergan-
genes. Im Werk selber bringt sich der Vergangenheitscharakter emblematisch
zum Ausdruck: Der Altar ist bereits in frithbyzantinischer Zeit riickgebaut
worden, um Steine bereitzustellen, eine neue Befestigungsmauer fiir Perga-
mon zu errichten. Heute ist er nur noch Ruine, Fragment, — mit Walter Benja-
min gesprochen — »der Triimmerhaufen«* der verschiitteten Geschichte, der
nie wieder vollstindig wird rekonstruiert werden konnen. Was aber vergangen
ist, was nur noch Fragment und Ruine ist, ist nicht zur Bedeutungslosigkeit
verdammt — weit gefehlt. Was vergangen ist, provoziert einen neuen, verin-
derten Zugriff, und der stellt durch Inbezugsetzung zum Vergangenen einen
neuen Sinngehalt her, der genuin dieser Verhiltnissetzung eigentiimlich ist.
Der Schliissel zur Ausformulierung dieses Gedankens liegt im bereits Darge-

23 | Ebd., S. 39.

24 | G. W. F. Hegel: Die Philosophie der Kunst, S. 85.

25 | UBG 75; vgl. zu Benjamins Begriff der Ruine als Sigle fiir historische Verganglich-
keit, Emblem des Vergeblichen, Zerbrechlichen, Zerbrockelnden, der Destruktivitat
Susan Buck-Morss: Dialektik des Sehens. Walter Benjamin und das Passagen-Werk,
Frankfurt a.M. 1993, S. 201ff.

- am 14.02.2026, 11:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

stellten; er hat mit der Bestimmung in Kunst verdichteter Handlung als »titig
erlebter Geschichte< zu tun, und im Ubergang von der Plastik zur Narration
erlebt sich die Inbezugsetzung zum Vergangenen als Revolution, als Befreiung
zu sich.

EBENE I11: ALTARBESCHREIBUNG — HANDLUNG UND ERKENNTNIS

Der Altarfries ist stummer Stein. Sein monumentales Gemilde lebendiger Sze-
nen spricht sich nicht aus. In poetische Sprache iibersetzt werden kann es von
der Literatur, die natiirlich selber nicht mehr Plastik ist, also keine konkrete
bildliche Anschauung liefert, sondern sich dieser beschreibend und kommen-
tierend anzunihern strebt. In Ausfiihrlichkeit begegnet das Unternehmen im
Roman Asthetik des Widerstands (1981) von Peter Weiss. In dessen literarischer
Ekphrasis des antiken Altars ist vor allem das grobe Material des Bildnisses
Thema, und in ihm wiederum die Prisenz des geschundenen Korpers in einer
»Metamorphose der Qual« (AW 1, 8): das nackte Fleisch, »ausgesetzt dem un-
erbittlichen Wettkampf, der Zerfleischung und Vernichtung«, mit »einer ge-
borstnen Hiifte, einem verschorften Brocken ihre Gestalt andeutend, immer
in den Gebirden des Kampfs«, »ein zerschundnes Gesicht, mit klaffenden Ris-
sen, weit ge6ffnetem Mund, leer starrenden Augen, umflossen von den Locken
des Barts, der stiirmische Faltenwurf eines Gewands, alles nah seinem ver-
witterten Ende«; das kriegerische Gemetzel qualitativ verstirkt durch die nur
fragmentarische Uberlieferung des Steins: »miirbe Bruchstiicke, aus denen
die Ganzheit sich ablesen lief, rauhe Stiimpfe neben geschliffner Glitte, be-
lebt vom Spiel der Muskeln und Sehnen, Streitpferde in gestrafftem Geschirr,
gerundete Schilde, aufgereckte Speere, zu rohem Oval gespaltner Kopf, ausge-
breitete Schwingen, triumphierend erhobener Arm, Ferse im Sprung, umflat-
tert vom Rock, geballte Faust am nicht mehr vorhandnen Schwert«; Gétter, die
zur Steigerung ihrer Bestialitit sich in Tiere verwandeln: »zottige Jagdhunde,
die Miuler verbissen in Lenden und Nacken, ein Fallender, mit dem Ansatz des
Fingers zielend ins Auge der tiber ihm hingenden Bestie, vorstiirzender Lowe,
eine Kriegerin schiitzend, mit der Pranke ausholend zum Schlag«, »Horner
aus wuchtigen Stirnen ragend, sich ringelnde Beine, mit Schuppen besetzt, ein
Schlangengeziicht tiberall, im Wiirgegriff um Bauch und Hals, ziingelnd, die
scharfen Zihne gebleckt, einstofRend auf nackte Brust; all diese Handlungs-
vollziige hervorgebracht aus dem rohen, kalten Stein: »dieses Zertreten, dieses
Sichaufbiumen und Zusammenbrechen, diese unendliche Anstrengung, sich
emporzuwiihlen aus kérnigen Blocken« (AW I, 7). Und allenthalben auf die-
sem Gemilde in Worten das wesentliche Organ der Handlung: die »Hand, aus
dem rauhen Grund gestreckt, zum Griff bereit«, »mit Vogelkrallen versehne
Hinde«, die »michtigen und zerstiickelten Hinde«, der »Sterbende[], dessen

- am 14.02.2026, 11:50:38.

105


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

106

Niklas Hebing

lahmwerdende Hand« zum Greifen und Handeln nicht mehr in der Lage und
er darum dem Tode geweiht ist, »zirtlich auf dem Arm der Géttin lag [er], die
ihn am Schopf hielt«, die Erdgottin Ge, »den losgerissnen Klumpen der einen
Hand suchend erhoben, die andre Hand um Einhalt bittend ragte aus der
Steinkante, und hinauf zum profilierten Vorsprung streckten sich langglied-
rige knotige Finger, als wiren sie noch unter der Erde und wollten das Gelenk
der offnen daumenlosen weiblichen Hand erreichen«, und wieder Ge, diesmal
mit threm Lieblingssohn Alkyneus, der »Stumpf seiner linken Hand tastete
nach ihr«, oder ein anderer Niedergezwungener, dessen »linke Hand lag matt
auf dem vorstiirmenden lederbekleideten Fuf der Artemis« (AW I, 7{f.).

Mit der ausfithrlichen Beschreibung der Pergamon-Friese beginnt Weiss’
Roman ganz unvermittelt. Ohne Hinfithrung und Vorbereitung steigt er mit
den ersten Worten des Buches in die Altarbeschreibung ein, der vor allem
eines meisterlich gelingt: die Bewegtheit des starren Steins zu versprachlichen
und plastisch vor dem inneren Auge anschaulich werden zu lassen.

Doch mehr und mehr wird in die Darstellung die Narration ihres Anlasses
eingeflochten: Drei junge Minner, unter ihnen der Ich-Erzihler, bereiten sich
1937 durch isthetische Schulung an bedeutenden Kunstwerken auf den politi-
schen Widerstand gegen den nationalsozialistischen Terror im eigenen Lande
vor. Sogleich wird ersichtlich, welcher Poetik dieser Anfang folgt: Der Haupt-
handlung vorangestellt, und zugleich bereits mitten in ihr, eréffnet Weiss dich-
tungsimmanent seine erkenntnistheoretische Programmatik. Analogien weist
dieser Einstieg mit einem ganz anderen Text auf: Ebenfalls zu Beginn seiner
Schrift Sidereus Nuncius (1610) verwendet Galilei viele Seiten darauf, zunichst
sein Fernrohr ausfiihrlich zu beschreiben, bevor er an die Niederschrift sei-
ner im eigentlichen Sinne astronomischen Beobachtungen geht.” Fiir Weiss
ist die Auseinandersetzung mit klassischen Werken der Kunstgeschichte das
Erkenntnisinstrument, einem Fernrohr vergleichbar, durch das verschiittete
Geschichte aus der Distanz herangeholt wird. In den Notizbiichern schreibt er:
»Die wichtigste Arbeit [...] neben dem Aufbau des Neuen, ist die Klirung des
Altenc; »kein Fortschritt ohne geklirte Vergangenheit«.?”

Mit solchen Sitzen schreibt sich Weiss uniibersehbar in den Diskurs ein,
der sich um Benjamins geschichtsphilosophische Thesen von 1940 aufspannt.
In These V heiflt es: »Das wahre Bild der Vergangenheit huscht vorbei« (UBG
71). Geschichtliches Handeln gefriert nicht von selber zu Dauerhaftigkeit, um
fur die Nachwelt aufbewahrt zu werden. Und dennoch, unter Berufung auf

26 | Vgl. Hans Blumenberg: »Das Fernrohr und die Ohnmacht der Wahrheite, in: Galileo
Galilei: Sidereus Nuncius. Nachricht von neuen Sternen, Frankfurt a.M. 1965, S. 5-73;
Joseph Vogl: »Medien-Werden. Galileis Fernrohre, in: L. Engell/J. Vogl (Hg.), Mediale His-
toriographien, Weimar 2001, S. 115-123.

27 | Peter Weiss: Notizbticher 1971-1980, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1981, S. 380, 225.

- am 14.02.2026, 11:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

Gottfried Keller muss erginzt werden: »Die Wahrheit wird uns nicht davon-
laufen« (ebd.). Von »titig erlebter Geschichte« kiinden Ruinen wie Pergamon,
durch kiinstlerische Praxis wurde in der Geschichte das Vergangene ins Werk
gesetzt. Der Stein aber spricht nicht eindeutig aus sich, sondern muss zum
Sprechen gebracht werden; um Erkenntnisinstrument sein zu kénnen, hat er
ins Wort iibersetzt zu werden. Wie auch Goethe von der schweigenden Materie
fordert: »Saget Steine mir an, o! sprecht, ihr hohen Paliste.«?® Die Uberfiih-
rung seines Gehalts in Sprache ist die Befreiung des versteinerten und ruinds
verschiitteten Wahrheitskerns auf sich selber. Wie Weiss zur bildenden Kunst
feststellt, sei ihre »Vision« stets »statisch«; selbst »wenn die Teile des Bildes in
starken, atmenden Spannungen zueinander stehen so bleibt die Komposition
doch unverinderlich«; selbst »wenn eine Vielheit von verschiedenen Blickwin-
keln zusammengelegt wird so befinden sich diese Verschiedenheiten doch nur
in einer einzigen Situations; die Literatur hingegen kénne »Kontinuititen auf-
bauen«, »den Leser nach allen Richtungen hin fithren und ihm sagen was er
sieht, hort, denkt, empfindet«.?

Zugleich ist die kalte Ruine Voraussetzung der narrativen Erkenntnis: Die
Prosa der Altarbeschreibung gewinnt Wahrheit aus der Anschauung, indem
sie das rdumlich Plastische in Sprache tiberfiihrt, die erstarrte Bewegung of-
fenlegt und zur Klarheit bringt. Erst Weiss’ Ekphrasis des Tempelfrieses be-
freit aus dem stummen Stein die konkrete Handlung als die kollektive Wirk-
lichkeit der geistigen Individualitit der Unterdriickten. Denn mit »Worten [sei]
die grosste Wirklichkeit zu geben«.*® Zu dieser Lektiire der Skulptur bedarf es
einiger Umdeutungen der bisher festgehaltenen Bestimmungen, die zu einer
neuen Sicht auf das Projekt Pergamon und seine kunsttheoretischen Voraus-
setzungen fiihren. Die Umdeutung steht im Zeichen einer politischen Asthe-
tik, die bisher nur unter der Oberfliche sichtbar wurde. Sie beriihrt an ihren
Fundamenten die Grundziige von Benjamins materialistischer Geschichtsbe-
trachtung.

Ein Bildepos der gottlichen Erhabenheit iiber alles Irdische, ein freuden-
trunkenes Gemilde der Naturbeherrschung des kultivierten Menschen? Die
»Spezialisten« im Berliner Ausstellungsraum »sprachen von Kunst, sie priesen
die Harmonie der Bewegung, das Ineinandergreifen der Gesten« (AW 1, 9), wie
der Roman berichtet. Benjamin gibt solch einer Haltung zum Vergangenen
und seiner Kunst den Namen >Historismus<: Dieser sitzt dem nur vermeintlich
objektiven »Verfahren der Einfithlung« auf, das Einfiihlung »in den Sieger«

28 | Johann Wolfgang Goethe: Rémische Elegien, in: ders., Sdmtliche Werke nach Epo-
chen seines Schaffens (Miinchner Ausgabe) Bd. 3,2, Miinchen 1990, S. 39.

29 | Peter Weiss: »Einleitung zu einem Buch Uber »Die Avantgarde des Films«, in:
H. Machnik/R. Niehoff (Hg.), Filme, Berlin 2012, S. 5.

30 | Ebd.

- am 14.02.2026, 11:50:38.

107


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

108

Niklas Hebing

als Auftraggeber des Kunstwerks ist und sich lediglich auf die »Miihe der gros-
sen Genien« (UBG 72f)) richtet, die es entworfen haben. Die materialistische
Betrachtung kann nur im Gegenteil ihr Ziel finden: »In jeder Epoche muss
versucht werden, die Ueberlieferung von neuem dem Konformismus abzuge-
winnen, der im Begriff steht, sie zu iiberwiltigen« (UBG 72).

Das Gesprich der drei jungen Midnner im Roman verhandelt, was tatsich-
licher Inhalt des Frieses ist: »historische Ereignisse«, konkrete geschicht-
liche Handlungen, die »in mythischer Verkleidung« erscheinen, weltliche
Herrscher, iberhoht zur géttlichen Macht der Olympier, an sich menschliche
Handlungen, doch »verstindlich nicht als von Menschen hervorgerufen, son-
dern hinnehmbar nur als iiberpersénliche Macht, die Geknechtete, Versklavte
wollte, in Unzahl« (AW 1, 9). Sogleich wird der politische Hintergrund erdff-
net: »Die Giganten, die S6hne der klagenden Ge, vor deren Oberkérper wir
standen, hatten sich frevelnd gegen die Gétter erhoben, andre Kimpfe aber,
die tiber Pergamons Reich hingegangen waren, lagen unter dieser Darstellung
verborgen«; d.h. dargestellt sind zwar »Giganten, Titanen, Kyklopen und Erin-
nyen« (AW 1, 9f.), doch ihre konkrete lebensweltliche Entsprechung sind die
rechtlosen Sklaven im alten Pergamon, die im Klassenkampf unterliegen. Der
Roman benennt diese Hintergriinde direkt: »Die Gesetze der antiken Sklaven-
haltergesellschaft bestanden fort. Trotz aller Revolten mufite die Vielzahl des
Volks immer wieder fiir die Elite ins Feld ziehn« (AW 1, 43) — nicht nur fiir
Krieg, auch fiir tigliche Arbeit.

Hinter der Maske gottlich-menschlicher Travestie zelebriert die Herrscher-
dynastie eine bildgewaltige Machtinszenierung, ein »Denkmal ihrer eignen
GroRe und Unsterblichkeit« (AW I, 9), denn um den Schein der unumschrink-
ten Macht zu tragen, inszeniert sich Macht in eindringlichster und nachdriick-
lichster Weise als mordende Macht. Es ist wieder Canetti, der diesen Zusam-
menhang von Macht und Mord beleuchtet: »Was bis zum Toten gehen kann,
wird gefiirchtet, was nicht unmittelbar dem Téten dient, ist blof niitzlich. Alle
geduldigen Verrichtungen der Hand bringen denen, die sich auf sie beschrin-
ken, nichts als Unterwerfung ein. Doch die anderen, die sich dem Téten wid-
men, haben die Macht.«*

Das Museumsgesprich tiber die Entmythologisierung der Geschichte re-
flektiert den Entstehungszusammenhang des Altars: In Auftrag gegeben wird
er vom pergamenischen Konig Eumenes II.; die Oberaufsicht iibertrigt er
dem Gelehrten Krates von Mallos, der politisch-mythologische Einheit stiftet,
die mehrere Bildhauer unter Mitwirkung einer Unzahl versklavter Arbeiter
in Material bringen. Der Altar besitzt nicht allein einen Sockelfries mit den
Szenen der Gigantomachie, sondern zudem einen kleineren Reliefzyklus im
hochgelegenen Innenhof; er zeigt ausschnittartig die heldenhaft stilisierte Le-

31 | E. Canetti: Masse und Macht, S. 257.

- am 14.02.2026, 11:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

bensgeschichte von Telephos, dem Griinder von Pergamon und Urahnen des
Kénigs.*? In der Heroisierung des Ahnherrn heroisiert sich der Auftraggeber
selbst, er steht in ein und derselben Tradition und direkten Abstammungslinie
mit Telephos. So muss auch der Handlungsbezug zur Macht des Olymp verall-
gemeinernd verstanden werden — beides zusammengenommen demonstriert:
Der Konig von Pergamon verlangt, verehrt zu werden als endliches Abbild der
neuen Gétter, als ihre Reprisentation auf Erden, sein Tun als ein von ihnen ge-
leitetes und durch sie verbiirgtes. Seine Handlung setzt im Endlichen durch,
was im Gotterhimmel vorgezeichnet steht. Der Fries bezeugt die géttliche Ab-
kunft der obersten Herrscherkaste von Pergamon griindungsgeschichtlich wie
mythologisch.

In dieser Lesart wird der Altarfries als ein religios tiberformtes Schlacht-
fest entlarvt, das die politischen Verhiltnisse mythologisch darstellt, substan-
tiell ein »Abbild seiner eignen Geschichte« (AW I, 9), in Marmor erstarrt. Der
Pergamonmuseumskatalog hilt fest: »Darstellungen vom Elend der Besiegten
[nehmen)] iiberhaupt eine zentrale Position in der hellenistischen Kunst von
Pergamon ein« und treten hdufig »wie hier im mythologischen Gewand«» auf.
So dient die Kunst den Herrschenden, »ihrem Rang, ihren Befugnissen den
Anschein des Ubernatiirlichen zu verleihen, »kein Zweifel an ihrer Vollkom-
menheit durfte entstehn« (AW 1, 10). Zugleich ist darin verschleiert, dass es
die Besiegten sind, die den Marmor fiir die Kiinstler herbeizuschaffen hat-
ten; mehr noch: dass sie dabei in ihren harten, schweifdtreibenden Handlun-
gen selbst das ideale »Modell« fiir die Kiinstler abgaben; in »ihren in Arbeit
angestrengten Leibern« ist idealtypisch zum Ausdruck gebracht, dass aus
»Herrschsucht und Erniedrigung Kunst« entsteht.** So wird ihre Handlung
der Sklavenarbeit modellhaft angeeignet und zum &sthetischen Ausdruck
dauerhaft festgestellt, indem sie sich im Stein materialisiert; »die Meiflel und
Himmer der Steinmetzen und ihrer Gesellen hatten das Bild einer unumstof-
lichen Ordnung den Untertanen zur Beugung in Ehrfurcht vorgefithrt« (AW
I, 9). Im Fries ist die Handlung zum Gegenstand versteinert, doch im Kultus
um diese Versteinerung der materielle Hintergrund der Handlung verschlei-
ert zur Unkenntlichkeit. Die zugrundeliegenden Produktionsbedingungen
16st erst Weiss’ Roman aus der Versteinerung und macht sie hinter der Ver-
schleierung sichtbar.

Das gibt der zuvor entwickelten Argumentation eine neue Richtung. Wenn
zuvor thetisch erarbeitet werden konnte, dass Handlung als zweckgerichtete,
instrumentelle Objektaneignung Machtverhiltnisse schafft, muss auch der ge-

32 | Vgl. Staatliche Museen zu Berlin: Die Antikensammlung, S. 346ff.

33 | Ebd., S. 330.

34 | AW, 14; vgl. Manfred Ziifle: Der bretonische Turm. Essays zur Macht- und Kultur-
kritik, Berlin/Hamburg 1998, S. 57.

- am 14.02.2026, 11:50:38.

109


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

10

Niklas Hebing

schichtlichen Handlung, welcher in mythologischer Verdichtung kiinstlerisch
vermitteltes Selbstbewusstsein gegeben wird, das Attribut der Bemichtigung
zur Konstitution von Herrschaft zuerkannt werden. Doch dieser Prozess des
Selbstbewusstseins durch Kunst, in dem der Einzelne sich im politischen Kon-
text, im Subjekt-Objekt-Bezug in ganzer Tiefe erfasst, wird gestort und unter-
brochen; er scheitert, wenn mythologische Verschleierung mit Verdichtung
des Wahren verwechselt wird. An der Ruine Pergamon wird ablesbar, dass sie
Kunst der »Sieger« ist, in die sich einzufiihlen Sache des Historisten ist; doch
zugleich bewahrt sie unter ihren Krusten Versteinerungen des Schweifles und
Bluts, die auf ihren wahren Entstehungszusammenhang verweisen; sie zeigt,
dass sie »auch der namenlose Fron ihrer Zeitgenossen« ist, dass es »niemals
ein Dokument der Kultur« geben kann, »ohne zugleich ein solches der Barba-
rei zu sein« (UBG 73).

Weiss fiihrt durch seine literarische Erschliefung einzelner Werke eine
wesentliche Eigenschaft der Kunst vor. Mit der Pergamon-Allegorie Vergleich-
bares durchzieht seinen Roman von Anfang bis Ende: bei der Beschreibung
der Tempelanlage von Angkor Wat, bei der Verquickung des Berichts junger
Arbeiter iiber die Gefahren in der Produktionshalle mit Momenten aus Dantes
Divina Commedia, bei der Deutung von Géricaults Flof der Medusa unter dem
Aspekt des Kolonialismus.®® Es zeigt sich allenthalben, wie Vergangenes is-
thetisch bedeutungsvoll werden kann fiir die Gegenwart. Es wird benétigt fiir
die Stiftung eines umfassenden Geschichtsbewusstseins im Sinne Benjamins,
das heifdt es liefert dem gegenwirtigen »historische[n] Materialistfen]« den Er-
trag, »Vergangenes historisch [zu] artikulieren«, »sich einer Erinnerung [zu]
bemichtigens, »ein Bild der Vergangenheit festzuhalten«, nicht wie der Histo-
rist, um Wissen aufzuhiufen, sondern um »im Vergangenen den Funken der
Hoffnung anzufachen« (UBG 71f), Hoffnung auf Erlésung der gegenwirtig
Handelnden von Herrschaft und Unterdriickung. Es fithrt »Erkenntnisse, Bil-
der, Artikulationsméglichkeiten« zu, um politische »Handlungsfihigkeit«3®
zu fordern. Mit diesem Impuls zur politischen Handlung befindet sich die
Narration bereits auf der Ebene der Gegenwart.

35 | Vgl. Jost Hermand: »Das FloR der Medusa. Uber Versuche, den Untergang zu iiber-
lebens, in: K.-H. G6tze/K. R. Scherpe (Hg.), Die »Asthetik des Widerstands« lesen, Argu-
ment-Sonderband 75, S. 112-120, hier S. 115ff.

36 | Wolfgang Fritz Haug: »Vorschldge zur Aneignung der Asthetik des Widerstands««,
in: K.-H. Gotze/K. R. Scherpe (Hg.), Die »Asthetik des Widerstands« lesen, Argument
Sonderband 75, S. 29-40, hier S. 29.

- am 14.02.2026, 11:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

EBENE IV: RAus Aus DEM MuSEuM —
HANDLUNG ALS WIDERSTAND

Nicht allein die Entstehungszeit, auch die Nachgeschichte des Altars steht im
Zeichen der Demonstration und Austibung von Macht. Weiss’ Roman zeigt
dies u.a. an den deutschen Ausgrabungen in Pergamon: »Als die Bildbrocken,
die unter den Ablagerungen vorderasiatischen Machtwechsels vergraben ge-
legen hatten, ans Tageslicht kamen, waren es wieder die Uberlegnen, die Auf-
geklirten, die das Wertvolle zu nutzen wufiten, wihrend die Viehhiiter und
Nomaden, die Nachfahren der Erbauer des Tempels, von Pergamons Gréfle
nicht mehr besaRen als Staub« (AW 1, 13). Pergamon ist der Ort der Machtin-
szenierung im Gestern wie im Heute. Der Roman artikuliert literarisch, was
Benjamin in der siebten seiner Thesen geschichtsphilosophisch festhilt: Die
»Herrschenden sind [...] die Erben aller, die je gesiegt haben« (UBG 73).

Ganz am Ende, nach mehr als 1000 Seiten, findet sich erneut eine Be-
schreibung der Pergamon-Friese, doch nun wird der Mythos tiberblendet vom
»Lirmen [...] eisenbeschlagne[r] Stiefel« der marschierenden SS, vom »Knat-
tern von Salven aus Maschinenpistolen, von jungen Soldaten, die »einander
wiirgen und zerstampfenc, die, »schwere[] Waffen schleppend, einander iiber-
rollten und zerfleischten« (AW 111, 267). Die Geschichte holt die Protagonisten
ein. Und wer an den Anfang zurtickblittert, entdeckt, wie bereits die Altar-
beschreibung auf die nationalsozialistische Katastrophe vorausdeutete: in der
Rede von den »Hiebe[n] schwerer Waffen« und vom »Rollen gepanzerter Ri-
der« (AW 1, 7). Erst der narrative Einbezug der Gegenwart macht den unmittel-
baren Handlungskontext der Museumsbesucher bewusst. »Auf dem Weg zum
engen, niedrigen Ausgang an der Seite des Saals leuchteten uns oft aus den
kreiselnden Verschiebungen in der Menge der Besucher die roten Armbinden
der schwarz und braun Uniformierten entgegen« (AW [, 11). Der Pergamonaltar
wird »aufbewahrt in einem Museum, das wieder und noch gebraucht wird,
wieder und noch vom Nazi-Regime, von einer in historischer Kontinuitit ste-
henden Machtelite »zur Verherrlichung ihrer Herrschaft«; diese Kontinuitit
reicht bis zu den Machtverhiltnissen der Entstehungszeit zurtick: »Im antiken
Pergamon stand das Kunstwerk im abgeschlossenen Bezirk der Herrschenden
und der Verwaltung, und das Volk, durch dessen Arbeit die Mufle der Kultur
tiberhaupt erméglicht und von ihr und gegen sie erzwungen wurde, hatte nur
an Festtagen Zutritt. Sehen und festhalten sollte das Volk auch in der Kunst
nur, dass und was oben ist.«3

Andererseits ist es aber die Nachgeschichte, die nachtrigliche Aneignung,
jede Gegenwart, der das Werk bedeutsam ist, die die Ruine aus ihrer Verschiit-
tung befreit und in Kontinuitdt mit zeitgendssischer Erfahrung stellt. In der

37 | M. Zifle: Der bretonische Turm, S. 56f.

- am 14.02.2026, 11:50:38.

11


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

12

Niklas Hebing

vorliegend entworfenen Perspektive wird Kunst im Sinne einer Vergegenstind-
lichung elementarer Handlungsakte als erlebte Geschichte verstanden. Ver-
dichtete Handlungsakte liegen aber in unverstellter Klarheit nicht einfach vor,
nach ihnen muss die Kunstgeschichte durchforstet werden. Der Autor Weiss
entdeckt sie u.a. im Mythos des Gigantenkampfs und seiner antiken kiinst-
lerischen Bearbeitung im Pergamonaltar, als versteinerte Urform der gegen-
wirtigen politischen Verhiltnisse; die Versteinerung im Sinne Benjamins als
Weiterleben der bisherigen Geschichte in der Gegenwart.*® Durch die kritische
und Ideologeme enthiillende Auseinandersetzung kann Weiss das geschichts-
emblematische Kunstwerk auf seinen Wahrheitsgehalt freilegen. Schliefllich
gewinnt er durch Inbezugsetzung des Vergangenen zur Gegenwart ein in ihr
Orientierung stiftendes Bewusstsein.

Gemif beiden Aspekten spricht Benjamin von >Erlésung« »Die Vergan-
genbheit fiihrt einen heimlichen Index mit, durch den sie auf die Erlésung ver-
wiesen ist«; es »besteht eine geheime Verabredung zwischen den gewesenen
Geschlechtern und unserem, so dass sich zeigt, »wir [sind] auf der Erde er-
wartet worden« (UBG 70). Erlést wird der Wahrheitsgehalt des Vergangenen
von seiner verstellenden Uberformung durch die herrschende Macht; dies ist
im Vollsinne Befreiung der Handlung zu Erkenntnis und Selbsterkenntnis.
Erlost wird die Geschichte aber auch und vor allem im Sinne einer Vollendung
des erst begonnenen Projekts: Die kollektive Handlung der »unterdriickte[n]
Klasse« als »das Werk der Befreiung« wird »im Namen von Generationen Ge-
schlagener zu Ende [ge]fithrt« (UBG 77). In das Werk schreibt sich Weiss mit
seinem Roman ein, ohne dass seine Zeit es vollenden kann. Zugleich ergeht
bei Benjamin wie bei Weiss gerade wegen dieses Scheiterns der Appell an jede
nichste Gegenwart, mit Hilfe 4sthetischer Vermittlung die Gewordenheit des
Bestehenden und Bestindigkeit des Vergangenen durchzuarbeiten, um in der
Gegenwart zur gestaltenden Handlung als Widerstand zu finden. Durch die
Konfrontation mit dem Wahrheitsgehalt der Kunstwerke, durch &sthetische
Inverhiltnissetzung, wird in der Gegenwart Erkenntnis und Handeln zur Wei-
chenstellung der Zukunft. Vergangene Kunst besitzt durch beide Seiten ihres
praktischen Vollzugs, als materielle Vergegenstindlichung geschichtlichen
Handelns und als »eine mit Jetztzeit geladene Vergangenheit« (UBG 78), die
Verbindung zum gegenwirtigen Bewusstsein sowie der hoffnungsvollen Er-
l6sung des Kiinftigen. So ist die jetztzeitliche Aneignung der objektiven Ge-
stalt als Produkt kiinstlerischer Handlung und materialisierten Geschichts-
bewusstseins nicht Nachvollzug klassischer Bildung, sondern Stiftung eines
Bewusstseins, das sich in die Kontinuitit der Geschichte stellt und seine eige-
ne Situation als eine der im Kunstwerk verdichteten Situation analoge erkennt.

38 | Vgl.zu Benjamins Begriff der»Versteinerung«S. Buck-Morss: Dialektik des Sehens,
S. 88ff., 199ff.

- am 14.02.2026, 11:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

Der Handlung von Weiss’ Roman und der Entstehungszeit von Benjamins
Thesen ist derselbe historische Zeitraum hinterlegt. Benjamin zeigt sich zu-
versichtlich, dass durch das in seiner Schrift entworfene Geschichtsverstind-
nis »unsere Position im Kampf gegen den Faschismus sich verbessern« (UBG
74) werde. Dem Roman hingegen geht es um den Versuch realistischer Ein-
schitzung: Einer Ubermacht wie dem nationalsozialistischen Regime kann
kein spontan wirkungsvoller Widerstand entgegengesetzt werden, in grofRen
Teilen ist das Buch die Darstellung verzweifelten Scheiterns. Doch vereinzelte
entschlossene Gruppen wirken auf den Fehler als (staatliches) System ein wie
das Wasser gemifl dem >Gesetz des geringsten Widerstands«: Es ist im Stan-
de, dichtere Materie auszuhghlen.* So werden die Handlungsméglichkeiten
und Handlungsrdume des Individuums, wie auch einer ganzen politischen Be-
wegung, unter den Bedingungen der Terrorherrschaft ausgemessen, um die
Frage nach der geschichtlichen Bedeutung des Einzelnen und nach dem Zu-
sammenhang von Kunst und Politik aufzuwerfen.

Kunst ist nicht blof8 das, was ist. Sie ist auch nicht blof§ das, was sie selber
ist. Kunst ist vergegenstindlichtes Handeln und damit potentiell Bewusstsein
dieses Handelns, sie ist also, was ist, das sie selber nicht ist, im Anderen ihrer
selbst, denn sie selber ist ja nicht ihre eigene Voraussetzung. Sie ist Produkt
der titigen Arbeit der Handlung: auch des Erinnerns, Durchdenkens, Erken-
nens, und zwar des Gegebenen fiir das, was sich der Kunst eignet. Kiinstle-
rische Handlung tiberfithrt Zweck in Materie, gibt Materie geschichtlichen
Zweck. Sie lasst teilhaben an der Erfahrung mit der Welt und gegen diese
Welt. Denn die Erfahrung der literarischen Figur ist Erfahrung im Widerstand
gegen Bestehendes, zielgerichtetes Handeln als Durchsetzung inneren Hand-
lungszwecks in einer Welt, die diesen Zweck immerfort an ihrer kalten Schale
abprallen, Enttduschung und Zerbrechen zu den Resultaten des Handelns wer-
den lisst. Bereits der Titel Asthetik des Widerstands markiert den Schnittpunkt
von Kunst und Politik — wirklich wird der Konnex durch den Handlungsbe-
griff.

LITERATUR

Abendroth, Lisa und Wolfgang: »Die >Asthetik des Widerstands« als Beitrag
zur Geschichte der Arbeiterbewegung«, in: K.-H. Gotze/K. R. Scherpe
(Hg.), Die »Asthetik des Widerstands« lesen, Argument Sonderband 75, Ber-
lin 1981, S. 18-28.

39 | Vgl. 0. Negt/A. Kluge: Geschichte und Eigensinn, S. 58.

- am 14.02.2026, 11:50:38.

13


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

114

Niklas Hebing

Benjamin, Walter: »Uber den Begriff der Geschichte«, in: Kritische Gesamtaus-
gabe, Bd. 19, hg. v. G. Raulet, Frankfurt a.M. 2010, S. 69-81.

Blumenberg, Hans: »Das Fernrohr und die Ohnmacht der Wahrheit, in: Gali-
leo Galilei, Sidereus Nuncius. Nachricht von neuen Sternen, Frankfurt a.M.
1965, S. 5-73.

Buck-Morss, Susan: Dialektik des Sehens, Walter Benjamin und das Passagen-
Werk, Frankfurt a.M. 1993.

Canetti, Elias: Masse und Macht. Frankfurt a.M. 1980.

Darwin, Charles: The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex, London
1871.

Engels, Friedrich: »Antheil der Arbeit an der Menschwerdung des Affenc, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe Bd. 1,26, Berlin 1985, S. 543f.

Feige, Daniel Martin: Kunst als Selbstverstindigung, Miinster 2012.

Fichte, Johann Gottlieb: Die Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters (18006), in:
ders., Gesamtausgabe Bd. 1,8, hg. v. Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1991.

Goethe, Johann Wolfgang: »Romische Elegien, in: ders., Samtliche Werke nach
Epochen seines Schaffens (Miinchner Ausgabe) Bd. 3,2, Miinchen 199o.

Grimm, Jacob und Wilhelm: Art. »Handlungx, in: dies., Deutsches Worterbuch,
Bd. 10, Leipzig 1877.

—: Art. »handeln, in: dies., Deutsches Worterbuch, Bd. 10, Leipzig 1877.

Haug, Wolfgang Fritz: »Vorschlige zur Aneignung der »Asthetik des Wider-
stands«, in: K.-H. Goétze/K. R. Scherpe (Hg.), Die »Asthetik des Wider-
stands« lesen, Argument Sonderband 75, Berlin 1981, S. 29-40.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesung Die Philosophie der Kunst. Im Som-
mer 1823, nachgeschr. v. H. G. Hotho (Manuskript).

—: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830). Gesam-
melte Werke, Bd. 20, hg. v. Wolfgang Bonsiepen und Hans-Christian Lucas,
Hamburg 1992.

Hermand, Jost: »Das FloR der Medusa. Uber Versuche, den Untergang zu
itberleben, in: K.-H. Gétze/K. R. Scherpe (Hg.), Die »Asthetik des Wider-
stands« lesen, Argument-Sonderband 75, Berlin 1981, S. 112-120.

Hilmer, Brigitte: Scheinen des Begriffs. Hegels Logik der Kunst, Hamburg 1997.

Horn, Christoph/Lohrer, Guido: »Die Wiederentdeckung teleologischer Hand-
lungserklirungenc, in: dies. (Hg.), Griinde und Zwecke. Texte zur aktuellen
Handlungstheorie, Frankfurt a.M. 2010, S. 7-45.

Kiahler, Heinz: Der grofie Fries von Pergamon. Untersuchungen zur Kunstgeschich-
te und Geschichte Pergamons, Berlin 1948.

Kunze, Max: Der Pergamonaltar. Seine Geschichte, Entdeckung und Rekonstruk-
tion, Mainz 199s.

- am 14.02.2026, 11:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

Luschey, Heinz: Rechts und Links. Untersuchungen iiber Bewegungsrichtung, Sei-
tenordnung und Hohenordnung als Elemente der antiken Bildsprache, Tiibin-
gen/Berlin 2002.

Negt, Oskar/Kluge, Alexander: Geschichte und Eigensinn, Frankfurt a.M. 1981.

Pfanner, Michael: »Bemerkungen zur Komposition und Interpretation des
Grof3en Frieses von Pergamonc, in: Archiologischer Anzeiger1(1979), S. 46-
57

Quante, Michael: Die Wirklichkeit des Geistes. Studien zu Hegel, Berlin 2011.

Rohde, Elisabeth: Pergamon. Burgberg und Altar, Berlin 1961.

Schefold, Karl: Gétter- und Heldensagen der Griechen in der frith- und hocharchai-
schen Kunst, Miinchen 1993.

Staatliche Museen zu Berlin: Die Antikensammlung. Altes Museum — Neues Mu-
seum — Pergamonmuseum, hg. v. A. Schwarzmaier, A. Scholl und M. Maisch-
berger, Darmstadt 2012.

Sulzer, Johann Georg: Art. »Handlungx,. in: ders., Allgemeine Theorie der Schi-
nen Kiinste. Neue vermehrte zweyte Auflage, Bd. 2, Leipzig 1792.

Vieweg, Klaus: »Hegels Handlungsbegrift in der praktischen Philosophie und
in der Asthetik«, in: A. Gethmann-Siefert u.a. (Hg.), Hegels Asthetik als
Theorie der Moderne, Berlin 2013, S. 177-196.

Vogl, Joseph: »Medien-Werden. Galileis Fernrohr, in: L. Engell/]. Vogl (Hg.),
Mediale Historiographien, Weimar 2001, S. 115-123.

Weiss, Peter: Notizbiicher 1971-1980, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1981.

—: »Die Asthetik des Widerstands«, in: Suhrkamp Verlag (Hg.), Werke in sechs
Binden, Frankfurt a.M. 1991.

—: »Einleitung zu einem Buch tiber >Die Avantgarde des Films«, in: H. Mach-
nik/R. Niehoft (Hg.), Filme, Berlin 2012.

Wiehl, Reiner: »Uber den Handlungsbegriff als Kategorie der hegelschen As-
thetik«, in: H.-J. Gerigk (Hg.), Philosophische Asthetik zwischen Immanuel
Kant und Arthur C. Danto, Gottingen 2005, S. 88-123.

Zimmermann, Martin: Pergamon. Geschichte, Kultur, Archdologie, Miinchen
2011

Zuifle, Manfred: Der bretonische Turm. Essays zur Macht- und Kulturkritik, Ber-
lin/Hamburg 1998.

- am 14.02.2026, 11:50:38.

115


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 11:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

