
 214

es ein Weltstaat sein, weil einer bloßen Gesellschaft von Staaten, Frieden und Ord-
nung fehlen (St. Thomas and the World State. – Milwaukee 1949). 
Der bekannte thomistische Philosoph Jacques Maritain hat den kritischen Teil dieses 
Arguments akzeptiert, daß dem Staat keine Selbstgenügsamkeit mehr zugesprochen 
werden kann, aber abgelehnt, einem Weltstaat Selbstgenügsamkeit zuzusprechen 
(Man and the State. – Chicago 1951). 

5.4 Spätmittelalter 

Die Erforschung anderer als der gelehrten Friedensbegriffe, die Ermittlung von 
Friedensbegriffen in Dichtung und Historie, lateinisch und volkssprachlich, ist noch 
nicht recht über die Phase der explorierenden Sammelbände hinausgekommen: 
Sonka Kerth, Der Landsfrid ist zerbrochen : das Bild des Krieges in den politischen 
Ereignisdichtungen des 13. bis 16. Jahrhunderts. – Wiesbaden 1997 (Imagines Medii 
Aevi ; 1) 
Der Krieg im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit : Gründe, Begründungen, Bilder, 
Bräuche, Recht / hrsg. von Horst Brunner. – Wiesbaden 1999 (Imagines Medii Aevi 
; 3) 
Die Wahrnehmung und Darstellung von Kriegen in Mittelalter und in der Frühen 
Neuzeit / hrsg. von Horst Brunner. – Wiesbaden 2000 (Imagines Medii Aevi ; 6) 
Dulce bellum inexpertis : Bilder des Krieges in der deutschen Literatur des 15. und 
16. Jahrhunderts / Horst Brunner… – Wiesbaden 2002 (Imagines Medii Aevi ; 11).  

 
 

Hagenlocher, Albrecht 
Der guote vride : idealer Friede in deutscher Literatur bis ins frühe 14. Jahr-
hundert. – Berlin (u.a.) : de Gruyter, 1992. – 355 S. (Historische Wortforschung 
; 2) 
Hagenlocher wertet höfische Literatur, volkssprachliche geistliche Texte, Spruch-
dichtung, politische Sprüche und Chroniken aus. Während für das moderne Denken 
die Frage von Krieg oder Frieden eine Frage von Gewalt oder Gewaltlosigkeit ist, ist 
es in dieser Literatur eine Frage von Recht oder Unrecht, eine Frage der Stabilität 
der Rechtsordnung. Der Frieden wird immer begrüßt, aber es gibt keine grundsätzli-
che Verdammung des Krieges. 

 
Hohmann, Stefan 
Friedenskonzepte : die Thematik des Friedens in der deutschsprachigen politi-
schen Lyrik des Mittelalters. – Köln (u.a.) : Böhlau, 1992. – 498 S. (Ordo ; 3) 
Beginnend mit den Reichssprüchen Walthers von der Vogelweide im 13. Jahrhun-
dert werden politische Stellungnahmen, Friedensutopien, Kreuzzugsdichtungen und 
politische Dichtungen des 15. Jahrhunderts besprochen. Klar ist die enge Verbin-
dung von Frieden und Herrschaft, Frieden braucht immer eine herrschaftliche Ge-
walt, die das Recht erhält. Seit Ende des 14. Jahrhunderts versuchen die Fürsten, die 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 215 

Fehde durch obrigkeitliche Rechtssetzung zu ersetzen. Die politische Literatur 
macht diese neue Gegenüberstellung von Frieden und Gewaltanwendung mit. Im 15. 
Jahrhundert wird auch der soziale Frieden artikulierter (bei Hans Rosenplüt, Waf-
fenfabrikant und Dichter dazu). 

5.4.1 Dante Alighieri 

1265-1321. Geboren in Florenz in einer Adelsfamilie. Kurz Amtsträger der florenti-
nischen Republik und lange im Exil. Der große Dichter Italiens, immer ein philoso-
phischer Dichter, doch dazu Autor mehrerer Schriften, die als philosophische Schrif-
ten gelten. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Giorgio Petrocchi, Vita di Dante. – Bari 1983 
Stephen Bemrose, A new life of Dante. – Exeter 2000 

 
Zum Florentiner politischen Hintergrund: 
Peter Herde, Dante als Florentiner Politiker, in: Peter Herde, Von Dante zum Risor-
gimento : Studien zur Geistes- und Sozialgeschichte Italiens. – Stuttgart 1997. – S. 
1-54 (ursprünglich 1976)  

 
Vergleiche als Überblick über das Gesamtwerk: 
Ulrich Prill, Dante. – Stuttgart 1999. 

 
Nach einer in Boccaccios Dantebiographie zitierten Anekdote soll Dante auf die 
Frage, was er suche, geantwortet haben: Frieden. Seit den Anfängen der modernen 
Dantephilologie bei Francesco De Sanctis ist immer wieder betont worden, daß die 
Commedia ein Friedensdokument sei und das Paradiso ein Versuch, die Civitas Dei 
zu beschreiben. Natürlich ist die Commedia kein theoretischer Text und entspre-
chend umstritten ist, was uns Dante sagen will. Schon De Sanctis stellte fest, daß es 
um einen „Verein der Seelen“ geht; die Seelen erscheinen immer in Gruppen, „ihre 
Bewegungen sind Tänze, ihre Stimmen sind Gesänge“. Aber: „Die Gesänge der 
Seelen sind arm an Inhalt.“ Dante kennt die Moderne der vollendeten Individualität 
– aber in der Hölle, die der Civitas terrena entspricht! 
Vergleiche als eine neuere Darstellung der Themen Krieg und Frieden in der Com-

media: 

Jeffrey T. Schnupp, The Transfiguration of History at the Center of Dante’s Paradi-

se. – Princeton, NJ 1986 (verfolgt die Themen von Mars, des Gründers von Rom 
und Florenz, und Venus bei Vergil, der durchaus kein Apologet des Augusteischen 
Siegfriedens war, und bei Dante; am Ende steht keine Erneuerung Roms und keine 
Hoffnung für Florenz; die Städte, die im Brudermord beginnen, enden auch so; am 
Ende der Commedia steht die Errichtung des Kreuzes in der Sphäre des Mars als 
Triumph über Krieg und Tod). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 216

Das Verhältnis der Monarchia zur Commedia ist unklar, vor allem weil die Datie-
rung der Monarchia unklar ist; zwischen 1307 und 1321 ist alles möglich, wobei 
lange eine frühe Datierung dominierte, in jüngerer Zeit aber eine Spätdatierung 
bevorzugt wird. Die Unterschiede können so Unterschiede der poetischen und theo-
retischen Gattungen sein, die Monarchia (oder die Commedia) kann aber auch eine 
abschließende Bearbeitung, Dantes letztes Wort zum Frieden sein. Ich referiere nicht 
die Debatten zur politischen Absicht der Monarchia (ob ein Zusammenhang mit 
dem Romzug Heinrichs VII besteht), zur Stellung gegenüber der Realpolitik des 
Kaisers und des Papstes, zur Stellung in der Publizistik der kaiserlichen und der 
päpstlichen Seite, zur Stellung gegenüber der mittelalterlichen philosophischen 
Diskussion (vor allem die leidige Frage, ob Dantes Zitat aus Averroes Kommentar 
zu Aristoteles De Anima voraussetzt, daß seine civilitas humana an eine bestimmte 
häretische Deutung der Gesamtseele der Menschheit gebunden sei, die politisch eher 
freiheitsfeindlich sein könnte). 
Diese Debatten wurden überwiegend in italienischer Sprache geführt. Vergleiche 
einen neueren englischsprachigen Überblick: 
J. F. Took, Dante : Lyric Poet and Philosopher ; an Introduction to the Minor Works. 
– Oxford 1990. – S. 147-173 (vgl. ebendort S. 81-122 über Convivio, ein früheres 
Werk, das einige Themen der Monarchia bereits behandelt). 

 
Die Wirkung der Monarchia bis ins 16. Jahrhundert ist gründlich erforscht (Francis 
Cheneval, Die Rezeption der Monarchia Dantes bis zur Editio Princeps im Jahre 

1559 : Metamorphosen eines philosophischen Werkes. – München 1995), aber das 
Urteil von Lord Bryce hat sich bestätigt: Grabschrift des Reiches, das es begründen 
wollte. Gattinara, der Kanzler Kaiser Karls V, war der letzte, der Dante für ein kon-
kretes Reich nutzen wollte, aber Erasmus von Rotterdam hat ihm nicht den Gefallen 
getan, die Drucklegung zu besorgen (sie kam dann von Protestanten in antipapisti-
scher Absicht). Später wird Dante noch zuweilen als Apologet des Weltstaates er-
wähnt, mehr aus Mangel an anderen Apologeten, als daß man seine besondere Stel-
lung zu Menschheit und Staat ernst genommen hätte (zuletzt Herfried Münkler, 
Imperien : Logik der Weltherrschaft vom Alten Rom bis zu den Vereinigten Staaten. 
– Reinbek 2005. – S. 129). Er fehlt in keiner Geschichte des Internationalismus, aber 
seine Relevanz bleibt immer etwas verschwommen (z. B. Cornelius F. Murphy, Jr., 
The Search for World Order : a Study of Thought and Action. – Dordrecht 1985). Es 
ist kein Zufall, daß Hans Kelsen, der Lehrer des Primats des Völkerrechts, mit einer 
Studie über Dante begann, aber eine bestimmtere Linie zu Kelsens eigenen Theorien 
läßt sich auch nicht herstellen. Am ehesten macht Dante Sinn in der Geschichte der 
Idee einer universalen Kommunikationsgemeinschaft, in der Geschichte der welt-
bürgerlichen Philosophie. Durch eine Laune der Forschungsgeschichte endet Che-
nevals Dantebuch 1559, während seine Geschichte der weltbürgerlichen Philosophie 
(Philosophie in weltbürgerlicher Bedeutung : über die Entstehung und die philoso-

phischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens der Mo-

derne. – Basel 2002) erst mit Leibniz beginnt; die Möglichkeit einer verborgenen 
Weitergabe des Arguments der universalen Entwicklung der menschlichen Fähigkei-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 217 

ten durch Zusammenwirken des gesamten Menschengeschlechts wird nur angedeu-
tet. Vgl. Francis Cheneval, Quelques remarques sur l’universalisme politique de 

Dante et de Kant : une relation énigmatique, in: Freiburger Zeitschrift für Philoso-
phie und Theologie 42 (1995) 291-309 (Kant verwirft zwar den Weltstaat, sein An-
satz ist ansonsten aber genau der Dantes; Kant handelt sich auch sofort Herders 
Vorwurf des Averroismus ein: eine Erziehung des Menschengeschlechts könne es 
nicht geben, nur eine Erziehung einzelner Menschen). 

 
 

Texte 
 

Monarchia : lateinisch und deutsch / Einleitung, Übersetzung und Kommentar 
von Ruedi Imbach und Christoph Flüeler. – Stuttgart : Reclam, 1989 (Univer-
sal-Bibliothek ; 8531) 
Die zur Zeit maßgebliche Edition: Monarchia / translated and edited by Prue 
Shaw. – Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1995 (Cambridge Medieval 
Classics ; 4) 
Dante begründet den Bedarf nach einem Weltstaat aus dem internationalen System: 
zur Beilegung von Konflikten zwischen den Staaten muß es einen obersten Richter 
geben. Aber diese systemischen Argumente sind nicht sein Ausgangspunkt: Der 
Mensch unterscheidet sich von Engel und Tier durch ein Streben nach Verstehen, 
deshalb muß Frieden als Bedingungen für ein kontemplatives Leben geschaffen 
werden. Weil der Intellekt von den Sinnen abhängig ist, muß auf die Erfahrung von 
vielen zurückgegriffen werden, letztlich aller Menschen, die je gelebt haben. Die 
Menschheit muß Gott ähnlich werden und ist am ähnlichsten, wenn sie einig ist. Die 
Unterstellung der Welt unter einen Herrscher soll keine Schmälerung der Freiheit 
sein; umgekehrt soll dieser höchste Herrscher, der wegen seiner Position an der 
Spitze die wenigsten Begierden hat, ein Helfer der Bürger gegen die kleinen fürstli-
chen Tyrannen sein. Auch an eine Kulturmission ist nicht gedacht; von den Skythen 
im Norden bis zu den Garamanthen in Afrika soll die Verschiedenheit der Völker, 
Königreiche und Städte geachtet werden. Diese Idee des Weltstaates ist kein Hirnge-
spinst, sondern das Römische Volk hat das monarchische Amt zu Recht erworben. 
Wie viele spätere Autoren akzeptiert Dante, daß die früheren Kriege ein Werk der 
Vorsehung waren, die Zukunft aber friedlich sein wird. Die Ansprüche des Papst-
tums gegen das Reich werden zurückgewiesen. 
 
Anstelle eines Kommentars: Joseph F. Costanzo, The ‚De Monarchia’ of Dante 
Alighieri, in: Thought : a Review of Culture and Idea 43 (1968) 87-126. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 218

Literatur 
 

Kelsen, Hans 
Die Staatslehre des Dante Alighieri. – Wien (u.a.) : Deuticke, 1905. – 152 S. 
(Wiener Staatswissenschaftliche Studien ; 6,3) 
Für Dante ist das Einssein die Wurzel des Gutseins. Kampf und Unfrieden sind 
Ausdruck der Vielheit, Einheit die Basis für Frieden, Eintracht und Ruhe. Dante 
besteht darauf, daß der Kaiser alles beherrschen muß – aber dieser Kaiser wird als 
ein Beamter gesehen. Es gibt hier kein Recht, das nicht aus dem Allgemeinwohl 
kommt. Der Weltstaat kann nur römisch sein und kann (jetzt) nur christlich sein. 
Dieser Weltstaat ist gegliedert in lokale Monarchien; staatsrechtlich geklärt ist das 
alles nicht. Das Wichtigste ist Dante offenbar das Römische Recht, durch das allein 
Sicherheit besteht. Nationen kommen in seinem Denken nicht vor. 

 
Kern, Fritz 
Humana civilitas (Staat, Kirche und Kultur) : eine Dante-Untersuchung. – 
Leipzig : Koehler, 1913. – 146 S. (Mittelalterliche Studien ; 1,1) 
Dante läßt den Begriff des Menschlichen und den Begriff der Menschheit zusam-
menfallen. Tatsächlich hat er aber getrennte Argumentationsstränge: das Endziel der 
Seele wird christlich bestimmt, das Endziel der Gesellschaftsformen aus antiker 
Tradition. Dabei knüpft er an Averroes an und sieht keine Endzwecklichkeit für die 
Einzelseele. „Dantes Menschengemeinschaft ist hier fast der Leviathan, der die 
Einzelseele verschlingt“. Das Christentum hat den Endzweck im Jenseits, wo es nur 
Einzelseelen, keine Staaten kennt. 
Kerns Deutung ist an ein frühes Datum für die Monarchia gebunden. Die Monar-

chia ist ein Versuch Aristoteles und Augustinus zu vereinen – im Ganzen mißglückt. 
Das gelingt erst in der Commedia, als Dante den Universalstaat aufgibt. Die ganze 
Kaiservorstellung ist nur innerhalb der zeitgenössischen Prophetie schlüssig und der 
späte Dante kommt nicht darauf zurück. 

 
Gilson, Etienne 
Dante und die Philosophie. – Freiburg : Herder, 1953. – S. 190-262 : Die Philo-
sophie in der ‘Monarchie’ 
Französisches Original: Dante et la philosophie. – Paris 1939 
Nach Aristoteles und Thomas von Aquin muß eine politische Gemeinschaft ein 
Haupt haben. Dante will den Kaiser zum Haupt der ganzen Menschheit machen, um 
die ganze Menschheit als politische Gemeinschaft sehen zu können. Die ganze 
Menschheit als eine politische Gemeinschaft braucht er aber für den Frieden, weil es 
ohne Frieden keine Philosophie geben kann (wiederum nach Aristoteles und Thomas 
von Aquin ist die Spekulation vornehmer als die Aktivität). 
Der Begriff der Menschheit als einer Einheit beginnt als Säkularisation des reli-
giösen Begriffs der Kirche. Indem Dante den Kaiser zu einem Ersatz des Papstes 
macht, muß er den Kaiser zu einer Art Papst machen. Papst wie Kaiser werden hier 
als der vollkommene Mensch nach Aristoteles Nikomachischer Ethik gesehen. Tho-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 219 

mas von Aquin hat eine strikte Trennung von Gnadenordnung und weltlicher Ord-
nung, aber eine ebenso strikte Unterstellung der Fürsten unter den Papst. Dante hat 
eine klare Trennung der Ziele: Glück im irdischen Leben durch Übung der Tugen-
den, Glück im ewigen Leben durch Anschauung Gottes. Zwischen diesen Zielen 
(und entsprechend zwischen Kaiser und Papst) gibt es eine Harmonie ohne Unter-
ordnung. 
 
Passerin d’Entrèves, Alessandro 
Dante as a Political Thinker. – Oxford : Clarendon Pr., 1952. – 119 S. 
Die politische Theorie der Monarchia ist im Ganzen nicht originell. Die Idee, daß es 
ein höchstes Gericht geben müsse, ist ein bekanntes päpstliches Argument. Neu ist 
nur die Idee der humana civilitas. Civilitas ist nichts anderes als die Übersetzung der 
aristotelischen politeia. Dante hat so wenig wie Thomas von Aquin Probleme, die 
polis mit dem regnum zu identifizieren. Aber er braucht für eine noch größere Aus-
weitung der polis die Idee einer Einheit der Menschheit. Die Zeitgenossen haben 
hier Wirkungen des häretischen Averroismus mit seiner Vorstellung der Gesamtsee-
le der Menschheit gesehen, Passerin d’Entrèves folgt Gilson, daß es eine Säkularisa-
tion des Begriffs der Kirche ist. In den Episteln setzt Dante noch traditionell 
respublica christiana voraus, mit Harmonie von Staat und Kirche. In der Monarchia 
muß Dante gegen neue päpstliche Ansprüche kämpfen; aber auch seine aristoteli-
sche Begründung des Staates zwingt ihn, dem Staat Momente von Kirche zu geben. 
Sein Problem ist nicht die Kirche selber, vielmehr das Bündnis von Kirche und neu-
em Nationalismus. In den späten Briefen und in der Commedia tritt das Reich wie-
der zurück, das Thema der Gefährdung der Kirche bleibt, wird aber von einem poli-
tischen Thema zu einem Thema der Erlösung. Die Commedia ist nicht Theorie, 
sondern ein prophetisches, inspiriertes Buch. 

 
Kantorowicz, Ernst H. 
The King’s Two Bodies : a Study in Medieval Political Theology. – Princeton, 
NJ : Princeton Univ. Pr., 1957. – S. 451-495: Man-centered Kingship : Dante 
Die Idee des Weltstaates bei Dante verdankt zwar einiges der Idee der Kirche, aber 
während die Kirche nur Gläubige umfaßt, soll der Weltstaat in der Tat alle Men-
schen umfassen; während in der Kirche die drei religiösen Tugenden entscheidend 
sind, soll der Weltstaat mit den vier weltlichen Kardinaltugenden der Antike aus-
kommen. (Die beiden ersten Teile der Commedia zeigen, wie weit weltliche Weis-
heit führen kann; erst für die künftige Unsterblichkeit und Gottesnähe ist die Kirche 
zuständig.) Die Averroisten machten eine ähnliche Unterscheidung des Intellektes 
von der Seele, aber sie denken dabei nur an das Individuum, das am Intellekt Teil 
hat, den Philosophen. Dante ist dagegen sicher, daß allein die Gemeinschaft aller 
Menschen ohne zeitliche und räumliche Begrenzung den gesamtmenschlichen Intel-
lekt realisieren kann. Das transzendente Jerusalem wird ersetzt durch ein transzen-
dentes Rom. Der Weltmonarch dieses Weltstaates ist freilich so schattenhaft, daß er 
eher ein politischer Körper als ein natürlicher Körper ist (weshalb dieses Dantekapi-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 220

tel in Kantorowicz’ Buch über die Loslösung des Konzepts des politischen Körpers 
vom natürlichen Körper des Königs steht). 
 
Peterman, Larry 
Dante’s Monarchia and Aristotle’s Political Thought, in: Studies in Medieval 
and Renaissance History 10 (1973) 1-40 
Petermann versucht genauer zu bestimmen, was Dante aus Aristoteles’ Politik und 
Ethik verwendet und was er verwirft. Aristoteles’ Vorstellung von der natürlichen 
Sklaverei kann er nicht akzeptieren, weil eine humana civilitas nur möglich ist, 
wenn alle Menschen fähig sind zu verstehen. Aristoteles’ Unterscheidung von guten 
und schlechten Verfassungen kann er nicht akzeptieren, weil sie darauf beruht, daß 
die Ausübung politischer Aktivität ein absoluter Wert ist. Mit der humana civilitas 
setzt Dante einen Staatszweck, der über die Selbstgenügsamkeit des Politischen 
hinausgeht. Weil die Menschen alle in sich die Anlage zur Tugend haben, kann der 
Monarch ihnen zur Entfaltung der Tugend und damit zu einem irdischen Paradies 
helfen. 

 
Vasoli, Cesare 
La pace nel pensiero filosofico e teologico-politico da Dante a Ockham, in: La 
pace nel pensiero, nella politica, negli ideali del trecento. – Todi : Presso 
L’Academia Tudertina, 1975 (Convegni del Centro di Studi sulla Spiritualià 
Medievale ; 15) S. 27-67 
Dantes Vorstellung des politischen Lebens kommt aus dem Erlebnis der Stadt, das 
Aristoteles’ Theorie des Stadtstaates erneut verständlich machte. Das Imperium ist 
bei Dante keine politische Einheit, sondern eine Garantie für Recht und Frieden. 
Eigentlich ist diese Einheit aber auch denkbar ohne den Weltstaat und der Kaiser 
verschwindet völlig hinter dem Recht. Die ganze Idee ist so sehr augustinisch wie 
aristotelisch: Der sündige Mensch braucht das Reich. Die spezifische Lehre Dantes 
ist, daß jede Tugend den Rahmen des Weltfriedens benötigt. Ob Dante in einem 
prägnanteren Sinne Averroist war, muß unklar bleiben. Das Zitat aus Averroes De 

anima über die gemeinsame Menschennatur wird bei Dante sofort politisch gedeu-
tet: Ohne Frieden kann die gemeinsame Menschennatur nicht entfaltet werden. Voll 
gestaltet wird das aber erst im Paradiso in dichterischer Form: eine Welt der Fülle 
ohne Begierden und deshalb ohne Konflikte. 
 
Mancusi-Ungaro, Donna 
Dante and the Empire. – New York (u.a.) : Lang, 1987. – 201 S. (American 
University Studies : ser. 2, Romance Languages and Literature ; 49) 
Sie schließt sich den Autoren an, die eine Übereinstimmung zwischen Commedia 
und Monarchia sehen. Dante wendet sich gegen die christliche Beschränkung der 
menschlichen Ziele auf das jenseitige Leben; er kann sich durchaus auf Erden ein 
Paradies vorstellen, wenn die Menschen ihre Begierden zähmen könnten. Die Com-

media soll lehren, wie der Mensch den Status des Elends verläßt und zum Status des 
Glücks kommt. Die real existierenden Staaten versäumten, ihren Bürgern Frieden zu 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 221 

bringen. Dante versucht deshalb die polis als Universalstaat zu retten. Dabei wird er 
kaum Aristoteles’ flüchtigem Hinweis auf den Weltstaat gefolgt sein, sondern des-
sen Definition der polis: gemeinsam sind die Menschen besser und weiser. 
 
Imbach, Ruedi 
Die politische Dimension der menschlichen Vernunft bei Dante, in: Der Mensch 
– ein politisches Tier? : Essays zur politischen Anthropologie / hrsg. von Ot-
fried Höffe. – Stuttgart : Reclam, 1992 (Universal-Bibliothek ; 8825) S. 26-42 
Imbach gibt einen Überblick über die Interpretationen von Aristoteles, De anima 
III,4-8 von der Antike über Averroes bis Thomas von Aquin: Nur die Gesamtheit 
der Menschen kann alles Erkennbare erkennen. Dantes originale Idee ist, daß diese 
vollkommene Erkenntnis nicht wie bei Aristoteles bei einem einzelnen gottähnli-
chen Philosophen oder wie bei Thomas bei den Seligen nach dem Tode zu finden 
ist, sondern daß die diesseitige menschliche Gemeinschaft gemeinsam das Ideal 
einer umfassenden und vollkommenen Erkenntnis verwirklicht. (Warum das eine 
politisch verfaßte Gesellschaft sein muß, führt Imbach nicht aus.) 

 
Lüddecke, Dirk 
Das politische Denken Dantes : Überlegungen zur Argumentation der ‚Monar-
chia’ Dante Alighieris. – Neuried : Ars Una, 1999. – 204 S. (Reihe Politisches 
Denken , 3) 
Gerechtigkeit kann nur bestehen, wenn es Macht gibt. Die Monarchie wird als Wi-
derstandslosigkeit gedeutet. (Dante, der sonst die Tyrannei so genau beschrieben 
hat, läßt sie in der Monarchia nicht vorkommen.) Politische Herrschaft ist im 
Hochmittelalter und Spätmittelalter immer als Herrschaft über Freie gedacht, so 
auch bei Dante. Die Monarchia ist eine paradoxe Theorie der Befreiung der im Staat 
Gefangenen durch einen Oberaufseher der kleinen tyrannischen Staaten. Das Ziel 
dieser ganzen Weltstaat-Idee ist, daß die Menschen frei leben. Diese Befreiung ist 
bei Dante aber nicht eine Rechtsfrage, sondern Befreiung des Willens von der Be-
gierde, eine Befreiung zum bürgerlichen und zum kontemplativen Glück. Im dritten 
Buch, das die Gottesunmittelbarkeit des Monarchen gegen Ansprüche des Papsttums 
verteidigt, wird betont, daß Herrschaft seit dem Sündenfall unverzichtbar ist. Text-
nah, fast ein Kommentar. 

5.4.2 Marsilius von Padua 

1270-1342. Aus einer prominenten Juristenfamilie in Padua. Mediziner und Philo-
soph in Paris. Als er als Autor des papstfeindlichen Defensor Pacis entdeckt wurde, 
floh er zum deutschen König Ludwig IV und begleitete ihn auf seinem Zug nach 
Rom. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

