es ein Weltstaat sein, weil einer bloBen Gesellschaft von Staaten, Frieden und Ord-
nung fehlen (St. Thomas and the World State. — Milwaukee 1949).

Der bekannte thomistische Philosoph Jacques Maritain hat den kritischen Teil dieses
Arguments akzeptiert, dal dem Staat keine Selbstgeniigsamkeit mehr zugesprochen
werden kann, aber abgelehnt, einem Weltstaat Selbstgeniigsamkeit zuzusprechen
(Man and the State. — Chicago 1951).

5.4 Spétmittelalter

Die Erforschung anderer als der gelehrten Friedensbegriffe, die Ermittlung von
Friedensbegriffen in Dichtung und Historie, lateinisch und volkssprachlich, ist noch
nicht recht iiber die Phase der explorierenden Sammelbinde hinausgekommen:
Sonka Kerth, Der Landsfrid ist zerbrochen : das Bild des Krieges in den politischen
Ereignisdichtungen des 13. bis 16. Jahrhunderts. — Wiesbaden 1997 (Imagines Medii
Aevi; 1)

Der Krieg im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit : Griinde, Begriindungen, Bilder,
Bréiuche, Recht / hrsg. von Horst Brunner. — Wiesbaden 1999 (Imagines Medii Aevi
;3)

Die Wahrnehmung und Darstellung von Kriegen in Mittelalter und in der Frithen
Neuzeit / hrsg. von Horst Brunner. — Wiesbaden 2000 (Imagines Medii Aevi ; 6)
Dulce bellum inexpertis : Bilder des Krieges in der deutschen Literatur des 15. und
16. Jahrhunderts / Horst Brunner... — Wiesbaden 2002 (Imagines Medii Aevi ; 11).

Hagenlocher, Albrecht

Der guote vride : idealer Friede in deutscher Literatur bis ins frithe 14. Jahr-
hundert. — Berlin (u.a.) : de Gruyter, 1992. — 355 S. (Historische Wortforschung
32)

Hagenlocher wertet hofische Literatur, volkssprachliche geistliche Texte, Spruch-
dichtung, politische Spriiche und Chroniken aus. Wéhrend fiir das moderne Denken
die Frage von Krieg oder Frieden eine Frage von Gewalt oder Gewaltlosigkeit ist, ist
es in dieser Literatur eine Frage von Recht oder Unrecht, eine Frage der Stabilitét
der Rechtsordnung. Der Frieden wird immer begriif3t, aber es gibt keine grundsétzli-
che Verdammung des Krieges.

Hohmann, Stefan

Friedenskonzepte : die Thematik des Friedens in der deutschsprachigen politi-
schen Lyrik des Mittelalters. — Koln (u.a.) : Bohlau, 1992. — 498 S. (Ordo ; 3)
Beginnend mit den Reichsspriichen Walthers von der Vogelweide im 13. Jahrhun-
dert werden politische Stellungnahmen, Friedensutopien, Kreuzzugsdichtungen und
politische Dichtungen des 15. Jahrhunderts besprochen. Klar ist die enge Verbin-
dung von Frieden und Herrschaft, Frieden braucht immer eine herrschaftliche Ge-
walt, die das Recht erhilt. Seit Ende des 14. Jahrhunderts versuchen die Fiirsten, die

214

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fehde durch obrigkeitliche Rechtssetzung zu ersetzen. Die politische Literatur
macht diese neue Gegeniiberstellung von Frieden und Gewaltanwendung mit. Im 15.
Jahrhundert wird auch der soziale Frieden artikulierter (bei Hans Rosenpliit, Waf-
fenfabrikant und Dichter dazu).

5.4.1 Dante Alighieri

1265-1321. Geboren in Florenz in einer Adelsfamilie. Kurz Amtstrager der florenti-
nischen Republik und lange im Exil. Der groBe Dichter Italiens, immer ein philoso-
phischer Dichter, doch dazu Autor mehrerer Schriften, die als philosophische Schrif-
ten gelten.

Vergleiche zur Biographie:
Giorgio Petrocchi, Vita di Dante. — Bari 1983
Stephen Bemrose, A new life of Dante. — Exeter 2000

Zum Florentiner politischen Hintergrund:

Peter Herde, Dante als Florentiner Politiker, in: Peter Herde, Von Dante zum Risor-
gimento : Studien zur Geistes- und Sozialgeschichte Italiens. — Stuttgart 1997. — S.
1-54 (urspriinglich 1976)

Vergleiche als Uberblick iiber das Gesamtwerk:
Ulrich Prill, Dante. — Stuttgart 1999.

Nach einer in Boccaccios Dantebiographie zitierten Anekdote soll Dante auf die
Frage, was er suche, geantwortet haben: Frieden. Seit den Anféangen der modernen
Dantephilologie bei Francesco De Sanctis ist immer wieder betont worden, da3 die
Commedia ein Friedensdokument sei und das Paradiso ein Versuch, die Civitas Dei
zu beschreiben. Natiirlich ist die Commedia kein theoretischer Text und entspre-
chend umstritten ist, was uns Dante sagen will. Schon De Sanctis stellte fest, daf3 es
um einen ,,Verein der Seelen” geht; die Seelen erscheinen immer in Gruppen, ,,ihre
Bewegungen sind Ténze, ihre Stimmen sind Gesédnge“. Aber: ,,Die Gesinge der
Seelen sind arm an Inhalt.“ Dante kennt die Moderne der vollendeten Individualitit
— aber in der Holle, die der Civitas terrena entspricht!

Vergleiche als eine neuere Darstellung der Themen Krieg und Frieden in der Com-
media:

Jeffrey T. Schnupp, The Transfiguration of History at the Center of Dante’s Paradi-
se. — Princeton, NJ 1986 (verfolgt die Themen von Mars, des Griinders von Rom
und Florenz, und Venus bei Vergil, der durchaus kein Apologet des Augusteischen
Siegfriedens war, und bei Dante; am Ende steht keine Erneuerung Roms und keine
Hoffnung fiir Florenz; die Stidte, die im Brudermord beginnen, enden auch so; am
Ende der Commedia steht die Errichtung des Kreuzes in der Sphire des Mars als
Triumph tiber Krieg und Tod).

215

https://dol.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Verhiltnis der Monarchia zur Commedia ist unklar, vor allem weil die Datie-
rung der Monarchia unklar ist; zwischen 1307 und 1321 ist alles mdglich, wobei
lange eine frithe Datierung dominierte, in jiingerer Zeit aber eine Spédtdatierung
bevorzugt wird. Die Unterschiede konnen so Unterschiede der poetischen und theo-
retischen Gattungen sein, die Monarchia (oder die Commedia) kann aber auch eine
abschlieBende Bearbeitung, Dantes letztes Wort zum Frieden sein. Ich referiere nicht
die Debatten zur politischen Absicht der Monarchia (ob ein Zusammenhang mit
dem Romzug Heinrichs VII besteht), zur Stellung gegeniiber der Realpolitik des
Kaisers und des Papstes, zur Stellung in der Publizistik der kaiserlichen und der
papstlichen Seite, zur Stellung gegeniiber der mittelalterlichen philosophischen
Diskussion (vor allem die leidige Frage, ob Dantes Zitat aus Averroes Kommentar
zu Aristoteles De Anima voraussetzt, dal} seine civilitas humana an eine bestimmte
héretische Deutung der Gesamtseele der Menschheit gebunden sei, die politisch eher
freiheitsfeindlich sein konnte).

Diese Debatten wurden iiberwiegend in italienischer Sprache gefiihrt. Vergleiche
einen neueren englischsprachigen Uberblick:

J. F. Took, Dante : Lyric Poet and Philosopher ; an Introduction to the Minor Works.
— Oxford 1990. — S. 147-173 (vgl. ebendort S. 81-122 iiber Convivio, ein fritheres
Werk, das einige Themen der Monarchia bereits behandelt).

Die Wirkung der Monarchia bis ins 16. Jahrhundert ist griindlich erforscht (Francis
Cheneval, Die Rezeption der Monarchia Dantes bis zur Editio Princeps im Jahre
1559 : Metamorphosen eines philosophischen Werkes. — Miinchen 1995), aber das
Urteil von Lord Bryce hat sich bestitigt: Grabschrift des Reiches, das es begriinden
wollte. Gattinara, der Kanzler Kaiser Karls V, war der letzte, der Dante fiir ein kon-
kretes Reich nutzen wollte, aber Erasmus von Rotterdam hat ihm nicht den Gefallen
getan, die Drucklegung zu besorgen (sie kam dann von Protestanten in antipapisti-
scher Absicht). Spéter wird Dante noch zuweilen als Apologet des Weltstaates er-
wihnt, mehr aus Mangel an anderen Apologeten, als dal man seine besondere Stel-
lung zu Menschheit und Staat ernst genommen hétte (zuletzt Herfried Miinkler,
Imperien : Logik der Weltherrschaft vom Alten Rom bis zu den Vereinigten Staaten.
— Reinbek 2005. — S. 129). Er fehlt in keiner Geschichte des Internationalismus, aber
seine Relevanz bleibt immer etwas verschwommen (z. B. Cornelius F. Murphy, Jr.,
The Search for World Order : a Study of Thought and Action. — Dordrecht 1985). Es
ist kein Zufall, da3 Hans Kelsen, der Lehrer des Primats des Volkerrechts, mit einer
Studie iiber Dante begann, aber eine bestimmtere Linie zu Kelsens eigenen Theorien
1aBt sich auch nicht herstellen. Am ehesten macht Dante Sinn in der Geschichte der
Idee einer universalen Kommunikationsgemeinschaft, in der Geschichte der welt-
biirgerlichen Philosophie. Durch eine Laune der Forschungsgeschichte endet Che-
nevals Dantebuch 1559, wéhrend seine Geschichte der weltbiirgerlichen Philosophie
(Philosophie in weltbiirgerlicher Bedeutung : iiber die Entstehung und die philoso-
phischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens der Mo-
derne. — Basel 2002) erst mit Leibniz beginnt; die Moglichkeit einer verborgenen
Weitergabe des Arguments der universalen Entwicklung der menschlichen Fahigkei-

216

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten durch Zusammenwirken des gesamten Menschengeschlechts wird nur angedeu-
tet. Vgl. Francis Cheneval, Quelques remarques sur ['universalisme politique de
Dante et de Kant : une relation énigmatique, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philoso-
phie und Theologie 42 (1995) 291-309 (Kant verwirft zwar den Weltstaat, sein An-
satz ist ansonsten aber genau der Dantes; Kant handelt sich auch sofort Herders
Vorwurf des Averroismus ein: eine Erziechung des Menschengeschlechts kdnne es
nicht geben, nur eine Erziehung einzelner Menschen).

Texte

Monarchia : lateinisch und deutsch / Einleitung, Ubersetzung und Kommentar
von Ruedi Imbach und Christoph Fliieler. — Stuttgart : Reclam, 1989 (Univer-
sal-Bibliothek ; 8531)

Die zur Zeit mafigebliche Edition: Monarchia / translated and edited by Prue
Shaw. — Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1995 (Cambridge Medieval
Classics ; 4)

Dante begriindet den Bedarf nach einem Weltstaat aus dem internationalen System:
zur Beilegung von Konflikten zwischen den Staaten muf es einen obersten Richter
geben. Aber diese systemischen Argumente sind nicht sein Ausgangspunkt: Der
Mensch unterscheidet sich von Engel und Tier durch ein Streben nach Verstehen,
deshalb muf3 Frieden als Bedingungen fiir ein kontemplatives Leben geschaffen
werden. Weil der Intellekt von den Sinnen abhéngig ist, muf auf die Erfahrung von
vielen zuriickgegriffen werden, letztlich aller Menschen, die je gelebt haben. Die
Menschheit mufl Gott dhnlich werden und ist am &hnlichsten, wenn sie einig ist. Die
Unterstellung der Welt unter einen Herrscher soll keine Schmélerung der Freiheit
sein; umgekehrt soll dieser hochste Herrscher, der wegen seiner Position an der
Spitze die wenigsten Begierden hat, ein Helfer der Biirger gegen die kleinen fiirstli-
chen Tyrannen sein. Auch an eine Kulturmission ist nicht gedacht; von den Skythen
im Norden bis zu den Garamanthen in Afrika soll die Verschiedenheit der Volker,
Konigreiche und Stddte geachtet werden. Diese Idee des Weltstaates ist kein Hirnge-
spinst, sondern das Romische Volk hat das monarchische Amt zu Recht erworben.
Wie viele spiatere Autoren akzeptiert Dante, dafl die fritheren Kriege ein Werk der
Vorsehung waren, die Zukunft aber friedlich sein wird. Die Anspriiche des Papst-
tums gegen das Reich werden zuriickgewiesen.

Anstelle eines Kommentars: Joseph F. Costanzo, The ,De Monarchia’ of Dante
Alighieri, in: Thought : a Review of Culture and Idea 43 (1968) 87-126.

217

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Kelsen, Hans

Die Staatslehre des Dante Alighieri. — Wien (u.a.) : Deuticke, 1905. — 152 S.
(Wiener Staatswissenschaftliche Studien ; 6,3)

Fir Dante ist das Einssein die Wurzel des Gutseins. Kampf und Unfrieden sind
Ausdruck der Vielheit, Einheit die Basis fiir Frieden, Eintracht und Ruhe. Dante
besteht darauf, dall der Kaiser alles beherrschen mul} — aber dieser Kaiser wird als
ein Beamter gesehen. Es gibt hier kein Recht, das nicht aus dem Allgemeinwohl
kommt. Der Weltstaat kann nur romisch sein und kann (jetzt) nur christlich sein.
Dieser Weltstaat ist gegliedert in lokale Monarchien; staatsrechtlich geklart ist das
alles nicht. Das Wichtigste ist Dante offenbar das Romische Recht, durch das allein
Sicherheit besteht. Nationen kommen in seinem Denken nicht vor.

Kern, Fritz

Humana civilitas (Staat, Kirche und Kultur) : eine Dante-Untersuchung. —
Leipzig : Koehler, 1913. — 146 S. (Mittelalterliche Studien ; 1,1)

Dante 146t den Begriff des Menschlichen und den Begriff der Menschheit zusam-
menfallen. Tatsdchlich hat er aber getrennte Argumentationsstringe: das Endziel der
Seele wird christlich bestimmt, das Endziel der Gesellschaftsformen aus antiker
Tradition. Dabei kniipft er an Averroes an und sieht keine Endzwecklichkeit fiir die
Einzelseele. ,,Dantes Menschengemeinschaft ist hier fast der Leviathan, der die
Einzelseele verschlingt. Das Christentum hat den Endzweck im Jenseits, wo es nur
Einzelseelen, keine Staaten kennt.

Kerns Deutung ist an ein frilhes Datum fiir die Monarchia gebunden. Die Monar-
chia ist ein Versuch Aristoteles und Augustinus zu vereinen — im Ganzen mif3gliickt.
Das gelingt erst in der Commedia, als Dante den Universalstaat aufgibt. Die ganze
Kaiservorstellung ist nur innerhalb der zeitgendssischen Prophetie schliissig und der
spite Dante kommt nicht darauf zurtick.

Gilson, Etienne

Dante und die Philosophie. — Freiburg : Herder, 1953. — S. 190-262 : Die Philo-
sophie in der ‘Monarchie’

Franzoésisches Original: Dante et la philosophie. — Paris 1939

Nach Aristoteles und Thomas von Aquin muf} eine politische Gemeinschaft ein
Haupt haben. Dante will den Kaiser zum Haupt der ganzen Menschheit machen, um
die ganze Menschheit als politische Gemeinschaft sehen zu konnen. Die ganze
Menschheit als eine politische Gemeinschaft braucht er aber fiir den Frieden, weil es
ohne Frieden keine Philosophie geben kann (wiederum nach Aristoteles und Thomas
von Aquin ist die Spekulation vornehmer als die Aktivitét).

Der Begriff der Menschheit als einer Einheit beginnt als Sdkularisation des reli-
giosen Begriffs der Kirche. Indem Dante den Kaiser zu einem Ersatz des Papstes
macht, muf} er den Kaiser zu einer Art Papst machen. Papst wie Kaiser werden hier
als der vollkommene Mensch nach Aristoteles Nikomachischer Ethik gesehen. Tho-

218

https://dol.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mas von Aquin hat eine strikte Trennung von Gnadenordnung und weltlicher Ord-
nung, aber eine ebenso strikte Unterstellung der Fiirsten unter den Papst. Dante hat
eine klare Trennung der Ziele: Gliick im irdischen Leben durch Ubung der Tugen-
den, Gliick im ewigen Leben durch Anschauung Gottes. Zwischen diesen Zielen
(und entsprechend zwischen Kaiser und Papst) gibt es eine Harmonie ohne Unter-
ordnung.

Passerin d’Entréves, Alessandro

Dante as a Political Thinker. — Oxford : Clarendon Pr., 1952. - 119 S.

Die politische Theorie der Monarchia ist im Ganzen nicht originell. Die Idee, dal3 es
ein hochstes Gericht geben miisse, ist ein bekanntes péapstliches Argument. Neu ist
nur die Idee der humana civilitas. Civilitas ist nichts anderes als die Ubersetzung der
aristotelischen politeia. Dante hat so wenig wie Thomas von Aquin Probleme, die
polis mit dem regnum zu identifizieren. Aber er braucht fiir eine noch groflere Aus-
weitung der polis die Idee einer Einheit der Menschheit. Die Zeitgenossen haben
hier Wirkungen des héretischen Averroismus mit seiner Vorstellung der Gesamtsee-
le der Menschheit gesehen, Passerin d’Entréves folgt Gilson, daf3 es eine Sakularisa-
tion des Begriffs der Kirche ist. In den Episteln setzt Dante noch traditionell
respublica christiana voraus, mit Harmonie von Staat und Kirche. In der Monarchia
mul} Dante gegen neue pépstliche Anspriiche kdmpfen; aber auch seine aristoteli-
sche Begriindung des Staates zwingt ihn, dem Staat Momente von Kirche zu geben.
Sein Problem ist nicht die Kirche selber, vielmehr das Biindnis von Kirche und neu-
em Nationalismus. In den spéten Briefen und in der Commedia tritt das Reich wie-
der zuriick, das Thema der Gefidhrdung der Kirche bleibt, wird aber von einem poli-
tischen Thema zu einem Thema der Erlosung. Die Commedia ist nicht Theorie,
sondern ein prophetisches, inspiriertes Buch.

Kantorowicz, Ernst H.

The King’s Two Bodies : a Study in Medieval Political Theology. — Princeton,
NJ : Princeton Univ. Pr., 1957. — S. 451-495: Man-centered Kingship : Dante
Die Idee des Weltstaates bei Dante verdankt zwar einiges der Idee der Kirche, aber
wihrend die Kirche nur Glaubige umfaft, soll der Weltstaat in der Tat alle Men-
schen umfassen; wihrend in der Kirche die drei religiosen Tugenden entscheidend
sind, soll der Weltstaat mit den vier weltlichen Kardinaltugenden der Antike aus-
kommen. (Die beiden ersten Teile der Commedia zeigen, wie weit weltliche Weis-
heit fithren kann; erst fiir die kiinftige Unsterblichkeit und Gottesnéhe ist die Kirche
zustidndig.) Die Averroisten machten eine dhnliche Unterscheidung des Intellektes
von der Seele, aber sie denken dabei nur an das Individuum, das am Intellekt Teil
hat, den Philosophen. Dante ist dagegen sicher, daf} allein die Gemeinschaft aller
Menschen ohne zeitliche und rdumliche Begrenzung den gesamtmenschlichen Intel-
lekt realisieren kann. Das transzendente Jerusalem wird ersetzt durch ein transzen-
dentes Rom. Der Weltmonarch dieses Weltstaates ist freilich so schattenhaft, daf3 er
eher ein politischer Korper als ein natiirlicher Korper ist (weshalb dieses Dantekapi-

219

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tel in Kantorowicz’ Buch iiber die Loslosung des Konzepts des politischen Korpers
vom natiirlichen Korper des Konigs steht).

Peterman, Larry

Dante’s Monarchia and Aristotle’s Political Thought, in: Studies in Medieval
and Renaissance History 10 (1973) 1-40

Petermann versucht genauer zu bestimmen, was Dante aus Aristoteles’ Politik und
Ethik verwendet und was er verwirft. Aristoteles’ Vorstellung von der natiirlichen
Sklaverei kann er nicht akzeptieren, weil eine humana civilitas nur moglich ist,
wenn alle Menschen fahig sind zu verstehen. Aristoteles’ Unterscheidung von guten
und schlechten Verfassungen kann er nicht akzeptieren, weil sie darauf beruht, dafl
die Ausiibung politischer Aktivitit ein absoluter Wert ist. Mit der humana civilitas
setzt Dante einen Staatszweck, der iiber die Selbstgeniigsamkeit des Politischen
hinausgeht. Weil die Menschen alle in sich die Anlage zur Tugend haben, kann der
Monarch ihnen zur Entfaltung der Tugend und damit zu einem irdischen Paradies
helfen.

Vasoli, Cesare

La pace nel pensiero filosofico e teologico-politico da Dante a Ockham, in: La
pace nel pensiero, nella politica, negli ideali del trecento. — Todi : Presso
L’Academia Tudertina, 1975 (Convegni del Centro di Studi sulla Spiritualia
Medievale ; 15) S. 27-67

Dantes Vorstellung des politischen Lebens kommt aus dem Erlebnis der Stadt, das
Aristoteles’ Theorie des Stadtstaates erneut verstidndlich machte. Das Imperium ist
bei Dante keine politische Einheit, sondern eine Garantie fiir Recht und Frieden.
Eigentlich ist diese Einheit aber auch denkbar ohne den Weltstaat und der Kaiser
verschwindet vollig hinter dem Recht. Die ganze Idee ist so sehr augustinisch wie
aristotelisch: Der siindige Mensch braucht das Reich. Die spezifische Lehre Dantes
ist, daf} jede Tugend den Rahmen des Weltfriedens benétigt. Ob Dante in einem
pragnanteren Sinne Averroist war, muf3 unklar bleiben. Das Zitat aus Averroes De
anima Uber die gemeinsame Menschennatur wird bei Dante sofort politisch gedeu-
tet: Ohne Frieden kann die gemeinsame Menschennatur nicht entfaltet werden. Voll
gestaltet wird das aber erst im Paradiso in dichterischer Form: eine Welt der Fiille
ohne Begierden und deshalb ohne Konflikte.

Mancusi-Ungaro, Donna

Dante and the Empire. — New York (u.a.) : Lang, 1987. — 201 S. (American
University Studies : ser. 2, Romance Languages and Literature ; 49)

Sie schlieBt sich den Autoren an, die eine Ubereinstimmung zwischen Commedia
und Monarchia sehen. Dante wendet sich gegen die christliche Beschrankung der
menschlichen Ziele auf das jenseitige Leben; er kann sich durchaus auf Erden ein
Paradies vorstellen, wenn die Menschen ihre Begierden zdhmen konnten. Die Com-
media soll lehren, wie der Mensch den Status des Elends verldf3t und zum Status des
Gliicks kommt. Die real existierenden Staaten versdumten, ihren Biirgern Frieden zu

220

https://dol.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bringen. Dante versucht deshalb die polis als Universalstaat zu retten. Dabei wird er
kaum Aristoteles’ fliichtigem Hinweis auf den Weltstaat gefolgt sein, sondern des-
sen Definition der polis: gemeinsam sind die Menschen besser und weiser.

Imbach, Ruedi

Die politische Dimension der menschlichen Vernunft bei Dante, in: Der Mensch
— ein politisches Tier? : Essays zur politischen Anthropologie / hrsg. von Ot-
fried Hoffe. — Stuttgart : Reclam, 1992 (Universal-Bibliothek ; 8825) S. 26-42
Imbach gibt einen Uberblick iiber die Interpretationen von Aristoteles, De anima
111,4-8 von der Antike iiber Averroes bis Thomas von Aquin: Nur die Gesamtheit
der Menschen kann alles Erkennbare erkennen. Dantes originale Idee ist, dal3 diese
vollkommene Erkenntnis nicht wie bei Aristoteles bei einem einzelnen gottdhnli-
chen Philosophen oder wie bei Thomas bei den Seligen nach dem Tode zu finden
ist, sondern daB die diesseitige menschliche Gemeinschaft gemeinsam das Ideal
einer umfassenden und vollkommenen Erkenntnis verwirklicht. (Warum das eine
politisch verfalite Gesellschaft sein muB, fithrt Imbach nicht aus.)

Liiddecke, Dirk

Das politische Denken Dantes : Uberlegungen zur Argumentation der ,Monar-
chia’ Dante Alighieris. — Neuried : Ars Una, 1999. — 204 S. (Reihe Politisches
Denken , 3)

Gerechtigkeit kann nur bestehen, wenn es Macht gibt. Die Monarchie wird als Wi-
derstandslosigkeit gedeutet. (Dante, der sonst die Tyrannei so genau beschrieben
hat, 14Bt sie in der Monarchia nicht vorkommen.) Politische Herrschaft ist im
Hochmittelalter und Spétmittelalter immer als Herrschaft {iber Freie gedacht, so
auch bei Dante. Die Monarchia ist eine paradoxe Theorie der Befreiung der im Staat
Gefangenen durch einen Oberaufseher der kleinen tyrannischen Staaten. Das Ziel
dieser ganzen Weltstaat-Idee ist, dal die Menschen frei leben. Diese Befreiung ist
bei Dante aber nicht eine Rechtsfrage, sondern Befreiung des Willens von der Be-
gierde, eine Befreiung zum biirgerlichen und zum kontemplativen Gliick. Im dritten
Buch, das die Gottesunmittelbarkeit des Monarchen gegen Anspriiche des Papsttums
verteidigt, wird betont, da3 Herrschaft seit dem Siindenfall unverzichtbar ist. Text-
nah, fast ein Kommentar.

5.4.2 Marsilius von Padua
1270-1342. Aus einer prominenten Juristenfamilie in Padua. Mediziner und Philo-
soph in Paris. Als er als Autor des papstfeindlichen Defensor Pacis entdeckt wurde,

floh er zum deutschen Konig Ludwig IV und begleitete ihn auf seinem Zug nach
Rom.

221

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-214 - am 22.01.2026, 03:45:41.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

