Unterscheiden und Verstehen: Uber Nutzen und
Missbrauch der Islamwissenschaft’

GUDRUN KRAMER (BERLIN)

Warum sollten wir uns mit dem Islam beschiftigen, und wie sollten wir dies tun?
Die Frage mag auf den ersten Blick leicht erscheinen, stellt uns aber, wie so hiu-
fig der Fall, vor erhebliche Probleme. Verglichen mit dem ,Wie* ist die Antwort
auf das ,Warum* recht einfach: Kultur ist in Mode gekommen, und das schon seit
geraumer Zeit. Nicht nur in den Geisteswissenschaften, sondern auch in den So-
zialwissenschaften wird der sogenannte cultural turn intensiv diskutiert. Das gilt
im Besonderen fiir das Fach, in dem ich zuerst ausgebildet wurde und dem ich
mich bis heute verbunden fiihle: der Geschichtswissenschaft. Der cultural turn
hat die Soziologie und die Politikwissenschaft erfasst, in geringerem Ausmaf}
auch die Wirtschafts- und Rechtswissenschaften. Seine Anziehungskraft hat un-
ter anderem politische Griinde, denn der Zerfall der Sowjetunion und die Ver-
schirfung ethnischer Konflikte in vielen Teilen der Welt haben die Themen ,Kul-
tur® und ,Identitdt* in den Vordergrund treten lassen. Der Zusammenhang zwi-
schen Politik (und ich mochte gleich hinzufiigen, dass ich keine Anhédngerin mo-
nokausaler Erkldrungen bin) und dem Interesse an Kultur und Identitit, die ihrer-
seits sehr unterschiedlich und oft genug unscharf definiert werden, muss nicht
zwingend bedeuten, dass dieses Interesse suspekt wire oder gar illegitim: Politik,
Gesellschaft, Recht und Wirtschaft mit groerer Aufmerksamkeit und Sensibilitit
gegeniiber kulturellen Normen und Bestrebungen in den Blick zu nehmen, kann
nicht falsch sein. Manches muss allerdings beunruhigen, vor allem, wenn die Be-
schiftigung mit Kultur geradezu zur Obsession wird. Das gilt zum einen fiir ag-
gressive Strategien der Macht- und Selbstbehauptung unter dem Vorzeichen der
Identititspolitik, zum anderen fiir die Rede von einem moglichen, wenn nicht gar
unausweichlichen ,Kampf der Kulturen‘. Gerade sie hitte wohl nie so fruchtba-
ren Boden und ein so breites Publikum gefunden, hitte es nicht den cultural turn
in der Wissenschaft und in dem, was man gemeinhin als das ,wirkliche* Leben
bezeichnet, gegeben.

1 Dieser Beitrag ist die ins Deutsche iibersetzte und iiberarbeitete Version eines Vor-
trages, den die Verfasserin anldsslich der ISIM Annual Lecture am 15. Mirz 2000 in
Utrecht, Niederlande, gehalten hat.

Ihttpst//dol.org/10.14361/9783839407158-016 - am 13.02.2026, 21:56:44. - i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839407158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | GUDRUN KRAMER

Der Reiz des cultural turn fiir den Wissenschaftler ist offensichtlich: Versteht
man Kultur nicht als einen eigenstindigen Lebensbereich, als abgrenzbares Feld
oder gar als eigenes System, das die Literatur, die Musik und die schonen Kiinste
umfasst (,gute‘ Literatur zumindest und ,ernste‘ Musik), sondern als veridnderba-
re Konfiguration von Wahrnehmungen, Darstellungen und Handlungsweisen, die
unser Lebensweise individuell und in der Gemeinschaft mit anderen lenkt und in-
spiriert, so ldsst sich aus der sorgfiltigen Untersuchung dieser Konfigurationen
viel lernen tiber ihr Entstehen und Vergehen, ihr komplexes Zusammenspiel, ihre
Bedeutung fiir unterschiedliche Personen in unterschiedlichen Kontexten, ihre
Vieldeutigkeit und Widerspriiche, ihre Wandlungen iiber Zeit und Raum. Die Ri-
siken einer solchen Fokussierung auf Kultur — anstelle von sozialer Ordnung,
Macht oder dem internationalen politischen System — sind offensichtlich: Allzu
leicht tritt an die Stelle eines dkonomischen Reduktionismus, wie ihn nicht so
sehr Marx selbst als vielmehr einige seiner schlichteren Anhénger vertreten, ein
kultureller Determinismus, der die Wahlmoglichkeiten, Verdnderungen und Kon-
flikte innerhalb einer Kultur tibergeht oder verleugnet. Die Gefahr besteht vor al-
lem, wenn Kultur als einformige, zeitlose und allumfassende Grofe verstanden
wird, die klar unterscheidbare, vollkommen in sich geschlossene und nach aufien
wasserdicht abgeschlossene Einheiten schafft. Wir konnen uns allerdings um et-
was mehr Anspruch bemiihen. Wiirde etwa die hdufig benutzte Analogie zur
,Personlichkeit‘ ernster genommen (und wir haben viel iiber ,die deutsche® oder
,die dgyptische‘ Personlichkeit gehort), lieBe sich der reduktionistischen Versu-
chung schon widerstehen: Keine Personlichkeit ist vollkommen in sich geschlos-
sen und frei von Widerspriichen, noch entwickelt sie sich in splendid isolation.
Um zu wachsen, bedarf sie der duleren Anregungen. Das Phanomen Kultur muss
ernst genommen werden, von Wissenschaftlern wie von Politikern. Kulturalis-
mus dagegen ist eine Falle, die es sorgfiltig zu vermeiden gilt.

Am Beispiel der Islamwissenschaft ldsst sich dies verdeutlichen: Die Be-
schiftigung mit dem Islam erfordert die Beschiftigung mit Kultur, Zivilisation
und Religion, um die Parameter islamischer Kultur(en) oder Zivilisation(en) be-
stimmen zu konnen — unabhingig davon, ob wir diese Begriffe im Singular oder
im Plural verwenden. Die Islamwissenschaft untersucht kein abgegrenztes geo-
graphisches Gebiet, wie dies Regionalwissenschaften wie etwa die Sinologie, In-
dologie oder Nordamerikanistik tun, denn der Islam ist global und beschréinkt
sich nicht auf eine bestimmte Region. Auch wenn dies moglicherweise anstoBig
klingen mag. Der Islam hat durchaus Zentren und Peripherien, aber der Nahe und
Mittlere Osten ist nicht ldnger sein einziges Zentrum, wenigstens nicht in intel-
lektueller Hinsicht und erst recht nicht in demographischer. Die grofte Ahnlich-
keit zur Islamwissenschaft weist meines Erachtens die Judaistik auf. Umso be-
dauerlicher ist es, dass so wenige Studien sich vergleichend mit Entwicklung,
Methoden und innerer Organisation dieser beiden Fachrichtungen beschiftigen,
wenn es diese Studien denn iiberhaupt gibt. Man muss nicht Dekonstruktivist

Ihttpst//dol.org/10.14361/9783839407158-016 - am 13.02.2026, 21:56:44. - i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839407158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER NUTZEN UND MISSBRAUCH DER ISLAMWISSENSCHAFT | 265

sein, um ein besonderes Interesse dafiir aufzubringen, wie die beiden Ficher Fra-
gen stellen, welchen Fragen sie ausweichen oder welche sie tabuisieren.

Orientalismus — neu betrachtet

Innerhalb der Islamwissenschaften (dieser Begriff soll hier sehr weit gefasst wer-
den und verschiedene Regionalwissenschaften wie die Turkologie, Iranistik oder
Siidostasienwissenschaft einschlieen, insoweit sie sich auch mit dem Islam bzw.
einzelnen Aspekten des Islam beschiftigen) wurden die Gefahren des Kultura-
lismus — hier bekannt unter dem Signum des ,Orientalismus* — ausfiihrlich disku-
tiert. Orientalismus ist in der Tat etwas Schlimmes. Es ist unangenehm genug,
von Laien immer wieder als ,Islamist® statt als ,Islamwissenschaftler‘ bezeichnet
zu werden. Immerhin gibt es einen Unterschied zwischen einem politischen Ak-
tivisten, der sich auf den Islam beruft, und dem Forscher, der sich mit dem Phi-
nomen Islam auseinandersetzt. Aber ein Wissenschaftler, der etwas auf sich hilt,
mochte heutzutage doch eher nicht als ,Orientalist bezeichnet werden.
Orientalismus ist, wie wir gelernt haben, ein Projekt, das den Islam als eine
abgegrenzte, homogene und zeitlose Einheit darstellt oder — wie viele sagen wiir-
den — ,konstruiert bzw. ,reprisentiert’. Aus orientalistischer Sicht konstituiert
sich der Islam im Wesentlichen iiber seine normativen Texte, das heiflt den Ko-
ran als gottliche Rede und die Sunna als die Tradition des Propheten Muhammad.
Muslime sind fiir den traditionellen Orientalisten allein dadurch hinreichend de-
finiert, dass sie Muslime sind, wobei es wenig Unterschied macht, ob sie in Kua-
la Lumpur, Kairo oder Karachi leben. Sie sind durch ihre Zugehorigkeit zum Is-
lam determiniert. Das ist natiirlich Kulturalismus in Reinkultur. Der Orientalis-
mus geht seinen Kritikern zufolge aber noch weiter: Er ,konstruiert® den Islam als
das schlechthin Andere und benutzt ihn als Negativfolie, auf der die Errungen-
schaften der westlichen Zivilisation, die auf den drei Sdulen des frithen Juden-
tums, der griechisch-romischen Antike und des christlichen Glaubens ruhen, in
umso hellerem Licht erstrahlen. Im Gegensatz dazu fehlen dem Islam nach orien-
talistischer Lehre die Idee der Freiheit und der Verantwortung, und zwar sowohl
der individuellen als auch der staatsbiirgerlichen, es fehlten ihm die Forscherlust
und der wissenschaftliche Geist, eine unabhéngige Mittelschicht und jegliche Art
anerkannter Gemeinschaft mit Ausnahme der umma, der Gemeinschaft der Gliau-
bigen. Folgt man dieser Logik, so ist der Islam nicht viel mehr als ein Miangelpa-
ket. Bryan S. Turner, der, um moglichen Missverstindnissen vorzubeugen, diese
Sichtweise nicht teilt, sprach von einem ,,cluster of absences®. Es lohnt sich
nicht, die Liste dessen ,was wir haben und was dem Islam fehlt‘ im Einzelnen
durchzugehen, obgleich es nicht schwierig wire, ein nuancenreicheres Bild zu
zeichnen. Hier geht es um Orientalismus und um Orientalismuskritik, die ihrer-
seits einige Blindstellen aufweist. Ihr zufolge ist der unverbesserliche Orientalist
seinerseits durch ein ganzes Biindel an Miangeln und Schwichen gekennzeichnet,

Ihttpst//dol.org/10.14361/9783839407158-016 - am 13.02.2026, 21:56:44. - i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839407158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | GUDRUN KRAMER

namentlich einen schockierenden Mangel an Sensibilitét. Der Orientalist verfolgt
dariiber hinaus ein politisches Projekt, das sich damals wie heute mit dem Kolo-
nialismus verbindet und aufgrund seiner kruden Schlichtheit umso machtvoller
wirkt. Schlichtheit ist bekanntlich nicht gleichbedeutend mit Unschuld.

Das gilt allerdings ebenso fiir die Kritik am Orientalismus oder ganz allge-
mein an denjenigen, die den Islam als ,Auflenseiter studieren. Es wire eine gro-
Be Erleichterung und Ermutigung fiir alle diejenigen, die sich mit dem Islam be-
schiftigen, wenn das innerhalb und auBerhalb der islamischen Welt betriebene
Orientalisten-bashing allmdhlich auer Mode kdme. Anstatt anklagend mit dem
Finger auf die immer gleichen Wissenschaftler zu zeigen (die meisten von ihnen
tot oder hochbetagt), wiirde es sich lohnen, zur Kenntnis zu nehmen, was sich
derzeit auf dem weit gefassten Gebiet der Islamwissenschaft tut, und zwar nicht
nur in englischer Sprache. Vieles ruht hier auf strenger Selbstbefragung, die je-
dem Puritaner oder praktizierendem Sufi Ehre machen wiirde. Das Dilemma, wie
man Kultur ernst nehmen kann, ohne sie als die treibende Kraft der Geschichte
darzustellen, wird nicht durch rituelle Anklagen gegen den Orientalismus aufge-
hoben. Noch wird das Problem dadurch gelost, dass man alle heiklen Begriffe in
Anfiihrungszeichen setzt und also ,Islam*‘ anstelle von Islam schreibt, ,islamische
Kultur® anstelle von islamische Kultur und ,Differenz‘ anstelle von Differenz,
oder immer den Plural benutzt und so konsequent Islame schreibt, oder, um auf
der ganz sicheren Seite zu stehen, ,Islame‘. Auch das beldsst noch immer die
Moglichkeit, dass es doch so etwas geben konnte, das legitimer Weise als Islam
bezeichnet wird oder als Kultur oder als Differenz. Und wie kann man iiberhaupt
etwas in den Plural setzen, das es im Singular nicht gibt, zumindest nicht fiir den
Wissenschaftler?

Einheit/Vielfalt

Um sich vom primitiven Orientalismus zu distanzieren (und das muss natiirlich
geschehen), erscheint es vielversprechender, der dynamischen und pluralen Natur
des Islams mehr Aufmerksamkeit zu schenken — wobei es hierbei keinen Unter-
schied macht, ob wir den Singular oder den Plural benutzen. Dies entspricht einer
erkennbaren Tendenz in den Geistes- und Sozialwissenschaften, starker auf Ak-
teure denn auf Systeme zu achten und sich auf Handlungsfihigkeit (agency),
Praktiken und Prozesse zu konzentrieren, die zwischen den Akteuren auf der ei-
nen Seite und Strukturen oder Systemen auf der anderen vermitteln. ,Aushand-
lung® ist hier das Schliisselwort, das uns direkt zum Marktplatz fiihrt. Dazu
gleich mehr. Wissenschaftler betonen heute die Offenheit historischer Prozesse,
die weder linear noch einférmig verlaufen (das Wort ,Kontingenz* ist hier ange-
sagt), und konzentrieren sich auf Krifte und Bewegungen, die Megatrends wie
Industrialisierung, Modernisierung und Globalisierung entgegenstehen. Sie he-
ben innerkulturelle Vielfalt anstelle von Einheitlichkeit hervor, innergesellschaft-

Ihttpst//dol.org/10.14361/9783839407158-016 - am 13.02.2026, 21:56:44. - i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839407158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER NUTZEN UND MISSBRAUCH DER ISLAMWISSENSCHAFT | 267

lichen Konflikt anstelle von Harmonie, Fragmentierung anstelle von Kohérenz.
Die Gender Studies haben zu diesem Perspektivwechsel viel beigetragen. Histo-
riker haben von Anthropologen gelernt und umgekehrt. Dekonstruktivisten spre-
chen gelegentlich von der ,Kakophonie® des Diskurses bzw. der Diskurse. Fiir
unsere Zwecke sollten wir vielleicht eher von einer ,Polyphonie‘ muslimischer
Stimmen sprechen, denn obgleich sie zahlreich sind, miissen sie das Ohr doch
nicht kakophon quilen.

Selbst wenn wir in erster Linie auf Pluralitit, Polyphonie und Variation ab-
heben, bleiben doch groB3e Herausforderungen, und zwar auf mehreren Ebenen.
Islamwissenschaftler konnen auf der Pluralitdt des/r Islam(e) beharren, sie kon-
nen Anfiihrungszeichen setzen, um ihr Unbehagen gegeniiber essentialisierenden
Begriffen deutlich zu machen, sie knnen sogar bestreiten, dass es so etwas wie
den Islam, das islamische Recht, die islamische Kunst oder Architektur gibt. Sie
konnen iiber islamische Geschichtsdiskurse sprechen statt tiber islamische Ge-
schichte und damit nahe legen, dass Geschichte im Sinne eines realen histori-
schen Geschehens nicht rekonstruiert werden kann, ganz gleich ob in einem is-
lamischen oder einem nicht-islamischen Zusammenhang. Dennoch bleibt die
Tatsache, dass fiir zahllose Muslime der Islam genau das zeitlose, homogene und
einzigartige Ganze ist und die Summe aller géttlich bestimmten Normen, Werte
und Bestrebungen, die Islamwissenschaftler mit so viel Aufwand dekonstruieren
mochten. Es entbehrt nicht der Ironie, dass Islamwissenschaftler gerade mittels
der Dekonstruktion den Islam und die Muslime (keine Anfiihrungszeichen) ge-
geniiber jenen Kritikern zu verteidigen suchen, die nicht zwischen den Taliban in
Afghanistan, der Islamischen Republik Iran, einem Mullah in K6ln und dem Ver-
standnis der prophetischen Lehre durch Muslime in Deutschland oder den Nie-
derlanden zu unterscheiden vermdgen. Wie also kann und soll ein Islamwissen-
schaftler mit den festen Uberzeugungen eines gliubigen Muslimen (also nicht
einfach irgendeines Muslims) umgehen? Die Antwort kann kaum lauten, diese
Uberzeugungen als Ausdruck eines falschen Bewusstseins abzutun.

Kultur auf dem Marktplatz

Ein moglicher Weg, den Anspruch intellektueller Integritdt mit der Anerkennung
der festen Uberzeugungen derjenigen in Einklang zu bringen, die letzten Endes
die wichtigsten Partner der Islamwissenschaft sind und nicht das bloBe Objekt ih-
rer Forschung, besteht darin, den Islam als ein Repertoire von Texten, visuellen
und anderen Beziigen zu verstehen, die auf verschiedene Weise vermittelt wer-
den konnen, die aber unter allen Umstinden der Interpretation bediirfen, um
Wirkung zu erlangen — und dies von Anbeginn der islamischen Geschichte an
(ich zdgere nicht, den Begriff der islamischen Geschichte zu benutzen). Interpre-
tation wird von denkenden Menschen unternommen, oder um es im aktuellen
wissenschaftlichen Jargon auszudriicken: Interpretation beruht auf agency. Es hat

Ihttpst//dol.org/10.14361/9783839407158-016 - am 13.02.2026, 21:56:44. - i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839407158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | GUDRUN KRAMER

etwas Befreiendes, von einem Repertoire an Beziigen zu sprechen, die stindig
neu interpretiert, definiert und héufig auch umkampft werden, ohne damit ihre
Verbindlichkeit fiir die Betroffenen zu verlieren. Unter anderem entbindet es die
Islamwissenschaft von der Notwendigkeit, zu iiberaus sensiblen Themen wie et-
wa der Frage, ob der Koran tatsidchlich Gottes Wort ist und Muhammad sein Pro-
phet, Stellung zu beziehen. Wichtig ist, dass muslimische Gldubige sie als solche
betrachten und verehren. In Anbetracht der Brisanz dieser Themen ist dies gerade
heute ein nicht zu unterschétzender Vorteil.

Einfach gesagt ist es nicht Aufgabe der Islamwissenschaft, fiir den gldubigen
Muslim den Islam zu definieren, seine Grenzen abzustecken und deren Uber-
schreitung zu vermessen. Ungeachtet der Faszination modischer Konzepte wie
ausgehandelter Raum, bewegliche Grenzen und vorgestellte Gemeinschaften gibt
es Grenzen, die nicht ohne Weiteres verhandelbar sind. Gerade der bereits mehr-
mals verwandte Begriff des Repertoires ist ja dadurch gekennzeichnet, dass es
begrenzt und erschopfbar ist. Von ausgehandeltem Raum zu sprechen, ist nicht
gleichbedeutend mit einem anything goes. Der Islam ist, wie Sayyid Qutb gesagt
haben soll, flexibel, aber nicht fliissig. Aufgabe des Islamwissenschaftlers ist es
zu klédren, wie in einem gegebenen Kontext die normativen Beziige ausgewahlt,
benutzt und kombiniert werden — und zwar von wem, zu welchem Zweck und
mit welcher Wirkung. Dabei sollte man mit der Metapher des Marktplatzes vor-
sichtig umgehen: Nicht jedem ist es moglich, die Referenzen, die den eigenen
Sichtweisen und Interessen dienen konnten, auf dem freien Markt zu beschaffen.
Interessant ist vielmehr heraus zu finden, welche Beziige bestimmten Personen in
bestimmten Situationen verfiigbar sind und welche nicht. In vielen Féllen diirften
die Wahlmoglichkeiten begrenzter sein, als es dem Wissenschaftler mit seinem
breiten Zugang zu Ideen, Quellen und Ressourcen zunichst erscheinen mag.

Zugleich sollte man um einiges vorsichtiger mit der Unterscheidung zwi-
schen inneren und duferen Sichtweisen sein: Haufig ist diese Trennung nicht so
eindeutig wie angenommen. Jedenfalls gibt es keinen Grund, warum ein stidti-
scher Mittelklasseakademiker muslimischen Glaubens Phdnomene seiner eigenen
Geschichte, Kultur und Gesellschaft grundsétzlich (kompetent und richtig) ,ver-
stehen‘ sollte, wohingegen ein stiddtischer Mittelklasseakademiker mit hinduisti-
schem, christlichem oder sonstigem Hintergrund sie lediglich ,interpretiert‘ — an-
dernfalls hitten europdische Mittelalterhistoriker nicht solche methodologischen
Probleme, mittelalterliche Geschichte zu verstehen.

Uber Differenz und Bescheidenheit

Wenn es so schwierig ist, Kultur(en) zu ,verstehen‘, und wenn der Islam so
schwer zu fassen ist, unabhingig davon, ob man ihn von innen oder von auflen
betrachtet, warum machen wir uns dann iiberhaupt die Miihe? Natiirlich gibt es
praktische Griinde, dies zu tun: die zunehmende Prisenz von Muslimen in west-

Ihttpst//dol.org/10.14361/9783839407158-016 - am 13.02.2026, 21:56:44. - i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839407158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER NUTZEN UND MISSBRAUCH DER ISLAMWISSENSCHAFT | 269

lichen Gesellschaften, die in ihnen nicht als Migranten oder Besucher leben, son-
dern als integraler Teil dieser Gesellschaften; der Aufstieg des politischen Islams;
die Forderung nach einer Anwendung der Scharia, einer Islamisierung des Wis-
sens usw. Diese praktischen Fragen und Anliegen verbinden sich, wie bekannt,
allzu hédufig mit einem Gefiihl der Bedrohung, die vom Islam ausgeht, oder zu-
mindest mit einem Gefiihl der Herausforderung, vor die man gestellt ist. Daneben
aber gibt es eine andere Dimension, die wenig oder gar nichts mit Angst und
Konfrontation zu tun hat. Sie beruht auf Neugier, sei sie intellektueller oder ganz
gewohnlicher Natur. Neugier setzt Differenz voraus — ein Konzept, das in der
Anthropologie und in den Orientwissenschaften so in Verruf geraten ist, dass vie-
le es nicht wagen, das Wort ohne alle Zeichen des Widerwillens auszusprechen.
Im schriftlichen Gebrauch lockt einmal mehr das Anfiihrungszeichen. Meine ur-
spriingliche Motivation, mich mit dem Islam zu beschiftigen, war genau die An-
nahme, dass er irgendwie anders sei als das Leben, mit dem ich vertraut war. Ich
wollte wissen, inwiefern dies der Wahrheit entsprach, ja, ob es iiberhaupt richtig
war. Romantik spielte dabei kaum eine Rolle: Weder faszinierte mich der Orien-
talismus in der Malerei noch hatte ich das Bediirfnis, als Beduinin mit Beduinen
in der Wiiste zu leben. Mich interessierte die Moglichkeit, anders zu denken, an-
ders zu leben oder die Gesellschaft in anderer Weise zu organisieren, ohne nun
gleich selbst diese andere Denk- und Lebensart zu tibernehmen, und ich vermute,
dass es vielen unserer Studenten ebenso geht (auBer natiirlich, sie sind auf der
Suche nach ihren Wurzeln).

Wir werden stindig mit Fragen konfrontiert, die nicht, oder wenigstens nicht
notwendigerweise, auf einem Gefiihl der Distanz oder Uberlegenheit beruhen,
das so oft mit der Vorstellung von Differenz in Zusammenhang gebracht wird.
Wenn Muslime glauben, dass es so etwas wie islamische Werte gibt, welche sind
es? Wenn Islamisten eine ,islamische Ordnung‘ propagieren, was ist so beson-
ders oder moglicherweise einzigartig an ihr? Sie muss ja nicht, wie viele Isla-
misten meinen, einzigartig sein, um Aufmerksamkeit zu verdienen. Wenn die
Kritiker der Modernisierungstheorie (einer vereinfachten, einlinigen Modernisie-
rungstheorie) die Moglichkeit unterschiedlicher Modernisierungspfade diskutie-
ren und von der Existenz ,multipler Modernen* ausgehen, die sich nicht auf das
westliche Modell beschrinken (von dem es wiederum mehrere gibt), worin be-
steht dann die Vielfalt der Pfade und inwieweit sind sie alle modern? Kann man
einen festen Kern des Islams, der sein Wesen und sein Fundament ausmacht, von
leichter formbaren Elementen unterscheiden, die sich an die verschiedensten
Umstidnde anpassen konnen, um den Islam — wie die bekannte Formel lautet — fiir
alle Zeiten und alle Orte geeignet zu machen? Und wie lisst sich dies mit der
vertrauten Behauptung vereinbaren, der zu Folge ,Techniken‘ ohne Beschrin-
kung aus nicht-islamischen Quellen iibernommen werden kénnen, wohingegen
die islamischen ,Werte‘ unter allen Umstinden zu bewahren sind? Sicher ist die
Funktion derartiger Annahmen und Uberzeugungen zu analysieren, dariiber hin-
aus interessieren jedoch auch die Inhalte. Menschenrechte, gute Regierungsfiih-

Ihttpst//dol.org/10.14361/9783839407158-016 - am 13.02.2026, 21:56:44. - i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839407158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | GUDRUN KRAMER

rung oder soziale Gerechtigkeit bieten exzellente Beispiele fiir das, was auf dem
Spiel steht.

All dies sind groBe Fragen, denen man sich in Bescheidenheit nihern sollte.
Bescheidenheit bildet, um eine moralische Bemerkung an den Schluss meiner
Ausfithrungen zu stellen, iiberhaupt eine wesentliche Voraussetzung, wenn wir
den Islam weiterhin in all seiner Vielfalt studieren mochten, ohne in die Falle des
Kulturalismus zu treten. Die Bescheidenheit, die hier gefragt ist, gilt nicht nur fiir
Frauen, und sie beschrinkt sich nicht auf Nichtmuslime: Den Islam zu verstehen
ist ein Gemeinschaftsprojekt. Wir alle teilen die Risiken, die Ertrige und die
Zweifel.

Ihttpst//dol.org/10.14361/9783839407158-016 - am 13.02.2026, 21:56:44. - i@ - )



https://doi.org/10.14361/9783839407158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

