3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Stromungen
in Tendenzen des Strebens nach Autonomie

Der Fragestellung nach der Paradoxie im anarchistischen Verstindnis von Politik ge-
he ich in diesem Kapitel nach, indem ich drei Tendenzen des Strebens nach Autonomie aus-
fithrlich darstelle. Unter Autonomie verstehe ich dabei primir ein Organisationsprinzip,
welches in ethischer Hinsicht mit Selbstbestimmung und in politisch-theoretischer Hin-
sicht mit Selbstorganisation verbunden ist." Anhand der Ablehnung von Politik und der
gleichzeitigen Bezugnahme auf politisches Handeln im anarchistischen Individualis-
mus, Kommunismus und Syndikalismus, lisst sich aufzeigen, dass der Umgang damit
im Anarchismus hochgradig ambivalent ist. Gefragt wird nach dem Modus, in welchem
Anarchist “innen in-gegen-und-jenseits herrschaftsformig strukturierter gesellschaftlicher Verhiilt-
nisse handeln konnen (» 2.4.4). Dies wird allerdings nicht vorrangig an divergierenden Ver-
wendungen des Politikbegriffs festgemacht (» 2.2.3). Stattdessen geht es um seinen um-
strittenen Bedeutungsgehalt, der ausgehend von signifikanten Quellentexten detailliert
herausgearbeitet wird. Dazu gehe ich auf Kernelemente der jeweiligen Tendenzen ein,
um ein Gesamtbild zu erhalten, mit dem das Verstindnis von Politik und das Verhiltnis
zu dieser bestimmt werden kann. Ein wichtiger methodischer Aspekt ist dabei, dass ich
die anti-politischen Aussagen in den jeweiligen Quellentexten ernst nehme (> 2.4.1), um
den Argumentationsgang weiterzuverfolgen. Aufgrund des einflieRenden Hintergrund-
wissens iiber die jeweiligen Kontexte, fithrt dies aber nicht zu einer ahistorischen oder
scholastischen Interpretation der Texte, sondern dazu, ihre Aussagen konsequent her-
auszuarbeiten.

Die Untersuchung wird eine Schlussfolgerung dariiber zulassen, inwiefern das an-
archistische Politikverstindnis als paradox zu bezeichnen ist — und als Ausdruck der Pa-
radoxitit anarchistischen Denkens insgesamt gelten kann, welche sich aus einer spezi-
fischen Bezugnahme auf Politik und einem bestimmten Umgang mit gesellschaftlichen
Widerspriichen ergibt. Das Streben nach Autonomie kann begriindet als gemeinsamer
Modusverschiedener anarchistischer Stromungen gelten.” Mit ihm versuchen anarchis-

1 Zum Autonomiebegriff siehe auch Fufinote 9.
2 Auch Jan Hoff betont, dass seine emanzipationstheoretischen Uberlegungen zur Erweiterung von
Autonomie motiviert werden (Hoff 2016:14). Dementsprechend schlieft er sein Buch auch mitder

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

tische Akteur*innen, aus dem Rahmen verstaatlichter Politik auszubrechen und diesem
verschiedene Formen der Selbstorganisation entgegenzusetzen. Ob jene konsequenter-
weise wiederum als »politisch« zu bezeichnen sind und es sich um den Versuch han-
delt, eine herrschaftsfreie politische Ordnung herzustellen, kann erst nach der Darstellung
des Themas diskutiert werden. Vorwegzunehmen ist allerdings, dass die anarchistischen
Tendenzen jeweils auf unterschiedliche gesellschaftliche Spharen rekurrieren, die sie je-
ner der Politik entgegenstellen. Diese anti-politischen Bezugspunkte finden sich im In-
dividuum (Individualismus), dem Sozialen (Mutualismus/Kollektivismus), der Gesellschaft
(Kommunismus), der Okonomie (Syndikalismus) und der Gemeinschaft (Kommunitaris-
mus).? Dabei treten sie in der Realitit hiufig vermischt miteinander auf und bauen auch
Kultur, Utopie und Ethik als anti-politische Bereiche auf (» 1.4 und 2.3.3; > Fig. 3).* Im letz-
ten Kapitel (> 6.3) argumentiere ich, dass paradoxerweise auch im Anarchismus Politik
nicht ausgeblendet und aufgegeben werden kann, wenn der Anspruch bestehen bleibt,
die Gesellschaftsform grundlegend zu verindern. Wo dies der Fall ist, fithrt dies zu einer
Verselbstindigung und Verselbstzweckung anarchistischer Praktiken und Bestrebungen
(> Fig. 18). Bevor ich detailliert anhand von Quellentexten untersuche, wie im anarchis-
tischen Individualismus, Kommunismus und Syndikalismus mit Politik gerungen und
nach Autonomie gestrebt wird, méchte ich vorab noch einige Worte zur Unterscheidung
anarchistischer Strémungen verlieren.

Interpretation von Marx als Vordenker der Verbindung von individueller und kollektiver Autono-
mie. Damit verdeutlicht er musterbildlich, wie fruchtbar eine Beschaftigung mit dem anarchisti-
schen Denken ist (Ebd.: 347ff.).

3 »Das Individuum« oder »Individualitit« kann korrekterweise nicht als »Sphire« bezeichnet wer-

den. Der Vergleichbarkeit halber wird diese Bezeichnung aber in diesem Zusammenhang gewahlt.
Der Begriff »Privatsphiare« wire dahingehend insofern unzuldnglich, als dass das Private erst als
Gegenpol zur (politischen) Offentlichkeit definiert wird —womit allerdings verkannt werden wiir-
de, dass deranarchistische Individualismus eben nicht auf die Ausdehnung von Privatsphére, son-
dern auf die Befreiung und Selbstbestimmung der Einzelnen abzielt.
Die Sphéaren »des Sozialen« und »der Gesellschaft« gehen verstandlicherweise ineinander (iber.
Dennoch taugen die Bezeichnungen, um den Unterschied in der Denkweise und daraus abgelei-
tet auch den strategischen Ansatzen zwischen anarchistischem Mutualismus/Kollektivismus und
Kommunismus zu erfassen.

4 Im Folgenden wird sich herausstellen, dass bei der Entstehung und Auspragung der verschiede-

nen anarchistischen Stromungen der Prozess der Ausdifferenzierung der politischen Sphire (und
ihre Verstaatlichung) eine bedeutende Rolle einnimmt. Genauer gesagt wird hier eine bestimmte
Ausdifferenzierung in einer staatlich-kapitalistischen Herrschaftsordnung kritisiert. Dies geschieht
mit dem Anliegen, eine alternative Moderne zu erméoglichen (und nicht etwa Differenzierung, Spe-
zialisierung und Professionalisierung an sich abzulehnen).
Wenn »Antipolitik« nach Schedler (1997) eine »Kolonialisierung des Politischen« bewirke und die
—anschliefend an Habermas —darin vorhandene »kommunikative Rationalitdt« durch andere Ra-
tionalitat ersetzt werden wiirde, muss der Anarchismus dieser Ansicht nach als»antipolitisch« gel-
ten. Bei ndherer Betrachtung geht er darin allerdings nicht auf und verweist somit auf Widersprii-
che im liberal-demokratischen Politikverstandnis (= 2.3.1).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

3.1 Zur Unterscheidung der anarchistischen Tendenzen des Strebens
nach Autonomie

An dieser Stelle kann und soll keine eindeutige Trennung von anarchistischen Stromun-
gen vorgenommen werden. Mit der Unterscheidung von Tendenzen des Strebens nach Au-
tonomie werden vielmehr verschiedene Ausgangspunkte, Ansatzpunkte und Strategien
dargestellt. Diese finden einen gemeinsamen Modus in der Bewegung von Herrschafts-
verhiltnissen und -institutionen wegzustreben und zugleich Alternativen zu ihnen ein-
zurichten und auszuweiten. Dieser Modus geht iiber die Kritik und Ablehnung des Staa-
tes weit hinaus und beinhaltet iiberdies ein Biindel an positiv bestimmbaren Ausgangs-
punkten, insbesondere ethischen. Der spezifisch-historische, gesellschaftliche Kontext
ist bei der Darstellung dieser anarchistischen Stringe selbstverstindlich mit zu beden-
ken. Er soll hier jedoch eher im Hintergrund bleiben, wihrend die Unterscheidung an-
hand politisch-theoretischer Aspekte (politische Subjekte, Strategien, Fluchtpunkte, Or-
ganisationsformen etc.) getroffen wird. Hierbei ist zu bedenken, dass jede Differenzie-
rung auf einer theoretischen Ebene Verschiedenheiten lediglich schematisch erfassen
kann.

Fig. 8: Tendenzen des Strebens nach Autonomie

Insurrektionalismus fiktives Auflerhalb

Angriff auf jegliche
Herrschaftsstrukturen

informelle Affinitatsgruppen Kommunitarismus

Austreten, Neues Beginnen
Kommunen und
Alternativbewegung

Individualismus

individuelle Rebellion, | |
Selbstentfaltung
Vereine der Egoisten \

\ Kommunismus

Bewusstseinsbildung,
Propaganda, Klassenkampf
Foderation dezentraler
autonomer Kommunen

Syndikalismus -
< Mutualismus/Kollektivismus
Arbeits- und Klassenkidmpfe, T

Bildung, Kultur Gegenorganisationen aufbauen
Kampforganisation und dezentrale Foderierung,
Keimzellen, Foderierte Syndikate Genossenschaften

Diese Vorgehensweise bringt vier Schwierigkeiten mit sich. Sie zu benennen und
transparent zu machen, ist der erste Schritt, um sie zu bewiltigen. Erstens besteht die
Gefahr, unkritisch bestimmte ideologische Setzungen zu reproduzieren, die zur inhalt-
lichen Bestimmung wenig beitragen. Zweitens kann die Differenzierung den Anschein
erwecken, die anarchistischen Strémungen wiirden in der Regel in Reinform so auftreten,
wohingegen als Standardfall ihre Vermischung angenommen werden muss. Drittens
treten mit dieser Herangehensweise das Erfahrungswissen und die Selbstbeschreibung
politischer Subjekte in den Hintergrund. (Und somit auch ihre Widerspriichlichkeit,

13.02.2026, 10:01:16. Acces

163


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

ihre individuellen Narrationen bzw. die Narrationen bestimmter sozialer Gruppen in
spezifischen riumlichen und/oder weltanschaulichen Kontexten.) Viertens wirkt sich
die politisch-theoretische Erfassung und Klassifikation eines Phinomens zumindest
indirekt und mindestens zu einem geringen Grad auf das Selbstverstindnis der sich mit
ihm identifizierenden Personen und Gruppen aus sowie auf deren Auflendarstellung
zuriick.

Im Folgenden unterscheide ich die im Schema (> Fig. 8) abgebildeten Tendenzen des
Strebens nach Autonomie nach den Organisationsansitzen, Transformationsstrategien
und Grundgedanken der mit ihnen verbundenen Projekte.

Um die hier neu erarbeitete Unterscheidung von anarchistischen Tendenzen des
Strebens nach Autonomie herauszuarbeiten, einzuordnen und abzugrenzen, wird im
Exkurs die ideengeschichtliche Klassifizierung von Strémungen (> Fig. 2) in relevanten

Studien und Einfithrungswerken wiedergegeben:

Eine frithe, fundierte wissenschaftliche Studie iiber den Anarchismus wurde von
Ernst Viktor Zenker verfasst.” Dabei war er sich bewusst, dass jede Darstellung auf
den Gegenstand selbst zuriickwirkt und daher reflektiert werden muss. Im Verlauf des
Buches unterscheidet Zenker die Vorliufer des Anarchismus, die Lehren Proudhons
(»Collectivismus und Mutualismus«), Stirners (als deutschen Antipoden zu Proudhon),
Bakunins und Kropotkins (»anarchistischer Communismus«). Gleichwohl bettet er
diese »Lehren« in die historischen Kontexte ein, zieht Querverbindungen, bezieht sich
auf anarchistische Kongresse und nennt weitere Denker*innen (u.a. Moses Hess, Karl
Griin, Sergei Netschajew, Paul Brousse, Errico Malatesta, John Henry Mackay, Benjamin
Tucker, Johann Most, Josef Peukert) (Zenker 1895).

Eine systematische Darstellung entwickelt auch Paul Eltzbacher. Er stellt sich mit
seiner Untersuchung erstens die Aufgabe, »den Anarchismus und seine Arten begrifflich
zu bestimmenc« (Eltzbacher 1900: 5), wobei er eine ausgeprigte Unklarheit wahrnimmt.
Zweitens mochte er »an die Stelle nichtbegrifflicher Vorstellungen des Anarchismus und
seiner Arten Begriffe zu setzen« (Ebd.: 6), um diesen sachlich beschreiben. Nach weiteren
Uberlegungen zu den Randbedingungen schlussfolgert er:

»Das Ziel der Untersuchung muss nach dem Gesagten darin bestehen, erstens den
Begriff der Gattung zu bestimmen, die durch die gemeinsamen Eigenschaften der-
jenigen Lehren gebildet wird, welche der grosste Teil der gegenwirtig mit dem
Anarchismus wissenschaftlich beschiftigenden Menschen als anarchistische Lehren
anerkennt; zweitens die Begriffe der Arten dieser Gattung, die dadurch gebildet
werden, dass zu jenen gemeinsamen Eigenschaften irgendwelche Besonderheiten
hinzutreten« (Ebd.: 11).

5 Fiir sein Vorhaben trat er u.a. mit Elisée Reclus in Kontakt, welcher ihm viel Erfolg mit seinem
Werk wiinschte, dazujedoch dufierte: »man begreift nicht, was man nichtliebt« (Zenker189s: VIII).
Zenker hat den Anspruch, seinen umstrittenen Gegenstand kritisch und sachlich zu beleuchten,
weifd jedoch um die geringen Chancen auf eine Anerkennung seiner Untersuchung, sei es bei An-
archist¥innen, Liberalen, Sozialist*innen oder »Reactioniren« (Ebd.: VII1). Fest steht fiir ihn aller-
dings, dass der Anarchismus einer sachlichen Betrachtung wert ist (Ebd.: VI).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

Holzschnittartig arbeitet sich Eltzbacher nun ein Schema nach den Punkten »Allgemei-
nes«, »Grundlage«, »Recht«, »Staat«, »Eigentum« und »Verwirklichung« ab, welches er
auf Godwin, Proudhon, Stirner, Bakunin, Kropotkin, Tucker und Tolstoi anwendet. Da-
mit formuliert er eine Darstellung, die sich vorrangig an Hauptdenkern und deren »Leh-
ren« orientiert.®

Weite Verbreitung fand auch Karl Diehls ausformulierte Vorlesungen Uber Sozialis-
mus, Kommunismus und Anarchismus. Der Nationaldkonom unterscheidet darin zunichst
die Stromungen des Sozialismus und beschreibt den Anarchismus als jene, welche
»menschliches Gemeinschaftsleben fiir moglich hilt, ohne jeden Rechtszwang: nur auf
dem Wege freier zwangloser Vereinigungen sollten die Menschen miteinander verbun-
den werden« (Diehl 1923: 5). In seinen beiden Vorlesungen iiber den Anarchismus (Ebd.:
77-114) versucht sich Diehl an einer Ehrenrettung anarchistischen Denkens, indem er
Anarchismus als »sozialphilosophisches System« und die »anarchistische [...] Propagan-
da der Tat« voneinander trennt, wobei lediglich die letztere »mit den verbrecherischen
Anschligen zu tun [...] [habe], wihrend die anarchistische Sozialtheorie eine sozialphi-
losophische Richtung« (Ebd.: 77) sei. Durch diese Ausgrenzung gelangt er zum genuinen
Inhalt des Anarchismus, welchen er keineswegs als radikalen Fliigel des Sozialismus,
sondern als eine eigenstindige »Ideenwelt« ansieht (Ebd.). Schliefilich unterschei-
det Diehl kommunistischen und individualistischen Anarchismus (Ebd.: 79), zihlt zu
letzterem Godwin, Proudhon und Stirner, fithrt Tolstoi als religidsen Anarchisten ein
(Ebd.: 92) und differenziert den kollektivistischen Anarchismus Bakunins noch einmal
vom kommunistischen Anarchismus Kropotkins (Ebd.: 95ff.), deren Gefihrlichkeit er
weiterhin betont.

Dagegen teilt George Woodcock diese Herangehensweise von Eltzbacher in seiner
Einfithrung, mit er den Anarchismus in Nordamerika wieder bekannt machte. In den
Stammbaum schreibt er Godwin (»the man of reason«), Stirner (»the egoist«), Proudhon
(»the man of paradox«), Bakunin (»the destructive urge«), Kropotkin (»the explorer«) und
Tolstoi (»the prophet«) (Woodcock 1962: 4).

Vier Jahrzehnte spiter liefert Peter Marshall ein weit differenzierteres Bild der Plu-
ralitit des Anarchismus, erzihlt dessen ausfiihrliche Vorgeschichte, verortet ihn im his-
torischen Kontext und beschreibt die Entwicklung der anarchistischen Bewegung in ver-
schiedenen Lindern. Gleichwohl orientiert auch er sich an den grofien Képfen. Abgese-
hen von Tucker bezieht er sich auf dieselben Denker*innen wie Eltzbacher, fuigt diesen
jedoch Reclus, Malatesta, die »American Individualist and Communists«, Goldman, die
»German Communists« und schlieflich Gandhi hinzu (Marshall 1992). Eine Kategorisie-
rung nach Strémungen liegt ihm durchaus fern, was mit seiner Herangehensweise zu
tun hat. Marshall formuliert:

6 Offenbar gab es bereits an der Wende des 20. Jahrhunderts zaghafte Schnittpunkte zwischen aka-
demischen und »aktivistischen« Kreisen. Dies zeigt sich an Cornelissens zustimmender Rezepti-
on: »[D]as Eltzbachersche Buch hat [..] das Verdienst, im grofien und ganzen die verschiedenen
anarchistischen Lehren, wie sie in ihrem Ursprung neben einander und sich gegeniiber standen,
methodisch untersucht und klassifiziert zu haben, sodaf ihre Grundlinien im allgemeinen gut dar-
gestellt sind« (Cornelissen 2015: 45).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

165


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

»lt would be misleading to offer a neat definition of anarchism, since by its very nature
it is anti-dogmatic. It does not offer a fixed body of doctrine based on one particular
world-view. It is a complex and subtle philosophy, embracing many different currents
of thought and strategy. Indeed, anarchism is like a river with many currents and ed-
dies, constantly changing and being refreshed by new surges but always moving to-
wards the wide ocean of freedom« (Ebd.: 3).

Auch Hans Jirgen Degen und Jochen Knoblauch teilen diese Darstellung soweit und zdh-
len von Godwin bis Rocker neun »Klassiker« des Anarchismus auf, anstatt ihn etwa nach
Stromungen zu kategorisieren (Degen/Knoblauch 2008).

Lucian van der Walt und Michael Schmidt wenden sich explizit gegen diese Klassifi-
zierung. Sie sehen das Problem einer ihrer nach Ansicht falschen Darstellung beginnend
bei Eltzbacher (Schmidt/van der Walt 2009:17, 35, 41-46) und sich itber George Woodcock
(Ebd. 40-45) bis hin zu Marshall ziehend (Ebd.: 18; 40-52). Stattdessen schreiben sie in-
flationir von einer »broad anarchist tradition« (Ebd.: 8—19). Diese beinhalte den »Insur-
rectionalist Anarchism« und den »Mass Anarchism«, wobei der Syndikalismus Teil von
Letzteren sei. Wihrend sie den ersteren als anarchistisch anerkennen, sich im Folgenden
jedoch von ihm abgrenzen, schliefen sie Godwin, Stirner, Proudhon, Tucker und Tolstoi
kategorisch aus dem Kanon aus (Ebd.: 36, 48, 54, 83f., 143, 170). Stattdessen inkludieren
sie Gewerkschaftstheoretiker wie Daniel De Leon, James Connolly und William Haywood
(Ebd.: 17; 107; 160-175), wobei sie Bakunin und Kropotkin als Ausgangspunkte ansehen
(Ebd.:9).”

Nachvollziehbarer sind Perspektiven, in denen Pluralitit zugunsten einer stringen-
teren Erzihlung geglittet wird, wie es in den Einfithrungen von Colin Ward (2004) und
Ruth Kinna (2005) der Fall ist. Ohne dass die Autor*innen den Pluralismus im Anarchis-
mus negieren, stellen sie diesen nicht besonders heraus und richten ihre Erzihlung zu-
gunsten einer Tendenz zum kommunistischen Anarchismus aus.

Robert Graham gibt dagegen mit seiner dreibindigen Anthologie anarchistischer
Texte einer Vielzahl von Denker®innen Raum. Eine grofe Anzahl von Textausziigen
ordnet er nach Themenfeldern in der Geschichtsschreibung den Phasen von 1840 bis
1939 (Graham 2005), 1939 bis 1977 (Graham 2009) und 1974 bis 2012 (Graham 2013) zu.
Damit relativiert er nicht das Vorhandensein verschiedener Stromungen, macht sie aber
nicht zum Ausgangspunkt seiner Klassifikation. Auf dhnliche Weise - in einem deutlich
geringeren Umfang und auf einige Autor*innen fokussiert —, versammelten Achim
von Borries und Ingeborg Weber-Brandies Texte von Godwin, Proudhon, Bakunin,
Kropotkin, Landauer, Goldman, Malatesta, Souchy und anderen, um dem mangelnden
Wissen iiber anarchistisches Denken entgegenzuwirken (von Borries/Weber-Brandies
1970/2.013).

7 So interessant der Nachweis der historischen Stirke anarchistischer Praktiken, Organisationsfor-
men und Gedanken in den sozialistischen und Gewerkschaftsbewegungen ist und die Darstellung
von van der Walt und Schmidt den Fokus viel stirker auf soziale Bewegungen legt, so wenig tiber-
zeugend ist dennoch, dass die »broad anarchist tradition«sich zwar auf die Masse (gewerkschaft-
lich) organisierter Personen bezieht, dazu jedoch Pluralitit reduziert. Freilich verringern sich mit
dieser Herangehensweise auch die Widerspriiche, mit denen umzugehen ist.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

Diesen Ansatz teilt auch Horst Stowasser. Mit einem eher erzihlerischen Stil stellt er
anarchistische »Ideen« und Geschichte dar, wobei er niher auf Proudhon, Stirner, Ba-
kunin und Kropotkin eingeht (Stowasser 1995: 5f.). Als es im Zuge der 68er-Bewegung
zu einem neuen Interesse am Anarchismus kam, war es u.a. Daniel Guérin, der jenes
mit einem Einfithrungsband bediente. Ahnlich wie spiter Stowasser strebt er an, die Ge-
schichte des Anarchismus zu erzihlen. Denn dieser sei

»alles andere als ein monolithisches Gebilde. Seine bedeutenden Autoren haben ihre
Gedanken fast nie systematisch entfaltet und dargestellt; sogar die Bruchstiicke ihrer
Lehren sind hdufig nur bruchstiickhaft von ihnen in Flugschriften fixiert und uns ein-
zig in vulgarisierter Form iiberliefert worden. Uberdies gibt es eine ganze Reihe un-
terschiedlicher anarchistischer Konzepte, und im Denken eines jeden der grofien An-
archisten finden sich zahlreiche Varianten. Die vielfaltigen Ideen der Anarchisten auf
einen gemeinsamen Nenner zu bringen, ist so gut wie unmoglich. Und doch hat es
einen Zusammenhang ihrer Meinungen gegeben, zum Beispiel die einhellige Ableh-
nung von Autoritdt und Dogmatismus« (Guérin 1969: 7).

Ferner wehrten sich Anarchist*innen regelrecht gegen die Fixierung ihrer theoretischen
Grundlagen, wobei inzwischen zahlreiche historische Studien und Bibliographien er-
schienen seien. Aus diesen Griinden zog Guérin »der historischen und chronologischen
Darstellung eine andere Methode vor [...]. Es werden nicht die grofien Anarchisten dem
Leser nacheinander vorgestellt, sondern die Hauptthemen des Anarchismus [...]« (Ebd.:
10).

Daniel Loick wihlt beide Wege. Im dritten Hauptteil seiner Einfithrung stellt
er acht Themenfelder des Anarchismus dar, wobei er sich auf mehrere Quellentexte
bezieht, wihrend er im zweiten Hauptteil anhand von divergierenden »freiheitstheo-
retischen Grundannahmen« (Loick 2017: 49) zwischen individualistischen, libertiren
und liberalen Stromungen auf der einen und mutualistischen, kollektivistischen und
kommunistischen Anarchismus auf der anderen Seite unterscheidet. Wenngleich er
dies zuvor problematisiert, stellt er acht Hauptdenker*innen dar und erginzt sie durch
feministische, antikoloniale, 6kologische, poststrukturalistische Einfliisse nach 1968.

Um das paradoxale Streben nach Autonomie theoretisieren zu konnen, interessiert
hier eher eine Differenzierung nach Stromungen, wie sie etwa Erwin Oberlinder in
seiner Anthologie vornimmt. Er unterscheidet individualistischen, kollektivistischen,
kommunistischen und syndikalistischen Anarchismus (Oberlinder 1972), wobei er
Landauer zu Unrecht der ersteren Gattung zuordnet. Dieser wird im Folgenden als
Protagonist des kommunitiren Anarchismus gefasst, welcher im deutschsprachigen Raum
auch lange Zeit als »Sozial-Anarchismus« bezeichnet wurde. Giinther Bartsch unter-
scheidet neben diesem Individual-Anarchismus, Anarcho-Kommunismus, Anarcho-
Syndikalismus und Anarcho-Liberalismus (Bartsch 1972: 12—21). Das zuletzt genannte
Spektrum macht er u.a. an Silvio Gesell und Werner Zimmermann fest. Rudimente
davon werden hier eher dem Mutualismus zugeordnet.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

167


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

In jiingster Zeit teilen Carl Levi und Matthew Adams die Unterscheidung der vier
Grundtendenzen wie sie Oberlinder vornimmt, erginzen sie jedoch um den Anarcha-
Feminismus, die Green Anarchy und den Postanarchismus (Levi/Adams 2018).?

In dieser Arbeit wird eine Unterscheidung vorgeschlagen, die sich wie erwdhnt nicht
primir an Kerntheoretiker*innen einer Stromung und nicht vorrangig am Vorhanden-
sein bestimmter Gruppierungen (oder deren Publikationen) orientiert. Sie zielt auch
nicht darauf ab, eine Gesamterzihlung hervorzubringen. Vielmehr soll die Benennung
an dieser Stelle anhand von Organisationsvorstellungen und Strategien zur Erlangung
von Autonomie vorgenommen werden. Ausgehend vom Konzept der anarchistischen
Synthese (> 1.6) werden als Tendenzen des Nach-Autonomie-Strebens die strategischen
Modi von anarchistischem Individualismus, Mutualismus, Kommunismus, Insurrektionalis-
mus, Syndikalismus und Kommunitarismus vorgeschlagen. Das Adjektiv »anarchistisch«
dient dazu aufzuzeigen, dass diesen Strémungen des Anarchismus weitere individua-
listische, mutualistische, kommunistische, insurrektionalistische, syndikalistische und
kommunitire Ansitze gegeniiberstehen, mit denen sie in einigen Fillen eng vermischt
auftreten, welche oftmals aber anderen politisch-ideologischen Lagern zugerechnet
werden mitssen.’

Im Folgenden werde ich nur auf die Tendenzen des anarchistischen Individualis-
mus, Kommunismus und Syndikalismus eingehen. Faure schreibt, dass seinerzeit neun
Zehntel aller Anarchist*innen diesen drei Stromungen angehorten (Faure 1928). Fir die
Untersuchung ergibt sich dabei eine deutlich grofiere Relevanz als bei anarchistischem
Mutualismus und Kommunitarismus, wobei der Insurrektionalismus ohnehin nicht an
quantitativen Logiken gemessen werden kann. Daneben ist das Quellenmaterial bei die-
sen Tendenzen deutlich geringer. Um an anderer Stelle auf sie einzugehen, seien diese
aber in Kiirze skizziert:

Fiir den Mutualismus wiren in jedem Fall Pierre-Joseph Proudhon, Benjamin Tucker,
Silvio Gesell und Michael Albert als Theoretiker zu nennen. Erginzt werden konnen sie
um Michael Bakunin um James C. Scott (2012: xii, 84—100), die aber als Referenzquellen
nicht ergiebig sind. Der Mutualismus, insbesondere Tuckers, wurde oftmals als 6kono-
mischer »Individualismus« dargestellt — und zwar insbesondere von anarchistischen
Kommunist*innen. Tucker war in seiner spiten Lebensphase von Stirner beeinflusst,
beschiftigte sich zuvor ausgiebig u.a. mit Marx und Proudhon und tibersetzte Bakunin

8 Dies ist insofern irritierend, als dass der »Griine Anarchismus« eine empirisch vorhandene Stro-
mung ist, der »Postanarchismus« hingegen ein theoretischer Ansatz bzw. ein Metadiskurs liber
Anarchismus darstellt. Obwohl es durchaus Anarchafeministinnen gibt, erscheint es im vorliegen-
den Zusammenhang nicht zielfithrend, diese als eine Strémung im Anarchismus zu erfassen, wo-
bei Sinn ergibt, sie als Strang innerhalb des Feminismus zu begreifen. Entlang der Themen- und
Kampffelder von radikaler Okologie und radikalem Feminismus entstanden eigene Gruppierung
mit spezifischen Stilen, Narrationen, Praktiken und Publikationen.

9 So vermischen sich z.B. in den Bestrebungen von queerer Emanzipation anarchistischer und li-
beraler Individualismus, werden mutualistische Praktiken auch von Sozialdemokrat*innen getra-
gen, kooperieren in einer Demonstration kommunistische Anarchist*innen bisweilen mit auto-
ritar-kommunistischen Gruppen, gibt es auch einen blanquistischen Insurrektionalismus, einen
vermeintlich nur-gewerkschaftlichen Syndikalismus und religiose kommunitére Stromungen.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

ins Englische. Zweifellos war er eine einflussreiche Figur im US-amerikanischen Anar-
chismus. Seine Kritik an den Monopolen (Tucker 1972) war seinerzeit recht verbreitet,
ebenso wie das Anliegen »wirklich freie Markte« zu schaffen. Schaut man sich Silvio
Gesells Konzept der »Freiwirtschaft«’® an, wird deutlich, warum der mutualistische
Ansatz als eigenstindige Tendenz des Strebens nach Autonomie begriffen werden kann:
Die Vorstellung tragfihige regionale Wirtschaftskreisliufe zu schaffen, um sich somit
kapitalistischen Dynamiken zu entziehen und dezentrale sozialistische Parallelstruk-
turen aufzubauen, stellt einen nachvollziehbaren Gedankengang dar (Gesell 1916/1949).
In Alberts Konzept der Participatory Economy wird diese Herangehensweise noch einmal
greifbarer und findet auch Eingang in das selbstverwaltete Genossenschaftswesen (Al-
bert 2006). Mit einem weiter gefassten Verstindnis wiren vermutlich auch zahlreiche
Praktiken der anarchistischen Szene als mutualistisch oder mutualistisch beeinflusst zu
beschreiben, bspw. das Netzwerk Food not Bombs, Umsonstliden in Sozialen Zentren, das
Mietshiusersyndikat, Kollektivbetriebe, Selbsthilfewerkstitten und selbstorganisierte
Beratungsangebote. Das Mondragén-Kooperativen-Netzwerk im Baskenland kann als
eines der grofiten Beispiele fiir den mutualistischen Ansatz gelten.

Der kommunitdre Anarchismus kann anhand von Giovanni Rossi, Gustav Landauer,
Aldous Huxley, Martin Buber und John C. Clark so benannt werden. Clark (2013) prigte
auch die Bezeichnung, welche im Zusammenhang mit der Benennung anarchistischer
Tendenzen des Strebens nach Autonomie plausibel ist. Der anarchistische Kommuni-
tarismus umfasst zugleich Kommunebewegungen wie anarchistisch inspirierte Alter-
nativbewegungen bzw. als anarchistisch zu bezeichnende Stringe in diesen.” Die all-
gemein verbreitete Auffassung, Kommune- und Alternativbewegungen hitten sich erst
im Zuge bzw. im Anschluss der 68er-Bewegung entwickelt, muss zuriickgewiesen wer-
den. Derartige Ansitze gab es bereits in der Lebensreformbewegung an der Wende zum
20. Jh., in ihren mannigfaltigen Ausprigungen. Vorliufer finden sich in einigen mittel-
alterlichen und neuzeitlichen proto-anarch@-kommunistischen hiretischen Gruppie-

10  Gesells Konzeptistaus verschiedenen Griinden zu kritisieren: Seine Grundannahmen beruhen auf
einem problematischen organischen und sozialdarwinistischen Verstdndnis von Gesellschaft, fal-
schen Annahmen iiber die Rolle des Zinses im Kapitalismus und einer Unterscheidung von recht-
schaffener und schmarotzender Arbeit, die als strukturell antisemitisch gelten miissen.

11 EineKritik an der Ausdehnung des Bezugs auf »Communities« und dem (US-amerikanischen, po-
litischen) Kommunitarismus formuliert Nikolas Rose (2000: 72—109), der darin eine (neoliberale)
Abkehr vom vorherigen Sozialen betrachtet. Wenn das Soziale vor der Gemeinschaft in den Hin-
tergrund trete, wiirden neue Formen des Regierens verbunden mit neoliberaler Individualisierung
moglich. Diese Ansicht wird hier nicht geteilt, sondern es wird davon ausgegangen, dass eine Plu-
ralitat unterschiedlicher Gemeinschaftsbeziige auch schon in fritheren historischen Phasen gege-
ben war, auch wenn diese selbstredend einem kontinuierlichen Wandel unterliegt. Dennoch trifft
Rose einen Punkt, wenn er ein »Regieren durch Community« (Ebd.: 88) kritisiert und schlussfolgert,
dass »anti-politische< Motive im politischen Diskurs an Boden« gewinnen und diese Motive »nicht
allein die Korruption und Ineffizienz der politischen Klasse in den Vordergrund [stellen, sondern],
vielmehr eher grundsatzlich auf einem Gefiihl fiir die Grenzen jeglicher Politik [beruhen], die sich
selbst fir universell zustandig hilt und glaubt, simtliche politischen Programme umspannen zu
konnen« (Ebd.: 104).

Eine dhnlich gelagerte Kritik mit Fokus auf den Riickbau des Sozialstaates, bei Zunahme ausgela-
gerter, unbezahlter Arbeit, formulieren Silke van Dyk und Tine Haubner (van Dyk/Haubner 2021).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

169


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

rungen wie etwa den »Briidern und Schwestern des freien Geistes« (Cohn 1988: 163-205,
236-245), die eine starke kommunitire Tendenz aufwiesen, wie auch bei den Frithsozia-
listen, etwa bei Charles Fourier und Robert Owen. Die ersten explizit anarchistischen
Siedlungsbestrebungen finden sich in der Kommune Cittadella in Italien 1887 und Ceci-
lia 1891 in Brasilien, welche mafgeblich Rossi ins Leben rief (Rossi 1897/1979). Landauers
eigenwillige Siedlungsbestrebungen mit dem Sozialistischen Bund und seine Uberlegun-
gen in diesem Zusammenhang sind inzwischen recht bekannt (Wolf 1988: 17-22). Das
deutschsprachige Netzwerk politischer Kommunen Kommuja das Kommune-Netzwerk
Longo mai oder die globale Okodorf-Bewegung kénnen als Beispiele fiir diese Tendenz
diskutiert werden. In einem weiteren Sinne konnen darunter auch Gegenkulturen gefasst
werden, wie sie Roszak (1971) thematisiert und unter die beispielsweise Ausprigungen
der Straigt-Edge-Bewegung, Punk und Veganismus zihlen.

Auch der anarchistische Insurrektionalismus kann als eine Tendenz des Strebens nach
Autonomie im hier entwickelten Schema gelten. Einer seiner historischen Bezugspunk-
te ist das zuerst von Carlo Pisacane formulierte und von Paul Brousse (1877/2016) so be-
nannte Konzept der Propaganda durch die Tat. In den 1880er bis 1910er Jahren entfalteten
insurrektionalistische Gruppierungen eine relativ grofRe Wirkungsmacht, die auch beim
anarchistischen Kongress in London 1881 Zustimmung fand (IAA Kommissionsbericht
1881/2016). Diese Entwicklung ist maf3geblich eine Folge der massiven Repression radi-
kal-sozialistischer Gruppierungen. Dennoch fithrte die damit verbundene Eskalations-
dynamik zur Abwendung vorheriger Unterstiitzer*innen insurrektionalistischer Strate-
gien. Andere Figuren, am prominentesten Luigi Galleani, trieben die insurrektionalis-
tischen Aktionen dagegen weiter voran und bezogen sich auf eigenstindige Organisati-
onskonzepte wie die Affinititsgruppen. In seiner politischen Theorie schwankt der anar-
chistische Insurrektionalismus zwischen einer klaren Selbstbeschreibung als anarch@-
kommunistisch (vgl. Cafiero 1880/1972), bei gleichzeitiger individualistischer Anrufung
des eigenmichtigen Handeln Einzelner (Haupt 2019), und Verkniipfungen mit dem Ni-
hilismus. Letzterer hat seinen Vorliufer etwa in der 1879 gegriindeten russischen Grup-
pierung Narodnaya Volya. Als eine andere Ausprigung kann darunter auch der Illegalis-
mus der franzosisch-belgischen Bonnot-Bande gezahlt werden, wobei das militante, ei-
genmichtige Handeln fiir sich genommen kein hinreichendes Merkmal fiir den Insur-
rektionalismus ist, sondern bspw. auch von der spanischen anarch@-syndikalistischen
Gruppe Los Solidarios ausgeiibt wurde.

Zeitgenossische Beitrige, die teilweise Einschlige situationistischen Denkens auf-
weisen, finden sich etwa bei Alfredo Bonanno (1977), Hakim Bey (1994), Tom Nomad
(2013) und Peter Gelderloos (2013). Dabei ist der insurrektionalistischen Anarchismus
von staatszentrierter Aufstandstheorie in blanquistischer Tradition zu unterschei-
den, insofern mit konfrontativen Praktiken jegliche Wiedererrichtung hierarchischer
Strukturen in revolutioniren Phasen verhindert und Menschen zugleich durch die
aufstindische Erfahrung eine rebellische Grundhaltung vermittelt werden soll. Dariiber
hinaus ist eine Abgrenzung zu leninistisch gefirbten insurrektionalistischen Ansitzen
(Lusso 2017) und Gruppierungen wie dem Unsichtbaren Komitee (2010) vorzunehmen,
auch wenn zu diesen, wie auch zu poststrukturalistisch gefirbten aufstindischen
Perspektiven (Szepanski 2021, s. Clover 2016) Schnittmengen bestehen. Mit dem anar-
chistischen Insurrektionalismus werden konstruktive Uberlegung zur Verwirklichung

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

von Autonomie zuriickgewiesen. Tatsichlich gehen daraus bisweilen auch interessante
theoretische Entwicklungen hervor (z.B. Ill Will 2019, Vortext/CrimethInc 2012). Meiner
Interpretation nach ist der Insurrektionalismus als Negativfolie des anarchistischen
Kommunismus zu charakterisieren. Dabei tritt er hiufig in einer Vermischung mit
individual-anarchistischen Vorstellungen auf (vgl. sub.media). Konkrete Umsetzungs-
versuche von Anarchie inhaltlich zu fiillen, geschweige denn eine libertir-sozialistische
Gesellschaftsform denkbar zu machen, wird mit ihm nicht beabsichtigt. Tatsichlich
koénnen verschiedene Erscheinungen als insurrektionalistisch gelten. Ahnlich wie auch
der mutualistische und kommunitire Anarchismus, wie sie hier erfasst werden, kann
beim Insurrektionalismus nicht von einer einheitlichen Strimung ausgegangen werden.
Ausgehend von ihren Praktiken, Strategien und Organisationsformen lassen diese sich
aber dennoch zutreffend als eine gemeinsame Tendenz beschreiben.

Die nun vorgenommene Untersuchung der individualistischen, kommunisti-
schen und syndikalistischen Tendenzen im Anarchismus geschieht jeweils nach einem
schematischen Dreischritt (> Fig. 9). Im ersten werden Kritik und Analyse der Herr-
schaftsordnung, sowie Ansatzpunkte, um Distanz zu dieser zu gewinnen, dargestellt
(= Distanzierung: Absage, Abbruch, Sezession). Im zweiten Schritt werden Uberlegungen zur
Organisierung des Strebens nach Autonomie und damit verbundene Handlungsformen
aufgezeigt (= Organisierung: Aufbegehren, Aufbau, Streik). Die jeweiligen Fluchtpunkte,
welche auf Ansatzpunkte zur libertir-sozialistischen Gesellschaftstransformation ver-
weisen, stellen den dritten Schritt dar (= Prifigurierung: Selbstentfaltung, Selbstorganisation,
Selbstverwaltung). In der Praxis werden diese Schritte nicht chronologisch nacheinander,
vielmehr nebeneinander vollzogen. Zunichst werden die Grundgedanken der Ten-
denzen ausgefithrt. Der Aufbau dieser Darstellung bringt es mit sich, dass es bei den
Schritten zu Wiederholungen kommt, wenn diese als notwendig fiir Uberginge zu
einem folgenden Argument erscheinen. Die aus den Quellen entnommenen Aussagen
werden in den jeweiligen Abschnitten des schematischen Dreischrittes einander ge-
geniiber gestellt, um den Charakter einer Diskussion nachzuempfinden, wie sie in (an
dieser Stelle expliziten) anarchistischen Szenen stattfand und stattfindet, um somit die
Umstrittenheit des Politikbegriffs und seiner Implikationen abzubilden.

Fig. 9: Schematische Schritte des Strebens nach Autonomie

Distanzierung Organisierung Prifigurierung
Individualismus Absage Aufbegehren Selbstentfaltung
Kommunismus Abbruch Aufbau Selbstorganisation
Syndikalismus Sezession Streik Selbstverwaltung

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

m


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus
3.2 Anarchistischer Individualismus

Max Nettlau bezeichnet in seiner Geschichte der Anarchie den individualistischen Anar-
chismus - beginnend mit William Godwin und William Thompson iiber Josiah Warren
und Max Stirner, parallel zum Proudhonismus, ersten kommunistisch-anarchistischen
Gruppen und dem Freiheitskimpfer Carlo Pisacane — als »Vorfrithling der Anarchiex,
dener bis ca. 1864 ansiedelt (Nettlau 1924). Mit dieser wohlwollenden Darstellung sugge-
riert er zwar zu Unrecht, dass der anarchistische Individualismus anschliefSend zum Er-
liegen gekommen wire, impliziert jedoch zugleich, dass das individualistische Denken,
verbunden mit dem Liberalismus und dem Republikanismus, den Anarchismus maf3-
geblich beeinflusste. Auch wenn dies kontinuierlich bestritten oder bemingelt wird, ist
festzuhalten, dass individualistische Stromungen in ihren verschiedenen Variationen
Teil des Anarchismus sind (Ryley 2019). Allgemein kann gesagt werden, dass der anar-
chistische Individualismus in der Moderne moglich wurde, in welcher erstens durch ei-
ne enorme Ausweitung der Produktivkrifte, zweitens durch ein sich seit der Renaissance
wandelndes Menschenbild und Weltverhiltnis und drittens durch die Entwicklung biir-
gerlicher Rechte und Freiheiten, erst die Voraussetzungen geschaffen wurden, mit de-
nen vorstellbar wurde, dass sich potenziell alle Menschen individuieren kénnen. Die-
ser Spielraum zur Selbstentfaltung und selbstbestimmten Lebensgestaltung stand und
steht allerdings in einem eklatanten Widerspruch zu andauernden feudalen und patri-
archalen Normen, Denkweisen und Abhingigkeitsverhiltnissen, als auch zum Aufkom-
men der industriellen und urbanen Massengesellschaft. Mit der Durchsetzung der mo-
dernen Nationalstaaten wurden die Einzelnen durch drei hauptsichliche Institutionen
zu gehorsamen und produktiven Staatsbiirger*innen geformt: Die Funktion von Militdr,
Schule und Biirokratie bestand nicht in der Bildung selbstindig denkender Menschen, die
einen eigenen Willen” und Lebensentwiirfe entwickeln, sondern in ihrer Erziehung zu
Arbeitskriften, verwaltbaren, steuerpflichtigen und zum Wehrdienst einziehbaren An-
gehorigen einer Nation sowie zur Rolle als Partner*innen im biirgerlichen Familienmo-

dell.

12 Die Verwendung des Begriffs Willen und seine Betonung, insbesondere im individualistischen An-
archismus, lasst sich nicht mit einem verkiirzten»Voluntarismus«gleichsetzen. Abgesehen davon,
dass die Eigenwilligkeit von Personen spezifische Motivationen zur Infragestellung und Veridnde-
rung von scheinbaren Gegebenheiten erzeugt, werden mit ihr Subjekte nicht isoliert betrachtet.
Die Auspragung eines distinkten Willens ist von vielen Bedingungen abhdngig und bildet sich im
jeweiligen Freiheitsverstandnis ab.

Sara Ahmed beschaftigt aus einer queeren kulturtheoretischen Perspektive mit diesen Fragen und
schreibt:

»Wenn man davon ausgeht, dass der Wille zu einer Technik, einem Mittel wird, um ein Subjekt
zur Verantwortung zu ziehen, konnte er als Mittel zur Begradigung verstanden werden. Wenn wir
Willen so verstehen, (iberrascht sein queeres Potenzial nicht: Letztendlich begradigst du nur das,
was bereits gebogen ist. Selbst wenn ein Irrtum als etwas behandelt wird, das korrigiert werden
muss, kann er der Grund fiir eine queere Geschichte des Willens sein. Rufen wir uns die Etymolo-
gie von Irrtum ins Gedichtnis: von irren, was so viel bedeutet wie umherirren. Die Landschaft des
Willens erscheint womdoglich anders, womdglich eigenartig, wenn wir bemerken, wie sehr sie mit
Heimatlosen (ibersit ist« (Ahmed 2021:18).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

Im Kontext dieser Arbeit kann der anarchistische Individualismus als ein Aufbegeh-
ren gegen diese neue Zurichtung ebenso wie gegen die althergebrachten Einschrinkun-
gen — etwa durch die in Kirchen institutionalisierte Religion — verstanden werden. Die
individual-anarchistischen Strategien bestehen in Verweigerung, Flucht, Rebellion und
der kreativen, selbstbestimmten Lebensgestaltung, welche sich zwangsldufig hiufig ge-
gen die herrschenden Normen richtet. Die Bestirkung der Einzelnen, ihre Miindigkeit
und ihre Selbstentfaltung stellen den Weg dar, um sich aus der Abhingigkeit, Bevormun-
dung und Verblendung staatlicher Anrufung und Subjektivierung zu befreien. Davon
zeugen bspw. Erzidhlungen und Lebensstile wie von Zo d’Axa (1984). Sich selbst bewusste
und selbstverantwortliche Individuen sind zudem weniger auf externe gesellschaftliche
Strukturen angewiesen, um sich zu organisieren, ihr Leben zu gestalten oder auch um
diesem Sinn zu geben. Dieser Prozess wird im anarchistischen Individualismus jedoch
nicht (vorrangig) als individualisierte Selbstbefreiung verstanden, sondern im Zusam-
menhang mitden dafir erforderlichen gesellschaftlichen Bedingungen gesehen, weswe-
gen rationaler, sozialer und ethischer Bildung sowie Rebellion ein grofer Stellenwert zu-
kommt.” Gleichwohl gehen individual-anarchistische Ansitze auch von der Verantwort-
lichkeit und den Handlungsméglichkeiten einzelner Personen aus, wobei unterschiedli-
che Ansichten tiber deren Einschrankungen durch gesellschaftliche Rahmenbedingun-
gen und Sozialisation bestehen.*

Eines der Grundprobleme, das sich dahingehend aus anarchistischer Perspektive
stellt, ist jenes der »freiwilligen Knechtschaft«, wie sie Etienne de La Boétie in seiner
Schrift von 1550 nannte (de La Boétie 1991). Die Bevilkerung kénnte doch frei sein, wieso
also wihlt sie die Knechtschaft wie ein unausweichliches Schicksal, fragt sich de La
Boétie, und entwickelt in einem appellierenden Tonfall den bedeutenden Grundgedan-
ken, dass jegliche Macht letztendlich iibertragen, also jeder Autoritit zugestimmt wird
(Ebd.: 20f.). Aus diesem Grund meint Pierre Bourdieu, man kdnne die Krifteverhiltnis-
se der sozialen Ordnung nicht verstehen [..], ohne die symbolische Dimension dieser
Verhiltnisse einzubeziehen (Bourdieu 2014: 289). Fiir die freiwillige Knechtschaft stof3t
de La Boétie letztendlich auf vier wesentliche Ursachen: Gewohnheit, Feigheit, religiése
Verblendung und ein hierarchisches Gefolgschaftssystem (de La Boétie 1991: 11—43).

Wenn Herrschaft sich grundsitzlich aus der Ubertragung der Macht von Einzelnen
an andere Personen und Strukturen ergibt, liegt der Schluss nahe, dass eine Verwei-
gerung und Rebellion dagegen moglich ist und Gestaltungsspielraume fiir subjektive
Selbstbestimmung und -formung erdffnet. Dies kann in dem schematischen Dreischritt
der Absage an die Negierung Einzelner, des Aufbegehrens gegen Zwangskollektive und den

13 Wennder Riickbezug der Individuen zu den sie konstituierenden, subjektivierenden gesellschaft-
lichen Bedingungen nicht oder nicht ausreichend geschieht, kann der anarchistische Individua-
lismus vom liberalen allerdings nicht ausreichend unterschieden werden. So halt auch Kastner
in Anschluss an Bauman fest: »Die grundsatzlich ambivalente Situation, auf die ambivalent re-
agiert wird, ist die, daf? Individualitat von sozialer Konformitdt abhingt. Einzigartigkeit soll ge-
meinschaftlich und damit unzweideutig bestimmt werden« (Kastner 2000: 177).

14 Mitderbeschriebenen Haltung, wie sie im Folgenden zumindest von Thoreau ausgehend beschrie-
ben werden kann, kann eine Parallele zum positiv besetzten Begriff der Antipolitik bei Konrad
(1985) gezogen werden, insofern jener fiir eine konsequente Distanz zur Politik eintritt und kei-
ne »andere, sondern »iberhaupt keine Politik« fordert (> 2.3.2).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

173


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

auferlegten Subjektstatus und der Selbstentfaltung von selbstbestimmten Subjektivititen
und Beziehungsformen anhand verschiedener individual-anarchistischer Quellen ge-
zeigt werden. Nachvollzogen wird dies hier an den Beispielen von Godwin (1793/2013),
Thoreau (1849/2010), Sartwell (2008), die der rationalistischen und transzendentalen Rich-
tung, sowie Stirner (1845/2008), Newman (2016) und Landstreicher (2013), die der egois-
tischen Richtung zugerechnet werden, woraus sich ihre Anordnung ergibt. Godwin, Tho-
reau und Stirner sind als Autoren des klassischen Anarchismus von Sartwell, Newman
und Landstreicher als zeitgendssischen Vertretern zu unterscheiden. Wenn dies mitbe-
dacht wird, kénnen sie im vorliegenden Kontext in einem Zusammenhang gelesen wer-

den.®

3.2.1 Absage an die Negierung der Einzelnen

Fiir den radikalen Humanisten und Aufklirer William Godwin ist die Befihigung zum
eigenen Denken entscheidende Voraussetzung von Selbstbestimmung. Wird diese nicht
ausgebildet, verunmoglicht oder aufgegeben, sieht er darin eine Form der Entmenschli-
chung (Godwin 2017: 36). Jegliche Anerkennung von Autoritit kann fiir Godwin nur aus
individueller, verniinftig abgewogener und daher freiwilliger Entscheidung erfolgen und
gerechtfertigt werden. Den Menschen wiirde eingebliut werden, dass sie den Uberle-
gungen Verehrung schuldeten. Gilte dies fiir iiberlegene Weisheit, konnte man dies ein-
geschrinkt akzeptieren. Abzulehnen sei dies aber, wenn sich vermeintliche Uberlegen-
heit durch den sozialen Status begriinde (Ebd.) Mit diesem Gedanken legt Godwin einen
wichtigen Grundstein fiir die Entmythologisierung von Herrschaft, den er aus der prin-
zipiellen Vernunftbegabung aller Einzelnen ableitet.

David Henry Thoreau fithrt diese Kritik an der Anmaflung bzw. Aneignung von

herrschaftlicher Autoritit fort, wobei er stirker das individuelle und transzendental

verortete Gerechtigkeitsempfinden Einzelner zum Ausgangspunkt seiner Argumen-
tation macht. Dieses entziehe sich per se einer letztendlichen Begriindung, insofern
ethische Urteile nicht nach Zweckdienlichkeit gefillt werden (Thoreau 2010a: 12). Statt
als individuelle Personen werden Menschen laut Thoreau vom Staat lediglich als »Ma-
schinen« wahrgenommen (Ebd.: 10). Somit wird auch der Ausgangspunkt seiner viel
beachteten Schrift plausibel, die duerst harmlos wirkt, aber eine starke Inspirations-
quelle fiir individuelles widerstindiges Verhalten darstellte. Thoreau fragt sich:

»Kdénnte es nicht eine Regierung geben, in der nicht die Mehrheit iiber Falsch und Rich-
tig befindet, sondern das Gewissen?in der die Mehrheit nur solche Fragen entscheidet,
fir die das Gebot der Nitzlichkeit gilt? Mufs der Biirger auch nur einen Augenblick,
auch nur ein wenig, sein Gewissen dem Gesetzgeber (iberlassen? [...] Man sollte nicht
den Respekt vor dem Gesetz pflegen, sondern vor der Gerechtigkeit. [...] Das Gesetz hat
die Menschen nicht um ein Jota gerechter gemacht; gerade durch ihren Respekt vor

15 Die Inhalte des Unterkapitels 3.2 habe ich in weniger akademischer Form mittlerweile im Beitrag
(Anti-)Politik im individualistischen Anarchismus (Eibisch 2023c) verarbeitet.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

ihm werden auch die Wohlgesinnten jeden Tag zu Handlangern des Unrechts« (Ebd.:
9).16

Crisprin Sartwell stellt sich explizit in diese Traditionslinie des »amerikanischen Indi-
vidualismus«,” indem er sich auf Thoreau, Ralph Waldo Emerson, William Lloyd Gar-
rison und Josiah Warren bezieht (Sartwell 2008: 14). Letzterer entwickelte das Konzept
der Selbst-Souverinitit, welches auf der Vorstellung des Eigentums an der eigenen Per-

son beruht und im Zusammenhang mit abolitionistischen Bewegung zur Sklavenbefrei-
ung eine wichtige Rolle spielte (Ebd.: 15). Die Selbst-Souverinitit ist fur Sartwell Aus-
gangspunkt seines »philosophischen Anarchismus« (vgl. Wolff 1970), der keineswegs von
der Annahme einer natiirlichen menschlichen Giite ausgehen miisse, um sich dem My-
thos entgegenzustellen, es sei »unrealistisch«, dass die meisten Menschen nicht in der
Lage wiren, sich selbst zu organisieren (Sartwell 2008: 5). Demgemif? stellten die ver-
schiedenen Vertragstheorien vorrangig eine Rechtfertigung staatlicher Herrschaft dar,
die erst notwendig werde, weil der Anarchismus durchaus Plausibilitit beanspruchen
konne (Ebd.: 6). Die Schwierigkeiten Anarchie zu verwirklichen, liege an der vehemen-
ten Selbstbehauptung der Staatsmacht, die sich — neben der Beanspruchung und Aus-
iibung des Monopols auf physische Gewalt — auf eine wesentlich ideologische Dimen-
sion griinde (Ebd.: 8) und sich damit iiber die Selbst-Souverinitit der Einzelnen stel-
le. Die Begriindungspflicht des Staates werde somit in Tautologien aufgelost und dieser
zu einer »self-referential history, a self-reinforcing infinite spiral of oppression« (Ebd.)
Die Legitimation des Staates konne aber in Frage gestellt werden. Zumindest sei dies in
Demokratien moglich, welche sich nicht durch ein transzendentes Auflerhalb begriinde-
tenund ihre selbst gesteckten Legitimationsgriinde systematisch verfehlten. Gerade weil
mit demokratischer Herrschaft unterstellt wird, sie fungiere als Ausdruck allgemeinen
Biirgerwillens, beinhalte sie sogar eine Tendenz zum Totalitarismus, insofern sie keine
prinzipielle Begrenzung politischer Macht und keine festgelegten staatsfreien, also un-
regierten, Lebensbereiche kenne sowie umso stirker darauf abziele, fiigsame Biirger*in-
nen zu produzieren (Ebd.: 10f).

Auch Max Stirner begriindet seine Staatskritik und -ablehnung mit einer vergleich-
baren Konzeption wie der Selbst-Souverinitit und wendet sich mit seiner Figur des Ein-
zigen gegen jegliche transzendentale Begriindung des Individuums und seiner etwai-
gen sozialen und gesellschaftlichen Verpflichtungen. Immerhin, so fithrt er aus, wer-
de das Gewissen erst anerzogen (Stirner 2008: 9—15). Daher erliutert er in seiner radi-
kalen Ideologiekritik,”® wie philosophische Gedankengebiude, religiése Vorstellungen

16  Eine Kritik am demokratischen Mehrheitsprinzip formulierte auch de Tocqueville, die er vermut-
lich parallel zu jener von Thoreau und anderen entwickelte, daraus jedoch keineswegs anarchisti-
schen Schlussfolgerungen zieht (de Tocqueville 2006: 139-149) Dariiber hinaus pladiert er fiir den
Individualismus, wendet sich aber entschieden gegen den Egoismus (Ebd.: 238f.) und verbindet
dies mit einer Beflirwortung aristokratischer Elemente (Ebd.: 254—283).

17 Loick (2017: 61-66) bezeichnet diese Tradition als »amerikanischen Transzendentalismus«.

18 Im Folgenden verwende ich den Begriff »ldeologie« im Zusammenhang von Stirners Verstandnis,
der (s.u.) eine Vielzahl unterschiedlicher Umschreibungen als »Heiliges« etc. dafiir findet. Die Be-
zeichnung ergibt Sinn, stellt jedoch einen spezifischen Ideologiebegriff dar, der an dieser Stelle
nicht verglichen oder diskutiert werden kann.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

175


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

und Weltverhiltnisse historisch entwickelt und geprigt wurden (Ebd.: 16—-106). Entge-
gen der ideologischen Zurichtung und Subjektivierung von Einzelnen durch Religion,
Nation, Humanismus, Familie, liberale und sozialistische Ideologien (mithin also auch
durch den Anarchismus, Stirner nennt bspw. Proudhon), hitten Individuen die Fihig-
keit, sich selbst zu erschaffen, wenn sie sich von den »fixen Ideen« loslésen. Dies ist fiir
Stirner keine rein philosophische Uberlegung - etwa im Sinne Decartes —, sondern ei-
ne existenzielle Erfahrung, die sich im wahrsten Sinne des Wortes nicht begriinden las-
se (Ebd.: 33). Die Eingenommenbheit von eigentlich auflerhalb des Individuums liegen-
den Gedankenwelten beschreibt Stirner als »Besessenheit« (Ebd.: 36—42) und kritisiert
die neuplatonische Vorstellung einer Wesenheit hinter den sichtbaren Dingen mit der
Bezeichnung als »Spuk« oder »Sparren« (Ebd.: 42—46). Daraus leitet Stirner auch sei-
ne Kritik an Religion und Theologie ab, welche er auf den Glauben an den Staat als und
die fiktive Gemeinschaft der Nation bezieht. Damit leugnet er keineswegs deren Mate-
rialitdt, doch im Fokus steht die ideologisch-affektive Verhaftung an Institutionen und
Strukturen aulerhalb vorfindlicher, bediirftiger, konkreter Einzelner. Diese Denkweise
hat auch direkte politische Implikationen, die sich schon in der Adressierung von Indi-
viduen als Staatsbiirger*innen zeigen. So fiillten Schriftsteller

»ganze Folianten (ber den Staat an [..], ohne die fixe Idee des Staates selbst in Fra-
ge zu stellen, unsere Zeitungen [strotzen] von Politik [...], weil sie in dem Wahne ge-
bannt sind, der Mensch sei dazu geschaffen, ein Zoon politikon zu werden, so vege-
tieren auch Untertanen im Untertanentum, tugendhafte Menschen in der Tugend, Li-
berale im>Menschentum«<usw., ohne jemals an diese ihre fixen Ideen das schneidende
Messer der Kritik zu legen. Unverriickbar, wie der Irrwahn eines Tollen, stehen jene Ge-
danken auf festem Fufle, und wer sie bezweifelt, der — greift das Heilige an! Ja, die fixe
Idees, das ist das wahrhaft Heilige!« (Ebd.: 47).

Stirner entwickelt seine egoistische Konzeption vom Einzigen in der Kritik an Ludwig
Feuerbachs Religionskritik, welcher das Géttliche in die (moderne) Ideologie des Hu-
manismus wende, also eine »Transzendenz« in eine »Immanenz« verwandele, die aber
ihren ideologischen Charakter behalte und wiederum kritikwiirdige bis alberne From-
migkeits- und Sittlichkeitsvorstellungen hervorbringe (Ebd.: 51-54, 62).

Saul Newman kniipft in seiner Theorie an Stirner an und verdffentlichte u.a. 2011
einen Sammelband zu dessen Denken (vgl. Newman 2011). Er verbindet Stirners Anti-
Programm mit poststrukturalistischen Denker*innen wie Foucault und problemati-
siert dahingehend v.a. die Fixierung von Identititen und dariiber hinaus alle Arten
verfestigter Vorstellungen (Newman 2007: 3). Die Konstitution von Subjekten nach
Normvorstellungen und essentialistischen Pramissen stellt fir ihn jedoch keine An-
gelegenheit privater burgerlicher Selbstfindungsbestrebungen, sondern ein politisches
Problem dar, weswegen es auch gilte, den Anarchismus zu hinterfragen und zu dekon-
struieren (Ebd.: 4-15). Die entscheidende Bedeutung der Subjekte bei gesellschaftlichen
Transformationsprozessen geht fiir Newman mit einer ausgepragten Skepsis gegeniiber
jeglichen Metanarrativen einher, welche er ohnehin fiir aufgegeben hilt. Verstindlicher-

weise gibt es keine »clear conceptual separation between the subject who revolts against
power and the power which at the same time constitutes his identity and invests him

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

with desire« (Newman 2016: 9). Den Protest gegen die Formung und Reglementierung
der Einzelnen zum Ausgangspunkt nehmend, richtet sich Newman vornehmlich gegen
eine Festlegung anarchistischer politischer Subjekte, Projekte und Programme, schreibt
daher auch von prozesshafter »Anarchie«, statt von »Anarchismusc, die im Unterschied
zum »klassischen Anarchismus« keine neue Gesellschaftskonzeption darstelle und kein
bestimmtes telos kenne (Ebd.: 11). Statt Anarchismus als sozialrevolutionire Bewegung
hin zu einer herrschaftsfreien Gesellschaft zu denken, gehe es um die anarchische
Transformation der Gesellschaft im Hier und Jetzt durch sich befreiende und selbst
bestimmende Einzelne (Ebd.: 12).

Noch eindeutiger formuliert Wolfi Landstreicher, dass Politik dem Anarchismus wi-
derspreche, wodurch er sich wesentlich von linken Ideen unterscheide. Denn fiir diese

»ist der soziale Kampf gegen Ausbeutung und Unterdriickung hauptsachlich ein poli-
tisches Programm, welches es mit allen niitzlichen Mitteln zu verwirklichen gilt. Solch
ein Konzept benotigt offensichtlich eine politische Methodik des Kampfes und solch
eine Methodik kommt nicht darum herum einigen der wichtigsten anarchistischen
Grundsatzen zu widersprechen. Zu aller erst ist Politik also eine ausgepragte Kategorie
sozialer Existenz die Abspaltung der Entscheidungen, die unser Leben bestimmen,
von der Ausfithrung dieser Entscheidungen« (Landstreicher 2015).

Als axiomatischer Ausgangspunkt seiner Uberlegungen erscheint daher die Negierung
von Individuen. Somit sei das Ziel der »anarchistischen Revolution« die Beseitigung jeg-
licher Hindernisse, die Individuen bei der Erfiillung ihrer Bediirfnisse und Triume ein-
schrinken, was wiederum die Uberwindung des Kapitalismus verlange (Landstreicher
2008:50).

Alfredo M. Bonanno stimmt mit dieser Haltung grundsitzlich tiberein. Demnach
sei der Anarchismus auch eine (im weiteren Sinne) politische Bewegung, erschépfe sich
darin jedoch nicht, sondern »befindet sich auch innerhalb der Lebensspannung, der
Qualitit und der Kraft, die wir aus uns selbst herausziehen, um somit die Wirklichkeit,
den Stand der Dinge verindern. Die Gesamtheit des Anarchismus ist ein Transformati-
onsprojekt im Zusammenhang mit der Verwirklichung, die in unserem eigenen Innern
stattfindet und somit unsere personliche Verinderung fordert« (Bonanno 1995).

Der entscheidende Unterschied zwischen Anarchist*innen und Linken bestehe
Landstreicher zufolge darin, dass es Ersteren mit ihrem sozialen Kampf um die Kri-
tik und Zerstérung von »entscheidungstreffenden und erzwingenden Institutionen,
demnach also um die wirkliche Verinderung »institutionalisierter Machtverhiltnisse«
ginge, jedoch nicht um ihre Beeinflussung, Ubernahme oder alternative Gestaltung.
Wiahrend linke Organisationen eine Gegenmacht formieren und in diesem Zuge be-
stehende Ideologien der Macht tibernehmen wiirden, gilte es den demokratischen
Rahmen zu verlassen und mit dem in diesem hergestellten Konsens zu brechen (vgl.
Landstreicher 2015).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus
3.2.2 Aufbegehren gegen Zwangskollektive und auferlegten Subjektstatus

Als Kritiker der Franzosischen Revolution, deren Zeitzeuge er wurde, kann Godwins Hal-
tung als Vorliufer dessen gelten, was spiter als die Konzepte von »non-dominance« und
»non-attachment« bezeichnet wurde. So aufSert er sich unmissverstindlich:

»Wir werden viele Reformen haben, aber keine Revolutionen. Da die Offentlichkeit nur lang-
sam und allméahlich aufgeklart werden kann, ist es ziemlich unwahrscheinlich, daf
es in Folge von Aufklarung zu einer gewaltsamen Explosion der Gesellschaft kommen
wird. Revolutionen sind das Produkt der Leidenschaft, nicht aber der niichternen und
ruhigen Vernunft [..] Revolutionen werden begonnen auf Grund eines Horrors von Ty-
rannei, doch istihre eigene Tyrannei nicht ohne besondere Grausamkeiten. Nie ist die
Freiheit mehr bedroht als wahrend einer Periode der Revolution« (Godwin 2017: 39).

Godwin geht es um die nicht-gewaltsame, aber konsequente Verweigerung der Achtung
vor den Herrschenden, und so insistiert er darauf: »Hiitet euch, einen rein politisch be-
dingten Gehorsam mit Achtung zu verwechseln. [...] Herrschaft ist nichts als regulierte
Gewalt; Gewalt ist der ihr angemessene Anspruch auf eure Aufmerksamkeit. Es ist das
Anliegen von Individuen, zu iiberzeugen; die Tendenz konzentrierter Macht ist nur, ei-
nem Einfluf Konsistenz und Dauer zu verleihen, der kurzatmiger ist als eine Uberzeu-
gung«(Godwin 2017:35). Was sich hier als eine scheinbar harmlose Anerkennung der Herr-
schaft aufgrund ihrer Gewalt liest, beinhaltet bereits eine grundlegende Erosion ihrer
herrschaftlichen Legitimitit und damit das Potenzial zur Verweigerung des Gehorsams
tiberhaupt. Aufgrund der Unwissenheit und Schwachheit der Menschen setzten sie ihr
Vertrauen in die Regierung setzten und die Herrschaft stiitzten (Ebd.: 28). Demnach

engagiert er sich fiir Aufklirung und Bildung zur Unterminierung von Herrschaft, bei
gleichzeitiger Demokratisierung der Gesellschaft.

Einen weiten Interpretationsspielraum hinsichtlich dieser Frage lassen Thoreaus
Aussagen zu, der sich »nicht ohne Schande« mit der Regierung einlassen kann.

»Nicht fiir einen Augenblick kann ich eine politische Organisation als meine Regierung
anerkennen, die zugleich auch die Regierung von Sklaven ist. [..] Mit anderen Wor-
ten, wenn ein Sechstel der Bevolkerung der Nation, die sich selbst zu einer Zuflucht
der Freiheit gemacht hat, versklavt ist, und wenn ein ganzes Land widerrechtlich tiber-
rannt, von einer fremden Armee erobert und dem Kriegsrecht unterworfen wird, dann,
meineich, ist es nicht zu frith fir ehrliche Leute, aufzustehen und zu rebellieren« (Tho-
reau 2010a: 11).

Auch wenn die »Ehrlichkeit« der Leute eher rar gesit zu sein scheint, sollten die Tugen-
dennichtbei den Herrschenden gesucht werden (Ebd.:13). Die notwendige Verinderung
der Einzelnen werde somit gewissermafien durch die Regierung der »Wenigen« blo-
ckiert. Uber Bildung und Aufklirung hinaus, gilte es Menschen zur Selbstbestimmung
zu motivieren, denn viele Menschen wiren prinzipiell gegen Sklaverei und Krieg, ver-
hielten sich aber desinteressiert und passiv, wozu auch das Wahlsystem und Kirchen
beitragen wiirden (Ebd.: 13f., 24). Weder sollte man ungerechten Gesetzen zu gehorchen,
noch darauf zu warten, bis Mehrheiten vom Richtigen iiberzeugt seien. Noch weniger

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

sollte der Regierung die Aufgabe iiberantwortet werden, die notwendigen gesellschaft-
lichen Verinderungen anzugehen, die letztendlich alles nur »schlimmer« mache (Ebd.:
17). Thoreau propagiert eine Haltung des engagierten (aber gewaltlosen)” Widerstandes,
die zielfithrend seien, insofern die Regierung nicht auf ein grundlegendes Aufbegehren
gegen sie eingestellt sei (Ebd.). Im Entstehungskontext des Textes ist die Aufforderung
zur bewussten Gesetzesiibertretung ein Novum, und daher sind seine Worte radikal:
»[Wenn] das Gesetz so beschaffen ist, daf es notwendigerweise aus dir den Arm des
Unrechts an einem anderen macht, dann, sage ich brich das Gesetz« (Ebd.: 18). Gleich-
wohl erkennt Thoreau graduelle Unterschiede in der Herrschaftsordnung an, indem
er absolute und beschrinkte Monarchie und jene mit der Demokratie vergleicht. Den
Indikator fiir Fortschritt bildet fiir ihn dabei die »Achtung vor dem Individuum« (Ebd.:
34). Im Zusammenhang mit der anarchistischen Theorie sind Thoreaus Uberlegungen
interessant, weil er abschliefend die Frage aufwirft, inwiefern die staatliche Demo-
kratie zu iiberschreiten wire, um die Menschenrechte zu verwirklichen (Ebd.: 29, 34f.).
Rebellion und Selbstbestimmung der Individuen zielen somit auf die Gewinnung von
Autonomie von staatlicher Herrschaft — damit aber auch von Politik. Thoreau begegnet
ihr mit der ihm eigenen solipsistischen Haltung der Indifferenz (Ebd.: 29). Daher erklart
Thoreau auch: »Was man Politik nennt, das ist vergleichsweise etwas so Oberflichliches
und Unmenschliches, daf ich praktisch niemals bemerkt habt, daf sie mich itberhaupt
angeht. [...] Ich kann keine Zeitung zur Hand nehmen, ohne irgendeine armselige Re-
gierung darin zu finden, die in grofier Not, auf dem letzten Loch pfeifend, mich, den
Leser, aufruft, fiir sie einzutreten [...]J« (Thoreau 2010b: 60f.). Die Zeitungen - in denen
die ideologisch-diskursive Dimension der Herrschaft zum Ausdruck kommt — seien die
eigentlich herrschende Gewalt, weil Menschen sich erst durch sie mit staatlicher Politik
identifizieren wiirden, statt selbstbestimmt zu entscheiden und zu handeln. Sartwell
kniipft an diese Einstellung der Indifferenz und aktiven Verweigerung an, indem er
selbst auf eine primir »philosophische« Zerstorung fokussiert. Der Protest gegen und
die Infragestellung — bspw. bestehender Institutionen — durch Einzelne wiren im Anar-
chismus seiner Ansicht nach wichtiger als die Aufstellung von politischen Programmen
(Sartwell 2008: 13).

Dies wiirde freilich auch Stirner so sehen. Volk, Fiirst, Vaterland, Gott, der Humanis-
mus mit seinen Schlagworten von Freiheit, Humanitit und Gerechtigkeit, stellen fiir ihn
wie erwihnt Ideologien dar, welche die Einzelnen zu vereinnahmen beanspruchen (Stir-
ner 2008: 3ff.). Die gesellschaftliche Hierarchie stelle primir einen Glauben bzw. »Ge-

dankenherrschaft« dar, die sich auf unhinterfragbar »Heiliges« stiitzen (Ebd.: 79). Die-
se Kritik bezieht er auf den Humanismus (Ebd.: 85), den politischen Liberalismus, den
Republikanismus und die Staatsbiirgerschaft (Ebd.: 107f.), sowie das biirgerliche Recht,
welches die »eigentlich politische Epoche« (Ebd.: 109) begriinde, die er vehement kritisiert
(Ebd.:117). Dieindividuelle Freiheit des Liberalismus stehe dabei der egoistischen Selbst-
bestimmung entgegen, wobei letztere tatsichliche Verantwortungsiitbernahme bedeute,
da sie keine Verantwortung gegeniiber dem Gesetz kenne (Ebd.). Mit dieser Denkwei-
se gelangt er zur immanenten Infragestellung revolutionirer Bestrebungen, welche ihn

19  Wobeierausdieser Haltung heraus auch den gewaltsamen Aufstandsversuch des John Brown wiir-
digt (Thoreau 2010c¢: 63—69).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

179


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180  Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

unter Sozialist*innen und Kommunist*innen verhasst machten.?® Schliellich formu-
liert er eine anti-politische Einstellung, die im ausfiihrlichen Zitat deutlich wird:

»Die Revolution war nicht gegen das Bestehende gerichtet, sondern gegen dieses Be-
stehende, gegen einen bestimmten Bestand. Sie schaffte diesen Herrscher ab, nicht den
Herrscher [..]. Bis auf den heutigen Tag ist das Revolutionsprinzip dabei geblieben,
nur gegen dieses und jenes Bestehende anzukiampfen, d.h. reformatorisch zu sein. So
viel auch verbessert, so stark auch der sbesonnene Fortschritt« eingehalten werden
mag; immer wird nur ein neuer Herr an die Stelle des alten gesetzt, und der Umsturz
ist ein — Aufbau. [..] Nicht der einzelne Mensch [..] wurde frei, sondern der Biirger,
der citoyen, der politische Mensch [..]. In der Revolution handelte nicht der Einzelne
weltgeschichtlich, sondern ein Volk: die Nation, die souverdne, wollte alles bewirken«
(Ebd.: 121).

Darauf aufbauend kritisiert Stirner Staatssozialismus und Kommunismus, die er als
»sozialen Liberalismus« bezeichnet, um zu verdeutlichen, dass mit diesen (biirgerliche)
Herrschaft fortgesetzt, statt itberwinden wird. Die Einzelnen blieben in ihnen in einem
Abhingigkeitsverhaltnis gefangen (Ebd.: 285) und wiirden ebenso nach ihrem Nutzen
fiir die Gesellschaft bewertet, ideologisch beeinflusst und instrumentalisiert (Ebd.: 135).

Drittens wendet sich Stirner gegen den von ihm so genannten »humanen Libera-
lismus«. Darunter kénnen radikaler Sozialismus und mit ihm auch der Anarchismus
gefasst werden, die dem Staat gegeniiber kritisch eingestellt sind und ihn letztendlich
auch iberwinden wollen. Seine Kritik richtet sich wiederum gegen die Konstruktion
von Idealbildern und die Indienstnahme der Einzelnen in ein derartiges Vorhaben. Weil
dem humanen Liberalismus »Staat und Gesellschaft nicht gentigt, negiert er beide und
behilt sie zugleich. So heifdt es einmal, die Aufgabe der Zeit sei >keine politische, son-
dern eine soziale, und dann wird wieder fiir die Zukunft der >freie Staat« verheifSen. In
Wahrheit ist die smenschliche Gesellschaft< eben beides, der allgemeinste Staat und die
allgemeinste Gesellschaft« (Ebd.: 140). Stirners materialistische Antwort darauf lautet
vom Selbst des Menschen auszugehen (Ebd.: 143), das Konstrukt des Menschen loszulas-
sen und den Wunschtraum einer letztendlich befreiten Menschlichkeit, der sich aufein
transzendent begriindetes Recht stiitze, aufzugeben (Ebd. 151f.). Statt eines wie auch im-
mer gearteten politischen Projektes geniigt Stirner die Befreiung des egoistischen Selbst.

Die religiése, monarchistisch-nationalistische, humanistische, politische, kommunisti-
sche Kritik am Egoismus meine eigentlich:

»du mufdt dein Ich so ginzlich von aller Beschranktheit befreien, daf es ein mensch-
liches Ich wird. Ich sage: Befreie Dich so weit Du kannst, so hast Du das Deinige getan

20 Vgl. Marx in: MEW 3, S.101-168. Marx’ Polemik gegen Stirner wurde nie veréffentlicht, da Stirner
im Briefwechsel mit Marx seiner Kritik offenbar argumentativ iberzeugend entgegentreten konn-
te. Tatsachlich liest sich Marx zugespitzte Kritik recht unterhaltsam, sagt aber eher etwas iiber ihn
als tiber Stirner aus. Fiir den vorliegenden Zusammenhang bedeutsam ist, erstens, dass Marx auf
das Kernargument Stirners, der Wiedereinsetzung idealistischen Denkens im Gewand scheinbar
materialistischer und humanistischer Ideologien nicht eingeht. Zweitens nehme ich hier die Posi-
tion ein, dass Stirner mit dem Egoismus etwas qualitativ anderes konzipiert als den burgerlichen
Individualismus, wie Marx implizit unterstellt.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

[...]. [M]iihe Dich nicht an den Schranken Anderer ab; genug, wenn Dudie deinigen nie-
derreifiest. Wem ist es jemals gelungen, auch nur eine Schranke fiir alle Menschen nie-
derzureifien? [...] Wer eine seiner Schranken umwirft, der kann Andern Weg und Mittel
gezeigt haben; das Umwerfen ihrer Schranken bleibt ihre Sache« (Ebd.: 156f.).

Mit ihrem Streben nach idealen Menschen- und Gesellschaftsbildern hitten Liberalis-
mus und Sozialismus die moderne Gesellschaftsordnung enorm verindert — in Hinblick
auf die Demokratisierung der Herrschaft, die Aufhebung des Klassengegensatzes und
die Abschaffung der Religion. Dies geschihe jedoch zum Preis der abstrakten und verin-
nerlichten Herrschaft des modernen Staates, des Kapitalismus und humanistischer Ideo-
logie (Ebd.: 158f.).

Als Rebellion gegen die auferlegte Subjektform in der biirgerlichen Gesellschaft,
lehnt Stirner alles Heilige, Konventionen sowie verselbstindigt Moralvorstellungen ab
und feiert die individuelle Revolte als »gewaltiges, riicksichtsloses, schamloses, gewis-

senloses, stolzes [...] Verbrechen« (Ebd.: 267, 311), die sich auch gegen das Privateigentum
der Reichen und die Rechtsordnung richte (Ebd.: 299f.). Soziale Ungleichheit kénne
nicht als Unrecht bezeichnet werden, wenn die zugrundeliegende Vorstellung von Ge-
rechtigkeit einen ideologischen Charakter hat (Ebd.: 297). Damit iiberschreitet Stirner
die klassische anarchistische Entgegensetzung von Staat und Gesellschaft. Seine anti-
politische Haltung kann somit auch nicht in Ethik oder Utopie gesucht werden:

»Revolution und Empérung dirfen nicht fiir gleichbedeutend angesehen werden. Je-
ne besteht in einer Umwélzung der Zustinde, des bestehenden Zustandes oder sta-
tus, des Staats oder der Gesellschaft, ist mithin eine politische oder soziale Tat; diese
hat zwar eine Umwandlung der Zustinde zur unvermeidlichen Folge, geht aber nicht
von ihr, sondern von der Unzufriedenheit der Menschen mit sich aus [...]. Die Revolu-
tion zielt auf neue Einrichtungen, die Empérung fihrt dahin, Uns nicht mehr einrich-
ten zu lassen, sondern Uns selbst einzurichten, und setzt auf»Institutionen<keine glan-
zende Hoffnung. Sie ist kein Kampf gegen das Bestehende, da, wenn sie gedeiht, das
Bestehende von selbst zusammenstiirzt, sie ist nur Herausarbeiten Meiner aus dem
Bestehenden. [...] Einrichtungen zu machen, gebietet die Revolution, sich auf- oder em-
porzuheben heischt die Emporung« (Ebd.: 354).

Newman versucht die egoistischen Uberlegungen in anwendbare politische Theorie zu
iiberfithren. Den Kritiker*innen dieser Position entgegnet er, es ginge nicht linger um
die Verwirklichung eines bestimmtes revolutioniren Programms oder um eine politi-
sche Organisation, zumindest nicht um gesamtgesellschaftliche Transformation (New-
man 2016: 13). In einer in allen Bereichen regulierten Welt, in welcher Herrschaft der-
maflen stark verinnerlicht ist, plidiert er fiir eine Rebellion durch Unsichtbarkeit und
Nicht-Identifizierbarkeit, aus der eine Abwehr von Uberwachung folgt. Dariiber hinaus
haben Unsichtbarkeit und Anonymitit ebenfalls eine symbolische Dimension als Aus-
druck der Verweigerung von Reprisentierbarkeit. Unsichtbarkeit gilt Newman als ei-
ne Art Waffe und macht gleichzeitig sichtbar, was »ideologische« Projekte verschleiern
(Ebd.:34). Namlich — weitergedacht — die Anliegen, Bediirfnisse und Wiinsche bestimm-
ter historisch und sozial situierter Menschen, die Newman in Adaption von Stirners Ein-
zigen und in Anlehnung an Jean-Luc Nancy als Singularititen bezeichnet (Ebd.: 35). Mit

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

181


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

dieser Herangehensweise lehnt Newman zugleich Klassen- und Identititspolitik ab und
hilt heute keine revolutionire, sondern eine aufstindische Praxis fiir angemessen (Ebd.:
47t.), wobei er eine Verbindung mit Agambens Verstindnis von destituierender Macht
und dem Exodus als Austritt aus (staatlicher) Souverinitit und Gesetz herstellt (Ebd.:
50). Die nach Autonomie strebende individual-anarchistische Strategie lautet daher »the
insurrection of the self« (Ebd. 53). Der Aufstand als Selbst-Transformation und Selbst-
Ermichtigung wird auch explizit beschrieben als eine »micro-political tranformation of
the self'in its relation to power, such that we are able to extricate ourselves from systems
of power and our dependency on them, even our desire for them [...]« (Ebd.: 54). Dahin-
ter steht die Annahme »if we manage to distance and disentangle ourselves from power,
and from the identities and subjectivities which power imposes upon us, then power be-
comes an empty husk, a dry and cracked shell which crumbles into self« (Ebd.: 55). Die
Distanz zur Herrschaft und die Loslgsung der subjektiven Verhaftung an ihr bilde somit
die Voraussetzung fiir die Erschaffung von alternativen, autonomen Beziehungen. Die
Frage, wie sich die freiwillige Knechtschaft iitberwinden lasse, beantwortet Newman mit
einer »indifference to power« (Ebd.: 91) und plidiert in Anschluss an de La Boétie und
dessen Interpretation durch Pierre Clastres fiir Strategien der Verweigerung anstatt des
Umsturzes (Ebd.: 102f.). Durch die Offenlegung der verschleierten Herrschaft und der
Indifferenz zu ihr werde sie im selben Zuge geschwicht, wie sich Einzelne selbst ermich-
tigen (Ebd.: 105). »Ontologische Freiheit« werde somit als Ausgangspunkt rebellischen
Handelns verstanden, nicht jedoch als ihr Ziel. Fiir Newman bildet sie die Grundlage ra-
dikaler Politik, die er eindeutig individuell und nicht kollektiv versteht (Ebd.: 100).

Auch Landstreicher will den vorgegebenen Rahmen verlassen und verortet den Auf-
stand auflerhalb jeden politischen Programms, wo sich »Traume« verwirklichen lieflen
(Landstreicher 2013). Dies ist fir ihn der entscheidende Unterschied zur politischen Lin-
ken, die auch in ihren radikalen Stromungen letztendlich politische Programme vertritt
und hierarchisch strukturiert ist. Statt von den Anliegen und Bestrebungen realer Men-
schen auszugehen, die sich selbst ermichtigen, werde von den Individuen verlangt »die
herrschende Ordnung durch die Herrschaft eines linken Programms auszutauschen.
Mit anderen Worten verlangt es von den Individuen weiterhin die Fihigkeit ihre eigene
Existenz bestimmen zu kénnen, aufzugeben« (Landstreicher 2013).

3.2.3 Selbstentfaltung von selbstbestimmten Einzelnen

Nach den bisherigen Darstellungen individual-anarchistischen Strebens nach Autono-
mie iiberrascht es wenig, dass die angefithrten Autoren kaum Uberlegungen anstellen,
wie individuelle Akte der Rebellion genauer aussehen, worauf konkreter sie abzielen, ge-
schweige denn, wie diese im Kontext eines umfassenderen emanzipatorischen Projektes
zu bewerten wiren. Es bleibt den Einzelnen iiberlassen, ihre Wege der Rebellion zu fin-
den und zu gehen. Ebenso beschreiben die Individualanarchist*innen keine positiv de-
finierten, anti-biirgerlichen Subjektformen. Die Uberschreitung der einschrinkenden
Seinsweise ist insofern Selbstzweck, als dass sie deren Anarchisierung bewirke, was auch
fiir den Anarchismus als (anti-)politisches Projekt gilte. Wenn tiberhaupt von Revolution
gesprochen werden konnte, beinhaltet sie fiir Newman kontinuierlich das eigene Selbst

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

zu erfinden, woraus ein »anarchism of subjectivity, rather than an anarchism based on
subjectivity« (Newman 2007: 67) folge.

Godwin ist weniger an derlei Selbstfindungsproblematiken interessiert. Vielmehr
stellt Individualitit fiir ihn die Voraussetzung fiir gemeinsame Verstindigung und so-
mit auch fiir gesellschaftliche Entwicklungsprozesse dar. Denn wenn »nicht jeder seine
Individualitit bewahrt, wird das Urteil aller schwach sein und der Fortschritt unseres ge-
meinsamen Verstindnisvermégens unaussprechlich verzégert werden« (Godwin 2017:
37). Interessanterweise spricht er sich mit dieser Einstellung fiir ein allgemeines, aber
gegen ein staatliches Schulsystem aus. Letzteres schiire Vorurteile, lehre Schiiler*innen,
nicht selbst zu denken, sondern lediglich Lehrsitzen zu folgen. Die Inhalte und Formen
»nationaler« Erziehung verhinderten eigenes Argumentieren und Begriinden. Stattdes-
senwill er selbststindiges Denken und Handeln erméglichen (Ebd.: 40ff.). Diese Einstel-

lung miindet auch in Godwins ablehnende Haltung zum Strafsystem mit seinen Sank-
tionen, Belohnungen und Meinungsiiberwachung, die Gewalttaten nicht verhinderten
(Ebd.: 43). Daher gilte es vielmehr eine sinnvolle soziale Kontrolle und angemessenes
Verhalten in kleinen, iiberschaubaren Gemeinschaften herzustellen, wozu es keine Stra-
fen und Zwang brauche, mit denen Menschen ohnehin nicht gebessert werden koénnten,
sondern die Entwicklung von Vernunft und Verantwortung (Ebd.: 45). Godwin vertraut
auf den sozialen Fortschritt, welcher sich aus der fortwihrenden Aufklirung der Men-
schen ergibe.

Seinen Essay Leben ohne Prinzipien beginnt Thoreau mit einer Kritik an der Vorstellung
niitzlicher Arbeit mit der Intention, dass Menschen v.a. selbst iiber die eigenen Titig-
keiten verfiigen sollten. Da er dieses Ziel als Selbstzweck setzt, fordert er auch nicht, die
eigene Zeit etwa mit einem bestimmten sozial-revolutioniren Vorhaben zu verbringen
(Thoreau 2010b: 37-43). Individuelle Freiheit bestiinde demnach in der Unabhingigkeit
von fremden Arbeits- und Verwertungszwingen (Ebd.: 42). Aus diesen selbstgeniigsa-
men Erwigungen heraus entwickelt er schlieRlich eine Kritik an seiner republikanischen
Gegenwartsgesellschaft, welche zwar politische Tyrannen abgeschafft hitte, jedoch eine
6konomische und moralische Versklavung bedeute, da sich die Einzelnen in beiderlei
Hinsicht nicht wirklich selbst bestimmen kénnen. Daher fragt Thoreau, was »bedeutet
es, frei geboren zu sein, aber nicht frei zu leben? Welchen Wert hat politische Freiheit,
wenn sie nicht Mittel ist fiir moralische Freiheit? Ist es die Freiheit, Sklave zu sein, oder
die Freiheit, frei zu sein, auf die wir stolz sind?« (Ebd.: 57). Die »freie Freiheit« bestimmt
er allerdings nicht niher.

Anderthalb Jahrhunderte spiter versucht sich Sartwell an einer etwas ausgereifteren
Begrindung dieser Herangehensweise. Zunichst geht er davon aus, dass die meisten
menschlichen Organisationen eigentlich auf Freiwilligkeit beruhen, also auch das Poten-
zial beinhalten, nach anarchistischen Vorstellungen zu funktionieren. Der Anarchismus
hitte kein klares Programm, sei eher ein Modus der Kritik an politischer Philosophie
und an praktischer Politik. In der anarchistischen Bewegung selbst sieht Sartwell nicht
viel Potenzial, zumal sie im Unterschied zu »Demokratie« und »Kommunismus« kaum
grof¥flichig eine gesellschaftliche Alternative verwirklichen konnte. Statt praktizierter
Beispiele von funktionierender Anarchie findet er daher eher die »guten Ideen« des An-
archismus wichtig (Sartwell 2008: 11-13). Nach der Kritik an den Sozialvertragstheorien
von Hobbes, Locke und Rousseau beschreibt er »toward something else« die Silhouet-

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

183


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

te des (philosophischen) Anarchismus in neun Punkten (> 4.3.3). Diese sollen den Rah-
men fir eine individual-anarchistische Selbstbefreiung und -entfaltung der Individu-
en abgeben. »Philosophisch« erscheinen diese Konturen Sartwell als ein guter Rahmen,
um Autonomie zu gewinnen. Dabei geht er auf gingige Kritikpunkte am Individualan-
archismus ein und wendet sich gegen den Egoismus (Ebd.: 100-115). Dass der philoso-
phisch begriindete Individualanarchismus bspw. nicht von vorrangig selbst-interessier-
ten oder amoralischen Individuen ausgehe, begriinde umgekehrt keine bestimmete ethi-
sche Wertbasis, auf welche er sich stelle.

Fur Stirner ist die fehlende ethische und inhaltliche Bestimmung von Emanzipati-
on ohnehin kein Problem. Ahnlich wie Thoreau gibt er nicht vor, was ihr »eigener« In-
halt ist, sondern verweist darauf, dass dieser auch bereits ohne ideologische oder so-
ziale Appellationen gegeben sei (Stirner 2008: 5). Die Abwehr bestimmter Vorstellungen
von einem freieren Selbst oder emanzipierenden Projekt hat fir Stirner auch prinzipiel-
le Griinde, die seine scharfe Kritik bedingen: Freiheit soll keine abstrakte, vielmehr eine
konkret erfahrbare Kapazitit sein, welche sich an den Selbstbestimmungsmoglichkeiten

von Einzelnen messen lassen muss. Dies wire gleichwohl durchaus méglich und erreich-
bar. Hingegen sei das Anliegen, sie vermittels einer anderen Gesellschaftsform universell
einzufithren und durchzusetzen, per se zum Scheitern verurteilt, respektive wiirde es
in eine neue Herrschaftsordnung miinden (Ebd.: 176). Egoistische Freiheit kann laut Stir-
ner prinzipiell nicht durch Institutionen bestimmt und gewahrt, sondern sich lediglich
durch mutige Einzelne genommen werden. Sie ist damit kein soziales Gut und auch kein
ethischer Wert, sondern Handlungsmacht (»Gewalt«), ein Handlungsmodus und Pro-
zess der Weltaneignung (Ebd.: 184). Damit stellt die egoistische Freiheit einen Selbst-
zweck dar, als dass sie fuir Stirner die Voraussetzung fir die Selbstentfaltung bildet (Ebd..:
185). Gelebt werden konne sie im »Verein der Egoisten, welcher auf absoluter Freiwil-
ligkeit beruhe (Ebd. 196, 241-260) und die Feindschaft gegenwirtiger und zukiinftiger
demokratischer oder kommunistischer Staaten auf sich ziehe (Ebd.: 197ff.). Die (biirger-
liche) Suche nach dem eigenen »Wesenc, welche sich laut Stirner in der fortlaufenden
Rede vom »Menschen« widerspiegele, fithre zur Selbstauflésung, rastloser Selbstkritik
und permanenter Sorge statt zur Bejahung und dem Genuss der eigenen Existenz (Ebd..:
201, 358fL.), die zu einer Art »widerspenstige« Grundhaltung fithrt (Ebd.: 215).

Dabei fihrt er fort, jede Staatsform als Despotie zu brandmarken, weil Staaten Ge-
setze erlassen und damit zum Gehorsam verpflichten. Wie auch immer die Gewaltmittel
verteilt wiren, das Grundproblem sei die Gewaltausitbung durch Staaten an sich, da sie
sich gegen den Eigenwillen der Einzelnen richte. Trotz der Ablehnung staatlicher Regu-
lierung weif Stirner, dass die Selbstentfaltung der Einzelnen gesellschaftliche Voraus-
setzungen hat. Der sozialen Frage schreibt er explizit Wert zu, doch sie wiirde nicht im
Sinne der Einzelnen beantwortet werden (Ebd.: 231). Im Unterschied zu Sozialist*innen
richtet er sich gleichwohl gegen die Gesellschaft als iibergeordneter Instanz. Selbstent-
faltung wiirde nicht durch die Formung eines zoon politikon ermdoglicht, der Form politi-
scher Biirgerschaft, die Stirner rundum ablehnt (Ebd.: 257). Vielmehr deutet er immer
wieder an, dass Befreiungsprozesse sich auch gegen die Gesellschaft, ihre Normen und
Institutionen richten miissten (vgl. Bakunin 1969). Zwar gesteht Stirner die gesellschaft-
lichen Voraussetzungen fiir die Entfaltung der Individualitit ein, er mochte aber — etwa
in Abgrenzung zu Weitling — nicht, dass sie iiber die Einzelnen bestimmen (Ebd.: 298).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

Newman spricht dahingehend davon, dass die »condition of life« unregierbar ist.
Nach Autonomie strebendes Leben finde in der Verborgenheit vor der Macht statt, ent-

ziehe sich und widerstehe der Kontrolle. Statt von homogenisierten Klassen, partikula-
ren Identititen oder einem vermeintlich souverinen Volk geht er wie erwihnt von Sin-
gularititen aus (Ebd.: 29-32), von »[s]elf-creating subjects without fixed identity or cal-
ling« (Newman 2016: 18), was nicht mit dem liberalen Individualismus zu verwechseln
sei (Ebd.:20f.). Im Neoliberalismus kime es zu einer Vervielfiltigung und Uberlagerung
von Subjektformen, die subtil durch verschleierte Herrschaft itberwacht werden wiirden
(Ebd.: 21). Die Entfaltung des Konzepts der Singularititen miisse also in Abgrenzung
zum neoliberalen Subjekt geschehen, um mit dessen Verfiigbarkeit, Selbstdarstellung
und Konsumidentitit zu brechen (Ebd.: 22—29). Dagegen unterschieden sich »contem-
porary radical subjectivities [...] [durch] the refusal of any kind of representable identity.
Indeed, we could say that they embody a gesture of dis-identification« (Ebd.: 29). Unter Po-
litik der Autonomie versteht Newman dagegen eine Form der Selbstregierung im wort-
lichen Sinne. Freier werden verlange, etwas an die Stelle der vorherigen Abhingigkeiten
und Bindungen zu setzen. Ganz dhnlich wie Stirner sieht er in der Sorge um das Selbst
und den Zwang zu seiner permanenten Erzeugung ein Problem, dem er mit einem »Ver-
lernen« (»undoing«) von Subjektivierung begegnen will, um Formen nicht-dominierender
Subjektivitit Raum zu geben: »Autonomy involves an insurrection of the self against the
fixed identities to which it is attached« (Newman 2016: 126). Da heute die Marktlogik
alles durchziehe, wire die Frage, wie man von ihr los komme, schwer zu beantworten.
Ungehorsam meine daher »more than simply transgressing certain laws — rather, the
unbinding of oneself from marketized and commodified forms of existence and the in-
vention of alternative ways of living and seeing oneself« (Ebd.: 127). Grund zur Hoffnung
gibe es, weil das Konzept des Willens »nicht so regiert zu werden« (Foucault) kein es-
sentialistisches, fixiertes Subjekt und ebenso wenig die Vorstellung eines Aufderhalb von
Machtbeziehungen brauche. Das egoistische Prinzip beinhalte stattdessen das Poten-
zial zur ethischen und politischen Selbst-Transformation, verbunden mit einer »ago-
nistischen Dimension« durch die Anfechtung externer Herrschaftsverhiltnisse auch im
eigenen Selbst. Diese Form des Agonismus will Newman von jener von Chantal Mouf-
fe unterschieden wissen, denn sie funktioniere nicht nach einer staatlichen Logik, eher
wiirde sie von einem fundamentalen Agonismus zwischen autonomen Bewegungen und
den Praktiken und Prinzipien staatlicher Souverinitit ausgehen (Ebd.: 135): »[P]ractices
of self-organization, while they might be flawed and problematic, have to be seen as at-
tempts to construct an autonomous space of political life, which, in itself, is already a
declaration of war against the current order« (Ebd.: 135). Bei diesen individuellen Ak-
ten des Widerstands und der Selbstbestimmung handele es sich keineswegs um nicht-
politische Praktiken, sondern um solche, mit denen das Politische durch autonome Be-
wegungen dem Staat entzogen werden wiirde.

Landstreicher arbeitet die anti-politische Stof8richtung seiner Gedanken in Abgren-
zung zur radikalen Linken heraus, welche in der westlichen Welt ohnehin keine relevan-
te Bedeutung mehr hitte und aufgrund ihrer Verhaftung in der linken Dogmatik zum
»Mithlstein« um den Hals der Anarchist*innen geworden sei. In acht Punkten verdeut-
licht er, wodurch der Bruch zu vollziehen wire und gekennzeichnet sei. Schon im ersten
Punkt wird er explizit und fordert die »Ablehnung einer politischen Auffassung von so-

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

185


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

zialen Kimpfen; die Anerkennung, dass der revolutionire Kampf kein Programm, son-
dern eher ein Kampf fir die individuelle und soziale Wiederaneignung der Ganzheit des
Lebens ist. Als solcher ist er von sich aus anti-politisch« (Landstreicher 2013). Dies un-
terstreicht er, zweitens, mit der Ablehnung von Organisationen und Programmen. Drit-
tens lehnt er Demokratie und die Illusion der Mehrheitsgewinnung ab. Viertens sollen
keine Forderungen an die Machthabenden formuliert, sondern direkte Aktionen hervor-
gebracht werden. Fiinftens verwirft er das teleologische Fortschrittsverstindnis. Statt
einer Weiterentwicklung befiirwortet er (zivilisationskritisch) den Bruch. Landstreicher
lehnt Identitatspolitik ebenso wie alle Formen des Kollektivismus ab, weil beide zur Ein-
ordnung- und Unterordnung von Individuen fithren wiirden. Stattdessen wiinscht er
sich die »Anerkennung der Befreiung von jedem Individuum zur Bestimmung der Be-
dingungen ihrer oder seiner Existenz in freiem Umgang mit Anderen ihrer oder seiner
Wahl - d.h. die individuelle und soziale Wiederaneignung des Lebens — als das primire
Ziel der Revolution« (Landstreicher 2013). Schliefilich fithrt ihn das zur Ablehnung »von
Ideologie«, die sich seiner Vorstellung nach in »jedem Programm, jeder Idee, Abstrakti-
on, Ideal oder Theorie, welche iiber das Leben und die Individuen gestellt wird, um ihm
zudienen [...] [finden lieRRe, also] jeglicher Ideale fiir welche der einzelne sich selbst, seine
Bediirfnisse, seine Sehnsiichte, seine Triume opfern muss« (Landstreicher 2013).

3.2.4 Individuen als anti-politischer Bezugspunkt fiir rebellische und
selbstbestimmte Einzelne

Mit diesen Aussagen wurden die anti-politischen Positionen des anarchistischen Indi-
vidualismus archetypisch dargestellt und Uberlegungen zum Nach-Autonomie-Streben
aufgezeigt, die sich iiber die Gesellschafts-, Organisations- und Institutionenkritik
hinaus im Wesentlichen auf individuell widerstindiges, eigensinniges, ermichtigendes
und selbstbestimmtes Handeln beziehen. Das Individuum wird dabei als anti-politischer
Referenzpunkt aufgebaut. Diese ist freilich von der »Privatsphire« der biirgerlichen Ge-
sellschaft zu unterscheiden, welche die Kehrseite einer verstaatlichten Offentlichkeit
bildet. Die Darstellung geschah schematisch anhand der Stringe des rationalistischen
und transzendentalen (Godwin, Thoreau, Sartwell) und des egoistischen (Stirner, Newman,
Landstreicher) Individualanarchismus, wihrend der ultra-liberale Strang (Tucker, Mack-
ay) — der wiederum Schnittpunkte mit dem Mutualismus aufweist — an dieser Stelle
ausgeblendet wurde (> 4.3).

So lasst sich ausgehend von Stirner eine grundlegende Ablehnung von jeder Form der
Politik herleiten. Sein »Verein der Egoisten« kann nicht als Zusammenschluss in einem
politischen Sinne verstanden werden. Dennoch ist das egoistische Ziel des »Selbstge-
nusses« nicht nur eine philosophische Phrase. Es beinhaltet indes eine Kritik an den
entfremdenden Folgen politischen Handelns in einer durchstaatlichten Gesellschafts-
form. Bei aller Ablehnung linker Politik betreibt Newman mit diesem Stirner’schen Hin-
tergrund politische Theorie, indem er etwa die angenommene ontologische Grundlage von
politischen Projekten als konstruiert ausweist, soziale Singularititen als politische Sub-
jekte ansieht und eine widerstindige Haltung befirwortet, die auch politische Bestre-
bungen bspw. gegen Uberwachung und Zugriffe beinhaltet.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

Der aufklirerische Rationalismus Godwins oder die in einer transzendentalen Ge-
rechtigkeit begriindeten Einstellung Thoreaus richten sich dagegen weniger offensiv ge-
gen Politik als solche. Dies liegt darin begriindet, dass sie — wenn man es so nennen will
— auch keine »gesellschaftsfeindlichen« Implikationen wie der egoistische Strang auf-
weisen. Gleichwohl konnen unterschiedliche Schlussfolgerungen aus Godwins Forde-
rung nach Selbstbestimmung, seiner Entmystifizierung der Herrschaftsordnung und
der non-dominance gezogen werden. Dies trifft ebenso auf Thoreaus selbst-gerechte
und rechtschaffene Haltung und Sartwells Weiterentwicklung der Selbst-Souverinitit
zu. Damit lassen sich aufSerparlamentarische soziale Bewegungen politisieren und auf Be-
strebungen zur Gesellschaftstransformation hin ausrichten. Die Aktivierung individuel-
ler Handlungsmacht stellt zudem einen Faktor dar, der fir schlagkriftige soziale und
politische Bewegungen unerlisslich ist. Ebenso lasst sich daraus auch eine konsequen-
te autonome Selbstorganisation ableiten. In jedem Fall ist die rhetorische Ablehnung
der Politik bei individual-anarchistischen Denker*innen duferst stark ausgepragt. Denn
Emanzipation kann nur dann gelingen, wenn sie auch eine Emanzipation der Individu-
en ist. Das bedeutet, wenn sie auch durch Einzelne vollzogen und von Einzelnen kon-
kret erfahrbar wird. Emanzipatorische Politik gelangt deswegen in ihrem Anspruch an eine
Grenze, weil mit ihr keine Einzelnen zum Ausgangs- und Zielpunkt genommen werden
konnen.

Die Tradition des anarchistischen Individualismus wird in der Linie Stirners — und
von diesem ausgehend Georges Palantes (1909, 1914) — in der populirwissenschaftlichen
Adaption von Michael Onfray deutlich. So skizziert er in seinem Buch Die reine Freunde am
Sein. Wie man ohne Gott gliicklich wird (Onfray 2008) auf Grundlage einer hedonistischen
Philosophie eine Variante anarchistischer Politik, mit der er sich gegen den westlichen Li-
beralismus richtet. Abgesehen von der populistischen Rhetorik verdeutlichen auch On-
frays Schlussfolgerungen, welche problematischen Ziige zum Vorschein treten, wenn die
Anti-Politik im Anarchismus in eine egoistisch inspirierte Querfront-Politik kippt (vgl.
Eibisch 2020c). In die Linie von Thoreau stellt sich dagegen Jedediah Purdy in Die Weltund
wir. Politik im Anthropozin (Purdy 2020). Anschaulich zeigt er, wie ein holistischer Indivi-
dualismus zum Widerstand gegen soziale und 6kologische Zerstérung motivieren kann.
Purdy setzt bei allem Realismus auf die Kraft von sozialen Bewegungen, entfernt sich in
seiner Vorstellung von zivilem Ungehorsam allerdings von explizit anarchistischen Po-
sitionen (vgl. Eibisch 2021e).

3.3 Anarchistischer Kommunismus

Der anarchistische Kommunismus wurde in Abgrenzung und Weiterentwicklung zu
mutualistischen und kollektivistischen Ansitzen entwickelt, denen zum einen eine
zu reformorientierte Haltung vorgeworfen wurde und die zum anderen wesentliche
Probleme staatlich-kapitalistischer Gesellschaftsordnung nicht zu 16sen schienen. Dies
betraf v.a. Debatten um die Entlohnung von Arbeitsleistung und den Umgang mit Ei-
gentumsverhiltnissen. Kommunistische Anarchist*innen treten fiir die Entkoppelung
von Arbeitsleistung und Entlohnung sowie fiir die Aufhebung des Privateigentums an
Produktionsmitteln und die Vergesellschaftung des Reichtums ein. Sie kdnnen inso-

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

187


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

fern als radikal gelten, als dass sie auf die Veranderung gesellschaftlicher Verhiltnisse
insgesamt abzielen (Turcado 2019: 237f.). Dariiber hinaus ersetzten sie vorherige anar-
chistische Bezugnahmen zum Subjekt des Volkes durch einen weiten Klassenbegriff. Im
Unterschied zu anderen Kommunist*innen betonten sie, dass das Ziel einer anarch@-
kommunistischen Gesellschaftsform die Entfaltung der Individuen ist, was sich in den
Auseinandersetzungen zwischen ihnen und individualistischen Anarchist*innen wider-
spiegelt (> 4). Die Genese des anarchistischen Kommunismus datiert Davide Turcado
auf das Jahr 1876 anhand der Kritik von Malatesta und Cafiero am Kollektivismus (Ebd.:
238), wobei auch James Guillaume eine wesentliche Rolle spielte (Cahm 1989: 36-43).
Mit ihr wird insbesondere auf Bildung und Propaganda Wert gelegt, da die Ausbildung
von Klassenbewusstsein als wesentliche Voraussetzung fir die emanzipatorische Aus-
richtung sozial-revolutionirer Prozesse gilt, wihrend avantgardistische Anspriiche mit
dem Verweis auf die Selbstorganisation der proletarisierten Klassen zuriickgewiesen
werden. Als bekanntester Theoretiker des anarchistischen Kommunismus betonte Kro-
potkin, dass erstrebenswerte kommunistische und anarchistische Verhiltnisse parallel
zu den bestehenden kapitalistischen und staatlichen der Herrschaftsordnung existieren
(> Fig. 4). Damit wire — im Unterschied zum Marxismus — der Kapitalismus keineswegs
eine Vorbedingung fiir den Sozialismus und eine staatliche Einfithrung des Sozialis-
mus nicht méglich bzw. wiirde sie sich selbst untergraben. Dariiber hinaus kénne der
Kommunismus nicht gegen den Willen der Bevilkerung umgesetzt werden, miisse viel-
mehr von dieser selbst realisiert werden. Den Fluchtpunkt anarch@-kommunistischer
Bestrebungen bildet die Vision einer Féderation dezentraler autonomer Kommunen.*

Als ein Vordenker des anarchischen Kommunismus kann Wilhelm Weitling gelten.
In seiner Schrift Garantien der Harmonie und Freiheit von 1838/39 (Weitling 1974) entwi-
ckelt er »Ideen der Reorganisation der Gesellschaft«. Diese theoretische Figur steht am
Ubergang der vorherigen frithsozialistischen Vorstellungen von Charles Fourier, Robert
Owen und Henri de Saint-Simon zu modernen kommunistischen Verstindnissen von
Gesellschaftstransformation und -gestaltung. Weitling schwankt zwischen einer mes-
sianischen Erlésungshoffnung (Ebd. 256f.) und der Vorstellung eines kontinuierlichen
historischen Fortschritts (Ebd.: 7) sowie zwischen jenem, einerseits keine fixierbaren
Pline und Programme zur angestrebten Gesellschaftsordnung festlegen zu wollen, an-
dererseits eben solche Vorschlige detailliert zu formulieren. Dies sind Ambivalenzen,
welche auch der Anarch@-Kommunismus zu vermitteln sucht.

In Hinblick auf das Streben nach Autonomie wird der Dreischritt der Abbruch der
verstaatlichten Beziehungen, dem Aufbau von sozial-revolutionirer Klassenmacht und

21 Im Unterkapitel wird sich zeigen, dass die anti-politischen Aspekte des anarchistischen Kommu-
nismus im Grunde genommen diametral entgegen der Antipolitik des sogenannten »Anarcho-
Kapitalismus« verstanden werden kénnen. Wenn Rothbard proklamiert »Only we wish to break
with all aspects of the liberal State: with its welfare and its warfare, its monopoly priviliges and its
egalitarianism [..] Only we offer technology without technocracy, growth without pollution, lib-
erty without chaos, law without tyranny, the defense of property rights [..]« (Rothbard 1973: 402),
deutet er damit einen umfassendes gesamtgesellschaftliches Gegenprojekt an, was ebenso das
Anliegen der kommunistischen Anarchist*innen ist. Letztere denken sie jedoch von der Auflésung
des Privateigentums, der Uberwindung des biirgerlichen Individualismus und der Einrichtung ei-
ner auf vielen Ebenen umfassend strukturierten Gesellschaft her (= 2.3.2).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

schlieRlich der Selbstorganisation einer libertir-sozialistischen Gesellschaft vollzogen.
Die Textauswahl bezieht sich auf Kropotkin (1892/1973), Malatesta (1892—1932/2014) und
Most (1884/2006A, 1899—-1905/2006B), was den klassischen Anarchismus betrifft, und
wird mit Bookchin (1982, 1990), Graeber (2004, 2007, 2009, 2011, 2012, 2014) und Milstein
(2013) in Bezug auf zeitgendssische anarchistische Denker*innen fortgesetzt. >

3.3.1 Abbruch der verstaatlichten Beziehungen

In der Schrift Die Eroberung des Brotes werden die Grundlagen des anarchistischen Kom-
munismus deutlich umrissen. Kropotkins Anliegen besteht in einer rationalen Gesell-
schaftsanalyse, aus der er die programmatischen Grundlagen einer libertir-sozialisti-
schen Gesellschaftsform skizzenhaft ableitet. Wihrend Marx sein Grundlagenwerk das
Kapital, mit der Feststellung beginnt, der »Reichtum der Gesellschaften, in welchen kapi-
talistische Produktionsweise herrscht, erscheint als eine >ungeheure Warensammlungs,
die einzelne Ware als seine Elementarform« (MEW23: 49), geht Kropotkin von einem
ungeheuren Reichtum der zivilisierten Gesellschaften aus, welcher nicht zwangslaufig in
der kapitalistischen Warenform aufgehe. Mit diesem kénne »Wohlstand fiir alle« (Kro-
potkin 1973: 71) geschaffen werden. Um diesen zu ermdglichen, gilte es daher zunichst
Aufklirung zu betreiben, Herrschaftsideologie zu entmystifizieren und Klassenverhiltnisse

sichtbar zu machen, welche er als grundlegend antagonistisch beschreibt (Ebd.: 79, 107).
Diesen Antagonismus betrachtet er zugleich differenziert und lehnt die Annahme einer
zwangslaufigen Zuspitzung desselben ab (Ebd.: 82fT.). Er stellt fest, dass die Produktion
nicht nach Fihigkeiten und Bediirfnissen erfolgt und dass die Nationalstaaten in inter-
nationaler Konkurrenz und permanenter Kriegsfithrung stehen, zugleich jedoch Alter-
nativen bestiinden, welche er mit den Begriffen der gegenseitigen Hilfe und Selbstorga-
nisation benennt (Ebd.: 69—81).

Mit der Kritik am Kapitalismus geht jene am Staat einher, wie sie archetypisch in
den polemischen Texten Johann Mosts zum Ausdruck kommen, nach welchem Staat
und Regierung »Hemmschuh einer zivilisatorischen Entwicklung im freiheitlichen Sinne
[..] [seien, die zur] Beraubung, Tyrannisierung und Degenerierung« (Most 2006Bt:
152) der »Volksmassen« und zur Aufrechterhaltung der Klassenunterschiede dienten.
Most betont den Gewaltcharakter des Staates, bei seiner Einrichtung und Aufrecht-
erhaltung (Most 2006¢: 125).* Damit driickt er eine grundlegende anarchistische
Annahme aus, von der auch Milstein fiir die heutige Zeit ausgeht, wenn sie den Staat
als »ein kiinstliches, entfremdendes und unterdriickendes Konstrukt« (Milstein 2013:
30) charakterisiert. Die Delegitimierung des Staates ist das propagandistische Mittel

schlechthin und bildet die Voraussetzung fiir den Aufbau von Klassenmacht. Demnach
kritisiert Most zuallererst den Staat in seiner ideologischen Funktion, wenn er schreibt,

22 Im Beitrag (Anti-)Politik und der kommunistische Anarchismus (Eibisch 2022a) habe ich die Inhalte
des Unterkapitels 3.3 in weniger akademischer Form formuliert.

23 Most geht weiterhin davon aus, dass die Nation eine »fixe Idee« wire und kniipft dabei wahr-
scheinlich an das Denken Stirners an (Most 2006Ac: 125). Auch sein Text Der Narrenturm (Most
2006Ad) erinnert mit der Verwendung der Worte »Spuk«und »Sparren«an Stirners Ideologiekritik
(vgl. Stirner 2008: 36-52).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

189


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

diese »Anbeterei des Staates war ebenso naiv wie die Gottesverehrung. Wie sich die
Glaubigen von ehedem einen auflernatiirlichen Regulator der Dinge vorstellten, so
triumten die Neugldubigen von einer aufier- und tibergesellschaftlichen Staatsmacht«
(Most 2006Aa: 25).

Graeber holt diesen Gedanken in die Gegenwart, indem er sich mit dem Gewaltmo-
nopol des Staates als einem integralen Bestandteil der Absicherung von Herrschafts-
verhiltnissen in gesellschaftlichen Institutionen, welche ideologisch verschleiert und
als naturgesetzlich dargestellt werden, beschiftigt. Eine Rolle spiele dabei auch, dass
die Souverinitit des Staates bis heute an die metaphysische Fiktion eines personifizier-
ten Herrschers gebunden sei, obwohl eigentlich bekannt sei, dass Herrschaft abstrakt
und durch das alltigliche Handeln vieler Subjekte ausgeiibt werden (Graeber 2009f:
s11ff., vgl. Graeber/Sahlins 2017). Ferner wiirden strukturelle Gewaltverhiltnisse ihren
Opfern einseitige Vorstellungsstrukturen aufzwingen und ihr Imaginationsvermégen
einschrinken (Ebd.:519). Gleichwohl erzeugten abstrakte und systematische Herrschaft
Hierarchien und Dominanzen, die sich wiederum konkret auf die sozialen Beziehungen,
Wahrnehmungen und Verhaltensweisen von Individuen auswirkten (Graeber 2007a:
16). Graeber riickt damit die ideologische Dimension von staatlicher und kapitalistischer
Herrschaft ins Zentrum seiner Kritik, wie sie etwa anhand der falschen Vorstellung,
Markt und Staat seien gegensitzliche Prinzipien deutlich wird (Graeber 2011: 18f.). Das
Privateigentumsverhiltnis (vgl. Graeber 2007a: 21) kritisiert er mit dem Zwang zur Un-
terordnung aller Werte unter den kapitalistischen 6konomischen Wert (Graeber 2012d:
73f.). Schon Most bezeichnete dies als eine wahnhafte »Eigentumsmanie« (Most 2006Ad:
127).** Die Demokratie sei eine Staatsform voller »Mingel und Liigenc, aber zweifellos
besser als die Diktatur, wenngleich beide in einem wechselseitigen Abhingigkeitsver-
hiltnis zueinander stiinden, wie Malatesta (2014e: 168—172) schreibt. Mosts Haltung
ist durchaus zweckgerichtet, dabei jedoch nicht instrumentell, weil ihre agitatorischen
Ziele offengelegt werden (vgl. Most 2006Bg: 69f.).

Die aktive Verbreitung anarchistischer Propaganda und die Beeinflussung der 6f-
fentlichen Meinung, verbunden mit der anarchistischer Bestrebungen, stellen somit
Mittel dar, um ausgebeutete und unterworfene Menschen zu aktivieren, sie zur Selbst-
organisation und zum eigenstindigen Handeln zu motivieren.” Die Benennung von

24  Demgemaf} gilte es jegliche Vorurteile zuriickzudriangen und deswegen keine Strategie zu ver-
folgen, mit der an verbreitete religiose Gefithle und Gedanken in der Bevolkerung angekniipft
wird. Denn statt spater abgebaut werden zu kdnnen, wiirden diese damit gefestigt (Most 2006Ba:
16-19). Eine schneidende Religionskritik zieht sich durch seine Schriften (Most 2006Bf: 62—77; vgl.
Most 2006Bz: 202ff., Most 2006Ad: 125ff., Bakunin 2013: 34ff.). Most richtet er sich gegen falsche
Vorstellungen von Wahlen (Most 2006Ba: 16—20) und argumentiert, der Reichstag ware nicht die
wirkliche Vertretung des Volkes und das allgemeine Stimmrecht kein »Hebel der Demokratie, son-
dern als Waffe der Reaktion« (Most 2006Ae: 151; vgl. Most 2006Ae: 144—164) oktroyiert.

25  Denn»nurwenn alles an und in uns lebt; wenn es nur militante und keine tragen, schlaffen, sozu-
sagen toten Glieder an unserem Korper gibt; wenn mit unerschépflicher Geduld und zahester Aus-
dauer propagandistisch operiert wird; wenn alle unsere Schultern hinter den Speichen des Wel-
tenrades der sozialen Revolution eingestemmt werden, kann dasselbe mehr und mehr ins Rollen
kommen« (Most 2006Bs: 145). Interessanterweise reflektiert Most tiber Propagandatitigkeiten ins-
gesamt u.a. in seinem Nachdenken ber den »Labor Day«, den er als »Tag der Agitation par excel-
lence im Sinne der sozialen Revolution« begreift und ziemlich genaue Vorstellungen davon hat,

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

Herrschaft, ihre Delegitimierung, Propaganda, Bildung und - darauf aufbauend -
Organisierung sind fiir die frithen anarchistischen Kommunist*innen die wesentlichen
Bestitigungsfelder. Sie wurden allerdings auch weiterentwickelt und differenzierter
betrachtet, wie bspw. von Bookchin, der den Begriff der Klassenherrschaft aufjenen der
sozialen Hierarchie erweitert und definiert:

»By hierarchy, | mean the cultural, traditional and psychological systems of obedience
and command, not merely the economic and political systems to which the terms class
and State most appropriately refer. Accordingly, hierarchy and domination could easily
continue to existin a>classless<orsStateless<society. [..] Hierarchy is not merely a social
condition; it is also a state of consciousness, a sensibility toward phenomena at every
level of personal and social experience« (Bookchin 1982: 4).

Kropotkin legt dar, dass der anarchistische Kommunismus aus einer Kritik am Mutua-
lismus, in Abgrenzung zum utopischen Sozialismus und in Ablehnung des Staatssozia-
lismus hervorging. Um zu dieser Perspektive zu gelangen, gilte es daher Herrschafts-
logiken aufzubrechen und nachzuweisen, dass Regierung und Staat, Kapitalismus und
Monopolbildung nicht erforderlich fiir eine funktionierende moderne Gesellschafts-
form seien, auch wenn sie durch politische Philosophie, das Rechtssystem und die
Geschichtsschreibung abgestiitzt und somit als Herrschaftsordnung institutionalisiert
werden (Kropotkin 1973: 101ff.). Pointiert fithrt Most diese Annahmen iiber den Staat
und die damit verbundene Kritik an der Bezugnahme auf ihn aus. Die Diskussionen
iiber einen sozialistischen Volksstaat wurden

»nicht eher besser, als bis auch in dieser Beziehung anarchistische Gedanken in die De-
batten drangen. Von da ab wurde gezeigt, dafd man nicht ein sschlaues, eine Oppor-
tunitits-, Zukunfts- oder wenn es hoch kam, srevolutionire« Politik zu treiben habe,
sondern dafd man mit der ganzen Politik aufrdumen miisse. Es wurde nachgewiesen,
daf alle Staatszwecke mit der Abschaffung des Privateigentums hinfillig werden und
dafd es mithin geradezu eine Absurditit sei, eine Art Staat als dufRere Form einer kom-
munistischen Gesellschaft anstreben zu wollen« (Most 2006Ab: 58f.).

An dieser Stelle wird somit die Ablehnung von Politik formuliert, insofern politische
Handlungsmodi direkt oder indirekt immer staatlicher Logik entsprichen und mit ihr
die falschen Grundannahmen reproduziert werden wiirden. Wie alle anarchistischen
Kommunist*innen geht Most von einem notwendigen Zusammenhang von Kommunis-
mus und Anarchie aus (Most 2006Bb: 26, vgl. Hoff 2016: 39—42), erliutert, warum sie sich
im Gegensatz zu Staat und Kapitalismus befinden (Most 2006Bc: 28), und richtet sich
somit konsequenterweise auch gegen die Verstaatlichung der Produktionsmittel: »Wollte
man den Staat damit betrauen, den Kommunismus einzurichten und zu entwickeln,

wie dieser propagandistisch genutzt werden sollte, anstatt »ein auf Kosten der Arbeiter angeord-
neter Ruhetag [zu sein], an welchem dieselben mit ausdriicklich zugestandener polizeilicher Er-
laubnis spazieren gehen diirfen« (Most 2006Bj: 92). Auferdem macht er sich tber anarchistische
Publikationen, ihre Verbreitung und propagandistische Wirkungsweise Gedanken (Most 2006Bv:
184—188, Most 2006Bw: 189f).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

191


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

so wiirde man augenscheinlich den Bock zum Girtner machen« (Most 2006Bc: 29).
Die These des Absterbens des Staates weist er damit zuriick. Vielmehr miisse dieser
aktiv zerstort werden (Most 2006Bc: 31). Interessanterweise findet sich hierbei ein klei-
ner Dissens zu Kropotkin, der die anti-politischen Implikationen des anarchistischen
Kommunismus relativiert, wobei sein Anliegen freilich ebenfalls die Uberwindung po-
litischer und 6konomischer Herrschaft ist. Die alternative Gesellschaftsordnung kénne
nur als Ganzes erkimpft und eingerichtet werden, wozu es letztendlich der Enteignung
bedarf. Es wire »vollig unmoglich« sie durchzufiihren,

»wenn die Gesellschaft nach dem Prinzip der parlamentarischen Reprdsentation
organisiert ist. Eine auf Leibeigenschaft beruhende Gesellschaft stimmte mit der
Monarchie nicht tberein; eine auf dem Lohnsystem und auf Ausbeutung durch die
Kapitalisten basierende Gesellschaft findet den ihr gemafien politischen Ausdruck
im Parlamentarismus. Doch eine das gemeinsame Erbe wieder antretende freie Ge-
sellschaft muf sich in harmonischer Ubereinstimmung mit der neuen ékonomischen
Geschichtsphase eine neue Organisation freier Gruppen und freier Gruppenféderatio-
nen suchen. Jeder 6konomischen Phase entspricht eine politische Phase und es wiirde
nicht moglich sein, das Privateigentum anzutasten, finde man nicht zugleich einen
neuen Modus fiir das politische Leben« (Kropotkin 1973: 106).

Mit dieser Aussage zielt Kropotkin also auf die Uberwindung des Herrschaftscharaktersvon
Politik ab und impliziert, es gibe einen herrschaftsfreien politischen Modus, dessen Entfal-
tung die Voraussetzung fiir die Enteignung und somit fiir den libertiren Sozialismus sei.
Letztendlich ist damit das Gleiche gemeint und zeigen sich hierbei verschiedene Politik-
verstindnisse bzw. die dem Politikbegriff inhirente Spannung. So insistiert auch Most
abseits seiner anti-politischen Aussagen auf den konstruktiven Charakter des anarchis-
tischen Kommunismus (Most 2006Bc: 34). Das Hauptproblem liegt mit Milstein weiter-
gedacht, darin, dass die »sogenannte Staatskunst [...] im Wesentlichen darin [besteht],
dass eine kleine Gruppe von Menschen das gesamte gesellschaftliche Leben bestimmt,
verwaltet und kontrolliert. Gleichzeitig perpetuiert der Staat eine Reihe anderer Herr-
schaftsformen, etwa institutionellen Rassismus und Heteronormativitit« (Milstein 2013:
41).

Fir die zeitgendssische Aktivistin bedeutet, »Staat und Kapital zu iiberwinden, [..]
nichts weniger, als die Welt auf den Kopf zu stellen, alle Monopole zu brechen und al-
les neu aufzubauen, und zwar gemeinsam: von den ethischen Werten iiber das Alltags-
leben bis zu den gesellschaftlichen Institutionen« (Milstein 2013: 38). Die umfassende
Enteignung des Privateigentums und seine Vergesellschaftung ist unweigerliche Vor-

aussetzung fiir eine Gesellschaftsform nach libertar-sozialistischen Vorstellungen (Kro-
potkin 1973: 87), deren Tendenzen bereits angelegt seien (Ebd. 95). Jene Vorstellung der
Verwirklichung von umfassender Gleichheit gehe aus der Abwehr der Herrschaftsstruk-
turen — auch auf der Ebene des Imaginiren — selbst hervor, weswegen die (erstrebens-
werte) Zukunft partiell entdeckt werden konne, schreibt Graeber an Kropotkin anschlie-
Rend. Daher brauche es keine Anrufung eines itberhohten mystischen Anderen oder Au-
3en (Graeber 2007b: 283). Die Zukunft »has become a kind of hidden dimension of real-
ity, animmanent present lying behind the mundane surface of the world, with a constant

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

potential to break out only in tiny, imperfect flashes. In this sense [...] [leben wir bereits
in einer Zukunft] which we suspect will actually come to pass — perhaps humdrum, per-
haps catastrophic, certainly not in any sense redemptive« (Graeber 2012e: 103). Milstein
setzt diesen Gedankengang fort, indem sie konstatiert,

»[a]narchistische Projekte zielen darauf ab, die Produktion grundlegend zu verandern.
In direktem Gegensatz zum Kapitalismus wird die Selbstverwaltung der Produzent_in-
nen betont, die sich in ihren Produkten wiederfinden und in diesen von den Konsu-
ment_innen wiedergefunden werden. Produktion und Arbeit werden so transformiert,
dass Menschen ihren Vorlieben gemafs produzieren kénnen und Arbeit zu einer lust-
vollen Tatigkeit wird, welche die Befriedigung unserer grundlegenden materiellen Be-
diirfnisse sicherstellt« (Milstein 2013: 52).

Diese Uberzeugung erweist sich als langlebig, doch es mag Kropotkins Schrift gewesen
sein, welche ihr seinerzeit Glaubwiirdigkeit verliehen hat. So formulierte er:

»[Um] dem drohenden Untergang zu entgehen, miissen die menschlichen Gesellschaf-
ten zu den Grundprinzipien zuriickkehren: da die Produktionsmittel das Kollektivpro-
dukt der Menschheit sind, sollten die Produkte das Kollektiveigentum der menschli-
chen Rasse sein. Ihre individuelle Aneignung ist weder gerecht noch dienlich. Alles
gehort allen. Alle Dinge fir alle Menschen, weil alle Menschen sie nétig haben und
nach Mafgabe ihrer Kréifte an der Produktion mitgearbeitet haben und weil es nicht
moglich ist, den Anteil jedes Einzelnen an der Produktion des Reichtums der Welt zu
bestimmen« (Kropotkin 1973: 80).

Um dies zu untermauern, versucht sich Kropotkin an einem ausfithrlichen Nachweis
der gesellschaftlich notwendigen Arbeit (Ebd.: 166-169), hebt die Unterscheidung von
Lohnarbeit zur unsichtbar gemachten und auf die Frauen abgewilzten Reproduktions-
arbeit auf, welche jene in die »hiusliche Sklaverei« verdamme (Ebd.: 189), und schligt
dahingehend die Kollektivierung der Hausarbeit in genossenschaftlichen Wohnanlagen
sowie ihre Erleichterung durch Maschinen vor (Ebd.: 192-195). Schliefllich arbeitet er
sich an rhetorisch vorgebrachten Einwinden gegeniiber der anarchistisch-kommunis-
tischen Konzeption ab, die auf Entgegnungen zur Behauptung der vermeintlichen Faul-
heit und Gewalttitigkeit nicht-unterworfener Menschen hinauslaufen, wobei Kropotkin
grundlegend von der Uberzeugungskraft einer anarchistisch-kommunistischen Gesell-
schaftsform ausgeht (Ebd.: 213-232; vgl. Most 2006Be: 50).

Diese Erzihlung, mit der aus den vorfindlichen Bedingungen auf eine potenziell
mogliche Gesellschaftsordnung geschlossen wird, fithrt Bookchin fort, der schreibt,
die »reconstructive and destructive tendencies in our times are too much at odds with
each other to admit of reconcilation. The social horizon presents the starkly conflicting
prospects of a harmonized world with an ecological sensibility based on a rich com-
mitment to community, mutual aid, and new technologies, on the one hand, and the
terrifying prospect of some sort of thermonuclear disaster on the other« (Bookchin 1982:
16). Im Sinne der anarchistisch-kommunistischen Tradition ist Bookchins Denken ho-
listisch, wie auch in seinem Konzept der sozialen Okologie zum Ausdruck kommt, welches
auf einen nicht-instrumentellen Umgang ausgerichtet ist und mit dem die belebte Welt

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

193


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

nicht als Ressource wahrgenommen wird (Ebd.: 20ff.). Doch erweitert Bookchin den
Holismus durch die Einsichten des environmentalism, dessen »Einheit der Vielfalt« auch
deutlich vom Faschismus abgegrenzt werden konne (Ebd.: 23f.), wobei er offenkundig
eine Vorstellung des »Gleichgewichts« in der Proudhon’schen Tradition zugrunde legt,
auf welche sich auch Milstein (2013: 36) bezieht. Weiterhin bedeutet fiir Letztere »herr-
schaftliche Beziehungen auf[zu]lésen [...] sich selbst neu zu entwerfen, und zwar im
Kontext eines Neuentwurfs der gesamten Welt« (Ebd.: 48). Dazu gilte es das eigene
Sein mit seiner Potenzialitit an einem ethischen Kompass auszurichten, woraus sich
verstindlicherweise auch Widerspriiche ergiben und eine Kluft zwischen Anspruch
und Wirklichkeit zu Tage trete (Ebd.: 49). Fiir Milstein steht fest, dass die Erfahrung von
Anarchie auf verschiedenen Ebenen oftmals in kleinen Projekten konkret moglich sei,
weswegen es eine Beschiftigung mit Geschichte brauche und damit ein historisches Be-
wusstsein sowie die Verinderung von Beziehungen und Gesellschaftsstrukturen (Ebd.:
13-32, 47). Kropotkin weif3, dass die Herausbildung von Klassenbewusstsein ein histori-
sches Bewusstsein verlangt, konkreter der Kenntnis der vergangenen Revolutionen von
1848 und 1871. Diese seien umfassend zu kritisieren: Aufgrund der neuen Hierarchien
und Biirokratien, die sie hervorbrachten, ihrer vorrangig politischen Ausrichtung, der
ungeniigenden Verinderung der Eigentumsverhiltnisse, wie auch der Bildung fiktiver
Majorititen und Biindnisse, hinter denen keine reale Macht revolutionirer Bewegungen
gestanden habe (Kropotkin 1973: 88ft.).

3.3.2 Aufbau von sozial-revolutionarer Klassenmacht

Fir die Entwicklung von Klassenmacht stellt sich zunichst die Frage nach dem revolu-
tiondren Subjekt — bzw. nach den revolutionidren Subjekten, denn das Proletariat wird im

anarchistischen Kommunismus heterogen verstanden. Malatesta zihlt zum Proletariat
die Landarbeiter*innen hinzu (Malatesta 2014d: 138) und stellt weiterhin Interes-
sengegensitze zwischen Arbeitenden und Arbeitslosen, privilegierten und prekiren,
einheimischen und migrantischen Arbeiter*innen fest. Ebenso sieht er Differenzen
zwischen arbeitenden Minnern und Frauen sowie zwischen Berufsgruppen, die von
Schutzzéllen profitieren, und jenen, die es nicht tun. Um gemeinsame Organisatio-
nen und Kimpfe zu ermdglichen, dirften diese Unterschiede und damit verbundenen
Konflikte nicht verschwiegen werden (Ebd.: 145f.). Auch Most hilt fest, dass das Proleta-
riat kein homogenes Subjekt ist, da sich die Lebensstandards von Lohnarbeiter*innen
enorm unterscheiden und Durchschnittsléhne kaum zu bestimmen seien. Zwischen
einer »proletarischen Aristokratie« und einem »fiinften Stand« griffen herkémmliche
Klassifikationen nicht mehr (Most 2006Br: 139ft., vgl. Most 2006By: 194ft.). Bookchin
schlieRt an diese Argumentation an, indem er das monolithische Bild vom Proletariat
in der marxistischen Parteidoktrin zuriickweist und das »Scheitern des proletarischen
Sozialismus« behandelt, welchen er als Basisbewegung dem Partei- und Staatssozia-
lismus entgegensetzt (Bookchin 1990: 126ff.). Weiterhin thematisiert er die Einbindung
proletarischer Schichten in die biirgerliche Herrschaftsordnung, anstatt dass sich ihr
antagonistisches Verhaltnis zugespitzt hitte. Die Griinde dafiir sieht er in einem hier-
archischen Fabrikmanagement, rationalisierten Produktionsmethoden, technischem
Krisenmanagement, Durchsetzung des Patriotismus gegen die internationale Klassen-

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

solidaritit und der zahlenmifigen Reduzierung eigentlicher Proletarier*innen (Ebd.:
131ff., vgl. Gorz 1988: 11-36).

Graeber hilt in Auseinandersetzung mit postoperaistischen Theorien fest, dass
es sich auf das sogenannte »Lumpenproletariat« zu beziehen gilte, statt auf die ver-
meintlich fortschrittlichen Teile des Proletariats (Graeber 2012e: 88), wobei der Begrift
der »Multitude« bei ihm dennoch auf gewisse Sympathien st6Rt (Graeber 2009f: 530).
Deutlich wird dies, wenn er davon schreibt, die Unterdriickten miissten nicht davon
iberzeugt werden, dass das System verrottet sei, hingegen nur davon, dass sie etwas
dagegen tun konnten (Graeber 2012a: 26). Wirklich marginalisierte soziale Gruppen
forderten eher einen radikalen Bruch mit dem System (Graeber 2009c: 245), weswegen
sie bedeutend wiren, wenn sie (noch) nicht vollstindig im Kapitalismus angekommen
und von diesem integriert worden wiren, sondern sich, wie viele indigene Gemein-
schaften, autonom organisieren kénnten (Graeber 2007c¢: 310). Graebers Wahrnehmung
nach tendieren »revolutionary coalitions always [...] to consist of an alliance between
the society’s least alienated and its most oppressed. And this is less elitist a formulation
than it might sound, because it also seems to be the case that actual revolutions tend
to occur when these two categories come to overlap« (Ebd.). Hierbei bestehe es das
Problem des voraussetzungsvollen Zugangs zur relativ privilegierten »Aktivist*innen-
Szene«, welches in dieser allerdings thematisiert werde (Graeber 2009c¢: 240fT.).

Von den genannten Punkten ausgehend erweitert Bookchin das Verstindnis von re-
volutioniren Subjekten und spricht sich fiir eine »Einheit in der Vielfalt« aus, die auf
der Annahme der Fihigkeit zur Selbstorganisation der Menschen griinde. So kénne sich

»aus partikularistischen Ansitzen nicht wie frither eine revolutionire Bewegung heraus-
bilden [...]. [Doch d]ie dkologische Krise unserer Zeit ist potentiell geeignet, 6ffentlichen
Riickhalt und Engagement weitergehend und stirker klasseniibergreifend zu mobilisie-
ren als alle bisherigen Menschheitsfragen« (Bookchin 1990:171). Dagegen wire das Man-
gelgefiihl, welches der Kapitalismus trotz seines materiellen Uberflusses erzeugt, ein be-
deutender Faktor zur Einbindung der Subjekte in die Herrschaftsordnung. Daher sei fiir
Bookchin eine Verinderung der Lebensweise erforderlich und mithin eine (aufklireri-
sche) Infragestellung der Zivilisation, um die Gesellschaft neu zu gestalten (Ebd.: 169).
In der Neuen Linken wurde dementsprechend auf andere revolutionire Subjekte Bezug
genommen, welche die anarchistischen und utopischen Visionen des frithen revolutio-
niren Sozialismus wiederentdeckten und in Gegenkulturen lebten (Ebd.: 149).

Eine wichtige theoretische Grundlage des Anarchismus besteht darin, dass sich
erstrebenswerte historische Entwicklungen nicht aus den bestehenden Herrschafts-
verhiltnissen und -institutionen heraus ergeben kénnten, sondern parallel zu diesen
verwirklicht werden miissen. Kropotkin versteht den anarchistischen Kommunismus
als linken Fliigel der sozialistischen Bewegung, was sich u.a. in seiner Ablehnung der
sozialdemokratischen Forderung nach einem »Recht auf Arbeit« zeigt. Im Gegensatz
dazu bedeute das »Recht auf Wohlstand«

»die Moglichkeit, als menschliches Wesen zu leben und Kinder so aufzuziehen, daf}
aus ihnen gleiche Mitglieder einer besseren Gesellschaft als der unsrigen werden, wo-
hingegen das>Rechtauf Arbeit<das Recht meint, ewig Lohnsklave zu bleiben, ein durch
den Bourgeois von morgen beherrschtes und ausgebeutetes Arbeitstier. Das Recht auf

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

195


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Wohlstand hat die Sozialrevolution zum Ziel; das Recht auf Arbeit meint bestenfalls
ein industrielles Bagno [=>Kerkerd« (Kropotkin 1973: 93f., Anmerk: ].E.).

In Abgrenzung zu Marx kritisiert Kropotkin die Produktion von Mehrwert als solche
(Ebd.: 165). Wie erwdhnt, geht er von anarchistischen und kommunistischen Verhilt-
nissen und Institutionen aus, welche parallel zu den dominierenden der politischen und
dkonomischen Herrschaft existieren (Ebd.: 196). Jene, die sie praktizieren, witrden sich
in zahlreichen freiwilligen Assoziationen zusammenfinden. Dazu fithrt er als Beispie-
le das internationale Eisenbahnsystem, die Binnenschifffahrt, die Seenotrettung und
das Rotes Kreuz an, wobeli selbst in der Armee die militirische Stirke vor allem in der
(freiwilligen) Verbreitung des Militarismus in der Gesellschaft lige, wie sich am Kamp-
feswillen der Deutschen zeige (Ebd.: 197-211). Diese Denkweise weiterfithrend schreibt
Graeber, es gibe keine gesellschaftliche Totalitit (Graeber 2012¢: 98f.). Vielmehr gehe der
Eindruck, dass der staatliche Kapitalismus total sei, aus der Entfremdung hervor, welche
die Herrschaftsordnung als einen wesentlichen Effekt erzeuge (Graeber 2009: 526f.). Da-
gegen gibe es andere Vorstellungen, die von den dominierenden Logiken — wie z.B. der
Rational-choice-Logik der Mirkte — subsumiert werden wiirden (Graeber 2012d: 63f).
Dies scheint der wesentliche Grund zu sein, warum sich Graeber mit anderen existie-
renden und moglichen Austauschbeziehungen (»relations of equal exchange«) beschif-
tigt (Graeber 2014: 74). Nationalstaat, Kapitalismus, Patriarchat und Naturbeherrschung
sind also keine notwendigen Voraussetzungen, um eine Gesellschaft nach den Vorstel-

lungen der anarchistischen Kommunist*innen zu entwickeln. Diese Annahme hat be-
deutende Implikationen fiir die Organisation und vertritt schon Kropotkin, der — wie
erwihnt — von tausenden Assoziationen in vielen Lindern schreibt, die nach den anar-
chistischen Prinzipien der gegenseitigen Hilfe, Selbstorganisation und Konsensbildung
funktionierten. So wiren »wir« nach Graeber alle »already communists when working
on a common project, all already anarchists when we solve problems without recourse
to lawyer or police, all revolutionaries when we make something genuinely new« (Grae-
ber 2012b: 38). Weiterhin meint er, dass »wir alle« potenziell zu gewissen Graden revolu-
tiondr handeln kénnen und dies sich in alltiglichen Ausdrucksformen, Lebensstile und
Organisationsweisen manifestiere, die aufgrund eigener Erfahrungen in selbstorgani-
sierten Strukturen und demokratischen Prozessen aus »spaces in between« entspringen
(Graeber 2007e: 367). Bookchin entfaltet das Argument der Parallelitit erstrebenswerter

Verhiltnisse aus seiner Auseinandersetzung mit dem Marxismus und kritisiert bspw. die

These einer »embryonischen Entwicklung« als ein mystifiziertes Geschichtsverstindnis,
mit welchem Spontaneitit beschnitten werde (Bookchin 1990: 131).

Die spezifische Perspektive des Anarchismus auf gesellschaftliche Verhiltnisse bil-
det sich in seinen Organisationsvorstellungen ab. Milstein ist der Ansicht, durch nicht-
hierarchische Organisationen wire bewiesen, dass jene fihig seien, die Bediirfnisse und
Wiinsche der meisten Menschen zu erfiillen. Die Prinzipien der Selbstbestimmung,
Selbstverwaltung und Selbstorganisation gehen bereits auf die frithen Anarchist*innen
zuriick (Milstein 2013: 28f.). Graeber zeigt auf, wie in der globalisierungskritischen
Bewegung mit der Ablehnung des Neoliberalismus auf demokratische Formen aufer-
halb, neben und gegen Staatlichkeit Bezug genommen bzw. diese neu entdeckt wurden

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

(Graeber 2007e: 362f.).%° Dagegen konnten sich emanzipatorische soziale Bewegungen
als Gegen-Macht bzw. Anti-Macht formieren, wobei sich bereits verschiedene soziale
Institutionen in Opposition zu Staat und Kapital befinden, es alternative Sphiren
gibe und sich unmittelbar Unterdriickte ermichtigen wiirden (Graeber 2004: 24).”” Die
Vorstellung, dass Gesellschaft durch autonome Akteur*innen gestaltbar sei, setzte sich
historisch itberhaupt erst durch die Erfahrungen in Revolutionen durch (Graeber 2007d:
316), fir welche Organisierung, Massenmobilisierung, experimentelle nicht-hierar-
chische Institutionen, die Wiederbelebung der Vorstellungskraft, neue Formen der
Entscheidungsfindung und die Erfahrung des spontanen Aufstandes die Voraussetzun-
gen bilden (Graeber 2012¢: 63). Dies ist erst dann emanzipatorisch, wenn marginalisierte
Gruppen ihre Stimmen erheben konnen (Graeber 2007e: 3291T.). Erst wenn verschiedene
und widersprechende Perspektiven in ein gemeinsames (autonomes) Projekt integriert
und fiir gemeinsame Aktionen mobilisiert werden, kénne mit der Herrschaftslogik
gebrochen werden (Graeber 2009f: 519). Alternativen zu Herrschaftsstrukturen und
Logiken miissten daher in selbstorganisierten Projekten und interventionistischen
Aktionen erfahren werden (Graeber 2009b 210). Die Gewinnung von Autonomie durch
soziale Bewegungen ist allerdings kein Selbstliufer (vgl. Bookchin 1990: 123).28

26  Ausdem Widerstand gegen die globale Herrschaftsordnung heraus entstiinden die eigenen Orga-
nisationsvorstellungen, wie sich paradigmatisch bei den Zapatist*innen zeige, deren Aufstand von
1994 als Wegmarke fiir jlingere emanzipatorische soziale Bewegungen gelte (Graeber 2009a: xiii-
xvii). Konsens-basierte, direkt-demokratische und autonome Organisationsformen seien dem-
nach weltweit als Ausgangsbasen fiir alternative Gesellschaftsformen vorhanden (Graeber 2007e:
329ff.) und bspw. Konsensentscheidungen keineswegs etwas Aufiergewdhnliches, sondern »typi-
cal of societies where there would be no way to compel a minority to agree with a majority de-
cision; either because there is no state with a monopoly of coercive force, or because the state has
no interest in or does not tend to intervene in local decision-making« (Ebd.: 341). Wahlen hinge-
gen erzeugen laut CGraeber ibergangene Minderheiten, verursachen so Erniedrigung, Hass und
zerstoren die Gemeinschaft. Stattdessen gilt es sich selbst als handlungsfahige Akteur*innen zu
begreifen und zu konstituieren, um aktiv zu werden: »To begin to free ourselves, the first thing we
need to do is to see ourselves again as historical actors, as people who can make a difference in
the course of world events. This is exactly what the militarization of history is trying to take away«
(Graeber2011:383). Mit»Militarisierung der Geschichte«meint Graeber in diesem Zusammenhang
die autoritdre politische Durchsetzung des neoliberalen Kapitalismus, welche durch birokratische
Apparate Hoffnungslosigkeit gegeniiber alternativen Zukiinften erzeuge (Ebd.: 382).

27 Slavoj Zizek schitzt dagegen das Potenzial emanzipatorischer sozialer Bewegungen deutlich an-
ders ein. Er begreift den in diesen gepflegten Aktivismus illusorisch oder gewissermafien als Teil
der dominierenden Herrschaftsordnung. So schreibt er: »Folgt man heute einem Aufruf zu han-
deln, so vollzieht sich diese Handlung bzw. dieser Akt nicht im leeren Raum, sondern innerhalb
der hegemonialen ideologischen Koordination [..]. Dennoch ist genau diese Form von Aktivitat
ein perfektes Beispiel fir Interpassivitat, dafiir, daR man bestimmte Dinge nicht tut, um etwas
zu erreichen, sondern um zu verhindern, dafs wirklich etwas geschieht, sich etwas Grundsatzliches
verindert« (Zizek 2002: 18f).

28  Bookchin konstatiert bereits 20 Jahre vor Graeber, es bestehe »die Gefahr, dafd das revolutiondre
Projektseine Identitit, seine Fahigkeit zur Selbstdefinition und seinen Orientierungssinn verlieren
kénnte. Wir sind heute nicht nur Zeugen eines Verlustes an revolutionidrem Scharfblick, sondern
erleben auch eine Unfahigkeit zur Definition dessen, was mit dem Wort >revolutionire Verdnde-
rung<und mit Begriffen wie>Kapitalismus<wirklich gemeint ist« (Bookchin 1990: 123). Anhand der
Neuen Linken, die in den frithen 1960er Jahren aufkam, reflektiert er tiber die wiederkehrende

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

197


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

In diesem Sinne argumentiert bereits Most fiir die Anarchie, indem er betont,
dass die Vorstellung von einer »Volksherrschaft« ein Widerspruch in sich sei (Most
2006Ac: 80). Folgerichtig weist er anschlieffend darauf hin, dass der Anarchismus die
»vollendetste Form des Sozialismus« sei, insofern die »Verbriiderung der Gesamtheit«
nicht durch die Unterwerfung Einzelner, sondern nur durch ihren freiwilligen Zusam-
menschluss realisiert werden kénne (Ebd.: 82f.). Auch spiter vertritt er diese Position,
bezeichnet die Volksherrschaft als »Unsinn« in sich, bei welcher der Staat in einer om-
nipotenten Rolle bleibe und Minderheiten unterdriickt wiirden, wobei der Sozialismus
nicht durch die (biirgerlich-parlamentarische) Demokratie eingefithrt werden kénne
(Most 2006Bu: 163-167). Mit diesem Argumentationsgang gelangt er ferner zur anti-
politischen Schlussfolgerung, die »Organisation der menschlichen Gesellschaft« werde
»iiberhaupt nicht mehr politischen Charakters sein, sondern in tausendfiltigen Varia-
tionen je nach den individuellen und gemeinniitzigen Lebenszwecken sich vollziehen.
Darin wird die Anarchie gegeben sein — nicht ein Chaos, sondern ein harmonisches,
zwangloses Walten von Kriften und Bedarfsempfindungen [...]« (Ebd.: 167). In der an-
archistisch-kommunistischen Strategie wende man sich demnach gegen hierarchische
Parteien und parlamentarische Demokratie (Most 2006Bl: 109fF.).** Der anti-politische
Impuls zieht sich aufgrund seiner persénlichen Erfahrung als roter Faden durch Mosts
Schriften. So schiene »[a]bgesehen vom anarchistischen Fliigel [..] auf dem ganzen
Gebiet der Arbeiterbewegung aller Linder schon seit geraumer Zeit — momentan mehr
denn je — eine Art epidemischer Gehirnkrankheit zu grassieren« (Most 2006Bi: 74),
weil die politische Aktion als »Erlosungsmittel« angesehen werde, die lediglich auf sozi-
aldemokratische Herrschaft abziele und die Herrschaftsstrukturen nicht grundlegend
verindern kénne (Ebd.: 75). Dabei wiirden Wahlen die soziale Revolution aufhalten,
Parteien seien strukturell konservativ und entradikalisierend, brichten neue Biirokra-
tien hervor und schliefllich werde selbst von »Reformen irgendwelcher Art oder gar
von Sozialismus [...] also auf keinen Fall mehr die Rede sein. Die Arbeiter, welche sich
auf den Schwindel einlassen, werden diversen politischen Scharlatanen als Spielbille
dienen« (Ebd.: 79). Die Autonomie des Proletariats kénnen sich jedoch nicht von allein

einstellen. Deswegen miissten die Anarchist*innen je »querkdpfiger sich die Arbeiter
gebirden, [diese] mit desto grofierem Eifer [...] vor den unsinnigen Handlungen, welche

Dynamik zwischen der Ausweitung von Autonomie und der Einhegung von sozialen Bewegungen
und halt fest, der »Begriff derspartizipatorischen Demokratie«zur Beschreibung der Basiskontrol-
le iiber alle und nicht nur politischen Aspekte des Lebens wurde sehr modern. [... Die] Neue Linke
und in betrachtlichem Mafie auch die parallel zu ihr entstandene Gegenkultur hatten eine starke
antiparlamentarische Ausrichtung, die oft an einen totalen Anarchismus grenzte« (Ebd.: 141).

29 Damit richtet Most sich gegen den Marxismus, welchen er als quasi-religiése Doktrin bezeichnet,
wobei er ihn als »unwissenschaftlich« und iiberholt ansieht, die Ubertragung naturwissenschaft-
lichen Denkens auf die Geschichte fiir unzuléssig erklart, vor allem jedoch die zu seiner Zeit weit
verbreitete Verelendungstheorie kritisiert, welche zu Fatalismus und Einhegung einer autonomen
Arbeiterbewegung fiihre respektive diene (Most 2006Bk: 104—107). Die Sozialdemokrat*innen sei-
enx»im Vorurteil befangen« (Most 2006Bm: 209-216). Im»)ahrhundert, in dem wir leben, sind denn
die Ansichten, wie man sie in den Kreisen des organisierten Proletariats vernimmt, Dogmen; sind
denndie Parteien und Korporationen des Arbeitsvolks Kirchen? Wenn dem so ist, dann freilich miis-
sen wir uns als >Ketzer« fithlen [...]« (Most 2006At: 165).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

sie im Sinne haben, [..] warnen. [..] Wir haben das Volk aufzukliren und nicht irre
zu leiten: wir haben es zu revolutionieren und nicht in dem Aberglauben an Reformen
durch Wihlereien zu bestirken« (Ebd.).

Malatesta, dem es ebenfalls um die Autonomie der sozialistischen und Arbeiterbewe-
gung geht, hat — ca. 20 Jahre spiter — ein anderes Politikverstindnis als Most. In seiner
Beschiftigung mit dem Syndikalismus, der als Massenbewegung Differenzen zugunsten
(der Fiktion) eines einheitlichen Klassenstandpunktes zu verwischen oder gar zu negie-
ren tendiert, hilt er fest:

»[Dessen] programmatische Unbestiandigkeit spiegelt sich in der Geschichte der Ar-
beiterorganisationen mit syndikalistischer Tendenz wider: friither oder spater kommt
eine Situation, in der man vom rein gewerkschaftlichen Terrain zum politischen
Kampf im eigentlichen Sinne (ibergehen muss, und dann tritt die Divergenz und
Unvereinbarkeit zwischen Reformisten und Revolutioniren, Parlamentariern und
Antiparlamentariern, Sozialisten und Anarchisten zutage, die sich unter dem Deck-
mantel einer vermeintlichen gewerkschaftlichen Neutralitit zusammengefunden
hatten. Und dann beginnen die inneren Kampfe und Spaltungen« (Malatesta 2014d:
143f)).

Mit dieser Annahme empfiehlt er, Anarchist*innen sollten die Arbeiter*innen-organisa-
tionen nutzen, unterstiitzen und beeinflussen, sich jedoch nicht mit ihnen identifizieren
- zweifellos, um die eigene Autonomie zu wahren und diese zu verallgemeinern (Ebd.).
Dies verweist auf das Gritndungsmotto der Ersten Internationale »Die Befreiung der Ar-
beiterklasse muss das Werk der Arbeiterklasse selbst sein«. Malatesta geht davon aus,
dass die Bewusstwerdung der Proletarier*innen iiber ihre gesellschaftliche Situation sie
ohne Parteien zum Zusammenschluss bringe (Malatesta 2014c: 126). Dem widerspricht
fiir ihn keineswegs, dass die Proletarier*innen anzuleiten und in einem durchaus politi-
schen Sinne zu agitieren und zu organisieren wiren, was er ganz offen formuliert (Ma-
latesta 2014d: 147). So sieht es auch Most und schreibt, die Anarchist*innen begniigen
sich nicht damit »im althergebrachten Gewerkschaftsfahrwasser zu schwimmen, son-
dern bemiihen [...] [sich], die Gewerkschaftler in klassenbewuf3te Rebellen wider die Ka-
pitalsmacht zu verwandeln« (Most 2006Bh: 70). Darauthin empfiehlt er, wenn Wort und
Schrift nicht weiterreichen, die »Propaganda durch die Tat« entgegen der »im giinstigen
Falle naive[n] Kindskopfpolitiker«, welche falsche Hoffnungen erzeugen (Ebd.: 71). Most
und Malatesta treten also jeweils fiir die Autonomie der sozialen Bewegungen ein. Ih-
re paradigmatisch formulierten Politikverstindnisse weichen voneinander ab, weil sich
Malatesta vorrangig als strategischer Organisator und Most sich als primir in der Rolle
eines sarkastischen Agitators verstehen.
Der Text Die Organisation von 1897 ist motiviert von der Klirung der Organisationsfrage

des gespaltenen anarchistischen Lagers. Malatesta zufolge sei es fatal, dass der antiau-
toritire Reflex sich gegen die Gesellschaft insgesamt richte. Es sei ein »fundamentaler
Irrtum« der Anti-Organisationalisten, dass sie Organisation und Autoritit gleichsetzten
(Malatesta 2014a: 51f.). Ganz im Gegenteil bedeute Anarchie »organisierte Gesellschaft
ohne Autoritit, wenn man unter Autoritit die Macht(befugnis) versteht, anderen seinen
Willen aufzuzwingen, und nicht schon die unvermeidliche und niitzliche Tatsache, dass

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

199


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

es demjenigen, der eine Sache besser versteht und machen kann, einfacher gelingt,
andere von seiner Meinung zu itberzeugen, und dass er in dieser bestimmten Sache
denjenigen den Weg zeigt, die weniger fihig sind als er« (Ebd.: 53). Die Ablehnung jeg-
licher Organisation verdamme die anarchistische Bewegung zur Machtlosigkeit, wire
ineffizient und fithre zur Untitigkeit (Ebd.: 55). Unter »anarchistischer Partei« versteht
er »das Ensemble von denjenigen, die daran mitwirken wollen, die Anarchie zu verwirk-
lichen, und die daher ein festes, zu erreichendes Ziel brauchen und einen beschreitbaren
Weg« (Ebd.: 57), mit welchem die Autoritit gerade iberwunden werden konne, weil so
der kollektive Kampf moglich werde (Ebd.: 59). Dies bedeute, gemeinsame Zwecke zu
verfolgen und gemeinsame Verpflichtungen einzugehen. Die Bewegung werde durch
formelle Organisationen auch keine stirkere Repression erfahren, sondern im Gegen-
teil anfilliger dafiir sein, wenn sie vereinzelt wire (Ebd.: 60). Weiterhin wendet sich
Malatesta gegen die Fetischisierung und Biirokratisierung von Organisationen, denn
es sei »natiirlich, dass die Organisation die Formen annimmyt, die die Umstinde nahe-
und auferlegen. Das Wichtigste ist nicht so sehr die formale Organisation als der Geist
der Organisation« (Ebd.: 61). Dennoch lehnt er eine einheitliche Organisation fiir alle
ab (Malatesta 2014i), ermutigt aber zugleich zum verbindlichen Zusammenschluss von
Gruppen, zwischen denen Beziehungen bestehen (Malatesta 2014a: 62), wobei er das Ziel
in einer »vereinigten proletarischen Front« sieht (Malatesta 2014b: 123). Damit positio-
niert er sich gegen autoritire kommunistische Organisationen, welche jede Autonomie
ersticken, Disziplin erzwingen, passiven Gehorsam nihren und damit verkérpern, was
sie insgesamt anstreben. Daneben wiirden sich die Syndikalist*innen der Frage nach
dem Umgang mit dem Staat, dessen Gewalt und der Unausweichlichkeit der Konfron-
tation mit ihm entziehen (Ebd.: 140ft.). Trotz der Gefahr der Anpassung, Abweichung
und der Korruption gilte es, in die Arbeiter*innenorganisationen einzutreten, um in
Kontakt mit den Massen zu sein und gleichfalls eigenstindige anarchistische Gruppen
aufrechtzuerhalten (Malatesta 2014d: 147ff.).

In einem anderen historischen Kontext plidiert auch Bookchin fiir die Partizipation
an sozialen Bewegungen, wihrend er sich im selben Zuge fiir deren Autonomie einsetzt.
Seiner Ansicht nach bedeutete der von Rudi Dutschke ausgerufene »lange Marsch durch
die Institutionen« daher »letzten Endes kaum mehr als sich den existierenden Institu-
tionen anzupassen, ohne sich die Mithe zu machen, neue zu entwickeln, und fithrte zum
Verlust Tausender an eben diese Institutionen« (Bookchin 1990: 156). In diesem Zusam-
menhang ist ihm klar, dass eine neue dezentrale, autonome, basisdemokratische und
kommunale Politik entwickelt werden miisse (Ebd.: 190).

Die anarchistische Grundannahme der Parallelitit gesellschaftlicher Verhiltnisse
und das Plidoyer fiir die Autonomie sozialer Bewegungen, welches sowohl in Organi-
sationsdebatten als auch im Verstindnis von Politik zum Ausdruck kommt, beinhalten
bereits die Vision, an der sich kommunistische Anarchist*innen ausrichten: Die »anar-
chistische Vision von dezentralisierten Gemeinschaften, die in freien Konféderationen
und Zusammenhingen zur Koordination der regionalen Gemeinschaften vereint sind,
stellt die traditionellen Ideale einer partizipatorischen Demokratie in einen moder-
nen radikalen Kontext« (Bookchin 1990: 180f.). Mit Bezugnahme auf die griechische polis
meint Bookchin, wenn »wir nicht versuchen wollen [...] den Mythos von der Erhebung des
Proletariats wiederzubeleben [...], dann werden wir gezwungen sein, Gegen-Institutionen

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

zu schaffen, die der Macht des Nationalstaates Widerstand entgegensetzen« (Ebd.: 183).
Auch fiir Milstein stellen netzwerkartige, horizontale Strukturen eine Gegenmacht dar,
was die aktive Teilnahme zahlreicher Menschen verlange, die damit auch alternative
Lebensformen hervorbrichten (Milstein 2013: 53). Daher kommt Alternativkulturen und

Milieus einer »radikalen Szene« Bedeutung zu, weil in ihnen, trotz ihrer Widerspriiche

und Unzulinglichkeiten, Entfremdung minimiert und Aktivist*innen handlungsfi-
hig werden kénnten (Graeber 2009c: 240). Nicht auf Szene-Kreise, sondern auf eine
selbstorganisierte Offentlichkeit bezogen, spricht Bookchin analog von einem

»reempowerment in its fullest personal and public sense, not as a psychic experience
in aspecious and reductionist form of psychological energetics<that is fixated on one’s
own >vibes< and >space«. [...] But public space, like inner space, become mere empty
space when it is not structured, articulated, and given body. It must provided with in-
stitutional form, no less so than our highly integrated personal bodies, which cannot
exist without structure.« (Bookchin 1982: 336).

Fiir Graeber geht die Vision bzw. »Ideologie« des »Neuen Anarchismus« und damit auch
seine Organisationstheorie aus den Praktiken und Prinzipien hervor, welche in den so-
zialen Bewegungen gelebt werden. Seine »new forms of organization [...] are ways of
articulating a diversity of perspectives, are its ideology« (Graeber 2007d: 323), wobei es
insurrektionalistische Momente brauche, um die Vorstellungskraft zu befreien und Un-
terdriickte zu Wort kommen zu lassen. Dahingehend bezdgen sich revolutionire Vorstel-
lungen, Organisationen und Praktiken heute weltweit mafigeblich auf den Anarchismus
(Ebd.: 322). Entgegen der verbreiteten negativen Selbstwahrnehmung und dem Nihilis-
mus, schreibt Graeber herausfordernd: »The biggest problem facing direct action move-
ments is that we don't know how to handle victory« (Graeber 2012a: 11). Damit verschiebt
er den Fokus mit der Absicht, eine selbstbestimmte, sozial-revolutionire Orientierung
zu gewinnen, die heute moglich sei, auch wenn ultimative Ziele nicht erreicht werden
wiirden (Ebd.: 19). Abgeleitet aus seiner Untersuchung der Praktiken und Sprache von
Akteur*innen in sozialen Bewegungen benennt Graeber keine konkreten Zielvorstellun-
gen fiir eine soziale Revolution. Die angestrebte Gesellschaftsform wird bspw. nicht als
libertirer Sozialismus benannt und er sieht die Zerstérung des Kapitalismus nicht als
primadres, ausgesprochenes Ziel sozialer Bewegungen an, wobei dies gleichwohl oftmals
Hintergrund und Motivation fiir ihr Engagement sei (Ebd.: 26). In jedem Fall gilte es,
eine andere soziale Freiheit zu entfalten und den biirgerlichen Individualismus zu iiber-
winden (Graeber 2009f: 531). Damit entstiinde auch ein anderes Verhiltnis der Menschen
zueinander, welches weniger zynisch, sondern im eigentlichen Sinne sozial sei, ohne al-
truistisch zu sein (Graeber 2012d: 69ff.).

Auch Milstein sieht die Verwirklichung einer anderen Freiheit als wesentliches Ele-
ment bzw. als eine Chiffre fiir anarchistische Bestrebungen an (Milstein 2013: 9ff.). Im
Unterschied zu Graeber sieht sie jedoch im Anarchismus eine eindeutigere Vision ver-
korpert. Die Orientierung dazu biete ein »ethischer Kompass«, der hilfreicher wire als
etwa die Skizze einer erstrebenswerten zukiinftigen Gesellschaftsform, denn es gehe um
die praktische Umsetzung der eigenen Ethik, welche daher nicht der Pragmatik gegen-
iiberzustellen wire (Ebd.: 57f.). Dies diene zur Herstellung einer gemeinsamen eman-

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

201


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

zipatorischen Vision gegen Staat und Eigentum, fiir Selbstorganisation und gegenseiti-
ge Hilfe (Ebd.: 12), mit welcher andere Beziehungen und Erfahrungen moéglich werden
(Ebd.: 47f.). Diese Vision griinde sich auf den utopischen Gehalt, der die Besonderheit
des Anarchismus ausmache (Ebd.: 79ff.), wobei prifigurative Politik und Selbstorgani-
sation die Schliisselbegriffe seien, um sie zu verwirklichen (Ebd.: 82—90). Zweifelsoh-
ne hat eine emphatische Aufladung des Ethischen wiederum anti-politische Implikatio-
nen. Diese beinhalten fiir Milstein die 6ffentliche Diskussion von Widerspriichen, eine
selbstkritische Haltung und die Erliuterung ethischer Werte wie »Freiheit und Befrei-
ung«, »Gleichheit der Ungleichenc, »Von allen fiir alle«, »Gegenseitige Hilfe«, »Okolo-
gie«, »Freiwillige Assoziation und Verantwortlichkeit«, »Freude und Spontaneitit« und
»Vielfalt und Einheit« (Ebd.: 59-77).

3.3.3 Selbstorganisation der libertar-sozialistischen Gesellschaftsform

Mit der sozialen Revolution wird eine umfassende Verinderung der Eigentumsverhilt-
nisse angestrebt. Wie schon erwihnt betont Kropotkin, dass die Enteignung und Vergesell-
schaftung von Produktionsmitteln zugleich eine wesentliche Aufgabe als auch die Voraus-
setzung fir die soziale Revolutionierung der Gesellschaft insgesamt sei. Dabei soll die
Verteilung von Giitern durch die Bevolkerung (iiber dezentrale, foderative Ratestruktu-
ren) selbst erfolgen (Kropotkin 1973: 87-92, 107-119). Dies fithrt, wie Most festhilt, auch
zur Selbstverwaltung aller gesellschaftlichen Institutionen wie Schulen, Kultureinrich-

tungen, Bibliotheken und Verkehrsmittel, wodurch auch eine Verinderung der Men-
schen geschihe (Most 2006Bd: 40). Milstein bringt die Kernaussage dahingehend auf
den Punkt. Der Kapitalismus sei als Ganzes

»das Problem, weil er immer auf Ganzheit ausgerichtet ist. Daher wenden sich Anar-
chist_innen gegen die Gesamtheit kapitalistischer Werte und Strukturen als Hegemo-
nie bzw. gegen alle Komponenten, die den Kapitalismus als System ausmachen: Kon-
zerne, Banken, Privateigentum, Profitdenken, Chefs, Lohnarbeit, Entfremdung, Kom-
modifizierung usw. [...] Wenn Menschen sich selbst organisieren, um ihre Bediirfnisse
zu befriedigen, wird Uberfluss angewandt, nicht getauscht; die Produkte werden kol-
lektiviert und allen zur Verfiigung gestellt« (Milstein 2013: 38f.).

Kropotkin argumentiert gegen Zwischenlésungen und dafiir, die Vergesellschaftung
moglichst weit voranzutreiben, gerade um die Reaktion zu verhindern (Kropotkin 1973:
114f.). So miisse die Enteignung

»alles einbegreifen, was irgendwem [..] erméglicht, sich den Arbeitsertrag anderer an-
zueignen. Die Formel ist einfach und verstandlich. Wir wollen nicht jedem seinen Pa-
letot [= Anzug] vom Leibe reiflen; aber wir wollen den Arbeitern alles zuriickgeben,
was in irgendeiner Weise sie auszubeuten erméglicht, und wir werden unser AuRRers-
tes tun, damit niemandem etwas fehlt, sodafd es keinen einzigen Menschen mehr gibt,
der gezwungen ist, seiner Hinde Arbeit zu verkaufen, damit er und seine Kinder exis-
tieren kdnnen.« (Ebd.: 114, Anmerk.: J.E.).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

In fiir die Arbeiter*innen anschaulichen Worten verbildlicht Most die praktische Umset-
zung eigentlich anspruchsvoller und komplexer Vorginge:

»Erst dreht man der schmarotzenden, schlampampenden und raubritternden Lum-
penbagage sozusagen Dampf und Elektrizitit vor der Nase ab; heran schlagt man sie
mit ihren eigenen Kniippeln aufs Ohr. Schliefilich nimmt man einfach die Arbeit wie-
der auf, aber nicht zum Besten der Zwingherren von ehedem, sondern zum Nutz und
Frommen aller —nicht gegen Lohn, sondern ums Recht auf freien Cenuf3. Alles weitere
—im allgemeinen wie im besonderen — bringen Tag fir Tag der Bedarf, die Erfahrung,
der Wetteifer usw. mehr und mehr ganz von selbst zum Vorschein. Das ist die ganze
Bibliothek der sozialen Revolution in einer NuRschale« (Most 2006Bn: 123).

Malatesta konzentriert sich eher auf die Frage nach der Vergesellschaftung, wobei
er ebenso wenig wie andere anarchistische Kommunist*innen Pline schmiedet, wie
diese genau aussehen soll. Denn diese Frage konne sinnvollerweise erst wihrend der
Durchfithrung der Enteignung gestellt werden (Malatesta 2014c: 126). Zugleich vertritt
Malatesta einen pragmatischen und »gradualistischen« Ansatz. So sei der »univer-
selle Kommunismus, das heifit eine einzige Gemeinschaft aller Menschen, [..] eine
Zielsetzung, ein Ideal, dem es sich anzunihern gilt, das jedoch jetzt sicherlich keine
konkrete Form 6konomischer Organisation sein kann. Das gilt natiirlich nur fiir unsere
Zeit und wahrscheinlich noch fiir einige Zeit nach uns: an diese ferne Zeit werden die
Nachkommen denken« (Malatesta 2014j: 221). Es gilt damit von den heute vorhandenen
Gemeinwesen und ihren dkonomischen und politischen Austauschbeziehungen auszu-
gehen, um grundlegende Verinderungen umzusetzen. Dies bezieht sich auch auf die
Uberwindung internationaler Ungleichheits- oder Ausbeutungsverhiltnisse (Kropotkin
1973: 162). Uber die konomische und politische Herrschaft hinaus soll auch der Blick
auf die Emanzipation der Frauen als wesentlicher Bestandteil der sozialen Revoluti-
on gerichtet werden. Dazu kritisiert Kropotkin allerdings nicht ihre gesellschaftlich
zugeschriebene Rolle, sondern umreifdt vorrangig technische und organisatorische
Vorschlige, welche die Maschinisierung von Hausarbeit und die Kollektivierung von Re-
produktionsarbeiten betreffen (Ebd.: 195ff.). Weit wichtiger als die genaue Umsetzung
scheint den anarchistischen Kommunist*innen die Perspektive bzw. die oben erwihnte
Orientierung zu sein. Mit der sozialen Revolution will Kropotkin den Mangel abschaffen
und tritt fur das gute Leben fiir alle ein, wobei er die Moglichkeiten zur Entfaltung von
Individualitit als ein Kennzeichen fiir ihr Fortschreiten ansieht (Ebd.: 170).

Ein wichtiger Punkt fir die Argumentation hinsichtlich der sozialen Revolution be-
steht in der Wahrnehmung und/oder Behauptung ihrer Unvermeidlichkeit (Most 2006Ac:
86). Gleichwohl wird die soziale Revolution von Most ferner als humane und logische Fol-
gerung aus dem heutigen gesellschaftlichen Zustand beschrieben und hitte nichts mit
einem Drang nach Blutvergiefien zu tun (Most 2006Bf: 56—60).>° Auch Graeber sieht gu-

30 Dabei lasst sich fragen, warum er dann so vehement an der Notwendigkeit eines gewaltsa-
men Umsturzes gegeniiber den von ihm so genannten »Edelanarchisten« festhilt (Most 2006Bp:
131-134). Gemutmafit werden kann, dass der Wunsch der Vater des Gedankens ist, wenn Most
glaubt, die Kapitalkonzentration in GroRkonzernen (»Trustismus«) und somit die Zuspitzung des
Klassenantagonismus sei ein Hebel der sozialen Revolution (Most 2006Bo: 127-130), die durch

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

203


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

te Griinde fiir die Annahme eines zukiinftigen Zusammenbruchs des Kapitalismus auf-
grund der unhaltbaren Ausdehnung 6konomisch widersinniger Apparate wie Militir,
Polizei, Gefingnissystem, Geheimdiensten, Sicherheitsfirmen und Propagandaprodu-
zenten (Graeber 2011: 381). Daher sei es verniinftig, sich mit Alternativen zum Kapitalis-
mus zu beschiftigen, zumal die Lohne seit Langem stagnierten und er keinen relativen
Wohlstand fir alle gewihrleisten kénne (Ebd.: 374f.). Ebenfalls stirker als aus sekundi-
ren Interpretationen scheint Malatesta seine Erkenntnisse in Beobachtung und direkter
Auseinandersetzung mit Akteur*innen sozialer Bewegungen zu beziehen. Innerhalb der
Arbeiterassoziation reife

»der Gedanke der sozialen Revolution heran, und alle, die aus materiellen oder ideel-
len Grinden an der Aufrechterhaltung oder der Verdnderung der gegenwartigen Ge-
sellschaft interessiert sind, machen sich ans Werk; die einen, um dem Impuls der Be-
wegung durch mehr oder weniger illusorische Konzessionen und alle méglichen Tau-
schungen oder Gewalttatigkeiten Einhalt zu gebieten, die anderen, um die Bewegung
bis zur letzten Konsequenz voranzutreiben und sie zum Werkzeug der Verwirklichung
der eigenen Ideale zu machen. Jetzt geschieht im kollektiven Leben der Cesellschaft
nichts mehr ohne Beteiligung oder zumindest Zustimmung der organisierten Massen«
(Malatesta 2014d: 139).

Daraus folgert er, Anarchist*innen sollten den Arbeiter*innenorganisationen beitreten,
direkte Aktionen in sie einbringen, sie jedoch nicht anfithren (Malatesta 2014d: 140). Die
sozial-revolutionire Perspektive wird durch die Abgrenzung zur politischen Revolution,
zur politischen Reform und zur sozialen Evolution herausgearbeitet (> 5). In Hinblick auf
die politische Revolution wettert Most, weit »schirfer miissen jene Romantiker aufs Korn
genommen werden, nach denen sich die Revolution des Proletariats abzuspielen hat wie
die Erhebung der Bourgeoisie. Diesen Leutchen schweben noch immer, wenn sie an Re-
volution denken, nichts weiter vor als Barrikaden, Straflenschlachten, Wohlfahrtsaus-
schiisse, Revolutionstribunale und Errichtung neuer Institutionen durch Diktate — alles
nach der alten Schablone« (Most 2006Bd: 35). Demnach gilte es in der Revolution, mit
der Staatlichkeit zu brechen (Most 2006Ac: 92) und Reformen abzulehnen (Most 2006Ae:
159). Ganz dhnlich sieht das auch Malatesta:

»[W]ahrend die Anarchisten wissen und sagen was sie wollen, nimlich die Zerstérung
des Staates und die freie Organisation der Gesellschaft auf der Grundlage 6konomi-
scher Gleichheit, befinden sich die Reformisten im Widerspruch zu sich selbst, da sie
sich als Sozialisten bezeichnen, wihrend sie in Taten darauf abzielen, das kapitalisti-
sche System zu humanisieren und es dadurch zu verewigen und somit den Sozialismus
negieren, der vor allem Aufhebung der Teilung der Menschen in Proletarier und Besit-
zende bedeutet« (Malatesta 2014c: 127).

die Entstehung einer neuen Mittelklasse keineswegs gehemmt, im Gegenteil eher beférdert und
zur »Kampfeseile« angestachelt werde (Most 2006Bq: 135ff.). Mit beiden Einschdtzungen liegt er
falsch und klammert sich offensichtlich an herkémmliche Modelle, die zu diesem Zeitpunkt als
iberholt gelten miissen. Auch wenn sie in diesem Fall nicht greift, ist seine (vulgir-marxistische)
Ableitung der Notwendigkeit der sozialen Revolution aus Produktionsweise und Sozialstruktur in-
teressant.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

Er willkeine »besser genihrten Sklaven«, sondern eine herrschaftsfreie Gesellschaft, wo-
bei die Proletarier*innen mit Reformen in ihrer Position gehalten werden, wenn sie nicht
gegen den grundlegenden Antagonismus ankidmpfen. Dennoch seien Forderungen nach
héheren Lohnen und besseren Arbeitsbedingungen richtig, die eigenmichtig durchge-
setzt statt gewihrt werden missten (Ebd.: 128). Reformen seien dann erstrebenswert,
wenn sie nicht mit den Herrschenden abgeschlossen und ihre Regierung dadurch besta-
tigt wird, sondern wenn sie durch den Druck sozialer Kimpfe eingefiithrt werden miis-
sen (Ebd.: 129). Anarchist*innen hitten dabei »Vertrauen in den schopferischen Geist
der Massen« (Ebd.: 130ff.). Ohnehin sei eine Diktatur des Proletariats ein Widerspruch
in sich (Ebd.: 135).

Weil sowohl politische Revolutionen als auch Reformen abgelehnt werden, ergibt
sich ein Spannungsverhiltnis zwischen Bestrebungen zur Umwilzung der Gesell-
schaftsstruktur und unmittelbaren konkreten Verinderungen. Dieses bildet sich auch
in den Arbeiter*innenorganisationen ab, welche zunichst v.a. Interessenorganisatio-
nen darstellen, damit aber einen eingeschrankten Horizont haben (Malatesta 2014d:
143f.). Damit gelangt Malatesta zur Einsicht darin, dass revolutionire Methoden keine
Selbstzwecke werden, sondern zu spiirbaren, schrittweisen Verbesserungen der Le-
benssituationen von Menschen dienen sollen (Ebd.: 144). Ebenso konstruktiv ist sein
Vorgehen, wenn er an die eigenen Genoss*innen gerichtet fragt: Zerstérung — und was
kommt dann? Demnach gilte es im Zuge der sozialen Revolution an die Neuorganisation
der Gesellschaft zu denken bzw. bestiinde soziale Revolution gerade in dieser. Damit
strebt er die Ersetzung aller gesellschaftlichen Institutionen und Funktionen an (Ma-
latesta 2014h: 196ff.). Wihrend die Arbeiter »das Alte zerstéren, [...] [wird durch] die
Neuorganisation [...] eine menschlichere, gerechtere, fir alle zukiinftigen Fortschritte
offenere Gesellschaft entstehen; oder aber die >Fithrer< werden daran denken, und dann
werden wir eine neue Regierung haben, die das tun wird, was alle Regierungen stets
getan haben [..]J« (Ebd.: 199).

Ebenso meint Milstein meint, dass der Anarchismus als »revolutionire politische
Philosophie« zur Verwirklichung von individueller und kollektiver Freiheit in der Praxis
oft dazu fithre, »sich fiir >Verbesserungen« oder >Reformenc« einzusetzen — aber immer
nur fir solche, die revolutionire Forderungen implizieren. Es ist nicht einfach, eine >re-
volutiondre Politik von Reformenc« zu betreiben. Es ist nicht einfach, das richtige Gleich-
gewicht zu finden, vor allem dann nicht, wenn das Ziel weit entfernt scheint« (Milstein
2013:36). Dieser »revolutionire Reformismus« wird von Milstein politisch verstanden, mit
Selbstorganisation und anarchistischen Grundannahmen verbunden (Ebd.: 41).

Auch Bookchin vertritt diese Art von revolutionirem Reformismus, wobei er anhand

der 6kologischen Frage betont, punktuelle Reformen konnten radikale und autonome
soziale Bewegungen nicht ersetzen (Bookchin 1990: 158). Uber die Zeit habe das Revolu-
tionsverstindnis, wie es im klassischen Anarchismus vertreten war, Verinderungen er-
fahren. Revolutionire Ansitze seien Bookchins Ansicht nach in der Zeit der Neuen Lin-
kenv.a. durch die Beschiftigung mit 6kologischen und feministischen Themen erneuert
worden, was direkt-demokratische Gemeinschaften beinhalte (Bookchin 1990.:150-156).
Mit seinem Konzept des basisdemokratischen libertiren Kommunalismus 16ste Bookchin
das (anti-)politische Spannungsfeld zur Seite von Politik auf. Dies zeigt sich ebenso in
seiner Ablehnung des von ihm so bezeichneten »Lifestyle Anarchism«, welchem er auf

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

205


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206  Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

verkiirzte Weise dem »Social Anarchism« gegeniiberstellt (Bookchin 1995). Demnach be-
siflen

»Reformismus und Parlamentarismus [..] wenigstens noch eine konkrete FaRbarkeit,
die ernsthafte Fragen der politischen Theorie und das Gefiihl der gesellschaftlichen
Orientierung aufwirft. Die jiingste Stromung innerhalb der Umweltbewegung ist hin-
gegen vollig geisterhaft und unfafRbar wie Luft. Grob gesagt besteht sie aus Versuchen,
die Okologie in eine Religion zu verwandeln [..]. In diesem theistischen Umfeld nei-
gen politische Aktivitit und soziales Engagement dazu, sich vom Aktivismus in eine
Wartehaltung und von gesellschaftlicher Organisationsarbeit, in privatistische Selbst-
erfahrungsgruppen zuriickzuziehen« (Bookchin 1990: 160f.).

Das Verstiandnis von sozialer Revolution ist weiterhin Verinderungen unterworfen. Au-
Rerdem wurde es innerhalb der anarchistischen Szene seit etwa Anfang der 1990er Jahre
zunehmend von Aufstandsbestrebungen verdringt — zumindest in jenen Strémungen,
die stirker die Konfrontation mit der Herrschaftsordnung insgesamt suchten, im Unter-
schied zum Fokus dezidiert gewaltfreier oder anarch@-syndikalistischer Gruppierun-
gen. Ob die Erosion jeglicher Meta-Narrative wirklich so grundlegend wirkte wie post-
moderne Theoretiker*innen annahmen, bleibt eine offene Frage. Auch in Graebers Den-
ken spiegelt sich dieser Aspekt wider, wenn er etwa meint, in der Geschichte kénne es
keine klaren Briiche mehr geben (Graeber 2012a: 29). Daher konnten politische Kimpfe
zu keinen klaren Ergebnissen mehr fithren oder lediglich Teilziele erreichen. Von den Si-
tuationist*innen beeinflusst, befiirwortet er Momente des Aufstands und Aufbrechens
der aufgezwungenen und eingeschrinkten Imagination und Hoffnungslosigkeit (Gra-
eber 2012¢: 57). In aufstindischen Momenten konnten Krifte der spontanen Selbstor-
ganisation freigelegt werden: »What revolutionaries do is to break existing frames to
create new horizons of possibility, an act that then allows a radical restructuring of the
social imagination. This is perhaps the one form of action that cannot, by definition, be
institutionalized« (Graeber 2012c.: 61).

3.3.4 Gesellschaft als anti-politischer Bezugspunkt fiir
anarch@-kommunistische Gruppen

Nach dieser Darstellung des anarchistischen Kommunismus werden Aspekte seiner an-
ti-politischen Ausrichtung deutlich. Eine eindeutige Ablehnung von Politik wird von Most
vorgetragen, der seine Verachtung fiir sie unmittelbar aus eigener Erfahrung bezieht.
Bei Bookchin und Milstein zeigt sich dagegen eine positive Bezugnahme zum Politikbe-
griff, wobei sie sich selbstverstandlich von Parteipolitik abgrenzen und auf autonome
Selbstorganisation setzen. Bookchins Konzept des libertiren Kommunalismus stellt
einen Vorschlag zu einer politischen Organisation der Gesellschaft mit anarchistischem
Anspruch dar. Graeber reflektiert im Wesentlichen das Politikverstindnis der radikalen
Stromungen einer diffusen Bewegungslinken. Sein eigener Beitrag ist die symbolisch-
imaginire Dimension des Politischen zu betonen (» 2.4.1). Kropotkin und Malatesta
duflern sich dagegen zuriickhaltender, was nicht zuletzt ein Beleg fiir die grundlegen-
de Diskreditierung des Politikbegriffs in den anarchistischen Kreisen ihrer Zeit ist.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

Insbesondere Malatesta kann allerdings attestiert werden, dass er in seinem Handeln
die Rolle eines prototypischen (Anti-)Politikers einnimmt, der in den Widerspriichen
des politischen Feldes agiert und gegen den Dogmatismus und Romantizismus seiner
Genoss”innen zur Pragmatik agitiert.

Kropotkin strebt die Erkimpfung einer libertir-sozialistischen Gesellschaftsform an, die
es auch politisch zu organisieren gilt. Fiir den anarchistischen Kommunismus kann kon-
statiert werden, dass in ihm die Gesellschaft als anti-politischer Referenzpunkt konstruiert
wird, welcher als Gegenpol zur (tendenziell verstaatlichten) Politik dient. Sie ist graduell
und holzschnittartig von der Bezeichnung des Sozialen zu unterscheiden, die eher dem
Mutualismus zuzuordnen ist, wobei die Uberginge flieend sind. In ihrer Gegeniiber-
stellung von Staat und Kapitalismus mit Anarchie und Kommunismus sind sich die klas-
sischen anarch@-kommunistischen Autoren vollig einig. Mit anderen Worten sollen das
dkonomische Herrschaftsverhiltnis durch autonome und dezentrale Selbstverwaltung und
das politische Herrschaftsverhiltnis durch freiwillige und foderative Selbstorganisation er-
setzt werden. Ob diese als herrschaftsfreie Politik bezeichnet wird oder nicht, ist dabei
insofern sekundir, als dass der Inhalt derselbe bleibt. Gleichwohl scheinen viele Anar-
chist*innen Wert auf diese Unterscheidung zu legen, um die Differenz zu sozialistischen
Herrschaftsordnungen zu markieren und die Kritik an autoritiren, hierarchischen, zen-
tralistischen Beziehungen und Institutionen aufrechtzuerhalten.

Uber den Individualanarchismus hinaus stellt der anarchistische Insurrektionalis-
mus den prignantesten Ausdruck fiir die Abkehr vom politischen Feld dar, da er als Nega-
tivfolie des konstruktiven und konkret-utopischen kommunistischen Anarchismus verstan-
den werden kann. Hinter den damit verkniipften strategischen, taktischen und ethi-
schen Fragen, kommen wiederum unterschiedliche Verstindnisse von Politik bzw. ver-
schiedene Konsequenzen aus diesem zum Vorschein. Wenn jegliche konstruktive Kon-
zeptionen fiir eine libertir-sozialistischen Gesellschaftstransformation und damit ein-
hergehende programmatische und strategische Uberlegungen abgelehnt werden, weil
darin politische Partizipation und Bestrebungen zur Wiedereinrichtung einer neuen Herrschafts-
ordnung gesehen werden, stehen Gruppierungen, die sich sozial-revolutionir orientie-
ren, vor einer schmalen Gratwanderung zwischen dem Riickzug auf das Apolitische oder
die Ubersteigerung der reinen Negation, welche zu Dogmatismus und hermetischer Ab-
schottung tendiert.*'

Um die Kontinuitit anarch@-kommunistischer Narrative und Perspektiven aufzu-
zeigen, konnen bspw. die populidrwissenschaftlichen Werke von Rutger Bregman Utopien
fur Realisten (Bregman 2017) und Im Grunde gut. Eine neue Geschichte der Menschheit (Breg-
man 2020) betrachtet werden. Das erste Buch ist eine ungenannte Adaption von Kro-
potkins Die Eroberung des Brotes (1882) und letzteres von dessen Gegenseitige Hilfe (1902).

31 Diese Gratwanderungversucht Giuseppe Ciancabilla zu meistern, derim Unterschied zu den meis-
ten anderen Individualanarchist*innen und Insurrektionalist*innen den politischen Kampf nicht
ablehnt, sondern ihn im Gegenteil in seiner einzig moglichen Form als konsequenten revolutio-
naren Kampf thematisiert. Damit wendet er sich gegen das Prinzip von Autoritét in jeder Gestalt
unter Bedingungen der autoritiren Gesellschaft. Unter Politik versteht er den Kampf gegen Regie-
rung und Staat (Ciancabilla 1899).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

207


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Auch Bregman widmet sich den Themen einer als »realistisch« verstandenen Konstruk-
tion einer alternativen Gesellschaftsform und einer positiven politischen Anthropologie
bzw. der Zuriickweisung des Hobbes’schen Menschenbildes. Im Unterschied zu Kropot-
kin glaubt er jedoch an die Uberzeugungskraft »guter Ideen« statt an die Macht autono-
mer sozialer Bewegungen. Statt die Klassengesellschaft und Eigentumsverhiltnisse im
anarch@-kommunistischen Sinne iiberwinden zu wollen, tritt er fiir eine wohlgemeinte
links-liberale Transformation ein (vgl. Eibisch 2020d, Eibisch 2020€).

3.4 Anarchistischer Syndikalismus

»Der Syndikalismus entstand in Frankreich als Revolte gegen den politischen Sozialis-
mus, und um ihn zu verstehen, miissen wir in einem kurzen Uberblick den Standort auf-
zeigen, den die sozialistischen Parteien in den verschiedenen Lindern erreicht hattenc
(Russell 1971: 57), schrieb Bertrand Russell, ein prominenter Fiirsprecher der autonomen
Gewerkschaftsbewegung im Jahr 1918. Nach einer geschichtlichen Darstellung formu-
liert er ein Plidoyer fiir die Anerkennung der Bedeutung des Anarch@-Syndikalismus,
insbesondere aufgrund seines Strebens nach einer grundlegenden Reorganisation der
Gesellschaft (Ebd.: 75).** Auf dhnliche Weise stellte der mit dem Anarchismus sympa-
thisierende, 6ffentlich wirkenden Intellektuelle Noam Chomsky die Bedeutung des an-
archistischen Syndikalismus heraus und verweist dafiir auf das Modell der israelischen
Kibbuzim (Chomsky 1976/2005: 134). Fasziniert zeigt sich Chomsky v.a. von der grof3-
angelegten spanischen Revolution, mit der erfolgreiche selbstverwaltete Strukturen ge-
schaffen worden seien (Ebd.: 135). Ebenso plidiert Daniel Guérin in einem einflussrei-
chen Werk fiir den Anarch@-Syndikalismus als praktische und konstruktive Umsetzung
anarchistischer Vorstellungen (Guérin 1969: 41). Guérin verdeutlicht, dass bereits Baku-
nin fir die seinerzeit noch konturlosen Proto-Gewerkschaftsorganisationen eintrat, die
im Zusammenhang mit dem Konzept dezentraler autonomer Kommunen gedacht wur-
den (Ebd.: 57-62). Doch da die raschen gesellschaftlichen Entwicklungen die vormals
einflussreichen Anarchist*innen iiberrollten, gewann die Sozialdemokratie die Hoheit
in der sozialistischen Bewegung und richtete diese immer stirker parlamentarisch und
parteipolitisch aus. Demnach gerieten die Anarchist*innen in

»den Jahren 1890 [..] in eine Sackgasse [...]. Sie waren von der Welt des Arbeiters iso-
liert, in der Sozialdemokraten das Monopol auslibten. Sie hockten in kleinen Kapel-
len herum und verbarrikadierten sich in Elfenbeintiirmen, um dort eine irreale Ideo-
logie zu reproduzieren; oder sie widmeten sich (und applaudierten) individuellen At-
tentaten und liefden sich in das Getriebe von Repression und Repressalien verwickeln.

32 Die konfrontativen Aufforderungen zum praktischen Klassenkampf im anarchistischen Syndika-
lismus, sein Hervorgehen aus der Enttauschung ber alle vorherigen politischen Regime sowie die
Zurlckweisung der Politisierung der sozialistischen Bewegung, weisen einige theoretische und
viele rhetorische Elemente zur Antipolitik »populistischer« anti-elitirer Protestbewegungen auf,
die de Saint-Victor (2015) skandalisiert und von der er sich klar abgrenzt. Denn »wenn das Volk
weif}, dass es von einem politischen Machtwechsel nichts mehr zu erwarten hat, dann bleibt ihm
nur, gegen alle Politiker ohne Unterschied zu protestieren« (Ebd.: 27) (> 2.3.2).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

[..] Um die Arbeitermassen aus dem Einfluf der Sozialisten zu |6sen, die sie doch nur
ibers Ohr hauten, mufiten die Anarchisten in die Syndikate eindringen. [...] Die Arbei-
tersyndikate sollten wieder an die>libertir-kommunistische< Gesellschaft angeschlos-
sen werden, die das letzte Ziel der Anarchisten blieb« (Ebd.: 77f.).

SchliefRlich sieht Guérin in den in der russischen Revolution von 1905 entwickelten re-
volutiondren Riten die organisatorischen Grundpfeiler einer »libertiren Revolution,
eben weil sie Produktionsorte als Ausgangsbasen nahmen (Ebd.: 83ff.) und betrachtet
die »apolitische« Revolution in Spanien ab 1936 als markantestes Beispiel fiir eine radika-
le Gesellschaftstransformation nach anarch@-syndikalistischen Vorstellungen, die auf
eine starke Tradition aufbauen konnte (Ebd.: 118-128). Selbstverwaltung bleibt fiir Gué-
rin das libertar-sozialistische Stichwort, mit welchem die Relevanz des anarchistischen
Syndikalismus reaktiviert werden koénne (Ebd.: 145-155).

Diese wird auch im derzeit aktuellsten deutschsprachigen Buch zum Anarch@-
Syndikalismus als wesentlicher Bezugspunkt gesehen, welcher von seiner Entstehungs-
geschichte her zu verstehen ist. So setze der Syndikalismus

»elementar an der materiellen Basis an. [...] Im Widerspruch zu ihrem materialisti-
schen Weltbild, setzte die marxistische Stromung ihr Hauptaugenmerk jedoch nicht
auf den 6konomischen Bereich als Basis des gesellschaftlichen Seins und gesellschaft-
licher Verinderung. Ausgerechnet auf den von ihnen daraus abgeleiteten, dem>Uber-
bau< zugehorigen politischen Bereich sahen sie ihr revolutionires Kampfterrain. Sie
wollten am Staat partizipieren und diesen schliefllich itbernehmen, was ihrer zentra-
listischen Ausrichtung entsprach. Im Gegensatz dazu hielt deranarchistisch orientierte
Fliigel ders>Internationale<an der Primisse fest, durch 6konomische Kimpfe die Basis
der Gesellschaft umzuwélzen; Zwischenziel war die direkte Arbeiterselbstverwaltung,
ohne dabei die Strukturen des Staates zu (ibernehmen. Dies war nur moglich auf fo-
deralistischer Grundlage, da der Staat als Ausdruck des politischen und militarischen
Zentralismus angesehen wurde« (Déhring 2017: 20).

Stirker als andere sozialistische Stromungen generiert sich seine Transformations-
theorie aus praktischen Auseinandersetzungen in der Klassengesellschaft. Trotz einiger
Erfolge bei der gewerkschaftlichen Organisierung und Arbeitskimpfen, wirkt zumin-
dest die Theorie des Anarch@-Syndikalismus veraltet. Demnach muss der Gehalt des
anarch@-syndikalistischen Strebens nach Autonomie im Folgenden hauptsichlich
anhand historischer Quellen rekonstruiert werden. Dank Arbeiten z.B. von Jule Ehms
(2023) und Theresa Adamski wurde die geschichtswissenschaftliche Beschiftigung
damit allerdings auch fiir den deutschen Kontext auf den neusten Stand gebracht.

Der schematische Dreischritt soll hier mit den Schlagworten Sezession der au-
tonomen Gewerkschaftsbewegung, Streik und direkte Aktion zur Ermichtigung der
Arbeiter*innenklasse und der Selbstverwaltung von Produktion und gesellschaftlichen
Funktionen benannt werden. Damit geht es wiederum um Analyse, distanzierende
Kritik, selbstorganisierte und ermichtigende soziale Kimpfe und schliefilich die prifi-
gurative Fluchtlinie zur gesamtgesellschaftlichen Transformation. Als Quellen dienen
dafiir verschiedene Texte von Pouget (1903-1907/2014), Cornelissen (1907-1926/2015),

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

209


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Peird (1931/1986) und Santillan (1936/1986), Rocker (1900-1945), Marcks (2018a, 2018b,
2019) sowie Schmidt/van der Walt (2009). 3

3.4.1 Sezession der autonomen Gewerkschaftshewegung

Eine der prigenden Figuren der zweiten Welle syndikalistischer Gewerkschaftsbewe-
gung, die mit der Griindung der franzosischen CGT diese Selbstbezeichnung annahm,
war Fernand Pelloutier, welcher 1895 zum Sekretir der Féderation der Arbeitsborsen
gewihlt wurde (Cornelissen 2015¢c: 65). Er beschreibt die Entstehung des Anarch@-
Syndikalismus als ein eminentes Streben nach Autonomie im Sinne eines aktiven
Verlassens der eingehegten Position der Gewerkschaftsbewegung. Sie begann 1892 mit
einer Kritik an der Sozialgesetzgebung, welche der syndikalistischen Ansicht nach im
Wesentlichen eine Verlagerung und Verdeckung von Ausbeutung darstellte. Im Kern
beinhaltet dies eine Kritik am Modus der politischen Reformen (Pelloutier 1895/1972:
317).

Mit dieser strategischen Entwicklung ging auch eine zunehmende Abwendung von
der Politik einher. Pelloutier schreibt angesichts »ihrer zunehmenden Schwichung und
ihrer erfolglosen Bemithungen, die Politik, die vor allem fiir den einzelnen von Interes-
se ist, mit der Wirtschaft zu verbinden, die von gesellschaftlichem Interesse ist, begrif-
fen die Gewerkschaften schlieflich [...], dafd ihre Spaltung eine tiefere Ursache hatte als
die Gegensitze zwischen den Politikern und das eine wie das andere [...] aus der Politik
herrithrte« (Ebd.: 320). Aufgrund der wahrgenommenen Unwirksambkeit sozialistischer
Parteipolitik und ihrer Integration in den biirgerlichen Parlamentarismus, hinsichtlich
der erwidhnten Unzulinglichkeit der Sozialgesetzgebung

»beschlossen die Gewerkschaften, sich von nun an jeder politischen Agitation zu ent-
halten, jede nicht rein 6konomische Erérterung unbarmherzig aus ihrem Schulungs-
programmen zuverbannen und sich ausschlieRlich dem Widerstand gegen das Kapital
zuwidmen. Der Lirm, der diesen Umschwung begleitete, drang indessen in die Offent-
lichkeit. Die neue Devise: Keine Politik mehr! wurde in den Betrieben verbreitet [...] Die
Cewerkschaften schienen den Anarchisten jetzt geniigend vorbereitet, um ihre Lehre
aufzunehmen und zu befruchten, und sie kamen denjenigen zu Hilfe, die, endlich von
der Bevormundung durch die Politik befreit, ihre Aufmerksamkeit und die ihrer Genos-
sen auf die Beschaftigung mit den 6konomischen Gesetzen zu lenken« (Ebd.: 321).

Insofern in der erwarteten sozialistischen Revolution kein »reiner Anarchismus« ver-
wirklicht werde, brauche es umso mehr Organisierung und Aktionen in der aktuellen
historischen Situation, anstatt eine »totale Umwélzung« zu erwarten. Daher habe der
Bundesausschuss der Arbeitsborsen die Aufgabe »die Proletarier tiber die Sinnlosigkeit
einer Revolution aufzukliren, die sich damit begniigt, eine Staatsform durch eine ande-
re zu ersetzen, auch wenn es sich um einen sozialistischen Staat handelte« (Ebd.: 324).

33 Dasanarchistische Politikverstindnis, wie es im Unterkapitel 3.4 besprochen wird, habe ich inzwi-
schen auch im Artikel Anarch@-Syndikalismus und (Anti-)Politik (Eibisch 2022b) in weniger akade-
misch dargestellt.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

Ein spezifischer theoretischer Grundgedanke der neuartigen autonomen Gewerk-
schaftsbewegung lag in der Doppelfunktion der Syndikate als Kampforganisationen
der Arbeiter*innenklasse und Keimzellen einer neuen Gesellschaft. Dies iibersteigt

die Funktion von herkémmlichen Gewerkschaften zur Interessenaggregation und
-vertretung bei Weitem. Emile Pouget formulierte als erster diesen innovativen An-
spruch, aus welchem ferner organisatorische und strategische Orientierungen an-
arch@-syndikalistischer Gruppierungen abgeleitet wurden: Das Syndikat sei

»eine Gruppierung, wie sie den>Reformisten<vorschwebt: in der Lage, den alltidglichen
Kampf gegen die Unternehmer zu fithren, um begrenzte Verbesserungen und Forde-
rungen durchzusetzen. Doch darliber hinausist es auch die angemessene Gruppierung
um die Enteignung der Kapitalisten und die Neuordnung der Gesellschaft zu vollzie-
hen, welche sich die Sozialisten, in ihrem illusorischen Glauben an den Staat, von der
Ubernahme der politischen Macht erhoffen« (Pouget 2014a: 53f., vgl. Rocker 1947: 25).

Die Syndikate stellen in diesem Sinne explizit keine politischen Organisationen dar und
verbinden Alltagskimpfe mit einer langfristigen Strategie. Damit soll der in sozialisti-
scher Politik vorhandene Widerspruch zwischen Reform und Revolution produktiv auf-
gelost werden, wodurch die Syndikate als sozial-revolutiondre Zusammenschliisse pride-
stiniert seien. Mit dieser »doppelten Aufgabe« der Gewerkschaften werde das umfas-
sende Ziel der Gesellschaftstransformation, fiir welche die Enteignung der Kapitalis-
ten ein entscheidender Schritt sei, durch die spezifische Ausrichtung der Arbeitskimpfe
um bessere Lebensbedingungen, bereits graduell verwirklicht (Pouget 2014b: 86ft.). Ent-
scheidend sei aber die »soziale Umgestaltung« auf »direktem Wege« (Ebd.: 95). Pouget
nach solle die »Produzentengruppe«

»die Keimzelle der neuen Gesellschaft sein. Dass eine wirkliche gesellschaftliche Um-
gestaltung aufanderer Grundlage erfolgtist undenkbar. Esist daher unerlésslich, dass
sich die Produzenten auf die Aneignung und Neuordnung, die auf sie zukommt, vor-
bereiten, weil sie die einzigen sind, die sie erfolgreich durchfiihren kénnen. Was wir
wollen ist eine soziale, keine politische Revolution. Das sind zwei ginzlich verschie-
denen Erscheinungen, und die Taktiken, die zur einen flihren, entfernen uns von der
anderen« (Pouget 2014b: 97f., vgl. Pouget 2014a: 63).

Rocker stimmt dem spiter zu (Rocker 1947: 25) und verwendet ebenfalls den Begriff der
»Keimzelle« (Rocker 1919, Rocker 1924¢).

Selbst bei einer sozialistischen Mehrheit kénne auf dem politischen Weg keine Neu-
ordnung der Gesellschaft moglich werden. Angefangen bei der 6konomischen Basis
sei diese von den Gewerkschaften selbst vorzunehmen sei, um perspektivisch die Pro-
duktion und Verteilung zu tibernehmen, wie auch der FAUD-Aktivist Fritz Kater (1926)
beschreibt. Diese Argumentation erscheint konsequent bei der Annahme, dass die
kapitalistische Klasse vollstindig entmachtet und enteignet werden miisse, wozu der
(bisweilen idealisierte) Generalstreik im Syndikalismus als Umschwungsereignis gilt.
Pouget betont weiter, dass die Kampforganisation der syndikalistischen Gewerkschaft
kein Selbstzweck sein darf, sondern die Konfrontation mit dem kapitalistischen System
eingehen miisse. Die Gewerkschaft sei »in erster Linie eine Kampforganisation; ihre

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

VAl


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

vordringlichste Aufgabe ist, permanent nach den Ursachen der sozialen Not zu suchen,
sie zu studieren, zu bekimpfen, zu beseitigen« (Pouget 2014b.: 100). In Abgrenzung zu
politischen Parteien stelle die autonome Gewerkschaftsbewegung die »Partei der Arbeit«
dar, die sich an den »momentanen Erfordernissen des Kampfes« (Ebd.: 130) auszurich-
ten habe. Gerade aufgrund der Schlichtheit seiner Theorie und durch die Betonung
der praktischen Kampfe, sei der Syndikalismus anderen sozialistischen Stromungen
tiberlegen (Ebd.), wenn sie von einem verbindenden »Geist« geprigt wire, wie Rocker
erginzt (Rocker 1928).

Um diesen Anspruch zu verwirklichen, wurde eine dezentrale und foderative Orga-
nisationsstruktur etabliert, in welcher es keine Fithrungsanspriiche geben solle, sondern
die »zur Koordinierung und Intensivierung des revolutioniren Kampfes der Arbeiter-
klasse« (Pouget 2014c: 132) diene. Damit stelle die CGT »das genaue Gegenteil demokra-
tischer Organisationen [dar], die durch ihren Zentralismus und Autoritarismus die Vita-
litat ihrer Sektionen ersticken« (Ebd.), wihrend die CGT die Initiative und aktive Mitge-
staltung ihrer einzelnen Mitglieder und autonomen Syndikate zulasse. So werde die an-
gestrebte libertir-sozialistische Gesellschaftsform bereits vorweggenommen. Nach Ro-
cker sei dies

»ganz natirlich, denn der Sozialismus laf3t sich nicht von oben herab dekretieren und
durch Gesetze kiinstlich ins Leben zaubern. Er mufs den Tiefen der Massen entsprin-
gen als Ergebnis ihres schopferischen Konnens und Wirkens und sich seine eigene Or-
ganisation im Volke schaffen. In den Betrieben, auf den Feldern, in den Gruben, in den
Werkstatten der Technik und Chemie, dort wird sich das neue Leben der Zukunft ent-
wickeln. [...] Hier sind die Krafte am Werk, die allein imstande sind, eine neue Welt zu
schaffen« (Rocker 1924c).

Die Metapher der Geburt einer neuen Gesellschaft wird im Anarch@-Syndikalismus in
konkreten Vorschligen ausgefiihrt, die sich aus der Abgrenzung des eigenen Verstind-
nisses ergeben (» 5.2.1). Sozialismus sei nicht die Erringung der politischen, sondern die
eigenmichtige Erkimpfung der 6konomischen Macht — und damit die Ausschaltung
aller politischen Machtapparate. Der revolutionire Syndikalismus wire »daher seinem
ganzen Wesen nach antistaatlich und ausgesprochener Gegner jeder Herrschaftsein-
richtung, unter welch neuer Maske sie sich immer verbergen mdége« (Rocker 1924b).
Ferner fithrt Rocker in diesem Zusammenhang aus, dass die Annahme, der Staat sei fiir
den Ubergang zum Sozialismus erforderlich, auf einem falschen Geschichtsverstindnis
beruhe, insofern die Anfinge einer zukiinftigen, erstrebenswerten Gesellschaftsform
nur von den heute bestehenden Organisationen ausgehend gedacht werden kénnen.
Statt mit der politischen Revolution ein neues »Unterdriickungssystem« aufzurichten,
gilte es die Selbstorganisation der Arbeiterklasse zu f6rdern (Ebd.). In seiner Bezugnah-
me auf vermeintlich neue Theorien zu »Keimformen, die innerhalb der kapitalistischen
Gegenwart bereits die Logik utopischer Gesellschaftsformen beinhalten kénnten, stellt
Holger Marcks heraus, dass derartige Uberlegungen wortwértlich die syndikalistische
Terminologie aufgreifen, ohne dies explizit zu machen oder sich dessen tiberhaupt
bewusst zu sein (Marcks 2018a). Schmidt und van der Walt unterstreichen diesen
Grundgedanken der syndikalistischen Bewegung, nach welchem die Gewerkschaften

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

»the potential to perform a dual role [hatten]: defending and improving workers rights,
incomes, and conditions in the present day; and acting as the key instrument in the
destruction of the old order as well as the basic framework for worker self-management
of the means of production in the new one« (Schmidt/van der Walt 2009: 135). Um dies
zu verwirklichen, gilte es, sich ausdriicklich von den »orthodoxen« Gewerkschaften
abzugrenzen, der Entstehung iiberbordender Biirokratien entgegenzuwirken und sich
nicht allein auf die unmittelbaren Themen, also auf die reine Interessenvertretung, zu
fokussieren (Ebd.: 181).

Ein wichtiger Unterschied zur Doktrin sozialistischer Parteien seiner Zeit bestand
bei der Genese des anarchistischen Syndikalismus in der Annahme der Pluralitit der
Subjekte und ihrer Interessen innerhalb der Arbeiter*innenklasse. Diese sollten gleich-

wohl zu einem gemeinsamen Klassenkampf aggregiert werden. Dieser Ausgangspunkt
speiste sich aus den praktischen Erfahrungen von wiederholt auftretenden Interessendi-
vergenzen verschiedener sozialer Gruppen in Arbeitskimpfen. Zugleich wurde von klar
bestimmbaren Klassengegensitzen ausgegangen, anhand derer sich die Gewerkschaf-
ten organisieren miissten (Pouget 2014b: 86ff.). Entscheidend sei auflerdem, dass die
Gewerkschaftsmitglieder alle einzelne Personlichkeiten blieben und sich auf Grundla-
ge ihrer gemeinsamen Interessen vereinigten (Ebd.). Statt des demokratischen solle das
syndikalistische Prinzip gelten, was sich u.a. in der Vergabe imperativer Mandate zeige.
Mit dieser anti-politischen Ausrichtung sei es »folglich unméglich, zwischen dem Kampf
der Gewerkschaften und der Teilnahme am traurigen Geschift der Politik eine Parallele
zu ziehen — geschweige denn, beide zu verwechseln« (Pouget 2014b: 89). Organisations-
schwierigkeiten in den Gewerkschaften fithrt Pouget demnach konsequenterweise auf
das Vorhandensein von zu viel »Demokratismus« und das Andauern »politische[r] Irr-
tiimer« zuriick und schreibt davon, dem »politischen Virus« zu widerstehen (Ebd.: 90).
Diesem Streben nach Autonomie von sozialistischen Parteien und parlamentarischer
Demokratie liegt die Annahme der Gleichzeitigkeit von Pluralitit und potenzieller Ge-
meinsamkeit der Interessen zugrunde, die erst durch Organisation und Aktion der Ar-
beiter*innenklasse hergestellt werden kénne (vgl. Cornelissen 2015b: 57). Dieser Aggre-
gations- und Vermittlungsprozess sollte in den Syndikaten vollzogen werden, welche zur
Erweiterung der Arbeiter*innenmacht dienen (Pouget 2014c: 107f.). In der »Partei der Ar-
beit«, konnten alle aufgenommen werden, auch wenn sie »seltsame philosophische oder
politische Ansichten vertreten [...] [wenn sie] zum Beispiel an irgendeinen Gott oder an
den Staat [glauben] [...]. [W]as man missbilligt, ist die Einmischung des Priesters oder
Politikers, die beide die Spekulation mit dem Glauben anderer zu ihrem Lebensinhalt
gemacht haben. (Ebd.).

Die syndikalistische Bewegung mobilisiere also im Unterschied zu allen anderen Zu-
sammenschliissen »Interessen, nicht Meinungen. Somit gibt es in ihrem Reihen zwangs-
ldufig eine gemeinsame Perspektive« (Ebd.). Die daraus folgenden Konsequenzen, fithrt
Pouget ferner aus: »Dieses Vermdgen, individuelle Differenzen durch das Einverneh-
men, das sich aus der Gemeinsamkeit der Interessen notwendig ergibt, zu neutralisie-
ren, verschafft der Partei der Arbeit einen Vorteil in puncto Vitalitit und Kampfkraft und
bewahrt sie vor den Mingeln, mit denen die politischen Parteien behaftet sind« (Ebd.:
108), da sie eben nicht darauf abzielen, Politik zu machen. Anzumerken ist, dass die-
ses strategische Argument (oft unbewusst) an spezifische ideologisch-weltanschauliche

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

213


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Uberzeugungen gekoppelt ist, welche mit Debatten dariiber verkniipft sind, was Anar-
chismus eigentlich ist.** Entscheidend ist, dass in den sozialistischen Gruppierungen
wesentliche anarchistische Prinzipien wie Dezentralitit, Freiwilligkeit und Autonomie

weiterhin vorhanden und praktiziert wiirden (Cornelissen 2015b: 56f.; vgl. Cornelissen
2015¢: 70). Das Eintreten fiir die revolutiondren Gruppen verdeutlicht eine Hinwendung
zur politischen Dimension, womit Christiaan Cornelissen die Ansicht verwirft, dass der
Syndikalismus »sich selbst geniige«. Jener richte sich dezidiert gegen politische Partei-
en, arbeite jedoch mit anderen Strémungen wie etwa der Genossenschaftsbewegung zu-
sammen, die nicht aufgrund von 6konomischer Interessenkongruenz geformt werden
(Cornelissen 2015c: 80f.). Der proletarische Standpunkt zeigen sich im Syndikalismus
auch dahingehend, dass dieser keineswegs fiir die »Abschaffung der Fabriken« eintre-
te, wie Werner Sombart behauptet. Vielmehr sei der »Kampf gegen die Maschine« vom
»Lohnarbeiterstandpunkt« aus verstindlich. Schliefilich ginge es diesem nicht allein oder
vorrangig um hohere Lohne, vielmehr um die Abschaffung der Lohnarbeit und bessere
Lebensbedingungen generell (Ebd.: 73, vgl. Marcks 2018a, Mueller 2022).

In ihrer historischen Darstellung betonten Schmidt/van der Walt, dass sich die zu
weiten Teilen syndikalistisch ausgerichtete »broad anarchist tradition« neben der Arbei-
terklasse auch stets auf die Bauernschaft bezogen habe (Schmidt/van der Walt 2009: 6,
15f.). Die Kategorie Klasse sollte nicht missverstanden werden als

»crude workerism that fetishises male factory workers in heavy boots and hardhats.
The working class and peasantry are understood in expansive terms: the working class
includes all wageworkers who lack control of their work, whether employed in agricul-
ture, industry, or services, including casual and informal workers as well as their fami-
lies and the unemployed; the peasantry includes all small farmers who are subject to
the control and exploitation of other classes, including sharecroppers and labour ten-
ants« (Ebd.: 7).

Demnach wiren auch zeitgendssische Konzeptionalisierungen als »class struggle anar-
chism« unsinnig, insofern sie suggerierten, dass es sich hierbei um Varianten des An-
archismus handeln wiirde. Diesem sei jedoch per se ein klassenkimpferischer Ansatz
inhédrent. Eine wichtige Frage bliebe, wie der Syndikalismus jene proletarischen Klassen
adressieren konne, welche aufSerhalb der Lohnarbeit stehen (Ebd.: 181).

Die Sezession der autonomen Gewerkschaftsbewegung beruht nicht auf dogmati-
scher Politikabstinenz, sondern auf historischen Erfahrungen. Nach der Franzdsischen

34 Im direkten Gegensatz zur spateren Darstellung von Schmidt und van der Walt (2009: 9; 18f;; 41;
170; 241) betont Cornelissen in Auseinandersetzung mit der Studie von Eltzbacher (1900) die Plura-
litat des Anarchismus (Cornelissen 2015b: 46). Darauf aufbauend kritisiert er jedoch die Diffusitat
innerhalb des Anarchismus und weist darauf hin, dass Eltzbacher dessen Weiterentwicklung in
Gestalt des anarchistischen Syndikalismus verkenne, die u.a. eine weitestgehende Abkehr von der
individualistischen Vorstellung einer »schrankenlosen Autonomie der Einzelnen« beinhalte. Mit
dieser»Evolution des Anarchismus«werde die Selbstbestimmung der Individuen jedoch nicht ein-
geschrinkt, sondern in der gemeinsamen gewerkschaftlichen Interessensorganisation erhalten
(Ebd.). Diese theoretischen Annahmen ergiben sich gerade aus der Praxis und den Erfahrungen
der Arbeiter*innen, aus welchen sich der Anarchismus grofitenteils zusammensetze (Ebd.: 48f).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

Revolution sei zu beobachten gewesen, wie sich die Arbeiter*innenklasse auf autonome
Weise selbst organisierte (Pouget 2014a: 59f.). Dadurch solle sie zu Selbst-Bewusstsein

kommen, also ihre eigene Lage in der sozialen Hierarchie und gesellschaftlichen Kon-
stellation begreifen und sich in der Rebellion gegen die auferlegten Lebensumstinde er-
michtigen.® Cornelissen vertritt eine nuanciert andere Ansicht in diesem Zusammen-
hang. Zwar stehe der moderne Anarchismus »praktisch in der Agitation als »direkte Akti-
o, als das»Selbsttun< der Massen, nicht nur im offenen Kampf gegen die Unternehmer,
sondern aufjedem Gebiet des sozialen Lebens, im Kampf gegen die Staats- und Priester-
herrschaft (z.B. als Antimilitarismus, Antiklerikalismus), unter gewissen Formen auch in
der produktiven Assoziation u.s.w« (Cornelissen 2015b: 53). Doch dariiber hinaus offen-
bare sich sein Streben

»selbst auf politischem Gebiet gegenliber allen Parteien, ohne Unterschied (Strafden-
agitation gegen schlechte Gesetze, Massendemonstrationen fiir oder gegen gewisse
politische Ereignisse, u.sw.). Auf letzterem Gebiet gehen dabei die heutigen Anarchis-
ten von der Voraussetzung aus, daf$ alle parlamentarischen Parteien von den starrs-
ten Konservativen bis auf den Radikalen und den Sozialdemokraten desto eher bereit
sind gewisse Uebelstinde abzuschaffen, oder als Konzessionen kleine Verbesserun-
gen durchzufiihren, je mehr sie von aufRen durch den direkten Druck der Massen dazu
gezwungen werden. Auf diese Weise hat die anarchistische Taktik auf jedem Gebiet
allmahlich den gleichen Charakter angenommen, den eines Strebens und Schaffens
durch eigene Macht der Massen, und nicht durch die Aktion der Regierenden« (Ebd.:
53f).

Im Unterschied zu Pouget versteift Cornelissen sich nicht darauf, »die« Politik generell
abzulehnen. Sein Text ist auf 1908 datiert, wihrend jener von Pouget von 1903 stammt.
Moglich wire daher, dass sich in diesem Zeitraum die Bezugnahme auf Politik im An-
arch@-Syndikalismus allgemein verschoben hat. Wahrscheinlicher scheint zu sein, dass
Cornelissen tatsichlich die Notwendigkeit der Betrachtung der politischen Dimension
sah, wie bereits oben in seinem Plidoyer fitr von Gewerkschaften unabhingige revolutio-
nire Gruppen deutlich wurde. Doch auch jene sollten sich nicht auf parlamentarischem

35  Mit dieser Perspektive wendet sich Pouget gegen Rousseaus Philosophie, dem »Theoretiker der
demokratischen Knechtschaft« (Pouget 2014a: 60), da die Vorstellung von Gesellschaftsvertrigen
eine biirgerliche Theorie sei. Im Sinne Kropotkins argumentiert er gegen den Sozialdarwinismus
und fiir die Verbundenheit und Geselligkeit aller Menschen. Der »Geist der Entsagung«, welcherin
den Religionen gepredigt werde, wirke ebenso im Liberalismus. Ausgehend vom anarchistischen
Verstandnis von sozialer Freiheit kritisiert Pouget den Staat als schlechte Ordnung, welche die
Volksmassen unterdriicke und lediglich einer privilegierten Minderheit diene. In dieser Aussage ist
zweifellos der Anarchistin Pouget lebendig. Demnach sieht er Staatsbiirgerschaft und biirgerliche
Demokratie als »illusorische Gemeinschaft«an, welche mit dem »Aberglauben«von »Volkssouve-
ranitat« und »Vaterland« verbunden sei (Ebd.: 65). Die burgerliche Revolution hitte lediglich die
»Fassade des Staates« renoviert, wobei die Demokratie ein »Hemmschuh« fiir den sozialen Fort-
schritt sei. Damit kann gesagt werden, dass die Ausdifferenzierung von Politik als gesellschaftli-
che Sphare, analog zur Absonderung des modernen Staates, in Verbindung mit der Ausdehnung
seiner Blrokratie und politischen Parteien verstanden werden muss.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

215


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Terrain bewegen, sondern ihre Gegner mit direkten Aktionen adressieren. Damit wiir-
den soziale Fortschritte unabhingig von ihrer gesetzlichen Kodifizierung erkimpft und
der »Klassenkampf in die vorderste Linie« (Cornelissen 2015d: 107) geriickt werden.

Die Strategie, Druck auf die etablierte Politik auszuiiben und damit keines-
wegs den Beschluss »guter Gesetze« abzulehnen, mutet fast schon wie jene von
auferparlamentarischen Bewegungen an. Sie muss jedoch als antiparlamentarisch

gelten, weil das Erkimpfen »guter Gesetze« nicht das Ziel des anarchistischen Syndi-
kalismus ist und jene als Reaktion des Staates aufgrund von direkten Aktionen und der
Selbstorganisation von unten erlassen werden. Daher hielten es die Syndikalist*innen
»fiir ihre Pflicht, die in der gegenwirtigen Gesellschaft eingefithrten schlechten Ge-
setze nicht im Parlament, sondern aufierhalb desselben im freien sozialen Leben zu
bekimpfen. Auch leihen sie gern jedem guten Gesetz ihre Hilfe, wie z.B. der interna-
tionalen Gesetzgebung betr. den Achtstundentag, aber sie tun es im tiglichen Leben
und durch direkte Tatigkeit in den Fabriken und Werkstitten« (Cornelissen 2015g: 157).
Der Unterschied zu sozialen Bewegungen, die mit parteipolitischen Ansitze verwo-
ben und verbunden sind, ist ein gradueller und 18st das Spannungsfeld im Umgang
mit Politik — im Unterschied zu einer dogmatischen Verweigerungshaltung — nicht
auf. Interessanterweise hat Cornelissen auch ein anderes Demokratieverstindnis als
Pouget. Gegen den »brutal-antidemokratischen Aspekt« biirokratischer, hierarchischer
Fithrungen (in politischen Parteien, wie im Staat selbst) mache sich eine »demokratisch-
syndikalistische Opposition« bemerkbar (Cornelissen 2015e: 112). Damit stelle sich der
Syndikalismus gegen die Sozialdemokratie, welche die Klassenmacht unterminiere.
Die autonome Gewerkschaftsbewegung hitte in einem kurzen Zeitraum einen Auf-
schwung erlebt, weil sie den Widerwillen zahlreicher Arbeiter*innen gegen »die Politik«
artikulierte (Ebd.: 114f.).

Auch Rocker bestimmt den Anarchismus in Abgrenzung zur Sozialdemokratie, die
nicht nur wegen ihrer »taktischen Methodes, sondern als »prinzipielle Gegensitze« hin-
sichtlich des Menschenbilds und des Verstindnisses von Sozialismus zu unterscheiden
seien (Rocker 1900). Parteien, die einen »politischen Kampf gegen die Bourgeoisie zu
fithren« (Ebd.) behaupten, lehnt Rocker ab, auch wenn die sozialdemokratischen Orga-
nisationen zweifellos eine enorme Machtbasis aufwiesen. »So entwickelte sich diese Par-
tei tiberall, wo ihr grofiere Massen der Arbeiterschaft Heeresfolge leisteten, als ein Staat
im Staate, und fiir lange Jahre war sie imstande, jede andere sozialistische Richtung
mit planmifSiger und skrupelloser Riicksichtslosigkeit am Aufkommen zu verhindern«
(Ebd.). Statt Mitgliederzahlen sind fiir Rocker die Qualitit der sozialistischen Organi-
sationen und die Herangehensweise an Konflikte in der Klassengesellschaft entschei-
dend, mit denen eben keine staatlichen Logiken adaptiert werden sollen. Daraus fol-
ge, wenn »die Eroberung der politischen Macht der Sozialdemokratie als die wichtigs-
te Aufgabe erscheint, die der Verwirklichung des Sozialismus vorausgehen muf3, so ist
fiir den Anarchismus die Abschaffung jeder politischen Macht von ausschlaggebender
Bedeutung« (Ebd., vgl. Rocker 1919). Neben dem Parlamentarismus lehnen Anarch@-
Syndikalist*innen auch Nationalismus und Grenzziehung ab, befiirworteten dagegen
die direkte Aktion und wiren international ausgerichtet, schreibt Rocker in der Prinzi-
pienerklirung des Syndikalismus (Rocker 1919). Die Sezession solle im gezielten Aufbau an-
derer Organisations- und Aktionsformen erfolgen. Interessant ist, dass Rocker damit

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

anstrebt, ein anderes politisches Bewusstsein zu erlangen.*® Damit verschiebt sich sei-
ne Position leicht, womit er auf den Vorwurf reagiert, dass der Anarchismus apolitisch
sei. Ganz im Gegenteil hat seine anti-politische Haltung direkte politische Implikationen.
Zusammengefasst besteht die syndikalistische Annahme darin, dass eine sozialistische
Wirtschaftsordnung

»ihre natiirliche politische Ergdnzung vielmehr direkt in den Betrieben, in den ver-
schiedenen Zweigen der industriellen und landwirtschaftlichen Berufe [..] [hat und]
im Ratesystem ihren vollendeten Ausdruck [findet]. Jedoch muR jede dufRere Macht
Uberden Raten undjede Beherrschung und Bevormundung derselben durch politische
Parteien oder durch bestimmte Gruppen sozialistischer Berufspolitiker von vornher-
ein ausgeschaltet werden, wenn die gesellschaftliche Reorganisation nicht vom ersten
Schritte an gestort und auf staatskapitalistische Abwege geraten soll« (Rocker 1924b).

Das Ritesystem wird hier von Rocker also als adidquate politische Organisationsform an-
gesehen, was beinhaltet, dass dieses von der Dominanz von Parteien oder Politiker*in-

nen frei sein muss (vgl. Senft 2006: 40ff.). Ehemaligen Sozialdemokrat*innen wie Rocker
wurde klar, dass eine Leerstelle entsteht, wenn mit einem »reinen« Syndikalismus die po-
litische Dimension ausgeblendet wird. Rocker nimmt eindeutig Bezug auf die politische
Dimension von sozialen Auseinandersetzungen und insistiert gleichzeitig darauf, dass
Politik auferhalb der staatlichen Sphire stattfinden soll. Das Anliegen, sich »die denk-
bar grofite politische Bewegungsfreiheit innerhalb des heutigen Systems zu erkimpfenc
(Rocker 1924b) verdeutlicht, dass er damit an einen anhaltenden Prozess denkt, der auf
die Ausweitung von autonomen Handlungsspielrdumen abzielt. Rocker betont, dass Ver-
sammlungsfreiheit, Streikrecht, Koalitionsrecht etc. nicht freiwillig vom parlamentari-
schen Staat gegeben, sondern erkimpft worden seien. Weil die Regierungen den Forde-
rungen der Massen Rechnung tragen miissten, hiefRe diese,

»Errungenschaften gleichgiiltig preisgeben, [..] die Ergebnisse aller revolutionéren
Kampfe der Vergangenheit preisgeben und die Geschifte der Reaktion besorgen.
Indem die Syndikalisten Tag fiir Tag den Kampf mit dem Unternehmertum fiir die Bes-
sergestaltung der proletarischen Lebenslage fiihren, vergessen sie keinen Moment,
dass alle diese Kampfe letzten Endes darauf hinzielen missen, der Lohnsklaverei ein
Ende zu machen und die Gesellschaft auf der Basis des freiheitlichen Sozialismus
neu aufzubauen. Und indem sie stets darauf bedacht sind, den Regierungen grofiere
politische Bewegungsfreiheit und Méglichkeiten fiir ihre Propaganda abzutrotzen,
verhehlen sie sich keineswegs, dass diese bestindigen Kaimpfe gegen den politischen

36 In diesem Sinne fordert Rocker seine Genoss*innen 1924 auf, »aktive Nichtwéhler« zu sein. Wer
ohne Bewusstsein nicht wihle, stehe »in seiner geistigen Einstellung noch tief unter dem Wahler«
(Rocker 1924c). Der Mensch, »der zur Wahlurne geht, weil er von dem ehrlichen Glauben gelei-
tet wird, dafd der Stimmzettel ein Mittel ist, bessere gesellschaftliche Verhiltnisse zu schaffen,
beweist immerhin, daf er soziales Empfinden besitzt und gewilltist, in den Lauf der Dinge einzu-
greifen« (Ebd.). Damit wird deutlich, dass Rocker sich genétigt sieht, gerade aufgrund einer ver-
breiteten Politikverdrossenheit vergessene anarchistische Grundsitze wieder ins Gedéchtnis zu
holen. Nicht aus Dogmatik gilte es Wahlen abzulehnen, sondern aufgrund von jahrzehntelangen
Erfahrungen autonomer sozialer Bewegungen (Rocker 1924c).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

7


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Druck der Regierungen nur Etappen sind auf dem Wege, den Staat immer mehr aus
seinen gegenwadrtigen Positionen zu verdrdngen, um ihn endlich aus allen Zweigen
des wirtschaftlichen politischen und sozialen Lebens auszuschalten« (Ebd.).

Auch in dieser Formulierung spiegelt sich die anarch@-syndikalistische Doppelbewe-
gung, in alltiglichen gewerkschaftlichen Kimpfen zugleich eine sozial-revolutionire
Perspektive zu sehen. Dabei setzt Rocker die politischen Parteien nicht gleich. Sie kénn-
ten einen gewissen Wert haben, wenn sie sich als reine Opposition verhalten: »Sie sind
stets am besten, wenn sie rein kritisch, d.h. rein negativ wirken kénnen, und das ist
immer der Fall, solange sie als hoffnungslose Minderheiten einem despotischen System
gegeniibertreten und durch ihre Agitation eine zersetzende Wirkung ausiiben« (Rocker
1924¢). An der Regierung werden sie aber zu »Sklaven desselben Machtapparates, den sie
angeblich nur erobern wollten« (Ebd.). Rockers Herangehensweise kann somit als ein
Plidoyer fiir die Moglichkeit einer herrschaftsfreien Politik gesehen werden (vgl. Rocker
1947: 3, 30). Er besteht darauf, dass der Anarch@-Syndikalismus keineswegs apolitisch
sei und seine Anhinger

»kein Interesse an der politischen Struktur der verschiedenen Lander und konsequen-
terweise kein Interesse an den tagespolitischen Kimpfen besafien. Diese Vorstellung
ist ganzlich falsch und entspringt entweder volliger Ignoranz oder vorsatzlicher Ver-
drehung der Tatsachen. Es ist nicht der politische Kampf als solcher, der die Anarcho-
syndikalisten von den modernen Arbeiterparteien grundsitzlich und taktisch unter-
scheidet, sondern die Form des Kampfes und die Ziele, die er anstrebt« (Ebd.: 29).

Anarch@-Syndikalist*innen mangele es nicht an »Sympathie fiir den politischen Kampf
im allgemeinen« (Ebd.: 30), eher hitten sie Erfahrungen damit, dass er die »schwichste
und hilfloseste Form« der Handlungsméglichkeiten von Arbeiter*innen wire. Des Wei-
teren fungiert der Parlamentarismus in der biirgerlichen Demokratie als Vermittlung
zur Bestandssicherung, weswegen der Klassenantagonismus mit ihm nicht aufgehoben
werden kénne (Ebd.: 31).

Dass diese Einstellung im anarchistischen Syndikalismus weit verbreitet war, ist
auch bei Diego Abad de Santillidn zu sehen. Dieser weist u.a. auf die Absurditit der
Benennung der zweiten spanischen Republik als »sozialistische« hin. Im Parlament
konne keine »Republik der Arbeiter« geschaffen und per Dekret eingefithrt werden.
Vielmehr kénne diese nur von jenen selbst, auRerhalb des staatlichen Zugrifts, erkimpft
werden (de Santillidn 1986: 103f.). Daher konne der Privatkapitalismus nur itberwunden
werden, wenn kein Staatskapitalismus als vermeintlicher Zwischenschritt eingefiihrt
wird, weswegen Demokratie in konkreten Beziehungen und an greifbaren Orten rea-
lisiert werden miisse (Ebd.: 106). Dies verlange eine weitgehende Organisation der
Gesellschaft entlang von Produktionsstitten und -ketten. Fiir de Santillidn stellt es
keinen Widerspruch dar, Politik aufierhalb des Staates zu denken. Ganz im Gegenteil
argumentiert er fiir die Ablehnung des Staates aus politischen Griinden:

»Politisch miissen wir selbstverstiandlich die Vorherrschaft eines Komitees, einer Partei
oder einer vorgegebenen Richtung ablehnen. Das heifit, wir miissen auch den Staatals

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

eine Einrichtung darin einschliefien, die Gehorsam von allen — mit deren Zustimmung
oderauch nicht—verlangt. Ohne diesen Staat und die von ihm diktierten Gesetze abzu-
lehnen, kann es keine wahre Revolution und sozialen Wohlstand geben« (de Santillian
1986:143).

Damit stimmt er mit Malatesta tiberein, der unter »politischem Kampf [...] den Kampf
gegen die Regierung« (Malatesta 2017: 242) versteht. Dies zeige insbesondere auch der
Verlauf der russischen Revolution, in welcher

»[d]ie Politik des Staates [...] den Sozialismus zerstort [..] [hat und Russland] zu einem
Idealbild fiir Biirokraten [..] [und zu einer] imperialistische[n] Macht unter anderen
Machten [wurde], [...] die so wenig mit Sozialismus und den Idealen des Proletariats
zutun hatwiejederandere Staat auch. Diese Entwicklung mag manchen iiberraschen,
uns aber nicht, denn wir haben stindig durch Kritik auf diese Gefahr verwiesen. Ein-
mal mehr bestitigt die Geschichte unsere Ansichten. Die Politik des Staates laf3t sich
mit Sozialismus so wenig vereinbaren wie Wasser mit Feuer. Wenn eines den Sieg da-
vontragt, unterliegt das andere und umgekehrt. Sozialismus kann nur geschaffen wer-
den, wenn gleichzeitig der Staat zerstért und Institutionen des Volkes errichtet wer-
den, die die direkte Kontrolle iiber Produktion und Verteilung libernehmen« (de San-
tillian 1986: 149, vgl. Cornelissen 2015g: 155).

Auch im Rahmenprogramm der CNT, wie es auf dem Kongress von Zaragossa 1936 —
wihrend des Eintretens in die soziale Revolution — verabschiedet wurde, heifst es:

»Wir alle miissen bedenken, dafd es absurd wire, die Gesellschaft der Zukunft mit ma-
thematischer Prazision konstruieren zu wollen, denn oftmals besteht zwischen Theo-
rie und Praxis ein wahrer Abgrund. Deshalb verfallen wir nicht dem Irrtum der Poli-
tiker, die endgiiltige Losungen fiir alle Probleme préasentieren, Lésungen, die dann in
der Praxis mit GetOse in sich zusammenbrechen. Die Politiker scheitern, weil sie, oh-
ne die Entwicklung des menschlichen Lebens selbst zu beriicksichtigen, glauben, daf
eine einzige Methode fiir alle Zeiten gelten kdnne« (Rahmenprogramm 1986: 169).

Den Anhinger*innen des historischen Anarch@-Syndikalismus schien das, was sie mit
Politik assoziierten, zutiefst suspekt und fremd zu sein.

In diesem Sinne halten Schmidt und van der Walt auch fest: »Since its emergence,
socialism has been divided into two main tendencies: libertarian socialismus, which
rejects the state and hierarchy more generally; and political socialism« (Schmidt/van
der Walt 2009: 6). Zugleich stellt sich ihnen die Frage des Umgangs von Anarch@-
Syndikalist*innen mit der politischen Dimension als eine Schliisseldebatte dar. Es geht
um die Frage »of whether anarchists and syndicalists need political groups dedicated to
the promotion of the ideas of the broad anarchist tradition, and if so, what form such
groups should take« (Ebd.: 22). Die meisten Anarchist*innen befiirworteten demnach
einen organisatorischen Dualismus zwischen populiren gewerkschaftlichen Massenor-
ganisationen und ideologisch tiberzeugten politischen Gruppierungen. Demgegeniiber
bestand die Fraktion derjenigen, welche fiir eine Einheit von dkonomischer und poli-
tischer Dimension in der autonomen Gewerkschaftsbewegung plidierten. So heifit es

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

bspw. in der Priambel des Programms der syndikalistischen Industrial Workers of the
World 1937: »The IWW is not anti-political. Nor is it non-political. It is ultra-political«
(zitiert in: Ebd.: 141).%7

Aus ihrer Untersuchung ziehen die beiden Autoren daher die Schlussfolgerung, Syn-
dikalismus wire »profoundly political, and takes the state very seriously indeed. Taken
to its logical conclusion [..], all mass anarchism amounts to a project of taking power in
society and creating a coordinated system of stateless governance; this is especially true
of syndicalism« (Ebd.: 203). Fiir das System eines »staatenlosen Regierens« gibe es ver-
schiedene Konzepte und Bezeichnungen, die letztendlich stets zum Grundgedanken der
foderalen Selbstverwaltung zuriickfithren. Die Erfahrung bestitigte, worauf scharfsin-
nige Beobachter*innen wie Malatesta (2014: 150—161) kritisch hingewiesen hatten: Die
Gewerkschaftsbewegung sei fiir sich genommen eben nicht vor Biirokratismus, bloRer
Interessenvertretung und Reformismus gefeit. Anders gesagt, geschah ihre sozial-revo-
lutionire Ausrichtung nicht eo ipso, sondern musste von ideologisch iiberzeugten po-
litischen Aktivist*innen vorangebracht werden.*® Dies spiegelte sich archetypisch auch
in der Praxis des Verhiltnisses der syndikalistischen Confederacién Nacional del Traba-
jo (CNT) und der anarchistischen Federacién Anarquista Ibérica (FAI) wider. Im Span-
nungsfeld zwischen Anti-Politik und Politik plidieren Schmidt/van der Walt (2009: 244)
fiir Politik.

Von der direkteren Betrachtung des Politikverstindnisses im anarchistischen
Syndikalismus ausgehend, lohnt sich ein genauerer Blick auf das Streben nach Au-
tonomie, welches als kontinuierlicher Prozess verstanden werden muss und sich auf
eine Geschichte von unten griindet. Den Marxist*innen warfen sie vor, die birgerliche
Geschichtsschreibung und damit ein biirgerliches Revolutionsverstindnis mit einer —
in ihren leninistischen Ausprigungen — »jakobinischen« Ausrichtung zu tibernehmen
(Kropoktin 1982., vgl. Rocker 2012). Pouget beschreibt den langen Prozess des Erringens

von Autonomie so:

»Das ganze 19.Jahrhundert hindurch bemihte sich das Proletariat, sich in seinem
Kampf vom rein politischen Vorgehen der biirgerlichen Parteien freizumachen. Das
kostete betrachtliche Miithe, da die Bourgeoisie das Proletariat, auf dessen Zustim-
mung oder Duldung sie angewiesen ist, um ungehindert regieren zu kénnen, nicht nur
bekdmpfte und massakrierte, wenn es sich gegen seine Ausbeuter auflehnte, sondern

37  Eine Auseinandersetzung, in welcher sich dieser Spannungscharakter kristallisiert, ist die vorheri-
ge Spaltung der IWW in den Fliigel in Detroit um Daniel De Leon und jenen in Chicago um James
Connolly. Der Gewerkschaftsfiihrer De Leon formte ab 1895 eine syndikalistische politische Partei.
Ihre Vertreter sahen zwar das parlamentarische Agieren als sekundar und Wahlen als nebensach-
lich an, entfernten sich damitjedoch von einem der syndikalistischen Grundsitzen, sodass es 1908
zum Bruch kam, weil sich die »Chicago IWW«explizit gegen Wahlen aussprach und jegliche Refe-
renzen zum politischen Feld entfernte (Schmidt/van der Walt 2009.: 161f.). Auch die franzésische
CGCT hat sich nach 1895 explizit als »apolitisch« oder sogar »antipolitisch« dargestellt — und sich
damit im Einklang mit dem antiautoritiren Fliigel innerhalb der Ersten Internationalen gesehen
(Ebd.: 142f)). Van der Walt und Schmidt weisen nach, dass Syndikalist*innen politische Themen
nicht ablehnen, sondern sie in den revolutiondren Syndikaten aufgehoben sahen, wobei sie sich
gegen die »politische Aktion« aussprachen (Ebd.: 193f).

38  Eine Gegenposition dazu nimmt Pierre Monatte (1907/1972) ein.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

auch durch eine schlaue Erziehung gefiligig zu machen versuchte, um es zugleich von
der Beschaftigung mit 6konomischen Fragen abzubringen und ihm die Illusion des
Demokratismus einzupflanzen« (Pouget 2014a: 54f.).

Den Ausgangspunkt bildet die historische Erfahrung der biirgerlichen Reaktion gegen
das autonome Handeln der Arbeiter*innenbewegung, die jener auch im demokrati-
schen Gewand entgegenschlug (Pouget 2014a: 55, vgl. Cornelissen 2015c: 90f.). Zugleich
erstarkte die Selbstorganisation von unten und iibte durch ihre relative Autonomie
Druck auf die Regierungspolitik aus, wie Pouget (2014c: 125-128) und Cornelissen
(2015¢: 65, Cornelissen 2015a: 39ff.) an mehreren Kongressen von Gewerkschaften und
Anarchist*innen zwischen 1888 und 1907 zeigen. Der Gedanke der Autonomie war von
jenen Anarchist*innen gezielt in die Gewerkschaftsbewegung hineingetragen worden,
die unzufrieden mit den dogmatischen Streitereien in der anarchistischen Szene-Po-
litik waren. Viele von ihnen iibernahmen fortan leitende Aufgaben in den Syndikaten
(Pouget 2014a: 52). Die Entstehung des Anarch@-Syndikalismus kann somit als Fusion
von Nur-Gewerkschafter*innen, enttiuschten Partei-Sozialist*innen und pragmati-
schen Anarchist*innen verstanden werden (Cornelissen 2015c: 66), wobei das Streben
nach Autonomie in dieser spezifischen Konstellation eine Art Sogwirkung entfalte-
te. Cornelissen erlidutert dabei, dass es beim gewerkschaftlichen Anti-Etatismus ums
Prinzip, nicht aber ums Dogma gehen soll, wird bei Cornelissen deutlich, der schreibt,
dhnlich wie bei den christlichen Geboten ginge es um eine Tendenz, »als Streben in
eine bestimmte Richtung« (Cornelissen 2015c: 77). Diese Aussage ist iiberraschend,
insofern in ihr — dhnlich wie bei Sorels Mythos (1908) — die Funktion der Utopie einer
herrschaftsfreien Gesellschaft zur Inspiration von radikalen und autonomen sozialen
Bewegungen betont und offengelegt wird, um mit ihr ganz konkrete Schritte gehen
zu kénnen. Damit gehe es auch um die Qualitit von Organisationen und Aktionen,
statt etwa dem alleinigen Schielen auf Mitgliederzahlen und Finanzmittel, wie es die
deutschen Gewerkschaftsfithrer betreiben wiirden (Cornelissen 2015e: 116f.). Bei den
syndikalistischen Autonomiebestrebungen handele es sich also um eine bestimmte
Strategie, mit welcher die Bedeutung von selbstorganisierten Gruppierungen betont
werde, die alternative Konzepte, Vorstellungen, Praktiken, Organisationsformen usw.
hervorbringen, was sich historisch auch an anderen sozialen Bewegungen zeigen lasse
(Cornelissen 2015g: 156).

Dies fithrt wiederum zur Ambivalenz im Umgang mit Politik zum Vorschein, die sich
erst aus der Distanz zur Herrschaftsordnung und der (organisierten) Autonomie ergibt.
Laut Rocker stellten die Gewerkschafter*innen fest, »dass die Teilhabe an der Politik der
Nationalstaaten die Arbeiterbewegung kein bisschen naher zum Sozialismus brachte,
sondern in groRem Mafle geholfen hatte, den Glauben an die Notwendigkeit von kon-
struktiven sozialistischen Aktivititen zu zerstéren. Was aber am allerschlimmsten ist:
Sie beraubte die Menschen ihrer Initiative, indem sie ihnen vortiuschte, dass das Heil
immer von oben kommt« (Rocker 1947: 24). Ihre Emanzipation kann also nur durch die
proletarischen Klassen selbst geschehen, wie auch van der Walt und Schmidt schreiben.
Soziale Bewegungen sollen eine wirkliche Gegenmacht und -kultur zur herrschenden
Klasse darstellen, den Staat konfrontieren und perspektivisch ersetzen (Schmidt/van der
Walt 2009: 7, 139).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

22


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus
3.4.2 Streik und direkte Aktionen zur Erméachtigung der Arbeiter*innenklasse

Wie schon erwihnt wurden im anarchistischen Syndikalismus spezifische Formen re-
volutionirer Alltagskimpfe entwickelt. Pouget unterstreicht, dass Reform und Revolu-
tion nicht gegeneinander ausgespielt werden diirfen, in den syndikalistischen Gewerk-
schaften beides zusammenkomme und damit das Verstindnis von sozialer Revolution
geprigt werde (Pouget 2014c: 96). Gleiches betreffe Versuche der Einhegung von Gewerk-
schaften durch Rechtsordnungen und Vereinswesen.

»Doch dass die Gewerkschaften den Segnungen, die die Regierung ihnen angedeihen
lassen will, mit gehdrigem Misstrauen begegnen, heifdt noch lange nicht, dass sie den
Kampf fiir begrenzte Verbesserungen ablehnen. Doch sollen diese Verbesserungen
real sein. Deshalb ziehen sie es vor, sie nicht als Gnadengeschenk der Regierenden in
Empfang zu nehmen, sondern sie durch direkte Aktionen selbst zu erkimpfen. Wenn,
was vorkommt, die geforderte Verbesserung von einer Gesetzesinderung abhingt,
werden die Gewerkschaften versuchen, sie durch Druck von auflen auf die Regierung
zu erzwingen, nicht indem sie Abgeordnete in die Parlamente schicken, die in diesem
Sinne titig werden sollen [..]J« (Ebd.: 97).

Die Effektivitit dieser Strategie, welche mafgeblich durch Anarchist*innen mitentwi-
ckelt wurde, bewirkte in der Folge auch eine Erneuerung der anarchistischen Szene:
So preisen »die modernen Anarchisten alle Mittel an, die man unter dem Ausdruck
der sdirekten Aktion< zusammenfaft: Streiks, Boykotts, systematische Obstruktion [...],
Sabotage. Aber das von den revolutioniren Gewerkschaften gegebene Beispiel konnte
nicht anders als auch in den revolutioniren Gruppen nachzuwirken« (Cornelissen 2015b:
53). Die realen Entwicklungen in den sozial-revolutioniren Gewerkschaften tiberrollten
die anarchistische Theorie, welche nach Einschitzung der Syndikalist*innen mas-
senhaft praktisch umgesetzt wurde. Dies setzt allerdings voraus, den revolutioniren
Kurs beizubehalten, weswegen sich Cornelissen u.a. dagegen ausspricht, sozialistische
Kollektivbetriebe zu griinden, welche nur in einzelnen Sparten mit kapitalistischen
Unternehmen konkurrieren konnten. Es brauche den syndikalistischen Kampf in
diesen, der schlieflich zu ihrer Ubernahme fithren solle (Cornelissen 2015c: 81f., vgl.
Cornelissen 2015g: 158f.). So positioniere sich der revolutionire Syndikalismus zwi-
schen dem sozialdemokratischen Reformismus und den oft marginalen und exklusiven
Gruppen der Anarchist*innen, welche oftmals »aufderhalb des wirklichen Lebens« (Cor-
nelissen 2015g: 152) standen. In diesem Sinne kann der Anarch@-Syndikalismus als
sozialistische, antiautoritire und sozial-revolutionire Massenbewegung verstanden

werden. Er lose damit den Widerspruch auf, dass eine Mehrheit der sozialistischen
Bewegung fir Autonomie und Selbstermichtigung eintrete, wihrend ein grofer Teil
zugleich die marxistischen Theorien verinnerlicht habe (Ebd.: 153). Sinngemif3 habe
es zuvor an einer sozial-revolutioniren Theorie gefehlt, die sich aus den wirklichen
sozialen Bewegungen speist und wieder in sie miindet. Dahingehend gilte es darauf
aufmerksam zu machen, »dass die Kritik der revolutioniren Syndikalisten heutzutage
nicht bei der Aktion der Sozialdemokraten und den reformistischen Gewerkschaften
Halt macht, sondern sich ebenso gegen die >Bolschewisten< und ihren >Staatskommu-

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

nismus<wendet, der zu dem >Staatssozialismus< oder >Staatskapitalismus« fithrt« (Ebd.:
154).

Besonderen Wert legt Cornelissen auf Fragen nach »einer organisatorisch geregelten
konstruktiven Titigkeit« (Cornelissen 2015i: 195), meint also, dass der Fokus auf Propagan-
da derletzten 40 Jahre nicht weiterfithre, da die Arbeiter*innen diese »nicht interessant«
finden. Vielmehr wiirden sie sich dafiir interessieren, wofiir Anarchismus und Syndi-
kalismus stiinden und welche »organisatorische und praktische positive Arbeit [sie] leisten
konnen« (Ebd.:196). Das Kernelement solle dabei die Ubernahme der Industrie in Selbst-
verwaltung sein, was ebenso fiir andere gesellschaftliche Institutionen gilte (Ebd.: 197,
vgl. Schmidt/van der Walt 2009: 136, Rocker 1947: 6). Erneut betont Rocker in diesem Zu-
sammenhang, dass die »Behauptung, dass der Staat solange bestehen bleiben muss, bis
die Gesellschaft nicht in feindliche Klassen gespalten ist, [...] im Lichte aller historischen
Erfahrungen, wie ein schlechter Scherz« (Ebd.: 7) erscheine. Damit sei aber auch die Fra-
ge zu kliren, wie Fiithrung geschehen konnte, denn es reiche nicht — wie etwa Malatesta
- zu sagen, dass Anarchist*innen niemanden anfithren wollen (Cornelissen 2015i: 201).
Marcks meint daher, »GrofSes verindert sich nur in der Kulmination vieler kleiner Pro-
zesse, die fiir die Neuordnung einer komplexen Gesellschaft zu durchlaufen sind. In die-
sem Sinne gibt es skeine Abkiirzungen< auf dem Weg zu einer sozialeren Welt« (Marcks
2019).

In diesem Ansatz spiegeln sich laut Schmidt und van der Walt zwei Hauptanliegen
des»Massenanarchismus«wider, innerhalb dessen der Syndikalismus der grofite Strang
sei: Erstens, dass unmittelbare Verbesserungen der Lebenssituationen der proletari-
schen Klassen zu ihrer Organisierung und ihrem Selbstvertrauen in ihre Fihigkeiten
beitriigen und zweitens, dass die Gewerkschaften damit eine fithrende Rolle in revolu-
tioniren Kimpfen einnehmen und zugleich die Keimzellen der neuen Gesellschaft in
sich tragen konnten (Schmidt/van der Walt 2009: 134). Nachvollziehbar ist, dass diese
Position im Gegensatz zu jener des insurrektionalistischen Anarchismus mit seinen
maximalistischen Bestrebungen steht (Ebd.: 138). Reformen sollten jedoch errungen
werden, um damit weiterzugehen. Damit werde einerseits die Behauptung von mar-
xistischer Seite zuriickgewiesen, der Syndikalismus wire auf einen Okonomismus
reduziert und andererseits den Insurrektionalist*innen entgegnet, Gewerkschaften
konnten nicht revolutiondr sein (Ebd.: 202).

Anschlieflend an das anarch@-syndikalistische Verstindnis von sozialer Revolution,
kann deren Umsetzung in direkten Aktionen und Selbstorganisation als praktizierte Politik
der Autonomie besprochen werden. Schliefilich hitten die damit verbundenen Praktiken
und Prinzipien auch schon den Beschliissen der Ersten Internationalen zugrunde gele-

gen. Die syndikalistische Bewegung setze jene fort, ohne politisch zu verkrusten und sich
inideologische Grabenkidmpfe zu verstricken (Pouget 2014b: 93f.). Direkte Aktion bedeutet
ihrem urspriinglichen anarch@-syndikalistischen Verstindnis nach, dass

»die Arbeiterklasse in ihrem stindigen Aufbegehren gegen die bestehende Ordnung
nichts von Auenstehenden, von ihr duerlichen Midchten oder Kraften erwartet, son-
dern dass sie ihre eigenen Kampfbedingungen erzeugt, ihre Aktionsmittel aus sich
selbst schopft. Es bedeutet, dass sich gegen die heutige Gesellschaft, die nur den Biir-
ger kennt, fortan der Produzent erhebt. Und dass dieser Produzent, in der Erkenntnis,

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

223


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

dass sich jede Form des sozialen Zusammenlebens auf ihr jeweiliges Produktionssys-
tem stiitzt, versucht, die kapitalistische Produktionsweise direkt zu attackieren, umsie
zuverandern, den Unternehmer zu beseitigen und dadurch seine Souverinitit am Ar-
beitsplatz zu erreichen — die wesentliche Voraussetzung flir den Genuss realer Frei-
heit« (Pouget 2014d: 137, vgl. Cornelissen 2015e: 110).

Mit der direkten Aktion geht es nach Pouget um die Aneignung von Initiative bei gleich-
zeitiger Unabhingigkeit der Arbeiter*innenklasse. Damit werde das Autorititsprinzip
attackiert und somit entpuppe sich die direkte Aktion als »authentische Verkérperung
des Freiheitsprinzips, seine Verwirklichung in den Massen: nicht linger durch abstrak-
te, vage und unklare Formeln, sondern in klaren und praktischen Konzepten, die jenen
Kampfgeist erzeugen, der das Gebot der Stunde ist. Das ruiniert den Geist der Unterwer-
fung und des Sichfiigens, der die Einzelnen lihmt und zu willigen Sklaven macht, und
befordert den Geist der Revolte, der die menschlichen Gesellschaften befliigelt« (Ebd.:
136f., vgl. Cornelissen 2015d: 94). Jedenfalls sei die direkte Aktion »die normale Funkti-
onsweise der Syndikate, ihr wesentliches Charakteristikum« (Pouget 2014d: 137), der ge-
werkschaftliche Kampf in seiner gebiindelten »Reinforme, ohne »Vermischungen« und
»Kompromisse mit dem Kapitalismus, ohne die Techtelmechtel mit den Bossen, von de-
nen die Apologeten des >sozialen Friedens< triumen, ohne Beziehungen zur Regierung,
ohne Einschaltung von >Vermittlern« in die Debatte« (Ebd.: 140).

Im Kontext des Syndikalismus verstanden, nimmt Cornelissen eine fast aulerpar-
lamentarische Perspektive ein, wenn er ferner schreibt, natiirlich wire »die Anwendung
der direkten Aktion zur Beeinflussung der Regierungskorper und zur Unterstiitzung gu-
ter oder zur Bekimpfung schlechter Gesetze nicht ausgeschlossen. Aber auch hier bleibt
sie Aktion im wirklichen Leben und nicht im Parlament, und offenbart sich in einem Druck
auf alle politischen Parteien ohne Unterschied« (Cornelissen 2015c¢: 86). Statt politischer
Reprisentation und gewerkschaftlicher Stellvertretung solle mit direkten Aktionen die
Eigenmaichtigkeit der Arbeiter*innen angesprochen und geférdert werden. Tatsichlich
wiren Taktiken und Methoden der direkten Aktion nicht an eine Gewerkschaftstheorie
gebunden, sondern finden sich einfach als Begleiterscheinungen von Arbeitskimpfen
(Cornelissen 2015e: 122) — weswegen sie allerdings auch schwer zu erfassen seien. Hin-
sichtlich der Aktionsformen, wie auch der Selbstorganisation werden sich die prakti-
schen Losungsansitze, die »kleinste[n] Mittel« durchsetzen (Cornelissen 2015f:139). Da-
durch wiirden bereits die Fihigkeiten fiir die Ubernahme der Produktionsmittel erlernt,
wobei ihre Kontrolle durch die Arbeiter*innen weit bessere Produktionsbedingungen
gewihrleiste als etwa der oktroyierte Taylorismus (Cornelissen 2015h: 180). Die Strate-
gie der Selbstorganisation unterscheidet sich von der politischen Dimension, doch ist die
folgende Aussage so zu verstehen, als konnte erstere auf letztere ausstrahlen: »Auf po-
litischem Gebiet werden die freiheitlichen Kommunisten und Anarchisten gewif3 nicht
viel Bedeutendes leisten kénnen. Jedoch sollen sie auch hier die Prinzipien von Freiheit,
Autonomie und Féderalismus hochhalten« (Cornelissen 2015i: 204, vgl. Peird 1986: 40ft.).

Diese Einsicht weiterverfolgend, sieht Marcks in neueren linken Transformati-
onstheorien, welche »Keimformenc, »prifigurative Politik« und »Beziehungsweisenc
(> 5.4.2) thematisieren, die jeweils gegen die staatlich-kapitalistische Gesellschafts-
form aufgebaut werden sollen, eine implizit syndikalistische Herangehensweise. Damit

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

behauptet er sogar, die »Linke vollzieht daher per definitionem eine Wende zum Syndi-
kalismus, ohne diese explizit zu machen« (Marcks 2018a). Als »Set« von syndikalistischen
Organisationsformen und Praktiken versteht er »eine aufbauende Sozialtechnik, die
strategisch zwischen Realitit und Utopie vermitteln kann« (Ebd.:3). Die syndika-
listischen Formen der direkten Aktion und Selbstorganisation wiren daher als eine
strategische »Interaktion mit der Realitit, die auf Handlungsmacht abzielt« (Marcks
2019) zu verstehen, welche die Rahmen der Handlungsspielriume erweitere. Leider
bliebe das Transformationsverstindnis der »linken Szene«, hiufig »ein magisches, in
dem Handlungsmacht als Mysterium daherkommt« (Ebd.). Um Selbstorganisation zu
ermoglichen, gilte es fiir Marcks ferner vom »marxistischen Dogma von der Gewerk-
schaftseinheit Abstand [zu] nehmen und alternative Gewerkschaften [zu] befiirworten.
Denn dass die etablierten Gewerkschaften mit ihren hierarchischen Zentralapparaten
als Keimformen einer egalitir-sozialistischen Gesellschaft dienen kénnten, wiirde wohl
kaum jemand behaupten« (Marcks 2018a). Autonome Gewerkschaften seien fiir derar-
tige Transformationsbestrebungen eine »geeignete Entwicklungsstitte«, insofern sie
an konkreten Interessen ansetzen wiirden und ideologisch »nicht so voraussetzungs-
reich«wie unbestindige politische Gruppen wiren (Ebd.). Diese potenziell »erfolgreiche
transformatorische Basisorganisierung« diene der Mobilisierung und Ermichtigung von
Menschen, um Kiampfe zu gewinnen und eine »Gegengesellschaft« mit einer echten Ge-
genmacht zu ermoglichen, welche kein Szeneprojekt, sondern eine Massenbewegung
sein soll (Marcks 2018b). Damit kommt Marcks zu einem Agieren in Widerspriichen,
welches als paradox bezeichnet werden kann. Es gilte nicht, »die Utopie in die Wirk-
lichkeit zu pressen, sondern in der Auseinandersetzung mit dieser zu einer neuen
zu kommen. Die syndikalistische Revolte ist daher relativ; sie hat die gegenwirtigen
Moglichkeiten im Blick [...]. Sie weicht den Widerspriichen nicht aus, sondern arbeitet
mit ihnen — um sie zu itberwinden« (Ebd.). Dies konnte mit einer strategischen »Meso-
Politik« gelingen, die verschiedene Ebenen miteinander verbinde und ausgehend von
gewerkschaftlichen Organisationen, greifbare und vermittelbare Vorstellungen von
Transformation entwickle (Ebd.).

Dies strebe nach Schmidt und van der Walt der »Massenanarchismus«an (Schmidt/van

der Walt 2009: 21). Die Diskussion um direkte Aktion und Selbstorganisation fithrt zu
jener um das Politikverstindnis zuriick. In diesem Zitat wird die Entgegensetzung von
»direkter< zu >politischer« Aktion deutlich. Statt letzterer konne man von »politischen
Kampfen« sprechen, die sich eben nicht auf den Staat beziehen (Ebd.: 138).

Die autonome Organisationsform der syndikalistischen Gewerkschaft zielt auf die
Ermichtigung und Aktivierung ihrer Mitglieder ab, um Klassenkimpfe mittels direkter
Aktionen zu fithren. Verbunden mit dem Anspruch, zugleich »Kampforganisation«
und »Keimzelle der neuen Gesellschaft« zu sein, wird der Bewusstseinsbildung und
Subjektbildung ihrer Anhinger*innen grofler Wert beigemessen. Diese spezifische

Form der Erziehung wird im anarchistischen Syndikalismus als unmittelbar mit der ei-
genen Praxis verkniipft gedacht. Damit wird die Position zuriickgewiesen, dass der Weg
zu einer libertir-sozialistischen Gesellschaftsform allein oder vorrangig durch Bildung
und Aufklirung zu erreichen wire (Malatesta 2014i: 205), wenngleich es galt, die »eigene
autoritire Erziehung« (Malatesta 2014a: 49) und die Unwissenheit der Ausgebeuteten zu

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

225


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226  Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

beseitigen und Selbstbestimmung zu férdern (Malatesta 2014h: 197). Die Formulierung
von Pouget kann in diesem Zusammenhang als paradigmatisch betrachtet werden:

»Die direkte Aktion hat somit einen unvergleichlichen erzieherischen Wert: sie bringt
den Leuten bei, wie man denkt, entscheidet, handelt. Sie kultiviert die Unabhingig-
keit, fordert die Individualitit und ermuntert zur Initiative, deren Antrieb sie ist. Und
dieses UbermaR an Vitalitit, an >Ich«Erweiterung bildet keineswegs einen Wider-
spruch zur 6konomischen Solidaritit, die die Arbeiter untereinander vereint, denn es
steht den gemeinsamen Interessen ja nicht im Wege, sondern bringt sie in Einklang
und bestarkt sie [...].

Die direkte Aktion befreit also den Menschen aus dem Wiirgegriff von Passivitat
und Willenlosigkeit [..]. Sie lehrt ihn, zu wollen, anstatt sich aufs Gehorchen zu be-
schrinken, seine Souveranitat auszuiiben, anstatt seinen Teil davon an einen Delegier-
ten abzutreten. Auf diese Weise kehrt sie die gesellschaftliche Grundtendenz um, so-
dass die menschlichen Energien, anstatt sich in unseliger und deprimierender Unta-
tigkeit zu erschopfen, in rechtschaffener Anwendung den Nihrboden finden, den sie
fir ihr kontinuierliches Wachstum brauchen« (Pouget 2014d.: 142f.).

Die Bewusstwerdung der Arbeiter*innen iiber ihre eigene Lage und die gesamtgesell-
schaftliche Situation sei ein Baustein fiir ihre Emanzipation, wenn sie im Zusammen-
hang mit der Praktizierung von Solidaritit und Revolte gesehen werde, welche zugleich
der Vereinzelung entgegenwirkten. Das eigentliche Ziel bleibe aber letztendlich die Ver-
gesellschaftung des Reichtums durch die Arbeiter*innenklasse selbst (Pouget 2014b: 79).
Weit davon entfernt, blofR rebellischer Reflex zu sein, handele es sich hierbei um eine
strategische Uberlegung (vgl. Pouget 2014d: 138f.).

Im Anarchismus werden die Menschen nicht wie in der marxistischen Sozialdemo-
kratie auf ihre Rolle als Lohnarbeiter*innen in der kapitalistischen Gesellschaft redu-
ziert, stellt Rocker heraus und verbindet auf diese Weise ethische mit strategischen und
organisatorischen Aspekten: »Der Ausgangspunkt seiner Betrachtungen iiber das We-
sen der Gesellschaft ist der einzelne, das Individuum. Nicht das Individuum als abstrak-
ter Schattenbegriff, losgelost von seiner gesellschaftlichen Umgebung, sondern als So-
zialwesen, verbunden mit seinen Mitmenschen durch tausende materielle, geistige und
seelische Beziehungen« (Rocker 1900). Demnach ist die Herausbildung von Klassenbe-
wusstsein im Anarch@-Syndikalismus dem Anspruch nach nicht als instrumentelle Er-
zeugung einer neuen Kollektividentitit, sondern als freiwilliger Zusammenschluss von
sich ermichtigenden Einzelnen zu verstehen. Auch Rocker unterstiitzt die Sichtweise,
die Gewerkschaftskimpfe selbst seien

»die beste Erziehungsschule fiir die Arbeiter, fir die praktische Anwendung und Ver-
tiefung ihrer sozialen Empfindungen und ihrer personlichen Initiative im Rahmen der
gegenseitigen Hilfe und des solidarischen Zusammenwirkens. [..] Die wirtschaftliche
Kampforganisation wird ihm auf diese Weise zum Hebel in seinem fortgesetzten
Kampfe gegen die Machte der Ausbeutung und Unterdriickung und in derselben Zeit
zur Briicke, auf welcher die Arbeiter aus der Hélle des kapitalistischen Staatssystems
in das Reich des Sozialismus und der Freiheit gelangen werden« (Rocker 1924a).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

Um die sozialistische Gesellschaft direkt und von unten her aufzubauen, brauche es
syndikalistische Gewerkschaften als Riume der Vorbereitung, der Erfahrung und der
Bewusstseinsbildung. Schmidt und van der Walt beziehen sich auf Rocker in Hinblick
auf die »erzieherische Wirkung« der Gewerkschaften, welche insbesondere wichtig
sei, wenn gegen die Passivierung — durch die in der Sozialdemokratie verbreitete
Verelendungstheorie — Wert auf die Verinderung eigener Strukturen gelegt werde.
Eigenstindiges Denken, Handeln und Klassenbewusstsein entwickelten sich nicht von
selbst, sondern aus konkreten Erfahrungen in der unmittelbaren Lebenswelt der Betei-
ligten (Schmidt/van der Walt 2009: 183f.). Dies schliefRe die Bedeutung anarchistischer
Pidagogik ein, welche freilich schwer in ihrer Wirkungsweise gemessen werden konne.

Als Teil der Bildung sollte zudem die Perspektive iiber die lokalen Gewerkschafts-
kimpfe hinaus zu einer pluralistischen und vernetzten, transnationalen Gewerkschafts-
bewegung erweitert werden. Daher erhob und verglich bspw. Cornelissen Daten iiber die
erkimpften Rechte der Arbeiter*innen, dem konkreten Verhiltnis von Gewerkschaften
und Unternehmern und dem Grad der Autonomie der Gewerkschaften in verschiedenen
Lindern (Cornelissen 2015d: 93-108). Auf divergierende Verhiltnisse, z.B. hinsichtlich
der Sozialstruktur und das Agieren der Unternehmer, miisse speziell eingegangen wer-
den, um adiquate Strategien zu entwickeln, ohne deswegen den transnationalen Cha-
rakter des Anarch@-Syndikalismus aufzugeben (Cornelissen 2015f:138, vgl. Schmidt und
van der Walt 2009: 7, 170).

3.4.3 Selbstverwaltung von Produktion und gesellschaftlichen Funktionen

Die sozial-revolutionire Transformationsstrategie des anarchistischen Syndikalismus
zielt auf die Ubernahme der Produktion und aller gesellschaftlichen Funktionen ab, was
durch die Arbeiter*innen in Selbstverwaltung geschehen soll. Diese »industrielle Demo-
kratie«, wie sie Cornelissen nannte, stehe dem »autoritiren Regierungssystem in der
Produktion [..] als schroffer Gegensatz gegeniiber« (Cornelissen 2015c: 74). Ausgehend
von der Vergesellschaftung der Produktionsmittel solle auch der Staat vergesellschaftet
werden (vgl. Cantzen 1997: 90—-95). Dazu gilte es gegen falsche Vorstellungen vorzuge-
hen, etwa jener von »wundersamen Katastrophen«, vom vermeintlich »ehernen Lohnge-
setz« und von der »Verelendungstheorie«. Dass der Zusammenbruch der staatlich-kapi-
talistischen Gesellschaftsform von selbst geschehen wiirde, hilt Pouget fiir eine grundle-
gende Fehleinschitzung der (angeblichen) Gesetzmafigkeiten kapitalistischer Entwick-
lung. Diese Annahme fithre zum passiven Warten auf eine Revolution (Pouget 2015d:
147). Dagegen fithrt er wiederum die direkte Aktion als selbsttitiges und ermachtigendes
Handeln an (Ebd.: 140).

Cornelissen schreibt, die »Zusammenbruchstheorie der alten Marxisten, wird eben-
so kategorisch durch Tatsachen widerlegt, wie die Theorie vom Verschwinden der Mit-
telklassen und der wachsenden Verarmung der Volksmassen« (Cornelissen 2015f: 140).
Zusammenbrechen bzw. in eine Krise geraten wiirde der Kapitalismus vielmehr als Fol-
ge der Gesellschaftsentwicklung — und darin auch der Arbeitskimpfe, kénnte erginzt

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

227


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

werden.* So scheinen akute Krisen »unvermeidlich und werden wahrscheinlich an sich
die Entwicklung der vom Kapitalismus beherrschten Gesellschaft zu einer anderen Ge-
sellschaft sozialistischer oder kommunistischer Wesensart beschleunigen. Es wire in-
dessen falsch, diese akuten Krisen und unvermeidlichen Katastrophen der allgemeinen
Gesellschaftsentwicklung entgegensetzen zu wollen« (Ebd.: 143). Statt daran zu glau-
ben, dass sich der Klassenantagonismus automatisch weiter zuspitze, witrden die Syn-
dikalist*innen »selbst Geschichte machen« wollen. Dem Vorwurf, hierbei handle sich

um »Voluntarismus«, entgegnet Cornelissen, dass der Appell an den revolutioniren Wil-
len der Arbeiter*innen notwendig wire, da der »Enthusiasmus« in der Arbeiter*innen-
schaft nicht unbedingt weit verbreitet sei (Cornelissen 2015c: 82). So meint auch Pouget:
»[E]xzessives Leid ist kein Ferment der Revoltel« Das heift, jede erkimpfte Erleichte-
rung bilde die unbedingte Voraussetzung fiir eine weitere Organisation der Arbeiter*in-
nenklasse. Umso mebhr fiir jene, die im sozialen Elend leben, in materieller und mora-
lischer Abhingigkeit stehen und darum nicht rebellieren kdnnen. Stattdessen steigere
die Konfrontation mit den Unternehmer*innen die Wiirde und das Bewusstsein der Ar-
beiter*innen und miisse selbstredend auf die Abschaffung des staatlichen Kapitalismus
insgesamt abzielen (Pouget 2015d: 1521T.).

Gegen das »sogenannte >eherne Gesetz« wendet Pouget ein, dass die Héhe der
Lohne, die Arbeitsbedingungen, die Arbeitszeit, die Gewerkschaftsfreiheit usw. keiner
zwangsliufigen Entwicklung folge, vielmehr eine Frage der um sie gefithrten Kimpfe sei
(Ebd.:148). Dies verlange jedoch, dass die Rede von der Ubernahme der Industrie durch
die Arbeiter*innen von Staatssozialist*innen, Syndikalist*innen und Anarchist*innen
mit konkreten Uberlegungen gefiillt werde, anstatt eine schwammige Phrase zu bleiben.
Letztendlich geschehe dies »durch schwere Erfahrungen«, was auch fiir »die gewaltige
Waffe des Generalstreiks« (Cornelissen 2015e: 136) gilte. Dass sich der Sozialismus nicht
durch das Befolgen pseudo-wissenschaftlicher Gesetze — gemeint ist der historische
Materialismus — erreichen lieRe, schreibt auch Rocker. Er fiihrt ferner aus, dass Kapita-
lismus und Staat keine Keime des Sozialismus in sich bergen, die zur »Reife« gebracht
werden konnten - dies sei ein quasi-religidser Dogmenglaube. In seiner Formulierung
an Landauer erinnernd, ist bei ihm zu lesen:

»Nein der Sozialismus wird uns nicht kommen, weil er kommen mufd mit der Unaban-
derlichkeit eines Naturgesetzes; er wird uns nur dann kommen, wenn die Menschen
den festen Willen und die notwendige Kraft aufbringen werden, ihn in die Wirklich-
keit umzusetzen. Nicht die Zeit, nicht die 6konomischen Verhiltnisse, nur unsere in-
nerste Erkenntnis, unser Wollen, kénnen die Briicke schlagen, die uns aus der Welt der
Lohnsklaverei ins Neuland des Sozialismus fithren« (Rocker 1900).

39 Mit diesem Argument und seiner Untermauerung im Folgenden wird im Ubrigen ein Kerntheo-
rem der operaistischen Bewegung vorweggenommen, welche in Italien in den 1960er Jahren ent-
stand. Die organisierte und bewusste Arbeiter*innenklasse selbst wiirde aktiv Geschichte schrei-
ben, auf welche Unternehmen bspw. mit der Umstrukturierung von Produktionsabliaufen, der Ge-
staltung der Arbeitsbedingungen oder der Hohe des Lohnes reagieren wiirden (vgl. Birkner/Foltin
2010:19—24) Als wesentlicher theoretischer Baustein wird dies auch von postoperaistischen Theo-
retiker*innen betont, etwa von Hardt und Negri oder bei Holloway (2006).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

Es gilte also, die »sozialdemokratische Ideologie« zu iiberwinden, welche die Arbei-
ter*innen zum Irrglauben verfiihre, dass sie von der gegenwirtigen Gesellschaft nichts
Besseres zu erwarten hitten (Rocker 1924a). Marcks erinnert daran, die Vorstellung von
einer Diktatur des Proletariats sei auch deswegen falsch, weil mit ihr davon ausgegan-
gen werde, »alles Weitere wiirde sich aus den Triebkriften der Geschichte ergeben«
(Marcks 2018b). Demgemaf3 kritisiert er auch den seiner Ansicht nach in gegenwirtiger
Zeit verbreiteten vulgiranarchistischen, insurrektionalistischen und marxistischen
Glauben »an magische Wendungen der Geschichte. [...] [D]ie Vorstellung, dass Transfor-
mation erst bewusst gestaltet werden kann, wenn sich die neue Gesellschaft im >Schofi
der alten entwickelt hat, [verhilt sich] synchron zum Spontaneismus. Beides negiert
die schopferische Kraft in der Gegenwart und vertraut auf eine quasi-gottliche Macht,
welche der Revolution schon ihre Richtung geben wird« (Ebd.).

In der anarch@-syndikalistischen Keimformtheorie wird die Entfaltung der liber-
tar-sozialistischen Gesellschaft von den Organisationsformen und Beziehungen der be-
stehenden Syndikate ausgehend gedacht: »Die neuen gesellschaftlichen Michte, die sich
langsam, nach und nach unter der alten Ordnung entwickelt haben wie der Keim im
Ei, brechen dann die Hiille der Gesetze und Gewohnheiten. Ein neues soziales Leben
ist plotzlich gekommen und bereit aufzublithen«, wie es Cornelissen (2015f: 142) aus-
driicke (vgl. Pouget 2014a: 74). Drei wesentliche Schritte sieht Peird als Voraussetzung
fiir die soziale Revolution an: Zunichst brauche es eine »organisierte Kraft«, welche die
Produktionsmittel und den Grundbesitz aneignet und verteidigt; dann die technische
Vorbereitung fiir die Ubernahme der Produktion und Verwaltung; schlieflich die Vorbe-
reitung fiir ein (koordiniertes) Distributionssystem der Produkte (Peir4 1986: 43). Er for-
dert daher eine Wiederbesinnung auf die Fabrik- und Werkstattkomitees, welche mehr
als einen administrativen Charakter hitten, sondern die »6konomische Maschinerie des
revolutioniren Syndikalismus« (Ebd.: 44) stiitzen sollen. Die Selbstverwaltung der Pro-
duktion ist das grof3e Ziel. Doch der »Erfolg dieser Aufgabe hingt von dem Beziehungs-
system ab, das bereits vor der Revolution zwischen den Gewerkschaften der verschiede-
nen Industriezweige und Berufe errichtet wurde. Die vorherige Errichtung eines solchen
Beziehungssystems mit vorrevolutionirem Charakter mufd auf den Prinzipien einer so-
zialen Doktrin beruhen, die als Orientierung und Antrieb beim Ausbruch der Revolution
dient« (Ebd.). Der Ausbau der eigenen Netzwerke ist daher ein entscheidendes Element
fiir die syndikalistische Transformation. Dazu sieht sich Peiré in einer Doppelrolle:

»Wir Anarchisten miissen im Rahmen des Méglichen auch in der kapitalistischen Welt
unsere eigene Welt aufbauen, aber nicht auf dem Papier, mit Lyrik oder in philosophi-
scher—hochtrabender Nachtarbeit, sondern auf dem Boden der Praxis, indem wir das
Vertrauen in unsere Welt von heute und von morgen wecken. Denn das Vertrauen, das
wirin den proletarischen Massen wecken, steht in direkter Beziehung zu den Méglich-
keiten, eine organisierte Kraft zu bilden, die den Grund und Boden, alle Produktions-
mittel und Werkzeuge, den Konsum, den Transport und den Handel {ibernimmt und
verteidigt« (Ebd.: 46).

Der anfingliche Optimismus und Kampfeswillen wich spiter allerdings Pragmatismus,
wenn nicht gar Resignation. Dies macht Pougets Ansicht nicht falsch, dass gesellschaft-

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

229


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

licher Wandel zu dem Grad unvermeidlich ist, wie Klassenbewusstsein, Autonomie und
Organisationsfihigkeit erweitert werde (Pouget 2014c: 116). In der Praxis gestaltet sich
das anarch@-syndikalistische Streben nach Autonomie aber deutlich komplizierter.

Einer immer wieder aufgekommenen Leerstelle in der Theorie der syndikalistischen
Gewerkschaftsbewegung widmet sich Cornelissen, nimlich der Frage, wie mit der (kon-
kret gedachten und direkt vorgenommenen) Vergesellschaftung der Produktionsmittel
die Leitung der Produktion funktionieren sollte. Er entgegnet damit der Ansicht, die
Arbeiter*innen wiissten nicht, wie die komplexe moderne Industrieproduktion geleitet
werden konnte. Dabei handle es sich beim Konzept der Selbstverwaltung nicht vorran-
gig um die Ubernahme der technischen Leitung von Fabriken, immerhin hitten Aktio-
ndre davon ja ebenso wenig Kenntnis. Vielmehr sei insbesondere die Eigentiimerschaft
der Kapitalist*innen an den Unternehmen aufzuheben (Cornelissen 2015c¢: 79, vgl. Cor-
nelissen 2015f: 147). Da es sich hierbei um ein Fernziel handelt, pliadiert Marcks dafiir,
die eigenen Strategien langfristig anzulegen und auf kleine Erfolgsschritte hin auszu-
richten (Marcks 2018a). Seiner Ansicht nach wiirde mit einer tieferen Beschiftigung mit
syndikalistischer Theorie und Praxis die Sackgassen aktueller Transformationstheorien
vermieden werden (Ebd.). Immerhin wire die syndikalistische Keimformtheorie, welche
nicht auf einen revolutioniren Bruch abziele, durchaus plausibel, da sie am »Bestehen-
den« ansetzen und damit der »plumpen Vorstellung mancher Linker entgegenwirken
[wiirde], alles, was nicht immer ums ganze ginge, wiirde zwangsldufig vom System ge-
schluckt« (Marcks 2018b). Dennoch bedeutet die »neue Gesellschaft in der Schale der al-
ten aufzubauen [...] nicht, das Neue im Bestehenden zu suchen und auszubauen, son-
dern etwas Neues zu konstruieren und im Bestehenden Ankniipfungspunkte zu finden,
aus denen es Ressourcen schopfen kann. [...] Es bedeutet, aus den Verhiltnissen heraus
zu agieren, ohne allein auf sie zu bauen« (Ebd.: 7).

Trotz der Betonung der gewerkschaftlichen Alltagskimpfe bleibt, wie bereits darge-
legt, die Authebungen der Klassengesellschaft das Ziel des anarchistischen Syndikalis-
mus, welches ihn von anderen Gewerkschaftsbewegungen unterscheidet (Schmidt/van
der Walt 2009: 22). Damit ist fiir Pouget am beginnenden 20. Jahrhundert die

»soziale Frage kein rein materielles Problem. Um gliicklich und zufrieden zu sein,
reicht uns das >tagliche Brot« nicht, wir wollen auch aller Formen von Zwang und
Herrschaft ledig sein. Wir wollen frei sein, von niemanden abhdngen und unseren
Mitmenschen nur von gleich zu gleich begegnen, ungeachtet aller Vielfalt der Fa-
higkeiten, des Wissens und der Funktionen. Es geht also darum, die Struktur der
Gesellschaft dergestalt zu verandern, dass nur noch eine Gruppe, eine Klasse (ibrig
bleibt: die der Produzenten. Dieser entscheidende Wandel ist nur auf kommunisti-
scher Grundlage zu bewerkstelligen [...J« (Pouget 2015c: 115f).

Die Erkenntnis, dass es sich hierbei um eine komplexe Aufgabe handelt, setzte sich im
Laufe der Jahre weiter durch, weswegen Cornelissen herausstellt, dass das »Problem und
seine Losung« sich unterscheiden (Cornelissen 2015f: 139). Festzustellen sei u.a., »dafd
der >Kapitalismus« keineswegs eine gleichférmige wirtschaftliche Ordnung ist und es
in Wirklichkeit verschiedene Schichten von Kapitalisten gibt, die sich wegen ihrer un-
mittelbaren Interessen und trotz ihrer gemeinsamen Herkunft gegenseitig bekimpfen

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

und hinsichtlich ihrer Beziehungen zu Produzenten und Konsumenten unterscheiden
konnen« (Ebd.). Somit kann die Entwicklung hin zum Sozialismus und Kommunismus
nicht als gradlinig verstanden werden (Ebd.: 142), was sich auch daran zeige, dass ein
Anwachsen des Gemeineigentums prognostiziert werde. Eine Angleichung der Vertei-
lung des Privateigentums stelle méglicherweise einen Schritt in die richtige Richtung dar.
Entscheidend sei dennoch, dass »das moderne Gesellschaftsleben von der Entwicklung
der grofRen kapitalistischen Industrien beherrscht wird [...] [und daher] auch der Ent-
scheidungskampf um die Verallgemeinerung des Wohlstands und der Freiheit in ihnen
gefithrt werden« (Ebd.: 145) miisse. Realistischerweise ist die Ubernahme von Unterneh-
men deutlich schwieriger als bspw. die Griitndung von Bildungs- und Fiirsorgevereinen
(Ebd.: 146). Somit bleibe der Kampf innerhalb der Unternehmen entscheidend, der ent-
weder revolutionir oder durch »friedliche Form des fortschreitenden Eindringens« (Cor-
nelissen 2015g: 158) gefithrt werden kénne, wozu die Kapazitit zum Streik die wesentli-
che Machtressource der organisierten Arbeiter*innenklasse darstellt. Diese konne sogar
eine direkte Einmischung der Gewerkschaften in die Leitung kapitalistischer Unterneh-
men ermdglichen (Ebd.: 159), die allerdings mehr als nur etwas mehr Mitbestimmung
sein solle (Ebd.: 167), sondern die Aneignung 6konomischer Macht verfolge (Ebd. 161f.).

Schmidt und van der Walt zeigen ferner auf, dass im Syndikalismus anhaltende De-
batten dariiber gefithrt wurden, inwiefern die Erhohung von Léhnen (etc.) schon selbst
als Ziel oder diese vielmehr stets als Mittel fiir das Erreichen der Revolution gesehen
werden miisste (Schmidt/van der Walt 2009: 137). Damit werfen sie die Systemfrage auf
und vertreten die Ansicht, dass eine globale Konstellation, welche wie im 21. Jahrhundert
auf derart extremer Ungleichheit und ihren Folgeerscheinungen beruhe, eines Tages Ge-
schichte sein werde (Ebd.: 10). Da in den 1980ern und 1990ern der Neoliberalismus als
einziges kapitalistisches Modell global durchgesetzt wurde, brauchte es die Neuformie-
rung von populdren und revolutioniren Klassenkimpfen (Ebd.: 11).

Fir die Anarch@-Syndikalist*innen geht es, ungeachtet ihrer vehementen Betonung
der gewerkschaftlichen Organisierung und dem Fithren von Arbeitskimpfen, um ein
hoheres Ziel. Die gesellschaftliche »Umwalzung«, welche mafigeblich von der ékono-
mischen Dimension her gedacht werden miisse, ziele auf die grundlegende Verinde-
rung der heutigen »Beziehungen zwischen den Menschen - die solche zwischen Lohn-
arbeiter und Kapitalist, Beherrschtem und Herrschendem sind« (Pouget 2014c: 118), ab,
um sie durch egalitire und freiheitliche zu ersetzen. In Verbindung mit den »Methoden
der direkten Aktion«, dem Prinzip der Autonomie und der Solidaritit, entspringe aus
den praktischen Erfahrungen der »Gedanke« zur Bekimpfung und Ersetzung der Herr-
schaftsordnung insgesamt. Die anarchistischen Syndikalist*innen lebten

»im Hier und Jetzt, in grofRtmoglicher Kampfbereitschaft, und opfern weder die Ce-
genwart der Zukunft, noch die Zukunft der Gegenwart. Somit folgt aus dieser Fahig-
keit, zugleich den Notwendigkeiten des Augenblicks und denen der Zukunft gerecht zu
werden, und aus der Ubereinstimmung dieser beiden, zu kombinierenden Aufgaben,
dass das angestrebte Ideal dadurch weder verschleiert noch vernachléssigt, sondern
im Gegenteil verdeutlicht, prazisiert, besser erkennbar wird« (Pouget 2014d: 145).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

231


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Somit ist die Revolution »Alltagssache«. Dabei ginge es nicht darum, in frithere Phasen
des Kapitalismus zuriickkehren zu wollen, was Cornelissen fiir reaktionir hilt (Corne-
lissen 2015f:137). Vielmehr kénnen alle »sozialen Revolutionen, die sich in den modernen
Lindern erheben kénnen und tiefer greifen als einfache politische Umstiirze, [...] nur die
Folge von bestindigen 6konomischen Umwandlungen sein, die das Gesellschaftsleben
der letzten Jahrzehnte gekennzeichnet haben« (Ebd.: 141f.). Diese seiner Ansicht nach
starken Tendenzen zur Demokratisierung von Unternehmen bezeichnet er als das »Ein-
dringen des Sozialismusc, das sich u.a. an der Notwendigkeit der staatlichen Sozialpo-
litik und in Formen der Arbeiter*innen-Selbstorganisation zeige (Ebd.: 143f.), weswe-
gen er konsequenterweise fiir die Stirkung von Betriebsriten eintritt (Cornelissen 2015l
128). Rocker bestitigt, politischen Parteien fehle fir die

»sozialen Reorganisation des gesellschaftlichen Organismus nicht weniger als alles
[..]. Soziale Bewegungen und Neuschopfungen der Gesellschaft werden eben nicht
gemacht durch Staatsdekrete und gesetzliche Verordnungen von oben; sie entwi-
ckeln sich vielleicht aus dem Schofde der Massen, aus der freien Auswirkung aller
schopferischen Krifte im Volke, welche durch die auf Schablonenarbeit und totes
Mechanisieren eingestellte Routine einer Regierung, wie revolutionar sie sich im-
mer gebarden moge, in ihrer natiirlichen Entfaltung gehemmt und allmahlich ganz
erstickt werden« (Rocker 1924a).

Dies zeige das Beispiel in Russland, wo Gewerkschaften und Rite zu Instrumenten des
Staates degradiert wurden (Ebd., vgl. Schmidt/van der Walt 2009: 25), was Rocker zu ei-
ner duflerst niichternen Einschitzung revolutionirer Moglichkeiten fihrt. Gesellschaft-
liche Alternativen konnten deswegen umso mehr nur durch praktische Versuche, Auf-
klirung zu Freiheit, Solidaritit und mit der Verteidigung wichtiger Errungenschaften
ausgeweitet werden (Rocker 1928).

Um zum Beginn des Abschnitts zuriickzukehren, kann noch einmal Santillidn zi-
tiert werden, welcher annimmt, auf »der politischen Ebene wollen wir die Prinzipien
der Autoritit und ihre Verkérperung — den Staat und die Unterdriickungsmaschinerie —
durch freie Vereinbarung der sozialen Gruppen ersetzen. In dieser Frage sind wir Anar-
chisten allerdings sehr isoliert und werden sogar wihrend einer siegreichen Revolution
eine Sonderstellung einnehmen« (Santillidn 1986: 139, vgl. Schmidt/van der Walt 2009:
25). Damit betont er ein zugrundeliegendes ethisches Moment, welches dem Anarch@-
Syndikalismus inharent sei. Dies zeigt sich auch daran, dass er die Notwendigkeit der
Herstellung von einer Einheit der Arbeiter*innenklasse betont. Diese entspringe

»dem allgemeinen Interesse aller [..] und [diene] dazu, die Freiheit des einzelnen im
Kollektiv zu garantieren. Unsere gemeinsame Verstindigungsgrundlage ist die Aner-
kennung unserer unterschiedlichen Charaktere, Temperamente und Erziehungen. Ge-
meinsam sollte uns aufRerdem gegenseitiges Verstindnis auf der Basis von Respekt
sein. Unser gemeinsames Ziel ist: die Abschaffung des Kapitalismus und des totalita-
ren Staates, um der Revolution zum Sieg zu verhelfen« (Ebd.: 144).

Mit diesem ethischen Schwergewicht beladen, wird deutlich, weswegen der anarchis-
tische Syndikalismus sich fortwihrend in einem Spannungsfeld zu Politik bewegt, die

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

mit Streik, Boykott, Sabotage und anderen Kampfmitteln und Praktiken in Frage gestellt
wird (vgl. Rocker 1924c).

3.4.4 Okonomie als anti-politischer Bezugspunkt fiir autonome Gewerkschaften

Zusammenfassend lisst sich festhalten, dass die Bezugnahme auf den Politikbegriff und
dariiber hinaus das Verhiltnis zur politischen Dimension im anarchistischen Syndika-
lismus durchwachsen ist. Pougets vehemente und eindriickliche Ablehnung der Politik
bildet den Ausgangspunkt fiir einen Nachweis dariiber, dass in dieser Tendenz des Stre-
bens nach Autonomie ausgepragte anti-politische Ziige vorhanden sind. Noch eindeu-
tiger als bei den anderen Tendenzen wird im genuinen Anarch@-Syndikalismus der Po-
litik die Okonomie als anti-politische Sphire gegeniibergestellt. Wenn zugleich ein so-
zial-revolutiondrer Anspruch aufrechterhalten werden soll, fithrt diese Orientierung in
der Konsequenz zu einer Leerstelle, mit der ein Umgang gefunden werden muss. Cor-
nelissen geht dabei anders als Pouget von der Bedeutung politischer Bewegungen aus,
die neben dem Syndikalismus bestehen und mit ihm in einem libertiren Kommunismus
zusammenwirken sollen, wie ihn auch Peir6 und Santillin befiirworten. Diese Strategie
wird von Schmidt und van der Walt als organisatorischer Dualismus bezeichnet, welche
in der Praxis sozialer Kimpfe selten einem geordneten Plan folgt, sich vielmehr aus den
Differenzen und Abstimmungen verschiedener Gruppierungen ergibt.

Zu einem gewissen Grad kommen darin die Widerspriiche zum Ausdruck, denen
sich die autonome Gewerkschaftsbewegung praktisch gegeniibersah und sieht. Dies
betrifft insbesondere, erstens, die faktische Heterogenitit des Subjektes der Arbei-
ter*innenklasse — sowohl in ihrer politisch-6konomischen, als auch in ihrer kulturellen
und weltanschaulichen Positionierung in der Gesamtgesellschaft. Zweitens bestehen
Erfahrungen von Vereinnahmungsversuchen der autonomen Gewerkschaftsbewegung
durch politische Parteien. Der organisatorische Dualismus von syndikalistischen Ge-
werkschaften und anarch@-kommunistischen Gruppierungen ist die erste Antwort
darauf. Dabei stellt der Plattformismus die ausgeprigteste Variante einer politischen
Organisationsform dar, welche (ideengeschichtlich) noch als anarchistisch gelten kann.
Die zweite Antwort lautet, dass »der Syndikalismus sich selbst geniige«. Sie beinhaltet
zumindest die Gefahr eines Gewerkschafts-Dogmatismus sowie verkiirzten Okono-
mismus. In den Uberlegungen Rockers wird eine dritte Méglichkeit skizziert, nach der
Anarch@-Syndikalist*innen selbst bisweilen zu politischen Mitteln greifen, in den eher
seltenen Fillen, wo diese als strategisch sinnvoll erscheinen. Die Frage, wann politi-
sche Mittel genutzt werden sollen, bleibt damit allerdings offen und ist kontinuierlich
umstritten.

Die Uberlegungen Cornelissens markieren die Grauzone zwischen auflerparlamen-
tarischer politischer und autonomer sozialer Bewegung. Und auch bei Rocker zeigt sich
eine ambivalente Bezugnahme auf Politik, wobei er von einer fundamentalistischen
Ablehnung derselben weit entfernt ist. Gleichwohl scheint das Spannungsverhilt-
nis nicht ohne Weiteres auflosbar zu sein, da immer wieder politische Fragen den
autonomen Gewerkschaftsaktivismus irritieren und eine Kritik an der Politik im An-
arch@-Syndikalismus neu entsteht. Daher kann auch fiir diese anarchistische Tendenz
des Strebens nach Autonomie von einem paradoxen Politikbegrift ausgegangen werden.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

233


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus
3.5 Die Paradoxitat des anarchistischen Politikverstandnisses

Neben dem anarchistischen Mutualismus, Kommunitarismus und Insurrektionalismus
konnen der anarchistische Individualismus, Kommunismus und Syndikalismus als vor-
handene Tendenzen begriffen werden, mit denen Anarchist*innen nach Autonomie stre-
ben. Der Fokus liegt bei der Klassifizierung, wie eingangs erldutert, nicht auf ideologi-
schen, ethischen oder theoretischen, sondern auf organisatorischen Differenzen. Diese
sind verkniipft mit unterschiedlichen Organisationsansitzen und Praxisformen, nach
welchen diese anarchistischen Tendenzen unterschieden werden kénnen. Sie stellen da-
bei bereits das Ergebnis von Referenzen auf das Individuum, die Gesellschaft und die
Okonomie als anti-politische Sphiren dar.

Anhand signifikanter anarchistischer Quellentexte wurde gezeigt, dass es in den
dargestellten anarchistischen Stromungen zu einer Bezugnahme auf Politik und zu
ihrer gleichzeitigen Ablehnung kommt. Diese variieren zwischen den betrachteten
Autoren graduell, wie im Schema zu den vorliegenden Quellentexten grob verdeutlicht
wird (> Fig. 10). Das Spannungsfeld kommt dariiber hinaus auch in den Uberlegungen
einzelner Autoren immer wieder zum Vorschein, sei es, indem es direkt angesprochen
wird oder indirekt daraus hervorgehende Implikationen diskutiert werden.

Daher kénnen, erstens, die scheinbar fundamentalistischen Aufierungen von Stir-
ner, Most und Pouget, in denen sie Politik als Handlungssphire fiir sozial-revolutionire
Bestrebungen grundlegend ablehnen,* als einseitige Versuche der Auflosung des Span-
nungsfeldes von Politik und Anti-Politik begriffen werden. Zugleich erscheint, zweitens,
eine positive Bejahung von Politik von den verschiedenen anarchistischen Standpunkten
aus nicht ohne weiteres moglich. Wire dies der Fall, wiirden die Passagen, in denen Tho-
reau, Rocker oder Kropotkin itber Politik schreiben, rhetorisch nicht den Beigeschmack
einer Rechtfertigung aufweisen, warum sie dies tun. Newmans politische Uberlegungen
wiirden dann nicht akademisch-spekulativ oder schongeistige Identititsfindung blei-
ben. Drittens erwecken Bookchin in seiner Bezugnahme auf die griechische polis und
Schmidt und van der Walt mit ihrer Beschreibung des organisatorischen Dualismus mit
einem Verweis auf den Plattformismus, den Anschein, dass Politik aus anarchistischer
Perspektive idealistisch bzw. dogmatisch vorausgesetzt und auf dieser Ebene sinnvoll
besprochen werden konnte. Ihre Argumentationen erweisen sich allerdings — ebenso wie
in Graebers arbitrarer Verwendung des Politikbegriffs — als unterkomplex (+ 2.3.3) und in
gewisser Hinsicht als notwendigerweise reduziert, weil sie unbewusst das Spannungs-
feld von Anti-Politik und Politik vermeiden. Viertens schlieflich kitmmern sich God-
win, Malatesta, Cornelissen, Peiré/Santillin weniger um staatliche Politik, als v. a. um
die jeweiligen Themengebiete, mit denen sie sich beschiftigen. Godwin tritt bspw. fiir

40  Wie einleitend in Kapitel 5 ausgefiihrt wird, ist das Transformationskonzept soziale Revolution, in-
sofern es mit einem Meta-Narrativ operiert, ein Ergebnis anarch@-kommunistischer und -syndika-
listischer Uberlegungen und Strategien. Es wird zugunsten Revolte und Subversion, autonomer so-
zialer Bewegung oder Ansitzen zu mutualistischer Selbstorganisation von etlichen Anarchist*in-
nen auch kritisiert bzw. nicht verfolgt. Fiir Bestrebungen zur Zusammenfiihrung und Vermittlung
divergierender Praktiken, Taktiken und Organisationen kann soziale Revolution dennoch als Chiffre
und Bezugspunkt dienen.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

das offentliche, aber nicht-staatliche Schulsystem sowie fiir Frauenrechte ein, Malatesta
engagiert sich fiir eine Einigung des anarchistischen Lagers in seiner Vielfalt. Cornelis-
sen ist bestrebt, verselbstindigte Ein-Themen-Bewegungen wie den Anti-Klerikalismus
und den Anti-Militarismus in ein gemeinsames sozial-revolutionires Projekt einzubin-
den, fiir welchen der anarchistische Syndikalismus nach seiner Ansicht eine tragfihige
Grundlage darstellt. Und fur Peiré und Santillan gilt es die erforderlichen Schritte zu ge-
hen, damit der faschistischen Reaktion mit einer sozialen Revolution begegnet werden
kann. Doch auch darin zeigen sich bestimmte Modi, mit einem tiefsitzenden anarchis-
tischen Unbehagen mit der Politik einen Umgang zu finden.

Davon ausgehend beinhalten anarchistischer Individualismus, Syndikalismus und
Kommunismus auch strategische und programmatische Implikationen auf der einen
Seite, sowie ethische und utopische Ausgangspunkte und Zielvorstellungen auf der an-
deren Seite. Diese seien hier nur knapp angedeutet und werden in der Tabelle veran-
schaulicht (> Fig. 11). An anderer Stelle konnten diese Kernbegriffe nachgewiesen und
theoretisiert werden. Insbesondere weil die aus dem Spannungsfeld von Anti- Politik und
Politik herauszuschilende Politik der Autonomie mit dem Anspruch der Prifiguration
einhergeht, vermischen sich in den archetypischen Schlagworten auch politische und
anti-politische Aspekte. Dariiber hinaus handelt es sich nicht um eine chronologische
Schrittfolge, sondern um ineinander verschrinkte Bestrebungen. Mit anderen Worten
— auch wenn es kontraintuitiv, weil ungewohnt erscheint -, ist mit dem hier verwende-
ten Verstindnis die Dimension der prifigurierten konkreten Utopie keineswegs weiter
entfernt als die strategische Dimension. Die anarchistische Ethik ist nicht wahrschein-
licher zu verwirklichen als ein anarchistisches Programm.*

Hinsichtlich der »politischen« Strategie kann festgehalten werden, dass im anar-
chistischen Individualismus Subversion und Selbst-Ermichtigung angewandt werden,
der kommunistische Anarchismus vorrangig Propaganda und Bildung hervorbringt und
der Anarch@-Syndikalismus Gewerkschaftsorganisation und Arbeitskimpfe einsetzt.
Als Programm kann fiir den Individualanarchismus die Bestirkung der Einzelnen, fiir
den anarchistischen Kommunismus das Aufdecken und der Ausbau libertir-sozialis-
tischer gesellschaftlicher Verhiltnisse und beim anarchistischen Syndikalismus die
Ubernahme der Produktion und Verwaltung angesehen werden.

Bei den anti-politischen Ausgangs- und Zielvorstellungen kénnen fir die Ethik im
Individualismus der Bedeutung und Individualitit der Einzelnen, im Kommunismus
bspw. die Losung »Wohlstand fiir alle« und im Syndikalismus die Ermoglichung gesell-
schaftlich sinnvoller Tatigkeiten nach Fihigkeiten und Bediirfnissen benannt werden.
SchlieRlich stellen die Selbstbestimmung und Selbstentfaltung aller Einzelnen fiir den
individualistischen Anarchismus, die libertir-sozialistische Gesellschaftsform fiir den

41 Die Abwehr gegeniiber programmatischem und strategischem Denken und Handeln entspringt
jedoch wiederum dem anarchistischen Unbehagen mit Politik generell, mit welchem gleichwohl
immer wieder Bezug auf diese genommen oder sogar politisch gehandelt wird. Daher erscheinen
Strategie und Programmatik hier als geeignete Begriffe, um anti-politischer Ethik und Utopie gegen-
libergestellt werden zu kdnnen (vgl. Funote 50).

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

235


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Anarch@-Kommunismus und die Selbstverwaltung fiir den syndikalistischen Anarchis-
mus geeignete Begrifflichkeiten fiir die utopische Dimension dar.**

Nachgewiesen und dargestellt wurde eine hochgradig ambivalente Gleichzeitigkeit
der anarchistischen Bezugnahme auf und Ablehnung von Politik. Trotz ihrer variie-
renden Auspriagung bei verschiedenen Denker*innen und den teilweise abweichenden
Schlussfolgerungen, welche daraus gezogen werden, zeichnet sich bei der Zusammen-
schau und Gegeniiberstellung der Argumente doch ein im Hintergrund schimmerndes
Muster hinsichtlich des anarchistischen Politikverstindnisses ab. Fiir die nach Auto-
nomie strebenden Tendenzen des anarchistischen Individualismus, Kommunismus
und Syndikalismus wurde aufgezeigt, dass sie jeweils bereits als inhirent paradox
bezeichnet werden konnen.

Dariiber hinaus ist ein Abgleich der verschiedenen Tendenzen sinnvoll, weil diese
sich nichtisoliert voneinander entwickelt haben, sie auch in ihrer Abgrenzung aufeinan-
der Bezug nehmen, als auch in ihren Konflikten Schnittstellen miteinander aufweisen.
Aus dem parallelen Vorhandensein eines paradoxen Politikverstindnisses in verschie-
denen Tendenzen kann demnach auf eine Allgemeingiiltigkeit dieses Verstindnisses fiir
den Anarchismus geschlossen werden. Mit grofRer Sicherheit ergibe dies auch eine Un-
tersuchung des anarchistischen Mutualismus und Kommunitarismus. Zudem kann die
Vermutung aufgestellt werden, dass sich das spezifisch anarchistische Politikverstind-
nis auch bei einer Befragung von Anarchist*innen und einer Untersuchung ihrer Praxis-
und Organisationsformen nachweisen liefRe. Jene bildeten jedoch nicht den Gegenstand
der vorliegenden Arbeit und kénnen daher nicht als valide Argumente, aber zur Veran-
schaulichung der politisch-theoretischen These angefithrt werden.

Bei einer niheren Betrachtung kime dabei schnell zum Vorschein, dass die Politik-
verstindnisse auch innerhalb des Anarchismus voneinander abweichen und nicht auf
einen Nenner gebracht werden konnen. Doch dies ist leicht verstindlich, denn der The-
se widerspricht nicht, dass die Auspragungen des anarchistischen Politikverstindnisses

42 Parallel zu dieser Uberlegung, als auch zu den impliziten Auseinandersetzungen, welche anti-po-
litischen Referenzpunkte fiir den Anarchismus gelten sollen, geschieht auch jene zum politischen
Subjekt. Dem kann hier nicht ausfithrlich nachgegangen werden. Festgehalten werden kann aller-
dings, dass der angebliche Gegensatz zwischen (neuer) Klassenpolitik und Identitatspolitik, wie
er teilweise in linken Debatten seit 2017 aufgemacht wurde, nur scheinbar vorhanden ist bzw. oft-
mals anhand einiger missgiinstig interpretierter Extremfille konstruiert wird.

Kastner konstatierte dazu bereits vor etlichen Jahren, dass »mit dem Anarchismus keine Identi-
tatspolitikzu macheniist. [..] Denn der Anarchismus hates immer ,aufs Ganze‘abgesehen, d. h. mit
der Gesamtgesellschaft im Blick wurde tiber gegebene [gesellschaftlich erzeugte] Ungleichheiten
schon mal hinweg gesehen und partikulare Ansétze nicht zugelassen. So konnte Feministinnen
also auch in dieser revolutiondren Bewegung als ,Spalterinnen’ betrachtet werden. [...] Identitats-
politik [...] betriebe der Anarchismus aber ganz sicher dadurch, dafi er Gesellschaft nicht 'neutral’,
sondern immer von einem normativen Standpunkt aus fafdt [...]. Soll aber der Anspruch auf poli-
tisches Handeln nicht aufgegeben werden, ist auf eine bestimmte Form von Identitatspolitik wo-
moglich nicht zu verzichten« (Kastner 2000: 176).

In diesem Sinne lassen sich auch individualistische und syndikalistisch-kommunistische Bestre-
bungen miteinander vermitteln. Erstere weisen selbstredend eine grofiere Affinitat zu Identitats-
politik auf (auch wenn damit partikulare soziale Gruppen und weniger die Identitdt Einzelner ge-
meint ist), wihrend zweitere dem Anspruch nach Klassenpolitik sein will.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strémungen

und die Schlussfolgerungen aus ihm vielgestaltig und selbstredend in spezifische his-
torische, geographische und sozio-kulturelle Kontexte eingebettet sind, in welchen sie
Verwendung finden.

Abschliefiend kann festgehalten werden, dass die Paradoxitit im Politikbegriff des
Anarchismus, als auch die daraus aktiv zu entwickelnde Politik der Autonomie, mit wel-
cher nach Autonomie gestrebt wird, bereits als vorliufiges Ergebnis der Widerspriich-
lichkeit von Politik in modernen Gesellschaftsformen zu begreifen ist. Oder anders for-
muliert: Hinter dem paradoxen anarchistischen Politikverstindnis verbirgt sich ein spe-
zifischer Modus, um mit der Widerspriichlichkeit von Politik umzugehen, welche sich
in einer staatlich strukturierten Gesellschaftsform als politisches Herrschaftsverhiltnis
darstellt - zumal, wenn ihr eine egalitire, solidarische, freiheitliche konkrete Utopie ge-
geniibergestellt wird. Andere sozialistische Stromungen reagieren auf diesen Umstand
mit der missliebigen oder affirmativen Anerkennung der politischen Dimension als Feld
der Auseinandersetzung. Dies ist und bleibt fiir Anarchist*innen hingegen nicht selbst-
verstindlich. Keineswegs zwangsldufig gilt es fiir sie, sich politisch zu betitigen. Dies
bezieht sich auf Politik im hier verwendeten engeren Sinne (> 2.4.1), also der Beteiligung
an staatlichen Institutionen, der Organisation in politischen Parteien, der Verinnerli-
chung eines staatsbiirgerschaftlichen Selbstverstindnisses usw. Es betrifft jedoch auch
die politische Logik im weiteren Sinne, die als radikale und emanzipatorische Politik zu-
mindest tendenziell auflerhalb des Staates verortet bzw. als aufierparlamentarisch be-
zeichnet wird.®

Gleichwohl finden sich zahlreiche Beispiele der politischen Aktivitit von Anar-
chist*innen, sowohl in der Vergangenheit wie auch in der Gegenwart. Gerade ihr Agie-
ren im Widerspruch eines grundlegend verstaatlichten politischen Feldes, staatlicher
politischer Institutionen und Logiken einerseits und der unerkannten und ungewshnli-
chen Moglichkeit einer herrschaftsfreien politischen Gesellschaftsform in Gestalt eines

43 Darin unterscheiden sich anarchistische Denk- und Herangehensweise von linksradikaler Kam-

pagnenpolitik, wie sie prominent die Interventionistische Linke (IL) in der BRD vertritt. Deren Ak-
tivist“innen tappen in die »Falle der Politik«, von der Goldman (1911) spricht. Insofern mit diesen
Ansatzen eine andere Politik fir nétig und moglich gehalten wird, werden mit ihnen aus anar-
chistischer Sicht problematische politische Logiken und Illusionen reproduziert. Wie gezeigt ist
der Anarchismus von dieser Ambivalenz keineswegs frei. Mit der Perspektive sie als Paradoxie zu
begreifen, konnen aber andere Handlungsmoglichkeiten aufgetan, stark gemacht und potenziell
eine wirklich sozial-revolutionare Orientierung gewonnen werden.
Die politische Ambivalenz aufRerparlamentarischer sozialer Bewegungen kommt bspw. in den von
der IL beeinflussten AuRerungen von Ende Gelinde zum Ausdruck: In einem Post vom 2.11.2021 ist
etwa zu lesen »Liitzerath und die 1.5 Grad-Grenze verteidigen bedeutet Garzweiler angreifen. We-
der Politik noch Konzerne werden den dringend notwendigen Paradigmenwechsel einlduten, also
nehmen wir das selber in die Hand« (EG-Kanal 2021a). Zwei Tage spater heiflt es dagegen: »Die 1.5
Crad Grenze, die die Politik als Ziel und nicht als Grenze begreift, werden wir hier verteidigen«
(EG-Kanal 2021b). Dies ist ein Hinweis darauf, auf staatliche Politik Druck ausiiben zu wollen und
sie somit anzuerkennen. Auch die Forderungen der aktionistischen Kampagne Wer hat, der gibt,
danach, »Reichtum konsequent [zu] besteuern, keine »Krisenabwicklung auf unsere Kosten« zu
betreiben und nach einem »sozial-6kologischen Wandel der Wirtschaft« (Wer hat der gibt 2021)
muten fast sozialdemokratisch an, insofern sich mit ihnen direkt an den Staat gewandt wird.

13.02.2026, 10:01:16. /de/e Acces

237


https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238

Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

konkret-utopischen libertiren Sozialismus andererseits, macht es so schwer, das anar-

chistische Politikverstindnis zu erfassen und zu beschreiben. Das Argument hier lautet

wie erwihnt, dass mit dem Anarchismus nicht lediglich der gesellschaftlich bedingte

Widerspruch in der Politik selbst reflektiert wird, sondern mit seiner Paradoxitit Ant-

worten darauf gewagt werden. Der Inhalt einer anarchistischen Politik der Autonomie,

die sich in dieser Paradoxie bewegt, ist dabei nicht abstrakt in der politischen Theorie

zu bestimmen, sondern aus den Selbstverstindnissen und Praktiken von anarchisti-

schen Gruppen und Personen zu erfahren. Darin gelange ich in dieser Arbeit an eine

erkenntnistheoretische Grenze.

Fig. 10: Bezugnahme auf politische Logiken, Praktiken, Formen bei klassischen

anarchistischen Denkern
Tandaentacik | Ausenandersitzing |~ Fotensal |
Stirner Thoreau Godwin Tucker
Peukert Most Kropotkin Malatesta
Pouget Rocker de Santillian | Cornelissen

Fig. 11: Politische und anti-politische Implikationen der Tendenzen des Strebens nach Autonomie

Politik

Anti-Politik

Strategie

Programm

Ethik

Utopie

Individualismus

Subversion
Selbst-Ermdchtigung

Bestdarkung der Einzelnen

Bedeutung und
Individualitdt der Einzelnen

Selbstbestimmung und
Selbstentfaltung aller
Einzelnen

13.02.2026, 10:01:16.

Kommunismus

Propaganda
Bildung
Organisation

libertdr-sozialistische

gesellschaftliche Verhaltnisse

ausbauen

Wohlstand fiir Alle

libertdr-sozialistische
Gesellschaftsform

Syndikalismus

Organisation
Arbeitskampf

Ubernahme der Produktion
und Verwaltung

gesellschaftliche sinnvolle

Tatigkeiten nach
Fdhigkeiten und
Bediirfnissen

Selbstverwaltung



https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

