
3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen

in Tendenzen des Strebens nach Autonomie

Der Fragestellung nach der Paradoxie im anarchistischen Verständnis von Politik ge-

he ich in diesem Kapitel nach, indem ich drei Tendenzen des Strebens nach Autonomie aus-

führlich darstelle. Unter Autonomie verstehe ich dabei primär ein Organisationsprinzip,

welches in ethischer Hinsicht mit Selbstbestimmung und in politisch-theoretischer Hin-

sicht mit Selbstorganisation verbunden ist.1 Anhand der Ablehnung von Politik und der

gleichzeitigen Bezugnahme auf politisches Handeln im anarchistischen Individualis-

mus, Kommunismus und Syndikalismus, lässt sich aufzeigen, dass der Umgang damit

im Anarchismus hochgradig ambivalent ist. Gefragt wird nach dem Modus, in welchem

Anarchist*innen in-gegen-und-jenseits herrschaftsförmig strukturierter gesellschaftlicherVerhält-

nisse handeln können (→ 2.4.4).Dies wird allerdings nicht vorrangig an divergierendenVer-

wendungen des Politikbegriffs festgemacht (→ 2.2.3). Stattdessen geht es um seinen um-

strittenen Bedeutungsgehalt, der ausgehend von signifikanten Quellentexten detailliert

herausgearbeitet wird. Dazu gehe ich auf Kernelemente der jeweiligen Tendenzen ein,

um ein Gesamtbild zu erhalten,mit dem das Verständnis von Politik und das Verhältnis

zu dieser bestimmt werden kann. Ein wichtiger methodischer Aspekt ist dabei, dass ich

die anti-politischen Aussagen in den jeweiligen Quellentexten ernst nehme (→ 2.4.1), um

denArgumentationsgangweiterzuverfolgen.Aufgrunddes einfließendenHintergrund-

wissens über die jeweiligen Kontexte, führt dies aber nicht zu einer ahistorischen oder

scholastischen Interpretation der Texte, sondern dazu, ihre Aussagen konsequent her-

auszuarbeiten.

Die Untersuchung wird eine Schlussfolgerung darüber zulassen, inwiefern das an-

archistische Politikverständnis als paradox zu bezeichnen ist –und als Ausdruck der Pa-

radoxität anarchistischen Denkens insgesamt gelten kann, welche sich aus einer spezi-

fischen Bezugnahme auf Politik und einem bestimmten Umgangmit gesellschaftlichen

Widersprüchen ergibt. Das Streben nach Autonomie kann begründet als gemeinsamer

Modus verschiedener anarchistischerStrömungengelten.2Mit ihmversuchenanarchis-

1 Zum Autonomiebegriff siehe auch Fußnote 9.

2 Auch Jan Hoff betont, dass seine emanzipationstheoretischen Überlegungen zur Erweiterung von

Autonomiemotiviert werden (Hoff 2016: 14). Dementsprechend schließt er sein Buch auchmit der

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

tische Akteur*innen, aus demRahmen verstaatlichter Politik auszubrechen und diesem

verschiedene Formen der Selbstorganisation entgegenzusetzen. Ob jene konsequenter-

weise wiederum als »politisch« zu bezeichnen sind und es sich um den Versuch han-

delt, eine herrschaftsfreie politische Ordnung herzustellen, kann erst nach der Darstellung

desThemasdiskutiertwerden.Vorwegzunehmen ist allerdings,dassdie anarchistischen

Tendenzen jeweils auf unterschiedliche gesellschaftliche Sphären rekurrieren, die sie je-

ner der Politik entgegenstellen. Diese anti-politischen Bezugspunkte finden sich im In-

dividuum (Individualismus), dem Sozialen (Mutualismus/Kollektivismus), derGesellschaft

(Kommunismus), der Ökonomie (Syndikalismus) und der Gemeinschaft (Kommunitaris-

mus).3 Dabei treten sie in der Realität häufig vermischtmiteinander auf und bauen auch

Kultur,UtopieundEthik als anti-politischeBereiche auf (→ 1.4 und2.3.3; → Fig. 3).4 Im letz-

ten Kapitel (→ 6.3) argumentiere ich, dass paradoxerweise auch im Anarchismus Politik

nicht ausgeblendet und aufgegeben werden kann, wenn der Anspruch bestehen bleibt,

die Gesellschaftsformgrundlegend zu verändern.Wodies der Fall ist, führt dies zu einer

VerselbständigungundVerselbstzweckunganarchistischerPraktikenundBestrebungen

(→ Fig. 18). Bevor ich detailliert anhand von Quellentexten untersuche, wie im anarchis-

tischen Individualismus, Kommunismus und Syndikalismus mit Politik gerungen und

nach Autonomie gestrebtwird,möchte ich vorab noch einigeWorte zurUnterscheidung

anarchistischer Strömungen verlieren.

Interpretation von Marx als Vordenker der Verbindung von individueller und kollektiver Autono-

mie. Damit verdeutlicht er musterbildlich, wie fruchtbar eine Beschäftigung mit dem anarchisti-

schen Denken ist (Ebd.: 347ff.).

3 »Das Individuum« oder »Individualität« kann korrekterweise nicht als »Sphäre« bezeichnet wer-

den.Der Vergleichbarkeit halberwird diese Bezeichnung aber in diesemZusammenhang gewählt.

Der Begriff »Privatsphäre« wäre dahingehend insofern unzulänglich, als dass das Private erst als

Gegenpol zur (politischen) Öffentlichkeit definiert wird – womit allerdings verkannt werden wür-

de, dass der anarchistische Individualismus eben nicht auf die Ausdehnung von Privatsphäre, son-

dern auf die Befreiung und Selbstbestimmung der Einzelnen abzielt.

Die Sphären »des Sozialen« und »der Gesellschaft« gehen verständlicherweise ineinander über.

Dennoch taugen die Bezeichnungen, um den Unterschied in der Denkweise und daraus abgelei-

tet auch den strategischen Ansätzen zwischen anarchistischem Mutualismus/Kollektivismus und

Kommunismus zu erfassen.

4 Im Folgenden wird sich herausstellen, dass bei der Entstehung und Ausprägung der verschiede-

nen anarchistischen Strömungen der Prozess der Ausdifferenzierung der politischen Sphäre (und

ihre Verstaatlichung) eine bedeutende Rolle einnimmt. Genauer gesagt wird hier eine bestimmte

Ausdifferenzierung in einer staatlich-kapitalistischen Herrschaftsordnung kritisiert. Dies geschieht

mit dem Anliegen, eine alternative Moderne zu ermöglichen (und nicht etwa Differenzierung, Spe-

zialisierung und Professionalisierung an sich abzulehnen).

Wenn »Antipolitik« nach Schedler (1997) eine »Kolonialisierung des Politischen« bewirke und die

– anschließend anHabermas – darin vorhandene »kommunikative Rationalität« durch andere Ra-

tionalität ersetzt werdenwürde,muss der Anarchismus dieser Ansicht nach als »antipolitisch« gel-

ten. Bei näherer Betrachtung geht er darin allerdings nicht auf und verweist somit aufWidersprü-

che im liberal-demokratischen Politikverständnis (→ 2.3.1).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 163

3.1 Zur Unterscheidung der anarchistischen Tendenzen des Strebens
nach Autonomie

An dieser Stelle kann und soll keine eindeutige Trennung von anarchistischen Strömun-

gen vorgenommen werden. Mit der Unterscheidung von Tendenzen des Strebens nach Au-

tonomie werden vielmehr verschiedene Ausgangspunkte, Ansatzpunkte und Strategien

dargestellt. Diese finden einen gemeinsamenModus in der Bewegung vonHerrschafts-

verhältnissen und -institutionen wegzustreben und zugleich Alternativen zu ihnen ein-

zurichten und auszuweiten.DieserModus geht über die Kritik undAblehnung des Staa-

tes weit hinaus und beinhaltet überdies ein Bündel an positiv bestimmbaren Ausgangs-

punkten, insbesondere ethischen. Der spezifisch-historische, gesellschaftliche Kontext

ist bei der Darstellung dieser anarchistischen Stränge selbstverständlich mit zu beden-

ken. Er soll hier jedoch eher im Hintergrund bleiben, während die Unterscheidung an-

handpolitisch-theoretischerAspekte (politische Subjekte,Strategien,Fluchtpunkte,Or-

ganisationsformen etc.) getroffen wird. Hierbei ist zu bedenken, dass jede Differenzie-

rung auf einer theoretischen Ebene Verschiedenheiten lediglich schematisch erfassen

kann.

Fig. 8: Tendenzen des Strebens nach Autonomie

Diese Vorgehensweise bringt vier Schwierigkeiten mit sich. Sie zu benennen und

transparent zu machen, ist der erste Schritt, um sie zu bewältigen. Erstens besteht die

Gefahr, unkritisch bestimmte ideologische Setzungen zu reproduzieren, die zur inhalt-

lichen Bestimmung wenig beitragen. Zweitens kann die Differenzierung den Anschein

erwecken, die anarchistischen Strömungen würden in der Regel in Reinform so auftreten,

wohingegen als Standardfall ihre Vermischung angenommen werden muss. Drittens

treten mit dieser Herangehensweise das Erfahrungswissen und die Selbstbeschreibung

politischer Subjekte in den Hintergrund. (Und somit auch ihre Widersprüchlichkeit,

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

ihre individuellen Narrationen bzw. die Narrationen bestimmter sozialer Gruppen in

spezifischen räumlichen und/oder weltanschaulichen Kontexten.) Viertens wirkt sich

die politisch-theoretische Erfassung und Klassifikation eines Phänomens zumindest

indirekt undmindestens zu einem geringenGrad auf das Selbstverständnis der sichmit

ihm identifizierenden Personen und Gruppen aus sowie auf deren Außendarstellung

zurück.

Im Folgenden unterscheide ich die im Schema (→ Fig. 8) abgebildeten Tendenzen des

Strebens nach Autonomie nach den Organisationsansätzen, Transformationsstrategien

und Grundgedanken der mit ihnen verbundenen Projekte.

Um die hier neu erarbeitete Unterscheidung von anarchistischen Tendenzen des

Strebens nach Autonomie herauszuarbeiten, einzuordnen und abzugrenzen, wird im

Exkurs die ideengeschichtliche Klassifizierung von Strömungen (→ Fig. 2) in relevanten

Studien und Einführungswerken wiedergegeben:

Eine frühe, fundierte wissenschaftliche Studie über den Anarchismus wurde von

Ernst Viktor Zenker verfasst.5 Dabei war er sich bewusst, dass jede Darstellung auf

den Gegenstand selbst zurückwirkt und daher reflektiert werden muss. Im Verlauf des

Buches unterscheidet Zenker die Vorläufer des Anarchismus, die Lehren Proudhons

(»Collectivismus und Mutualismus«), Stirners (als deutschen Antipoden zu Proudhon),

Bakunins und Kropotkins (»anarchistischer Communismus«). Gleichwohl bettet er

diese »Lehren« in die historischen Kontexte ein, zieht Querverbindungen, bezieht sich

auf anarchistische Kongresse und nennt weitere Denker*innen (u.a. Moses Hess, Karl

Grün, Sergei Netschajew, Paul Brousse, ErricoMalatesta, JohnHenryMackay, Benjamin

Tucker, JohannMost, Josef Peukert) (Zenker 1895).

Eine systematische Darstellung entwickelt auch Paul Eltzbacher. Er stellt sich mit

seiner Untersuchung erstens die Aufgabe, »den Anarchismus und seine Arten begrifflich

zu bestimmen« (Eltzbacher 1900: 5), wobei er eine ausgeprägte Unklarheit wahrnimmt.

Zweitensmöchte er »an die Stelle nichtbegrifflicher Vorstellungen des Anarchismus und

seinerArtenBegriffe zu setzen« (Ebd.: 6),umdiesen sachlichbeschreiben.Nachweiteren

Überlegungen zu den Randbedingungen schlussfolgert er:

»Das Ziel der Untersuchung muss nach dem Gesagten darin bestehen, erstens den

Begriff der Gattung zu bestimmen, die durch die gemeinsamen Eigenschaften der-

jenigen Lehren gebildet wird, welche der grösste Teil der gegenwärtig mit dem

Anarchismus wissenschaftlich beschäftigenden Menschen als anarchistische Lehren

anerkennt; zweitens die Begriffe der Arten dieser Gattung, die dadurch gebildet

werden, dass zu jenen gemeinsamen Eigenschaften irgendwelche Besonderheiten

hinzutreten« (Ebd.: 11).

5 Für sein Vorhaben trat er u.a. mit Elisée Reclus in Kontakt, welcher ihm viel Erfolg mit seinem

Werkwünschte, dazu jedoch äußerte: »manbegreift nicht,wasmannicht liebt« (Zenker 1895: VIII).

Zenker hat den Anspruch, seinen umstrittenen Gegenstand kritisch und sachlich zu beleuchten,

weiß jedoch um die geringen Chancen auf eine Anerkennung seiner Untersuchung, sei es bei An-

archist*innen, Liberalen, Sozialist*innen oder »Reactionären« (Ebd.: VIII). Fest steht für ihn aller-

dings, dass der Anarchismus einer sachlichen Betrachtung wert ist (Ebd.: VI).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 165

Holzschnittartig arbeitet sich Eltzbacher nun ein Schema nach den Punkten »Allgemei-

nes«, »Grundlage«, »Recht«, »Staat«, »Eigentum« und »Verwirklichung« ab, welches er

auf Godwin, Proudhon, Stirner, Bakunin, Kropotkin, Tucker und Tolstoi anwendet. Da-

mit formuliert er eineDarstellung, die sich vorrangig anHauptdenkern und deren »Leh-

ren« orientiert.6

Weite Verbreitung fand auch Karl Diehls ausformulierte Vorlesungen Über Sozialis-

mus, Kommunismus und Anarchismus. Der Nationalökonom unterscheidet darin zunächst

die Strömungen des Sozialismus und beschreibt den Anarchismus als jene, welche

»menschliches Gemeinschaftsleben für möglich hält, ohne jeden Rechtszwang: nur auf

demWege freier zwangloser Vereinigungen sollten die Menschen miteinander verbun-

den werden« (Diehl 1923: 5). In seinen beiden Vorlesungen über den Anarchismus (Ebd.:

77–114) versucht sich Diehl an einer Ehrenrettung anarchistischen Denkens, indem er

Anarchismus als »sozialphilosophisches System« und die »anarchistische […] Propagan-

da der Tat« voneinander trennt, wobei lediglich die letztere »mit den verbrecherischen

Anschlägen zu tun […] [habe], während die anarchistische Sozialtheorie eine sozialphi-

losophische Richtung« (Ebd.: 77) sei.Durch diese Ausgrenzung gelangt er zumgenuinen

Inhalt des Anarchismus, welchen er keineswegs als radikalen Flügel des Sozialismus,

sondern als eine eigenständige »Ideenwelt« ansieht (Ebd.). Schließlich unterschei-

det Diehl kommunistischen und individualistischen Anarchismus (Ebd.: 79), zählt zu

letzterem Godwin, Proudhon und Stirner, führt Tolstoi als religiösen Anarchisten ein

(Ebd.: 92) und differenziert den kollektivistischen Anarchismus Bakunins noch einmal

vom kommunistischen Anarchismus Kropotkins (Ebd.: 95ff.), deren Gefährlichkeit er

weiterhin betont.

Dagegen teilt George Woodcock diese Herangehensweise von Eltzbacher in seiner

Einführung, mit er den Anarchismus in Nordamerika wieder bekannt machte. In den

Stammbaum schreibt er Godwin (»theman of reason«), Stirner (»the egoist«), Proudhon

(»themanof paradox«),Bakunin (»the destructive urge«),Kropotkin (»the explorer«) und

Tolstoi (»the prophet«) (Woodcock 1962: 4).

Vier Jahrzehnte später liefert Peter Marshall ein weit differenzierteres Bild der Plu-

ralität des Anarchismus, erzählt dessen ausführliche Vorgeschichte, verortet ihn im his-

torischenKontext undbeschreibt die Entwicklungder anarchistischenBewegung in ver-

schiedenen Ländern. Gleichwohl orientiert auch er sich an den großen Köpfen. Abgese-

hen von Tucker bezieht er sich auf dieselben Denker*innen wie Eltzbacher, fügt diesen

jedoch Reclus, Malatesta, die »American Individualist and Communists«, Goldman, die

»GermanCommunists« und schließlich Gandhi hinzu (Marshall 1992). Eine Kategorisie-

rung nach Strömungen liegt ihm durchaus fern, was mit seiner Herangehensweise zu

tun hat.Marshall formuliert:

6 Offenbar gab es bereits an derWende des 20. Jahrhunderts zaghafte Schnittpunkte zwischen aka-

demischen und »aktivistischen« Kreisen. Dies zeigt sich an Cornelissens zustimmender Rezepti-

on: »[D]as Eltzbachersche Buch hat […] das Verdienst, im großen und ganzen die verschiedenen

anarchistischen Lehren, wie sie in ihrem Ursprung neben einander und sich gegenüber standen,

methodisch untersucht und klassifiziert zu haben, sodaß ihreGrundlinien imallgemeinengut dar-

gestellt sind« (Cornelissen 2015: 45).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

»It would bemisleading to offer a neat definition of anarchism, since by its very nature

it is anti-dogmatic. It does not offer a fixed body of doctrine based on one particular

world-view. It is a complex and subtle philosophy, embracing many different currents

of thought and strategy. Indeed, anarchism is like a river with many currents and ed-

dies, constantly changing and being refreshed by new surges but always moving to-

wards the wide ocean of freedom« (Ebd.: 3).

AuchHans JürgenDegenund JochenKnoblauch teilendieseDarstellung soweit und zäh-

len von Godwin bis Rocker neun »Klassiker« des Anarchismus auf, anstatt ihn etwa nach

Strömungen zu kategorisieren (Degen/Knoblauch 2008).

Lucian van derWalt undMichael Schmidt wenden sich explizit gegen diese Klassifi-

zierung.Sie sehen das Problemeiner ihrer nachAnsicht falschenDarstellung beginnend

beiEltzbacher (Schmidt/vanderWalt 2009: 17, 35,41–46) undsichüberGeorgeWoodcock

(Ebd. 40–45) bis hin zuMarshall ziehend (Ebd.: 18; 40–52). Stattdessen schreiben sie in-

flationär von einer »broad anarchist tradition« (Ebd.: 8–19). Diese beinhalte den »Insur-

rectionalist Anarchism« und den »Mass Anarchism«, wobei der Syndikalismus Teil von

Letzteren sei.Während sie den ersteren als anarchistisch anerkennen, sich imFolgenden

jedoch von ihm abgrenzen, schließen sie Godwin, Stirner, Proudhon, Tucker und Tolstoi

kategorisch aus dem Kanon aus (Ebd.: 36, 48, 54, 83f., 143, 170). Stattdessen inkludieren

sieGewerkschaftstheoretikerwieDanielDeLeon, JamesConnolly undWilliamHaywood

(Ebd.: 17; 107; 160–175), wobei sie Bakunin und Kropotkin als Ausgangspunkte ansehen

(Ebd.: 9).7

Nachvollziehbarer sind Perspektiven, in denen Pluralität zugunsten einer stringen-

teren Erzählung geglättet wird, wie es in den Einführungen von Colin Ward (2004) und

Ruth Kinna (2005) der Fall ist. Ohne dass die Autor*innen den Pluralismus im Anarchis-

mus negieren, stellen sie diesen nicht besonders heraus und richten ihre Erzählung zu-

gunsten einer Tendenz zum kommunistischen Anarchismus aus.

Robert Graham gibt dagegen mit seiner dreibändigen Anthologie anarchistischer

Texte einer Vielzahl von Denker*innen Raum. Eine große Anzahl von Textauszügen

ordnet er nach Themenfeldern in der Geschichtsschreibung den Phasen von 1840 bis

1939 (Graham 2005), 1939 bis 1977 (Graham 2009) und 1974 bis 2012 (Graham 2013) zu.

Damit relativiert er nicht das Vorhandensein verschiedener Strömungen,macht sie aber

nicht zumAusgangspunkt seiner Klassifikation. Auf ähnlicheWeise – in einem deutlich

geringeren Umfang und auf einige Autor*innen fokussiert –, versammelten Achim

von Borries und Ingeborg Weber-Brandies Texte von Godwin, Proudhon, Bakunin,

Kropotkin, Landauer, Goldman, Malatesta, Souchy und anderen, um dem mangelnden

Wissen über anarchistisches Denken entgegenzuwirken (von Borries/Weber-Brandies

1970/2013).

7 So interessant der Nachweis der historischen Stärke anarchistischer Praktiken, Organisationsfor-

men und Gedanken in den sozialistischen und Gewerkschaftsbewegungen ist und die Darstellung

von van der Walt und Schmidt den Fokus viel stärker auf soziale Bewegungen legt, so wenig über-

zeugend ist dennoch, dass die »broad anarchist tradition« sich zwar auf die Masse (gewerkschaft-

lich) organisierter Personen bezieht, dazu jedoch Pluralität reduziert. Freilich verringern sich mit

dieser Herangehensweise auch die Widersprüche, mit denen umzugehen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 167

Diesen Ansatz teilt auchHorst Stowasser.Mit einem eher erzählerischen Stil stellt er

anarchistische »Ideen« und Geschichte dar, wobei er näher auf Proudhon, Stirner, Ba-

kunin und Kropotkin eingeht (Stowasser 1995: 5f.). Als es im Zuge der 68er-Bewegung

zu einem neuen Interesse am Anarchismus kam, war es u.a. Daniel Guérin, der jenes

mit einemEinführungsband bediente.Ähnlichwie später Stowasser strebt er an,dieGe-

schichte des Anarchismus zu erzählen. Denn dieser sei

»alles andere als ein monolithisches Gebilde. Seine bedeutenden Autoren haben ihre

Gedanken fast nie systematisch entfaltet und dargestellt; sogar die Bruchstücke ihrer

Lehren sind häufig nur bruchstückhaft von ihnen in Flugschriften fixiert und uns ein-

zig in vulgarisierter Form überliefert worden. Überdies gibt es eine ganze Reihe un-

terschiedlicher anarchistischer Konzepte, und im Denken eines jeden der großen An-

archisten finden sich zahlreiche Varianten. Die vielfältigen Ideen der Anarchisten auf

einen gemeinsamen Nenner zu bringen, ist so gut wie unmöglich. Und doch hat es

einen Zusammenhang ihrer Meinungen gegeben, zum Beispiel die einhellige Ableh-

nung von Autorität und Dogmatismus« (Guérin 1969: 7).

Ferner wehrten sich Anarchist*innen regelrecht gegen die Fixierung ihrer theoretischen

Grundlagen, wobei inzwischen zahlreiche historische Studien und Bibliographien er-

schienen seien. Aus diesen Gründen zog Guérin »der historischen und chronologischen

Darstellung eine andere Methode vor […]. Es werden nicht die großen Anarchisten dem

Leser nacheinander vorgestellt, sondern die Hauptthemen des Anarchismus […]« (Ebd.:

10).

Daniel Loick wählt beide Wege. Im dritten Hauptteil seiner Einführung stellt

er acht Themenfelder des Anarchismus dar, wobei er sich auf mehrere Quellentexte

bezieht, während er im zweiten Hauptteil anhand von divergierenden »freiheitstheo-

retischen Grundannahmen« (Loick 2017: 49) zwischen individualistischen, libertären

und liberalen Strömungen auf der einen und mutualistischen, kollektivistischen und

kommunistischen Anarchismus auf der anderen Seite unterscheidet. Wenngleich er

dies zuvor problematisiert, stellt er acht Hauptdenker*innen dar und ergänzt sie durch

feministische, antikoloniale, ökologische, poststrukturalistische Einflüsse nach 1968.

Um das paradoxale Streben nach Autonomie theoretisieren zu können, interessiert

hier eher eine Differenzierung nach Strömungen, wie sie etwa Erwin Oberländer in

seiner Anthologie vornimmt. Er unterscheidet individualistischen, kollektivistischen,

kommunistischen und syndikalistischen Anarchismus (Oberländer 1972), wobei er

Landauer zu Unrecht der ersteren Gattung zuordnet. Dieser wird im Folgenden als

Protagonist des kommunitären Anarchismus gefasst, welcher im deutschsprachigen Raum

auch lange Zeit als »Sozial-Anarchismus« bezeichnet wurde. Günther Bartsch unter-

scheidet neben diesem Individual-Anarchismus, Anarcho-Kommunismus, Anarcho-

Syndikalismus und Anarcho-Liberalismus (Bartsch 1972: 12–21). Das zuletzt genannte

Spektrum macht er u.a. an Silvio Gesell und Werner Zimmermann fest. Rudimente

davon werden hier eher demMutualismus zugeordnet.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

In jüngster Zeit teilen Carl Levi und Matthew Adams die Unterscheidung der vier

Grundtendenzen wie sie Oberländer vornimmt, ergänzen sie jedoch um den Anarcha-

Feminismus, die Green Anarchy und den Postanarchismus (Levi/Adams 2018).8

In dieser Arbeit wird eineUnterscheidung vorgeschlagen, die sichwie erwähnt nicht

primär an Kerntheoretiker*innen einer Strömung und nicht vorrangig am Vorhanden-

sein bestimmter Gruppierungen (oder deren Publikationen) orientiert. Sie zielt auch

nicht darauf ab, eine Gesamterzählung hervorzubringen. Vielmehr soll die Benennung

an dieser Stelle anhand von Organisationsvorstellungen und Strategien zur Erlangung

von Autonomie vorgenommen werden. Ausgehend vom Konzept der anarchistischen

Synthese (→ 1.6) werden als Tendenzen des Nach-Autonomie-Strebens die strategischen

Modi von anarchistischem Individualismus,Mutualismus, Kommunismus, Insurrektionalis-

mus, Syndikalismus und Kommunitarismus vorgeschlagen. Das Adjektiv »anarchistisch«

dient dazu aufzuzeigen, dass diesen Strömungen des Anarchismus weitere individua-

listische, mutualistische, kommunistische, insurrektionalistische, syndikalistische und

kommunitäre Ansätze gegenüberstehen, mit denen sie in einigen Fällen eng vermischt

auftreten, welche oftmals aber anderen politisch-ideologischen Lagern zugerechnet

werdenmüssen.9

Im Folgenden werde ich nur auf die Tendenzen des anarchistischen Individualis-

mus, Kommunismus und Syndikalismus eingehen. Faure schreibt, dass seinerzeit neun

Zehntel aller Anarchist*innen diesen drei Strömungen angehörten (Faure 1928). Für die

Untersuchung ergibt sich dabei eine deutlich größere Relevanz als bei anarchistischem

Mutualismus und Kommunitarismus, wobei der Insurrektionalismus ohnehin nicht an

quantitativen Logiken gemessenwerden kann.Daneben ist dasQuellenmaterial bei die-

sen Tendenzen deutlich geringer. Um an anderer Stelle auf sie einzugehen, seien diese

aber in Kürze skizziert:

Für denMutualismuswären in jedemFall Pierre-JosephProudhon,Benjamin Tucker,

Silvio Gesell und Michael Albert als Theoretiker zu nennen. Ergänzt werden können sie

umMichael Bakunin um James C. Scott (2012: xii, 84–100), die aber als Referenzquellen

nicht ergiebig sind. Der Mutualismus, insbesondere Tuckers, wurde oftmals als ökono-

mischer »Individualismus« dargestellt – und zwar insbesondere von anarchistischen

Kommunist*innen. Tucker war in seiner späten Lebensphase von Stirner beeinflusst,

beschäftigte sich zuvor ausgiebig u.a. mit Marx und Proudhon und übersetzte Bakunin

8 Dies ist insofern irritierend, als dass der »Grüne Anarchismus« eine empirisch vorhandene Strö-

mung ist, der »Postanarchismus« hingegen ein theoretischer Ansatz bzw. ein Metadiskurs über

Anarchismus darstellt. Obwohl es durchaus Anarchafeministinnen gibt, erscheint es im vorliegen-

den Zusammenhang nicht zielführend, diese als eine Strömung im Anarchismus zu erfassen, wo-

bei Sinn ergibt, sie als Strang innerhalb des Feminismus zu begreifen. Entlang der Themen- und

Kampffelder von radikaler Ökologie und radikalem Feminismus entstanden eigene Gruppierung

mit spezifischen Stilen, Narrationen, Praktiken und Publikationen.

9 So vermischen sich z.B. in den Bestrebungen von queerer Emanzipation anarchistischer und li-

beraler Individualismus, werdenmutualistische Praktiken auch von Sozialdemokrat*innen getra-

gen, kooperieren in einer Demonstration kommunistische Anarchist*innen bisweilen mit auto-

ritär-kommunistischen Gruppen, gibt es auch einen blanquistischen Insurrektionalismus, einen

vermeintlich nur-gewerkschaftlichen Syndikalismus und religiöse kommunitäre Strömungen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 169

ins Englische. Zweifellos war er eine einflussreiche Figur im US-amerikanischen Anar-

chismus. Seine Kritik an den Monopolen (Tucker 1972) war seinerzeit recht verbreitet,

ebenso wie das Anliegen »wirklich freie Märkte« zu schaffen. Schaut man sich Silvio

Gesells Konzept der »Freiwirtschaft«10 an, wird deutlich, warum der mutualistische

Ansatz als eigenständige Tendenz des Strebens nach Autonomie begriffen werden kann:

Die Vorstellung tragfähige regionale Wirtschaftskreisläufe zu schaffen, um sich somit

kapitalistischen Dynamiken zu entziehen und dezentrale sozialistische Parallelstruk-

turen aufzubauen, stellt einen nachvollziehbaren Gedankengang dar (Gesell 1916/1949).

In Alberts Konzept der Participatory Economy wird diese Herangehensweise noch einmal

greifbarer und findet auch Eingang in das selbstverwaltete Genossenschaftswesen (Al-

bert 2006). Mit einem weiter gefassten Verständnis wären vermutlich auch zahlreiche

Praktiken der anarchistischen Szene alsmutualistisch odermutualistisch beeinflusst zu

beschreiben, bspw.dasNetzwerk FoodnotBombs,Umsonstläden in Sozialen Zentren, das

Mietshäusersyndikat, Kollektivbetriebe, Selbsthilfewerkstätten und selbstorganisierte

Beratungsangebote. Das Mondragón-Kooperativen-Netzwerk im Baskenland kann als

eines der größten Beispiele für denmutualistischen Ansatz gelten.

Der kommunitäre Anarchismus kann anhand von Giovanni Rossi, Gustav Landauer,

Aldous Huxley, Martin Buber und John C. Clark so benannt werden. Clark (2013) prägte

auch die Bezeichnung, welche im Zusammenhang mit der Benennung anarchistischer

Tendenzen des Strebens nach Autonomie plausibel ist. Der anarchistische Kommuni-

tarismus umfasst zugleich Kommunebewegungen wie anarchistisch inspirierte Alter-

nativbewegungen bzw. als anarchistisch zu bezeichnende Stränge in diesen.11 Die all-

gemein verbreitete Auffassung, Kommune- und Alternativbewegungen hätten sich erst

im Zuge bzw. im Anschluss der 68er-Bewegung entwickelt, muss zurückgewiesen wer-

den.Derartige Ansätze gab es bereits in der Lebensreformbewegung an derWende zum

20. Jh., in ihren mannigfaltigen Ausprägungen. Vorläufer finden sich in einigen mittel-

alterlichen und neuzeitlichen proto-anarch@-kommunistischen häretischen Gruppie-

10 Gesells Konzept ist aus verschiedenen Gründen zu kritisieren: Seine Grundannahmen beruhen auf

einem problematischen organischen und sozialdarwinistischen Verständnis von Gesellschaft, fal-

schen Annahmen über die Rolle des Zinses im Kapitalismus und einer Unterscheidung von recht-

schaffener und schmarotzender Arbeit, die als strukturell antisemitisch gelten müssen.

11 Eine Kritik an der Ausdehnung des Bezugs auf »Communities« und dem (US-amerikanischen, po-

litischen) Kommunitarismus formuliert Nikolas Rose (2000: 72–109), der darin eine (neoliberale)

Abkehr vom vorherigen Sozialen betrachtet. Wenn das Soziale vor der Gemeinschaft in den Hin-

tergrund trete, würden neue Formen des Regierens verbundenmit neoliberaler Individualisierung

möglich. Diese Ansicht wird hier nicht geteilt, sondern es wird davon ausgegangen, dass eine Plu-

ralität unterschiedlicher Gemeinschaftsbezüge auch schon in früheren historischen Phasen gege-

ben war, auch wenn diese selbstredend einem kontinuierlichenWandel unterliegt. Dennoch trifft

Rose einenPunkt,wenn er ein »Regierendurch Community« (Ebd.: 88) kritisiert und schlussfolgert,

dass »›anti-politische‹ Motive im politischen Diskurs an Boden« gewinnen und dieseMotive »nicht

allein die Korruption und Ineffizienz der politischen Klasse in den Vordergrund [stellen, sondern],

vielmehr eher grundsätzlich auf einem Gefühl für die Grenzen jeglicher Politik [beruhen], die sich

selbst für universell zuständig hält und glaubt, sämtliche politischen Programme umspannen zu

können« (Ebd.: 104).

Eine ähnlich gelagerte Kritik mit Fokus auf den Rückbau des Sozialstaates, bei Zunahme ausgela-

gerter, unbezahlter Arbeit, formulieren Silke van Dyk und Tine Haubner (van Dyk/Haubner 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

rungenwie etwa den »Brüdern und Schwestern des freien Geistes« (Cohn 1988: 163–205,

236–245), die eine starke kommunitäre Tendenz aufwiesen,wie auch bei den Frühsozia-

listen, etwa bei Charles Fourier und Robert Owen. Die ersten explizit anarchistischen

Siedlungsbestrebungen finden sich in der Kommune Cittadella in Italien 1887 und Ceci-

lia 1891 in Brasilien,welchemaßgeblich Rossi ins Leben rief (Rossi 1897/1979). Landauers

eigenwillige Siedlungsbestrebungen mit dem Sozialistischen Bund und seine Überlegun-

gen in diesem Zusammenhang sind inzwischen recht bekannt (Wolf 1988: 17–22). Das

deutschsprachige Netzwerk politischer Kommunen Kommuja das Kommune-Netzwerk

Longo maï oder die globale Ökodorf-Bewegung können als Beispiele für diese Tendenz

diskutiert werden. In einemweiteren Sinne können darunter auchGegenkulturen gefasst

werden, wie sie Roszak (1971) thematisiert und unter die beispielsweise Ausprägungen

der Straigt-Edge-Bewegung, Punk und Veganismus zählen.

Auch der anarchistische Insurrektionalismus kann als eine Tendenz des Strebens nach

Autonomie im hier entwickelten Schema gelten. Einer seiner historischen Bezugspunk-

te ist das zuerst von Carlo Pisacane formulierte und von Paul Brousse (1877/2016) so be-

nannte Konzept der Propaganda durch die Tat. In den 1880er bis 1910er Jahren entfalteten

insurrektionalistischeGruppierungen eine relativ großeWirkungsmacht,die auch beim

anarchistischen Kongress in London 1881 Zustimmung fand (IAA Kommissionsbericht

1881/2016). Diese Entwicklung ist maßgeblich eine Folge der massiven Repression radi-

kal-sozialistischer Gruppierungen. Dennoch führte die damit verbundene Eskalations-

dynamik zur Abwendung vorheriger Unterstützer*innen insurrektionalistischer Strate-

gien. Andere Figuren, am prominentesten Luigi Galleani, trieben die insurrektionalis-

tischen Aktionen dagegen weiter voran und bezogen sich auf eigenständige Organisati-

onskonzeptewie die Affinitätsgruppen. In seiner politischenTheorie schwankt der anar-

chistische Insurrektionalismus zwischen einer klaren Selbstbeschreibung als anarch@-

kommunistisch (vgl. Cafiero 1880/1972), bei gleichzeitiger individualistischer Anrufung

des eigenmächtigen Handeln Einzelner (Haupt 2019), und Verknüpfungen mit dem Ni-

hilismus. Letzterer hat seinen Vorläufer etwa in der 1879 gegründeten russischen Grup-

pierung Narodnaya Volya. Als eine andere Ausprägung kann darunter auch der Illegalis-

mus der französisch-belgischen Bonnot-Bande gezählt werden, wobei das militante, ei-

genmächtige Handeln für sich genommen kein hinreichendes Merkmal für den Insur-

rektionalismus ist, sondern bspw. auch von der spanischen anarch@-syndikalistischen

Gruppe Los Solidarios ausgeübt wurde.

Zeitgenössische Beiträge, die teilweise Einschläge situationistischen Denkens auf-

weisen, finden sich etwa bei Alfredo Bonanno (1977), Hakim Bey (1994), Tom Nomad

(2013) und Peter Gelderloos (2013). Dabei ist der insurrektionalistischen Anarchismus

von staatszentrierter Aufstandstheorie in blanquistischer Tradition zu unterschei-

den, insofern mit konfrontativen Praktiken jegliche Wiedererrichtung hierarchischer

Strukturen in revolutionären Phasen verhindert und Menschen zugleich durch die

aufständische Erfahrung eine rebellische Grundhaltung vermittelt werden soll. Darüber

hinaus ist eine Abgrenzung zu leninistisch gefärbten insurrektionalistischen Ansätzen

(Lusso 2017) und Gruppierungen wie dem Unsichtbaren Komitee (2010) vorzunehmen,

auch wenn zu diesen, wie auch zu poststrukturalistisch gefärbten aufständischen

Perspektiven (Szepanski 2021, s. Clover 2016) Schnittmengen bestehen. Mit dem anar-

chistischen Insurrektionalismus werden konstruktive Überlegung zur Verwirklichung

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 171

von Autonomie zurückgewiesen. Tatsächlich gehen daraus bisweilen auch interessante

theoretische Entwicklungen hervor (z.B. Ill Will 2019, Vortext/CrimethInc 2012).Meiner

Interpretation nach ist der Insurrektionalismus als Negativfolie des anarchistischen

Kommunismus zu charakterisieren. Dabei tritt er häufig in einer Vermischung mit

individual-anarchistischen Vorstellungen auf (vgl. sub.media). Konkrete Umsetzungs-

versuche von Anarchie inhaltlich zu füllen, geschweige denn eine libertär-sozialistische

Gesellschaftsform denkbar zu machen, wird mit ihm nicht beabsichtigt. Tatsächlich

können verschiedene Erscheinungen als insurrektionalistisch gelten. Ähnlich wie auch

der mutualistische und kommunitäre Anarchismus, wie sie hier erfasst werden, kann

beim Insurrektionalismus nicht von einer einheitlichen Strömung ausgegangen werden.

Ausgehend von ihren Praktiken, Strategien und Organisationsformen lassen diese sich

aber dennoch zutreffend als eine gemeinsame Tendenz beschreiben.

Die nun vorgenommene Untersuchung der individualistischen, kommunisti-

schen und syndikalistischen Tendenzen im Anarchismus geschieht jeweils nach einem

schematischen Dreischritt (→ Fig. 9). Im ersten werden Kritik und Analyse der Herr-

schaftsordnung, sowie Ansatzpunkte, um Distanz zu dieser zu gewinnen, dargestellt

(= Distanzierung: Absage, Abbruch, Sezession). Im zweiten Schritt werdenÜberlegungen zur

Organisierung des Strebens nach Autonomie und damit verbundene Handlungsformen

aufgezeigt (= Organisierung: Aufbegehren, Aufbau, Streik). Die jeweiligen Fluchtpunkte,

welche auf Ansatzpunkte zur libertär-sozialistischen Gesellschaftstransformation ver-

weisen, stellen dendritten Schritt dar (= Präfigurierung: Selbstentfaltung, Selbstorganisation,

Selbstverwaltung). In der Praxis werden diese Schritte nicht chronologisch nacheinander,

vielmehr nebeneinander vollzogen. Zunächst werden die Grundgedanken der Ten-

denzen ausgeführt. Der Aufbau dieser Darstellung bringt es mit sich, dass es bei den

Schritten zu Wiederholungen kommt, wenn diese als notwendig für Übergänge zu

einem folgenden Argument erscheinen. Die aus den Quellen entnommenen Aussagen

werden in den jeweiligen Abschnitten des schematischen Dreischrittes einander ge-

genüber gestellt, um den Charakter einer Diskussion nachzuempfinden, wie sie in (an

dieser Stelle expliziten) anarchistischen Szenen stattfand und stattfindet, um somit die

Umstrittenheit des Politikbegriffs und seiner Implikationen abzubilden.

Fig. 9: Schematische Schritte des Strebens nach Autonomie

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

3.2 Anarchistischer Individualismus

Max Nettlau bezeichnet in seiner Geschichte der Anarchie den individualistischen Anar-

chismus – beginnend mit William Godwin und WilliamThompson über Josiah Warren

und Max Stirner, parallel zum Proudhonismus, ersten kommunistisch-anarchistischen

Gruppen und dem Freiheitskämpfer Carlo Pisacane – als »Vorfrühling der Anarchie«,

den er bis ca. 1864 ansiedelt (Nettlau 1924).Mit dieserwohlwollendenDarstellung sugge-

riert er zwar zuUnrecht, dass der anarchistische Individualismus anschließend zumEr-

liegen gekommen wäre, impliziert jedoch zugleich, dass das individualistische Denken,

verbunden mit dem Liberalismus und dem Republikanismus, den Anarchismus maß-

geblich beeinflusste. Auch wenn dies kontinuierlich bestritten oder bemängelt wird, ist

festzuhalten, dass individualistische Strömungen in ihren verschiedenen Variationen

Teil des Anarchismus sind (Ryley 2019). Allgemein kann gesagt werden, dass der anar-

chistische Individualismus in der Modernemöglich wurde, in welcher erstens durch ei-

ne enormeAusweitungderProduktivkräfte, zweitensdurch ein sich seit derRenaissance

wandelndesMenschenbild undWeltverhältnis und drittens durch die Entwicklung bür-

gerlicher Rechte und Freiheiten, erst die Voraussetzungen geschaffen wurden, mit de-

nen vorstellbar wurde, dass sich potenziell alle Menschen individuieren können. Die-

ser Spielraum zur Selbstentfaltung und selbstbestimmten Lebensgestaltung stand und

steht allerdings in einem eklatanten Widerspruch zu andauernden feudalen und patri-

archalen Normen,Denkweisen und Abhängigkeitsverhältnissen, als auch zumAufkom-

men der industriellen und urbanen Massengesellschaft. Mit der Durchsetzung der mo-

dernen Nationalstaaten wurden die Einzelnen durch drei hauptsächliche Institutionen

zu gehorsamen und produktiven Staatsbürger*innen geformt: Die Funktion vonMilitär,

Schule und Bürokratie bestand nicht in der Bildung selbständig denkenderMenschen, die

einen eigenen Willen12 und Lebensentwürfe entwickeln, sondern in ihrer Erziehung zu

Arbeitskräften, verwaltbaren, steuerpflichtigen und zumWehrdienst einziehbaren An-

gehörigen einer Nation sowie zur Rolle als Partner*innen im bürgerlichen Familienmo-

dell.

12 Die Verwendung des BegriffsWillen und seine Betonung, insbesondere im individualistischen An-

archismus, lässt sich nichtmit einem verkürzten »Voluntarismus« gleichsetzen. Abgesehen davon,

dass die Eigenwilligkeit von Personen spezifische Motivationen zur Infragestellung und Verände-

rung von scheinbaren Gegebenheiten erzeugt, werden mit ihr Subjekte nicht isoliert betrachtet.

Die Ausprägung eines distinktenWillens ist von vielen Bedingungen abhängig und bildet sich im

jeweiligen Freiheitsverständnis ab.

Sara Ahmed beschäftigt aus einer queeren kulturtheoretischen Perspektivemit diesen Fragen und

schreibt:

»Wenn man davon ausgeht, dass der Wille zu einer Technik, einem Mittel wird, um ein Subjekt

zur Verantwortung zu ziehen, könnte er als Mittel zur Begradigung verstanden werden. Wenn wir

Willen so verstehen, überrascht sein queeres Potenzial nicht: Letztendlich begradigst du nur das,

was bereits gebogen ist. Selbst wenn ein Irrtum als etwas behandelt wird, das korrigiert werden

muss, kann er der Grund für eine queere Geschichte des Willens sein. Rufen wir uns die Etymolo-

gie von Irrtum ins Gedächtnis: von irren, was so viel bedeutet wie umherirren. Die Landschaft des

Willens erscheint womöglich anders, womöglich eigenartig, wenn wir bemerken, wie sehr sie mit

Heimatlosen übersät ist« (Ahmed 2021: 18).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 173

ImKontext dieser Arbeit kann der anarchistische Individualismus als ein Aufbegeh-

ren gegen diese neue Zurichtung ebenso wie gegen die althergebrachten Einschränkun-

gen – etwa durch die in Kirchen institutionalisierte Religion – verstanden werden. Die

individual-anarchistischen Strategien bestehen in Verweigerung, Flucht, Rebellion und

der kreativen, selbstbestimmten Lebensgestaltung,welche sich zwangsläufig häufig ge-

gen die herrschenden Normen richtet. Die Bestärkung der Einzelnen, ihre Mündigkeit

und ihreSelbstentfaltung stellendenWegdar,umsich ausderAbhängigkeit,Bevormun-

dung und Verblendung staatlicher Anrufung und Subjektivierung zu befreien. Davon

zeugen bspw. Erzählungen und Lebensstile wie von Zo d’Axa (1984). Sich selbst bewusste

und selbstverantwortliche Individuen sind zudemweniger auf externe gesellschaftliche

Strukturen angewiesen, um sich zu organisieren, ihr Leben zu gestalten oder auch um

diesem Sinn zu geben. Dieser Prozess wird im anarchistischen Individualismus jedoch

nicht (vorrangig) als individualisierte Selbstbefreiung verstanden, sondern im Zusam-

menhangmitdendafür erforderlichengesellschaftlichenBedingungengesehen,weswe-

gen rationaler, sozialer und ethischerBildung sowieRebellion ein großer Stellenwert zu-

kommt.13Gleichwohl gehen individual-anarchistischeAnsätze auchvonderVerantwort-

lichkeit und den Handlungsmöglichkeiten einzelner Personen aus, wobei unterschiedli-

che Ansichten über deren Einschränkungen durch gesellschaftliche Rahmenbedingun-

gen und Sozialisation bestehen.14

Eines der Grundprobleme, das sich dahingehend aus anarchistischer Perspektive

stellt, ist jenes der »freiwilligen Knechtschaft«, wie sie Étienne de La Boëtie in seiner

Schrift von 1550 nannte (de La Boëtie 1991). Die Bevölkerung könnte doch frei sein,wieso

also wählt sie die Knechtschaft wie ein unausweichliches Schicksal, fragt sich de La

Boëtie, und entwickelt in einem appellierenden Tonfall den bedeutenden Grundgedan-

ken, dass jegliche Macht letztendlich übertragen, also jeder Autorität zugestimmt wird

(Ebd.: 20f.). Aus diesemGrundmeint Pierre Bourdieu,man könne die Kräfteverhältnis-

se der sozialen Ordnung nicht verstehen […], ohne die symbolische Dimension dieser

Verhältnisse einzubeziehen (Bourdieu 2014: 289). Für die freiwillige Knechtschaft stößt

de La Boëtie letztendlich auf vier wesentliche Ursachen: Gewohnheit, Feigheit, religiöse

Verblendung und ein hierarchisches Gefolgschaftssystem (de La Boëtie 1991: 11–43).

Wenn Herrschaft sich grundsätzlich aus der Übertragung der Macht von Einzelnen

an andere Personen und Strukturen ergibt, liegt der Schluss nahe, dass eine Verwei-

gerung und Rebellion dagegen möglich ist und Gestaltungsspielräume für subjektive

Selbstbestimmung und -formung eröffnet.Dies kann in dem schematischenDreischritt

derAbsage an dieNegierungEinzelner, desAufbegehrens gegen Zwangskollektive und den

13 Wenn der Rückbezug der Individuen zu den sie konstituierenden, subjektivierenden gesellschaft-

lichen Bedingungen nicht oder nicht ausreichend geschieht, kann der anarchistische Individua-

lismus vom liberalen allerdings nicht ausreichend unterschieden werden. So hält auch Kastner

in Anschluss an Bauman fest: »Die grundsätzlich ambivalente Situation, auf die ambivalent re-

agiert wird, ist die, daß Individualität von sozialer Konformität abhängt. Einzigartigkeit soll ge-

meinschaftlich und damit unzweideutig bestimmt werden« (Kastner 2000: 177).

14 Mit der beschriebenenHaltung, wie sie imFolgenden zumindest vonThoreau ausgehendbeschrie-

ben werden kann, kann eine Parallele zum positiv besetzten Begriff der Antipolitik bei Konrád

(1985) gezogen werden, insofern jener für eine konsequente Distanz zur Politik eintritt und kei-

ne »andere«, sondern »überhaupt keine Politik« fordert (→ 2.3.2).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

auferlegten Subjektstatus und der Selbstentfaltung von selbstbestimmten Subjektivitäten

und Beziehungsformen anhand verschiedener individual-anarchistischer Quellen ge-

zeigt werden. Nachvollzogen wird dies hier an den Beispielen von Godwin (1793/2013),

Thoreau (1849/2010), Sartwell (2008), die der rationalistischen und transzendentalen Rich-

tung, sowie Stirner (1845/2008), Newman (2016) und Landstreicher (2013), die der egois-

tischenRichtung zugerechnet werden,woraus sich ihre Anordnung ergibt. Godwin,Tho-

reau und Stirner sind als Autoren des klassischen Anarchismus von Sartwell, Newman

und Landstreicher als zeitgenössischen Vertretern zu unterscheiden.Wenn dies mitbe-

dacht wird, können sie im vorliegenden Kontext in einem Zusammenhang gelesen wer-

den. 15

3.2.1 Absage an die Negierung der Einzelnen

Für den radikalen Humanisten und Aufklärer William Godwin ist die Befähigung zum

eigenenDenken entscheidende Voraussetzung von Selbstbestimmung.Wird diese nicht

ausgebildet, verunmöglicht oder aufgegeben, sieht er darin eine Formder Entmenschli-

chung (Godwin 2017: 36). Jegliche Anerkennung von Autorität kann für Godwin nur aus

individueller,vernünftig abgewogenerunddaher freiwilligerEntscheidungerfolgenund

gerechtfertigt werden. Den Menschen würde eingebläut werden, dass sie den Überle-

gungenVerehrung schuldeten.Gälte dies für überlegeneWeisheit, könnteman dies ein-

geschränkt akzeptieren. Abzulehnen sei dies aber, wenn sich vermeintliche Überlegen-

heit durch den sozialen Status begründe (Ebd.)Mit diesemGedanken legt Godwin einen

wichtigen Grundstein für die Entmythologisierung vonHerrschaft, den er aus der prin-

zipiellen Vernunftbegabung aller Einzelnen ableitet.

David Henry Thoreau führt diese Kritik an der Anmaßung bzw. Aneignung von

herrschaftlicher Autorität fort, wobei er stärker das individuelle und transzendental

verortete Gerechtigkeitsempfinden Einzelner zum Ausgangspunkt seiner Argumen-

tation macht. Dieses entziehe sich per se einer letztendlichen Begründung, insofern

ethische Urteile nicht nach Zweckdienlichkeit gefällt werden (Thoreau 2010a: 12). Statt

als individuelle Personen werden Menschen laut Thoreau vom Staat lediglich als »Ma-

schinen« wahrgenommen (Ebd.: 10). Somit wird auch der Ausgangspunkt seiner viel

beachteten Schrift plausibel, die äußerst harmlos wirkt, aber eine starke Inspirations-

quelle für individuelles widerständiges Verhalten darstellte.Thoreau fragt sich:

»Könnte es nicht eine Regierung geben, in der nicht dieMehrheit über Falsch und Rich-

tig befindet, sondern das Gewissen? in der dieMehrheit nur solche Fragen entscheidet,

für die das Gebot der Nützlichkeit gilt? Muß der Bürger auch nur einen Augenblick,

auch nur ein wenig, sein Gewissen dem Gesetzgeber überlassen? […] Man sollte nicht

den Respekt vor demGesetz pflegen, sondern vor der Gerechtigkeit. […] Das Gesetz hat

die Menschen nicht um ein Jota gerechter gemacht; gerade durch ihren Respekt vor

15 Die Inhalte des Unterkapitels 3.2 habe ich in weniger akademischer Form mittlerweile im Beitrag

(Anti-)Politik im individualistischen Anarchismus (Eibisch 2023c) verarbeitet.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 175

ihm werden auch die Wohlgesinnten jeden Tag zu Handlangern des Unrechts« (Ebd.:

9).16

Crisprin Sartwell stellt sich explizit in diese Traditionslinie des »amerikanischen Indi-

vidualismus«,17 indem er sich auf Thoreau, Ralph Waldo Emerson, William Lloyd Gar-

rison und Josiah Warren bezieht (Sartwell 2008: 14). Letzterer entwickelte das Konzept

der Selbst-Souveränität, welches auf der Vorstellung des Eigentums an der eigenen Per-

son beruht und imZusammenhangmit abolitionistischen Bewegung zur Sklavenbefrei-

ung eine wichtige Rolle spielte (Ebd.: 15). Die Selbst-Souveränität ist für Sartwell Aus-

gangspunkt seines »philosophischenAnarchismus« (vgl.Wolff 1970), der keineswegs von

der Annahme einer natürlichen menschlichen Güte ausgehen müsse, um sich demMy-

thos entgegenzustellen, es sei »unrealistisch«, dass die meisten Menschen nicht in der

Lage wären, sich selbst zu organisieren (Sartwell 2008: 5). Demgemäß stellten die ver-

schiedenen Vertragstheorien vorrangig eine Rechtfertigung staatlicher Herrschaft dar,

die erst notwendig werde, weil der Anarchismus durchaus Plausibilität beanspruchen

könne (Ebd.: 6). Die Schwierigkeiten Anarchie zu verwirklichen, liege an der vehemen-

ten Selbstbehauptung der Staatsmacht, die sich – neben der Beanspruchung und Aus-

übung des Monopols auf physische Gewalt – auf eine wesentlich ideologische Dimen-

sion gründe (Ebd.: 8) und sich damit über die Selbst-Souveränität der Einzelnen stel-

le. Die Begründungspflicht des Staates werde somit in Tautologien aufgelöst und dieser

zu einer »self-referential history, a self-reinforcing infinite spiral of oppression« (Ebd.)

Die Legitimation des Staates könne aber in Frage gestellt werden. Zumindest sei dies in

Demokratienmöglich,welche sichnicht durch ein transzendentesAußerhalb begründe-

tenund ihre selbst gestecktenLegitimationsgründesystematischverfehlten.Geradeweil

mit demokratischer Herrschaft unterstellt wird, sie fungiere als Ausdruck allgemeinen

Bürgerwillens, beinhalte sie sogar eine Tendenz zum Totalitarismus, insofern sie keine

prinzipielle Begrenzung politischer Macht und keine festgelegten staatsfreien, also un-

regierten,Lebensbereichekenne sowieumso stärkerdarauf abziele, fügsameBürger*in-

nen zu produzieren (Ebd.: 10f).

Auch Max Stirner begründet seine Staatskritik und -ablehnungmit einer vergleich-

baren Konzeptionwie der Selbst-Souveränität undwendet sichmit seiner Figur des Ein-

zigen gegen jegliche transzendentale Begründung des Individuums und seiner etwai-

gen sozialen und gesellschaftlichen Verpflichtungen. Immerhin, so führt er aus, wer-

de das Gewissen erst anerzogen (Stirner 2008: 9–15). Daher erläutert er in seiner radi-

kalen Ideologiekritik,18 wie philosophische Gedankengebäude, religiöse Vorstellungen

16 Eine Kritik am demokratischen Mehrheitsprinzip formulierte auch de Tocqueville, die er vermut-

lich parallel zu jener von Thoreau und anderen entwickelte, daraus jedoch keineswegs anarchisti-

schen Schlussfolgerungen zieht (de Tocqueville 2006: 139–149) Darüber hinaus plädiert er für den

Individualismus, wendet sich aber entschieden gegen den Egoismus (Ebd.: 238f.) und verbindet

dies mit einer Befürwortung aristokratischer Elemente (Ebd.: 254–283).

17 Loick (2017: 61–66) bezeichnet diese Tradition als »amerikanischen Transzendentalismus«.

18 Im Folgenden verwende ich den Begriff »Ideologie« im Zusammenhang von Stirners Verständnis,

der (s.u.) eine Vielzahl unterschiedlicher Umschreibungen als »Heiliges« etc. dafür findet. Die Be-

zeichnung ergibt Sinn, stellt jedoch einen spezifischen Ideologiebegriff dar, der an dieser Stelle

nicht verglichen oder diskutiert werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

und Weltverhältnisse historisch entwickelt und geprägt wurden (Ebd.: 16–106). Entge-

gen der ideologischen Zurichtung und Subjektivierung von Einzelnen durch Religion,

Nation, Humanismus, Familie, liberale und sozialistische Ideologien (mithin also auch

durch den Anarchismus, Stirner nennt bspw. Proudhon), hätten Individuen die Fähig-

keit, sich selbst zu erschaffen, wenn sie sich von den »fixen Ideen« loslösen. Dies ist für

Stirner keine rein philosophische Überlegung – etwa im Sinne Decartes –, sondern ei-

ne existenzielle Erfahrung, die sich im wahrsten Sinne des Wortes nicht begründen las-

se (Ebd.: 33). Die Eingenommenheit von eigentlich außerhalb des Individuums liegen-

den Gedankenwelten beschreibt Stirner als »Besessenheit« (Ebd.: 36–42) und kritisiert

die neuplatonische Vorstellung einer Wesenheit hinter den sichtbaren Dingen mit der

Bezeichnung als »Spuk« oder »Sparren« (Ebd.: 42–46). Daraus leitet Stirner auch sei-

ne Kritik an Religion undTheologie ab, welche er auf den Glauben an den Staat als und

die fiktive Gemeinschaft der Nation bezieht. Damit leugnet er keineswegs deren Mate-

rialität, doch im Fokus steht die ideologisch-affektive Verhaftung an Institutionen und

Strukturen außerhalb vorfindlicher, bedürftiger, konkreter Einzelner. Diese Denkweise

hat auch direkte politische Implikationen, die sich schon in der Adressierung von Indi-

viduen als Staatsbürger*innen zeigen. So füllten Schriftsteller

»ganze Folianten über den Staat an […], ohne die fixe Idee des Staates selbst in Fra-

ge zu stellen, unsere Zeitungen [strotzen] von Politik […], weil sie in dem Wahne ge-

bannt sind, der Mensch sei dazu geschaffen, ein Zoon politikon zu werden, so vege-

tieren auch Untertanen im Untertanentum, tugendhafte Menschen in der Tugend, Li-

berale im ›Menschentum‹ usw., ohne jemals an diese ihre fixen Ideen das schneidende

Messer der Kritik zu legen. Unverrückbar, wie der Irrwahn eines Tollen, stehen jene Ge-

danken auf festem Fuße, und wer sie bezweifelt, der – greift dasHeilige an! Ja, die ›fixe

Idee‹, das ist das wahrhaft Heilige!« (Ebd.: 47).

Stirner entwickelt seine egoistische Konzeption vom Einzigen in der Kritik an Ludwig

Feuerbachs Religionskritik, welcher das Göttliche in die (moderne) Ideologie des Hu-

manismus wende, also eine »Transzendenz« in eine »Immanenz« verwandele, die aber

ihren ideologischen Charakter behalte und wiederum kritikwürdige bis alberne Fröm-

migkeits- und Sittlichkeitsvorstellungen hervorbringe (Ebd.: 51–54, 62).

Saul Newman knüpft in seiner Theorie an Stirner an und veröffentlichte u.a. 2011

einen Sammelband zu dessen Denken (vgl. Newman 2011). Er verbindet Stirners Anti-

Programm mit poststrukturalistischen Denker*innen wie Foucault und problemati-

siert dahingehend v.a. die Fixierung von Identitäten und darüber hinaus alle Arten

verfestigter Vorstellungen (Newman 2007: 3). Die Konstitution von Subjekten nach

Normvorstellungen und essentialistischen Prämissen stellt für ihn jedoch keine An-

gelegenheit privater bürgerlicher Selbstfindungsbestrebungen, sondern ein politisches

Problem dar, weswegen es auch gälte, den Anarchismus zu hinterfragen und zu dekon-

struieren (Ebd.: 4–15). Die entscheidende Bedeutung der Subjekte bei gesellschaftlichen

Transformationsprozessen geht fürNewmanmit einer ausgeprägten Skepsis gegenüber

jeglichenMetanarrativen einher,welche er ohnehin für aufgegeben hält.Verständlicher-

weise gibt es keine »clear conceptual separation between the subject who revolts against

power and the power which at the same time constitutes his identity and invests him

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 177

with desire« (Newman 2016: 9). Den Protest gegen die Formung und Reglementierung

der Einzelnen zum Ausgangspunkt nehmend, richtet sich Newman vornehmlich gegen

eine Festlegung anarchistischer politischer Subjekte, Projekte und Programme, schreibt

daher auch von prozesshafter »Anarchie«, statt von »Anarchismus«, die im Unterschied

zum »klassischen Anarchismus« keine neue Gesellschaftskonzeption darstelle und kein

bestimmtes telos kenne (Ebd.: 11). Statt Anarchismus als sozialrevolutionäre Bewegung

hin zu einer herrschaftsfreien Gesellschaft zu denken, gehe es um die anarchische

Transformation der Gesellschaft im Hier und Jetzt durch sich befreiende und selbst

bestimmende Einzelne (Ebd.: 12).

Noch eindeutiger formuliert Wolfi Landstreicher, dass Politik dem Anarchismus wi-

derspreche, wodurch er sich wesentlich von linken Ideen unterscheide. Denn für diese

»ist der soziale Kampf gegen Ausbeutung und Unterdrückung hauptsächlich ein poli-

tisches Programm, welches es mit allen nützlichenMitteln zu verwirklichen gilt. Solch

ein Konzept benötigt offensichtlich eine politische Methodik des Kampfes und solch

eine Methodik kommt nicht darum herum einigen der wichtigsten anarchistischen

Grundsätzen zuwidersprechen. Zu aller erst ist Politik also eine ausgeprägte Kategorie

sozialer Existenz die Abspaltung der Entscheidungen, die unser Leben bestimmen,

von der Ausführung dieser Entscheidungen« (Landstreicher 2015).

Als axiomatischer Ausgangspunkt seiner Überlegungen erscheint daher die Negierung

von Individuen. Somit sei das Ziel der »anarchistischenRevolution« die Beseitigung jeg-

licher Hindernisse, die Individuen bei der Erfüllung ihrer Bedürfnisse und Träume ein-

schränken, was wiederum die Überwindung des Kapitalismus verlange (Landstreicher

2008: 50).

Alfredo M. Bonanno stimmt mit dieser Haltung grundsätzlich überein. Demnach

sei der Anarchismus auch eine (im weiteren Sinne) politische Bewegung, erschöpfe sich

darin jedoch nicht, sondern »befindet sich auch innerhalb der Lebensspannung, der

Qualität und der Kraft, die wir aus uns selbst herausziehen, um somit die Wirklichkeit,

den Stand der Dinge verändern. Die Gesamtheit des Anarchismus ist ein Transformati-

onsprojekt im Zusammenhang mit der Verwirklichung, die in unserem eigenen Innern

stattfindet und somit unsere persönliche Veränderung fordert« (Bonanno 1995).

Der entscheidende Unterschied zwischen Anarchist*innen und Linken bestehe

Landstreicher zufolge darin, dass es Ersteren mit ihrem sozialen Kampf um die Kri-

tik und Zerstörung von »entscheidungstreffenden und erzwingenden Institutionen«,

demnach also um die wirkliche Veränderung »institutionalisierter Machtverhältnisse«

ginge, jedoch nicht um ihre Beeinflussung, Übernahme oder alternative Gestaltung.

Während linke Organisationen eine Gegenmacht formieren und in diesem Zuge be-

stehende Ideologien der Macht übernehmen würden, gälte es den demokratischen

Rahmen zu verlassen und mit dem in diesem hergestellten Konsens zu brechen (vgl.

Landstreicher 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

3.2.2 Aufbegehren gegen Zwangskollektive und auferlegten Subjektstatus

AlsKritiker der FranzösischenRevolution,derenZeitzeuge erwurde,kannGodwinsHal-

tung als Vorläufer dessen gelten,was später als die Konzepte von »non-dominance« und

»non-attachment« bezeichnet wurde. So äußert er sich unmissverständlich:

»Wirwerden viele Reformen haben, aber keine Revolutionen. Da die Öffentlichkeit nur lang-

sam und allmählich aufgeklärt werden kann, ist es ziemlich unwahrscheinlich, daß

es in Folge von Aufklärung zu einer gewaltsamen Explosion der Gesellschaft kommen

wird. Revolutionen sind das Produkt der Leidenschaft, nicht aber der nüchternen und

ruhigen Vernunft […] Revolutionen werden begonnen auf Grund eines Horrors von Ty-

rannei, doch ist ihre eigene Tyrannei nicht ohne besondere Grausamkeiten. Nie ist die

Freiheit mehr bedroht als während einer Periode der Revolution« (Godwin 2017: 39).

Godwin geht es um die nicht-gewaltsame, aber konsequente Verweigerung der Achtung

vor den Herrschenden, und so insistiert er darauf: »Hütet euch, einen rein politisch be-

dingten Gehorsam mit Achtung zu verwechseln. […] Herrschaft ist nichts als regulierte

Gewalt; Gewalt ist der ihr angemessene Anspruch auf eure Aufmerksamkeit. Es ist das

Anliegen von Individuen, zu überzeugen; die Tendenz konzentrierter Macht ist nur, ei-

nem Einfluß Konsistenz und Dauer zu verleihen, der kurzatmiger ist als eine Überzeu-

gung« (Godwin2017: 35).Was sichhier als eine scheinbarharmloseAnerkennungderHerr-

schaft aufgrund ihrer Gewalt liest, beinhaltet bereits eine grundlegende Erosion ihrer

herrschaftlichen Legitimität und damit das Potenzial zur Verweigerung des Gehorsams

überhaupt. Aufgrund der Unwissenheit und Schwachheit der Menschen setzten sie ihr

Vertrauen in die Regierung setzten und die Herrschaft stützten (Ebd.: 28). Demnach

engagiert er sich für Aufklärung und Bildung zur Unterminierung von Herrschaft, bei

gleichzeitiger Demokratisierung der Gesellschaft.

Einen weiten Interpretationsspielraum hinsichtlich dieser Frage lassen Thoreaus

Aussagen zu, der sich »nicht ohne Schande« mit der Regierung einlassen kann.

»Nicht für einen Augenblick kann ich eine politische Organisation alsmeine Regierung

anerkennen, die zugleich auch die Regierung von Sklaven ist. […] Mit anderen Wor-

ten, wenn ein Sechstel der Bevölkerung der Nation, die sich selbst zu einer Zuflucht

der Freiheit gemacht hat, versklavt ist, und wenn ein ganzes Land widerrechtlich über-

rannt, von einer fremden Armee erobert und demKriegsrecht unterworfenwird, dann,

meine ich, ist es nicht zu früh für ehrliche Leute, aufzustehen und zu rebellieren« (Tho-

reau 2010a: 11).

Auch wenn die »Ehrlichkeit« der Leute eher rar gesät zu sein scheint, sollten die Tugen-

dennicht bei denHerrschendengesuchtwerden (Ebd.: 13).DienotwendigeVeränderung

der Einzelnen werde somit gewissermaßen durch die Regierung der »Wenigen« blo-

ckiert. Über Bildung und Aufklärung hinaus, gälte es Menschen zur Selbstbestimmung

zu motivieren, denn viele Menschen wären prinzipiell gegen Sklaverei und Krieg, ver-

hielten sich aber desinteressiert und passiv, wozu auch das Wahlsystem und Kirchen

beitragenwürden (Ebd.: 13f., 24).Weder solltemanungerechtenGesetzen zugehorchen,

noch darauf zu warten, bis Mehrheiten vom Richtigen überzeugt seien. Noch weniger

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 179

sollte der Regierung die Aufgabe überantwortet werden, die notwendigen gesellschaft-

lichen Veränderungen anzugehen, die letztendlich alles nur »schlimmer« mache (Ebd.:

17).Thoreaupropagiert eineHaltungdes engagierten (aber gewaltlosen)19Widerstandes,

die zielführend seien, insofern die Regierung nicht auf ein grundlegendes Aufbegehren

gegen sie eingestellt sei (Ebd.). Im Entstehungskontext des Textes ist die Aufforderung

zur bewussten Gesetzesübertretung ein Novum, und daher sind seine Worte radikal:

»[Wenn] das Gesetz so beschaffen ist, daß es notwendigerweise aus dir den Arm des

Unrechts an einem anderen macht, dann, sage ich brich das Gesetz« (Ebd.: 18). Gleich-

wohl erkennt Thoreau graduelle Unterschiede in der Herrschaftsordnung an, indem

er absolute und beschränkte Monarchie und jene mit der Demokratie vergleicht. Den

Indikator für Fortschritt bildet für ihn dabei die »Achtung vor dem Individuum« (Ebd.:

34). Im Zusammenhang mit der anarchistischen Theorie sind Thoreaus Überlegungen

interessant, weil er abschließend die Frage aufwirft, inwiefern die staatliche Demo-

kratie zu überschreiten wäre, um die Menschenrechte zu verwirklichen (Ebd.: 29, 34f.).

Rebellion und Selbstbestimmung der Individuen zielen somit auf die Gewinnung von

Autonomie von staatlicher Herrschaft – damit aber auch von Politik. Thoreau begegnet

ihrmit der ihm eigenen solipsistischenHaltung der Indifferenz (Ebd.: 29).Daher erklärt

Thoreau auch: »Was man Politik nennt, das ist vergleichsweise etwas so Oberflächliches

und Unmenschliches, daß ich praktisch niemals bemerkt habt, daß sie mich überhaupt

angeht. […] Ich kann keine Zeitung zur Hand nehmen, ohne irgendeine armselige Re-

gierung darin zu finden, die in großer Not, auf dem letzten Loch pfeifend, mich, den

Leser, aufruft, für sie einzutreten […]« (Thoreau 2010b: 60f.). Die Zeitungen – in denen

die ideologisch-diskursive Dimension der Herrschaft zum Ausdruck kommt – seien die

eigentlich herrschende Gewalt, weil Menschen sich erst durch sie mit staatlicher Politik

identifizieren würden, statt selbstbestimmt zu entscheiden und zu handeln. Sartwell

knüpft an diese Einstellung der Indifferenz und aktiven Verweigerung an, indem er

selbst auf eine primär »philosophische« Zerstörung fokussiert. Der Protest gegen und

die Infragestellung – bspw. bestehender Institutionen –durch Einzelne wären im Anar-

chismus seiner Ansicht nach wichtiger als die Aufstellung von politischen Programmen

(Sartwell 2008: 13).

Dieswürde freilich auchStirner so sehen.Volk,Fürst,Vaterland,Gott,derHumanis-

musmit seinen Schlagworten von Freiheit,Humanität undGerechtigkeit, stellen für ihn

wie erwähnt Ideologien dar,welche die Einzelnen zu vereinnahmen beanspruchen (Stir-

ner 2008: 3ff.). Die gesellschaftliche Hierarchie stelle primär einen Glauben bzw. »Ge-

dankenherrschaft« dar, die sich auf unhinterfragbar »Heiliges« stützen (Ebd.: 79). Die-

se Kritik bezieht er auf den Humanismus (Ebd.: 85), den politischen Liberalismus, den

Republikanismus und die Staatsbürgerschaft (Ebd.: 107f.), sowie das bürgerliche Recht,

welches die »eigentlich politischeEpoche« (Ebd.: 109) begründe,die er vehement kritisiert

(Ebd.: 117).Die individuelle Freiheit desLiberalismus stehedabeider egoistischenSelbst-

bestimmung entgegen,wobei letztere tatsächliche Verantwortungsübernahmebedeute,

da sie keine Verantwortung gegenüber dem Gesetz kenne (Ebd.). Mit dieser Denkwei-

se gelangt er zur immanenten Infragestellung revolutionärer Bestrebungen, welche ihn

19 Wobei er aus dieserHaltungheraus auchdengewaltsamenAufstandsversuchdes JohnBrownwür-

digt (Thoreau 2010c: 63–69).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

unter Sozialist*innen und Kommunist*innen verhasst machten.20 Schließlich formu-

liert er eine anti-politische Einstellung, die im ausführlichen Zitat deutlich wird:

»Die Revolution war nicht gegen das Bestehende gerichtet, sondern gegen dieses Be-

stehende, gegen einen bestimmten Bestand. Sie schaffte diesen Herrscher ab, nicht den

Herrscher […]. Bis auf den heutigen Tag ist das Revolutionsprinzip dabei geblieben,

nur gegen dieses und jenes Bestehende anzukämpfen, d.h. reformatorisch zu sein. So

viel auch verbessert, so stark auch der ›besonnene Fortschritt‹ eingehalten werden

mag; immer wird nur ein neuer Herr an die Stelle des alten gesetzt, und der Umsturz

ist ein – Aufbau. […] Nicht der einzelne Mensch […] wurde frei, sondern der Bürger,

der citoyen, der politische Mensch […]. In der Revolution handelte nicht der Einzelne

weltgeschichtlich, sondern ein Volk: die Nation, die souveräne, wollte alles bewirken«

(Ebd.: 121).

Darauf aufbauend kritisiert Stirner Staatssozialismus und Kommunismus, die er als

»sozialen Liberalismus« bezeichnet, um zu verdeutlichen, dass mit diesen (bürgerliche)

Herrschaft fortgesetzt, statt überwinden wird. Die Einzelnen blieben in ihnen in einem

Abhängigkeitsverhältnis gefangen (Ebd.: 285) und würden ebenso nach ihrem Nutzen

für die Gesellschaft bewertet, ideologisch beeinflusst und instrumentalisiert (Ebd.: 135).

Drittens wendet sich Stirner gegen den von ihm so genannten »humanen Libera-

lismus«. Darunter können radikaler Sozialismus und mit ihm auch der Anarchismus

gefasst werden, die dem Staat gegenüber kritisch eingestellt sind und ihn letztendlich

auch überwinden wollen. Seine Kritik richtet sich wiederum gegen die Konstruktion

von Idealbildern und die Indienstnahme der Einzelnen in ein derartiges Vorhaben.Weil

dem humanen Liberalismus »Staat und Gesellschaft nicht genügt, negiert er beide und

behält sie zugleich. So heißt es einmal, die Aufgabe der Zeit sei ›keine politische, son-

dern eine soziale‹, und dann wird wieder für die Zukunft der ›freie Staat‹ verheißen. In

Wahrheit ist die ›menschliche Gesellschaft‹ eben beides, der allgemeinste Staat und die

allgemeinste Gesellschaft« (Ebd.: 140). Stirners materialistische Antwort darauf lautet

vom Selbst des Menschen auszugehen (Ebd.: 143), das Konstrukt desMenschen loszulas-

sen und denWunschtraum einer letztendlich befreiten Menschlichkeit, der sich auf ein

transzendent begründetesRecht stütze,aufzugeben (Ebd. 151f.).Statt eineswie auch im-

mer gearteten politischen Projektes genügt Stirner die Befreiung des egoistischen Selbst.

Die religiöse, monarchistisch-nationalistische, humanistische, politische, kommunisti-

sche Kritik am Egoismusmeine eigentlich:

»du mußt dein Ich so gänzlich von aller Beschränktheit befreien, daß es ein mensch-

liches Ich wird. Ich sage: Befreie Dich so weit Du kannst, so hast Du das Deinige getan

20 Vgl. Marx in: MEW 3, S. 101–168. Marx’ Polemik gegen Stirner wurde nie veröffentlicht, da Stirner

imBriefwechselmitMarx seiner Kritik offenbar argumentativ überzeugend entgegentreten konn-

te. Tatsächlich liest sichMarx zugespitzte Kritik recht unterhaltsam, sagt aber eher etwas über ihn

als über Stirner aus. Für den vorliegenden Zusammenhang bedeutsam ist, erstens, dass Marx auf

das Kernargument Stirners, der Wiedereinsetzung idealistischen Denkens im Gewand scheinbar

materialistischer und humanistischer Ideologien nicht eingeht. Zweitens nehme ich hier die Posi-

tion ein, dass Stirner mit dem Egoismus etwas qualitativ anderes konzipiert als den bürgerlichen

Individualismus, wie Marx implizit unterstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 181

[…]. [M]üheDich nicht an den SchrankenAnderer ab; genug,wennDudie deinigen nie-

derreißest. Wem ist es jemals gelungen, auch nur eine Schranke für alle Menschen nie-

derzureißen? […] Wer eine seiner Schranken umwirft, der kann AndernWeg undMittel

gezeigt haben; das Umwerfen ihrer Schranken bleibt ihre Sache« (Ebd.: 156f.).

Mit ihrem Streben nach idealen Menschen- und Gesellschaftsbildern hätten Liberalis-

mus und Sozialismus diemoderneGesellschaftsordnung enorm verändert – inHinblick

auf die Demokratisierung der Herrschaft, die Aufhebung des Klassengegensatzes und

die Abschaffung der Religion. Dies geschähe jedoch zum Preis der abstrakten und verin-

nerlichtenHerrschaft desmodernen Staates, des Kapitalismus und humanistischer Ideo-

logie (Ebd.: 158f.).

Als Rebellion gegen die auferlegte Subjektform in der bürgerlichen Gesellschaft,

lehnt Stirner alles Heilige, Konventionen sowie verselbständigt Moralvorstellungen ab

und feiert die individuelle Revolte als »gewaltiges, rücksichtsloses, schamloses, gewis-

senloses, stolzes […] Verbrechen« (Ebd.: 267, 311), die sich auch gegen das Privateigentum

der Reichen und die Rechtsordnung richte (Ebd.: 299f.). Soziale Ungleichheit könne

nicht als Unrecht bezeichnet werden, wenn die zugrundeliegende Vorstellung von Ge-

rechtigkeit einen ideologischen Charakter hat (Ebd.: 297). Damit überschreitet Stirner

die klassische anarchistische Entgegensetzung von Staat und Gesellschaft. Seine anti-

politische Haltung kann somit auch nicht in Ethik oder Utopie gesucht werden:

»Revolution und Empörung dürfen nicht für gleichbedeutend angesehen werden. Je-

ne besteht in einer Umwälzung der Zustände, des bestehenden Zustandes oder sta-

tus, des Staats oder der Gesellschaft, ist mithin eine politische oder soziale Tat; diese

hat zwar eine Umwandlung der Zustände zur unvermeidlichen Folge, geht aber nicht

von ihr, sondern von der Unzufriedenheit der Menschen mit sich aus […]. Die Revolu-

tion zielt auf neue Einrichtungen, die Empörung führt dahin, Uns nicht mehr einrich-

ten zu lassen, sondern Uns selbst einzurichten, und setzt auf ›Institutionen‹ keine glän-

zende Hoffnung. Sie ist kein Kampf gegen das Bestehende, da, wenn sie gedeiht, das

Bestehende von selbst zusammenstürzt, sie ist nur Herausarbeiten Meiner aus dem

Bestehenden. […] Einrichtungen zu machen, gebietet die Revolution, sich auf- oder em-

porzuheben heischt die Empörung« (Ebd.: 354).

Newman versucht die egoistischen Überlegungen in anwendbare politische Theorie zu

überführen. Den Kritiker*innen dieser Position entgegnet er, es ginge nicht länger um

die Verwirklichung eines bestimmtes revolutionären Programms oder um eine politi-

sche Organisation, zumindest nicht um gesamtgesellschaftliche Transformation (New-

man 2016: 13). In einer in allen Bereichen regulierten Welt, in welcher Herrschaft der-

maßen stark verinnerlicht ist, plädiert er für eine Rebellion durch Unsichtbarkeit und

Nicht-Identifizierbarkeit, aus der eine Abwehr von Überwachung folgt. Darüber hinaus

haben Unsichtbarkeit und Anonymität ebenfalls eine symbolische Dimension als Aus-

druck der Verweigerung von Repräsentierbarkeit. Unsichtbarkeit gilt Newman als ei-

ne Art Waffe und macht gleichzeitig sichtbar, was »ideologische« Projekte verschleiern

(Ebd.: 34).Nämlich–weitergedacht–dieAnliegen,Bedürfnisse undWünschebestimm-

ter historisch und sozial situierterMenschen,dieNewman inAdaption vonStirners Ein-

zigen und in Anlehnung an Jean-Luc Nancy als Singularitäten bezeichnet (Ebd.: 35). Mit

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

dieserHerangehensweise lehnt Newman zugleich Klassen- und Identitätspolitik ab und

hält heute keine revolutionäre, sondern eine aufständische Praxis für angemessen (Ebd.:

47f.), wobei er eine Verbindung mit Agambens Verständnis von destituierender Macht

und dem Exodus als Austritt aus (staatlicher) Souveränität und Gesetz herstellt (Ebd.:

50).DienachAutonomie strebende individual-anarchistischeStrategie lautet daher »the

insurrection of the self« (Ebd. 53). Der Aufstand als Selbst-Transformation und Selbst-

Ermächtigung wird auch explizit beschrieben als eine »micro-political tranformation of

the self in its relation to power, such that we are able to extricate ourselves from systems

of power and our dependency on them, even our desire for them […]« (Ebd.: 54). Dahin-

ter steht die Annahme »if wemanage to distance and disentangle ourselves from power,

and from the identities and subjectivities which power imposes upon us, then power be-

comes an empty husk, a dry and cracked shell which crumbles into self« (Ebd.: 55). Die

Distanz zur Herrschaft und die Loslösung der subjektiven Verhaftung an ihr bilde somit

die Voraussetzung für die Erschaffung von alternativen, autonomen Beziehungen. Die

Frage,wie sich die freiwillige Knechtschaft überwinden lasse, beantwortet Newmanmit

einer »indifference to power« (Ebd.: 91) und plädiert in Anschluss an de La Boëtie und

dessen Interpretation durch Pierre Clastres für Strategien der Verweigerung anstatt des

Umsturzes (Ebd.: 102f.). Durch die Offenlegung der verschleierten Herrschaft und der

Indifferenzzu ihrwerde sie imselbenZugegeschwächt,wie sichEinzelne selbst ermäch-

tigen (Ebd.: 105). »Ontologische Freiheit« werde somit als Ausgangspunkt rebellischen

Handelns verstanden, nicht jedoch als ihr Ziel. Für Newman bildet sie die Grundlage ra-

dikaler Politik, die er eindeutig individuell und nicht kollektiv versteht (Ebd.: 100).

Auch Landstreicher will den vorgegebenen Rahmen verlassen und verortet den Auf-

stand außerhalb jeden politischen Programms, wo sich »Träume« verwirklichen ließen

(Landstreicher 2013). Dies ist für ihn der entscheidende Unterschied zur politischen Lin-

ken, die auch in ihren radikalen Strömungen letztendlich politische Programme vertritt

und hierarchisch strukturiert ist. Statt von den Anliegen und Bestrebungen realer Men-

schen auszugehen, die sich selbst ermächtigen, werde von den Individuen verlangt »die

herrschende Ordnung durch die Herrschaft eines linken Programms auszutauschen.

Mit anderenWorten verlangt es von den Individuen weiterhin die Fähigkeit ihre eigene

Existenz bestimmen zu können, aufzugeben« (Landstreicher 2013).

3.2.3 Selbstentfaltung von selbstbestimmten Einzelnen

Nach den bisherigen Darstellungen individual-anarchistischen Strebens nach Autono-

mie überrascht es wenig, dass die angeführten Autoren kaum Überlegungen anstellen,

wie individuelle Akte der Rebellion genauer aussehen, worauf konkreter sie abzielen, ge-

schweige denn,wie diese imKontext eines umfassenderen emanzipatorischenProjektes

zu bewerten wären. Es bleibt den Einzelnen überlassen, ihre Wege der Rebellion zu fin-

den und zu gehen. Ebenso beschreiben die Individualanarchist*innen keine positiv de-

finierten, anti-bürgerlichen Subjektformen. Die Überschreitung der einschränkenden

Seinsweise ist insofern Selbstzweck, als dass sie deren Anarchisierung bewirkt, was auch

für den Anarchismus als (anti-)politisches Projekt gälte.Wenn überhaupt von Revolution

gesprochen werden könnte, beinhaltet sie für Newman kontinuierlich das eigene Selbst

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 183

zu erfinden, woraus ein »anarchism of subjectivity, rather than an anarchism based on

subjectivity« (Newman 2007: 67) folge.

Godwin ist weniger an derlei Selbstfindungsproblematiken interessiert. Vielmehr

stellt Individualität für ihn die Voraussetzung für gemeinsame Verständigung und so-

mit auch für gesellschaftliche Entwicklungsprozesse dar. Denn wenn »nicht jeder seine

Individualität bewahrt,wirddasUrteil aller schwach seinundder Fortschritt unseres ge-

meinsamen Verständnisvermögens unaussprechlich verzögert werden« (Godwin 2017:

37). Interessanterweise spricht er sich mit dieser Einstellung für ein allgemeines, aber

gegen ein staatliches Schulsystem aus. Letzteres schüre Vorurteile, lehre Schüler*innen,

nicht selbst zu denken, sondern lediglich Lehrsätzen zu folgen. Die Inhalte und Formen

»nationaler« Erziehung verhinderten eigenes Argumentieren und Begründen. Stattdes-

senwill er selbstständigesDenkenundHandeln ermöglichen (Ebd.: 40ff.).DieseEinstel-

lung mündet auch in Godwins ablehnende Haltung zum Strafsystem mit seinen Sank-

tionen, Belohnungen und Meinungsüberwachung, die Gewalttaten nicht verhinderten

(Ebd.: 43). Daher gälte es vielmehr eine sinnvolle soziale Kontrolle und angemessenes

Verhalten in kleinen, überschaubarenGemeinschaften herzustellen,wozu es keine Stra-

fen und Zwang brauche,mit denenMenschen ohnehin nicht gebessert werden könnten,

sondern die Entwicklung von Vernunft und Verantwortung (Ebd.: 45). Godwin vertraut

auf den sozialen Fortschritt, welcher sich aus der fortwährenden Aufklärung der Men-

schen ergäbe.

SeinenEssayLebenohnePrinzipienbeginntThoreaumit einerKritik anderVorstellung

nützlicher Arbeit mit der Intention, dass Menschen v.a. selbst über die eigenen Tätig-

keiten verfügen sollten.Da er dieses Ziel als Selbstzweck setzt, fordert er auch nicht, die

eigene Zeit etwa mit einem bestimmten sozial-revolutionären Vorhaben zu verbringen

(Thoreau 2010b: 37–43). Individuelle Freiheit bestünde demnach in der Unabhängigkeit

von fremden Arbeits- und Verwertungszwängen (Ebd.: 42). Aus diesen selbstgenügsa-

menErwägungenheraus entwickelt er schließlich eineKritik an seiner republikanischen

Gegenwartsgesellschaft, welche zwar politische Tyrannen abgeschafft hätte, jedoch eine

ökonomische und moralische Versklavung bedeute, da sich die Einzelnen in beiderlei

Hinsicht nicht wirklich selbst bestimmen können. Daher fragt Thoreau, was »bedeutet

es, frei geboren zu sein, aber nicht frei zu leben? Welchen Wert hat politische Freiheit,

wenn sie nicht Mittel ist für moralische Freiheit? Ist es die Freiheit, Sklave zu sein, oder

die Freiheit, frei zu sein, auf die wir stolz sind?« (Ebd.: 57). Die »freie Freiheit« bestimmt

er allerdings nicht näher.

Anderthalb Jahrhunderte später versucht sich Sartwell an einer etwas ausgereifteren

Begründung dieser Herangehensweise. Zunächst geht er davon aus, dass die meisten

menschlichenOrganisationeneigentlich aufFreiwilligkeit beruhen,also auchdasPoten-

zial beinhalten, nach anarchistischen Vorstellungen zu funktionieren.Der Anarchismus

hätte kein klares Programm, sei eher ein Modus der Kritik an politischer Philosophie

und an praktischer Politik. In der anarchistischen Bewegung selbst sieht Sartwell nicht

viel Potenzial, zumal sie im Unterschied zu »Demokratie« und »Kommunismus« kaum

großflächig eine gesellschaftliche Alternative verwirklichen konnte. Statt praktizierter

Beispiele von funktionierender Anarchie findet er daher eher die »guten Ideen« des An-

archismus wichtig (Sartwell 2008: 11–13). Nach der Kritik an den Sozialvertragstheorien

von Hobbes, Locke und Rousseau beschreibt er »toward something else« die Silhouet-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

te des (philosophischen) Anarchismus in neun Punkten (→ 4.3.3). Diese sollen den Rah-

men für eine individual-anarchistische Selbstbefreiung und -entfaltung der Individu-

en abgeben. »Philosophisch« erscheinen diese Konturen Sartwell als ein guter Rahmen,

um Autonomie zu gewinnen. Dabei geht er auf gängige Kritikpunkte am Individualan-

archismus ein und wendet sich gegen den Egoismus (Ebd.: 100–115). Dass der philoso-

phisch begründete Individualanarchismus bspw. nicht von vorrangig selbst-interessier-

ten oder amoralischen Individuen ausgehe, begründe umgekehrt keine bestimmte ethi-

scheWertbasis, auf welche er sich stelle.

Für Stirner ist die fehlende ethische und inhaltliche Bestimmung von Emanzipati-

on ohnehin kein Problem. Ähnlich wie Thoreau gibt er nicht vor, was ihr »eigener« In-

halt ist, sondern verweist darauf, dass dieser auch bereits ohne ideologische oder so-

ziale Appellationen gegeben sei (Stirner 2008: 5). Die Abwehr bestimmter Vorstellungen

von einem freieren Selbst oder emanzipierenden Projekt hat für Stirner auch prinzipiel-

le Gründe, die seine scharfe Kritik bedingen: Freiheit soll keine abstrakte, vielmehr eine

konkret erfahrbareKapazität sein,welche sich andenSelbstbestimmungsmöglichkeiten

vonEinzelnenmessen lassenmuss.Dieswäre gleichwohl durchausmöglichund erreich-

bar.Hingegen sei dasAnliegen, sie vermittels einer anderenGesellschaftsformuniversell

einzuführen und durchzusetzen, per se zum Scheitern verurteilt, respektive würde es

in eine neue Herrschaftsordnung münden (Ebd.: 176). Egoistische Freiheit kann laut Stir-

ner prinzipiell nicht durch Institutionen bestimmt und gewährt, sondern sich lediglich

durchmutige Einzelne genommenwerden.Sie ist damit kein sozialesGut und auch kein

ethischer Wert, sondern Handlungsmacht (»Gewalt«), ein Handlungsmodus und Pro-

zess der Weltaneignung (Ebd.: 184). Damit stellt die egoistische Freiheit einen Selbst-

zweckdar,als dass sie fürStirnerdieVoraussetzung fürdieSelbstentfaltungbildet (Ebd.:

185). Gelebt werden könne sie im »Verein der Egoisten«, welcher auf absoluter Freiwil-

ligkeit beruhe (Ebd. 196, 241–260) und die Feindschaft gegenwärtiger und zukünftiger

demokratischer oder kommunistischer Staaten auf sich ziehe (Ebd.: 197ff.).Die (bürger-

liche) Suche nach dem eigenen »Wesen«, welche sich laut Stirner in der fortlaufenden

Rede vom »Menschen« widerspiegele, führe zur Selbstauflösung, rastloser Selbstkritik

und permanenter Sorge statt zur Bejahung und demGenuss der eigenenExistenz (Ebd.:

201, 358ff.), die zu einer Art »widerspenstige« Grundhaltung führt (Ebd.: 215).

Dabei fährt er fort, jede Staatsform als Despotie zu brandmarken, weil Staaten Ge-

setze erlassen unddamit zumGehorsamverpflichten.Wie auch immer dieGewaltmittel

verteilt wären, das Grundproblem sei die Gewaltausübung durch Staaten an sich, da sie

sich gegen den Eigenwillen der Einzelnen richte. Trotz der Ablehnung staatlicher Regu-

lierung weiß Stirner, dass die Selbstentfaltung der Einzelnen gesellschaftliche Voraus-

setzungen hat. Der sozialen Frage schreibt er explizit Wert zu, doch sie würde nicht im

Sinne der Einzelnen beantwortet werden (Ebd.: 231). ImUnterschied zu Sozialist*innen

richtet er sich gleichwohl gegen die Gesellschaft als übergeordneter Instanz. Selbstent-

faltung würde nicht durch die Formung eines zoon politikon ermöglicht, der Form politi-

scher Bürgerschaft, die Stirner rundum ablehnt (Ebd.: 257). Vielmehr deutet er immer

wieder an, dass Befreiungsprozesse sich auch gegen die Gesellschaft, ihre Normen und

Institutionen richtenmüssten (vgl. Bakunin 1969). Zwar gesteht Stirner die gesellschaft-

lichen Voraussetzungen für die Entfaltung der Individualität ein, er möchte aber – etwa

in Abgrenzung zuWeitling – nicht, dass sie über die Einzelnen bestimmen (Ebd.: 298).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 185

Newman spricht dahingehend davon, dass die »condition of life« unregierbar ist.

Nach Autonomie strebendes Leben finde in der Verborgenheit vor der Macht statt, ent-

ziehe sich und widerstehe der Kontrolle. Statt von homogenisierten Klassen, partikula-

ren Identitäten oder einem vermeintlich souveränen Volk geht er wie erwähnt von Sin-

gularitäten aus (Ebd.: 29–32), von »[s]elf-creating subjects without fixed identity or cal-

ling« (Newman 2016: 18), was nicht mit dem liberalen Individualismus zu verwechseln

sei (Ebd.: 20f.). ImNeoliberalismus käme es zu einer Vervielfältigung undÜberlagerung

vonSubjektformen,die subtil durch verschleierteHerrschaft überwachtwerdenwürden

(Ebd.: 21). Die Entfaltung des Konzepts der Singularitäten müsse also in Abgrenzung

zum neoliberalen Subjekt geschehen, um mit dessen Verfügbarkeit, Selbstdarstellung

und Konsumidentität zu brechen (Ebd.: 22–29). Dagegen unterschieden sich »contem-

porary radical subjectivities […] [durch] the refusal of any kind of representable identity.

Indeed,we could say that they embody a gesture of dis-identification« (Ebd.: 29).Unter Po-

litik der Autonomie versteht Newman dagegen eine Form der Selbstregierung im wört-

lichen Sinne. Freier werden verlange, etwas an die Stelle der vorherigen Abhängigkeiten

und Bindungen zu setzen. Ganz ähnlich wie Stirner sieht er in der Sorge um das Selbst

und den Zwang zu seiner permanenten Erzeugung ein Problem,dem ermit einem »Ver-

lernen« (»undoing«) von Subjektivierung begegnen will, um Formen nicht-dominierender

Subjektivität Raum zu geben: »Autonomy involves an insurrection of the self against the

fixed identities to which it is attached« (Newman 2016: 126). Da heute die Marktlogik

alles durchziehe, wäre die Frage, wie man von ihr los komme, schwer zu beantworten.

Ungehorsam meine daher »more than simply transgressing certain laws – rather, the

unbinding of oneself frommarketized and commodified forms of existence and the in-

vention of alternative ways of living and seeing oneself« (Ebd.: 127). Grund zurHoffnung

gäbe es, weil das Konzept des Willens »nicht so regiert zu werden« (Foucault) kein es-

sentialistisches, fixiertes Subjekt und ebensowenig die Vorstellung eines Außerhalb von

Machtbeziehungen brauche. Das egoistische Prinzip beinhalte stattdessen das Poten-

zial zur ethischen und politischen Selbst-Transformation, verbunden mit einer »ago-

nistischen Dimension« durch die Anfechtung externer Herrschaftsverhältnisse auch im

eigenen Selbst. Diese Form des Agonismus will Newman von jener von Chantal Mouf-

fe unterschieden wissen, denn sie funktioniere nicht nach einer staatlichen Logik, eher

würde sie von einem fundamentalenAgonismus zwischen autonomenBewegungenund

den Praktiken und Prinzipien staatlicher Souveränität ausgehen (Ebd.: 135): »[P]ractices

of self-organization, while they might be flawed and problematic, have to be seen as at-

tempts to construct an autonomous space of political life, which, in itself, is already a

declaration of war against the current order« (Ebd.: 135). Bei diesen individuellen Ak-

ten des Widerstands und der Selbstbestimmung handele es sich keineswegs um nicht-

politische Praktiken, sondern um solche, mit denen das Politische durch autonome Be-

wegungen dem Staat entzogen werden würde.

Landstreicher arbeitet die anti-politische Stoßrichtung seiner Gedanken in Abgren-

zung zur radikalen Linken heraus,welche in der westlichenWelt ohnehin keine relevan-

te Bedeutung mehr hätte und aufgrund ihrer Verhaftung in der linken Dogmatik zum

»Mühlstein« um den Hals der Anarchist*innen geworden sei. In acht Punkten verdeut-

licht er, wodurch der Bruch zu vollziehen wäre und gekennzeichnet sei. Schon im ersten

Punkt wird er explizit und fordert die »Ablehnung einer politischen Auffassung von so-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

zialen Kämpfen; die Anerkennung, dass der revolutionäre Kampf kein Programm, son-

dern eher ein Kampf für die individuelle und sozialeWiederaneignung der Ganzheit des

Lebens ist. Als solcher ist er von sich aus anti-politisch« (Landstreicher 2013). Dies un-

terstreicht er, zweitens,mit der Ablehnung vonOrganisationen und Programmen.Drit-

tens lehnt er Demokratie und die Illusion der Mehrheitsgewinnung ab. Viertens sollen

keine Forderungen an dieMachthabenden formuliert, sondern direkte Aktionen hervor-

gebracht werden. Fünftens verwirft er das teleologische Fortschrittsverständnis. Statt

einerWeiterentwicklung befürwortet er (zivilisationskritisch) den Bruch. Landstreicher

lehnt Identitätspolitik ebensowie alle Formen des Kollektivismus ab,weil beide zur Ein-

ordnung- und Unterordnung von Individuen führen würden. Stattdessen wünscht er

sich die »Anerkennung der Befreiung von jedem Individuum zur Bestimmung der Be-

dingungen ihrer oder seiner Existenz in freiem Umgang mit Anderen ihrer oder seiner

Wahl – d.h. die individuelle und sozialeWiederaneignung des Lebens – als das primäre

Ziel der Revolution« (Landstreicher 2013). Schließlich führt ihn das zur Ablehnung »von

Ideologie«, die sich seiner Vorstellung nach in »jedem Programm, jeder Idee, Abstrakti-

on, Ideal oderTheorie, welche über das Leben und die Individuen gestellt wird, um ihm

zudienen […] [finden ließe,also] jeglicher Ideale fürwelcheder einzelne sich selbst, seine

Bedürfnisse, seine Sehnsüchte, seine Träume opfern muss« (Landstreicher 2013).

3.2.4 Individuen als anti-politischer Bezugspunkt für rebellische und

selbstbestimmte Einzelne

Mit diesen Aussagen wurden die anti-politischen Positionen des anarchistischen Indi-

vidualismus archetypisch dargestellt und Überlegungen zumNach-Autonomie-Streben

aufgezeigt, die sich über die Gesellschafts-, Organisations- und Institutionenkritik

hinaus imWesentlichen auf individuell widerständiges, eigensinniges, ermächtigendes

und selbstbestimmtes Handeln beziehen. Das Individuum wird dabei als anti-politischer

Referenzpunkt aufgebaut. Diese ist freilich von der »Privatsphäre« der bürgerlichen Ge-

sellschaft zu unterscheiden, welche die Kehrseite einer verstaatlichten Öffentlichkeit

bildet. Die Darstellung geschah schematisch anhand der Stränge des rationalistischen

und transzendentalen (Godwin,Thoreau, Sartwell) und des egoistischen (Stirner, Newman,

Landstreicher) Individualanarchismus, während der ultra-liberale Strang (Tucker, Mack-

ay) – der wiederum Schnittpunkte mit dem Mutualismus aufweist – an dieser Stelle

ausgeblendet wurde (→ 4.3).

So lässt sich ausgehend von Stirner eine grundlegende Ablehnung von jeder Form der

Politik herleiten. Sein »Verein der Egoisten« kann nicht als Zusammenschluss in einem

politischen Sinne verstanden werden. Dennoch ist das egoistische Ziel des »Selbstge-

nusses« nicht nur eine philosophische Phrase. Es beinhaltet indes eine Kritik an den

entfremdenden Folgen politischen Handelns in einer durchstaatlichten Gesellschafts-

form.Bei aller Ablehnung linker Politik betreibt Newmanmit diesemStirner’schenHin-

tergrund politischeTheorie, indemer etwa die angenommene ontologischeGrundlage von

politischen Projekten als konstruiert ausweist, soziale Singularitäten als politische Sub-

jekte ansieht und eine widerständige Haltung befürwortet, die auch politische Bestre-

bungen bspw. gegen Überwachung und Zugriffe beinhaltet.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 187

Der aufklärerische Rationalismus Godwins oder die in einer transzendentalen Ge-

rechtigkeit begründeten EinstellungThoreaus richten sich dagegenweniger offensiv ge-

gen Politik als solche. Dies liegt darin begründet, dass sie – wenn man es so nennen will

– auch keine »gesellschaftsfeindlichen« Implikationen wie der egoistische Strang auf-

weisen. Gleichwohl können unterschiedliche Schlussfolgerungen aus Godwins Forde-

rung nach Selbstbestimmung, seiner Entmystifizierung der Herrschaftsordnung und

der non-dominance gezogen werden. Dies trifft ebenso auf Thoreaus selbst-gerechte

und rechtschaffene Haltung und Sartwells Weiterentwicklung der Selbst-Souveränität

zu.Damit lassen sich außerparlamentarische soziale Bewegungen politisieren und auf Be-

strebungen zur Gesellschaftstransformation hin ausrichten. Die Aktivierung individuel-

ler Handlungsmacht stellt zudem einen Faktor dar, der für schlagkräftige soziale und

politische Bewegungen unerlässlich ist. Ebenso lässt sich daraus auch eine konsequen-

te autonome Selbstorganisation ableiten. In jedem Fall ist die rhetorische Ablehnung

der Politik bei individual-anarchistischen Denker*innen äußerst stark ausgeprägt. Denn

Emanzipation kann nur dann gelingen, wenn sie auch eine Emanzipation der Individu-

en ist. Das bedeutet, wenn sie auch durch Einzelne vollzogen und von Einzelnen kon-

kret erfahrbarwird.EmanzipatorischePolitikgelangt deswegen in ihremAnspruch an eine

Grenze, weil mit ihr keine Einzelnen zum Ausgangs- und Zielpunkt genommen werden

können.

Die Tradition des anarchistischen Individualismus wird in der Linie Stirners – und

von diesem ausgehend Georges Palantes (1909, 1914) – in der populärwissenschaftlichen

Adaption vonMichaelOnfraydeutlich.So skizziert er in seinemBuchDie reineFreundeam

Sein. Wie man ohne Gott glücklich wird (Onfray 2008) auf Grundlage einer hedonistischen

Philosophie eine Variante anarchistischer Politik, mit der er sich gegen den westlichen Li-

beralismus richtet. Abgesehen von der populistischen Rhetorik verdeutlichen auch On-

frays Schlussfolgerungen,welcheproblematischenZüge zumVorschein treten,wenndie

Anti-Politik im Anarchismus in eine egoistisch inspirierte Querfront-Politik kippt (vgl.

Eibisch2020c). Indie Linie vonThoreau stellt sichdagegen JedediahPurdy inDieWeltund

wir. Politik im Anthropozän (Purdy 2020). Anschaulich zeigt er, wie ein holistischer Indivi-

dualismus zumWiderstand gegen soziale und ökologische Zerstörungmotivieren kann.

Purdy setzt bei allem Realismus auf die Kraft von sozialen Bewegungen, entfernt sich in

seiner Vorstellung von zivilem Ungehorsam allerdings von explizit anarchistischen Po-

sitionen (vgl. Eibisch 2021e).

3.3 Anarchistischer Kommunismus

Der anarchistische Kommunismus wurde in Abgrenzung und Weiterentwicklung zu

mutualistischen und kollektivistischen Ansätzen entwickelt, denen zum einen eine

zu reformorientierte Haltung vorgeworfen wurde und die zum anderen wesentliche

Probleme staatlich-kapitalistischer Gesellschaftsordnung nicht zu lösen schienen. Dies

betraf v.a. Debatten um die Entlohnung von Arbeitsleistung und den Umgang mit Ei-

gentumsverhältnissen. Kommunistische Anarchist*innen treten für die Entkoppelung

von Arbeitsleistung und Entlohnung sowie für die Aufhebung des Privateigentums an

Produktionsmitteln und die Vergesellschaftung des Reichtums ein. Sie können inso-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

fern als radikal gelten, als dass sie auf die Veränderung gesellschaftlicher Verhältnisse

insgesamt abzielen (Turcado 2019: 237f.). Darüber hinaus ersetzten sie vorherige anar-

chistische Bezugnahmen zum Subjekt des Volkes durch einen weiten Klassenbegriff. Im

Unterschied zu anderen Kommunist*innen betonten sie, dass das Ziel einer anarch@-

kommunistischen Gesellschaftsform die Entfaltung der Individuen ist, was sich in den

Auseinandersetzungen zwischen ihnen und individualistischenAnarchist*innenwider-

spiegelt (→ 4). Die Genese des anarchistischen Kommunismus datiert Davide Turcado

auf das Jahr 1876 anhand der Kritik vonMalatesta und Cafiero am Kollektivismus (Ebd.:

238), wobei auch James Guillaume eine wesentliche Rolle spielte (Cahm 1989: 36–43).

Mit ihr wird insbesondere auf Bildung und Propaganda Wert gelegt, da die Ausbildung

von Klassenbewusstsein als wesentliche Voraussetzung für die emanzipatorische Aus-

richtung sozial-revolutionärer Prozesse gilt, während avantgardistische Ansprüche mit

dem Verweis auf die Selbstorganisation der proletarisierten Klassen zurückgewiesen

werden. Als bekanntester Theoretiker des anarchistischen Kommunismus betonte Kro-

potkin, dass erstrebenswerte kommunistische und anarchistische Verhältnisse parallel

zu den bestehenden kapitalistischen und staatlichen derHerrschaftsordnung existieren

(→ Fig. 4). Damit wäre – imUnterschied zumMarxismus –der Kapitalismus keineswegs

eine Vorbedingung für den Sozialismus und eine staatliche Einführung des Sozialis-

mus nicht möglich bzw. würde sie sich selbst untergraben. Darüber hinaus könne der

Kommunismus nicht gegen denWillen der Bevölkerung umgesetzt werden,müsse viel-

mehr von dieser selbst realisiert werden. Den Fluchtpunkt anarch@-kommunistischer

Bestrebungen bildet die Vision einer Föderation dezentraler autonomer Kommunen.21

Als ein Vordenker des anarchischen Kommunismus kann Wilhelm Weitling gelten.

In seiner Schrift Garantien der Harmonie und Freiheit von 1838/39 (Weitling 1974) entwi-

ckelt er »Ideen der Reorganisation der Gesellschaft«. Diese theoretische Figur steht am

Übergang der vorherigen frühsozialistischen Vorstellungen von Charles Fourier, Robert

Owen und Henri de Saint-Simon zu modernen kommunistischen Verständnissen von

Gesellschaftstransformation und -gestaltung. Weitling schwankt zwischen einer mes-

sianischen Erlösungshoffnung (Ebd. 256f.) und der Vorstellung eines kontinuierlichen

historischen Fortschritts (Ebd.: 7) sowie zwischen jenem, einerseits keine fixierbaren

Pläne und Programme zur angestrebten Gesellschaftsordnung festlegen zu wollen, an-

dererseits eben solche Vorschläge detailliert zu formulieren. Dies sind Ambivalenzen,

welche auch der Anarch@-Kommunismus zu vermitteln sucht.

In Hinblick auf das Streben nach Autonomie wird der Dreischritt der Abbruch der

verstaatlichten Beziehungen, dem Aufbau von sozial-revolutionärer Klassenmacht und

21 Im Unterkapitel wird sich zeigen, dass die anti-politischen Aspekte des anarchistischen Kommu-

nismus im Grunde genommen diametral entgegen der Antipolitik des sogenannten »Anarcho-

Kapitalismus« verstanden werden können. Wenn Rothbard proklamiert »Only we wish to break

with all aspects of the liberal State: with its welfare and its warfare, its monopoly priviliges and its

egalitarianism […] Only we offer technology without technocracy, growth without pollution, lib-

erty without chaos, law without tyranny, the defense of property rights […]« (Rothbard 1973: 402),

deutet er damit einen umfassendes gesamtgesellschaftliches Gegenprojekt an, was ebenso das

Anliegen der kommunistischen Anarchist*innen ist. Letztere denken sie jedoch von der Auflösung

des Privateigentums, der Überwindung des bürgerlichen Individualismus und der Einrichtung ei-

ner auf vielen Ebenen umfassend strukturierten Gesellschaft her (→ 2.3.2).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 189

schließlich der Selbstorganisation einer libertär-sozialistischen Gesellschaft vollzogen.

Die Textauswahl bezieht sich auf Kropotkin (1892/1973), Malatesta (1892–1932/2014) und

Most (1884/2006A, 1899–1905/2006B), was den klassischen Anarchismus betrifft, und

wirdmit Bookchin (1982, 1990),Graeber (2004, 2007, 2009, 2011, 2012, 2014) undMilstein

(2013) in Bezug auf zeitgenössische anarchistische Denker*innen fortgesetzt. 22

3.3.1 Abbruch der verstaatlichten Beziehungen

In der Schrift Die Eroberung des Brotes werden die Grundlagen des anarchistischen Kom-

munismus deutlich umrissen. Kropotkins Anliegen besteht in einer rationalen Gesell-

schaftsanalyse, aus der er die programmatischen Grundlagen einer libertär-sozialisti-

schen Gesellschaftsform skizzenhaft ableitet. Während Marx sein Grundlagenwerk das

Kapital,mit der Feststellungbeginnt,der »ReichtumderGesellschaften, inwelchen kapi-

talistische Produktionsweise herrscht, erscheint als eine ›ungeheureWarensammlung‹,

die einzelne Ware als seine Elementarform« (MEW23: 49), geht Kropotkin von einem

ungeheuren Reichtum der zivilisierten Gesellschaften aus, welcher nicht zwangsläufig in

der kapitalistischen Warenform aufgehe. Mit diesem könne »Wohlstand für alle« (Kro-

potkin 1973: 71) geschaffen werden. Um diesen zu ermöglichen, gälte es daher zunächst

Aufklärung zu betreiben, Herrschaftsideologie zu entmystifizieren und Klassenverhältnisse

sichtbar zumachen,welche er als grundlegend antagonistisch beschreibt (Ebd.: 79, 107).

Diesen Antagonismus betrachtet er zugleich differenziert und lehnt die Annahme einer

zwangsläufigen Zuspitzung desselben ab (Ebd.: 82ff.). Er stellt fest, dass die Produktion

nicht nach Fähigkeiten und Bedürfnissen erfolgt und dass die Nationalstaaten in inter-

nationaler Konkurrenz und permanenter Kriegsführung stehen, zugleich jedoch Alter-

nativen bestünden,welche ermit den Begriffen der gegenseitigenHilfe und Selbstorga-

nisation benennt (Ebd.: 69–81).

Mit der Kritik am Kapitalismus geht jene am Staat einher, wie sie archetypisch in

den polemischen Texten Johann Mosts zum Ausdruck kommen, nach welchem Staat

und Regierung »Hemmschuh einer zivilisatorischen Entwicklung im freiheitlichen Sinne

[…] [seien, die zur] Beraubung, Tyrannisierung und Degenerierung« (Most 2006Bt:

152) der »Volksmassen« und zur Aufrechterhaltung der Klassenunterschiede dienten.

Most betont den Gewaltcharakter des Staates, bei seiner Einrichtung und Aufrecht-

erhaltung (Most 2006c: 125).23 Damit drückt er eine grundlegende anarchistische

Annahme aus, von der auch Milstein für die heutige Zeit ausgeht, wenn sie den Staat

als »ein künstliches, entfremdendes und unterdrückendes Konstrukt« (Milstein 2013:

30) charakterisiert. Die Delegitimierung des Staates ist das propagandistische Mittel

schlechthin und bildet die Voraussetzung für den Aufbau von Klassenmacht. Demnach

kritisiert Most zuallererst den Staat in seiner ideologischen Funktion, wenn er schreibt,

22 Im Beitrag (Anti-)Politik und der kommunistische Anarchismus (Eibisch 2022a) habe ich die Inhalte

des Unterkapitels 3.3 in weniger akademischer Form formuliert.

23 Most geht weiterhin davon aus, dass die Nation eine »fixe Idee« wäre und knüpft dabei wahr-

scheinlich an das Denken Stirners an (Most 2006Ac: 125). Auch sein Text Der Narrenturm (Most

2006Ad) erinnertmit der Verwendung derWorte »Spuk« und »Sparren« an Stirners Ideologiekritik

(vgl. Stirner 2008: 36–52).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

diese »Anbeterei des Staates war ebenso naiv wie die Gottesverehrung. Wie sich die

Gläubigen von ehedem einen außernatürlichen Regulator der Dinge vorstellten, so

träumten die Neugläubigen von einer außer- und übergesellschaftlichen Staatsmacht«

(Most 2006Aa: 25).

Graeber holt diesen Gedanken in die Gegenwart, indem er sich mit dem Gewaltmo-

nopol des Staates als einem integralen Bestandteil der Absicherung von Herrschafts-

verhältnissen in gesellschaftlichen Institutionen, welche ideologisch verschleiert und

als naturgesetzlich dargestellt werden, beschäftigt. Eine Rolle spiele dabei auch, dass

die Souveränität des Staates bis heute an die metaphysische Fiktion eines personifizier-

ten Herrschers gebunden sei, obwohl eigentlich bekannt sei, dass Herrschaft abstrakt

und durch das alltägliche Handeln vieler Subjekte ausgeübt werden (Graeber 2009f:

511ff., vgl. Graeber/Sahlins 2017). Ferner würden strukturelle Gewaltverhältnisse ihren

Opfern einseitige Vorstellungsstrukturen aufzwingen und ihr Imaginationsvermögen

einschränken (Ebd.: 519). Gleichwohl erzeugten abstrakte und systematischeHerrschaft

HierarchienundDominanzen,die sichwiederumkonkret auf die sozialenBeziehungen,

Wahrnehmungen und Verhaltensweisen von Individuen auswirkten (Graeber 2007a:

16). Graeber rückt damit die ideologische Dimension von staatlicher und kapitalistischer

Herrschaft ins Zentrum seiner Kritik, wie sie etwa anhand der falschen Vorstellung,

Markt und Staat seien gegensätzliche Prinzipien deutlich wird (Graeber 2011: 18f.). Das

Privateigentumsverhältnis (vgl. Graeber 2007a: 21) kritisiert er mit dem Zwang zur Un-

terordnung aller Werte unter den kapitalistischen ökonomischen Wert (Graeber 2012d:

73f.). SchonMost bezeichnete dies als einewahnhafte »Eigentumsmanie« (Most 2006Ad:

127).24 Die Demokratie sei eine Staatsform voller »Mängel und Lügen«, aber zweifellos

besser als die Diktatur, wenngleich beide in einem wechselseitigen Abhängigkeitsver-

hältnis zueinander stünden, wie Malatesta (2014e: 168–172) schreibt. Mosts Haltung

ist durchaus zweckgerichtet, dabei jedoch nicht instrumentell, weil ihre agitatorischen

Ziele offengelegt werden (vgl. Most 2006Bg: 69f.).

Die aktive Verbreitung anarchistischer Propaganda und die Beeinflussung der öf-

fentlichen Meinung, verbunden mit der anarchistischer Bestrebungen, stellen somit

Mittel dar, um ausgebeutete und unterworfene Menschen zu aktivieren, sie zur Selbst-

organisation und zum eigenständigen Handeln zu motivieren.25 Die Benennung von

24 Demgemäß gälte es jegliche Vorurteile zurückzudrängen und deswegen keine Strategie zu ver-

folgen, mit der an verbreitete religiöse Gefühle und Gedanken in der Bevölkerung angeknüpft

wird. Denn statt später abgebaut werden zu können, würden diese damit gefestigt (Most 2006Ba:

16–19). Eine schneidende Religionskritik zieht sich durch seine Schriften (Most 2006Bf: 62–77; vgl.

Most 2006Bz: 202ff., Most 2006Ad: 125ff., Bakunin 2013: 34ff.). Most richtet er sich gegen falsche

Vorstellungen von Wahlen (Most 2006Ba: 16–20) und argumentiert, der Reichstag wäre nicht die

wirkliche Vertretung des Volkes und das allgemeine Stimmrecht kein »Hebel derDemokratie, son-

dern als Waffe der Reaktion« (Most 2006Ae: 151; vgl. Most 2006Ae: 144–164) oktroyiert.

25 Denn »nur wenn alles an und in uns lebt; wenn es nurmilitante und keine trägen, schlaffen, sozu-

sagen toten Glieder an unseremKörper gibt; wennmit unerschöpflicher Geduld und zähester Aus-

dauer propagandistisch operiert wird; wenn alle unsere Schultern hinter den Speichen des Wel-

tenrades der sozialen Revolution eingestemmt werden, kann dasselbe mehr und mehr ins Rollen

kommen« (Most 2006Bs: 145). Interessanterweise reflektiert Most über Propagandatätigkeiten ins-

gesamt u.a. in seinem Nachdenken über den »Labor Day«, den er als »Tag der Agitation par excel-

lence im Sinne der sozialen Revolution« begreift und ziemlich genaue Vorstellungen davon hat,

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 191

Herrschaft, ihre Delegitimierung, Propaganda, Bildung und – darauf aufbauend –

Organisierung sind für die frühen anarchistischen Kommunist*innen die wesentlichen

Bestätigungsfelder. Sie wurden allerdings auch weiterentwickelt und differenzierter

betrachtet, wie bspw. von Bookchin, der den Begriff der Klassenherrschaft auf jenen der

sozialenHierarchie erweitert und definiert:

»By hierarchy, I mean the cultural, traditional and psychological systems of obedience

and command, notmerely the economic and political systems to which the terms class

and Statemost appropriately refer. Accordingly, hierarchy and domination could easily

continue to exist in a ›classless‹ or ›Stateless‹ society. […]Hierarchy is notmerely a social

condition; it is also a state of consciousness, a sensibility toward phenomena at every

level of personal and social experience« (Bookchin 1982: 4).

Kropotkin legt dar, dass der anarchistische Kommunismus aus einer Kritik am Mutua-

lismus, in Abgrenzung zum utopischen Sozialismus und in Ablehnung des Staatssozia-

lismus hervorging. Um zu dieser Perspektive zu gelangen, gälte es daher Herrschafts-

logiken aufzubrechen und nachzuweisen, dass Regierung und Staat, Kapitalismus und

Monopolbildung nicht erforderlich für eine funktionierende moderne Gesellschafts-

form seien, auch wenn sie durch politische Philosophie, das Rechtssystem und die

Geschichtsschreibung abgestützt und somit als Herrschaftsordnung institutionalisiert

werden (Kropotkin 1973: 101ff.). Pointiert führt Most diese Annahmen über den Staat

und die damit verbundene Kritik an der Bezugnahme auf ihn aus. Die Diskussionen

über einen sozialistischen Volksstaat wurden

»nicht eher besser, als bis auch in dieser Beziehung anarchistische Gedanken in die De-

batten drangen. Von da ab wurde gezeigt, daß man nicht ein ›schlaue‹, eine Oppor-

tunitäts-, Zukunfts- oder wenn es hoch kam, ›revolutionäre‹ Politik zu treiben habe,

sondern daß man mit der ganzen Politik aufräumen müsse. Es wurde nachgewiesen,

daß alle Staatszwecke mit der Abschaffung des Privateigentums hinfällig werden und

daß es mithin geradezu eine Absurdität sei, eine Art Staat als äußere Form einer kom-

munistischen Gesellschaft anstreben zu wollen« (Most 2006Ab: 58f.).

An dieser Stelle wird somit die Ablehnung von Politik formuliert, insofern politische

Handlungsmodi direkt oder indirekt immer staatlicher Logik entsprächen und mit ihr

die falschen Grundannahmen reproduziert werden würden. Wie alle anarchistischen

Kommunist*innen gehtMost von einemnotwendigen Zusammenhang von Kommunis-

mus undAnarchie aus (Most 2006Bb: 26, vgl.Hoff 2016: 39–42), erläutert,warum sie sich

im Gegensatz zu Staat und Kapitalismus befinden (Most 2006Bc: 28), und richtet sich

somit konsequenterweise auch gegen die Verstaatlichung der Produktionsmittel: »Wollte

man den Staat damit betrauen, den Kommunismus einzurichten und zu entwickeln,

wie dieser propagandistisch genutzt werden sollte, anstatt »ein auf Kosten der Arbeiter angeord-

neter Ruhetag [zu sein], an welchem dieselben mit ausdrücklich zugestandener polizeilicher Er-

laubnis spazieren gehen dürfen« (Most 2006Bj: 92). Außerdemmacht er sich über anarchistische

Publikationen, ihre Verbreitung und propagandistische Wirkungsweise Gedanken (Most 2006Bv:

184–188, Most 2006Bw: 189f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

so würde man augenscheinlich den Bock zum Gärtner machen« (Most 2006Bc: 29).

Die These des Absterbens des Staates weist er damit zurück. Vielmehr müsse dieser

aktiv zerstört werden (Most 2006Bc: 31). Interessanterweise findet sich hierbei ein klei-

ner Dissens zu Kropotkin, der die anti-politischen Implikationen des anarchistischen

Kommunismus relativiert, wobei sein Anliegen freilich ebenfalls die Überwindung po-

litischer und ökonomischer Herrschaft ist. Die alternative Gesellschaftsordnung könne

nur als Ganzes erkämpft und eingerichtet werden, wozu es letztendlich der Enteignung

bedarf. Es wäre »völlig unmöglich« sie durchzuführen,

»wenn die Gesellschaft nach dem Prinzip der parlamentarischen Repräsentation

organisiert ist. Eine auf Leibeigenschaft beruhende Gesellschaft stimmte mit der

Monarchie nicht überein; eine auf dem Lohnsystem und auf Ausbeutung durch die

Kapitalisten basierende Gesellschaft findet den ihr gemäßen politischen Ausdruck

im Parlamentarismus. Doch eine das gemeinsame Erbe wieder antretende freie Ge-

sellschaft muß sich in harmonischer Übereinstimmung mit der neuen ökonomischen

Geschichtsphase eine neue Organisation freier Gruppen und freier Gruppenföderatio-

nen suchen. Jeder ökonomischen Phase entspricht eine politische Phase und es würde

nicht möglich sein, das Privateigentum anzutasten, fände man nicht zugleich einen

neuen Modus für das politische Leben« (Kropotkin 1973: 106).

MitdieserAussagezieltKropotkinalso aufdieÜberwindungdesHerrschaftscharakters von

Politik ab und impliziert, es gäbe einen herrschaftsfreien politischenModus, dessen Entfal-

tungdieVoraussetzung fürdieEnteignungund somit für den libertärenSozialismus sei.

Letztendlich ist damit das Gleiche gemeint und zeigen sich hierbei verschiedene Politik-

verständnisse bzw. die dem Politikbegriff inhärente Spannung. So insistiert auch Most

abseits seiner anti-politischen Aussagen auf den konstruktiven Charakter des anarchis-

tischen Kommunismus (Most 2006Bc: 34). Das Hauptproblem liegt mit Milstein weiter-

gedacht, darin, dass die »sogenannte Staatskunst […] im Wesentlichen darin [besteht],

dass eine kleine Gruppe von Menschen das gesamte gesellschaftliche Leben bestimmt,

verwaltet und kontrolliert. Gleichzeitig perpetuiert der Staat eine Reihe anderer Herr-

schaftsformen,etwa institutionellenRassismusundHeteronormativität« (Milstein 2013:

41).

Für die zeitgenössische Aktivistin bedeutet, »Staat und Kapital zu überwinden, […]

nichts weniger, als die Welt auf den Kopf zu stellen, alle Monopole zu brechen und al-

les neu aufzubauen, und zwar gemeinsam: von den ethischen Werten über das Alltags-

leben bis zu den gesellschaftlichen Institutionen« (Milstein 2013: 38). Die umfassende

Enteignung des Privateigentums und seine Vergesellschaftung ist unweigerliche Vor-

aussetzung für eine Gesellschaftsform nach libertär-sozialistischen Vorstellungen (Kro-

potkin 1973: 87), deren Tendenzen bereits angelegt seien (Ebd. 95). Jene Vorstellung der

Verwirklichung von umfassender Gleichheit gehe aus der Abwehr der Herrschaftsstruk-

turen – auch auf der Ebene des Imaginären – selbst hervor, weswegen die (erstrebens-

werte) Zukunft partiell entdeckt werden könne, schreibt Graeber an Kropotkin anschlie-

ßend.Daher brauche es keine Anrufung eines überhöhtenmystischen Anderen oder Au-

ßen (Graeber 2007b: 283). Die Zukunft »has become a kind of hidden dimension of real-

ity, an immanent present lying behind themundane surface of theworld,with a constant

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 193

potential to break out only in tiny, imperfect flashes. In this sense […] [leben wir bereits

in einer Zukunft] which we suspect will actually come to pass – perhaps humdrum, per-

haps catastrophic, certainly not in any sense redemptive« (Graeber 2012e: 103). Milstein

setzt diesen Gedankengang fort, indem sie konstatiert,

»[a]narchistische Projekte zielen darauf ab, die Produktion grundlegend zu verändern.

In direktemGegensatz zumKapitalismuswird die Selbstverwaltung der Produzent_in-

nen betont, die sich in ihren Produkten wiederfinden und in diesen von den Konsu-

ment_innenwiedergefundenwerden. Produktion undArbeit werden so transformiert,

dass Menschen ihren Vorlieben gemäß produzieren können und Arbeit zu einer lust-

vollen Tätigkeit wird, welche die Befriedigung unserer grundlegendenmateriellen Be-

dürfnisse sicherstellt« (Milstein 2013: 52).

Diese Überzeugung erweist sich als langlebig, doch es mag Kropotkins Schrift gewesen

sein, welche ihr seinerzeit Glaubwürdigkeit verliehen hat. So formulierte er:

»[Um]demdrohendenUntergang zu entgehen,müssendiemenschlichenGesellschaf-

ten zu den Grundprinzipien zurückkehren: da die Produktionsmittel das Kollektivpro-

dukt der Menschheit sind, sollten die Produkte das Kollektiveigentum der menschli-

chen Rasse sein. Ihre individuelle Aneignung ist weder gerecht noch dienlich. Alles

gehört allen. Alle Dinge für alle Menschen, weil alle Menschen sie nötig haben und

nach Maßgabe ihrer Kräfte an der Produktion mitgearbeitet haben und weil es nicht

möglich ist, den Anteil jedes Einzelnen an der Produktion des Reichtums der Welt zu

bestimmen« (Kropotkin 1973: 80).

Um dies zu untermauern, versucht sich Kropotkin an einem ausführlichen Nachweis

der gesellschaftlich notwendigen Arbeit (Ebd.: 166–169), hebt die Unterscheidung von

Lohnarbeit zur unsichtbar gemachten und auf die Frauen abgewälzten Reproduktions-

arbeit auf, welche jene in die »häusliche Sklaverei« verdamme (Ebd.: 189), und schlägt

dahingehend die Kollektivierung der Hausarbeit in genossenschaftlichenWohnanlagen

sowie ihre Erleichterung durch Maschinen vor (Ebd.: 192–195). Schließlich arbeitet er

sich an rhetorisch vorgebrachten Einwänden gegenüber der anarchistisch-kommunis-

tischen Konzeption ab, die auf Entgegnungen zur Behauptung der vermeintlichen Faul-

heit undGewalttätigkeit nicht-unterworfenerMenschenhinauslaufen,wobei Kropotkin

grundlegend von der Überzeugungskraft einer anarchistisch-kommunistischen Gesell-

schaftsform ausgeht (Ebd.: 213–232; vgl. Most 2006Be: 50).

Diese Erzählung, mit der aus den vorfindlichen Bedingungen auf eine potenziell

mögliche Gesellschaftsordnung geschlossen wird, führt Bookchin fort, der schreibt,

die »reconstructive and destructive tendencies in our times are too much at odds with

each other to admit of reconcilation.The social horizon presents the starkly conflicting

prospects of a harmonized world with an ecological sensibility based on a rich com-

mitment to community, mutual aid, and new technologies, on the one hand, and the

terrifying prospect of some sort of thermonuclear disaster on the other« (Bookchin 1982:

16). Im Sinne der anarchistisch-kommunistischen Tradition ist Bookchins Denken ho-

listisch, wie auch in seinem Konzept der sozialen Ökologie zum Ausdruck kommt, welches

auf einen nicht-instrumentellen Umgang ausgerichtet ist undmit dem die belebteWelt

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

nicht als Ressource wahrgenommen wird (Ebd.: 20ff.). Doch erweitert Bookchin den

Holismus durch die Einsichten des environmentalism, dessen »Einheit der Vielfalt« auch

deutlich vom Faschismus abgegrenzt werden könne (Ebd.: 23f.), wobei er offenkundig

eine Vorstellung des »Gleichgewichts« in der Proudhon’schen Tradition zugrunde legt,

auf welche sich auch Milstein (2013: 36) bezieht. Weiterhin bedeutet für Letztere »herr-

schaftliche Beziehungen auf[zu]lösen […] sich selbst neu zu entwerfen, und zwar im

Kontext eines Neuentwurfs der gesamten Welt« (Ebd.: 48). Dazu gälte es das eigene

Sein mit seiner Potenzialität an einem ethischen Kompass auszurichten, woraus sich

verständlicherweise auch Widersprüche ergäben und eine Kluft zwischen Anspruch

undWirklichkeit zu Tage trete (Ebd.: 49). FürMilstein steht fest, dass die Erfahrung von

Anarchie auf verschiedenen Ebenen oftmals in kleinen Projekten konkret möglich sei,

weswegen es eine Beschäftigungmit Geschichte brauche und damit ein historisches Be-

wusstsein sowie die Veränderung von Beziehungen und Gesellschaftsstrukturen (Ebd.:

13–32, 47). Kropotkin weiß, dass die Herausbildung von Klassenbewusstsein ein histori-

sches Bewusstsein verlangt, konkreter der Kenntnis der vergangenen Revolutionen von

1848 und 1871. Diese seien umfassend zu kritisieren: Aufgrund der neuen Hierarchien

und Bürokratien, die sie hervorbrachten, ihrer vorrangig politischen Ausrichtung, der

ungenügenden Veränderung der Eigentumsverhältnisse, wie auch der Bildung fiktiver

Majoritäten undBündnisse, hinter denen keine realeMacht revolutionärer Bewegungen

gestanden habe (Kropotkin 1973: 88ff.).

3.3.2 Aufbau von sozial-revolutionärer Klassenmacht

Für die Entwicklung von Klassenmacht stellt sich zunächst die Frage nach dem revolu-

tionären Subjekt – bzw. nach den revolutionären Subjekten, denn das Proletariat wird im

anarchistischen Kommunismus heterogen verstanden. Malatesta zählt zum Proletariat

die Landarbeiter*innen hinzu (Malatesta 2014d: 138) und stellt weiterhin Interes-

sengegensätze zwischen Arbeitenden und Arbeitslosen, privilegierten und prekären,

einheimischen und migrantischen Arbeiter*innen fest. Ebenso sieht er Differenzen

zwischen arbeitenden Männern und Frauen sowie zwischen Berufsgruppen, die von

Schutzzöllen profitieren, und jenen, die es nicht tun. Um gemeinsame Organisatio-

nen und Kämpfe zu ermöglichen, dürften diese Unterschiede und damit verbundenen

Konflikte nicht verschwiegenwerden (Ebd.: 145f.). AuchMost hält fest, dass das Proleta-

riat kein homogenes Subjekt ist, da sich die Lebensstandards von Lohnarbeiter*innen

enorm unterscheiden und Durchschnittslöhne kaum zu bestimmen seien. Zwischen

einer »proletarischen Aristokratie« und einem »fünften Stand« griffen herkömmliche

Klassifikationen nicht mehr (Most 2006Br: 139ff., vgl. Most 2006By: 194ff.). Bookchin

schließt an diese Argumentation an, indem er das monolithische Bild vom Proletariat

in der marxistischen Parteidoktrin zurückweist und das »Scheitern des proletarischen

Sozialismus« behandelt, welchen er als Basisbewegung dem Partei- und Staatssozia-

lismus entgegensetzt (Bookchin 1990: 126ff.). Weiterhin thematisiert er die Einbindung

proletarischer Schichten in die bürgerliche Herrschaftsordnung, anstatt dass sich ihr

antagonistisches Verhältnis zugespitzt hätte. Die Gründe dafür sieht er in einem hier-

archischen Fabrikmanagement, rationalisierten Produktionsmethoden, technischem

Krisenmanagement, Durchsetzung des Patriotismus gegen die internationale Klassen-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 195

solidarität und der zahlenmäßigen Reduzierung eigentlicher Proletarier*innen (Ebd.:

131ff., vgl. Gorz 1988: 11–36).

Graeber hält in Auseinandersetzung mit postoperaistischen Theorien fest, dass

es sich auf das sogenannte »Lumpenproletariat« zu beziehen gälte, statt auf die ver-

meintlich fortschrittlichen Teile des Proletariats (Graeber 2012e: 88), wobei der Begriff

der »Multitude« bei ihm dennoch auf gewisse Sympathien stößt (Graeber 2009f: 530).

Deutlich wird dies, wenn er davon schreibt, die Unterdrückten müssten nicht davon

überzeugt werden, dass das System verrottet sei, hingegen nur davon, dass sie etwas

dagegen tun könnten (Graeber 2012a: 26). Wirklich marginalisierte soziale Gruppen

forderten eher einen radikalen Bruch mit dem System (Graeber 2009c: 245), weswegen

sie bedeutend wären, wenn sie (noch) nicht vollständig im Kapitalismus angekommen

und von diesem integriert worden wären, sondern sich, wie viele indigene Gemein-

schaften, autonom organisieren könnten (Graeber 2007c: 310). GraebersWahrnehmung

nach tendieren »revolutionary coalitions always […] to consist of an alliance between

the society’s least alienated and its most oppressed. And this is less elitist a formulation

than it might sound, because it also seems to be the case that actual revolutions tend

to occur when these two categories come to overlap« (Ebd.). Hierbei bestehe es das

Problem des voraussetzungsvollen Zugangs zur relativ privilegierten »Aktivist*innen-

Szene«, welches in dieser allerdings thematisiert werde (Graeber 2009c: 240ff.).

Von den genannten Punkten ausgehend erweitert Bookchin das Verständnis von re-

volutionären Subjekten und spricht sich für eine »Einheit in der Vielfalt« aus, die auf

der Annahme der Fähigkeit zur Selbstorganisation derMenschen gründe. So könne sich

»auspartikularistischenAnsätzennichtwie früher eine revolutionäreBewegungheraus-

bilden […]. [Doch d]ie ökologische Krise unserer Zeit ist potentiell geeignet, öffentlichen

Rückhalt und Engagement weitergehend und stärker klassenübergreifend zumobilisie-

ren als alle bisherigenMenschheitsfragen« (Bookchin 1990: 171). Dagegenwäre dasMan-

gelgefühl,welchesderKapitalismus trotz seinesmateriellenÜberflusses erzeugt, ein be-

deutender Faktor zur Einbindungder Subjekte in dieHerrschaftsordnung.Daher sei für

Bookchin eine Veränderung der Lebensweise erforderlich und mithin eine (aufkläreri-

sche) Infragestellung der Zivilisation, um die Gesellschaft neu zu gestalten (Ebd.: 169).

In der Neuen Linken wurde dementsprechend auf andere revolutionäre Subjekte Bezug

genommen, welche die anarchistischen und utopischen Visionen des frühen revolutio-

nären Sozialismus wiederentdeckten und in Gegenkulturen lebten (Ebd.: 149).

Eine wichtige theoretische Grundlage des Anarchismus besteht darin, dass sich

erstrebenswerte historische Entwicklungen nicht aus den bestehenden Herrschafts-

verhältnissen und -institutionen heraus ergeben könnten, sondern parallel zu diesen

verwirklicht werden müssen. Kropotkin versteht den anarchistischen Kommunismus

als linken Flügel der sozialistischen Bewegung, was sich u.a. in seiner Ablehnung der

sozialdemokratischen Forderung nach einem »Recht auf Arbeit« zeigt. Im Gegensatz

dazu bedeute das »Recht aufWohlstand«

»die Möglichkeit, als menschliches Wesen zu leben und Kinder so aufzuziehen, daß

aus ihnen gleiche Mitglieder einer besseren Gesellschaft als der unsrigen werden, wo-

hingegendas ›Recht auf Arbeit‹ das Rechtmeint, ewig Lohnsklave zu bleiben, ein durch

den Bourgeois vonmorgen beherrschtes und ausgebeutetes Arbeitstier. Das Recht auf

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Wohlstand hat die Sozialrevolution zum Ziel; das Recht auf Arbeit meint bestenfalls

ein industrielles Bagno [= ›Kerker‹]« (Kropotkin 1973: 93f., Anmerk: J.E.).

In Abgrenzung zu Marx kritisiert Kropotkin die Produktion von Mehrwert als solche

(Ebd.: 165). Wie erwähnt, geht er von anarchistischen und kommunistischen Verhält-

nissen und Institutionen aus,welche parallel zu den dominierenden der politischen und

ökonomischen Herrschaft existieren (Ebd.: 196). Jene, die sie praktizieren, würden sich

in zahlreichen freiwilligen Assoziationen zusammenfinden. Dazu führt er als Beispie-

le das internationale Eisenbahnsystem, die Binnenschifffahrt, die Seenotrettung und

das Rotes Kreuz an, wobei selbst in der Armee die militärische Stärke vor allem in der

(freiwilligen) Verbreitung des Militarismus in der Gesellschaft läge, wie sich am Kamp-

feswillen der Deutschen zeige (Ebd.: 197–211). Diese Denkweise weiterführend schreibt

Graeber, es gäbe keine gesellschaftliche Totalität (Graeber 2012e: 98f.).Vielmehr gehe der

Eindruck,dass der staatlicheKapitalismus total sei, aus derEntfremdunghervor,welche

dieHerrschaftsordnung als einenwesentlichenEffekt erzeuge (Graeber 2009: 526f.).Da-

gegen gäbe es andere Vorstellungen, die von den dominierenden Logiken –wie z.B. der

Rational-choice-Logik der Märkte – subsumiert werden würden (Graeber 2012d: 63f).

Dies scheint der wesentliche Grund zu sein, warum sich Graeber mit anderen existie-

renden und möglichen Austauschbeziehungen (»relations of equal exchange«) beschäf-

tigt (Graeber 2014: 74).Nationalstaat, Kapitalismus, Patriarchat undNaturbeherrschung

sind also keine notwendigen Voraussetzungen, um eine Gesellschaft nach den Vorstel-

lungen der anarchistischen Kommunist*innen zu entwickeln. Diese Annahme hat be-

deutende Implikationen für die Organisation und vertritt schon Kropotkin, der – wie

erwähnt – von tausenden Assoziationen in vielen Ländern schreibt, die nach den anar-

chistischen Prinzipien der gegenseitigen Hilfe, Selbstorganisation und Konsensbildung

funktionierten. So wären »wir« nach Graeber alle »already communists when working

on a common project, all already anarchists when we solve problems without recourse

to lawyer or police, all revolutionaries when we make something genuinely new« (Grae-

ber 2012b: 38).Weiterhinmeint er, dass »wir alle« potenziell zu gewissen Graden revolu-

tionär handeln können und dies sich in alltäglichen Ausdrucksformen, Lebensstile und

Organisationsweisen manifestiere, die aufgrund eigener Erfahrungen in selbstorgani-

sierten Strukturen und demokratischen Prozessen aus »spaces in between« entspringen

(Graeber 2007e: 367). Bookchin entfaltet das Argument der Parallelität erstrebenswerter

Verhältnisse aus seinerAuseinandersetzungmitdemMarxismusundkritisiert bspw.die

These einer »embryonischen Entwicklung« als einmystifiziertes Geschichtsverständnis,

mit welchem Spontaneität beschnitten werde (Bookchin 1990: 131).

Die spezifische Perspektive des Anarchismus auf gesellschaftliche Verhältnisse bil-

det sich in seinen Organisationsvorstellungen ab. Milstein ist der Ansicht, durch nicht-

hierarchischeOrganisationenwäre bewiesen, dass jene fähig seien, die Bedürfnisse und

Wünsche der meisten Menschen zu erfüllen. Die Prinzipien der Selbstbestimmung,

Selbstverwaltung und Selbstorganisation gehen bereits auf die frühen Anarchist*innen

zurück (Milstein 2013: 28f.). Graeber zeigt auf, wie in der globalisierungskritischen

Bewegung mit der Ablehnung des Neoliberalismus auf demokratische Formen außer-

halb, neben und gegen Staatlichkeit Bezug genommen bzw. diese neu entdeckt wurden

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 197

(Graeber 2007e: 362f.).26 Dagegen könnten sich emanzipatorische soziale Bewegungen

als Gegen-Macht bzw. Anti-Macht formieren, wobei sich bereits verschiedene soziale

Institutionen in Opposition zu Staat und Kapital befänden, es alternative Sphären

gäbe und sich unmittelbar Unterdrückte ermächtigen würden (Graeber 2004: 24).27 Die

Vorstellung, dass Gesellschaft durch autonome Akteur*innen gestaltbar sei, setzte sich

historisch überhaupt erst durch die Erfahrungen in Revolutionen durch (Graeber 2007d:

316), für welche Organisierung, Massenmobilisierung, experimentelle nicht-hierar-

chische Institutionen, die Wiederbelebung der Vorstellungskraft, neue Formen der

Entscheidungsfindung und die Erfahrung des spontanen Aufstandes die Voraussetzun-

gen bilden (Graeber 2012c: 63). Dies ist erst dann emanzipatorisch, wenn marginalisierte

Gruppen ihre Stimmen erheben können (Graeber 2007e: 329ff.). Erst wenn verschiedene

und widersprechende Perspektiven in ein gemeinsames (autonomes) Projekt integriert

und für gemeinsame Aktionen mobilisiert werden, könne mit der Herrschaftslogik

gebrochen werden (Graeber 2009f: 519). Alternativen zu Herrschaftsstrukturen und

Logiken müssten daher in selbstorganisierten Projekten und interventionistischen

Aktionen erfahren werden (Graeber 2009b 210). Die Gewinnung von Autonomie durch

soziale Bewegungen ist allerdings kein Selbstläufer (vgl. Bookchin 1990: 123).28

26 Aus demWiderstand gegen die globaleHerrschaftsordnung heraus entstünden die eigenenOrga-

nisationsvorstellungen,wie sich paradigmatisch bei denZapatist*innen zeige, derenAufstand von

1994 als Wegmarke für jüngere emanzipatorische soziale Bewegungen gelte (Graeber 2009a: xiii-

xvii). Konsens-basierte, direkt-demokratische und autonome Organisationsformen seien dem-

nach weltweit als Ausgangsbasen für alternative Gesellschaftsformen vorhanden (Graeber 2007e:

329ff.) und bspw. Konsensentscheidungen keineswegs etwas Außergewöhnliches, sondern »typi-

cal of societies where there would be no way to compel a minority to agree with a majority de-

cision; either because there is no state with a monopoly of coercive force, or because the state has

no interest in or does not tend to intervene in local decision-making« (Ebd.: 341). Wahlen hinge-

gen erzeugen laut Graeber übergangene Minderheiten, verursachen so Erniedrigung, Hass und

zerstören die Gemeinschaft. Stattdessen gilt es sich selbst als handlungsfähige Akteur*innen zu

begreifen und zu konstituieren, um aktiv zu werden: »To begin to free ourselves, the first thing we

need to do is to see ourselves again as historical actors, as people who can make a difference in

the course of world events. This is exactly what the militarization of history is trying to take away«

(Graeber 2011: 383).Mit »MilitarisierungderGeschichte«meintGraeber in diesemZusammenhang

die autoritäre politischeDurchsetzung des neoliberalen Kapitalismus, welche durch bürokratische

Apparate Hoffnungslosigkeit gegenüber alternativen Zukünften erzeuge (Ebd.: 382).

27 Slavoj Žižek schätzt dagegen das Potenzial emanzipatorischer sozialer Bewegungen deutlich an-

ders ein. Er begreift den in diesen gepflegten Aktivismus illusorisch oder gewissermaßen als Teil

der dominierenden Herrschaftsordnung. So schreibt er: »Folgt man heute einem Aufruf zu han-

deln, so vollzieht sich diese Handlung bzw. dieser Akt nicht im leeren Raum, sondern innerhalb

der hegemonialen ideologischen Koordination […]. Dennoch ist genau diese Form von Aktivität

ein perfektes Beispiel für Interpassivität, dafür, daß man bestimmte Dinge nicht tut, um etwas

zu erreichen, sondern um zu verhindern, daß wirklich etwas geschieht, sich etwas Grundsätzliches

verändert« (Žižek 2002: 18f.).

28 Bookchin konstatiert bereits 20 Jahre vor Graeber, es bestehe »die Gefahr, daß das revolutionäre

Projekt seine Identität, seine Fähigkeit zur Selbstdefinitionund seinenOrientierungssinn verlieren

könnte. Wir sind heute nicht nur Zeugen eines Verlustes an revolutionärem Scharfblick, sondern

erleben auch eine Unfähigkeit zur Definition dessen, was mit dem Wort ›revolutionäre Verände-

rung‹ undmit Begriffen wie ›Kapitalismus‹ wirklich gemeint ist« (Bookchin 1990: 123). Anhand der

Neuen Linken, die in den frühen 1960er Jahren aufkam, reflektiert er über die wiederkehrende

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

In diesem Sinne argumentiert bereits Most für die Anarchie, indem er betont,

dass die Vorstellung von einer »Volksherrschaft« ein Widerspruch in sich sei (Most

2006Ac: 80). Folgerichtig weist er anschließend darauf hin, dass der Anarchismus die

»vollendetste Form des Sozialismus« sei, insofern die »Verbrüderung der Gesamtheit«

nicht durch die Unterwerfung Einzelner, sondern nur durch ihren freiwilligen Zusam-

menschluss realisiert werden könne (Ebd.: 82f.). Auch später vertritt er diese Position,

bezeichnet die Volksherrschaft als »Unsinn« in sich, bei welcher der Staat in einer om-

nipotenten Rolle bleibe und Minderheiten unterdrückt würden, wobei der Sozialismus

nicht durch die (bürgerlich-parlamentarische) Demokratie eingeführt werden könne

(Most 2006Bu: 163–167). Mit diesem Argumentationsgang gelangt er ferner zur anti-

politischen Schlussfolgerung, die »Organisation der menschlichen Gesellschaft« werde

»überhaupt nicht mehr politischen Charakters sein, sondern in tausendfältigen Varia-

tionen je nach den individuellen und gemeinnützigen Lebenszwecken sich vollziehen.

Darin wird die Anarchie gegeben sein – nicht ein Chaos, sondern ein harmonisches,

zwangloses Walten von Kräften und Bedarfsempfindungen […]« (Ebd.: 167). In der an-

archistisch-kommunistischen Strategie wende man sich demnach gegen hierarchische

Parteien und parlamentarische Demokratie (Most 2006Bl: 109ff.).29 Der anti-politische

Impuls zieht sich aufgrund seiner persönlichen Erfahrung als roter Faden durch Mosts

Schriften. So schiene »[a]bgesehen vom anarchistischen Flügel […] auf dem ganzen

Gebiet der Arbeiterbewegung aller Länder schon seit geraumer Zeit – momentan mehr

denn je – eine Art epidemischer Gehirnkrankheit zu grassieren« (Most 2006Bi: 74),

weil die politische Aktion als »Erlösungsmittel« angesehen werde, die lediglich auf sozi-

aldemokratische Herrschaft abziele und die Herrschaftsstrukturen nicht grundlegend

verändern könne (Ebd.: 75). Dabei würden Wahlen die soziale Revolution aufhalten,

Parteien seien strukturell konservativ und entradikalisierend, brächten neue Bürokra-

tien hervor und schließlich werde selbst von »Reformen irgendwelcher Art oder gar

von Sozialismus […] also auf keinen Fall mehr die Rede sein. Die Arbeiter, welche sich

auf den Schwindel einlassen, werden diversen politischen Scharlatanen als Spielbälle

dienen« (Ebd.: 79). Die Autonomie des Proletariats können sich jedoch nicht von allein

einstellen. Deswegen müssten die Anarchist*innen je »querköpfiger sich die Arbeiter

gebärden, [diese]mit desto größeremEifer […] vor den unsinnigenHandlungen,welche

Dynamik zwischen der Ausweitung von Autonomie und der Einhegung von sozialen Bewegungen

und hält fest, der »Begriff der ›partizipatorischen Demokratie‹ zur Beschreibung der Basiskontrol-

le über alle und nicht nur politischen Aspekte des Lebens wurde sehr modern. [… Die] Neue Linke

und in beträchtlichemMaße auch die parallel zu ihr entstandene Gegenkultur hatten eine starke

antiparlamentarische Ausrichtung, die oft an einen totalen Anarchismus grenzte« (Ebd.: 141).

29 Damit richtet Most sich gegen den Marxismus, welchen er als quasi-religiöse Doktrin bezeichnet,

wobei er ihn als »unwissenschaftlich« und überholt ansieht, die Übertragung naturwissenschaft-

lichen Denkens auf die Geschichte für unzulässig erklärt, vor allem jedoch die zu seiner Zeit weit

verbreitete Verelendungstheorie kritisiert, welche zu Fatalismus und Einhegung einer autonomen

Arbeiterbewegung führe respektive diene (Most 2006Bk: 104–107). Die Sozialdemokrat*innen sei-

en »imVorurteil befangen« (Most 2006Bm: 209–216). Im »Jahrhundert, in demwir leben, sinddenn

die Ansichten, wie man sie in den Kreisen des organisierten Proletariats vernimmt, Dogmen; sind

denndie Parteien undKorporationendesArbeitsvolksKirchen?Wenndemso ist, dann freilichmüs-

sen wir uns als ›Ketzer‹ fühlen […]« (Most 2006At: 165).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 199

sie im Sinne haben, […] warnen. […] Wir haben das Volk aufzuklären und nicht irre

zu leiten: wir haben es zu revolutionieren und nicht in dem Aberglauben an Reformen

durchWählereien zu bestärken« (Ebd.).

Malatesta,demesebenfallsumdieAutonomieder sozialistischenundArbeiterbewe-

gung geht, hat – ca. 20 Jahre später – ein anderes Politikverständnis als Most. In seiner

BeschäftigungmitdemSyndikalismus,der alsMassenbewegungDifferenzenzugunsten

(der Fiktion) eines einheitlichen Klassenstandpunktes zu verwischen oder gar zu negie-

ren tendiert, hält er fest:

»[Dessen] programmatische Unbeständigkeit spiegelt sich in der Geschichte der Ar-

beiterorganisationen mit syndikalistischer Tendenz wider: früher oder später kommt

eine Situation, in der man vom rein gewerkschaftlichen Terrain zum politischen

Kampf im eigentlichen Sinne übergehen muss, und dann tritt die Divergenz und

Unvereinbarkeit zwischen Reformisten und Revolutionären, Parlamentariern und

Antiparlamentariern, Sozialisten und Anarchisten zutage, die sich unter dem Deck-

mantel einer vermeintlichen gewerkschaftlichen Neutralität zusammengefunden

hatten. Und dann beginnen die inneren Kämpfe und Spaltungen« (Malatesta 2014d:

143f.).

Mit dieser Annahme empfiehlt er, Anarchist*innen sollten die Arbeiter*innen-organisa-

tionen nutzen, unterstützen und beeinflussen, sich jedoch nichtmit ihnen identifizieren

– zweifellos, um die eigene Autonomie zu wahren und diese zu verallgemeinern (Ebd.).

Dies verweist auf dasGründungsmotto der Ersten Internationale »Die Befreiung der Ar-

beiterklasse muss das Werk der Arbeiterklasse selbst sein«. Malatesta geht davon aus,

dass die Bewusstwerdung der Proletarier*innen über ihre gesellschaftliche Situation sie

ohne Parteien zum Zusammenschluss bringe (Malatesta 2014c: 126). Dem widerspricht

für ihn keineswegs, dass die Proletarier*innen anzuleiten und in einem durchaus politi-

schen Sinne zu agitieren und zu organisieren wären, was er ganz offen formuliert (Ma-

latesta 2014d: 147). So sieht es auch Most und schreibt, die Anarchist*innen begnügen

sich nicht damit »im althergebrachten Gewerkschaftsfahrwasser zu schwimmen, son-

dern bemühen […] [sich], die Gewerkschaftler in klassenbewußte Rebellen wider die Ka-

pitalsmacht zu verwandeln« (Most 2006Bh: 70). Daraufhin empfiehlt er, wennWort und

Schrift nicht weiterreichen, die »Propaganda durch die Tat« entgegen der »im günstigen

Falle naive[n] Kindskopfpolitiker«,welche falscheHoffnungen erzeugen (Ebd.: 71).Most

und Malatesta treten also jeweils für die Autonomie der sozialen Bewegungen ein. Ih-

re paradigmatisch formulierten Politikverständnisse weichen voneinander ab, weil sich

Malatesta vorrangig als strategischer Organisator und Most sich als primär in der Rolle

eines sarkastischen Agitators verstehen.

DerTextDieOrganisationvon 1897 istmotiviert vonderKlärungderOrganisationsfrage

des gespaltenen anarchistischen Lagers. Malatesta zufolge sei es fatal, dass der antiau-

toritäre Reflex sich gegen die Gesellschaft insgesamt richte. Es sei ein »fundamentaler

Irrtum«der Anti-Organisationalisten,dass sieOrganisation undAutorität gleichsetzten

(Malatesta 2014a: 51f.). Ganz im Gegenteil bedeute Anarchie »organisierte Gesellschaft

ohne Autorität, wennman unter Autorität dieMacht(befugnis) versteht, anderen seinen

Willen aufzuzwingen, und nicht schon die unvermeidliche und nützliche Tatsache, dass

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

es demjenigen, der eine Sache besser versteht und machen kann, einfacher gelingt,

andere von seiner Meinung zu überzeugen, und dass er in dieser bestimmten Sache

denjenigen den Weg zeigt, die weniger fähig sind als er« (Ebd.: 53). Die Ablehnung jeg-

licher Organisation verdamme die anarchistische Bewegung zur Machtlosigkeit, wäre

ineffizient und führe zur Untätigkeit (Ebd.: 55). Unter »anarchistischer Partei« versteht

er »das Ensemble von denjenigen, die daranmitwirken wollen, die Anarchie zu verwirk-

lichen,unddie daher ein festes, zu erreichendes Ziel brauchenund einen beschreitbaren

Weg« (Ebd.: 57), mit welchem die Autorität gerade überwunden werden könne, weil so

der kollektive Kampf möglich werde (Ebd.: 59). Dies bedeute, gemeinsame Zwecke zu

verfolgen und gemeinsame Verpflichtungen einzugehen. Die Bewegung werde durch

formelle Organisationen auch keine stärkere Repression erfahren, sondern im Gegen-

teil anfälliger dafür sein, wenn sie vereinzelt wäre (Ebd.: 60). Weiterhin wendet sich

Malatesta gegen die Fetischisierung und Bürokratisierung von Organisationen, denn

es sei »natürlich, dass die Organisation die Formen annimmt, die die Umstände nahe-

und auferlegen. Das Wichtigste ist nicht so sehr die formale Organisation als der Geist

der Organisation« (Ebd.: 61). Dennoch lehnt er eine einheitliche Organisation für alle

ab (Malatesta 2014i), ermutigt aber zugleich zum verbindlichen Zusammenschluss von

Gruppen, zwischen denenBeziehungen bestehen (Malatesta 2014a: 62),wobei er das Ziel

in einer »vereinigten proletarischen Front« sieht (Malatesta 2014b: 123). Damit positio-

niert er sich gegen autoritäre kommunistische Organisationen, welche jede Autonomie

ersticken, Disziplin erzwingen, passiven Gehorsam nähren und damit verkörpern, was

sie insgesamt anstreben. Daneben würden sich die Syndikalist*innen der Frage nach

dem Umgang mit dem Staat, dessen Gewalt und der Unausweichlichkeit der Konfron-

tation mit ihm entziehen (Ebd.: 140ff.). Trotz der Gefahr der Anpassung, Abweichung

und der Korruption gälte es, in die Arbeiter*innenorganisationen einzutreten, um in

Kontakt mit den Massen zu sein und gleichfalls eigenständige anarchistische Gruppen

aufrechtzuerhalten (Malatesta 2014d: 147ff.).

In einem anderen historischen Kontext plädiert auch Bookchin für die Partizipation

an sozialen Bewegungen,während er sich im selben Zuge für deren Autonomie einsetzt.

Seiner Ansicht nach bedeutete der von Rudi Dutschke ausgerufene »langeMarsch durch

die Institutionen« daher »letzten Endes kaum mehr als sich den existierenden Institu-

tionen anzupassen, ohne sich dieMühe zumachen, neue zu entwickeln, und führte zum

Verlust Tausender an eben diese Institutionen« (Bookchin 1990: 156). In diesem Zusam-

menhang ist ihm klar, dass eine neue dezentrale, autonome, basisdemokratische und

kommunale Politik entwickelt werdenmüsse (Ebd.: 190).

Die anarchistische Grundannahme der Parallelität gesellschaftlicher Verhältnisse

und das Plädoyer für die Autonomie sozialer Bewegungen, welches sowohl in Organi-

sationsdebatten als auch im Verständnis von Politik zum Ausdruck kommt, beinhalten

bereits die Vision, an der sich kommunistische Anarchist*innen ausrichten: Die »anar-

chistische Vision von dezentralisierten Gemeinschaften, die in freien Konföderationen

und Zusammenhängen zur Koordination der regionalen Gemeinschaften vereint sind,

stellt die traditionellen Ideale einer partizipatorischen Demokratie in einen moder-

nen radikalen Kontext« (Bookchin 1990: 180f.).Mit Bezugnahme auf die griechische polis

meintBookchin,wenn»wirnicht versuchenwollen […]denMythos vonderErhebungdes

Proletariatswiederzubeleben […], dannwerdenwir gezwungen sein,Gegen-Institutionen

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 201

zu schaffen, die derMacht des NationalstaatesWiderstand entgegensetzen« (Ebd.: 183).

Auch für Milstein stellen netzwerkartige, horizontale Strukturen eine Gegenmacht dar,

was die aktive Teilnahme zahlreicher Menschen verlange, die damit auch alternative

Lebensformen hervorbrächten (Milstein 2013: 53). Daher kommt Alternativkulturen und

Milieus einer »radikalen Szene« Bedeutung zu, weil in ihnen, trotz ihrer Widersprüche

und Unzulänglichkeiten, Entfremdung minimiert und Aktivist*innen handlungsfä-

hig werden könnten (Graeber 2009c: 240). Nicht auf Szene-Kreise, sondern auf eine

selbstorganisierte Öffentlichkeit bezogen, spricht Bookchin analog von einem

»reempowerment in its fullest personal and public sense, not as a psychic experience

in a specious and reductionist form of psychological ›energetics‹ that is fixated on one’s

own ›vibes‹ and ›space‹. […] But public space, like inner space, become mere empty

space when it is not structured, articulated, and given body. It must provided with in-

stitutional form, no less so than our highly integrated personal bodies, which cannot

exist without structure.« (Bookchin 1982: 336).

Für Graeber geht die Vision bzw. »Ideologie« des »Neuen Anarchismus« und damit auch

seine Organisationstheorie aus den Praktiken und Prinzipien hervor, welche in den so-

zialen Bewegungen gelebt werden. Seine »new forms of organization […] are ways of

articulating a diversity of perspectives, are its ideology« (Graeber 2007d: 323), wobei es

insurrektionalistischeMomente brauche, um die Vorstellungskraft zu befreien und Un-

terdrücktezuWortkommenzu lassen.Dahingehendbezögensich revolutionäreVorstel-

lungen,Organisationen und Praktiken heuteweltweitmaßgeblich auf den Anarchismus

(Ebd.: 322). Entgegen der verbreiteten negativen Selbstwahrnehmung und demNihilis-

mus, schreibt Graeber herausfordernd: »The biggest problem facing direct actionmove-

ments is that we don’t know how to handle victory« (Graeber 2012a: 11). Damit verschiebt

er den Fokus mit der Absicht, eine selbstbestimmte, sozial-revolutionäre Orientierung

zu gewinnen, die heute möglich sei, auch wenn ultimative Ziele nicht erreicht werden

würden (Ebd.: 19). Abgeleitet aus seiner Untersuchung der Praktiken und Sprache von

Akteur*innen in sozialen Bewegungen benennt Graeber keine konkreten Zielvorstellun-

gen für eine soziale Revolution. Die angestrebte Gesellschaftsform wird bspw. nicht als

libertärer Sozialismus benannt und er sieht die Zerstörung des Kapitalismus nicht als

primäres, ausgesprochenes Ziel sozialer Bewegungen an,wobei dies gleichwohl oftmals

Hintergrund und Motivation für ihr Engagement sei (Ebd.: 26). In jedem Fall gälte es,

eine andere soziale Freiheit zu entfalten und den bürgerlichen Individualismus zu über-

winden (Graeber 2009f: 531).Damit entstünde auch ein anderesVerhältnis derMenschen

zueinander,welches weniger zynisch, sondern im eigentlichen Sinne sozial sei, ohne al-

truistisch zu sein (Graeber 2012d: 69ff.).

Auch Milstein sieht die Verwirklichung einer anderen Freiheit als wesentliches Ele-

ment bzw. als eine Chiffre für anarchistische Bestrebungen an (Milstein 2013: 9ff.). Im

Unterschied zu Graeber sieht sie jedoch im Anarchismus eine eindeutigere Vision ver-

körpert. Die Orientierung dazu biete ein »ethischer Kompass«, der hilfreicher wäre als

etwadie Skizze einer erstrebenswerten zukünftigenGesellschaftsform,dennes geheum

die praktische Umsetzung der eigenen Ethik, welche daher nicht der Pragmatik gegen-

überzustellen wäre (Ebd.: 57f.). Dies diene zur Herstellung einer gemeinsamen eman-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

zipatorischen Vision gegen Staat und Eigentum, für Selbstorganisation und gegenseiti-

ge Hilfe (Ebd.: 12), mit welcher andere Beziehungen und Erfahrungen möglich werden

(Ebd.: 47f.). Diese Vision gründe sich auf den utopischen Gehalt, der die Besonderheit

des Anarchismus ausmache (Ebd.: 79ff.), wobei präfigurative Politik und Selbstorgani-

sation die Schlüsselbegriffe seien, um sie zu verwirklichen (Ebd.: 82–90). Zweifelsoh-

ne hat eine emphatische Aufladung des Ethischenwiederum anti-politische Implikatio-

nen. Diese beinhalten für Milstein die öffentliche Diskussion von Widersprüchen, eine

selbstkritische Haltung und die Erläuterung ethischer Werte wie »Freiheit und Befrei-

ung«, »Gleichheit der Ungleichen«, »Von allen für alle«, »Gegenseitige Hilfe«, »Ökolo-

gie«, »Freiwillige Assoziation und Verantwortlichkeit«, »Freude und Spontaneität« und

»Vielfalt und Einheit« (Ebd.: 59–77).

3.3.3 Selbstorganisation der libertär-sozialistischen Gesellschaftsform

Mit der sozialen Revolution wird eine umfassende Veränderung der Eigentumsverhält-

nisse angestrebt.Wie schon erwähnt betont Kropotkin, dass dieEnteignung undVergesell-

schaftung von Produktionsmitteln zugleich eine wesentliche Aufgabe als auch die Voraus-

setzung für die soziale Revolutionierung der Gesellschaft insgesamt sei. Dabei soll die

Verteilung von Gütern durch die Bevölkerung (über dezentrale, föderative Rätestruktu-

ren) selbst erfolgen (Kropotkin 1973: 87–92, 107–119). Dies führt, wie Most festhält, auch

zur Selbstverwaltung aller gesellschaftlichen Institutionen wie Schulen, Kultureinrich-

tungen, Bibliotheken und Verkehrsmittel, wodurch auch eine Veränderung der Men-

schen geschähe (Most 2006Bd: 40). Milstein bringt die Kernaussage dahingehend auf

den Punkt. Der Kapitalismus sei als Ganzes

»das Problem, weil er immer auf Ganzheit ausgerichtet ist. Daher wenden sich Anar-

chist_innen gegen die Gesamtheit kapitalistischerWerte und Strukturen als Hegemo-

nie bzw. gegen alle Komponenten, die den Kapitalismus als System ausmachen: Kon-

zerne, Banken, Privateigentum, Profitdenken, Chefs, Lohnarbeit, Entfremdung, Kom-

modifizierung usw. […] Wenn Menschen sich selbst organisieren, um ihre Bedürfnisse

zu befriedigen, wird Überfluss angewandt, nicht getauscht; die Produkte werden kol-

lektiviert und allen zur Verfügung gestellt« (Milstein 2013: 38f.).

Kropotkin argumentiert gegen Zwischenlösungen und dafür, die Vergesellschaftung

möglichst weit voranzutreiben, gerade um die Reaktion zu verhindern (Kropotkin 1973:

114f.). So müsse die Enteignung

»alles einbegreifen, was irgendwem […] ermöglicht, sich den Arbeitsertrag anderer an-

zueignen. Die Formel ist einfach und verständlich. Wir wollen nicht jedem seinen Pa-

letot [= Anzug] vom Leibe reißen; aber wir wollen den Arbeitern alles zurückgeben,

was in irgendeiner Weise sie auszubeuten ermöglicht, und wir werden unser Äußers-

tes tun, damit niemandem etwas fehlt, sodaß es keinen einzigenMenschenmehr gibt,

der gezwungen ist, seiner Hände Arbeit zu verkaufen, damit er und seine Kinder exis-

tieren können.« (Ebd.: 114, Anmerk.: J.E.).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 203

In für die Arbeiter*innen anschaulichenWorten verbildlichtMost die praktischeUmset-

zung eigentlich anspruchsvoller und komplexer Vorgänge:

»Erst dreht man der schmarotzenden, schlampampenden und raubritternden Lum-

penbagage sozusagen Dampf und Elektrizität vor der Nase ab; heran schlägt man sie

mit ihren eigenen Knüppeln aufs Ohr. Schließlich nimmt man einfach die Arbeit wie-

der auf, aber nicht zum Besten der Zwingherren von ehedem, sondern zum Nutz und

Frommen aller – nicht gegen Lohn, sondern ums Recht auf freien Genuß. Alles weitere

– im allgemeinen wie im besonderen – bringen Tag für Tag der Bedarf, die Erfahrung,

der Wetteifer usw. mehr und mehr ganz von selbst zum Vorschein. Das ist die ganze

Bibliothek der sozialen Revolution in einer Nußschale« (Most 2006Bn: 123).

Malatesta konzentriert sich eher auf die Frage nach der Vergesellschaftung, wobei

er ebenso wenig wie andere anarchistische Kommunist*innen Pläne schmiedet, wie

diese genau aussehen soll. Denn diese Frage könne sinnvollerweise erst während der

Durchführung der Enteignung gestellt werden (Malatesta 2014c: 126). Zugleich vertritt

Malatesta einen pragmatischen und »gradualistischen« Ansatz. So sei der »univer-

selle Kommunismus, das heißt eine einzige Gemeinschaft aller Menschen, […] eine

Zielsetzung, ein Ideal, dem es sich anzunähern gilt, das jedoch jetzt sicherlich keine

konkrete Form ökonomischer Organisation sein kann. Das gilt natürlich nur für unsere

Zeit und wahrscheinlich noch für einige Zeit nach uns: an diese ferne Zeit werden die

Nachkommen denken« (Malatesta 2014j: 221). Es gilt damit von den heute vorhandenen

Gemeinwesen und ihren ökonomischen und politischen Austauschbeziehungen auszu-

gehen, um grundlegende Veränderungen umzusetzen. Dies bezieht sich auch auf die

Überwindung internationaler Ungleichheits- oder Ausbeutungsverhältnisse (Kropotkin

1973: 162). Über die ökonomische und politische Herrschaft hinaus soll auch der Blick

auf die Emanzipation der Frauen als wesentlicher Bestandteil der sozialen Revoluti-

on gerichtet werden. Dazu kritisiert Kropotkin allerdings nicht ihre gesellschaftlich

zugeschriebene Rolle, sondern umreißt vorrangig technische und organisatorische

Vorschläge,welche dieMaschinisierung vonHausarbeit und die Kollektivierung von Re-

produktionsarbeiten betreffen (Ebd.: 195ff.). Weit wichtiger als die genaue Umsetzung

scheint den anarchistischen Kommunist*innen die Perspektive bzw. die oben erwähnte

Orientierung zu sein. Mit der sozialen Revolution will Kropotkin den Mangel abschaffen

und tritt für das gute Leben für alle ein, wobei er die Möglichkeiten zur Entfaltung von

Individualität als ein Kennzeichen für ihr Fortschreiten ansieht (Ebd.: 170).

Ein wichtiger Punkt für die Argumentation hinsichtlich der sozialen Revolution be-

steht in derWahrnehmung und/oder Behauptung ihrer Unvermeidlichkeit (Most 2006Ac:

86).Gleichwohlwirddie sozialeRevolution vonMost ferner als humaneund logische Fol-

gerung aus dem heutigen gesellschaftlichen Zustand beschrieben und hätte nichts mit

einemDrang nach Blutvergießen zu tun (Most 2006Bf: 56–60).30 AuchGraeber sieht gu-

30 Dabei lässt sich fragen, warum er dann so vehement an der Notwendigkeit eines gewaltsa-

men Umsturzes gegenüber den von ihm so genannten »Edelanarchisten« festhält (Most 2006Bp:

131–134). Gemutmaßt werden kann, dass der Wunsch der Vater des Gedankens ist, wenn Most

glaubt, die Kapitalkonzentration in Großkonzernen (»Trustismus«) und somit die Zuspitzung des

Klassenantagonismus sei ein Hebel der sozialen Revolution (Most 2006Bo: 127–130), die durch

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

te Gründe für die Annahme eines zukünftigen Zusammenbruchs des Kapitalismus auf-

grund der unhaltbaren Ausdehnung ökonomisch widersinniger Apparate wie Militär,

Polizei, Gefängnissystem, Geheimdiensten, Sicherheitsfirmen und Propagandaprodu-

zenten (Graeber 2011: 381). Daher sei es vernünftig, sichmit Alternativen zumKapitalis-

mus zu beschäftigen, zumal die Löhne seit Langem stagnierten und er keinen relativen

Wohlstand für alle gewährleisten könne (Ebd.: 374f.). Ebenfalls stärker als aus sekundä-

ren Interpretationen scheintMalatesta seine Erkenntnisse in Beobachtung und direkter

Auseinandersetzungmit Akteur*innen sozialer Bewegungen zubeziehen. Innerhalb der

Arbeiterassoziation reife

»der Gedanke der sozialen Revolution heran, und alle, die aus materiellen oder ideel-

len Gründen an der Aufrechterhaltung oder der Veränderung der gegenwärtigen Ge-

sellschaft interessiert sind, machen sich ans Werk; die einen, um dem Impuls der Be-

wegung durch mehr oder weniger illusorische Konzessionen und alle möglichen Täu-

schungen oder Gewalttätigkeiten Einhalt zu gebieten, die anderen, um die Bewegung

bis zur letzten Konsequenz voranzutreiben und sie zumWerkzeug der Verwirklichung

der eigenen Ideale zu machen. Jetzt geschieht im kollektiven Leben der Gesellschaft

nichtsmehr ohne Beteiligung oder zumindest Zustimmung der organisiertenMassen«

(Malatesta 2014d: 139).

Daraus folgert er, Anarchist*innen sollten den Arbeiter*innenorganisationen beitreten,

direkte Aktionen in sie einbringen, sie jedoch nicht anführen (Malatesta 2014d: 140). Die

sozial-revolutionäre Perspektive wird durch die Abgrenzung zur politischen Revolution,

zurpolitischenReformundzur sozialenEvolutionherausgearbeitet (→ 5). InHinblick auf

diepolitischeRevolutionwettertMost,weit »schärfermüssen jeneRomantiker aufsKorn

genommenwerden, nach denen sich die Revolution des Proletariats abzuspielen hat wie

die Erhebung der Bourgeoisie. Diesen Leutchen schweben noch immer, wenn sie an Re-

volution denken, nichts weiter vor als Barrikaden, Straßenschlachten, Wohlfahrtsaus-

schüsse, Revolutionstribunale und Errichtung neuer Institutionen durch Diktate – alles

nach der alten Schablone« (Most 2006Bd: 35). Demnach gälte es in der Revolution, mit

der Staatlichkeit zu brechen (Most 2006Ac: 92) undReformen abzulehnen (Most 2006Ae:

159). Ganz ähnlich sieht das auchMalatesta:

»[W]ährend die Anarchisten wissen und sagen was sie wollen, nämlich die Zerstörung

des Staates und die freie Organisation der Gesellschaft auf der Grundlage ökonomi-

scher Gleichheit, befinden sich die Reformisten im Widerspruch zu sich selbst, da sie

sich als Sozialisten bezeichnen, während sie in Taten darauf abzielen, das kapitalisti-

sche System zu humanisieren und es dadurch zu verewigen und somit den Sozialismus

negieren, der vor allem Aufhebung der Teilung der Menschen in Proletarier und Besit-

zende bedeutet« (Malatesta 2014c: 127).

die Entstehung einer neuen Mittelklasse keineswegs gehemmt, im Gegenteil eher befördert und

zur »Kampfeseile« angestachelt werde (Most 2006Bq: 135ff.). Mit beiden Einschätzungen liegt er

falsch und klammert sich offensichtlich an herkömmliche Modelle, die zu diesem Zeitpunkt als

überholt gelten müssen. Auch wenn sie in diesem Fall nicht greift, ist seine (vulgär-marxistische)

Ableitung derNotwendigkeit der sozialen Revolution aus Produktionsweise und Sozialstruktur in-

teressant.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 205

Erwill keine »besser genährtenSklaven«, sondern eineherrschaftsfreieGesellschaft,wo-

bei dieProletarier*innenmitReformen in ihrerPositiongehaltenwerden,wenn sienicht

gegen den grundlegenden Antagonismus ankämpfen.Dennoch seien Forderungen nach

höheren Löhnen und besseren Arbeitsbedingungen richtig, die eigenmächtig durchge-

setzt statt gewährt werden müssten (Ebd.: 128). Reformen seien dann erstrebenswert,

wenn sie nichtmit denHerrschenden abgeschlossen und ihre Regierung dadurch bestä-

tigt wird, sondern wenn sie durch den Druck sozialer Kämpfe eingeführt werden müs-

sen (Ebd.: 129). Anarchist*innen hätten dabei »Vertrauen in den schöpferischen Geist

der Massen« (Ebd.: 130ff.). Ohnehin sei eine Diktatur des Proletariats ein Widerspruch

in sich (Ebd.: 135).

Weil sowohl politische Revolutionen als auch Reformen abgelehnt werden, ergibt

sich ein Spannungsverhältnis zwischen Bestrebungen zur Umwälzung der Gesell-

schaftsstruktur und unmittelbaren konkreten Veränderungen. Dieses bildet sich auch

in den Arbeiter*innenorganisationen ab, welche zunächst v.a. Interessenorganisatio-

nen darstellen, damit aber einen eingeschränkten Horizont haben (Malatesta 2014d:

143f.). Damit gelangt Malatesta zur Einsicht darin, dass revolutionäre Methoden keine

Selbstzwecke werden, sondern zu spürbaren, schrittweisen Verbesserungen der Le-

benssituationen von Menschen dienen sollen (Ebd.: 144). Ebenso konstruktiv ist sein

Vorgehen, wenn er an die eigenen Genoss*innen gerichtet fragt: Zerstörung – und was

kommt dann? Demnach gälte es im Zuge der sozialen Revolution an die Neuorganisation

der Gesellschaft zu denken bzw. bestünde soziale Revolution gerade in dieser. Damit

strebt er die Ersetzung aller gesellschaftlichen Institutionen und Funktionen an (Ma-

latesta 2014h: 196ff.). Während die Arbeiter »das Alte zerstören, […] [wird durch] die

Neuorganisation […] eine menschlichere, gerechtere, für alle zukünftigen Fortschritte

offenere Gesellschaft entstehen; oder aber die ›Führer‹ werden daran denken, und dann

werden wir eine neue Regierung haben, die das tun wird, was alle Regierungen stets

getan haben […]« (Ebd.: 199).

Ebenso meint Milstein meint, dass der Anarchismus als »revolutionäre politische

Philosophie« zur Verwirklichung von individueller und kollektiver Freiheit in der Praxis

oft dazu führe, »sich für ›Verbesserungen‹ oder ›Reformen‹ einzusetzen – aber immer

nur für solche, die revolutionäre Forderungen implizieren. Es ist nicht einfach, eine ›re-

volutionäre Politik von Reformen‹ zu betreiben. Es ist nicht einfach, das richtige Gleich-

gewicht zu finden, vor allem dann nicht, wenn das Ziel weit entfernt scheint« (Milstein

2013: 36).Dieser »revolutionäreReformismus«wirdvonMilsteinpolitisch verstanden,mit

Selbstorganisation und anarchistischen Grundannahmen verbunden (Ebd.: 41).

Auch Bookchin vertritt diese Art von revolutionäremReformismus,wobei er anhand

der ökologischen Frage betont, punktuelle Reformen könnten radikale und autonome

soziale Bewegungen nicht ersetzen (Bookchin 1990: 158). Über die Zeit habe das Revolu-

tionsverständnis, wie es im klassischen Anarchismus vertreten war, Veränderungen er-

fahren. Revolutionäre Ansätze seien Bookchins Ansicht nach in der Zeit der Neuen Lin-

ken v.a. durch die Beschäftigungmit ökologischen und feministischenThemen erneuert

worden,wasdirekt-demokratischeGemeinschaftenbeinhalte (Bookchin 1990.: 150–156).

Mit seinem Konzept des basisdemokratischen libertären Kommunalismus löste Bookchin

das (anti-)politische Spannungsfeld zur Seite von Politik auf. Dies zeigt sich ebenso in

seiner Ablehnung des von ihm so bezeichneten »Lifestyle Anarchism«, welchem er auf

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

verkürzteWeise dem »Social Anarchism« gegenüberstellt (Bookchin 1995). Demnach be-

säßen

»Reformismus und Parlamentarismus […] wenigstens noch eine konkrete Faßbarkeit,

die ernsthafte Fragen der politischen Theorie und das Gefühl der gesellschaftlichen

Orientierung aufwirft. Die jüngste Strömung innerhalb der Umweltbewegung ist hin-

gegen völlig geisterhaft und unfaßbar wie Luft. Grob gesagt besteht sie aus Versuchen,

die Ökologie in eine Religion zu verwandeln […]. In diesem theistischen Umfeld nei-

gen politische Aktivität und soziales Engagement dazu, sich vom Aktivismus in eine

Wartehaltung und von gesellschaftlicher Organisationsarbeit, in privatistische Selbst-

erfahrungsgruppen zurückzuziehen« (Bookchin 1990: 160f.).

Das Verständnis von sozialer Revolution ist weiterhin Veränderungen unterworfen. Au-

ßerdemwurde es innerhalb der anarchistischen Szene seit etwa Anfang der 1990er Jahre

zunehmend von Aufstandsbestrebungen verdrängt – zumindest in jenen Strömungen,

die stärkerdieKonfrontationmit derHerrschaftsordnung insgesamt suchten, imUnter-

schied zum Fokus dezidiert gewaltfreier oder anarch@-syndikalistischer Gruppierun-

gen. Ob die Erosion jeglicher Meta-Narrative wirklich so grundlegend wirkte wie post-

moderneTheoretiker*innen annahmen, bleibt eine offene Frage. Auch in Graebers Den-

ken spiegelt sich dieser Aspekt wider, wenn er etwa meint, in der Geschichte könne es

keine klaren Brüche mehr geben (Graeber 2012a: 29). Daher könnten politische Kämpfe

zu keinen klarenErgebnissenmehr führen oder lediglich Teilziele erreichen.Von den Si-

tuationist*innen beeinflusst, befürwortet er Momente des Aufstands und Aufbrechens

der aufgezwungenen und eingeschränkten Imagination und Hoffnungslosigkeit (Gra-

eber 2012c: 57). In aufständischen Momenten könnten Kräfte der spontanen Selbstor-

ganisation freigelegt werden: »What revolutionaries do is to break existing frames to

create new horizons of possibility, an act that then allows a radical restructuring of the

social imagination.This is perhaps the one form of action that cannot, by definition, be

institutionalized« (Graeber 2012c.: 61).

3.3.4 Gesellschaft als anti-politischer Bezugspunkt für

anarch@-kommunistische Gruppen

Nach dieser Darstellung des anarchistischen Kommunismus werden Aspekte seiner an-

ti-politischen Ausrichtung deutlich. Eine eindeutige Ablehnung von Politikwird vonMost

vorgetragen, der seine Verachtung für sie unmittelbar aus eigener Erfahrung bezieht.

Bei Bookchin und Milstein zeigt sich dagegen eine positive Bezugnahme zum Politikbe-

griff, wobei sie sich selbstverständlich von Parteipolitik abgrenzen und auf autonome

Selbstorganisation setzen. Bookchins Konzept des libertären Kommunalismus stellt

einen Vorschlag zu einer politischen Organisation der Gesellschaft mit anarchistischem

Anspruch dar. Graeber reflektiert imWesentlichen das Politikverständnis der radikalen

Strömungen einer diffusen Bewegungslinken. Sein eigener Beitrag ist die symbolisch-

imaginäre Dimension des Politischen zu betonen (→ 2.4.1). Kropotkin und Malatesta

äußern sich dagegen zurückhaltender, was nicht zuletzt ein Beleg für die grundlegen-

de Diskreditierung des Politikbegriffs in den anarchistischen Kreisen ihrer Zeit ist.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 207

Insbesondere Malatesta kann allerdings attestiert werden, dass er in seinem Handeln

die Rolle eines prototypischen (Anti-)Politikers einnimmt, der in den Widersprüchen

des politischen Feldes agiert und gegen den Dogmatismus und Romantizismus seiner

Genoss*innen zur Pragmatik agitiert.

Kropotkin strebt die Erkämpfung einer libertär-sozialistischenGesellschaftsform an, die

es auchpolitisch zuorganisierengilt. Für denanarchistischenKommunismuskannkon-

statiert werden, dass in ihm die Gesellschaft als anti-politischer Referenzpunkt konstruiert

wird,welcher als Gegenpol zur (tendenziell verstaatlichten) Politik dient. Sie ist graduell

und holzschnittartig von der Bezeichnung des Sozialen zu unterscheiden, die eher dem

Mutualismus zuzuordnen ist, wobei die Übergänge fließend sind. In ihrer Gegenüber-

stellung vonStaat undKapitalismusmit Anarchie undKommunismus sind sich die klas-

sischen anarch@-kommunistischen Autoren völlig einig.Mit anderenWorten sollen das

ökonomische Herrschaftsverhältnis durch autonome und dezentrale Selbstverwaltung und

das politische Herrschaftsverhältnis durch freiwillige und föderative Selbstorganisation er-

setzt werden. Ob diese als herrschaftsfreie Politik bezeichnet wird oder nicht, ist dabei

insofern sekundär, als dass der Inhalt derselbe bleibt. Gleichwohl scheinen viele Anar-

chist*innenWert auf dieseUnterscheidungzu legen,umdieDifferenz zu sozialistischen

Herrschaftsordnungen zumarkierenunddieKritik an autoritären,hierarchischen, zen-

tralistischen Beziehungen und Institutionen aufrechtzuerhalten.

Über den Individualanarchismus hinaus stellt der anarchistische Insurrektionalis-

musdenprägnantestenAusdruck fürdieAbkehr vompolitischenFelddar,daer alsNega-

tivfolie des konstruktiven und konkret-utopischen kommunistischen Anarchismus verstan-

den werden kann. Hinter den damit verknüpften strategischen, taktischen und ethi-

schen Fragen, kommen wiederum unterschiedliche Verständnisse von Politik bzw. ver-

schiedene Konsequenzen aus diesem zum Vorschein. Wenn jegliche konstruktive Kon-

zeptionen für eine libertär-sozialistischen Gesellschaftstransformation und damit ein-

hergehende programmatische und strategische Überlegungen abgelehnt werden, weil

darin politische Partizipation und Bestrebungen zurWiedereinrichtung einer neuen Herrschafts-

ordnung gesehen werden, stehen Gruppierungen, die sich sozial-revolutionär orientie-

ren, vor einer schmalenGratwanderung zwischendemRückzug auf dasApolitische oder

dieÜbersteigerung der reinenNegation,welche zuDogmatismus und hermetischer Ab-

schottung tendiert.31

Um die Kontinuität anarch@-kommunistischer Narrative und Perspektiven aufzu-

zeigen,könnenbspw.die populärwissenschaftlichenWerke vonRutgerBregmanUtopien

für Realisten (Bregman 2017) und Im Grunde gut. Eine neue Geschichte der Menschheit (Breg-

man 2020) betrachtet werden. Das erste Buch ist eine ungenannte Adaption von Kro-

potkins Die Eroberung des Brotes (1882) und letzteres von dessen Gegenseitige Hilfe (1902).

31 DieseGratwanderung versucht Giuseppe Ciancabilla zumeistern, der imUnterschied zu denmeis-

ten anderen Individualanarchist*innen und Insurrektionalist*innen den politischen Kampf nicht

ablehnt, sondern ihn im Gegenteil in seiner einzig möglichen Form als konsequenten revolutio-

nären Kampf thematisiert. Damit wendet er sich gegen das Prinzip von Autorität in jeder Gestalt

unter Bedingungen der autoritären Gesellschaft. Unter Politik versteht er den Kampf gegen Regie-

rung und Staat (Ciancabilla 1899).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Auch Bregman widmet sich denThemen einer als »realistisch« verstandenen Konstruk-

tion einer alternativen Gesellschaftsform und einer positiven politischen Anthropologie

bzw. der Zurückweisung desHobbes’schenMenschenbildes. ImUnterschied zu Kropot-

kin glaubt er jedoch an die Überzeugungskraft »guter Ideen« statt an dieMacht autono-

mer sozialer Bewegungen. Statt die Klassengesellschaft und Eigentumsverhältnisse im

anarch@-kommunistischen Sinne überwinden zuwollen, tritt er für einewohlgemeinte

links-liberale Transformation ein (vgl. Eibisch 2020d, Eibisch 2020e).

3.4 Anarchistischer Syndikalismus

»Der Syndikalismus entstand in Frankreich als Revolte gegen den politischen Sozialis-

mus,undum ihn zu verstehen,müssenwir in einemkurzenÜberblick denStandort auf-

zeigen, den die sozialistischen Parteien in den verschiedenen Ländern erreicht hatten«

(Russell 1971: 57), schrieb Bertrand Russell, ein prominenter Fürsprecher der autonomen

Gewerkschaftsbewegung im Jahr 1918. Nach einer geschichtlichen Darstellung formu-

liert er ein Plädoyer für die Anerkennung der Bedeutung des Anarch@-Syndikalismus,

insbesondere aufgrund seines Strebens nach einer grundlegenden Reorganisation der

Gesellschaft (Ebd.: 75).32 Auf ähnliche Weise stellte der mit dem Anarchismus sympa-

thisierende, öffentlich wirkenden Intellektuelle Noam Chomsky die Bedeutung des an-

archistischen Syndikalismus heraus und verweist dafür auf das Modell der israelischen

Kibbuzim (Chomsky 1976/2005: 134). Fasziniert zeigt sich Chomsky v.a. von der groß-

angelegten spanischen Revolution,mit der erfolgreiche selbstverwaltete Strukturen ge-

schaffen worden seien (Ebd.: 135). Ebenso plädiert Daniel Guérin in einem einflussrei-

chenWerk für den Anarch@-Syndikalismus als praktische und konstruktive Umsetzung

anarchistischer Vorstellungen (Guérin 1969: 41). Guérin verdeutlicht, dass bereits Baku-

nin für die seinerzeit noch konturlosen Proto-Gewerkschaftsorganisationen eintrat, die

im Zusammenhangmit demKonzept dezentraler autonomer Kommunen gedacht wur-

den (Ebd.: 57–62). Doch da die raschen gesellschaftlichen Entwicklungen die vormals

einflussreichen Anarchist*innen überrollten, gewann die Sozialdemokratie die Hoheit

in der sozialistischen Bewegung und richtete diese immer stärker parlamentarisch und

parteipolitisch aus. Demnach gerieten die Anarchist*innen in

»den Jahren 1890 […] in eine Sackgasse […]. Sie waren von der Welt des Arbeiters iso-

liert, in der Sozialdemokraten das Monopol ausübten. Sie hockten in kleinen Kapel-

len herum und verbarrikadierten sich in Elfenbeintürmen, um dort eine irreale Ideo-

logie zu reproduzieren; oder sie widmeten sich (und applaudierten) individuellen At-

tentaten und ließen sich in das Getriebe von Repression und Repressalien verwickeln.

32 Die konfrontativen Aufforderungen zum praktischen Klassenkampf im anarchistischen Syndika-

lismus, sein Hervorgehen aus der Enttäuschung über alle vorherigen politischen Regime sowie die

Zurückweisung der Politisierung der sozialistischen Bewegung, weisen einige theoretische und

viele rhetorische Elemente zur Antipolitik »populistischer« anti-elitärer Protestbewegungen auf,

die de Saint-Victor (2015) skandalisiert und von der er sich klar abgrenzt. Denn »wenn das Volk

weiß, dass es von einem politischen Machtwechsel nichts mehr zu erwarten hat, dann bleibt ihm

nur, gegen alle Politiker ohne Unterschied zu protestieren« (Ebd.: 27) (→ 2.3.2).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 209

[…] Um die Arbeitermassen aus dem Einfluß der Sozialisten zu lösen, die sie doch nur

übers Ohr hauten, mußten die Anarchisten in die Syndikate eindringen. […] Die Arbei-

tersyndikate sollten wieder an die ›libertär-kommunistische‹ Gesellschaft angeschlos-

sen werden, die das letzte Ziel der Anarchisten blieb« (Ebd.: 77f.).

Schließlich sieht Guérin in den in der russischen Revolution von 1905 entwickelten re-

volutionären Räten die organisatorischen Grundpfeiler einer »libertären Revolution«,

eben weil sie Produktionsorte als Ausgangsbasen nahmen (Ebd.: 83ff.) und betrachtet

die »apolitische«Revolution in Spanien ab 1936 alsmarkantestes Beispiel für eine radika-

le Gesellschaftstransformation nach anarch@-syndikalistischen Vorstellungen, die auf

eine starke Tradition aufbauen konnte (Ebd.: 118–128). Selbstverwaltung bleibt für Gué-

rin das libertär-sozialistische Stichwort, mit welchem die Relevanz des anarchistischen

Syndikalismus reaktiviert werden könne (Ebd.: 145–155).

Diese wird auch im derzeit aktuellsten deutschsprachigen Buch zum Anarch@-

Syndikalismus als wesentlicher Bezugspunkt gesehen, welcher von seiner Entstehungs-

geschichte her zu verstehen ist. So setze der Syndikalismus

»elementar an der materiellen Basis an. […] Im Widerspruch zu ihrem materialisti-

schen Weltbild, setzte die marxistische Strömung ihr Hauptaugenmerk jedoch nicht

auf den ökonomischen Bereich als Basis des gesellschaftlichen Seins und gesellschaft-

licher Veränderung. Ausgerechnet auf den von ihnen daraus abgeleiteten, dem ›Über-

bau‹ zugehörigen politischen Bereich sahen sie ihr revolutionäres Kampfterrain. Sie

wollten am Staat partizipieren und diesen schließlich übernehmen, was ihrer zentra-

listischenAusrichtungentsprach. ImGegensatz dazuhielt der anarchistisch orientierte

Flügel der ›Internationale‹ an der Prämisse fest, durch ökonomische Kämpfe die Basis

der Gesellschaft umzuwälzen; Zwischenziel war die direkte Arbeiterselbstverwaltung,

ohne dabei die Strukturen des Staates zu übernehmen. Dies war nur möglich auf fö-

deralistischer Grundlage, da der Staat als Ausdruck des politischen und militärischen

Zentralismus angesehen wurde« (Döhring 2017: 20).

Stärker als andere sozialistische Strömungen generiert sich seine Transformations-

theorie aus praktischen Auseinandersetzungen in der Klassengesellschaft. Trotz einiger

Erfolge bei der gewerkschaftlichen Organisierung und Arbeitskämpfen, wirkt zumin-

dest die Theorie des Anarch@-Syndikalismus veraltet. Demnach muss der Gehalt des

anarch@-syndikalistischen Strebens nach Autonomie im Folgenden hauptsächlich

anhand historischer Quellen rekonstruiert werden. Dank Arbeiten z.B. von Jule Ehms

(2023) und Theresa Adamski wurde die geschichtswissenschaftliche Beschäftigung

damit allerdings auch für den deutschen Kontext auf den neusten Stand gebracht.

Der schematische Dreischritt soll hier mit den Schlagworten Sezession der au-

tonomen Gewerkschaftsbewegung, Streik und direkte Aktion zur Ermächtigung der

Arbeiter*innenklasse und der Selbstverwaltung von Produktion und gesellschaftlichen

Funktionen benannt werden. Damit geht es wiederum um Analyse, distanzierende

Kritik, selbstorganisierte und ermächtigende soziale Kämpfe und schließlich die präfi-

gurative Fluchtlinie zur gesamtgesellschaftlichen Transformation. Als Quellen dienen

dafür verschiedene Texte von Pouget (1903–1907/2014), Cornelissen (1907–1926/2015),

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Peiró (1931/1986) und Santillán (1936/1986), Rocker (1900–1945), Marcks (2018a, 2018b,

2019) sowie Schmidt/van derWalt (2009). 33

3.4.1 Sezession der autonomen Gewerkschaftsbewegung

Eine der prägenden Figuren der zweiten Welle syndikalistischer Gewerkschaftsbewe-

gung, die mit der Gründung der französischen CGT diese Selbstbezeichnung annahm,

war Fernand Pelloutier, welcher 1895 zum Sekretär der Föderation der Arbeitsbörsen

gewählt wurde (Cornelissen 2015c: 65). Er beschreibt die Entstehung des Anarch@-

Syndikalismus als ein eminentes Streben nach Autonomie im Sinne eines aktiven

Verlassens der eingehegten Position der Gewerkschaftsbewegung. Sie begann 1892 mit

einer Kritik an der Sozialgesetzgebung, welche der syndikalistischen Ansicht nach im

Wesentlichen eine Verlagerung und Verdeckung von Ausbeutung darstellte. Im Kern

beinhaltet dies eine Kritik am Modus der politischen Reformen (Pelloutier 1895/1972:

317).

Mit dieser strategischen Entwicklung ging auch eine zunehmende Abwendung von

der Politik einher. Pelloutier schreibt angesichts »ihrer zunehmenden Schwächung und

ihrer erfolglosen Bemühungen, die Politik, die vor allem für den einzelnen von Interes-

se ist, mit der Wirtschaft zu verbinden, die von gesellschaftlichem Interesse ist, begrif-

fen die Gewerkschaften schließlich […], daß ihre Spaltung eine tiefere Ursache hatte als

die Gegensätze zwischen den Politikern und das eine wie das andere […] aus der Politik

herrührte« (Ebd.: 320). Aufgrund der wahrgenommenen Unwirksamkeit sozialistischer

Parteipolitik und ihrer Integration in den bürgerlichen Parlamentarismus, hinsichtlich

der erwähnten Unzulänglichkeit der Sozialgesetzgebung

»beschlossen die Gewerkschaften, sich von nun an jeder politischen Agitation zu ent-

halten, jede nicht rein ökonomische Erörterung unbarmherzig aus ihrem Schulungs-

programmen zu verbannenund sich ausschließlich demWiderstand gegendas Kapital

zuwidmen.Der Lärm, der diesenUmschwungbegleitete, drang indessen in dieÖffent-

lichkeit. Die neueDevise: Keine Politikmehr! wurde in den Betrieben verbreitet […] Die

Gewerkschaften schienen den Anarchisten jetzt genügend vorbereitet, um ihre Lehre

aufzunehmen und zu befruchten, und sie kamen denjenigen zu Hilfe, die, endlich von

der Bevormundung durch die Politik befreit, ihre Aufmerksamkeit und die ihrer Genos-

sen auf die Beschäftigung mit den ökonomischen Gesetzen zu lenken« (Ebd.: 321).

Insofern in der erwarteten sozialistischen Revolution kein »reiner Anarchismus« ver-

wirklicht werde, brauche es umso mehr Organisierung und Aktionen in der aktuellen

historischen Situation, anstatt eine »totale Umwälzung« zu erwarten. Daher habe der

Bundesausschuss der Arbeitsbörsen die Aufgabe »die Proletarier über die Sinnlosigkeit

einer Revolution aufzuklären, die sich damit begnügt, eine Staatsform durch eine ande-

re zu ersetzen, auch wenn es sich um einen sozialistischen Staat handelte« (Ebd.: 324).

33 Das anarchistische Politikverständnis, wie es imUnterkapitel 3.4 besprochenwird, habe ich inzwi-

schen auch im Artikel Anarch@-Syndikalismus und (Anti-)Politik (Eibisch 2022b) in weniger akade-

misch dargestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 211

Ein spezifischer theoretischer Grundgedanke der neuartigen autonomen Gewerk-

schaftsbewegung lag in der Doppelfunktion der Syndikate als Kampforganisationen

der Arbeiter*innenklasse und Keimzellen einer neuen Gesellschaft. Dies übersteigt

die Funktion von herkömmlichen Gewerkschaften zur Interessenaggregation und

-vertretung bei Weitem. Émile Pouget formulierte als erster diesen innovativen An-

spruch, aus welchem ferner organisatorische und strategische Orientierungen an-

arch@-syndikalistischer Gruppierungen abgeleitet wurden: Das Syndikat sei

»eine Gruppierung, wie sie den ›Reformisten‹ vorschwebt: in der Lage, den alltäglichen

Kampf gegen die Unternehmer zu führen, um begrenzte Verbesserungen und Forde-

rungendurchzusetzen. Doch darüber hinaus ist es auch die angemesseneGruppierung

um die Enteignung der Kapitalisten und die Neuordnung der Gesellschaft zu vollzie-

hen, welche sich die Sozialisten, in ihrem illusorischen Glauben an den Staat, von der

Übernahme der politischen Macht erhoffen« (Pouget 2014a: 53f., vgl. Rocker 1947: 25).

Die Syndikate stellen in diesem Sinne explizit keine politischen Organisationen dar und

verbinden Alltagskämpfe mit einer langfristigen Strategie. Damit soll der in sozialisti-

scher Politik vorhandene Widerspruch zwischen Reform und Revolution produktiv auf-

gelöst werden, wodurch die Syndikate als sozial-revolutionäre Zusammenschlüsse präde-

stiniert seien. Mit dieser »doppelten Aufgabe« der Gewerkschaften werde das umfas-

sende Ziel der Gesellschaftstransformation, für welche die Enteignung der Kapitalis-

ten ein entscheidender Schritt sei, durch die spezifische Ausrichtung der Arbeitskämpfe

umbessere Lebensbedingungen, bereits graduell verwirklicht (Pouget 2014b: 86ff.). Ent-

scheidend sei aber die »soziale Umgestaltung« auf »direktem Wege« (Ebd.: 95). Pouget

nach solle die »Produzentengruppe«

»die Keimzelle der neuen Gesellschaft sein. Dass eine wirkliche gesellschaftliche Um-

gestaltung auf anderer Grundlage erfolgt ist undenkbar. Es ist daher unerlässlich, dass

sich die Produzenten auf die Aneignung und Neuordnung, die auf sie zukommt, vor-

bereiten, weil sie die einzigen sind, die sie erfolgreich durchführen können. Was wir

wollen ist eine soziale, keine politische Revolution. Das sind zwei gänzlich verschie-

denen Erscheinungen, und die Taktiken, die zur einen führen, entfernen uns von der

anderen« (Pouget 2014b: 97f., vgl. Pouget 2014a: 63).

Rocker stimmt dem später zu (Rocker 1947: 25) und verwendet ebenfalls den Begriff der

»Keimzelle« (Rocker 1919, Rocker 1924c).

Selbst bei einer sozialistischen Mehrheit könne auf dem politischen Weg keine Neu-

ordnung der Gesellschaft möglich werden. Angefangen bei der ökonomischen Basis

sei diese von den Gewerkschaften selbst vorzunehmen sei, um perspektivisch die Pro-

duktion und Verteilung zu übernehmen, wie auch der FAUD-Aktivist Fritz Kater (1926)

beschreibt. Diese Argumentation erscheint konsequent bei der Annahme, dass die

kapitalistische Klasse vollständig entmachtet und enteignet werden müsse, wozu der

(bisweilen idealisierte) Generalstreik im Syndikalismus als Umschwungsereignis gilt.

Pouget betont weiter, dass die Kampforganisation der syndikalistischen Gewerkschaft

kein Selbstzweck sein darf, sondern die Konfrontationmit dem kapitalistischen System

eingehen müsse. Die Gewerkschaft sei »in erster Linie eine Kampforganisation; ihre

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

vordringlichste Aufgabe ist, permanent nach den Ursachen der sozialen Not zu suchen,

sie zu studieren, zu bekämpfen, zu beseitigen« (Pouget 2014b.: 100). In Abgrenzung zu

politischen Parteien stelle die autonome Gewerkschaftsbewegung die »Partei der Arbeit«

dar, die sich an den »momentanen Erfordernissen des Kampfes« (Ebd.: 130) auszurich-

ten habe. Gerade aufgrund der Schlichtheit seiner Theorie und durch die Betonung

der praktischen Kämpfe, sei der Syndikalismus anderen sozialistischen Strömungen

überlegen (Ebd.), wenn sie von einem verbindenden »Geist« geprägt wäre, wie Rocker

ergänzt (Rocker 1928).

Um diesen Anspruch zu verwirklichen, wurde eine dezentrale und föderative Orga-

nisationsstruktur etabliert, inwelcher es keine Führungsansprüche geben solle, sondern

die »zur Koordinierung und Intensivierung des revolutionären Kampfes der Arbeiter-

klasse« (Pouget 2014c: 132) diene. Damit stelle die CGT »das genaue Gegenteil demokra-

tischerOrganisationen [dar], die durch ihrenZentralismusundAutoritarismusdieVita-

lität ihrer Sektionen ersticken« (Ebd.), während die CGT die Initiative und aktiveMitge-

staltung ihrer einzelnenMitglieder und autonomen Syndikate zulasse. So werde die an-

gestrebte libertär-sozialistische Gesellschaftsform bereits vorweggenommen.Nach Ro-

cker sei dies

»ganz natürlich, denn der Sozialismus läßt sich nicht von oben herab dekretieren und

durch Gesetze künstlich ins Leben zaubern. Er muß den Tiefen der Massen entsprin-

gen als Ergebnis ihres schöpferischen Könnens undWirkens und sich seine eigene Or-

ganisation im Volke schaffen. In den Betrieben, auf den Feldern, in den Gruben, in den

Werkstätten der Technik und Chemie, dort wird sich das neue Leben der Zukunft ent-

wickeln. […] Hier sind die Kräfte amWerk, die allein imstande sind, eine neueWelt zu

schaffen« (Rocker 1924c).

Die Metapher der Geburt einer neuen Gesellschaft wird im Anarch@-Syndikalismus in

konkreten Vorschlägen ausgeführt, die sich aus der Abgrenzung des eigenen Verständ-

nisses ergeben (→ 5.2.1). Sozialismus sei nicht die Erringung der politischen, sondern die

eigenmächtige Erkämpfung der ökonomischen Macht – und damit die Ausschaltung

aller politischen Machtapparate. Der revolutionäre Syndikalismus wäre »daher seinem

ganzen Wesen nach antistaatlich und ausgesprochener Gegner jeder Herrschaftsein-

richtung, unter welch neuer Maske sie sich immer verbergen möge« (Rocker 1924b).

Ferner führt Rocker in diesem Zusammenhang aus, dass die Annahme, der Staat sei für

den Übergang zum Sozialismus erforderlich, auf einem falschen Geschichtsverständnis

beruhe, insofern die Anfänge einer zukünftigen, erstrebenswerten Gesellschaftsform

nur von den heute bestehenden Organisationen ausgehend gedacht werden können.

Statt mit der politischen Revolution ein neues »Unterdrückungssystem« aufzurichten,

gälte es die Selbstorganisation der Arbeiterklasse zu fördern (Ebd.). In seiner Bezugnah-

me auf vermeintlich neueTheorien zu »Keimformen«, die innerhalb der kapitalistischen

Gegenwart bereits die Logik utopischer Gesellschaftsformen beinhalten könnten, stellt

Holger Marcks heraus, dass derartige Überlegungen wortwörtlich die syndikalistische

Terminologie aufgreifen, ohne dies explizit zu machen oder sich dessen überhaupt

bewusst zu sein (Marcks 2018a). Schmidt und van der Walt unterstreichen diesen

Grundgedanken der syndikalistischen Bewegung, nach welchem die Gewerkschaften

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 213

»the potential to perform a dual role [hatten]: defending and improving workers rights,

incomes, and conditions in the present day; and acting as the key instrument in the

destruction of the old order as well as the basic framework for worker self-management

of the means of production in the new one« (Schmidt/van der Walt 2009: 135). Um dies

zu verwirklichen, gälte es, sich ausdrücklich von den »orthodoxen« Gewerkschaften

abzugrenzen, der Entstehung überbordender Bürokratien entgegenzuwirken und sich

nicht allein auf die unmittelbaren Themen, also auf die reine Interessenvertretung, zu

fokussieren (Ebd.: 181).

Ein wichtiger Unterschied zur Doktrin sozialistischer Parteien seiner Zeit bestand

bei der Genese des anarchistischen Syndikalismus in der Annahme der Pluralität der

Subjekte und ihrer Interessen innerhalb der Arbeiter*innenklasse. Diese sollten gleich-

wohl zu einem gemeinsamen Klassenkampf aggregiert werden. Dieser Ausgangspunkt

speiste sichausdenpraktischenErfahrungenvonwiederholt auftretenden Interessendi-

vergenzen verschiedener sozialer Gruppen in Arbeitskämpfen. Zugleich wurde von klar

bestimmbaren Klassengegensätzen ausgegangen, anhand derer sich die Gewerkschaf-

ten organisieren müssten (Pouget 2014b: 86ff.). Entscheidend sei außerdem, dass die

Gewerkschaftsmitglieder alle einzelne Persönlichkeiten blieben und sich auf Grundla-

ge ihrer gemeinsamen Interessen vereinigten (Ebd.). Statt des demokratischen solle das

syndikalistische Prinzip gelten,was sich u.a. in der Vergabe imperativerMandate zeige.

Mit dieser anti-politischen Ausrichtung sei es »folglich unmöglich, zwischen dem Kampf

der Gewerkschaften und der Teilnahme am traurigen Geschäft der Politik eine Parallele

zu ziehen – geschweige denn, beide zu verwechseln« (Pouget 2014b: 89). Organisations-

schwierigkeiten in den Gewerkschaften führt Pouget demnach konsequenterweise auf

das Vorhandensein von zu viel »Demokratismus« und das Andauern »politische[r] Irr-

tümer« zurück und schreibt davon, dem »politischen Virus« zu widerstehen (Ebd.: 90).

Diesem Streben nach Autonomie von sozialistischen Parteien und parlamentarischer

Demokratie liegt die Annahme der Gleichzeitigkeit von Pluralität und potenzieller Ge-

meinsamkeit der Interessen zugrunde, die erst durch Organisation und Aktion der Ar-

beiter*innenklasse hergestellt werden könne (vgl. Cornelissen 2015b: 57). Dieser Aggre-

gations- undVermittlungsprozess sollte indenSyndikaten vollzogenwerden,welche zur

ErweiterungderArbeiter*innenmachtdienen (Pouget 2014c: 107f.). Inder »Partei derAr-

beit«, könnten alle aufgenommenwerden, auchwenn sie »seltsame philosophische oder

politische Ansichten vertreten […] [wenn sie] zum Beispiel an irgendeinen Gott oder an

den Staat [glauben] […]. [W]as man missbilligt, ist die Einmischung des Priesters oder

Politikers, die beide die Spekulation mit dem Glauben anderer zu ihrem Lebensinhalt

gemacht haben. (Ebd.).

Die syndikalistischeBewegungmobilisiere also imUnterschied zu allen anderenZu-

sammenschlüssen»Interessen,nichtMeinungen.Somitgibt es in ihremReihenzwangs-

läufig eine gemeinsame Perspektive« (Ebd.). Die daraus folgenden Konsequenzen, führt

Pouget ferner aus: »Dieses Vermögen, individuelle Differenzen durch das Einverneh-

men, das sich aus der Gemeinsamkeit der Interessen notwendig ergibt, zu neutralisie-

ren, verschafft der Partei der Arbeit einenVorteil in punctoVitalität undKampfkraft und

bewahrt sie vor den Mängeln, mit denen die politischen Parteien behaftet sind« (Ebd.:

108), da sie eben nicht darauf abzielen, Politik zu machen. Anzumerken ist, dass die-

ses strategische Argument (oft unbewusst) an spezifische ideologisch-weltanschauliche

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Überzeugungen gekoppelt ist, welche mit Debatten darüber verknüpft sind, was Anar-

chismus eigentlich ist.34 Entscheidend ist, dass in den sozialistischen Gruppierungen

wesentliche anarchistische Prinzipien wie Dezentralität, Freiwilligkeit und Autonomie

weiterhin vorhanden und praktiziert würden (Cornelissen 2015b: 56f.; vgl. Cornelissen

2015c: 70). Das Eintreten für die revolutionären Gruppen verdeutlicht eine Hinwendung

zur politischen Dimension, womit Christiaan Cornelissen die Ansicht verwirft, dass der

Syndikalismus »sich selbst genüge«. Jener richte sich dezidiert gegen politische Partei-

en, arbeite jedochmit anderenStrömungenwie etwaderGenossenschaftsbewegung zu-

sammen, die nicht aufgrund von ökonomischer Interessenkongruenz geformt werden

(Cornelissen 2015c: 80f.). Der proletarische Standpunkt zeigen sich im Syndikalismus

auch dahingehend, dass dieser keineswegs für die »Abschaffung der Fabriken« eintre-

te, wie Werner Sombart behauptet. Vielmehr sei der »Kampf gegen die Maschine« vom

»Lohnarbeiterstandpunkt«ausverständlich.Schließlichgingeesdiesemnicht alleinoder

vorrangig um höhere Löhne, vielmehr um die Abschaffung der Lohnarbeit und bessere

Lebensbedingungen generell (Ebd.: 73, vgl. Marcks 2018a,Mueller 2022).

In ihrer historischen Darstellung betonten Schmidt/van der Walt, dass sich die zu

weiten Teilen syndikalistisch ausgerichtete »broad anarchist tradition« neben der Arbei-

terklasse auch stets auf die Bauernschaft bezogen habe (Schmidt/van der Walt 2009: 6,

15f.). Die Kategorie Klasse sollte nicht missverstanden werden als

»crude workerism that fetishises male factory workers in heavy boots and hardhats.

The working class and peasantry are understood in expansive terms: the working class

includes all wageworkers who lack control of their work, whether employed in agricul-

ture, industry, or services, including casual and informal workers as well as their fami-

lies and the unemployed; the peasantry includes all small farmers who are subject to

the control and exploitation of other classes, including sharecroppers and labour ten-

ants« (Ebd.: 7).

Demnach wären auch zeitgenössische Konzeptionalisierungen als »class struggle anar-

chism« unsinnig, insofern sie suggerierten, dass es sich hierbei um Varianten des An-

archismus handeln würde. Diesem sei jedoch per se ein klassenkämpferischer Ansatz

inhärent. Eine wichtige Frage bliebe,wie der Syndikalismus jene proletarischen Klassen

adressieren könne, welche außerhalb der Lohnarbeit stehen (Ebd.: 181).

Die Sezession der autonomen Gewerkschaftsbewegung beruht nicht auf dogmati-

scher Politikabstinenz, sondern auf historischen Erfahrungen. Nach der Französischen

34 Im direkten Gegensatz zur späteren Darstellung von Schmidt und van der Walt (2009: 9; 18f.; 41;

170; 241) betont Cornelissen inAuseinandersetzungmit der Studie von Eltzbacher (1900) die Plura-

lität des Anarchismus (Cornelissen 2015b: 46). Darauf aufbauend kritisiert er jedoch die Diffusität

innerhalb des Anarchismus und weist darauf hin, dass Eltzbacher dessen Weiterentwicklung in

Gestalt des anarchistischen Syndikalismus verkenne, die u.a. eine weitestgehende Abkehr von der

individualistischen Vorstellung einer »schrankenlosen Autonomie der Einzelnen« beinhalte. Mit

dieser »Evolution des Anarchismus«werde die Selbstbestimmungder Individuen jedoch nicht ein-

geschränkt, sondern in der gemeinsamen gewerkschaftlichen Interessensorganisation erhalten

(Ebd.). Diese theoretischen Annahmen ergäben sich gerade aus der Praxis und den Erfahrungen

der Arbeiter*innen, aus welchen sich der Anarchismus größtenteils zusammensetze (Ebd.: 48f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 215

Revolution sei zu beobachten gewesen, wie sich die Arbeiter*innenklasse auf autonome

Weise selbst organisierte (Pouget 2014a: 59f.). Dadurch solle sie zu Selbst-Bewusstsein

kommen, also ihre eigene Lage in der sozialen Hierarchie und gesellschaftlichen Kon-

stellation begreifen und sich in der Rebellion gegen die auferlegten Lebensumstände er-

mächtigen.35 Cornelissen vertritt eine nuanciert andere Ansicht in diesem Zusammen-

hang.Zwar stehe dermoderneAnarchismus »praktisch in derAgitation als ›direkteAkti-

on‹, als das ›Selbsttun‹ derMassen, nicht nur im offenenKampf gegen die Unternehmer,

sondern auf jedemGebiet des sozialen Lebens, imKampf gegendie Staats- undPriester-

herrschaft (z.B.alsAntimilitarismus,Antiklerikalismus),unter gewissenFormenauch in

der produktiven Assoziation u.s.w« (Cornelissen 2015b: 53). Doch darüber hinaus offen-

bare sich sein Streben

»selbst auf politischem Gebiet gegenüber allen Parteien, ohne Unterschied (Straßen-

agitation gegen schlechte Gesetze, Massendemonstrationen für oder gegen gewisse

politische Ereignisse, u.s.w.). Auf letzteremGebiet gehen dabei die heutigen Anarchis-

ten von der Voraussetzung aus, daß alle parlamentarischen Parteien von den starrs-

ten Konservativen bis auf den Radikalen und den Sozialdemokraten desto eher bereit

sind gewisse Uebelstände abzuschaffen, oder als Konzessionen kleine Verbesserun-

gen durchzuführen, je mehr sie von außen durch den direkten Druck der Massen dazu

gezwungen werden. Auf diese Weise hat die anarchistische Taktik auf jedem Gebiet

allmählich den gleichen Charakter angenommen, den eines Strebens und Schaffens

durch eigene Macht der Massen, und nicht durch die Aktion der Regierenden« (Ebd.:

53f.).

Im Unterschied zu Pouget versteift Cornelissen sich nicht darauf, »die« Politik generell

abzulehnen. Sein Text ist auf 1908 datiert, während jener von Pouget von 1903 stammt.

Möglich wäre daher, dass sich in diesem Zeitraum die Bezugnahme auf Politik im An-

arch@-Syndikalismus allgemein verschoben hat.Wahrscheinlicher scheint zu sein, dass

Cornelissen tatsächlich die Notwendigkeit der Betrachtung der politischen Dimension

sah,wiebereits oben in seinemPlädoyer für vonGewerkschaftenunabhängige revolutio-

näre Gruppen deutlich wurde. Doch auch jene sollten sich nicht auf parlamentarischem

35 Mit dieser Perspektive wendet sich Pouget gegen Rousseaus Philosophie, dem »Theoretiker der

demokratischen Knechtschaft« (Pouget 2014a: 60), da die Vorstellung von Gesellschaftsverträgen

eine bürgerliche Theorie sei. Im Sinne Kropotkins argumentiert er gegen den Sozialdarwinismus

und für die Verbundenheit und Geselligkeit allerMenschen. Der »Geist der Entsagung«, welcher in

den Religionen gepredigt werde, wirke ebenso im Liberalismus. Ausgehend vom anarchistischen

Verständnis von sozialer Freiheit kritisiert Pouget den Staat als schlechte Ordnung, welche die

Volksmassenunterdrückeund lediglich einer privilegiertenMinderheit diene. In dieserAussage ist

zweifellos der Anarchist in Pouget lebendig. Demnach sieht er Staatsbürgerschaft und bürgerliche

Demokratie als »illusorische Gemeinschaft« an, welche mit dem »Aberglauben« von »Volkssouve-

ränität« und »Vaterland« verbunden sei (Ebd.: 65). Die bürgerliche Revolution hätte lediglich die

»Fassade des Staates« renoviert, wobei die Demokratie ein »Hemmschuh« für den sozialen Fort-

schritt sei. Damit kann gesagt werden, dass die Ausdifferenzierung von Politik als gesellschaftli-

che Sphäre, analog zur Absonderung des modernen Staates, in Verbindung mit der Ausdehnung

seiner Bürokratie und politischen Parteien verstanden werden muss.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Terrain bewegen, sondern ihre Gegner mit direkten Aktionen adressieren. Damit wür-

den soziale Fortschritte unabhängig von ihrer gesetzlichen Kodifizierung erkämpft und

der »Klassenkampf in die vorderste Linie« (Cornelissen 2015d: 107) gerückt werden.

Die Strategie, Druck auf die etablierte Politik auszuüben und damit keines-

wegs den Beschluss »guter Gesetze« abzulehnen, mutet fast schon wie jene von

außerparlamentarischen Bewegungen an. Sie muss jedoch als antiparlamentarisch

gelten, weil das Erkämpfen »guter Gesetze« nicht das Ziel des anarchistischen Syndi-

kalismus ist und jene als Reaktion des Staates aufgrund von direkten Aktionen und der

Selbstorganisation von unten erlassen werden. Daher hielten es die Syndikalist*innen

»für ihre Pflicht, die in der gegenwärtigen Gesellschaft eingeführten schlechten Ge-

setze nicht im Parlament, sondern außerhalb desselben im freien sozialen Leben zu

bekämpfen. Auch leihen sie gern jedem guten Gesetz ihre Hilfe, wie z.B. der interna-

tionalen Gesetzgebung betr. den Achtstundentag, aber sie tun es im täglichen Leben

und durch direkte Tätigkeit in den Fabriken und Werkstätten« (Cornelissen 2015g: 157).

Der Unterschied zu sozialen Bewegungen, die mit parteipolitischen Ansätze verwo-

ben und verbunden sind, ist ein gradueller und löst das Spannungsfeld im Umgang

mit Politik – im Unterschied zu einer dogmatischen Verweigerungshaltung – nicht

auf. Interessanterweise hat Cornelissen auch ein anderes Demokratieverständnis als

Pouget. Gegen den »brutal-antidemokratischen Aspekt« bürokratischer, hierarchischer

Führungen (in politischen Parteien,wie imStaat selbst)mache sich eine »demokratisch-

syndikalistische Opposition« bemerkbar (Cornelissen 2015e: 112). Damit stelle sich der

Syndikalismus gegen die Sozialdemokratie, welche die Klassenmacht unterminiere.

Die autonome Gewerkschaftsbewegung hätte in einem kurzen Zeitraum einen Auf-

schwung erlebt, weil sie denWiderwillen zahlreicher Arbeiter*innen gegen »die Politik«

artikulierte (Ebd.: 114f.).

Auch Rocker bestimmt den Anarchismus in Abgrenzung zur Sozialdemokratie, die

nicht nur wegen ihrer »taktischenMethode«, sondern als »prinzipielle Gegensätze« hin-

sichtlich des Menschenbilds und des Verständnisses von Sozialismus zu unterscheiden

seien (Rocker 1900). Parteien, die einen »politischen Kampf gegen die Bourgeoisie zu

führen« (Ebd.) behaupten, lehnt Rocker ab, auch wenn die sozialdemokratischen Orga-

nisationenzweifellos eine enormeMachtbasis aufwiesen. »So entwickelte sichdiesePar-

tei überall, wo ihr größereMassen der Arbeiterschaft Heeresfolge leisteten, als ein Staat

im Staate, und für lange Jahre war sie imstande, jede andere sozialistische Richtung

mit planmäßiger und skrupelloser Rücksichtslosigkeit am Aufkommen zu verhindern«

(Ebd.). Statt Mitgliederzahlen sind für Rocker die Qualität der sozialistischen Organi-

sationen und die Herangehensweise an Konflikte in der Klassengesellschaft entschei-

dend, mit denen eben keine staatlichen Logiken adaptiert werden sollen. Daraus fol-

ge, wenn »die Eroberung der politischen Macht der Sozialdemokratie als die wichtigs-

te Aufgabe erscheint, die der Verwirklichung des Sozialismus vorausgehen muß, so ist

für den Anarchismus die Abschaffung jeder politischen Macht von ausschlaggebender

Bedeutung« (Ebd., vgl. Rocker 1919). Neben dem Parlamentarismus lehnen Anarch@-

Syndikalist*innen auch Nationalismus und Grenzziehung ab, befürworteten dagegen

die direkte Aktion und wären international ausgerichtet, schreibt Rocker in der Prinzi-

pienerklärung des Syndikalismus (Rocker 1919). Die Sezession solle im gezielten Aufbau an-

derer Organisations- und Aktionsformen erfolgen. Interessant ist, dass Rocker damit

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 217

anstrebt, ein anderes politisches Bewusstsein zu erlangen.36 Damit verschiebt sich sei-

ne Position leicht, womit er auf den Vorwurf reagiert, dass der Anarchismus apolitisch

sei. Ganz imGegenteil hat seine anti-politischeHaltung direkte politische Implikationen.

Zusammengefasst besteht die syndikalistische Annahme darin, dass eine sozialistische

Wirtschaftsordnung

»ihre natürliche politische Ergänzung vielmehr direkt in den Betrieben, in den ver-

schiedenen Zweigen der industriellen und landwirtschaftlichen Berufe […] [hat und]

im Rätesystem ihren vollendeten Ausdruck [findet]. Jedoch muß jede äußere Macht

über denRäten und jedeBeherrschungundBevormundungderselbendurch politische

Parteien oder durch bestimmte Gruppen sozialistischer Berufspolitiker von vornher-

ein ausgeschaltet werden, wenn die gesellschaftliche Reorganisation nicht vom ersten

Schritte an gestört und auf staatskapitalistische Abwege geraten soll« (Rocker 1924b).

Das Rätesystemwird hier von Rocker also als adäquate politische Organisationsform an-

gesehen, was beinhaltet, dass dieses von der Dominanz von Parteien oder Politiker*in-

nen frei seinmuss (vgl.Senft 2006: 40ff.).EhemaligenSozialdemokrat*innenwieRocker

wurdeklar,dass eineLeerstelle entsteht,wennmit einem»reinen«Syndikalismusdiepo-

litischeDimension ausgeblendet wird.Rocker nimmt eindeutig Bezug auf die politische

Dimension von sozialen Auseinandersetzungen und insistiert gleichzeitig darauf, dass

Politik außerhalb der staatlichen Sphäre stattfinden soll. Das Anliegen, sich »die denk-

bar größte politische Bewegungsfreiheit innerhalb des heutigen Systems zu erkämpfen«

(Rocker 1924b) verdeutlicht, dass er damit an einen anhaltenden Prozess denkt, der auf

dieAusweitungvonautonomenHandlungsspielräumenabzielt.Rockerbetont,dassVer-

sammlungsfreiheit, Streikrecht, Koalitionsrecht etc. nicht freiwillig vom parlamentari-

schen Staat gegeben, sondern erkämpft worden seien.Weil die Regierungen den Forde-

rungen der Massen Rechnung tragenmüssten, hieße diese,

»Errungenschaften gleichgültig preisgeben, […] die Ergebnisse aller revolutionären

Kämpfe der Vergangenheit preisgeben und die Geschäfte der Reaktion besorgen.

Indem die Syndikalisten Tag für Tag den Kampfmit demUnternehmertum für die Bes-

sergestaltung der proletarischen Lebenslage führen, vergessen sie keinen Moment,

dass alle diese Kämpfe letzten Endes darauf hinzielen müssen, der Lohnsklaverei ein

Ende zu machen und die Gesellschaft auf der Basis des freiheitlichen Sozialismus

neu aufzubauen. Und indem sie stets darauf bedacht sind, den Regierungen größere

politische Bewegungsfreiheit und Möglichkeiten für ihre Propaganda abzutrotzen,

verhehlen sie sich keineswegs, dass diese beständigen Kämpfe gegen den politischen

36 In diesem Sinne fordert Rocker seine Genoss*innen 1924 auf, »aktive Nichtwähler« zu sein. Wer

ohne Bewusstsein nicht wähle, stehe »in seiner geistigen Einstellung noch tief unter demWähler«

(Rocker 1924c). Der Mensch, »der zur Wahlurne geht, weil er von dem ehrlichen Glauben gelei-

tet wird, daß der Stimmzettel ein Mittel ist, bessere gesellschaftliche Verhältnisse zu schaffen,

beweist immerhin, daß er soziales Empfinden besitzt und gewillt ist, in den Lauf der Dinge einzu-

greifen« (Ebd.). Damit wird deutlich, dass Rocker sich genötigt sieht, gerade aufgrund einer ver-

breiteten Politikverdrossenheit vergessene anarchistische Grundsätze wieder ins Gedächtnis zu

holen. Nicht aus Dogmatik gälte esWahlen abzulehnen, sondern aufgrund von jahrzehntelangen

Erfahrungen autonomer sozialer Bewegungen (Rocker 1924c).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Druck der Regierungen nur Etappen sind auf dem Wege, den Staat immer mehr aus

seinen gegenwärtigen Positionen zu verdrängen, um ihn endlich aus allen Zweigen

des wirtschaftlichen politischen und sozialen Lebens auszuschalten« (Ebd.).

Auch in dieser Formulierung spiegelt sich die anarch@-syndikalistische Doppelbewe-

gung, in alltäglichen gewerkschaftlichen Kämpfen zugleich eine sozial-revolutionäre

Perspektive zu sehen.Dabei setzt Rocker die politischen Parteien nicht gleich. Sie könn-

ten einen gewissen Wert haben, wenn sie sich als reine Opposition verhalten: »Sie sind

stets am besten, wenn sie rein kritisch, d.h. rein negativ wirken können, und das ist

immer der Fall, solange sie als hoffnungsloseMinderheiten einem despotischen System

gegenübertreten und durch ihre Agitation eine zersetzendeWirkung ausüben« (Rocker

1924c). An der Regierungwerden sie aber zu »Sklaven desselbenMachtapparates, den sie

angeblich nur erobern wollten« (Ebd.). Rockers Herangehensweise kann somit als ein

Plädoyer für dieMöglichkeit einer herrschaftsfreien Politik gesehenwerden (vgl. Rocker

1947: 3, 30). Er besteht darauf, dass der Anarch@-Syndikalismus keineswegs apolitisch

sei und seine Anhänger

»kein Interesse an der politischen Struktur der verschiedenen Länder und konsequen-

terweise kein Interesse an den tagespolitischen Kämpfen besäßen. Diese Vorstellung

ist gänzlich falsch und entspringt entweder völliger Ignoranz oder vorsätzlicher Ver-

drehung der Tatsachen. Es ist nicht der politische Kampf als solcher, der die Anarcho-

syndikalisten von den modernen Arbeiterparteien grundsätzlich und taktisch unter-

scheidet, sondern die Form des Kampfes und die Ziele, die er anstrebt« (Ebd.: 29).

Anarch@-Syndikalist*innenmangele es nicht an »Sympathie für den politischen Kampf

im allgemeinen« (Ebd.: 30), eher hätten sie Erfahrungen damit, dass er die »schwächste

und hilfloseste Form« der Handlungsmöglichkeiten von Arbeiter*innen wäre. Des Wei-

teren fungiert der Parlamentarismus in der bürgerlichen Demokratie als Vermittlung

zur Bestandssicherung, weswegen der Klassenantagonismusmit ihm nicht aufgehoben

werden könne (Ebd.: 31).

Dass diese Einstellung im anarchistischen Syndikalismus weit verbreitet war, ist

auch bei Diego Abad de Santillián zu sehen. Dieser weist u.a. auf die Absurdität der

Benennung der zweiten spanischen Republik als »sozialistische« hin. Im Parlament

könne keine »Republik der Arbeiter« geschaffen und per Dekret eingeführt werden.

Vielmehr könne diese nur von jenen selbst, außerhalb des staatlichen Zugriffs, erkämpft

werden (de Santillián 1986: 103f.). Daher könne der Privatkapitalismus nur überwunden

werden, wenn kein Staatskapitalismus als vermeintlicher Zwischenschritt eingeführt

wird, weswegen Demokratie in konkreten Beziehungen und an greifbaren Orten rea-

lisiert werden müsse (Ebd.: 106). Dies verlange eine weitgehende Organisation der

Gesellschaft entlang von Produktionsstätten und -ketten. Für de Santillián stellt es

keinen Widerspruch dar, Politik außerhalb des Staates zu denken. Ganz im Gegenteil

argumentiert er für die Ablehnung des Staates aus politischen Gründen:

»Politischmüssenwir selbstverständlich die Vorherrschaft eines Komitees, einer Partei

oder einer vorgegebenenRichtung ablehnen. Das heißt, wirmüssen auch den Staat als

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 219

eine Einrichtung darin einschließen, die Gehorsam von allen –mit deren Zustimmung

oder auch nicht – verlangt. Ohne diesen Staat und die von ihmdiktiertenGesetze abzu-

lehnen, kann es keine wahre Revolution und sozialenWohlstand geben« (de Santillian

1986: 143).

Damit stimmt er mit Malatesta überein, der unter »politischem Kampf […] den Kampf

gegen die Regierung« (Malatesta 2017: 242) versteht. Dies zeige insbesondere auch der

Verlauf der russischen Revolution, in welcher

»[d]ie Politik des Staates […] den Sozialismus zerstört […] [hat und Russland] zu einem

Idealbild für Bürokraten […] [und zu einer] imperialistische[n] Macht unter anderen

Mächten [wurde], […] die so wenig mit Sozialismus und den Idealen des Proletariats

zu tun hatwie jeder andere Staat auch. Diese Entwicklungmagmanchen überraschen,

uns aber nicht, denn wir haben ständig durch Kritik auf diese Gefahr verwiesen. Ein-

mal mehr bestätigt die Geschichte unsere Ansichten. Die Politik des Staates läßt sich

mit Sozialismus so wenig vereinbaren wie Wasser mit Feuer. Wenn eines den Sieg da-

vonträgt, unterliegt das andere und umgekehrt. Sozialismus kann nur geschaffen wer-

den, wenn gleichzeitig der Staat zerstört und Institutionen des Volkes errichtet wer-

den, die die direkte Kontrolle über Produktion und Verteilung übernehmen« (de San-

tillian 1986: 149, vgl. Cornelissen 2015g: 155).

Auch im Rahmenprogramm der CNT, wie es auf dem Kongress von Zaragossa 1936 –

während des Eintretens in die soziale Revolution – verabschiedet wurde, heißt es:

»Wir alle müssen bedenken, daß es absurd wäre, die Gesellschaft der Zukunft mit ma-

thematischer Präzision konstruieren zu wollen, denn oftmals besteht zwischen Theo-

rie und Praxis ein wahrer Abgrund. Deshalb verfallen wir nicht dem Irrtum der Poli-

tiker, die endgültige Lösungen für alle Probleme präsentieren, Lösungen, die dann in

der Praxis mit Getöse in sich zusammenbrechen. Die Politiker scheitern, weil sie, oh-

ne die Entwicklung des menschlichen Lebens selbst zu berücksichtigen, glauben, daß

eine einzige Methode für alle Zeiten gelten könne« (Rahmenprogramm 1986: 169).

Den Anhänger*innen des historischen Anarch@-Syndikalismus schien das, was sie mit

Politik assoziierten, zutiefst suspekt und fremd zu sein.

In diesem Sinne halten Schmidt und van der Walt auch fest: »Since its emergence,

socialism has been divided into two main tendencies: libertarian socialismus, which

rejects the state and hierarchy more generally; and political socialism« (Schmidt/van

der Walt 2009: 6). Zugleich stellt sich ihnen die Frage des Umgangs von Anarch@-

Syndikalist*innen mit der politischen Dimension als eine Schlüsseldebatte dar. Es geht

um die Frage »of whether anarchists and syndicalists need political groups dedicated to

the promotion of the ideas of the broad anarchist tradition, and if so, what form such

groups should take« (Ebd.: 22). Die meisten Anarchist*innen befürworteten demnach

einen organisatorischen Dualismus zwischen populären gewerkschaftlichenMassenor-

ganisationen und ideologisch überzeugten politischen Gruppierungen. Demgegenüber

bestand die Fraktion derjenigen, welche für eine Einheit von ökonomischer und poli-

tischer Dimension in der autonomen Gewerkschaftsbewegung plädierten. So heißt es

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

bspw. in der Präambel des Programms der syndikalistischen Industrial Workers of the

World 1937: »›The IWW is not anti-political. Nor is it non-political. It is ultra-political‹«

(zitiert in: Ebd.: 141).37

Aus ihrerUntersuchung ziehen die beidenAutoren daher die Schlussfolgerung, Syn-

dikalismus wäre »profoundly political, and takes the state very seriously indeed. Taken

to its logical conclusion […], all mass anarchism amounts to a project of taking power in

society and creating a coordinated system of stateless governance; this is especially true

of syndicalism« (Ebd.: 203). Für das System eines »staatenlosen Regierens« gäbe es ver-

schiedeneKonzepte undBezeichnungen,die letztendlich stets zumGrundgedanken der

föderalen Selbstverwaltung zurückführen. Die Erfahrung bestätigte, worauf scharfsin-

nige Beobachter*innen wie Malatesta (2014: 150–161) kritisch hingewiesen hatten: Die

Gewerkschaftsbewegung sei für sich genommen eben nicht vor Bürokratismus, bloßer

Interessenvertretung und Reformismus gefeit. Anders gesagt, geschah ihre sozial-revo-

lutionäre Ausrichtung nicht eo ipso, sondern musste von ideologisch überzeugten po-

litischen Aktivist*innen vorangebracht werden.38 Dies spiegelte sich archetypisch auch

in der Praxis des Verhältnisses der syndikalistischen Confederación Nacional del Traba-

jo (CNT) und der anarchistischen Federación Anarquista Ibérica (FAI) wider. Im Span-

nungsfeld zwischen Anti-Politik und Politik plädieren Schmidt/van derWalt (2009: 244)

für Politik.

Von der direkteren Betrachtung des Politikverständnisses im anarchistischen

Syndikalismus ausgehend, lohnt sich ein genauerer Blick auf das Streben nach Au-

tonomie, welches als kontinuierlicher Prozess verstanden werden muss und sich auf

eine Geschichte von unten gründet. Den Marxist*innen warfen sie vor, die bürgerliche

Geschichtsschreibung und damit ein bürgerliches Revolutionsverständnis mit einer –

in ihren leninistischen Ausprägungen – »jakobinischen« Ausrichtung zu übernehmen

(Kropoktin 1982., vgl. Rocker 2012). Pouget beschreibt den langen Prozess des Erringens

von Autonomie so:

»Das ganze 19. Jahrhundert hindurch bemühte sich das Proletariat, sich in seinem

Kampf vom rein politischen Vorgehen der bürgerlichen Parteien freizumachen. Das

kostete beträchtliche Mühe, da die Bourgeoisie das Proletariat, auf dessen Zustim-

mung oder Duldung sie angewiesen ist, um ungehindert regieren zu können, nicht nur

bekämpfte und massakrierte, wenn es sich gegen seine Ausbeuter auflehnte, sondern

37 Eine Auseinandersetzung, in welcher sich dieser Spannungscharakter kristallisiert, ist die vorheri-

ge Spaltung der IWW in den Flügel in Detroit um Daniel De Leon und jenen in Chicago um James

Connolly. Der Gewerkschaftsführer De Leon formte ab 1895 eine syndikalistische politische Partei.

Ihre Vertreter sahen zwar das parlamentarische Agieren als sekundär undWahlen als nebensäch-

lich an, entfernten sich damit jedoch von einemder syndikalistischen Grundsätzen, sodass es 1908

zum Bruch kam, weil sich die »Chicago IWW« explizit gegenWahlen aussprach und jegliche Refe-

renzen zum politischen Feld entfernte (Schmidt/van der Walt 2009.: 161f.). Auch die französische

CGT hat sich nach 1895 explizit als »apolitisch« oder sogar »antipolitisch« dargestellt – und sich

damit im Einklang mit dem antiautoritären Flügel innerhalb der Ersten Internationalen gesehen

(Ebd.: 142f.). Van der Walt und Schmidt weisen nach, dass Syndikalist*innen politische Themen

nicht ablehnen, sondern sie in den revolutionären Syndikaten aufgehoben sahen, wobei sie sich

gegen die »politische Aktion« aussprachen (Ebd.: 193f.).

38 Eine Gegenposition dazu nimmt Pierre Monatte (1907/1972) ein.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 221

auch durch eine schlaue Erziehung gefügig zu machen versuchte, um es zugleich von

der Beschäftigung mit ökonomischen Fragen abzubringen und ihm die Illusion des

Demokratismus einzupflanzen« (Pouget 2014a: 54f.).

Den Ausgangspunkt bildet die historische Erfahrung der bürgerlichen Reaktion gegen

das autonome Handeln der Arbeiter*innenbewegung, die jener auch im demokrati-

schen Gewand entgegenschlug (Pouget 2014a: 55, vgl. Cornelissen 2015c: 90f.). Zugleich

erstarkte die Selbstorganisation von unten und übte durch ihre relative Autonomie

Druck auf die Regierungspolitik aus, wie Pouget (2014c: 125–128) und Cornelissen

(2015c: 65, Cornelissen 2015a: 39ff.) an mehreren Kongressen von Gewerkschaften und

Anarchist*innen zwischen 1888 und 1907 zeigen. Der Gedanke der Autonomie war von

jenen Anarchist*innen gezielt in die Gewerkschaftsbewegung hineingetragen worden,

die unzufrieden mit den dogmatischen Streitereien in der anarchistischen Szene-Po-

litik waren. Viele von ihnen übernahmen fortan leitende Aufgaben in den Syndikaten

(Pouget 2014a: 52). Die Entstehung des Anarch@-Syndikalismus kann somit als Fusion

von Nur-Gewerkschafter*innen, enttäuschten Partei-Sozialist*innen und pragmati-

schen Anarchist*innen verstanden werden (Cornelissen 2015c: 66), wobei das Streben

nach Autonomie in dieser spezifischen Konstellation eine Art Sogwirkung entfalte-

te. Cornelissen erläutert dabei, dass es beim gewerkschaftlichen Anti-Etatismus ums

Prinzip, nicht aber ums Dogma gehen soll, wird bei Cornelissen deutlich, der schreibt,

ähnlich wie bei den christlichen Geboten ginge es um eine Tendenz, »als Streben in

eine bestimmte Richtung« (Cornelissen 2015c: 77). Diese Aussage ist überraschend,

insofern in ihr – ähnlich wie bei Sorels Mythos (1908) – die Funktion der Utopie einer

herrschaftsfreien Gesellschaft zur Inspiration von radikalen und autonomen sozialen

Bewegungen betont und offengelegt wird, um mit ihr ganz konkrete Schritte gehen

zu können. Damit gehe es auch um die Qualität von Organisationen und Aktionen,

statt etwa dem alleinigen Schielen auf Mitgliederzahlen und Finanzmittel, wie es die

deutschen Gewerkschaftsführer betreiben würden (Cornelissen 2015e: 116f.). Bei den

syndikalistischen Autonomiebestrebungen handele es sich also um eine bestimmte

Strategie, mit welcher die Bedeutung von selbstorganisierten Gruppierungen betont

werde, die alternative Konzepte, Vorstellungen, Praktiken, Organisationsformen usw.

hervorbringen, was sich historisch auch an anderen sozialen Bewegungen zeigen lasse

(Cornelissen 2015g: 156).

Dies führtwiederumzurAmbivalenz imUmgangmit Politik zumVorschein,die sich

erst aus der Distanz zur Herrschaftsordnung und der (organisierten) Autonomie ergibt.

Laut Rocker stellten die Gewerkschafter*innen fest, »dass die Teilhabe an der Politik der

Nationalstaaten die Arbeiterbewegung kein bisschen näher zum Sozialismus brachte,

sondern in großem Maße geholfen hatte, den Glauben an die Notwendigkeit von kon-

struktiven sozialistischen Aktivitäten zu zerstören. Was aber am allerschlimmsten ist:

Sie beraubte die Menschen ihrer Initiative, indem sie ihnen vortäuschte, dass das Heil

immer von oben kommt« (Rocker 1947: 24). Ihre Emanzipation kann also nur durch die

proletarischen Klassen selbst geschehen,wie auch van derWalt und Schmidt schreiben.

Soziale Bewegungen sollen eine wirkliche Gegenmacht und -kultur zur herrschenden

Klassedarstellen,denStaat konfrontierenundperspektivisch ersetzen (Schmidt/vander

Walt 2009: 7, 139).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

3.4.2 Streik und direkte Aktionen zur Ermächtigung der Arbeiter*innenklasse

Wie schon erwähnt wurden im anarchistischen Syndikalismus spezifische Formen re-

volutionärer Alltagskämpfe entwickelt. Pouget unterstreicht, dass Reform und Revolu-

tion nicht gegeneinander ausgespielt werden dürfen, in den syndikalistischen Gewerk-

schaften beides zusammenkomme und damit das Verständnis von sozialer Revolution

geprägtwerde (Pouget 2014c: 96).Gleiches betreffe VersuchederEinhegung vonGewerk-

schaften durch Rechtsordnungen und Vereinswesen.

»Doch dass die Gewerkschaften den Segnungen, die die Regierung ihnen angedeihen

lassen will, mit gehörigemMisstrauen begegnen, heißt noch lange nicht, dass sie den

Kampf für begrenzte Verbesserungen ablehnen. Doch sollen diese Verbesserungen

real sein. Deshalb ziehen sie es vor, sie nicht als Gnadengeschenk der Regierenden in

Empfang zu nehmen, sondern sie durch direkte Aktionen selbst zu erkämpfen. Wenn,

was vorkommt, die geforderte Verbesserung von einer Gesetzesänderung abhängt,

werden die Gewerkschaften versuchen, sie durch Druck von außen auf die Regierung

zu erzwingen, nicht indem sie Abgeordnete in die Parlamente schicken, die in diesem

Sinne tätig werden sollen […]« (Ebd.: 97).

Die Effektivität dieser Strategie, welche maßgeblich durch Anarchist*innen mitentwi-

ckelt wurde, bewirkte in der Folge auch eine Erneuerung der anarchistischen Szene:

So preisen »die modernen Anarchisten alle Mittel an, die man unter dem Ausdruck

der ›direkten Aktion‹ zusammenfaßt: Streiks, Boykotts, systematische Obstruktion […],

Sabotage. Aber das von den revolutionären Gewerkschaften gegebene Beispiel konnte

nicht anders als auch in den revolutionärenGruppennachzuwirken« (Cornelissen 2015b:

53). Die realen Entwicklungen in den sozial-revolutionären Gewerkschaften überrollten

die anarchistische Theorie, welche nach Einschätzung der Syndikalist*innen mas-

senhaft praktisch umgesetzt wurde. Dies setzt allerdings voraus, den revolutionären

Kurs beizubehalten, weswegen sich Cornelissen u.a. dagegen ausspricht, sozialistische

Kollektivbetriebe zu gründen, welche nur in einzelnen Sparten mit kapitalistischen

Unternehmen konkurrieren könnten. Es brauche den syndikalistischen Kampf in

diesen, der schließlich zu ihrer Übernahme führen solle (Cornelissen 2015c: 81f., vgl.

Cornelissen 2015g: 158f.). So positioniere sich der revolutionäre Syndikalismus zwi-

schen dem sozialdemokratischen Reformismus und den oft marginalen und exklusiven

Gruppen der Anarchist*innen, welche oftmals »außerhalb des wirklichen Lebens« (Cor-

nelissen 2015g: 152) standen. In diesem Sinne kann der Anarch@-Syndikalismus als

sozialistische, antiautoritäre und sozial-revolutionäre Massenbewegung verstanden

werden. Er löse damit den Widerspruch auf, dass eine Mehrheit der sozialistischen

Bewegung für Autonomie und Selbstermächtigung eintrete, während ein großer Teil

zugleich die marxistischen Theorien verinnerlicht habe (Ebd.: 153). Sinngemäß habe

es zuvor an einer sozial-revolutionären Theorie gefehlt, die sich aus den wirklichen

sozialen Bewegungen speist und wieder in sie mündet. Dahingehend gälte es darauf

aufmerksam zu machen, »dass die Kritik der revolutionären Syndikalisten heutzutage

nicht bei der Aktion der Sozialdemokraten und den reformistischen Gewerkschaften

Halt macht, sondern sich ebenso gegen die ›Bolschewisten‹ und ihren ›Staatskommu-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 223

nismus‹ wendet, der zu dem ›Staatssozialismus‹ oder ›Staatskapitalismus‹ führt« (Ebd.:

154).

Besonderen Wert legt Cornelissen auf Fragen nach »einer organisatorisch geregelten

konstruktiven Tätigkeit« (Cornelissen 2015i: 195),meint also, dass der Fokus auf Propagan-

dader letzten 40 Jahre nichtweiterführe,da die Arbeiter*innendiese »nicht interessant«

fänden. Vielmehr würden sie sich dafür interessieren, wofür Anarchismus und Syndi-

kalismus stünden und welche »organisatorische und praktische positive Arbeit [sie] leisten

können« (Ebd.: 196).DasKernelement solle dabei dieÜbernahmeder Industrie in Selbst-

verwaltung sein, was ebenso für andere gesellschaftliche Institutionen gälte (Ebd.: 197,

vgl. Schmidt/van derWalt 2009: 136, Rocker 1947: 6). Erneut betont Rocker in diesemZu-

sammenhang, dass die »Behauptung, dass der Staat solange bestehen bleibenmuss, bis

die Gesellschaft nicht in feindliche Klassen gespalten ist, […] im Lichte aller historischen

Erfahrungen,wie ein schlechter Scherz« (Ebd.: 7) erscheine.Damit sei aber auch die Fra-

ge zu klären, wie Führung geschehen könnte, denn es reiche nicht –wie etwaMalatesta

– zu sagen, dass Anarchist*innen niemanden anführen wollen (Cornelissen 2015i: 201).

Marcks meint daher, »Großes verändert sich nur in der Kulmination vieler kleiner Pro-

zesse, die für dieNeuordnung einer komplexenGesellschaft zu durchlaufen sind. In die-

sem Sinne gibt es ›keine Abkürzungen‹ auf demWeg zu einer sozialeren Welt« (Marcks

2019).

In diesem Ansatz spiegeln sich laut Schmidt und van der Walt zwei Hauptanliegen

des »Massenanarchismus«wider, innerhalb dessender Syndikalismusder größte Strang

sei: Erstens, dass unmittelbare Verbesserungen der Lebenssituationen der proletari-

schen Klassen zu ihrer Organisierung und ihrem Selbstvertrauen in ihre Fähigkeiten

beitrügen und zweitens, dass die Gewerkschaften damit eine führende Rolle in revolu-

tionären Kämpfen einnehmen und zugleich die Keimzellen der neuen Gesellschaft in

sich tragen könnten (Schmidt/van der Walt 2009: 134). Nachvollziehbar ist, dass diese

Position im Gegensatz zu jener des insurrektionalistischen Anarchismus mit seinen

maximalistischen Bestrebungen steht (Ebd.: 138). Reformen sollten jedoch errungen

werden, um damit weiterzugehen. Damit werde einerseits die Behauptung von mar-

xistischer Seite zurückgewiesen, der Syndikalismus wäre auf einen Ökonomismus

reduziert und andererseits den Insurrektionalist*innen entgegnet, Gewerkschaften

könnten nicht revolutionär sein (Ebd.: 202).

Anschließend an das anarch@-syndikalistische Verständnis von sozialer Revolution,

kannderenUmsetzung indirektenAktionenundSelbstorganisationalspraktiziertePolitik

der Autonomie besprochen werden. Schließlich hätten die damit verbundenen Praktiken

und Prinzipien auch schon den Beschlüssen der Ersten Internationalen zugrunde gele-

gen.Die syndikalistischeBewegungsetze jene fort,ohnepolitischzuverkrustenundsich

in ideologischeGrabenkämpfe zu verstricken (Pouget 2014b: 93f.).DirekteAktionbedeutet

ihrem ursprünglichen anarch@-syndikalistischen Verständnis nach, dass

»die Arbeiterklasse in ihrem ständigen Aufbegehren gegen die bestehende Ordnung

nichts von Außenstehenden, von ihr äußerlichen Mächten oder Kräften erwartet, son-

dern dass sie ihre eigenen Kampfbedingungen erzeugt, ihre Aktionsmittel aus sich

selbst schöpft. Es bedeutet, dass sich gegen die heutige Gesellschaft, die nur den Bür-

ger kennt, fortan der Produzent erhebt. Und dass dieser Produzent, in der Erkenntnis,

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

dass sich jede Form des sozialen Zusammenlebens auf ihr jeweiliges Produktionssys-

tem stützt, versucht, die kapitalistische Produktionsweise direkt zu attackieren, um sie

zu verändern, den Unternehmer zu beseitigen und dadurch seine Souveränität am Ar-

beitsplatz zu erreichen – die wesentliche Voraussetzung für den Genuss realer Frei-

heit« (Pouget 2014d: 137, vgl. Cornelissen 2015e: 110).

Mit der direkten Aktion geht es nach Pouget um die Aneignung von Initiative bei gleich-

zeitiger Unabhängigkeit der Arbeiter*innenklasse. Damit werde das Autoritätsprinzip

attackiert und somit entpuppe sich die direkte Aktion als »authentische Verkörperung

des Freiheitsprinzips, seine Verwirklichung in den Massen: nicht länger durch abstrak-

te, vage und unklare Formeln, sondern in klaren und praktischen Konzepten, die jenen

Kampfgeist erzeugen,derdasGebotderStunde ist.Das ruiniert denGeist derUnterwer-

fung und des Sichfügens, der die Einzelnen lähmt und zu willigen Sklaven macht, und

befördert den Geist der Revolte, der die menschlichen Gesellschaften beflügelt« (Ebd.:

136f., vgl. Cornelissen 2015d: 94). Jedenfalls sei die direkte Aktion »die normale Funkti-

onsweise der Syndikate, ihr wesentliches Charakteristikum« (Pouget 2014d: 137), der ge-

werkschaftliche Kampf in seiner gebündelten »Reinform«, ohne »Vermischungen« und

»Kompromissemit demKapitalismus, ohne die Techtelmechtel mit den Bossen, von de-

nen die Apologeten des ›sozialen Friedens‹ träumen, ohne Beziehungen zur Regierung,

ohne Einschaltung von ›Vermittlern‹ in die Debatte« (Ebd.: 140).

Im Kontext des Syndikalismus verstanden, nimmt Cornelissen eine fast außerpar-

lamentarische Perspektive ein, wenn er ferner schreibt, natürlich wäre »die Anwendung

der direktenAktion zurBeeinflussungderRegierungskörper und zurUnterstützunggu-

ter oder zur Bekämpfung schlechter Gesetze nicht ausgeschlossen. Aber auch hier bleibt

sie Aktion imwirklichen Leben und nicht imParlament, und offenbart sich in einemDruck

auf alle politischen Parteien ohne Unterschied« (Cornelissen 2015c: 86). Statt politischer

Repräsentation und gewerkschaftlicher Stellvertretung solle mit direkten Aktionen die

Eigenmächtigkeit der Arbeiter*innen angesprochen und gefördert werden. Tatsächlich

wären Taktiken und Methoden der direkten Aktion nicht an eine Gewerkschaftstheorie

gebunden, sondern fänden sich einfach als Begleiterscheinungen von Arbeitskämpfen

(Cornelissen 2015e: 122) – weswegen sie allerdings auch schwer zu erfassen seien. Hin-

sichtlich der Aktionsformen, wie auch der Selbstorganisation werden sich die prakti-

schen Lösungsansätze, die »kleinste[n]Mittel« durchsetzen (Cornelissen 2015f: 139).Da-

durchwürden bereits die Fähigkeiten für die Übernahme der Produktionsmittel erlernt,

wobei ihre Kontrolle durch die Arbeiter*innen weit bessere Produktionsbedingungen

gewährleiste als etwa der oktroyierte Taylorismus (Cornelissen 2015h: 180). Die Strate-

gie der Selbstorganisation unterscheidet sich von der politischen Dimension, doch ist die

folgende Aussage so zu verstehen, als könnte erstere auf letztere ausstrahlen: »Auf po-

litischem Gebiet werden die freiheitlichen Kommunisten und Anarchisten gewiß nicht

viel Bedeutendes leisten können. Jedoch sollen sie auch hier die Prinzipien von Freiheit,

Autonomie und Föderalismus hochhalten« (Cornelissen 2015i: 204, vgl. Peiró 1986: 40ff.).

Diese Einsicht weiterverfolgend, sieht Marcks in neueren linken Transformati-

onstheorien, welche »Keimformen«, »präfigurative Politik« und »Beziehungsweisen«

(→ 5.4.2) thematisieren, die jeweils gegen die staatlich-kapitalistische Gesellschafts-

form aufgebaut werden sollen, eine implizit syndikalistische Herangehensweise. Damit

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 225

behauptet er sogar, die »Linke vollzieht daher per definitionem eineWende zum Syndi-

kalismus,ohnediese explizit zumachen« (Marcks 2018a).Als »Set« von syndikalistischen

Organisationsformen und Praktiken versteht er »eine aufbauende Sozialtechnik, die

strategisch zwischen Realität und Utopie vermitteln kann« (Ebd.: 3). Die syndika-

listischen Formen der direkten Aktion und Selbstorganisation wären daher als eine

strategische »Interaktion mit der Realität, die auf Handlungsmacht abzielt« (Marcks

2019) zu verstehen, welche die Rahmen der Handlungsspielräume erweitere. Leider

bliebe das Transformationsverständnis der »linken Szene«, häufig »ein magisches, in

dem Handlungsmacht als Mysterium daherkommt« (Ebd.). Um Selbstorganisation zu

ermöglichen, gälte es für Marcks ferner vom »marxistischen Dogma von der Gewerk-

schaftseinheit Abstand [zu] nehmen und alternative Gewerkschaften [zu] befürworten.

Denn dass die etablierten Gewerkschaften mit ihren hierarchischen Zentralapparaten

als Keimformen einer egalitär-sozialistischen Gesellschaft dienen könnten, würde wohl

kaum jemand behaupten« (Marcks 2018a). Autonome Gewerkschaften seien für derar-

tige Transformationsbestrebungen eine »geeignete Entwicklungsstätte«, insofern sie

an konkreten Interessen ansetzen würden und ideologisch »nicht so voraussetzungs-

reich«wie unbeständige politischeGruppenwären (Ebd.).Diese potenziell »erfolgreiche

transformatorische Basisorganisierung« diene der Mobilisierung und Ermächtigung von

Menschen, umKämpfe zu gewinnen und eine »Gegengesellschaft« mit einer echten Ge-

genmacht zu ermöglichen, welche kein Szeneprojekt, sondern eine Massenbewegung

sein soll (Marcks 2018b). Damit kommt Marcks zu einem Agieren in Widersprüchen,

welches als paradox bezeichnet werden kann. Es gälte nicht, »die Utopie in die Wirk-

lichkeit zu pressen, sondern in der Auseinandersetzung mit dieser zu einer neuen

zu kommen. Die syndikalistische Revolte ist daher relativ; sie hat die gegenwärtigen

Möglichkeiten im Blick […]. Sie weicht den Widersprüchen nicht aus, sondern arbeitet

mit ihnen – um sie zu überwinden« (Ebd.). Dies könnte mit einer strategischen »Meso-

Politik« gelingen, die verschiedene Ebenen miteinander verbinde und ausgehend von

gewerkschaftlichen Organisationen, greifbare und vermittelbare Vorstellungen von

Transformation entwickle (Ebd.).

Dies strebenachSchmidtundvanderWaltder »Massenanarchismus«an (Schmidt/van

der Walt 2009: 21). Die Diskussion um direkte Aktion und Selbstorganisation führt zu

jener um das Politikverständnis zurück. In diesem Zitat wird die Entgegensetzung von

›direkter‹ zu ›politischer‹ Aktion deutlich. Statt letzterer könne man von »politischen

Kämpfen« sprechen, die sich eben nicht auf den Staat beziehen (Ebd.: 138).

Die autonome Organisationsform der syndikalistischen Gewerkschaft zielt auf die

Ermächtigung und Aktivierung ihrer Mitglieder ab, um Klassenkämpfe mittels direkter

Aktionen zu führen. Verbunden mit dem Anspruch, zugleich »Kampforganisation«

und »Keimzelle der neuen Gesellschaft« zu sein, wird der Bewusstseinsbildung und

Subjektbildung ihrer Anhänger*innen großer Wert beigemessen. Diese spezifische

Form der Erziehung wird im anarchistischen Syndikalismus als unmittelbar mit der ei-

genen Praxis verknüpft gedacht.Damit wird die Position zurückgewiesen, dass derWeg

zu einer libertär-sozialistischen Gesellschaftsform allein oder vorrangig durch Bildung

und Aufklärung zu erreichenwäre (Malatesta 2014i: 205),wenngleich es galt, die »eigene

autoritäre Erziehung« (Malatesta 2014a: 49) und die Unwissenheit der Ausgebeuteten zu

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

beseitigen und Selbstbestimmung zu fördern (Malatesta 2014h: 197). Die Formulierung

von Pouget kann in diesem Zusammenhang als paradigmatisch betrachtet werden:

»Die direkte Aktion hat somit einen unvergleichlichen erzieherischenWert: sie bringt

den Leuten bei, wie man denkt, entscheidet, handelt. Sie kultiviert die Unabhängig-

keit, fördert die Individualität und ermuntert zur Initiative, deren Antrieb sie ist. Und

dieses Übermaß an Vitalität, an ›Ich‹-Erweiterung bildet keineswegs einen Wider-

spruch zur ökonomischen Solidarität, die die Arbeiter untereinander vereint, denn es

steht den gemeinsamen Interessen ja nicht im Wege, sondern bringt sie in Einklang

und bestärkt sie […].

Die direkte Aktion befreit also den Menschen aus dem Würgegriff von Passivität

und Willenlosigkeit […]. Sie lehrt ihn, zu wollen, anstatt sich aufs Gehorchen zu be-

schränken, seine Souveränität auszuüben, anstatt seinen Teil davon an einenDelegier-

ten abzutreten. Auf diese Weise kehrt sie die gesellschaftliche Grundtendenz um, so-

dass die menschlichen Energien, anstatt sich in unseliger und deprimierender Untä-

tigkeit zu erschöpfen, in rechtschaffener Anwendung den Nährboden finden, den sie

für ihr kontinuierliches Wachstum brauchen« (Pouget 2014d.: 142f.).

Die Bewusstwerdung der Arbeiter*innen über ihre eigene Lage und die gesamtgesell-

schaftliche Situation sei ein Baustein für ihre Emanzipation, wenn sie im Zusammen-

hang mit der Praktizierung von Solidarität und Revolte gesehen werde, welche zugleich

der Vereinzelung entgegenwirkten.Das eigentliche Ziel bleibe aber letztendlich die Ver-

gesellschaftung des Reichtums durch die Arbeiter*innenklasse selbst (Pouget 2014b: 79).

Weit davon entfernt, bloß rebellischer Reflex zu sein, handele es sich hierbei um eine

strategische Überlegung (vgl. Pouget 2014d: 138f.).

Im Anarchismus werden die Menschen nicht wie in der marxistischen Sozialdemo-

kratie auf ihre Rolle als Lohnarbeiter*innen in der kapitalistischen Gesellschaft redu-

ziert, stellt Rocker heraus und verbindet auf dieseWeise ethischemit strategischen und

organisatorischen Aspekten: »Der Ausgangspunkt seiner Betrachtungen über das We-

sen der Gesellschaft ist der einzelne, das Individuum.Nicht das Individuumals abstrak-

ter Schattenbegriff, losgelöst von seiner gesellschaftlichen Umgebung, sondern als So-

zialwesen, verbundenmit seinenMitmenschen durch tausendematerielle, geistige und

seelische Beziehungen« (Rocker 1900). Demnach ist die Herausbildung von Klassenbe-

wusstsein im Anarch@-Syndikalismus dem Anspruch nach nicht als instrumentelle Er-

zeugung einer neuen Kollektividentität, sondern als freiwilliger Zusammenschluss von

sich ermächtigenden Einzelnen zu verstehen. Auch Rocker unterstützt die Sichtweise,

die Gewerkschaftskämpfe selbst seien

»die beste Erziehungsschule für die Arbeiter, für die praktische Anwendung und Ver-

tiefung ihrer sozialen Empfindungen und ihrer persönlichen Initiative im Rahmen der

gegenseitigen Hilfe und des solidarischen Zusammenwirkens. […] Die wirtschaftliche

Kampforganisation wird ihm auf diese Weise zum Hebel in seinem fortgesetzten

Kampfe gegen die Mächte der Ausbeutung und Unterdrückung und in derselben Zeit

zur Brücke, auf welcher die Arbeiter aus der Hölle des kapitalistischen Staatssystems

in das Reich des Sozialismus und der Freiheit gelangen werden« (Rocker 1924a).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 227

Um die sozialistische Gesellschaft direkt und von unten her aufzubauen, brauche es

syndikalistische Gewerkschaften als Räume der Vorbereitung, der Erfahrung und der

Bewusstseinsbildung. Schmidt und van der Walt beziehen sich auf Rocker in Hinblick

auf die »erzieherische Wirkung« der Gewerkschaften, welche insbesondere wichtig

sei, wenn gegen die Passivierung – durch die in der Sozialdemokratie verbreitete

Verelendungstheorie – Wert auf die Veränderung eigener Strukturen gelegt werde.

Eigenständiges Denken, Handeln und Klassenbewusstsein entwickelten sich nicht von

selbst, sondern aus konkreten Erfahrungen in der unmittelbaren Lebenswelt der Betei-

ligten (Schmidt/van der Walt 2009: 183f.). Dies schließe die Bedeutung anarchistischer

Pädagogik ein, welche freilich schwer in ihrerWirkungsweise gemessen werden könne.

Als Teil der Bildung sollte zudem die Perspektive über die lokalen Gewerkschafts-

kämpfe hinaus zu einer pluralistischen und vernetzten, transnationalenGewerkschafts-

bewegung erweitertwerden.Daher erhobundverglich bspw.CornelissenDatenüber die

erkämpften Rechte der Arbeiter*innen, dem konkreten Verhältnis von Gewerkschaften

undUnternehmern und demGrad der Autonomie der Gewerkschaften in verschiedenen

Ländern (Cornelissen 2015d: 93–108). Auf divergierende Verhältnisse, z.B. hinsichtlich

der Sozialstruktur und das Agieren der Unternehmer, müsse speziell eingegangen wer-

den, um adäquate Strategien zu entwickeln, ohne deswegen den transnationalen Cha-

rakterdesAnarch@-Syndikalismusaufzugeben (Cornelissen2015f: 138,vgl.Schmidtund

van derWalt 2009: 7, 170).

3.4.3 Selbstverwaltung von Produktion und gesellschaftlichen Funktionen

Die sozial-revolutionäre Transformationsstrategie des anarchistischen Syndikalismus

zielt auf die Übernahme der Produktion und aller gesellschaftlichen Funktionen ab,was

durch die Arbeiter*innen in Selbstverwaltung geschehen soll. Diese »industrielle Demo-

kratie«, wie sie Cornelissen nannte, stehe dem »autoritären Regierungssystem in der

Produktion […] als schroffer Gegensatz gegenüber« (Cornelissen 2015c: 74). Ausgehend

von der Vergesellschaftung der Produktionsmittel solle auch der Staat vergesellschaftet

werden (vgl. Cantzen 1997: 90–95). Dazu gälte es gegen falsche Vorstellungen vorzuge-

hen, etwa jener von »wundersamenKatastrophen«, vomvermeintlich »ehernen Lohnge-

setz« und von der »Verelendungstheorie«.Dass der Zusammenbruch der staatlich-kapi-

talistischenGesellschaftsformvon selbst geschehenwürde,hält Pouget für eine grundle-

gende Fehleinschätzung der (angeblichen) Gesetzmäßigkeiten kapitalistischer Entwick-

lung. Diese Annahme führe zum passiven Warten auf eine Revolution (Pouget 2015d:

147).Dagegen führt erwiederumdiedirekteAktion als selbsttätiges und ermächtigendes

Handeln an (Ebd.: 140).

Cornelissen schreibt, die »Zusammenbruchstheorie der altenMarxisten,wird eben-

so kategorisch durch Tatsachen widerlegt, wie die Theorie vom Verschwinden der Mit-

telklassen und der wachsenden Verarmung der Volksmassen« (Cornelissen 2015f: 140).

Zusammenbrechen bzw. in eine Krise geraten würde der Kapitalismus vielmehr als Fol-

ge der Gesellschaftsentwicklung – und darin auch der Arbeitskämpfe, könnte ergänzt

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

werden.39 So scheinen akute Krisen »unvermeidlich und werden wahrscheinlich an sich

die Entwicklung der vom Kapitalismus beherrschten Gesellschaft zu einer anderen Ge-

sellschaft sozialistischer oder kommunistischer Wesensart beschleunigen. Es wäre in-

dessen falsch, diese akuten Krisen und unvermeidlichen Katastrophen der allgemeinen

Gesellschaftsentwicklung entgegensetzen zu wollen« (Ebd.: 143). Statt daran zu glau-

ben, dass sich der Klassenantagonismus automatisch weiter zuspitze, würden die Syn-

dikalist*innen »selbst Geschichte machen« wollen. Dem Vorwurf, hierbei handle sich

um »Voluntarismus«, entgegnet Cornelissen, dass der Appell an den revolutionärenWil-

len der Arbeiter*innen notwendig wäre, da der »Enthusiasmus« in der Arbeiter*innen-

schaft nicht unbedingt weit verbreitet sei (Cornelissen 2015c: 82). Someint auch Pouget:

»[E]xzessives Leid ist kein Ferment der Revolte!« Das heißt, jede erkämpfte Erleichte-

rung bilde die unbedingte Voraussetzung für eineweitere Organisation der Arbeiter*in-

nenklasse. Umso mehr für jene, die im sozialen Elend leben, in materieller und mora-

lischer Abhängigkeit stehen und darum nicht rebellieren können. Stattdessen steigere

die Konfrontationmit den Unternehmer*innen dieWürde und das Bewusstsein der Ar-

beiter*innen undmüsse selbstredend auf die Abschaffung des staatlichen Kapitalismus

insgesamt abzielen (Pouget 2015d: 152ff.).

Gegen das »sogenannte ›eherne Gesetz‹« wendet Pouget ein, dass die Höhe der

Löhne, die Arbeitsbedingungen, die Arbeitszeit, die Gewerkschaftsfreiheit usw. keiner

zwangsläufigenEntwicklung folge, vielmehr eine Frage der umsie geführtenKämpfe sei

(Ebd.: 148). Dies verlange jedoch, dass die Rede von der Übernahme der Industrie durch

die Arbeiter*innen von Staatssozialist*innen, Syndikalist*innen und Anarchist*innen

mit konkretenÜberlegungen gefüllt werde, anstatt eine schwammige Phrase zu bleiben.

Letztendlich geschehe dies »durch schwere Erfahrungen«, was auch für »die gewaltige

Waffe des Generalstreiks« (Cornelissen 2015e: 136) gälte. Dass sich der Sozialismus nicht

durch das Befolgen pseudo-wissenschaftlicher Gesetze – gemeint ist der historische

Materialismus – erreichen ließe, schreibt auch Rocker. Er führt ferner aus, dass Kapita-

lismus und Staat keine Keime des Sozialismus in sich bergen, die zur »Reife« gebracht

werden könnten – dies sei ein quasi-religiöser Dogmenglaube. In seiner Formulierung

an Landauer erinnernd, ist bei ihm zu lesen:

»Nein der Sozialismus wird uns nicht kommen, weil er kommenmußmit der Unabän-

derlichkeit eines Naturgesetzes; er wird uns nur dann kommen, wenn die Menschen

den festen Willen und die notwendige Kraft aufbringen werden, ihn in die Wirklich-

keit umzusetzen. Nicht die Zeit, nicht die ökonomischen Verhältnisse, nur unsere in-

nerste Erkenntnis, unserWollen, können die Brücke schlagen, die uns aus derWelt der

Lohnsklaverei ins Neuland des Sozialismus führen« (Rocker 1900).

39 Mit diesem Argument und seiner Untermauerung im Folgenden wird im Übrigen ein Kerntheo-

rem der operaistischen Bewegung vorweggenommen, welche in Italien in den 1960er Jahren ent-

stand. Die organisierte und bewusste Arbeiter*innenklasse selbst würde aktiv Geschichte schrei-

ben, auf welche Unternehmen bspw. mit der Umstrukturierung von Produktionsabläufen, der Ge-

staltung der Arbeitsbedingungen oder der Höhe des Lohnes reagierenwürden (vgl. Birkner/Foltin

2010: 19–24) Als wesentlicher theoretischer Baustein wird dies auch von postoperaistischen Theo-

retiker*innen betont, etwa von Hardt und Negri oder bei Holloway (2006).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 229

Es gälte also, die »sozialdemokratische Ideologie« zu überwinden, welche die Arbei-

ter*innen zum Irrglauben verführe, dass sie von der gegenwärtigen Gesellschaft nichts

Besseres zu erwarten hätten (Rocker 1924a). Marcks erinnert daran, die Vorstellung von

einer Diktatur des Proletariats sei auch deswegen falsch, weil mit ihr davon ausgegan-

gen werde, »alles Weitere würde sich aus den Triebkräften der Geschichte ergeben«

(Marcks 2018b). Demgemäß kritisiert er auch den seiner Ansicht nach in gegenwärtiger

Zeit verbreiteten vulgäranarchistischen, insurrektionalistischen und marxistischen

Glauben »anmagischeWendungen der Geschichte. […] [D]ie Vorstellung, dass Transfor-

mation erst bewusst gestaltet werden kann, wenn sich die neue Gesellschaft im ›Schoß‹

der alten entwickelt hat, [verhält sich] synchron zum Spontaneismus. Beides negiert

die schöpferische Kraft in der Gegenwart und vertraut auf eine quasi-göttliche Macht,

welche der Revolution schon ihre Richtung geben wird« (Ebd.).

In der anarch@-syndikalistischen Keimformtheorie wird die Entfaltung der liber-

tär-sozialistischen Gesellschaft von den Organisationsformen und Beziehungen der be-

stehenden Syndikate ausgehend gedacht: »Die neuen gesellschaftlichenMächte, die sich

langsam, nach und nach unter der alten Ordnung entwickelt haben wie der Keim im

Ei, brechen dann die Hülle der Gesetze und Gewohnheiten. Ein neues soziales Leben

ist plötzlich gekommen und bereit aufzublühen«, wie es Cornelissen (2015f: 142) aus-

drückt (vgl. Pouget 2014a: 74). Drei wesentliche Schritte sieht Peiró als Voraussetzung

für die soziale Revolution an: Zunächst brauche es eine »organisierte Kraft«, welche die

Produktionsmittel und den Grundbesitz aneignet und verteidigt; dann die technische

Vorbereitung für die Übernahme der Produktion undVerwaltung; schließlich die Vorbe-

reitung für ein (koordiniertes) Distributionssystem der Produkte (Peiró 1986: 43). Er for-

dert daher eine Wiederbesinnung auf die Fabrik- undWerkstattkomitees, welche mehr

als einen administrativenCharakter hätten, sondern die »ökonomischeMaschinerie des

revolutionären Syndikalismus« (Ebd.: 44) stützen sollen. Die Selbstverwaltung der Pro-

duktion ist das große Ziel. Doch der »Erfolg dieser Aufgabe hängt von dem Beziehungs-

system ab, das bereits vor der Revolution zwischen den Gewerkschaften der verschiede-

nen IndustriezweigeundBerufe errichtetwurde.Die vorherigeErrichtungeines solchen

Beziehungssystemsmit vorrevolutionäremCharakter muß auf den Prinzipien einer so-

zialenDoktrin beruhen, die als Orientierung und Antrieb beimAusbruch der Revolution

dient« (Ebd.). Der Ausbau der eigenen Netzwerke ist daher ein entscheidendes Element

für die syndikalistische Transformation. Dazu sieht sich Peiró in einer Doppelrolle:

»Wir Anarchistenmüssen im Rahmen desMöglichen auch in der kapitalistischenWelt

unsere eigeneWelt aufbauen, aber nicht auf dem Papier, mit Lyrik oder in philosophi-

scher – hochtrabender Nachtarbeit, sondern auf dem Boden der Praxis, indemwir das

Vertrauen in unsereWelt von heute und vonmorgen wecken. Denn das Vertrauen, das

wir in den proletarischenMassen wecken, steht in direkter Beziehung zu denMöglich-

keiten, eine organisierte Kraft zu bilden, die den Grund und Boden, alle Produktions-

mittel und Werkzeuge, den Konsum, den Transport und den Handel übernimmt und

verteidigt« (Ebd.: 46).

Der anfängliche Optimismus und Kampfeswillen wich später allerdings Pragmatismus,

wenn nicht gar Resignation. Dies macht Pougets Ansicht nicht falsch, dass gesellschaft-

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

licherWandel zu demGrad unvermeidlich ist, wie Klassenbewusstsein, Autonomie und

Organisationsfähigkeit erweitert werde (Pouget 2014c: 116). In der Praxis gestaltet sich

das anarch@-syndikalistische Streben nach Autonomie aber deutlich komplizierter.

Einer immer wieder aufgekommenen Leerstelle in derTheorie der syndikalistischen

Gewerkschaftsbewegungwidmet sich Cornelissen, nämlich der Frage,wiemit der (kon-

kret gedachten und direkt vorgenommenen) Vergesellschaftung der Produktionsmittel

die Leitung der Produktion funktionieren sollte. Er entgegnet damit der Ansicht, die

Arbeiter*innen wüssten nicht, wie die komplexe moderne Industrieproduktion geleitet

werden könnte. Dabei handle es sich beim Konzept der Selbstverwaltung nicht vorran-

gig um die Übernahme der technischen Leitung von Fabriken, immerhin hätten Aktio-

näre davon ja ebenso wenig Kenntnis. Vielmehr sei insbesondere die Eigentümerschaft

der Kapitalist*innen an den Unternehmen aufzuheben (Cornelissen 2015c: 79, vgl. Cor-

nelissen 2015f: 147). Da es sich hierbei um ein Fernziel handelt, plädiert Marcks dafür,

die eigenen Strategien langfristig anzulegen und auf kleine Erfolgsschritte hin auszu-

richten (Marcks 2018a). Seiner Ansicht nach würdemit einer tieferen Beschäftigungmit

syndikalistischer Theorie und Praxis die Sackgassen aktueller Transformationstheorien

vermiedenwerden (Ebd.). Immerhinwäredie syndikalistischeKeimformtheorie,welche

nicht auf einen revolutionären Bruch abziele, durchaus plausibel, da sie am »Bestehen-

den« ansetzen und damit der »plumpen Vorstellung mancher Linker entgegenwirken

[würde], alles, was nicht immer ums ganze ginge, würde zwangsläufig vom System ge-

schluckt« (Marcks 2018b). Dennoch bedeutet die »neue Gesellschaft in der Schale der al-

ten aufzubauen […] nicht, das Neue im Bestehenden zu suchen und auszubauen, son-

dern etwas Neues zu konstruieren und im Bestehenden Anknüpfungspunkte zu finden,

aus denen es Ressourcen schöpfen kann. […] Es bedeutet, aus den Verhältnissen heraus

zu agieren, ohne allein auf sie zu bauen« (Ebd.: 7).

Trotz der Betonung der gewerkschaftlichen Alltagskämpfe bleibt, wie bereits darge-

legt, die Aufhebungen der Klassengesellschaft das Ziel des anarchistischen Syndikalis-

mus, welches ihn von anderen Gewerkschaftsbewegungen unterscheidet (Schmidt/van

derWalt 2009: 22). Damit ist für Pouget am beginnenden 20. Jahrhundert die

»soziale Frage kein rein materielles Problem. Um glücklich und zufrieden zu sein,

reicht uns das ›tägliche Brot‹ nicht, wir wollen auch aller Formen von Zwang und

Herrschaft ledig sein. Wir wollen frei sein, von niemanden abhängen und unseren

Mitmenschen nur von gleich zu gleich begegnen, ungeachtet aller Vielfalt der Fä-

higkeiten, des Wissens und der Funktionen. Es geht also darum, die Struktur der

Gesellschaft dergestalt zu verändern, dass nur noch eine Gruppe, eine Klasse übrig

bleibt: die der Produzenten. Dieser entscheidende Wandel ist nur auf kommunisti-

scher Grundlage zu bewerkstelligen […]« (Pouget 2015c: 115f).

Die Erkenntnis, dass es sich hierbei um eine komplexe Aufgabe handelt, setzte sich im

Laufe der Jahreweiter durch,weswegenCornelissen herausstellt, dass das »Problemund

seine Lösung« sich unterscheiden (Cornelissen 2015f: 139). Festzustellen sei u.a., »daß

der ›Kapitalismus‹ keineswegs eine gleichförmige wirtschaftliche Ordnung ist und es

in Wirklichkeit verschiedene Schichten von Kapitalisten gibt, die sich wegen ihrer un-

mittelbaren Interessen und trotz ihrer gemeinsamen Herkunft gegenseitig bekämpfen

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 231

und hinsichtlich ihrer Beziehungen zu Produzenten und Konsumenten unterscheiden

können« (Ebd.). Somit kann die Entwicklung hin zum Sozialismus und Kommunismus

nicht als gradlinig verstanden werden (Ebd.: 142), was sich auch daran zeige, dass ein

Anwachsen des Gemeineigentums prognostiziert werde. Eine Angleichung der Vertei-

lung des Privateigentums stellemöglicherweise einen Schritt in die richtige Richtung dar.

Entscheidend sei dennoch, dass »das moderne Gesellschaftsleben von der Entwicklung

der großen kapitalistischen Industrien beherrscht wird […] [und daher] auch der Ent-

scheidungskampf um die Verallgemeinerung des Wohlstands und der Freiheit in ihnen

geführt werden« (Ebd.: 145)müsse.Realistischerweise ist die Übernahme vonUnterneh-

men deutlich schwieriger als bspw. die Gründung von Bildungs- und Fürsorgevereinen

(Ebd.: 146). Somit bleibe der Kampf innerhalb der Unternehmen entscheidend, der ent-

weder revolutionär oderdurch »friedlicheFormdes fortschreitendenEindringens« (Cor-

nelissen 2015g: 158) geführt werden könne, wozu die Kapazität zum Streik die wesentli-

cheMachtressource der organisierten Arbeiter*innenklasse darstellt.Diese könne sogar

eine direkte Einmischung der Gewerkschaften in die Leitung kapitalistischer Unterneh-

men ermöglichen (Ebd.: 159), die allerdings mehr als nur etwas mehr Mitbestimmung

sein solle (Ebd.: 167), sondern die Aneignung ökonomischer Macht verfolge (Ebd. 161f.).

Schmidt und van derWalt zeigen ferner auf, dass im Syndikalismus anhaltende De-

batten darüber geführt wurden, inwiefern die Erhöhung von Löhnen (etc.) schon selbst

als Ziel oder diese vielmehr stets als Mittel für das Erreichen der Revolution gesehen

werden müsste (Schmidt/van derWalt 2009: 137). Damit werfen sie die Systemfrage auf

und vertretendieAnsicht,dass eine globaleKonstellation,welchewie im21. Jahrhundert

auf derart extremerUngleichheit und ihren Folgeerscheinungen beruhe, eines TagesGe-

schichte sein werde (Ebd.: 10). Da in den 1980ern und 1990ern der Neoliberalismus als

einziges kapitalistisches Modell global durchgesetzt wurde, bräuchte es die Neuformie-

rung von populären und revolutionären Klassenkämpfen (Ebd.: 11).

Für dieAnarch@-Syndikalist*innengeht es,ungeachtet ihrer vehementenBetonung

der gewerkschaftlichen Organisierung und dem Führen von Arbeitskämpfen, um ein

höheres Ziel. Die gesellschaftliche »Umwälzung«, welche maßgeblich von der ökono-

mischen Dimension her gedacht werden müsse, ziele auf die grundlegende Verände-

rung der heutigen »Beziehungen zwischen den Menschen – die solche zwischen Lohn-

arbeiter und Kapitalist, Beherrschtem und Herrschendem sind« (Pouget 2014c: 118), ab,

um sie durch egalitäre und freiheitliche zu ersetzen. In Verbindungmit den »Methoden

der direkten Aktion«, dem Prinzip der Autonomie und der Solidarität, entspringe aus

den praktischen Erfahrungen der »Gedanke« zur Bekämpfung und Ersetzung der Herr-

schaftsordnung insgesamt. Die anarchistischen Syndikalist*innen lebten

»im Hier und Jetzt, in größtmöglicher Kampfbereitschaft, und opfern weder die Ge-

genwart der Zukunft, noch die Zukunft der Gegenwart. Somit folgt aus dieser Fähig-

keit, zugleichdenNotwendigkeitendesAugenblicks unddenender Zukunft gerecht zu

werden, und aus der Übereinstimmung dieser beiden, zu kombinierenden Aufgaben,

dass das angestrebte Ideal dadurch weder verschleiert noch vernachlässigt, sondern

im Gegenteil verdeutlicht, präzisiert, besser erkennbar wird« (Pouget 2014d: 145).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Somit ist die Revolution »Alltagssache«. Dabei ginge es nicht darum, in frühere Phasen

des Kapitalismus zurückkehren zu wollen, was Cornelissen für reaktionär hält (Corne-

lissen 2015f: 137).Vielmehr können alle »sozialenRevolutionen,die sich in denmodernen

Ländern erheben können und tiefer greifen als einfache politischeUmstürze, […] nur die

Folge von beständigen ökonomischen Umwandlungen sein, die das Gesellschaftsleben

der letzten Jahrzehnte gekennzeichnet haben« (Ebd.: 141f.). Diese seiner Ansicht nach

starken Tendenzen zur Demokratisierung von Unternehmen bezeichnet er als das »Ein-

dringen des Sozialismus«, das sich u.a. an der Notwendigkeit der staatlichen Sozialpo-

litik und in Formen der Arbeiter*innen-Selbstorganisation zeige (Ebd.: 143f.), weswe-

gen er konsequenterweise für die Stärkung vonBetriebsräten eintritt (Cornelissen 2015l:

128). Rocker bestätigt, politischen Parteien fehle für die

»sozialen Reorganisation des gesellschaftlichen Organismus nicht weniger als alles

[…]. Soziale Bewegungen und Neuschöpfungen der Gesellschaft werden eben nicht

gemacht durch Staatsdekrete und gesetzliche Verordnungen von oben; sie entwi-

ckeln sich vielleicht aus dem Schoße der Massen, aus der freien Auswirkung aller

schöpferischen Kräfte im Volke, welche durch die auf Schablonenarbeit und totes

Mechanisieren eingestellte Routine einer Regierung, wie revolutionär sie sich im-

mer gebärden möge, in ihrer natürlichen Entfaltung gehemmt und allmählich ganz

erstickt werden« (Rocker 1924a).

Dies zeige das Beispiel in Russland, wo Gewerkschaften und Räte zu Instrumenten des

Staates degradiert wurden (Ebd., vgl. Schmidt/van derWalt 2009: 25), was Rocker zu ei-

ner äußerst nüchternenEinschätzung revolutionärerMöglichkeiten führt.Gesellschaft-

liche Alternativen könnten deswegen umso mehr nur durch praktische Versuche, Auf-

klärung zu Freiheit, Solidarität und mit der Verteidigung wichtiger Errungenschaften

ausgeweitet werden (Rocker 1928).

Um zum Beginn des Abschnitts zurückzukehren, kann noch einmal Santillián zi-

tiert werden, welcher annimmt, auf »der politischen Ebene wollen wir die Prinzipien

der Autorität und ihre Verkörperung –den Staat und die Unterdrückungsmaschinerie –

durch freie Vereinbarung der sozialen Gruppen ersetzen. In dieser Frage sind wir Anar-

chisten allerdings sehr isoliert und werden sogar während einer siegreichen Revolution

eine Sonderstellung einnehmen« (Santillián 1986: 139, vgl. Schmidt/van der Walt 2009:

25). Damit betont er ein zugrundeliegendes ethisches Moment, welches dem Anarch@-

Syndikalismus inhärent sei. Dies zeigt sich auch daran, dass er die Notwendigkeit der

Herstellung von einer Einheit der Arbeiter*innenklasse betont. Diese entspringe

»dem allgemeinen Interesse aller […] und [diene] dazu, die Freiheit des einzelnen im

Kollektiv zu garantieren. Unsere gemeinsame Verständigungsgrundlage ist die Aner-

kennung unserer unterschiedlichen Charaktere, Temperamente und Erziehungen. Ge-

meinsam sollte uns außerdem gegenseitiges Verständnis auf der Basis von Respekt

sein. Unser gemeinsames Ziel ist: die Abschaffung des Kapitalismus und des totalitä-

ren Staates, um der Revolution zum Sieg zu verhelfen« (Ebd.: 144).

Mit diesem ethischen Schwergewicht beladen, wird deutlich, weswegen der anarchis-

tische Syndikalismus sich fortwährend in einem Spannungsfeld zu Politik bewegt, die

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 233

mit Streik,Boykott, Sabotage und anderenKampfmitteln undPraktiken in Frage gestellt

wird (vgl. Rocker 1924c).

3.4.4 Ökonomie als anti-politischer Bezugspunkt für autonome Gewerkschaften

Zusammenfassend lässt sich festhalten,dass die Bezugnahmeauf denPolitikbegriff und

darüber hinaus das Verhältnis zur politischen Dimension im anarchistischen Syndika-

lismus durchwachsen ist. Pougets vehemente und eindrückliche Ablehnung der Politik

bildet den Ausgangspunkt für einen Nachweis darüber, dass in dieser Tendenz des Stre-

bens nach Autonomie ausgeprägte anti-politische Züge vorhanden sind. Noch eindeu-

tiger als bei den anderen Tendenzen wird im genuinen Anarch@-Syndikalismus der Po-

litik die Ökonomie als anti-politische Sphäre gegenübergestellt. Wenn zugleich ein so-

zial-revolutionärer Anspruch aufrechterhalten werden soll, führt diese Orientierung in

der Konsequenz zu einer Leerstelle, mit der ein Umgang gefunden werden muss. Cor-

nelissen geht dabei anders als Pouget von der Bedeutung politischer Bewegungen aus,

die neben demSyndikalismus bestehen undmit ihm in einem libertärenKommunismus

zusammenwirken sollen, wie ihn auch Peiró und Santillán befürworten. Diese Strategie

wird von Schmidt und van derWalt als organisatorischer Dualismus bezeichnet, welche

in der Praxis sozialer Kämpfe selten einem geordneten Plan folgt, sich vielmehr aus den

Differenzen und Abstimmungen verschiedener Gruppierungen ergibt.

Zu einem gewissen Grad kommen darin die Widersprüche zum Ausdruck, denen

sich die autonome Gewerkschaftsbewegung praktisch gegenübersah und sieht. Dies

betrifft insbesondere, erstens, die faktische Heterogenität des Subjektes der Arbei-

ter*innenklasse – sowohl in ihrer politisch-ökonomischen, als auch in ihrer kulturellen

und weltanschaulichen Positionierung in der Gesamtgesellschaft. Zweitens bestehen

Erfahrungen von Vereinnahmungsversuchen der autonomen Gewerkschaftsbewegung

durch politische Parteien. Der organisatorische Dualismus von syndikalistischen Ge-

werkschaften und anarch@-kommunistischen Gruppierungen ist die erste Antwort

darauf. Dabei stellt der Plattformismus die ausgeprägteste Variante einer politischen

Organisationsform dar, welche (ideengeschichtlich) noch als anarchistisch gelten kann.

Die zweite Antwort lautet, dass »der Syndikalismus sich selbst genüge«. Sie beinhaltet

zumindest die Gefahr eines Gewerkschafts-Dogmatismus sowie verkürzten Ökono-

mismus. In den Überlegungen Rockers wird eine dritte Möglichkeit skizziert, nach der

Anarch@-Syndikalist*innen selbst bisweilen zu politischen Mitteln greifen, in den eher

seltenen Fällen, wo diese als strategisch sinnvoll erscheinen. Die Frage, wann politi-

sche Mittel genutzt werden sollen, bleibt damit allerdings offen und ist kontinuierlich

umstritten.

Die Überlegungen Cornelissens markieren die Grauzone zwischen außerparlamen-

tarischer politischer und autonomer sozialer Bewegung. Und auch bei Rocker zeigt sich

eine ambivalente Bezugnahme auf Politik, wobei er von einer fundamentalistischen

Ablehnung derselben weit entfernt ist. Gleichwohl scheint das Spannungsverhält-

nis nicht ohne Weiteres auflösbar zu sein, da immer wieder politische Fragen den

autonomen Gewerkschaftsaktivismus irritieren und eine Kritik an der Politik im An-

arch@-Syndikalismus neu entsteht. Daher kann auch für diese anarchistische Tendenz

des Strebens nach Autonomie von einemparadoxen Politikbegriff ausgegangenwerden.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

3.5 Die Paradoxität des anarchistischen Politikverständnisses

Neben dem anarchistischenMutualismus, Kommunitarismus und Insurrektionalismus

können der anarchistische Individualismus, Kommunismus und Syndikalismus als vor-

handeneTendenzenbegriffenwerden,mitdenenAnarchist*innennachAutonomie stre-

ben. Der Fokus liegt bei der Klassifizierung, wie eingangs erläutert, nicht auf ideologi-

schen, ethischen oder theoretischen, sondern auf organisatorischen Differenzen. Diese

sind verknüpft mit unterschiedlichen Organisationsansätzen und Praxisformen, nach

welchen diese anarchistischen Tendenzen unterschiedenwerden können. Sie stellen da-

bei bereits das Ergebnis von Referenzen auf das Individuum, die Gesellschaft und die

Ökonomie als anti-politische Sphären dar.

Anhand signifikanter anarchistischer Quellentexte wurde gezeigt, dass es in den

dargestellten anarchistischen Strömungen zu einer Bezugnahme auf Politik und zu

ihrer gleichzeitigen Ablehnung kommt. Diese variieren zwischen den betrachteten

Autoren graduell, wie im Schema zu den vorliegenden Quellentexten grob verdeutlicht

wird (→ Fig. 10). Das Spannungsfeld kommt darüber hinaus auch in den Überlegungen

einzelner Autoren immer wieder zum Vorschein, sei es, indem es direkt angesprochen

wird oder indirekt daraus hervorgehende Implikationen diskutiert werden.

Daher können, erstens, die scheinbar fundamentalistischen Äußerungen von Stir-

ner,Most und Pouget, in denen sie Politik als Handlungssphäre für sozial-revolutionäre

Bestrebungen grundlegend ablehnen,40 als einseitige Versuche der Auflösung des Span-

nungsfeldes von Politik undAnti-Politik begriffenwerden.Zugleich erscheint, zweitens,

einepositiveBejahung vonPolitik vonden verschiedenenanarchistischenStandpunkten

aus nicht ohneweiteresmöglich.Wäre dies der Fall,würden die Passagen, in denenTho-

reau, Rocker oder Kropotkin über Politik schreiben, rhetorisch nicht den Beigeschmack

einer Rechtfertigung aufweisen,warum sie dies tun.Newmans politischeÜberlegungen

würden dann nicht akademisch-spekulativ oder schöngeistige Identitätsfindung blei-

ben. Drittens erwecken Bookchin in seiner Bezugnahme auf die griechische polis und

Schmidt und van derWaltmit ihrer Beschreibung des organisatorischenDualismusmit

einem Verweis auf den Plattformismus, den Anschein, dass Politik aus anarchistischer

Perspektive idealistisch bzw. dogmatisch vorausgesetzt und auf dieser Ebene sinnvoll

besprochenwerdenkönnte. IhreArgumentationenerweisen sichallerdings–ebensowie

inGraebers arbiträrerVerwendungdesPolitikbegriffs–alsunterkomplex (→ 2.3.3) und in

gewisser Hinsicht als notwendigerweise reduziert, weil sie unbewusst das Spannungs-

feld von Anti-Politik und Politik vermeiden. Viertens schließlich kümmern sich God-

win, Malatesta, Cornelissen, Peiró/Santillán weniger um staatliche Politik, als v. a. um

die jeweiligen Themengebiete, mit denen sie sich beschäftigen. Godwin tritt bspw. für

40 Wie einleitend in Kapitel 5 ausgeführt wird, ist das Transformationskonzept soziale Revolution, in-

sofern esmit einemMeta-Narrativ operiert, ein Ergebnis anarch@-kommunistischer und -syndika-

listischerÜberlegungenundStrategien. Eswird zugunstenRevolte undSubversion, autonomer so-

zialer Bewegung oder Ansätzen zu mutualistischer Selbstorganisation von etlichen Anarchist*in-

nen auch kritisiert bzw. nicht verfolgt. Für Bestrebungen zur Zusammenführung und Vermittlung

divergierender Praktiken, Taktiken und Organisationen kann soziale Revolution dennoch als Chiffre

und Bezugspunkt dienen.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 235

das öffentliche, aber nicht-staatliche Schulsystem sowie für Frauenrechte ein,Malatesta

engagiert sich für eine Einigung des anarchistischen Lagers in seiner Vielfalt. Cornelis-

sen ist bestrebt, verselbständigte Ein-Themen-Bewegungen wie den Anti-Klerikalismus

und den Anti-Militarismus in ein gemeinsames sozial-revolutionäres Projekt einzubin-

den, für welchen der anarchistische Syndikalismus nach seiner Ansicht eine tragfähige

Grundlage darstellt.Und für Peiró und Santillán gilt es die erforderlichen Schritte zu ge-

hen, damit der faschistischen Reaktion mit einer sozialen Revolution begegnet werden

kann. Doch auch darin zeigen sich bestimmte Modi, mit einem tiefsitzenden anarchis-

tischen Unbehagenmit der Politik einen Umgang zu finden.

Davon ausgehend beinhalten anarchistischer Individualismus, Syndikalismus und

Kommunismus auch strategische und programmatische Implikationen auf der einen

Seite, sowie ethische und utopische Ausgangspunkte und Zielvorstellungen auf der an-

deren Seite. Diese seien hier nur knapp angedeutet und werden in der Tabelle veran-

schaulicht (→ Fig. 11). An anderer Stelle könnten diese Kernbegriffe nachgewiesen und

theoretisiertwerden.Insbesondereweil die ausdemSpannungsfeld vonAnti-Politikund

Politik herauszuschälende Politik der Autonomie mit dem Anspruch der Präfiguration

einhergeht, vermischen sich in den archetypischen Schlagworten auch politische und

anti-politische Aspekte. Darüber hinaus handelt es sich nicht um eine chronologische

Schrittfolge, sondern um ineinander verschränkte Bestrebungen. Mit anderen Worten

– auch wenn es kontraintuitiv, weil ungewohnt erscheint –, ist mit dem hier verwende-

ten Verständnis die Dimension der präfigurierten konkreten Utopie keineswegs weiter

entfernt als die strategische Dimension. Die anarchistische Ethik ist nicht wahrschein-

licher zu verwirklichen als ein anarchistisches Programm.41

Hinsichtlich der »politischen« Strategie kann festgehalten werden, dass im anar-

chistischen Individualismus Subversion und Selbst-Ermächtigung angewandt werden,

der kommunistischeAnarchismus vorrangig PropagandaundBildunghervorbringt und

der Anarch@-Syndikalismus Gewerkschaftsorganisation und Arbeitskämpfe einsetzt.

Als Programm kann für den Individualanarchismus die Bestärkung der Einzelnen, für

den anarchistischen Kommunismus das Aufdecken und der Ausbau libertär-sozialis-

tischer gesellschaftlicher Verhältnisse und beim anarchistischen Syndikalismus die

Übernahme der Produktion und Verwaltung angesehen werden.

Bei den anti-politischen Ausgangs- und Zielvorstellungen können für die Ethik im

Individualismus der Bedeutung und Individualität der Einzelnen, im Kommunismus

bspw. die Losung »Wohlstand für alle« und im Syndikalismus die Ermöglichung gesell-

schaftlich sinnvoller Tätigkeiten nach Fähigkeiten und Bedürfnissen benannt werden.

Schließlich stellen die Selbstbestimmung und Selbstentfaltung aller Einzelnen für den

individualistischen Anarchismus, die libertär-sozialistische Gesellschaftsform für den

41 Die Abwehr gegenüber programmatischem und strategischem Denken und Handeln entspringt

jedoch wiederum dem anarchistischen Unbehagen mit Politik generell, mit welchem gleichwohl

immer wieder Bezug auf diese genommen oder sogar politisch gehandelt wird. Daher erscheinen

Strategie und Programmatik hier als geeignete Begriffe, um anti-politischer EthikundUtopie gegen-

übergestellt werden zu können (vgl. Fußnote 50).

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

Anarch@-Kommunismus und die Selbstverwaltung für den syndikalistischen Anarchis-

mus geeignete Begrifflichkeiten für die utopische Dimension dar.42

Nachgewiesen und dargestellt wurde eine hochgradig ambivalente Gleichzeitigkeit

der anarchistischen Bezugnahme auf und Ablehnung von Politik. Trotz ihrer variie-

renden Ausprägung bei verschiedenen Denker*innen und den teilweise abweichenden

Schlussfolgerungen, welche daraus gezogen werden, zeichnet sich bei der Zusammen-

schau und Gegenüberstellung der Argumente doch ein im Hintergrund schimmerndes

Muster hinsichtlich des anarchistischen Politikverständnisses ab. Für die nach Auto-

nomie strebenden Tendenzen des anarchistischen Individualismus, Kommunismus

und Syndikalismus wurde aufgezeigt, dass sie jeweils bereits als inhärent paradox

bezeichnet werden können.

Darüber hinaus ist ein Abgleich der verschiedenen Tendenzen sinnvoll, weil diese

sich nicht isoliert voneinander entwickelt haben, sie auch in ihrer Abgrenzung aufeinan-

der Bezug nehmen, als auch in ihren Konflikten Schnittstellen miteinander aufweisen.

Aus dem parallelen Vorhandensein eines paradoxen Politikverständnisses in verschie-

denen Tendenzen kann demnach auf eine Allgemeingültigkeit dieses Verständnisses für

den Anarchismus geschlossen werden.Mit großer Sicherheit ergäbe dies auch eine Un-

tersuchung des anarchistischen Mutualismus und Kommunitarismus. Zudem kann die

Vermutung aufgestellt werden, dass sich das spezifisch anarchistische Politikverständ-

nis auch bei einer Befragung vonAnarchist*innen und einer Untersuchung ihrer Praxis-

und Organisationsformen nachweisen ließe. Jene bildeten jedoch nicht den Gegenstand

der vorliegenden Arbeit und können daher nicht als valide Argumente, aber zur Veran-

schaulichung der politisch-theoretischenThese angeführt werden.

Bei einer näheren Betrachtung käme dabei schnell zum Vorschein, dass die Politik-

verständnisse auch innerhalb des Anarchismus voneinander abweichen und nicht auf

einen Nenner gebracht werden können. Doch dies ist leicht verständlich, denn derThe-

se widerspricht nicht, dass die Ausprägungen des anarchistischen Politikverständnisses

42 Parallel zu dieser Überlegung, als auch zu den impliziten Auseinandersetzungen, welche anti-po-

litischen Referenzpunkte für den Anarchismus gelten sollen, geschieht auch jene zum politischen

Subjekt. Dem kann hier nicht ausführlich nachgegangen werden. Festgehalten werden kann aller-

dings, dass der angebliche Gegensatz zwischen (neuer) Klassenpolitik und Identitätspolitik, wie

er teilweise in linken Debatten seit 2017 aufgemacht wurde, nur scheinbar vorhanden ist bzw. oft-

mals anhand einiger missgünstig interpretierter Extremfälle konstruiert wird.

Kastner konstatierte dazu bereits vor etlichen Jahren, dass »mit dem Anarchismus keine Identi-

tätspolitik zumachen ist. […]DennderAnarchismushat es immer ,aufsGanze‘ abgesehen, d. h.mit

der Gesamtgesellschaft im Blick wurde über gegebene [gesellschaftlich erzeugte] Ungleichheiten

schon mal hinweg gesehen und partikulare Ansätze nicht zugelassen. So konnte Feministinnen

also auch in dieser revolutionären Bewegung als ,Spalterinnen‘ betrachtet werden. […] Identitäts-

politik […] betriebe der Anarchismus aber ganz sicher dadurch, daß er Gesellschaft nicht 'neutral',

sondern immer von einem normativen Standpunkt aus faßt […]. Soll aber der Anspruch auf poli-

tisches Handeln nicht aufgegeben werden, ist auf eine bestimmte Form von Identitätspolitik wo-

möglich nicht zu verzichten« (Kastner 2000: 176).

In diesem Sinne lassen sich auch individualistische und syndikalistisch-kommunistische Bestre-

bungenmiteinander vermitteln. Erstere weisen selbstredend eine größere Affinität zu Identitäts-

politik auf (auch wenn damit partikulare soziale Gruppen und weniger die Identität Einzelner ge-

meint ist), während zweitere dem Anspruch nach Klassenpolitik sein will.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Der gemeinsame Modus anarchistischer Strömungen 237

und die Schlussfolgerungen aus ihm vielgestaltig und selbstredend in spezifische his-

torische, geographische und sozio-kulturelle Kontexte eingebettet sind, in welchen sie

Verwendung finden.

Abschließend kann festgehalten werden, dass die Paradoxität im Politikbegriff des

Anarchismus, als auch die daraus aktiv zu entwickelnde Politik der Autonomie,mit wel-

cher nach Autonomie gestrebt wird, bereits als vorläufiges Ergebnis der Widersprüch-

lichkeit von Politik in modernen Gesellschaftsformen zu begreifen ist. Oder anders for-

muliert: Hinter demparadoxen anarchistischen Politikverständnis verbirgt sich ein spe-

zifischer Modus, um mit der Widersprüchlichkeit von Politik umzugehen, welche sich

in einer staatlich strukturierten Gesellschaftsform als politisches Herrschaftsverhältnis

darstellt – zumal,wenn ihr eine egalitäre, solidarische, freiheitliche konkrete Utopie ge-

genübergestellt wird. Andere sozialistische Strömungen reagieren auf diesen Umstand

mit dermissliebigen oder affirmativen Anerkennung der politischenDimension als Feld

der Auseinandersetzung. Dies ist und bleibt für Anarchist*innen hingegen nicht selbst-

verständlich. Keineswegs zwangsläufig gilt es für sie, sich politisch zu betätigen. Dies

bezieht sich auf Politik imhier verwendeten engeren Sinne (→ 2.4.1), also der Beteiligung

an staatlichen Institutionen, der Organisation in politischen Parteien, der Verinnerli-

chung eines staatsbürgerschaftlichen Selbstverständnisses usw. Es betrifft jedoch auch

die politische Logik imweiteren Sinne, die als radikale und emanzipatorische Politik zu-

mindest tendenziell außerhalb des Staates verortet bzw. als außerparlamentarisch be-

zeichnet wird.43

Gleichwohl finden sich zahlreiche Beispiele der politischen Aktivität von Anar-

chist*innen, sowohl in der Vergangenheit wie auch in der Gegenwart. Gerade ihr Agie-

ren im Widerspruch eines grundlegend verstaatlichten politischen Feldes, staatlicher

politischer Institutionen und Logiken einerseits und der unerkannten und ungewöhnli-

chen Möglichkeit einer herrschaftsfreien politischen Gesellschaftsform in Gestalt eines

43 Darin unterscheiden sich anarchistische Denk- und Herangehensweise von linksradikaler Kam-

pagnenpolitik, wie sie prominent die Interventionistische Linke (IL) in der BRD vertritt. Deren Ak-

tivist*innen tappen in die »Falle der Politik«, von der Goldman (1911) spricht. Insofern mit diesen

Ansätzen eine andere Politik für nötig und möglich gehalten wird, werden mit ihnen aus anar-

chistischer Sicht problematische politische Logiken und Illusionen reproduziert. Wie gezeigt ist

der Anarchismus von dieser Ambivalenz keineswegs frei. Mit der Perspektive sie als Paradoxie zu

begreifen, können aber andere Handlungsmöglichkeiten aufgetan, stark gemacht und potenziell

eine wirklich sozial-revolutionäre Orientierung gewonnen werden.

Die politische Ambivalenz außerparlamentarischer sozialer Bewegungen kommt bspw. in den von

der IL beeinflussten Äußerungen von Ende Gelände zum Ausdruck: In einem Post vom 2.11.2021 ist

etwa zu lesen »Lützerath und die 1.5 Grad-Grenze verteidigen bedeutet Garzweiler angreifen. We-

der Politik noch Konzernewerden den dringend notwendigen Paradigmenwechsel einläuten, also

nehmenwir das selber in die Hand« (EG-Kanal 2021a). Zwei Tage später heißt es dagegen: »Die 1.5

Grad Grenze, die die Politik als Ziel und nicht als Grenze begreift, werden wir hier verteidigen«

(EG-Kanal 2021b). Dies ist ein Hinweis darauf, auf staatliche Politik Druck ausüben zu wollen und

sie somit anzuerkennen. Auch die Forderungen der aktionistischen Kampagne Wer hat, der gibt,

danach, »Reichtum konsequent [zu] besteuern«, keine »Krisenabwicklung auf unsere Kosten« zu

betreiben und nach einem »sozial-ökologischen Wandel der Wirtschaft« (Wer hat der gibt 2021)

muten fast sozialdemokratisch an, insofern sich mit ihnen direkt an den Staat gewandt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Jonathan Eibisch: Politische Theorie des Anarchismus

konkret-utopischen libertären Sozialismus andererseits, macht es so schwer, das anar-

chistische Politikverständnis zu erfassen und zu beschreiben. Das Argument hier lautet

wie erwähnt, dass mit dem Anarchismus nicht lediglich der gesellschaftlich bedingte

Widerspruch in der Politik selbst reflektiert wird, sondern mit seiner Paradoxität Ant-

worten darauf gewagt werden. Der Inhalt einer anarchistischen Politik der Autonomie,

die sich in dieser Paradoxie bewegt, ist dabei nicht abstrakt in der politischen Theorie

zu bestimmen, sondern aus den Selbstverständnissen und Praktiken von anarchisti-

schen Gruppen und Personen zu erfahren. Darin gelange ich in dieser Arbeit an eine

erkenntnistheoretische Grenze.

Fig. 10: Bezugnahme auf politische Logiken, Praktiken, Formen bei klassischen

anarchistischen Denkern

Fig. 11: Politische und anti-politische Implikationen der Tendenzen des Strebens nach Autonomie

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006 - am 13.02.2026, 10:01:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471838-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

